s ‘;»" %~ 7T L ‘r" : .4./ P ',",’. v //’ : > "f 4 ’0 f/53 ),,

l Wayan [(gfja IMade1odog, I Wayan Mudaha,JWayan Kondra 55 : AR
Anak Aqunq Gde Trlsna Suryadmata ’Ty, 1 Ketut Musnkg, Z. o ;_

1 Déwa P,utu Gede’Budiarta, I,Made Ben’dl Yudhu Edy Semara»Putra
f_uh Budlaprllllana AA. Gede Bayu Paramarta Krisna Prabu
Tjokorda Udlana dehla Pemayun I Gede ]aya Putra, R 3
Dewa Ayu Eka SdVItl"I Sastrawan, IWayan Sujanu, 5 f,-f,:;-’f' i

Gede Yosef Tjokrbpramono,.gdan Ni que ?urnaml Utaml P

at-Penerbitan LPP
' itut Seni Indongsm a||
ls . &> ‘7“ =




BATAS BATU PADAS:
Kreativitas Seni Rupa di Bali

Penulis:

[ Wayan Karja
[ Made Jodog
[ Wayan Mudana
[ Wayan Kondra
Anak Agung Gde Trisna Suryadinata Ty
[ Ketut Mustika
I Dewa Putu Gede Budiarta
I Made Bendi Yudha
Edy Semara Putra
Luh Budiaprilliana
A.A. Gede Bayu Paramarta Krisna Prabu
Tjokorda Udiana Nindhia Pemayun
[ Gede Jaya Putra
Dewa Ayu Eka Savitri Sastrawan
[ Wayan Sujana
Gede Yosef Tjokropramono
Ni Made Purnami Utami

Editor:
Edy Semara Putra

Pusat Penerbitan LPPM
Institut Seni Indonesia Bali



BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali

Denpasar © 2026, | Wayan Karja, I Made Jodog, I Wayan Mudana, I Wayan Kondra,
Anak Agung Gde Trisna Suryadinata Ty, I Ketut Mustika, I Dewa Putu Gede Budiarta,
[ Made Bendi Yudha, Edy Semara Putra, Luh Budiaprilliana, A.A. Gede Bayu
Paramarta Krisna Prabu, Tjokorda Udiana Nindhia Pemayun, I Gede Jaya Putra,
Dewa Ayu Eka Savitri Sastrawan, I Wayan Sujana, Gede Yosef Tjokropramono, dan Ni
Made Purnami Utami

Penulis:

[ Wayan Karja Luh Budiaprilliana

[ Made Jodog A.A. Gede Bayu Paramarta Krisna Prabu
[ Wayan Mudana Tjokorda Udiana Nindhia Pemayun

[ Wayan Kondra [ Gede Jaya Putra

Anak Agung Gde Trisna Suryadinata Ty Dewa Ayu Eka Savitri Sastrawan

[ Ketut Mustika [ Wayan Sujana

[ Dewa Putu Gede Budiarta Gede Yosef Tjokropramono

I Made Bendi Yudha Ni Made Purnami Utami

Edy Semara Putra

Editor:
Edy Semara Putra

Layout:
Edy Semara Putra

Desain Sampul:
[ Gede Widhiyana Yasa

Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang

memperbanyak atau memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ke dalam bentuk
apapun, secara elektronis maupun mekanis, termasuk fotokopi, merekam, atau
dengan teknik merekam lainnya, tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang
Nomor 28 Tahun 2024 tentang Hak Cipta.

Diterbitkan pertama kali oleh:

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
JI. Nusa Indah, Denpasar 80235

Telp : 0361-227316/0361-236100

Email : sekretariatlppm@isi-dps.ac.id

Website : https://www.isibali.ac.id

Buku Ajar | Nonfiksi

xi + 304 hlm.; 21,59 x 27,94 cm

ISBN :



KATA PENGANTAR

Buku ini merupakan hasil pemikiran kolektif para dosen Seni Murni
Institut Seni Indonesia Bali yang berangkat dari pengalaman akademik,
praktik artistik, serta keterlibatan langsung dengan tradisi dan dinamika
seni rupa Bali.

Batu padas, sebagai salah satu material alam yang sangat dekat dengan
kehidupan masyarakat Bali, tidak hanya hadir sebagai bahan bangunan
atau medium seni semata, tetapi juga sebagai penanda sejarah, identitas
budaya, serta manifestasi nilai-nilai religius dan estetika. Dalam praktik
seni rupa, batu padas menjadi medium yang merepresentasikan
hubungan yang erat antara manusia, alam, dan kepercayaan. Oleh
karena itu, buku ini berupaya menempatkan batu padas sebagai pusat
pembacaan, baik dari sudut pandang sejarah, budaya, teknik, maupun
eksplorasi kreatif kontemporer.

Judul “Batas Batu Padas” dimaknai sebagai ruang dialektis antara
tradisi dan pembaruan. Batas tidak dipahami sebagai sekat yang kaku,
melainkan sebagai medan temu yang membuka kemungkinan-
kemungkinan baru dalam penciptaan seni rupa. Melalui berbagai tulisan
yang dihimpun dalam buku ini, para penulis mencoba mengulas
bagaimana batu padas diperlakukan, ditafsirkan, dan dikembangkan
dalam lintasan waktu, mulai dari praktik tradisional yang sarat makna
simbolik hingga eksperimen artistik yang merespons konteks kekinian.
Struktur buku ini disusun secara tematis dan komprehensif, mencakup
pembahasan mengenai asal-usul penggunaan batu padas, karakter fisik
dan keunikan materialnya, sejarah seni ukir dan pahat, serta kajian
budaya dan agama yang melingkupi keberadaan batu padas di Bali.
Selain itu, buku ini juga memuat pembahasan mengenai teknik dasar,
metode penciptaan, motif, relasi antara seniman dan material, hingga

analisis visual dan simbolisme karya-karya patung batu padas. Wacana

iv



kontemporer turut dihadirkan melalui kajian lintas media, pemanfaatan
limbah serbuk batu padas, serta penggunaan teknologi modern dalam
pengembangan kerajinan dan seni rupa batu padas.

Sebagai tim penulis, kami berharap buku bunga rampai ini dapat menjadi
referensi akademik bagi mahasiswa, dosen, peneliti, dan praktisi seni,
sekaligus menjadi ruang dokumentasi dan refleksi atas praktik seni rupa
berbasis batu padas di Bali. Lebih jauh, buku ini diharapkan mampu
mendorong dialog kritis, memperkaya khazanah keilmuan seni rupa, serta
memperkuat kesadaran akan pentingnya keberlanjutan material dan nilai
budaya dalam proses penciptaan seni.

Akhir kata, kami menyampaikan terima kasih kepada seluruh penulis
yang telah berkontribusi dengan gagasan dan pemikirannya, serta kepada
semua pihak yang mendukung terwujudnya buku ini. Semoga “Batas
Batu Padas: Kreativitas Seni Rupa di Bali” dapat memberikan
manfaat dan inspirasi bagi pembaca, serta menjadi bagian dari upaya
menjaga dan mengembangkan seni rupa Bali dalam konteks lokal,

nasional, dan global.

Denpasar, Januari 2026

Tim Penulis



DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR.....cccitititiiiiitititieietetecntetetetetetetesssstsssssssssssssssscscnes iv
DAFTAR ISI ..ccutiiiiiiiiiiiiiiieiiitieieieiecececececesesesesesesssesssssssssssssssssssssssnes vi
BAB I ASAL-USUL PENGGUNAAN BATU PADAS .....ccceceitieieiennnnnenens 1
A. Awal Peradaban Penggunaan Batu Padas.............c.cocoiiiiiiiiinnn. 1
B. Periode KIlasik ....c.ooiuiniiiii e 4
C. Periode Pasca Klasik .......cooeuiiiiiiiiiiiiiiiii e 8
D. Periode Kebangkitan Seni Modern dan Kontemporer Bali................ 11
B PeUTUD - e 16
F. Daftar Pustaka .......ccooiiiiiiiiii e 17
BAB II FISIK UNIK MEDIUM BATU PADAS DALAM CIPTA SENI RUPA
....................................................................................................... 19
A, Pendahuluan........oooiiiiiiiiii e 19
B. Karya Rupa Berbasis Medium Batu Padas ............c..c.cooiiiinnn. 22
C. Sifat Fisik dan Karakteristik Batu Padas............c..coooiiiii, 25
D. Keunggulan Batu Padas Sebagai Medium Seni Rupa ...................... 27
E. PeNnUTUD oo 29
F. Daftar Pustaka....ccccoiiiiiiiii e 30
BAB III SENI UKIR BATU PADAS DARI MASA KE MASSA ................ 32
A. PendahulUamn........oouiiiiiii e 32
B. Seni Ukir Batu Padas di Silakarang dari Masa ke Masa .................. 33
C. Profesionalisme dan Idealisme untuk Menunjukan Jati Diri ........... 43
D. Daftar Pustaka ......ccooiiiiiiiiiiii e 46
BAB IV KAJIAN BUDAYA FUNGSI DAN MAKNA BATU PADAS DI BALI
....................................................................................................... 47
A, Pendahuluan........coeuiiiiiiiiii e 47
B. Pembahasan .........cooiiiiii 49
G P eIUTUD chiniii s 58
D. Daftar Pustaka .......ccooiiiiiiiiiiiii e 59



BAB V SENI RUPA BATU PADAS DALAM PERSPEKTIF BUDAYA DAN

AGADMA ....coeiiiiittitititititittetetatacacacesecesesesssessssssssssssssssasssssssssasasssssnns 61
A, Pendahuluan........ooouiiiiiiiiii e 61
B. Pengertian Seni Rupa Batu Padas ........c..c.ooiiiiiiiiiiiiin, 62
C. Pengaruh Budaya Terhadap Seni Rupa Batu Padas ........................ 63
D. Pengaruh Agama Terhadap Seni Rupa Batu Padas.......................... 66
E. Jenis Seni Batu Padas yang Dipengaruhi Budaya dan Agama......... 67
F. Peran Seniman dalam Pelestarian Nilai Budaya dan Agama............ 73
G. Perkembangan Seni Rupa Batu Padas di Era Modern ..................... 74
H. Upaya Pelestarian Seni Rupa Batu Padas..........c.ccooeviviiiiiiiinnninn, 74
L P IIUUD cueiii e 75
J. Daftar Pustaka ......cooiiiiiiiiii 76
BAB VI SENI PAHAT BATU PADAS DI BALI: SIMBIOSIS BUDAYA DAN
AGAMA HINDU ......ccceitieieieieieieiecacececececesesececesssesssssssssssssssssscssssssssnss 79
A. PendahulUamn........coouiiiiiiiiii e 79
B. Dualitas Terpadul ..c.c.oeuiiiniiiiiiiiee e 80
C. Ornamen Batu Padas dalam Tradisi Budaya dan Religi Bali ........... 81
D. Pengaruh Agama terhadap Seni Rupa Batu Padas .......................... 89
B, PenUTUD cciinii e 95
F. Daftar Pustaka ........ccoooiiiiiiiiiiii e 96
BAB VII TEKNIK DASAR PAHAT DAN UKIR BATU PADAS
TRADISIONAL ...c.citttitititieieierececacacesecesesesesessssssssssssssssssssssssscssssssscnes 98
A, PendanuUluan.........ooininiiiii e 98
B. Fungsi, Gaya, dan Struktur Seni Ukir Batu Padas ........................ 101
C. Persiapan Bahan dan Alat.......c.cooiiiiiiiiiiiiiiiiiier e 111
D. Ciri Khas Teknik Ukir Padas Bali......c..cocoviiiiiiiiiiiiiiiiiiien, 114
E. KeSimpulan ..o 116
F. Daftar PUustaka ....coooiuiiiiiiiii e 116

vii



BAB VIII METODE DAN PROSES PENCIPTAAN SENI UKIR BATU
PADAS: OLAHAN CITA RASA DARI TANGAN KREATIF DI DESA

SILAKARANG GIANYAR, BALI ...cccccctutututnrrieieneiecesecececacececececeseseses 118
A, Pendahuluan........cooouiiiiiiiiiiii e 118
B. Kajian SUmMDEeT .......ooiiiiiiii e 119
C. KeSIMPUIAN ..ttt e e e e e e e e enaans 142
D. Daftar Pustaka .......c..coouiiiiiiiiiiiiii e 145
BAB IX MOTIF ORNAMEN SENI UKIR BATU PADAS ......cccccceetueunnee 148
A, Pendahuluan.........cooooiniiiiiii e 148
B. Motif-Motif Ornamen Seni Ukir Batu Padas...........c..c.coocooiiiiinn. 149
G PeUTUD caiiiii e 166
D. Daftar Pustaka .......cooouiiiiiiiiiiiii e 168
BAB X HUBUNGAN ANTARA SENIMAN, MATERIAL, DAN PROSES
KREATIF ....cccceitiiiiiiiiiiiiiiieieieiecececesececesesetessssssssssssssssscssssssssssssssnsns 169
A, Pendahuluan........cooooiniiiiiiii e 169

B. Hubungan Seniman dengan Material: Antara Produksi Modern dan

Tradisi Batu Padas di Bali......c.ccoooiiiiiiiiiiiiiiiii e 170
C. Hubungan Seniman dengan Material: Antara Produksi Modern dan
Tradisi Batu Padas di Bali........ccoooiiiiiiiiiiiiiie 173
D PenUTUD cucniiiii e 183
E. Daftar Pustaka ....c..coooiiiiiiiiiiii e 185

BAB XI SENI PATUNG BATU PADAS BALI: HUBUNGAN ANTARA
SENIMAN, LINGKUNGAN, DAN BUDAYA DALAM PROSES KREATIF

..................................................................................................... 187
A. Pendahuluan........cocooiniiiiiiiii e 187
B. Batu Padas sebagai Medium yang Terikat Lingkungan.................. 188
C. Budaya Bali dan Sistem Makna Batu Padas.............c.c.cooiiiiinis 191
D. Seniman dan Proses Kreatif: Tubuh dan Pengetahuan Menubuh.. 192
E. Antara Seni, Kerajinan, dan Praktik Kontemporer......................... 194
F. Relasi Etis antara Seniman, Alam, dan Budaya ....................c....... 196



G PenUTUD - e 198

H. Daftar Pustaka ....coooouiiiiiiiii e 199
BAB XII ANALISIS VISUAL DAN SIMBOLISME PATUNG BATU PADAS
DVARAPALA SEBAGAI PENJAGA RUANG SAKRAL DI BALI ........... 202
A, PendahulUan.......oo.iiiuiiiii e 202
B. Pembahasan ......coiiiiiiii e 204
C. PeNULUD ceeiiie e 210
D. Daftar Pustaka .....cccviiiiiiii e 212
BAB XIV BATU PADAS DALAM VARIAN BENTUK PATUNG GARUDA
..................................................................................................... 213
A, Pendahuluan........cooooiniiiiiiii e 213
B. Batu Padas Dalam Varian Bentuk Patung Garuda........................ 217
C. Dampak Memahami Batu Padas dalam Varian Patung Garuda.....224
D. PenULUD c.oniiiiii 225
E. Daftar Pustaka ....coooiuiiiiiiiiii e 225
BAB XV BAGIARTA DAN SISI MOLEK PATUNG BATU PADAS ....... 227
A, Pendahuluan........coooeiniiiiiiii e 227
B. Batu Padas sebagai Medium, Pengalaman Tubuh, dan Imajinasi

ATTISTIK e 230
C. Proses Penciptaan Karya Patung Batu Padas Wayan Bagiarta....... 232
D. Kajian Karya Bagiarta dalam Perspektif Ponty, Heidegger,

Bachelard.......ooooiiiii e 238
B PenUTUD « i e 246
F. Daftar Pustaka ....coooouiiiiiiii e 247

BAB XVI ARTEFAK BATU PADAS SEBAGAI TEKS KARYA
KONTEMPORER VIDEO IMERSIF DAN SUARA DI KANTOR BPCB

BALI/BPEKWIL XV ...citiititietetererecereserececcsrsrsesesesssssasssscscscssssnsssssnses 249
A. Di Rumah Peninggalan Purbakala.........c..cocooviiiiiiiiiiiiiininininn., 249
B. Video Imersif Artefak sebagai Penggubah Cerita............c....c..o.c..... 252

ix



C. Reinvented Tradition dalam Seni Multidisiplin pada Peninggalan

Artefak Batu Padas ......ccooeuiiiiiiiiii 256
D. Memberikan Nyawa Baru Teks Kontemporer pada Peninggalan Artefak

Batu Padas......cooviiiiiii 262
E. Daftar Pustaka .......ccoiuiiiiiiiii e 263
BAB XVII POLA DRAWING ON NOVELS DALAM PENGEMBANGAN
KREATIVITAS SENI RUPA BALI: BATU PADAS SEBAGAI MEDIUM,
BATAS, DAN WACANA ESTETIK.....cccecettttieneieiecesesececececececacesenenes 266
A, Pendahuluan........cooouiiiiiiiiiii e 266
B. Drawing on Novels sebagai Metode Kreatif, Riset Artistik, dan

Kontekstual Estetik......ocooiiiiiiiiiiiiii e 268
C. Batu Padas sebagai Medium: Materialitas dan Pengetahuan Lokal 272

D. Batu Padas sebagai Batas: Negosiasi antara Tradisi dan

|12 o1=) 1 0's 1) o DO PP 274
E. Batu Padas sebagai Wacana Estetik............coooooii. 276
F. Penutup: Sintesis, Kontribusi, dan Arah Pengembangan............... 279
G. Daftar Pustaka ....cooiuiiiiii e 281
BAB XVIII SERBUK LIMBAH BATU PADAS SEBAGAI BAHAN
PEMBUATAN PATUNG CETAK....ccicictetitiririeieieiecesesecscacecacscacecesenes 283
A, Pendahnuluan.........oooeiuiiiiniii e 283
B. Patung Cetak Batu Padas: Teknik, Material, dan Peluang Ekonomi

Kreatif ..o e 284
G PeUTUD -t e 288
D. Daftar Pustaka ....cccoouiiiiiiiii e 289

BAB XIX PENGEMBANGAN MEDIUM KERAJINAN BATU PADAS

(Penggunaan Alat dan Teknologi Modern Meningkatkan Kualitas dan

Produktivitas Kerajinan Batu Padas di Bali) ......ccccceeuvriiinnnnnnnnnns 291
A. Pendahuluan.........coooiiiiiiiiiiii e 291
B. Produktivitas Batu Padas ........c.ccooiiiiiiiiiiiiii 292
C. Pengembangan Medium Batu Padas .........c.ccocoeiiiiiiiiiiiiiininn. 295



L Q@ F W\ U

Kreativitas Pengolahan Batu Padas. ........c..ccccooviiiiiiiiiiinnnnn.. 297

Pewarnaan dan Finishing Batu Padas ..........c..cc.cocoiiiiiin. 299
Manfaat Pengembangan Medium Kerajinan Batu Padas................ 301
KeSImMPUlam ..o e 302
Daftar Pustaka ......cocooiuiiiiii 303

xi



BAB 1
ASAL-USUL PENGGUNAAN BATU PADAS

I Wayan Karja

A. Awal Peradaban Penggunaan Batu Padas

Kapan orang Bali mulai memahat batu padas? Apa yang mendorong
mereka melakukannya? Bagaimana bentuk pahatan pada masa awal?
Pertanyaan-pertanyaan ini tidak pernah memiliki jawaban yang
sepenuhnya pasti. Seperti dijelaskan sejarawan seni rupa H. W. Janson,
dalam mempelajari sejarah seni tidak pernah ada fakta yang benar-benar
final; yang ada hanyalah penjelasan yang dianggap masuk akal. Setiap
pernyataan, betapapun lengkap dokumentasinya, selalu terbuka untuk
dipertanyakan dan hanya dapat dianggap sebagai “fakta” selama belum
ada temuan baru yang menggugatnya [1].

Awal peradaban penggunaan batu padas merupakan dorongan untuk
mengekspresikan perasaan dan keinginan membuat manusia purba
memilih bahan yang paling dekat dengan kehidupannya sebagai media
ekspresi. Batu padas menjadi pilihan karena mudah diperoleh, relatif
lunak untuk diolah, dan dapat dipahat dengan alat sederhana yang juga
terbuat dari batu. Dari proses inilah muncul bentuk-bentuk pahatan
awal, yang kemudian berkembang secara bertahap menuju fungsi dan
makna yang lebih jelas.

Aktivitas manusia membutuhkan batu sebagai bahan dasar untuk
memahat, membangun, dan membuat seni padas [2]. Selain memiliki
fungsi praktis, batu juga dimaknai secara budaya dan spiritual, terutama
dalam pembuatan tempat pemujaan dan monumen [3], [4]. Walaupun
kajian ilmiah tentang sifat batu baru muncul kemudian, para pengrajin
kuno telah memahami karakter batu untuk keperluan seni dan
konstruksi. Pengetahuan ini tumbuh dari pengalaman langsung mereka

berhadapan dengan alam, sehingga hubungan manusia dengan batu

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



menjadi bagian penting dari perjalanan budaya awal. Oleh karena itu,
batu menjadi salah satu jejak awal kreativitas manusia.

Pulau Bali memiliki gunung api aktif, yaitu Gunung Agung dan Gunung
Batur, yang ketika meletus menumpahkan aliran material ke kawasan
sekitarnya. Endapan lava purba itulah yang kemudian membentuk batu
padas, atau paras dalam bahasa Bali. Batu padas menjadi salah satu
bahan hias utama di Bali Tengah karena ringan, mudah dibentuk, dan
bertekstur halus, sehingga digunakan turun-temurun dalam seni rupa
dan arsitektur tradisional.

Dalam pandangan spiritual masyarakat Bali, batu adalah wadah
kekuatan alam semesta, tempat bersemayam roh Ileluhur serta
manifestasi kekuatan alam atau dewa. Karena itu, ketika tangan-tangan
kreatif memahat batu padas, ada keyakinan bahwa mereka tidak sekadar
membentuk sebuah benda, tetapi seakan membangkitkan kembali jiwa
yang telah lama tersembunyi dalam tubuh alam. Berdasarkan temuan R.
P. Soejono di Desa Sembiran, Singaraja, berupa kapak genggam, kapak
perimbas, pahat genggam, dan serut, manusia tertua yang pernah
mendiami Pulau Bali dapat diidentifikasi [5].

Sarkofagus dan patung perwujudan nenek moyang di Bali berasal dari
masa prasejarah akhir, jauh sebelum pengaruh Hindu-Buddha masuk.
Tinggalan ini diperkirakan berasal dari abad ke-3 SM hingga abad ke-1
atau ke-2 M, ketika masyarakat Bali masih hidup dalam tradisi
Perundagian dan memusatkan keyakinan pada pemujaan roh leluhur.
Pada masa itu, sarkofagus berfungsi sebagai peti jenazah bagi tokoh
penting dalam komunitas, sementara patung perwujudan leluhur menjadi
media kehadiran spiritual yang dipercaya melindungi dan membimbing
kehidupan. Kedua tinggalan ini menjadi bukti awal tentang sistem
kepercayaan dan praktik ritual pra-Hindu yang kemudian membentuk
dasar bagi perkembangan estetika serta spiritualitas Bali pada masa

selanjutnya [6], [7].

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Tidak hanya di Bali, secara lebih luas, penggunaan batu padas maupun
batuan sejenis pada periode prasejarah juga ditemukan di berbagai
wilayah Nusantara seperti Jawa, Sulawesi, Sumba, dan Flores. Artefak
seperti menhir, yaitu tugu batu tegak untuk pemujaan leluhur; dolmen,
yakni meja batu yang dipakai dalam upacara; sarkofagus sebagai peti
kubur batu; patung leluhur; serta punden berundak sebagai bangunan
bertingkat untuk ritual, menunjukkan bahwa batu telah menjadi bagian
penting dalam kehidupan religius dan budaya masyarakat Indonesia
sejak ribuan tahun lalu [8]. Jejak-jejak ini menegaskan bahwa tradisi
mengolah batu merupakan salah satu fondasi awal kebudayaan di
kepulauan Indonesia.

Namun, kajian akademik mengenai batu padas di Bali masih terbatas.
Penelitian yang ada umumnya menyoroti teknik pahat dan bentuk visual
tanpa menelusuri asal-usul historis, geografis, dan religius yang
melatarbelakangi pemilihannya sebagai medium utama. Batu padas, yang
berasal dari endapan abu vulkanik dengan tekstur berpori dan ringan,
mudah dibentuk dan sejak lama digunakan untuk arca, relief, serta
elemen bangunan suci. Sementara itu, batu andesit yang lebih padat dan
keras, hasil pembekuan lava, lebih banyak dipakai untuk pondasi, tangga,
dan bagian struktural candi karena daya tahannya yang tinggi.
Pemanfaatan dua jenis batu ini menunjukkan kesinambungan antara
praktik prasejarah dan tradisi seni rupa serta arsitektur Bali pada periode
klasik hingga masa berikutnya. Dengan demikian, pilihan material bukan
sekadar soal teknis, tetapi juga cermin perjalanan panjang pengetahuan
lokal yang terus diwariskan.

Pendekatan genealogi digunakan untuk menelusuri perubahan
penggunaan dan makna batu padas di Bali dari masa ke masa, sekaligus
mengisi kekosongan kajian yang disebutkan sebelumnya. Tulisan ini
menggunakan pendekatan deskriptif-kualitatif dengan menelusuri
sumber sejarah, artefak arkeologis, serta pengamatan terhadap praktik

seni pahat tradisional di Bali. Pendekatan ini memungkinkan hubungan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



antara konteks budaya masa lalu dan praktik seni yang masih bertahan
hingga kini terlihat lebih jelas.

Argumen utama yang dibangun adalah bahwa penggunaan batu padas
dalam seni rupa Bali tidak hanya didorong oleh ketersediaan bahan di
alam, tetapi juga mencerminkan hubungan spiritual masyarakat Bali
dengan lingkungan vulkaniknya. Pemanfaatan batu padas menjadi wujud
harmoni antara alam, budaya, dan nilai religius, yang pada akhirnya

membentuk dasar estetika khas dalam seni rupa Bali.

B. Periode Klasik

Pengaruh Hindu-Budha membawa perubahan besar terhadap arsitektur
dan seni pahat batu di Bali. Pada masa ini, batu padas menjadi medium
utama dalam pembuatan arca, relief, dan berbagai elemen bangunan suci.
Pemilihannya tidak hanya didorong oleh ketersediaan alam, tetapi juga
oleh nilai simboliknya sebagai unsur bumi yang dianggap suci dan abadi.
Periode Bali Kuno pada abad ke-8 hingga ke-14 M kerap disebut sebagai
periode klasik, karena pada masa inilah fondasi kebudayaan, agama, dan
seni Bali mulai terbentuk dan berkembang dengan kuat dalam paham
Siwa-Buddha [9].

Perkembangan ini tidak berdiri sendiri, melainkan berkaitan erat dengan
dinamika seni Hindu-Jawa di kawasan Nusantara. Relief di Candi Jago
dan Candi Penataran di Jawa Timur menunjukkan pola visual serta
teknik yang sejalan dengan pahatan batu padas di Bali, menandakan
adanya pertukaran budaya dan teknologi melalui jalur perdagangan
maupun jaringan keagamaan. Konsep ketuhanan pada masa itu juga
berlandaskan paham Saguna Brahman, yakni Tuhan yang hadir melalui
berbagai manifestasi simbolis, sehingga mendorong penciptaan berbagai
perwujudan dewa dalam bentuk relief dan patung berbahan batu padas.

Melalui proses inilah seni pahat batu Bali membentuk identitasnya

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sendiri, sekaligus tetap terhubung dengan tradisi besar Hindu-Jawa di
Nusantara [10].

Tantrayana dianggap oleh sebagian besar sarjana sebagai faktor kunci
yang memfasilitasi pertemuan Sivaisme dan Buddhisme, membentuk
mazhab keagamaan yang berdiri sendiri di Indonesia [9]. Tantra, seperti
dijelaskan Ken Wilber (dalam Bjonnes), merupakan tradisi spiritual besar
yang menjadi dasar utama bagi perkembangan Yoga. Hampir semua
bentuk Yoga tumbuh dari ajaran Tantrik. Sejak masa Upanishad,
pemikiran Tantrik memberi warna kuat pada beberapa aliran filsafat India,
termasuk Vedanta dan Samkhya. Beragam praktik yang kini dikenal
dalam Yoga, seperti asana, pranayama, mantra, kundalini, dan samadhi,
berasal dari tradisi Tantra. Pengaruhnya juga menyebar luas ke
Buddhisme, Zen, Jainisme, dan Hinduisme [11], [12]. Oleh karena itu,
Tantra tidak hanya membentuk landasan praktik spiritual di India, tetapi
juga berperan penting dalam perkembangan ikonografi dan pemahaman
ketuhanan yang kelak ikut mewarnai seni batu padas dengan berbagai
bentuk dan gaya serta spiritualitas di Bali.

Arca Bhairava Bima, berupa monolit dari batu padas, yang terdapat di
Pura Kebo Edan, Pejeng, Gianyar, menunjukkan bahwa Bali juga memiliki
jejak kuat ajaran Tantrik. Hal ini terlihat dari berbagai artefak batu padas
yang menandai kehadiran dan praktik tradisi tersebut. Dalam
pemahaman ini, Tantra menegaskan kesatuan antara tubuh, alam, dan
kesadaran ilahi. Melalui simbol-simbol Tantrik yang terpahat pada batu
padas, masyarakat Bali masa lalu mengekspresikan hubungan dinamis
antara Siwa dan Sakti, sehingga batu padas tidak dipandang sekadar
sebagai benda fisik, tetapi sebagai perwujudan tubuh kosmos dan
persembahan batin kepada Sang Pencipta. Seni pahat batu padas di Bali
berperan sebagai jembatan yang menghubungkan pengalaman manusia
dengan dimensi ilahi yang dipahami dalam tradisi Tantrik. Seni ritual
menampilkan kebenaran religius, menghubungkan manusia dengan

manifestasi alam dan  keindahan, serta  berfungsi  untuk

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



mentransformasikan dan menyucikan pikiran, Siwa-shakti dalam tradisi

Hindu dan Prajna-Upaya dalam Buddha.

5 ‘.m v; i

Gambar 1. Tri Lingga di Goa Gajah
(Foto: I Wayan Karja, 2024)
Pada abad ke-8-9, kawasan Tegeh Kauripan di Puncak Penulisan sudah
menunjukkan bentuk pemujaan Siwa-Buddha awal yang sederhana
namun kuat secara simbolik. Patung-patung di situs ini menggambarkan
dewa pelindung arah, tokoh leluhur, dan wujud Harihara sebagai
penyatuan Siwa-Wisnu, dengan gaya pahat arkais yang masih
menyimpan jejak prasejarah. Pura Tegeh Kahuripan, yang dianggap salah
satu pura tertua di Bali, menyimpan arca, lingga-yoni, dan fragmen batu
padas yang menegaskan kesinambungan tradisi pahat batu dalam praktik
keagamaan Bali Kuno. Pura Penulisan berfungsi sebagai pura gunung
kerajaan, sementara Pura Penataran Sasih di Pejeng menjadi pusat
pemujaan di dataran. Adapun Pura Puser Tasik atau Pura Pusering Jagat
dipandang sebagai pusat dunia, ibarat tali plasenta yang

menghubungkan manusia dengan sumber kehidupan [13], [14].

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali n



Gambar 2. Arca dari Pura Pucak Penulisan (Foto: I Wayan Karja, 2025)

Konsep kosmologi Bali Kuno tergambar jelas pada pahatan batu padas di
berbagai situs suci, termasuk Pura Pusering Jagat yang memuat relief
Sudamala. Di sini, kisah Pemutaran Mandara Giri Bhuwana, para dewa
dan asura memutar Gunung Mandara dengan naga Basuki demi
memperoleh tirta amerta, menggambarkan kerja bersama yang
melahirkan keseimbangan dan kekuatan suci bagi alam semesta.
Pemujaan atas air sebagai pusat kehidupan juga tampak pada Tirta
Empul, disebut dalam prasasti masa Raja Candrabhaya. Prasasti
Blanjong juga terbuat dari batu padas, berbentuk pilar di atasnya
berbentuk bunga lotus diperkirakan Saka 835 atau 913 Masehi. Hal lain
yang menambah variasi bahan di daerah pesisir, utamanya Sanur dan
Serangan, pahatan patung dan relief menggunakan batu gamping (karang
laut) atau juga disebut paras tombong [135].

Memasuki abad ke-11, capaian teknik dan estetika mencapai puncaknya
pada kompleks Gunung Kawi. Sepuluh candi tebing yang dipahat
langsung pada Dbatu padas di sepanjang Sungai Pakerisan
memperlihatkan kedalaman pemahaman ruang dan kematangan gaya
pahat pada masa pemerintahan Anak Wungsu. Ikonografi Hindu-Buddha
pada candi-candi ini menegaskan pandangan kosmologis tentang

hubungan harmonis antara manusia, alam, dan dewa. Keberadaan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gunung Kawi menjadi bukti kecanggihan pemahat Bali dalam mengolah
batu padas sebagai media sakral sekaligus artistik.

Sekitar abad ke-11-12, Goa Gajah memperlihatkan perpaduan ikonografi
Siwa-Buddha yang semakin kompleks, sementara relief Yeh Pulu pada
abad ke-14 menghadirkan narasi visual yang lebih cair dan manusiawi,
menandai perubahan besar dalam cara masyarakat Bali mengekspresikan
dunia sakral. Temuan arkeologis menunjukkan bahwa batu padas dipilih
bukan hanya karena mudah diolah, tetapi karena kedudukannya sebagai
simbol kesucian dan unsur bumi dalam kosmologi Hindu-Buddha. Dari
fondasi inilah tradisi panjang seni pahat Bali tumbuh, menjadikan batu
bukan sekadar bahan bangunan, melainkan medium yang menyatukan

manusia, alam, dan kekuatan suci yang mereka hormati.

Gambar 3. Goa Gajah: pahatan pada tebing yang menghiasi sekitar
mulut goa (Foto: I Wayan Karja, 2024)

C. Periode Pasca Klasik

Periode pasca klasik menandai kesinambungan warisan klasik sekaligus
perubahan besar akibat hadirnya kekuatan politik dan budaya baru.
Sejak masa Majapahit hingga awal pengaruh Islam (abad ke-14-17 M),

batu padas menjadi medium utama yang menampung perjumpaan tradisi

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali n



lokal dengan estetika luar. Karya patung dan relief pada masa pasca
klasik Bali menunjukkan pergeseran jelas dari gaya monumental periode
klasik menuju bentuk visual yang lebih naratif, dekoratif, dan dinamis.
Relief Yeh Pulu menjadi contoh paling penting, menampilkan rangkaian
adegan kehidupan sehari-hari dengan figur manusia yang bergerak bebas
dan ekspresif. Gaya ini berbeda dari kecenderungan formal dan simetris
masa klasik, sekaligus menandai munculnya selera baru yang
menekankan cerita dan kedekatan dengan realitas lokal. Perubahan
serupa terlihat pada patung-patung di Pura Penataran Sasih, Pejeng
Gianyar dan Pura Kehen, Bangli dengan proporsi tubuh yang lebih
longgar, ekspresi wajah yang kuat, serta ornamen rumit yang
mencerminkan perpaduan estetika Bali dan pengaruh Majapahit.

Jejak Majapahit tampak pada candi bentar, kori agung dengan figur Kala
atau Boma, serta ornamen halus yang menunjukkan kemampuan
pemahat Bali menyerap dan menafsirkan gaya Jawa Timur. Walaupun era
Majapahit memperkenalkan bata merah sebagai material penting dalam
arsitektur, batu padas tetap dipertahankan sebagai unsur kunci seni hias
Bali karena sifatnya yang lentur, sakral, dan telah mengakar dalam tradisi
pemahatan lokal. Akulturasi Cina melalui jaringan Majapahit juga mulai
terlihat[16], sementara di pesisir Buleleng dan Jembrana hadir sentuhan
Islam dalam motif geometris yang sederhana tetapi simbolis. Masa ini
melahirkan sintesis budaya, menjadikan batu padas saksi perubahan
yang membentuk arah baru seni pahat dan arsitektur Bali.

Sementara itu, arca-arca penjaga di depan pintu gerbang seperti
Dwarapala Nandiswara dan Dwarapala Mahakala dan raksasa
menunjukkan kecenderungan visual yang lebih dramatis, dengan pose
tubuh perkasa, mata melotot, dan detail ornamen yang kaya. Arca
Ganesha, Durga, dan Siwa dari periode ini juga menampilkan karakter
dekoratif yang lebih menonjol dibanding sifat monumental pada masa
sebelumnya. Pada saat yang sama, relief-relief di Bali mulai mengadopsi

gaya Majapahit dengan komposisi padat dan kedalaman pahatan yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali n



lebih dangkal. Keseluruhan perkembangan ini menegaskan bahwa seni
patung dan relief batu padas pasca klasik Bali berada dalam fase transisi,
memadukan warisan lokal dengan pengaruh luar, sekaligus membentuk
dasar estetika yang berkembang lebih lanjut pada masa Gelgel,
Klungkung.

Pada periode ini, seni rupa dan arsitektur Bali mengalami perkembangan
signifikan seiring masuknya pengaruh Majapahit sekitar abad ke-14.
Setelah runtuhnya Kerajaan Bedahulu, Bali berada di bawah hegemoni
Majapahit, sehingga berbagai unsur budaya Jawa Timur, mulai dari
bentuk arsitektur, sistem dekorasi, hingga struktur keagamaan, mulai
diadopsi secara luas. Proses ini tidak bersifat menggantikan tradisi lokal,
melainkan berlangsung sebagai mekanisme akulturasi yang memperkaya
kosmologi visual dan simbolik seni Bali. Dalam konteks pemahatan, batu
padas tetap dipertahankan sebagai medium utama, sekaligus menjadi
wadah bagi dialog kreatif antara estetika lokal dan pengaruh Majapahit.
Penggunaan batu padas pada masa Majapahit tidak hanya berfungsi
sebagai bahan bangunan, tetapi juga sebagai media simbolik yang
menegaskan konsep sakralitas ruang. Pada periode ini berkembang
bentuk-bentuk arsitektur seperti pura, gapura candi bentar, dan kori
agung yang mencerminkan sintesis antara gaya Jawa-Hindu dan sistem
ruang Bali berbasis konsep Tri Mandala (nista, madya, utama). Batu padas
digunakan untuk pondasi, dinding, dan ragam ukiran yang memperindah
pintu serta pelinggih utama. Pada saat yang sama, seni pahat mencapai
tingkat kematangan baru dengan muncul figur-figur mitologis seperti
Boma, Kala, naga, badawang, dan Garuda yang dipahat dengan ekspresi
kuat dan detail tinggi, memperlihatkan percampuran antara realisme
Jawa Majapahit dan ekspresivitas khas ragam hias Bali [17]. Keseluruhan
perkembangan ini menunjukkan tingginya penguasaan teknis dan

kedalaman simbolik para pemahat Bali pada masa tersebut, serta

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



mengukuhkan batu padas sebagai medium utama ekspresi artistik dan
spiritual.

Periode ini ditandai oleh peran pendeta dan empu dalam membimbing
penggunaan batu padas sebagai medium religius dan artistik, yang
tercermin pada pura, arca, dan prasasti sebagai wujud ekspresi nilai
keagamaan dan estetika Hindu-Bali. Bali berkembang sebagai pusat
budaya yang memadukan nilai Hindu-Jawa dengan tradisi lokal,
tercermin dalam penggunaan batu padas untuk pembangunan pura
kerajaan, tempat pemujaan, dan bangunan-bangunan yang menegaskan
hubungan simbolik antara dewa, raja, dan masyarakat. Ajaran Mpu
Kuturan kemudian memperkuat arah perkembangan seni rupa dan
arsitektur Bali melalui konsep sistem Kahyangan Tiga, yang menjadi
dasar tata ruang pura di Bali, konsep kosmologi, mandala makro-
mikrokosmos [18], [19]. Dalam kerangka ini, batu padas tidak hanya
berfungsi sebagai material konstruksi, tetapi juga sebagai simbol
keseimbangan antara unsur bumi dan unsur spiritual dalam bentuk relief
dan patung.

Pada masa pasca klasik, penggunaan batu padas di Bali mencapai bentuk
yang lebih mapan, baik dalam arsitektur maupun seni keagamaan,
melalui peran pendeta dan empu serta penguatan konsep ruang suci oleh
Mpu Kuturan. Disisi lain, hadirnya komunitas Bugis—Makassar di
kawasan pesisir seperti Serangan menunjukkan bahwa batu padas atau
sejenisnya juga dipakai dalam tradisi pemakaman Islam, sehingga
memperlihatkan betapa material ini telah menjadi bagian dari dinamika

budaya dan keagamaan yang hidup berdampingan di Bali [20].

D. Periode Kebangkitan Seni Modern dan Kontemporer Bali
Perjumpaan Bali dengan modernitas pada abad ke-19 mengubah lanskap
sosial sekaligus menegaskan ketangguhan tradisi visualnya. Batu padas,

yang sejak awal menjadi medium ekspresi religius, menunjukkan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



kemampuan beradaptasi tanpa kehilangan makna dasarnya. Di tengah
perubahan politik dan budaya, keberlanjutan penggunaan batu padas
mencerminkan cara masyarakat Bali merumuskan kembali identitas
estetika agar tetap relevan. Memasuki periode modern dan kontemporer,
material ini bertransformasi menjadi media artistik yang lebih bebas
dipakai untuk bentuk realistis, dekoratif, hingga eksperimental. Pada era
kontemporer, batu padas tampil dalam instalasi, berpadu dengan
berbagai material, dan terlibat dalam wacana ekologi serta pencarian
identitas kultural. Melalui proses ini, batu padas menjadi jembatan antara
tradisi dan inovasi, yang menandai dinamika kebangkitan seni modern
dan kontemporer Bali.

Pada masa kolonial hingga pertengahan abad ke-20, Bali memasuki fase
baru dalam sejarah seni rupa. Batu padas yang sebelumnya terikat pada
fungsi sakral mulai memperoleh peran estetis dan komersial. Kehadiran
orang Eropa dan meningkatnya arus wisata menghadirkan perspektif
baru tentang keindahan, sekaligus membuka ruang bagi gaya pemahatan
yang lebih bebas, ekspresif, dan berorientasi pasar. Seniman lokal
merespons perubahan ini dengan menyesuaikan teknik dan tema tanpa
meninggalkan dasar tradisi, sehingga batu padas berfungsi sebagai
medium dialog antara Timur dan Barat. Relief batu padas menandai
munculnya gaya baru yang dipengaruhi kolonial dan berbeda dari seni
Bali tradisional. Relief ini dibuat untuk membangun citra Bali yang damai
guna menutupi kekerasan kolonial [21].

Kebangkitan seni modern Bali mulai terlihat pada 1930-an ketika
seniman Eropa seperti Walter Spies dan Rudolf Bonnet hadir di
Campuhan, Ubud [22]. Meski fokus utama mereka adalah seni lukis,
kehadiran mereka membawa teknik baru, terutama perspektif,
pengolahan cahaya, dan pendekatan komposisi modern, yang turut
memengaruhi cara para pemahat Bali melihat bentuk. Seniman lokal
mulai berani menampilkan ekspresi individual dan tema keseharian

dalam pahatan batu padas, bergerak melampaui representasi dewa dan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



simbol religius. Pada masa ini muncul patung-patung bergaya primitif
yang khas: bentuknya spontan, lucu, penuh karakter Bali, dan hadir
dengan ekspresivitas yang lebih bebas dibanding tradisi sebelumnya.

Konteks yang lebih luas menunjukkan bahwa pendirian Museum Bali di
Denpasar, digagas sejak 1910, diresmikan pada 1932 bernama
Perkumpulan Bali Museum, dan resmi memakai nama Museum Bali pada
1966, menjadi penopang penting perkembangan seni modern Bali [15].
Museum ini tidak hanya menyimpan arca, relief, dan artefak klasik, tetapi
juga berfungsi sebagai ruang belajar visual bagi para seniman lokal. Akses
terhadap warisan material Bali memberi rujukan bentuk dan gaya yang
memperkaya proses kreatif pemahat ketika gelombang modernisasi
menguat pada 1930-an. Dengan demikian, kebangkitan seni modern Bali
bertumbuh bukan semata karena pengaruh luar, tetapi juga karena
dukungan institusi yang menjaga kesinambungan tradisi dan memori

visual masyarakat Bali.

Gambar 4. Karya Wayan Cemul (Sumber: www.murnis.com)

Transformasi seni pahat pada periode ini menandai pergeseran mendasar:
batu padas mulai diposisikan sebagai medium seni murni, tidak lagi
terbatas pada fungsi arsitektural atau ritual. Karya-karya patung dan
relief memperlihatkan kebebasan formal, kepekaan terhadap realitas
sosial, serta eksplorasi bentuk yang lebih dinamis. Di sentra-sentra
pembuatan seperti Batubulan, Singapadu, dan Mas, para pemahat
mengembangkan sintesis antara tradisi teknis leluhur dan inovasi gaya

modern. Interaksi intensif dengan seniman Barat mendorong penguatan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali


http://www.murnis.com/

kecenderungan realisme, terutama melalui studi anatomi dan proporsi
yang lebih ketat, sehingga representasi figur dewa pun bergerak menuju
naturalisme. Dalam lanskap perkembangan ini, Denpasar menghadirkan
simbol penting berupa Patung Catur Muka, patung batu granit
monumental setinggi sembilan meter di titik nol kota, yang menegaskan
bagaimana seni pahat Bali memasuki babak modern: menggabungkan
monumentalitas baru, kecanggihan teknik, dan karakter lokal yang tetap

kuat.

Gambar 5. I Ketut Mumbul dari Silakarang Singapadu Gianyar (Koleksi
Museum Le Mayeur, Foto: I Wayan Karja, 2025)

Meskipun pengaruh Barat kuat, nilai-nilai spiritual dan filosofi Hindu-Bali
tetap menjadi dasar penciptaan karya. Batu padas terus dihormati
sebagai simbol keterhubungan manusia dengan alam dan prinsip rwa
bhineda, keseimbangan antara kekuatan positif dan negatif. Perjalanan
menuju era kontemporer menunjukkan perpaduan tradisi dan
modernitas yang membentuk estetika baru, batu padas bergerak dari
fungsi religius dan arsitektural menjadi media ekspresi artistik, lalu
kembali menegaskan maknanya sebagai simbol hubungan manusia-alam.
Para seniman menafsirkan ulang batu padas melalui instalasi, praktik

ekologis, dan karya yang menyoroti keberlanjutan, menjadikannya

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



medium visual sekaligus pernyataan etis dan refleksi identitas budaya
Bali di era global. Transformasi ini menegaskan bahwa tradisi tidak
berhenti, melainkan hidup dan terus beradaptasi mengikuti dinamika
zaman.

Konteks seni rupa kontemporer menempatkan batu padas tidak lagi
semata sebagai material tradisional, melainkan sebagai medium
konseptual untuk merespons lingkungan, keberlanjutan, dan identitas
lokal. Melalui instalasi, patung, dan proyek seni publik, batu padas
menjadi simbol keterhubungan manusia dengan bumi sekaligus jembatan
antara tradisi dan inovasi. Hal ini tampak pada karya monumental seperti
Patung Bayi Sakah (Arca Brahma Lelare) yang berfungsi sebagai penanda
ruang, simbol perlindungan, dan identitas budaya di Sakah, Gianyar,
serta pada praktik eksperimental yang sangat sederhana, seperti
menumpuk batu padas kecil dan menyusunnya dalam praktik seni dan
meditasi yang dilakukan oleh I Wayan Karja. Berkarya seni menekankan
proses, pengalaman langsung, dan eksplorasi keseimbangan, ruang, serta
kesadaran, bukan hasil akhir semata. Karya Pandi di Sungai Campuhan-
Ubud, | Wayan Sujana Suklu bersama komunitas Batu Belah, serta Made
Djirna menunjukkan bahwa keterbatasan pasokan batu padas justru
mendorong eksplorasi baru terhadap bahan, ruang, dan kesadaran
ekologis. Batu padas hadir sebagai “batu kehidupan”, lambang
keteguhan, kedekatan spiritual dengan alam, sekaligus tantangan untuk

menjaga napas asli Bali di tengah arus inovasi yang terus berlangsung.

R = : B B
Gambar 6. Kiri, | Wayan Karja, seni & meditatif praktik menyusun batu.
Tengah, Karya Pandi, patung padas di Sungai Campuhan Ubud. Kanan,
Karya I Made Djirna, Wajah-wajah Mengambang (Foto: I Wayan Karja &

Balinese Master_ ABBC Nusa Dua).

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



E. Penutup

Nilai-nilai ajaran Hindu memiliki peran besar dalam membentuk
pandangan hidup dan praktik seni rupa menggunakan batu padas di Bali.
Seniman Bali tidak hanya menciptakan karya sebagai bentuk estetika,
tetapi juga sebagai jalan spiritual untuk mencapai keselarasan antara
manusia, alam, dan Tuhan. Setiap wujud karya seni tradisional maupun
kontemporer Bali mengandung makna filosofis yang mendalam,
mencerminkan kesadaran kosmik dan moralitas yang diwariskan turun-
temurun, seiring dengan perkembangan zamannya. Seni rupa dalam
konteks Hindu di Bali, diciptakan sebagai wujud pengabdian (bhakti) dan
upaya menjaga keseimbangan alam semesta (jagat raya). Karya seni
menjadi sarana meditasi, refleksi diri, dan pendidikan nilai bagi
masyarakat. Karena itu, studi tentang penggunaan batu padas dikaitkan
dengan nilai-nilai Hindu dalam seni rupa penting untuk menjaga
kesinambungan warisan budaya di tengah perubahan sosial dan
pengaruh global.

Penggunaan batu padas dalam karya seni rupa merupakan salah satu
warisan luhur, upaya mempertahankan tradisi, cara memperkuat jati diri
dan kebijaksanaan lokal Bali. Seni yang berlandaskan nilai spiritual akan
selalu relevan karena tumbuh dari kesadaran yang menyatukan
keindahan, etika, dan kebenaran. Perjalanan seni rupa berbahan batu
padas di Bali adalah kisah tentang bagaimana alam, keyakinan, dan seni
saling menyalakan makna dari masa ke masa. Dari wujudnya yang sakral
di masa kuno hingga menjadi bahasa ekspresi estetika dan ekologis masa
kini, batu padas tetap berdiri sebagai simbol keteguhan jiwa Bali yang
terus beradaptasi tanpa kehilangan rohnya. Ke depan, peluangnya
terletak pada kebangkitan kesadaran ekologis dan minat global terhadap
seni berakar lokal, sementara tantangannya adalah menjaga
keseimbangan antara eksplorasi kreatif dan pelestarian nilai tradisional

batu padas. Tantangan lain juga ketika persediaan bahan baku yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



terbatas, sangat perlu dicarikan solusi untuk inovasi material baru.
Pelestarian dan inovasi batu padas harus berjalan seiring sejalan sebagai
wujud keberlanjutan estetika, spiritualitas, dan identitas budaya Bali di

tengah perubahan zaman.

F. Daftar Pustaka

[1] H. W. Janson and A. F. Janson, History of art: the Western tradition.
Prentice Hall Professional, 2004.

[2] D. M. Freire-Lista, “The Forerunners on Heritage Stones
Investigation: Historical Synthesis and Evolution,” Heritage, vol. 4, no.
3, pp. 1228-1268, 2021.

[3] R.D. Guthrie, The nature of Paleolithic art. University of Chicago Press,
2005.

[4] M. Eliade, A history of religious ideas volume 1: From the Stone age to
the Eleusinian mysteries, vol. 1. University of Chicago Press, 2020.

[5] I. W. Suwena, “Dinamika Kebudayaan Bali: Suatu Kajian
Kebudayaan Sebagai Proses,” Sunari Penjor: Journal of Anthropology,
vol. 2, no. 2, pp. 89-101, 2018.

[6] I. W. Ardika, “Early contacts between Bali and India,” in Cultural and
Cuwvilisational Links between India and Southeast Asia: Historical and
Contemporary Dimensions, Singapore: Springer Singapore, 2018, pp.
19-29.

[7] I. W. Ardika, I. K. Setiawan, I. W. Srijaya, and R. A. Bawono,
Stratifikasi sosial pada masa prasejarah di Bali. Udayana University
Press, 2017.

[8] I. M. Sutaba, “Batu Padas Artifisial sebagai Material Ragam Hias
Arsitektur Tradisional Bali.,” 2020.

[9] I. K. Widnya, “Pemujaan siwa-budha dalam masyarakat hindu di bali,”
Mudra Jurnal Seni Budaya, vol. 22, no. 1, 2008.

[10] I. Y. Triguna, “Konsep ketuhanan dan kemanusiaan dalam hindu. ,
Dharmasmrti: Jurnal lmu Agama dan Kebudayaan, vol. 18, no. 1, pp.
71-83, 2018.

[11] I. W. Karja and R. Feldman, “The Ancient Tantric in Balinese
Contemporary Art,” Jurnal Kajian Bali, vol. 14, no. 2, pp. 324-347,
Oct. 2024, doi: 10.24843/JKB.2024.v14.i102.p02.

[12] R. Bjonnes, “Tantra and Veda: The untold story,” Integral World, 2010.

[13] A. B. Kempers, Monumental Bali: An Introduction to Balinese
Archaeology and a Guide to the Monuments. Tuttle Publishing, 2013.

[14] I. G. M. Raharja and I. P. U. Wasista, “ARSITEKTUR PURA
PENULISAN: INTERAKSI DESAIN DENGAN SISA GUNUNG PURBA,”
Prosiding Bali Dwipantara Waskita: Seminar Nasional Republik Seni
Nusantara, vol. 4, no. 1, pp. 250-256, 2025.

”»

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



[15] D. G. Basudewa and A. Sulistyowati, Heritage Denpasar, vol. 1. Dinas
Pariwisata Denpasar, 2021.

[16] I. W. Karja, “The Acculturation of Chinese Cultural Values in Balinese
Painting: Historical and Aesthetic Perspectives,” Humaniora, vol. 16,
no. 2, pp. 165-177, 2025.

[17] I. M. Suparta, I. W. Karja, and K. Muka, “Balinese Ornaments,”
International Journal of Social Science and Human Research, vol. 0,
no. o, PP- 3345-3353, 2023, doi:
https://doi.org/10.5281/zenodo.8021512.

[18] I. M. Ruta and I. W. Karja, “Balinese Hindu Philosophy in Mandala
Painting,” International Journal of Social Science and Human Research,
vol. 6, no. 4, pp. 2389-2397, 2023.

[19] W. Karja, Kosmologi Bali: Visualisasi Warna Pangider Bhuwana
Dalam Seni Lukis Kontemporer. Denpasar: UNHI Press, 2020. [Online|.
Available: repo.unhi.ac id

[20] M. Sulistyawati, Integrasi Budaya Tionghoa ke dalam Budaya Bali.
Denpasar: Universitas Udayana, 2008.

[21] 1. D. A. D. Putra and S. Abdullah, “Iconological Analysis of the ‘Man
on a Bicycle’ Relief in North Bali Created During the Dutch Colonial
Period | Analisis Ikonologi Karya Relief ‘Laki-laki di sebuah Sepeda’
di Bali Utara Zaman kolonial Belanda”,” , SPAFA Journal, vol. 7, pp.
136-152, 2023.

[22] I. W. Karja, “Campuhan River as an Inspiration for the Artists,” Bali
Padma Bhuwana Waskita, vol. 2, no. 2022/12/15, pp. 130-137, Dec.
2022, Accessed: Dec. 15, 2022. [Online].  Available:
https://eproceeding.isi-dps.ac.id/index.php/bbw/issue/view/10

Penulis

[ Wayan Karja adalah seniman dan akademisi seni
rupa Bali yang aktif berkarya, mengajar, dan
meneliti seni serta budaya. Karyanya berangkat

dari tradisi lokal Bali, dengan perhatian kuat pada

P

hubungan antara seni, spiritualitas, alam, dan

kehidupan masyarakat. Sebagai pendidik seni, ia
menekuni kajian seni rupa tradisional, modern, dan kontemporer,
terutama pada proses kreatif, material, dan nilai filosofis. Melalui praktik
seni dan tulisan akademik, ia berupaya merawat tradisi sekaligus

membuka ruang dialog dengan wacana seni masa kini.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB II
FISIK UNIK MEDIUM BATU PADAS DALAM
CIPTA SENI RUPA

I Made Jodog

A. Pendahuluan

Penggunaan medium batu padas baik untuk arsitektur bangunan, karya
patung tersebar luas di wilayah pulau Bali. Bahkan medium ini sebagai
penciri ornamen bangunan arsitektur tradisional bali. Bangunan-
bangunan tradisional baik berupa tempat ibadah seperti: pura, merajan,
puri, rumah dan berbagai bangunan sarana umum termasuk pasar,
perkantoran pemerintah dan suasta menggunakan batu padas. Titik-titik
tertentu dari bangun arsitektur tradisional tidak jarang dihiasi dengan
patung-patung dan atau ornamen timbul menggunakan medium batu
padas. Bengkel seni dan tempat pemajangan hasil karya seni patung
tradisional batu padas banyak dijumpai di sekitaran desa Singapadu,
Kabupaten, Gianyar.

Perkembangan seni masa kini tidak hanya memosisikan batu padas
sebagai medium tradisional, perupa seni kontemporer juga menggunakan
medium batu padas dalam kreativitasnya. Jana dkk (2019) dalam Konsep
patung Padas Batu Belah di Lepang Klungkung yang mengungkap pola
drawing di atas novel karya Wayan Sujana dengan konsep mengkontruksi
bawah sadar dimplementasikan menggunakan medium batu padas dalam
penciptaan karya-karya tiga dimensi. Karya rupa kontemporer yang lain
termasuk instalasi Made Djirna, Sow Sprout Flourish di Agung Rai
Museum of Art (ARMA) Ubud, menggunakan medium batu padas dalam
ciptanya. Batu padas merupakan alternatif medium dalam cipta karya
seni rupa yang tidak saja untuk patung-patung tradisional namun juga

dalam cipta karya-karya seni rupa kontemporer.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Batu padas memiliki karakter lekat dengan ekosistem alam dengan sifat
dan karakter fisik medium bernuansa alami. Fisik dan unik batu padas
baik dalam warna, tekstur, kepadatan dan sifat fisik lainnya dikaji dalam
penelitian ini. Medium rupa batu padas didapatkan melalui penambangan
langsung di alam menjadikan kesan atau nuansa alami melekat pada
karya seni yang dihasilkan. Pemahaman secara komprehensif baik dalam
kontek ekosistem, sifat fisik medium dan teknik pengerjaan
menjadikankan penelitian tentang fisik unik mendium batu padas penting
dilakukan. Penelitian ini menggugah pemahaman mendalam tentang batu
padas sebagai medium cipta seni rupa.

Interelasi medium batu padas dalam cipta karya seni rupa untuk kaji
ekosistem dan artistika yang mengkhusus dan mendalam. Jodog dalam
Interkresi Proses-Interelasi Medium Artistika Idiosinkratis Inklusi Seni
Rupa Lingkungan dalam Artistika Rupa Paraga (2025) interelasi
dilakukan melalui memosisikan medium dalam analisis kontektual
dengan dan dalam ekosistem cipta. Kaji mendalam dalam ekosistem,
sudut pandang termasuk artistika rupa medium, menjadi analisa
mendalam dan mengkhusus untuk medium batu padas. Eksistensi
medium batu padas dalam ekosistem cipta karya rupa tidak terbatas
dalam wujud fisik medium seni rupa, tetapi termasuk juga dalam
ekosistem lingkungan secara luas. Interelasi medium menjadi cara utama
dalam kaji medium batu padas yang kontektual dengan ekosistem cipta
seni rupa. Kaji medium diharapkan dapat memberi gambaran,
pemahaman dan langkah-langkah tepat, bijak terkendali dalam
penggunaan.

Sebagai medium mentradisi dalam cipta seni patung di Bali, sudah cukup
banyak penelitian tentang batu padas yang terfokus dalam
perkembangan, pengembangan, penggunaan dalam karya cipta seni rupa.
Berata (2016) dalam penelitiannya tentang Dinamika Perkembangan Seni
Ukir Batu Padas di Silakarang terfokus pada kaji estetika dan sosio-

kultural eksistensi medium, fungsi seni ukir batu padas, faktor pendorong

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dan karakteristik seni, gaya dan struktur seni ukir batu padas Silakarang.
Satya Utami dkk (2021), dalam Pelatihan dan Pendampingan Manajemen
Usaha Kerajinan Limbah Batu Padas di Kabupaten Badung Bali menitik
tekankan pada aspek manajemen dalam usaha kerajian batu padas
termasuk dalam pentingnya kualitas medium, pewarnaan dan branding
dalam pemasaran. Penelitian tentang Fisik Unik Medium Batu Padas
dalam Cipta Seni Rupa ini berbeda dengan penelitian-penelitain yang ada.
Penelitian ini menekankan pada medium rupa dan eksistensinya dalam
ekosistem penciptaan seni rupa.

Medium batu padas memiliki keunikan-keunikan yang tidak dimiliki oleh
medium seni rupa lainnya. Medium batu padas memberi kesan harmoni
dan menyatu dengan alam lingkungan dengan ekosistem alam tropis bali.
Karakter yang lekat dengan ekosistem alam dan didukung sosio-kultural
bali dengan konsep harmoni antara manusi-alam-Tuhan dalam ajaran Tri
Hita Karana merupakan roh cipta yang arif termasuk dalam penggunaan
batu padas dalam cipta karya seni rupa, khususnya patung. Penggunaan
batu padas telah berperan penting dalam memberikan karakter artistika
medium, estetika dalam ruang yang menyatu dengan ekosistem alam.
Eksistensi medium mejadi pertimbangan penting dalam menggunakan
medium batu padas. Keberadaan medium batu padas menjadi daya tarik
penelitian karena memiliki artistika dan estetika yang mengkarakter,
mentradisi dalam perkembangan medium seni rupa khususnya seni
patung di Bali. Pertanyaan penting yang perlu dibahas, bagaimana fisik
unik medium batu padas dalam cipta seni rupa? Bahasan berikut
mengkaji masalah ini melalui penelitian dalam interelasi medium
berfokus pada sifat fisik dan karakter medium batu padas dan

pengaruhnya dalam proses kreatif serta ekosistem lingkungan.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



B. Karya Rupa Berbasis Medium Batu Padas

Sebelum bahasan secara khusus tentang fisik dan karakteristik medium
batu padas, perlu disajikan sejumlah hasil karya seni rupa menggunakan
medium batu padas baik secara keseluruhan maupun bagian tertentu
yang diinterelasi dengan medium lain sebagai gambaran tentang wujud
karya patung berbasis medium batu padas. Di bawah ini terdapat gambar
hasil karya seni kontemporer berbasis medium batu padas. Gambar 1.
Merupakan karya perupa Made Djirna, berjudul Sow Sprout Flourish,
Instalasi mixed media, batu padas sebagai bagian medium yang
digunakan dalam cipta karya instalasi, 2016. Karya ini berbasis media
campur, termasuk menggunakan batu padas. Kesan menyatu dengan
ekosistem alam, sesuai dengan branding ARMA “Living Museum”, karya
seni ini menyatu dengan ekosistem alam di Agung Rai Museum of Art,
Ubud, Gianyar, Bali.

Gambar 2. Kanan, Karya seni relief, patung batu padas on the spot di
tebing aliran sungai Wangsuh, Banjar Penestanan Kaja, Desa Sayan,
Kecamatan Ubud, Kabupaten Gianyar. Penciptaan karya patung-patung,
relief di pinggir sungai wangsuh ini dilakukan ketika pandemi Covid-19
melanda dunia yang berdampak pada sulitnya industri pariwisata.
Masyarakat Banjar Penestanan Kaja yang sebagian besar berpenghasilan
dari sektor pariwisata menjadi kehilangan pekerjaan, seperti; sopir,
pengusaha akomodasi dan restoran mengalami kesulitan pergerakan
ekonomi karena nyaris tidak ada wisatawan sebagai pelanggan. Kondisi
ini menjadikan tekanan ekonomi sangat berat. Cara masyarakat
mengalihkan, meringankan beban dengan datang ke sungai Wangsuh dan
melakukan kreativitas bersama di lokasi dengan menciptakan relief- relief
pada dua titik yang terletak di area Beji Pura Ulun Danu dan Beji Pura
Puseh di Banjar Penestanan Kaja.

Sungai sebagai tempat berekspresi ketika pariwisata mengalami

penurunan ke titik terendah. Akibat Covid-19 melanda dunia berdampak

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



pada sepinya wisatawan sehingga masyarakat yang sebelumnya
mengandalkan aktivitas ekonomi berbasis pariwisata, kembali ke sawah
dan sungai dalam beraktivitas. Data dari Indonesian Republic Finance
Ministry, 2021 dalam Jodog (2024) bahkan menyebut penurunan
wisatawan yang datang ke Bali mencapai 99% dari yang sebelumnya pada
Desember 2019 sebanyak 552,403 wisatawan asing menjadi hanya 22
orang pada bulan Agustus 2020. Pengalihan aktivitas masyarakat ke

sungai Wangsuh dalam menciptakan relief sebagai ekspresi konstruktif

atas tekanan ekonomi dan pembatasan masa Covid-19.

by 3 -
: N

Gambar 1. Kiri, Karya Made Djirna, de Sprout Flourish, Instalasi
mixed media, batu padas sebagai bagian medium yang digunakan dalam
cipta karya instalasi ini, 2016
Gambar 2. Kanan, Relief Dinding tepi sungai Wangsuh, pahatan di
tempat (on the spot) oleh warga masyarakat Banjar Penestanan Kaja,
Desa Adat Penestanan, Sayan, Ubud, Gianyar, pada masa Covid-19,
2019-2020.

Batu padas juga memiliki keunikan sebagai medium yang diwujudkan
sebagai karya seni pahat dan patung di lokasi atau dengan istilah karya
seni on the spot. Sejumlah karya seni patung dan pahat on the spot dapat
dilihat seperti; Pahatan potongan tebing Pura Gunung Kawi,
Tampaksiring, Gianyar sebagai memorial bangsawan Jawa Timur (abad
ke 11), menggambarkan aktivitas dan kreativitas seni pahat batu padas

tebing sungai sudah berlangsung lama di Bali.

Terdapat juga patung-patung yang cukup besar dan dipasang pada

bangunan-bangunan pada fasilitas umum dan melekat pada bangunan.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Penggunaan batu padas dirangkai (diasab) sehingga memudahkan
mobilitas dalam pembuatan patung. Gambar kiri merupakan patung
Gajah yang dibuat dengan menyatukan balok-balok batu padas ukuran

kecil dalam menciptakan patung yang berdimensi cukup besar.

: - '

Gambar 3. Kiri, Patung Gajah pada Bangunan Panggung Terbuka Nretya
Mandala, Institut Seni Indonesia Bali menggunakan medium batu padas
dari Banjar Buungan, Desa Tiga, Kecamatan Susut, Kabupaten Bangli,
Made Jodog 2025.

Gambar 4. Kanan, Batu Padas Buungan Bangli, Made Jodog 2025.
Selain warna kekuningan sesuai patung gajah pada candi, warna batu
padas Buungan juga memiliki warna warna pastel sesuai gambar kanan.

Gambar 5. Kiri, Batu Padas untuk diasab, biasanya untuk arsitektur
dan juga dapat dijadikan patung. Jodog, 2026
Gambar 6. Kanan, Medium Batu Padas Putih sebagai medium patung.
Jodog 2026.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



C. Sifat Fisik dan Karakteristik Batu Padas

Bahasan tentang sifat fisik medium batu padas pada paparan ini
dilakukan berbasis interelasi medium dan interkreasi proses cipta seni
rupa. Pembandingan informasi yang didapatkan di lapangan dengan
pengalaman penulis selaku praktisi seni rupa (seni patung) yang terlibat
langsung dalam penciptaan seni patung berbasis batu padas menjadikan
paparan ini bersifat mendalam sampai pada sifat dan karakteristik yang
spesifik, artistika idiosinkratis batu padas. Pemahaman, pengalaman
penulis dikomparasi informasi dari praktisi di lapangan sebagai
implementasi metode triangulasi. Fokus bahasan sifat fisik dan karakter
medium dilakukan pada batu padas yang diproduksi, tersedia cukup di
lapangan. Sejumlah tempat sempat menjadi penghasil batu padas di Bali
seperti; Banjar Silakarang, Sukawati dan Banjar Silungan Ubud, Banjar
Blangsinga, Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Banjar Buungan, Kabupaten
Bangli. Batu padas dari sejumlah tempat ini menjadi pembahasan khusus
walaupun sempat dan masih menghasilkan batu padas dalam skala kecil.
Pengendalian dalam penambangan dilakukan berbanding dengan
kesadaran terhadap kelestarian ekosistem alam.

Sifat fisik dan karakteristik batu padas secara umum masih bisa dibahas
berdasarkan pengalaman penggunaan medium batu padas dan
komparasi dari data primer yang didapatkan di Banjar Silakarang,
Sukawati dan Banjar Kengetan, Ubud, Gianyar. Pahat seni patung
berbasis medium batu padas masih berlangsung di kedua banjar
bertetangga ini.

Medium batu padas walaupun berupa batu, digolongan sebagai medium
batu lunak yang relatif mudah dibentuk dengan menggunakan pahat
tradisional. Hal ini disebabkan karena batu padas sebagai medium yang
dikatagorikan halus. Tingkat kehalusan dari medium batu padas yang
dihasilkan dari satu lokasi dengan lokasi lainnya cukup variatif. Misalkan

batu padas dari Banjar Silakarang, Sukawati sangat halus dan relatif

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



tidak ada bebatuan kasar di dalamnya, sehingga baik untuk dipahat.
Batu padas yang dihasilkan dari daerah lain, menghasilkan visual yang
mirip, tetapi masih ada bebatuan kasar pada bagian-bagian tertentu dari
batu padas yang dihasilkan. Saat ini batu padas yang dipahat di bengkel-
bengkel seni sekitaran desa Singapadu Kaler, Kecamatan Sukawati dan
Banjar Kengetan, Ubud, Gianyar, juga banyak didatangkan dari
Yogyakarta berupa batu padas putih.

Selain soliditas lunak, medium batu padas yang dipahat di kedua banjar,
baik di Banjar Silakarang, Sukawati maupun Banjar Kengetan, Ubud,
Gianyar juga memiliki tekstur yang halus. Baik batu padas yang
dihasilkan lokalan maupun yang didatangkan dari Yogyakarta. Tidak
semua batu padas yang dihasilkan di beberapa daerah lainnya memiliki
tektur yang sama. Secara umum tektur yang halus dan lunak, dan
minimum bebatuan kasar, batu padas masih termasuk medium lunak,
halus dan relatif mudah untuk dikerjakan dalam seni patung berbasis
pahat atau dengan teknik pengurangan (subtraktif). Karena tektur yang
halus, solid namun lunak maka medium batu padas ini relatif mudah
dibuat detail dengan pahat tradisional tanpa harus menggunakan mesin
modern.

Sejumlah proyek bangunan di kampus Institut Seni Indonesia Bali tahun
2025, menggunakan medium batu padas. Medium batu padas yang
dipakai pada arsitektur berasal dari Banjar Buungan, Tirta, Susut,
Bangli. Bangunan Panggung Terbuka Nretya Mandala secara penuh
menggunakan medium batu padas Buungan. Bagian tertentu terdapat
pahatan dan di depan pintu gerbang terdapat dua kembaran patung
gajah. Patung gajah ini dibuat dengan menyatukan potongan-potongan
kecil batu padas Buungan dengan cara digosok-gosokan (diasab) untuk
menghasilkan pola bentuk gajah dan siap untuk dipahat sesuai pola
bentuknya. Penulis melakukan observasi secara seksama dan wawancara

mendalam tentang proses pahat patung ini.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Batu padas penambangan dari Banjar Buungan, Bangli walaupaun lebih
padat dibandingkan dengan batu padas dari Silakarang, namun masih
tergolong media batu lunak. Batu padas ini memiliki soliditas keras
sehingga cocok untuk pahatan dengan pola-pola lebar. Berbeda dengan
tekstur permukaan terutama batu padas dari penambangan Banjar
Silakarang, Banjar Kengetan, batu padas putih yang didatangkan dari
Yogyakarta memiliki tektur yang seragam lunak. Tekstur seragam ini
memungkinkan dilakukan pemahatan yang halus walaupun dengan
tingkat kerumitan yang tinggi.

Jika dibandingkan dengan jenis batu lainnya seperti; batu andesit, batu
marmer, batu granit, dengan volume yang sama maka semua jenis batu
padas memiliki berat jenis yang lebih ringan. Karena berat jenisnya
relative ringan, serta potongan-potongan kecil yang dapat disatukan,
maka memudahkan dalam mobilitas medium. Batu padas dipotong-
potong dalam persegi empat kecil dan kemudian disatukan di lokasi
dengan menggososk-gosokan (diasab) sesuai kebutuhan. Hal ini
menjadikan batu padas cocok untuk dipakai pada tempat-tempat tertentu
dengan akses jalan yang sempit di Bali.

Warna batu padas hasil tambang di Banjar Silakarang, Banjar Kengetan,
Banjar Blangsinga, Gianyar memiliki warna kemiripan yakni berwarna
abu. Sedangkan batu padas yang ditambang dari Banjar Buungan, Bangli
memiliki warna variative seperti; kuning, warna pastel kekuningan, abu,
kebiruan, kemerahan yang variatif. Warna-warna ini dapat dikobinasikan
sebagai mozaik yang mengkayakan artistika rupa medium batu padas.
Kesan dan karakter alami kuat dan menyatu dengan ekosistem

lingkungan.

D. Keunggulan Batu Padas Sebagai Medium Seni Rupa
Keunggulan medium batu padas terkait langsung dengan sifat-sifat,

teknik pengerjaan, menyatunya dengan ekosistem alam, sosial dan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



budaya masyarakat bali yang secara langsung berdampak kepada nilai
ekonomi. Keunggulan-keunggulan ini akan dibahas sebagai interelasi
medium batu padas dengan keunikan medium dan ekosistem seni budaya
masyarakat bali.

Keunikan medium batu padas dengan keindahan warna lembut, tektur
yang halus, berat jenis yang relatif ringan, kesatuan dengan ekosistem
alam telah memosisikan batu padas sebagai medium yang dapat diterima
masyarakat bali sebagai wujud dan bentuk karya rupa yang menyatu,
mentradisi pada masyarakat bali. Keunggulan dalam pengerjaan yang
relatif dimudahkan dengan sifat bahan yang lunak merupakan sisi lain
berupa aspek efisiensi dalam berkarya menggunakan medium batu
padas. Selain itu medium yang lunak dan relatif ringan memberi
fleksibilitas proses dalam pengerjaan bagi perupa dalam mengolah
medium batu padas terutama dalam pengerjaan pahatan rumit dan
kombinasi antara teknik subtraktif dan penambahan.

Imajinasi tentang patung tradisional dengan menggunakan medium batu
padas sudah melekat dalam budaya masyarakat. Patung-patung hasil
teknik cetak dengan olahan limbah batu padas atau olahan semen yang
menyerupai karya pahat patung batu padas juga melengkapi koleksi toko-
toko penjual patung di sekitaran Kabupaten Gianyar. Imajinasi tentang
seni patung batu padas sudah melekat kuat dan diterima dengan baik
oleh masyarakat sebagai keunggulan persepsi tentang patung batu padas.
Patung-patung batu padas hasil karya seni merupakan bagian dari
arsitektur tradisional bali. Wujud patung dan bentuk arsitektur sebagai
kesatuan atau sebagai hiasan berupa relief timbul pada arsitektur
bangunan baik tradisional maupun modern. Medium batu padas
menempati fungsi sentral dalam karakter arsitektur tradisional bali.
Patung-patung yang ditempatkan pada bangunan melengkapi artistika
dan estetika bangunan. Patung batu padas banyak digunakan sebagai
penunjang artistika dan estetika eksterior karena memiliki sifat alami dan

daya tahan terhadap cuaca dan sinar matahari.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Penggunaan medium batu padas berdampak kepada ekonomi masyarakat
setempat di area penambangan dan sekitarnya. Proses penambangan,
distribusi sampai pada pengerjaan proyek berbasis medium batu padas
membuka lapangan pekerjaan yang berimbas langsung pada ekonomi
masyarakat. Pada daerah tertentu seperti banjar Silakarang, Singapadu
Kaler dan Banjar Kengetan, Singakerta, Ubud, batu padas diolah menjadi
patung-patung dan relief sehingga berdampak dalam pengembangan

kerajinan, seni dan ekonomi masyarakat.

E. Penutup

Simpulan

Batu padas merupakan medium berbasis penambangan langsung dari
alam, sehingga termasuk sumberdaya alam yang tidak dapat
diperbaharui. Penambangan batu padas dapat dikendalikan sehinga
dilakukan secara terukur. Penciptaan karya seni on the spot sebagai
alternatif penciptaan seni dalam kondisi ini. Batu padas memiliki
karakter yang lunak, solid dan cukup merata sehingga memudahkan
dalam pengolahan termasuk pada bentuk-bentuk patung yang rumit.
Tekstur estetis alami batu padas menjadikan medium ini sangat diminati
dalam seni rupa, terutama seni pahat dan ukir, memungkinkan seniman
untuk mengekspresikan kreativitas mereka dengan lebih leluasa.
Medium batu padas lekat dengan tradisi, budaya masyarakat bali
sehingga medium ini dapat diterima sebagai bagian dari karakter
arsitektur tradisional serta sebagai medium seni rupa mentradisi.
Keistimewaan ini sebagai modal yang berdampak pada fungsi sosial dan
ekonomi masyarakat.

Saran

Sebagai medium seni rupa yang berasal dari sumberdaya alam
penambangan batu padas tidak saja terkendala medan, dan semakin

sempitnya lahan, namun batu padas merupakan sumber daya alam yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



tidak dapat diperbaharui, sehingga penggunaan, pengolahan medium
batu padas perlu semakin bijaksana. Penciptaan karya seni patung batu
padas on sport, salah satu bentuk kreativitas yang menarik dan relevan
dengan semangat seni rupa lingkungan. Sisi lain, usaha-usaha daur
ulang limbah batu padas sebagai medium dalam menciptakan patung
patung masa kini. Teknik cetak patung yang menggunakan media utama
semen berkembang pesat dalam dasawarsa terakhir juga menjadi
alternatif dalam memenuhi kebutuhan seni patung. Selain pemahaman
unik fisik, pemanfaatan teknologi dalam olah medium, penciptaan
berorientasi ekosistem berkelanjutan sebagai langkah arif dalam

penggunaan batu padas dalam cipta seni rupa.

F. Daftar Pustaka

Berata, I made. Dinamika Perkembangan Seni Ukir Batu Padas di
Silakarang Gianyar Bali (Kajian Estetika dan Sosial Kultural). Repo ISIT
Denpasar, Institusional Repository, diakses 9 Januari 2026,
https://repo.isi-dps.ac.id /4934 /

Djirna, Made. Sow Sprout Flourish, diakses 9 Januari 2026
https://www.instagram.com/p/C1n2St0ySP4/

Hendriyana, Husen, 2018. Metodologi Penelitian Penciptaan Karya; Seni
Kriya & Desain Produk Non Manufaktur. Bandung: Sunan Ambu Press.

Jana, [ Made, I Wayan Sujana, I Ketut Muka, 2019. Konsep Patung Padas
Batu Belah, Prabangkara Jurnal Seni Rupa dan Desain.Vol 23. No 1.

Jodog, I Made, Jem Bendell, 2024. The Art of Planting Rice as a Meditative
Practice: Sensemaking and Equanimity about Societal Disruption
through Performance Art. Creative Arts in Education and Therapy, Vol
10, No 1. Page 63-74.

Jodog, I Made, 2025. Interkreasi Proses-Interelasi Medium Artistika
Idiosinkratis Inklusi Seni Rupa Lingkungan, Artistika Rupa Paraga.
Pusat Penerbitan LPPM, Institut Seni Indonesia Bali, hal 192-205.

Rawson, Philip, 1993. The Art of Southeast Asia, World of Art. Themes and
Hudson, Printed in Singapore.

Satya Utami, Ni Made, Yenni Verawati, Putu Novia Hapsari Ardiati, Pande
Ketut Ribek, I Made Purba Astakoni. Pelatihan dan Pendampingan
Manajemen Usaha Kerajinan Limbah Batu Padas di Kabupaten
Badung Bali. PKM Asosiasi Dosen Indonesia, Jurmas Sosial dan
Humaniora, Vol 2. No 2. Hal 95-101.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali


https://repo.isi-dps.ac.id/4934/
https://www.instagram.com/p/C1n2St0ySP4/

Steiner, Frederick. “Toward an Ecological Aesthetic”. Socio-Ecological
Practice Research 1, Page 33-37. https://doi.org/10.1007/s42532-
018-00004-0

Tedjoworo, H, 2001. Imaji dan Imajinast. Yogyakarta: Penerbit Kanisius.

https://www.facebook.com/share/r/1BWyJV51Pc/ diakses 11 Januari
2026.

Penulis

[ Made Jodog

Lahir di Gianyar tahun 1969. Sejak kecil melukis
? medium cat minyak atas bimbingan ayahnya.

Pendidikan Sarjana Seni diselesaikan pada Sekolah

) Tinggi Seni Indonesia Denpasar tahun 1996, Master of
Fine Art pada School of Art and Art History, University of South Florida
tahun 2004, serta Doktor Penciptaan Seni pada Institut Seni Indonesia
Denpasar tahun 2024. Jodog diangkat sebagai dosen pada Program Studi
Seni Murni ISI Denpasar tahun 2005 dengan bidang keahlian Seni Rupa
dan mengampu mata kuliah Seni Patung, Eksplorasi Media, Seni
Instalasi. Jodog konsisten meneliti tentang proses kreatif serta sebagai
perupa aktif berpameran di dalam dan luar negeri. Penghargaan yang
diraih diantaranya; Las Damas De Arte, dan Dosen Berprestasi II ISI
Denpasar. Kini Jodog menjabat sebagai Wakil Rektor Bidang

Perencanaan, Keuangan, dan Umum ISI BALI.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali


https://doi.org/10.1007/s42532-018-00004-0
https://doi.org/10.1007/s42532-018-00004-0

BAB III
SENI UKIR BATU PADAS
DARI MASA KE MASSA

[ Wayan Mudana

A. Pendahuluan

Pada masa pemerintahan Dalem Waturenggong sekitar abad ke-15 (1460-
-1550 Masehi) terjadi akulturasi budaya di Gelgel ditandai dengan
berdatangannya sastrawandan seniman besar ke Bali, seperti Dang
Hyang Astapaka, Danghyang Angsoka, dan Danghyang Nirartha.
Kedatangan mereka diharapkan dapat memajukan agama dan
kebudayaan Bali hingga mencapai zaman keemasan (golden age). Sesuai
dengan bunyi “Prasasti Baturan” yang ditorehkan di atas tembaga
bertitimangsa 944 Caka (1022), ‘menyebutkan kata “Wretha Cita’,
hakekatnya menegaskan kebijakan raja prihal tata sosial budaya dan
ekonomi masyarakat setempat termasuk penghormatan kepada para
seniman mempuni bidang seni lukis, tari, topeng dan pahat (seni ukir)
(Sarasehan “seribu tahun prasasti Baturan: Batuan dulu, kini, dan nanti”
Widayatula 1 Gusti Made Suarbhawa Pada tanggal 26 Desember 2022).
Seni Ukir merupakan salah satu kesenian rakyat yang mendapatkan
perhatian dan mendapat perlindungan, pembinaan dari raja. Patronasa
kerajaan (istana) terhadap seni ukir, dibawa ke istana mendapatkan
bimbingan dari kaum brahmana untuk melekatkan nilai-nilai agama
pada seni ukir hingga menjadi seni agung. Istilah seni ukir sudah dikenal
sejak dulu dengan sebutan “ringgit atau reringgitan” yang artinya
bergerigi, ditoreh atau diukir dengan alat pisau tajam menggunakan
dedaunan, kulit, batu-batuan sehingga bentuknya menjadi indah dan
menyenangkan. Bahan yang sering diukir seperti: janur, kayu, dan batu-

batuan memiliki sifat dan karakter yang berbeda-beda sehinggu

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



membutuhkanUkiran yang terbuat dari janur sering disebut metetuwesan
(ngringit) diwujudkan dalam bentuk canang atau atau wayang yang sering
dilekatkan dengan filosofi persembahan yang indah dan menyenangkan.
Ketika hendak mempersembahkan karya-karya yang menggunakan
bahan dari kayu atau batu padas, maka dilakukan pemahatan dengan
menggunakan alat berupa pahat. Dengan pahat yang matanya dibuat dari
berbagai ukuran (dari yang kecil hingga yang besar) dan bentuk yang
terdiri dari pengancap (bentuk matanya datar), penguku (bentuk matanya
lengkung), pemutik (bentuk matanya runcing), penyisir (bentuk matanya
seperti hurup V), penyengkrong (bentuk matanya lengkung seperti
penguku pada lehernya agak lengkung), dan penatar (bentuk matanya
datar seperti pengancap yang pada lehernya dibuat melengkung).

Seni ukir batu padas Silakarang sudah berlangsung cukup lama, dapat
dikelompokan menjadi: 1) masa perintisan, 2) masa pengembangan, 3)

masa identitas baru, dan 4) masa profesi untuk menunjukan jati diri.

B. Seni Ukir Batu Padas di Silakarang dari Masa ke Masa

1. Masa Perintisan (I Ketut Sore)
Ketut Sore seorang tokoh berpengaruh di Silakarang dikenal sebagai
seniman serba bisa (pandai dalam seni sastra, seni lukis klasik, seni
topeng, dalang, dan arsitektur). Beliau juga tertarik memperdalam seni
ukir untuk persiapan ngayah di desanya. Karena sudah memiliki
dasar-dasar yang kuat dalam seni lukis klasik, Sore, memanfaatkan
tebing yang mengandung batu padas, untuk memahatkan ide-idenya
dalam seni ukir. Motif ukiran yang dipahatkan berupa wujud
“pemurtian/ Krisna Murti” yang sering disebut “butasiu”. Banyak dari
warga yang heran dengan munculnya karya relief yang sangat unik.
Menurut Mumbul pahat yang digunakan masih sangat sederhana,

terbuat dari tiying ampel (bambu).

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 1: Ketut Sore, karya Pembelajaran dengan judul “Krisna Murt?’
(Butasiu) batu padas, Tebing Tukad Oos Silakarang)

2. Masa Pengembangan (Sore, Lampias, Tedun, Rangkin, Legud)

Sejak tahun 1832 pada saat dibangunnya pura Puseh dan Pura Desa
Adat Silakarang yang dikerjakan oleh tukang ukir yang berasal dari
Guwang. Sesuai dengan bunyi prasasti “Baturan”, pada abad ke-9 di
Bali sudah ada seniman yang disebut “wreta cita”. Ketika Kerajaan
Sukawati memohon seniman pada Kerajaan Klungkung, 2 kali berturut
turut menemui kegagalan (mati), baru ke-3 kalinya seniman yang
didatangkan bisa hidup untuk menghias tempat-tempat suci di
Batuan, Sukawati. Selanjutnya Batuan disebut sebagai cikal bakal
seniman ukir di Sukawati, berkembang ke Guwang, selanjutnya baru
berkembang di Silakarang. Perkembangan seni ukir di Silakarang tidak
terlepas dari bahan batu padas yang berlimpah. menurut Ketut
Mumbul (almarhum), seorang mestro seni ukir dan seni patung yang
terlibat langsung dalam proses perkembangan seni ukir Silakarang
menyatakan:

“waktu itu gumi sayah, sing ade gae, busung lapar dimana-mana,
kesulitan untuk medaar sangat terasa. Pekerjaan utama sebagai
petani, sawah terbatas, hanya orang-orang tertentu (pemilik sawah)
yang bisa hidup.... orang orang yang tidak punya sawah terpaksa

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



mencari pekerjaan baru agar bisa makan, seperti ngorek ke
gunung, dan ngergaji kayu”.

Dari wawancara langsung tersebut dapat dikatakan, orientasi orang-
orang belajar memahat saat itu, selain untuk berkarya seni adalah
untuk memenuhi kebutuhan dasar yaitu bisa makan saat itu.
Ketersediaan batu padas yang melimpah menjadi sangat penting untuk
mengembangkan bakat-bakat tersembunyi untuk melahirkan
seniman-seniman ukir yang andal. Pura Puseh dan Desa dijadikan
sebagai arena pembelajaran mengukir sehingga melahirkan mestro-
mestro baru, seperti; Ketut Lampias, I Wayan Tedun, Ketut Rangkin,
Legud, Kak Brut, Kak Perot, dan Ketut Mumbul. Pada saat itu Mumbul
tergolong masih kecil, tetapi sangat disegani dalam bidang seni patung.
Sedangkan seneornya yang masih terhubung keluarga, seperti
Lampias, Tedun, Legud, dan Rangkin sudah menunjukan eksistensinya

untuk mengembangkan diri sehingga diberi peluang untuk ngayah di

Pura Puseh Desa Silakarang.

Gambar. 2: Relief Batu Padas
Ukiran relief pembelajaran I Ketut Sore di Pura Puseh Dan Desa
Silakarang
Judul: Bagawan Kasyapa, relief pada dinding aling-aling. Relief
Ramadewa, Subali Sugriwa pada gedong, karya I Pekak Sore, Lampias,
Tedun, Rangkin, Legud, Pura Puseh desa adat Silakarang tahun 1832

Patung dan ornamen taman; batu padas cocok untuk dijadikan patung

kecil hingga besar yang berfungsi sebagai hiasan di taman atau

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



halaman rumah. Patung ini bisa berupa figur manusia, hewan, atau

bentuk-bentuk abstrak.
T AR 3

Gambar 3: Patung Batu padas, Dwarapala karya I Pekak Sore,
Lampias, Tedun, Rangkin, Legud, Pura Puseh desa adat Silakarang
tahun 1832
Perkembangan seni ukir batu padas tampaknya mulai diminati oleh

masyarakat sehingga muncul nama-nama baru seperti I Ketut Mumbul
dengan identitas baru yang banyak memberi pengaruh untuk
melahirkan generasi baru dalam bidang seni ukir. Seni ukir tidak
hanya berfungsi sebagai sarana ngayah untuk menghias tempat suci,

tetapi bisa digunakan sebagai sumber penghidupan.

3.Identitas Baru (I Ketut Mumbul): Belajar Memahat Dengan Pahat
Tiying Ampel
I Ketut Mumbul (alm) adalah seorang seniman otodidak yang lahir di

Desa Silakarang, Singapadu Kaler, Gianyar tahun 1918 dari seorang
ibu bernama Ni Wayan Rati (alm) dan dibesarkan oleh bapak dari I
Wayan Sadra (alm). Pendidikannya tidak tamat dari Sekolah Rakyat
tapi atas kegigihannya untuk memperdalam ilmu yang berkaitan
dengan sastra, agama, adat, budaya dan seni menjadikan ia sebagai
seniman yang sangat mempuni. Dalam perjalanan hidupnya ia
memiliki dua istri yaitu; Dari istri 1 (pertama) bernama Ni Ketut Senen
(alm). Semenjak itu ia ngarangan menempati karang baru, melepaskan
diri dari rumah asalnya. Dari perkawinan itu dikarunia 4 (empat) anak
meninggal satu, yaitu; I Wayan Rame (alm), I Nyoman Mardika, dan Ni

Ketut Wastri(alm). Sedangkan dari istri kedua bernama Ni Ketut Sitri

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dikaruniai 2 (dua) Ni Wayan Soka dan I Made Darmika. Semenjak
kawin dengan istri keduanya, lagi ia pindah tempat membuat rumah
baru dan hidup menetap bersama istri keduanya sampai akhir
hidupnya. Diantara kedua anaknya yang masih hidup tinggal Nyoman
Mardika yang melanjutkan profesinya sebagai pemahat.

Latar belakang kelahirannya yang sangat rumit mengantarkan ia
menjadi lebih dewasa dari anak-anak seusia sebayanya. Bakat seninya
sudah nampak semenjak ia masih kecil, berumur sekitar 10 th, waktu
itu ia masih melalung (tidak mengenakan sehelai pakaian). Ia belajar
memahat dengan memanfaatkan sanggahnya (tempat suci) dengan
menggunakan pahat yang terbuat dari tiying ampel (bambu) dibentuk
disesuaikan dengan kebutuhan. Meskipun terbentur oleh peralatan
yang serba terbatas, niatnya untuk menafsirkan suatu bentuk ukiran
ke dalam seni pahat tidak dapat dihalangi. Pada awalnya ia mencokan
pahatnya pada bagian yang dianggap gampang dengan motif paling
sederhana. Setelah dirasakan cocok ia dapat menguasai dan yakin
akan peralatan dan kemampuannya, dengan tekad bulat Ketut
Mumbul kecil melanjutkan pekerjaannya memahat disanggahnya pada
bidang-bidang yang lebih sukar.

Sebagai pemahat pemula yang memiliki obsesi tinggi pada saat itu, ia
selalu merasa ditantang untuk dapat mewujudkan sesuatu yang lebih
bila dibandingkan dengan teman-temannya. la tidak pernah belajar
memahat secara langsung pada siapapun, hanya berdasarkan atas
meniru seni ukiran dan seni patung yang berada di Pura Puseh dan
Pura Desa yang lebih dulu ada dikerjakan oleh sangging berasal dari
Desa Guang, Banjar Ketewel Gianyar. Pada waktu itu di Silakarang
sudah ada sangging yang lebih dulu bergelut dalam seni ukir seperti: I
Ketut Sore, Waya Lampias, Tedun, Legud, Ketut Rangkin, kaki Rinting,
dll. Berangkat dari kemauan yang begitu keras dan ditunjang dengan

bakatnya yang sangat tinggi untuk menjadi seorang seniman sehingga

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



ia cepat dapat memahat dengan baik dan hasilnya banyak dikagumi
masyarakat.

Peranan kedua orang tuanya yang tidak ingin tahu akan keinginan
anaknya tidak menjadikan dirinya menjadi patah semangat, justru
menjadi sebaliknya. Secara berlahan-lahan tetapi pasti ia menekuni
seni sebagai obsesinya, tidak disadari menjadilah ia figur dari seniman
muda yang penuh dengan bakat alam yang sangat trampil dengan hasil
karya mencengangkan. Beranjak dari kemampuannya memainkan
pahat dengan motif-motif pepatran dan kekarangan ia mencoba melirik
beberapa jenis patung yang ia sukai sebagai guru, kemudian secara
diam-diam mencobanya sendiri dirumahnya. Berkat ketekunan dan
bakat yang dimiliki dalam waktu yang tidak begitu lama ia dapat
mewujudkan sebuah patung yang saat itu sudah dianggap memiliki
kualitas sangat baik.

Gambar 4. Pahatan dari Tiying Ampel

Pahatan dari Tiying Pahatan dari Tiying
Ampel, dengan motif Ampel, dengan motif

Sebagai seniman muda pada saat itu namanya cepat dikenal oleh para
seniornya sebab orang-orang yang dapat memahat dan mematung
jumlahnya sangat terbatas. Pada suatu saat oleh Made Sore, salah satu
pemahat yang paling senior kebetulan merupakan tetangganya ia mulai
diajak memahat di Pura Desa Sayan, Ulun Uma (Penarungan), Pura
Dalem Lambing (Bindu) dan banyak lagi tempat-tempat yang pernah ia

ukir. Karena keadaan pada saat itu khususnya yang berhubungan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dengan pangan sangat sulit, sebagai imbalannya dalam bekerja ia
hanya mendapatkan sesuap nasi. Lama kelamaan, sebagai orang yang
tidak pernah merasa puas dalam menggali ilmu, khususnya dalam
bidang seni pahat dari tahun ke tahun ia selalu berusaha
meningkatkan ilmunya. Pada suatu saat ia diajak oleh Made Sore
untuk memahat di Griya Srawa (Gianyar), Ketut Mumbul tetap
merupakan pemahat yang paling kecil kalau dibandingkan dengan
kawan-kawannya seperti: Legud, Tuges, Rangkin, dan lain-lain. Semua
seniman tersebut diatas kini sudah almarhum. Dari hasil karyanya
pada saat itu ia sudah dapat dibayar seharga 200 uang kepeng setiap
kali pulang kampung (1 bulan sekali). Meskipun ia merupakan
seniman yang paling kecil tetapi sangat disayangi oleh “Pedanda Griya
Srawa” karena ia merupakan pemahat yang paling pintar.

Berita tentang kemampuan seniman-seniman ukir Br. Silakarang
sudah bergaung semakin jauh. Pada suatu saat, atas perantara Griya
Srawa; Made Sore dan kawan-kawan disuruh memahat di “Griya
Wanayu” Ketut Mumbul juga ikut dalam rombongan itu dan
kemampuannya sudah diketahui selain mengukir juga pintar membuat
patung. Untuk menghargai kemampuannya itu teman-temannya dikasi
imbalan 200 kepeng, tetapi ia sendiri dikasi imbalan sebanyak 400
kepeng. Adanya perbedaan dalam memberikan imbalan antara
seniman satu dengan yang lain akhirnya diketahui oleh para seniornya.
Pada saat pulangnya uang yang 400 kepeng itu diminta Ketut Mumbul
hanya diberi 100 kepeng dan sisanya dibagi-bagikan. Sebagai orang
yang paling kecil ia tidak dapat berbuat banyak selain mengalah. Atas
kejadian tersebut cepat diketahui oleh Ida Pedanda, karena pekerjaan
masih sedikit tukang-tukang yang lain diberhentikan ia sendiri disuruh
melanjutkan ngukir balai gede. Setelah ukiran balai gede dapat
dirampungkan, dipulangnya ia dikasi imbalan sebanyak 1000 kepeng
pis bolong dan a rangsukan pakaian yang terdiri dari baju, kain, saput,

dan udeng.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Semenjak memahat di Griya Wanayu nama Ketut Mumbul semakin
dikenal oleh kalangan pengagum seni pahat dan seni patung. Semenjak
itu pula ia tidak lagi berstatus sebagai anak buah tetapi langsung
menerima pesanan yang terus mengalir. Begitu banyak tempat suci,
perumahan dan taman yang ia hiasi dengan seni pahat dan begitu
jumlah patung yang telah diselesaikan. Khusus mengenai
kehidupannya sebagai pematung tidak dapat diketahui secara pasti,
semenjak kapan ia membuat patung. Yang jelas antara mematung
dengan memahat berjalan secara bersamaan dan tidak dapat
dipungkiri, awal dari prosesnya ia belajar dimulai dari mengukir.
Dengan demikian Ketut Mumbul selain dikenal sebagai pemahat ia
lebih dikenal sebagai pematung.

Pada suatu saat di Jero Saba, ia dapat menunjukan kemampuannya
dalam berolah seni patung. Banyak dari seniman-seniman daerah lain
seperti Guwang, Ketewel, Badung yang bekerja disana, tetapi Anak
Agung Saba tidak merasa puas akan wujud patungnya, maka
disuruhlah Ketut Mumbul ke Jero untuk memperbaiki patung-patung
yang sudah ada yang pada saat itu ia disertai oleh temannya I Jigreg.
Melihat dari wujud patung setelah dirubah, Agung Saba betul-betul
merasa puas atas perbaikan itu. Sebagai imbalannya tukang yang
berasal dari daerah lain diberi imbalan 100 pis bolong dan ia sendiri
diberi imbalan 300 pis bolong.

Kini seniman Ketut Mumbul tidak muda lagi, umurnya kini sudah
mendekati kepala 9, banyak dari murid-muridnya menekuni keahlian
yang pernah ia miliki tetapi dari sekian banyak muridnya itu belum ada
yang dapat menandingi karya-karya patungnya sampai saat ini,
sungguh sangat mengagumkan. Ketajaman dan penghayatannya
terhadap karya-karya ukiran yang masih bergelut dengan tradisi
khususnya dalam seni pahat dikembangkan kedalam seni patung yang

berbentuk naturalistik. Dengan kemampuan penguasaan terhadap

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



teknik-teknik yang berhubungan dengan anatomi manusia, Ketut
Mumbul banyak menerima pesanan patung-patung naturais yang
ditempatkan di greja-greja seperti patung Yesus, Maria, Yosep dll.

Salah satu diantaranya adalah patung Yesus yang di salib ditempatkan

Gambar 5. Patung Karya [ Ketut Mumbul
di Sanggah Kemulan Pemugeran Br Silakarang

. I Ketut Mumbul Sebagai Tokoh Seniman Naturalistik yang memberi
pencerahan pada seni Patung di Silakarang.
Seni ukir dan seni patung yang berkembang di Silakarang adalah

merupakan karya tradisi yang sangat terikat terhadap pakem serta
aturan yang sifatnya mengikat dan baku. Difungsikan sebagai
persembahan, dikerjakan secara kolektif dan komunal yang dikemas
dalam bentuk ngayah sehingga karya yang dihasilkan sebagai karya
bersama/anonim, tidak ada karya-karya yang diklain sebagai karya
pribadi. Tempat-tempat yang dijadikan sebagai obyek untuk ngayah
adalah Pura, Puri, Griya, dll. Oleh sebab itu tidak banyak orang yang
mau belajar tentang seni ukir maupun seni patung karena dianggap
tidak dapat menghasilkan, hanya sebagai hobi. Dalam
perkembangannya seni ukir dan seni patung di Silakarang mengalami
perkembangan yang sangat pesat. Kebutuhan masyarakat terhadap
ukir-ukiran dan seni patung yang terbuat dari batu padas menjadi

sangat tinggi sehingga, Ukir-ukiran dan patung sudah mulai

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dikomersilkan untuk dijadikan sebagai tempat untuk menggantungkan
kehidupan keluarga. Pada umumnya pekerjaan penduduk adalah
bertani, tukang gergaji kayu, dan mencari batu padas. Oleh karena
sangat terbatasnya lahan pertanian dan kebutuhan untuk
mempertahankan hidup sehingga banyak dari warga yang
pekerjaannya sebagai petani, tukang gergaji kayu, beralih untuk
menekuni seni ukir dan seni patung.

Sebagai seniman muda pada saat itu sudah dikenal tentang
kemampuan dan kepinterannya dalam seni ukir dan seni patung
sehingga banyak dari warga masyarakat yang mau menimba ilmu dari
mereka, diantaranya: I Nyoman Narsa, Koyo, | Wayan Rabeg, Riyin
(alm) I Wayan Tangguh (Br. Mukti), Nang Sucaya, I Wayan Muka,
Wayan Suta, Kantor dll. Pada dasarnya hampir sebagian besar generasi
dalam perkembangan seni ukir dan seni patung adalah merupakan
mantan anak didiknya baik langsung maupun tidak langsung. Dari
sekian banyak muridnya sebagian besar sudah meninggal dunia,
tinggal I Nyoman Narsa dan I Wayan Rabeg, I Wayan Tangguh yang
kondisi fisiknya sudah lelah.

Menurut Mumbul, Narsa merupakan sosok muridnya yang paling
trampil dalam memahat, kerjanya bersih, cepung, sehingga sangat
disegani leh teman-teman sebayanya. Ketika disuruh mayasan togog
oleh Mumbul, Narsa selalu disuruh untuk menghias dibagian depan,
dari hiasan gelung, betitis, kalung, bapang, ampok-ampok, kancut dst.
Setelah bisa mandiri ia mengembangkan seni ukir kayu kemudian
mebel berukir sehingga disebut sebagai pelopor dalam pengembangan
mebel berukir. Sedangkan Rabeg biasanya ditempatkan pada bagian
pinggir dan balakang. Meskipun demikian kedua muridnya ini memiliki
kemampuan yang berimbang. Setelah bisa mandiri ia mengembangkan

seni relief (out Relief), sempat diundang ke Amerika Serikat karena

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



berhasil merakit candi secara konokdaun, yang dirakit di Bali. Mereka
tidak menguasai anatomi secara baik.

Diantara sekian banyak muridnya Pan Sucaya dan Mukalah yang
berhasil mendapatkan ilmu tentang seni ukir dan mematung secara
lengkap. Pan Sucaya dan Muka selain sangat cakap dalam membuat
hiasan, ornamen, relief, patung, yang bernuansa tradisi juga sangat
cakap dalam membuat patung-patung naturais. Penguasaan tentang
anatomi, draperi, betul-betul dikuasai. Muka merupakan murid
terkecil dan murid kesayangan dari Ketut Mumbul, sehingga ketika ia
tidak memiliki cukup waktu untuk mengerjakan patung-patung yang
harus dikerjakan secara naturalis, dengan senang hati pekerjaan itu
akan dikerjakan oleh Pan Sucaya atau oleh Muka. Tetapi sayang
keterampilan yang dimiliki oleh Pan Sucaya dan Muka tidak ada
dilanjutkan oleh anak-anaknya. Dari sekian generasi yang ditinggalkan
oleh para seniornya hanya melahirkan I Nyoman Mardika yang masih

bertahan, itupun sudah jarang bekerja secara serius.

C. Profesionalisme dan Idealisme untuk Menunjukan Jati Diri

Profesionalisme dan idealism seni ukir di Silakarang baru dapat dirasakan
setelah adanya kegiatan pariwisata. Untuk memberi pelayanan dan
pengamanan terhadap wisatawan yang berkunjung dan menginap di Bali,
maka dibangunlah rumah-rumah yang indah dan penuh dengan ukir-
ukiran. Diseputaran Sanur dan Ubud dan Kuta, merupakan 3 kawasan
yang melakukan kegiatan pembangunan sangat pesat. Bungalow, vila dan
perumahan-perumahan yang diperuntukan untuk disewakan diukir
sedemikian rupa biar indah sehingga menyenangkan wisatawan. Akibat
dari pembangunan yang begitu massif disertai dengan kebutuhan
terhadap tukang ukir yang sangat menjajikan, maka masyarakat
Silakarang secara tidak langsung berpaling pada pekerjaan dari sebagai

petani menjadi tukang ukir. Batu padas yang berlimpah yang bisa digali

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dari sepanjang aliran sungai OOs menjadi salah satu penunjang hingga
perkembangan seni ukir di Silakarang menjadi berkembang sangat cepat.
Proses perkembangan seni ukir di Silakarang hingga menjadi profesi
dilatar belakangi oleh mata pencaharian dan luas rata-rata kepemilikan
lahan garapan sebagai bertani yang sangat terbatas sehingga mendorong
masyarakat melirik sector lain yaitu; Sector pertukangan yang lebih
dikenal dengan “Stail Bali” dan seni ukir. Silakarang pernah menjadi
pusat pertukangan stail Bali yang menggunakan bahan dari kombinasi
batu padas dengan batu bata. Hampir semua tukang stail Bali yang ada
pernah belajar langsung maupun tidak langsung pada tukang stail Bali
Silakarang. Tampaknya kini akibat dari maraknya pariwisata yang
dianggap lebih menjanjikan ketrampilan stail Bali semakin didinggalkan.
Demikian juga dengan seni ukir, yang pernah mengantarkan tentang
kejayaan Silakarang tentang ketrampilannya membuat ukir-ukiran. Rata-
rata penduduk Silakarang sangat berbakat tentang seni, ditandai dengan
hanya bermodalkan ketrampilan meniru.

Tokoh-tokoh yang menonjol dalam bidang seni ukir setelah generasi Ketut
Mumbul seperti I Nyoman Narsa, I Wayan Rabeg, | Wayan Warsa, I Ketut
Muka, I Wayan Suta, | Made Latra, I wayan Seleg, | Nyoman Keceg, |
Wayan Sada, Wayan Suparta, Serandu, dan Lantra. Pada waktu itu
hamper semua penduduk Silakarang menekuni seni ukir sebagai mata
pencaharian pokok. I Nyoman Narsa, mengembangkan seni ukir mebel
dengan material kayu jati. Pada waktu itu sekitar tahun 1980-1990-an
ukiran mebel kayu jati dengan motif gajah dan burung merak menjadi
primadona, sehingga muncul seni ukir mebel dalam sekala yang lebih
kecil. Disusul dengan [ Wayan Rabeg yang dipercaya mendisain Taman
Blambangan dan menghias bangunan rumahnya Perdana Mentri
Singapura Lee Kwan You. Dengan identitas Out relief mengantarkan
namanya menjadi sangat dikagumi dalam hal membuat ukiran relief yang
sangat khas. Sedangkan Wayan Warsa (Pan Sucaya) dan I Ketut Muka

adalah sosok yang mampu menyerap ilmu gurunya (I Ketut Mumbul) yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sangat ahli dalam seni ukir dan patung. Kedua tokoh ini tidak pandai
berbisnis, tetapi lebih menunjukan karya-karyanya yang sangat luar
biasa, susah dicarikan pembanding saat ini yang karya-karya lebih
cendrung bersifat hidomistik. Sedangkan Wayan Suta dan Made Latra,
yang kakak dan adik lahir dari seorang sangging yang sangat andal pada
zamannya bernama “Kaki Rinting”. Kedua seniman ini melanglang buana
dijagat seni ukir pada tahun 1980-an, hampir sebagian besar pekerjaan
yang memerlukan ketrampilan manajemen teknis dikerjakan olehnya.
Seperti mengerjakan bangunan dan sekaligus mengukir hotel, vila
diseputaran Sanur dan Kuta. Berpikir tentang kemajuan seni ukir
kiblatnya adalah pada I Wayan Suta dan Made Latra yang lebih banyak
pada bangunan perkantoran, seperti Kantor BI, dan beberapa hotel di
seputaran Sanur.

Sedangkan I Wayan Seleg, I Nyoman Keceg, I Wayan Sada, Wayan
Suparta, Serandu, dan Lantra adalah seniman yang menapaki
kesenimannya berjuang dari bawah. Hampir semua seniman tersebut
pernah mencapai kejayaannya, bagaimana Seleg sangat disegani dalam
seni ukir dan patung tahun 1980-an, dia menampung generasi seni ukir
paling loyal pada saat itu. Demikian juga dengan Keceg, dalam usianya di
kepala 8 masih eksis dilapangan untuk menggarap proyek ukiran yang

tergolong besar.

Gambar 6. Profesionalisme dan idealism seni ukir I Nyoman
Keceg: Candi Bentar

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



D. Daftar Pustaka

Adrian Vickers, 2009. Peradaban Pesisir: Menuju Sejarah Budaya Asia
tenggara. Pustaka Larasan, Denpasar.

Berata I Made (2022). DINAMIKA PERKEMBANGAN SENI UKIR BATU
PADAS DI SILAKRANG GIANYAR BALI (Kajian Estetik dan Sosial
Kultural. Working Paper. ISI Denpasar, Denpasar, Bali.
http:/ /repo.isi-dps.ac.id/id/eprint /4934

Ernst Cassirer, 1990. Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esei tentag
manusia. Penerbit PT Gramedia. Jakarta

Mudana I Wayan, 1995. Proses Kreasi Pematung Ketut Mumbul. Laporan
Penelitian, Sekolah Tinggi Seni Indonesia Denpasar.

Ratnaesih Maulana, 1997. Ikonografi Hindu. Fakultas sastra Universitas
Indonesia.

Titib I Made, 2003. Teologi & Simbol-Simbol dalam Agama Hindu. Penerbit
Paramita Surabaya.

Penulis

[ Wayan Mudana

Asal Silakarang, Gianyar, menempuh pendidikan
S1 Seni Rupa PSSRD, S2 Kajian Pariwisata dan
S3 Kajian Budaya di Universitas Udayana.
Keahliannya termasuk seni lukis wayang, klasik,
dan studi pariwisata. Ia turut dalam
pengembangan produk seni pariwisata yang
memanfaatkan limbah batu padas dengan teknik
casting. Selain itu, penelitian seninya meliputi
seni lukis Wayang Kamasan yang telah
mengalami transformasi dari zaman ke zaman. Adapun disertasinya
berjudul “Transformasi Seni Lukis Wayang Kamasan pada Era
Postmodern”. Juga pernah menerbitkan buku “Desa Gilda dan Profil Seni
Lukis Wayang Kamasan” dan merancang buku “Produksi Kultural Seni
Lukis Wayang Kamasan Kemasan Massa”.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB IV
KAJIAN BUDAYA FUNGSI DAN MAKNA
BATU PADAS DI BALI

I Wayan Kondra

A. Pendahuluan

Bali memiliki kebudayaan yang begitu kuat. Kebudayaan Bali merupakan
wujud nyata dari kombinasi yang harmonis antara ide, tindakan, dan
hasil karya yang kokoh berdasar pada nilai-nilai spiritual. Dasar utama
dari seluruh aktivitas masyarakatnya adalah filosofi Tri Hita Karana,
sebuah konsep sistematis yang mengatur keseimbangan hubungan
antara manusia dengan Tuhan, antar sesama, dan dengan alam. Konsep
ini tidak hanya teori, tetapi juga diimplementasikan secara nyata melaui
organisasi sosial seperti Banjar dan Desa Adat, yang berfungsi sebagai
sarana kolektif bagi masyarakat untuk menerapkan hukum adat (Awig-
awig) dan menjaga keteraturan sosial secara turun temurun melalui
proses pembelajaran sosial yang mendalam.

Dalam bentuk tindakan, kebudayaan Bali terlihat melalui berbagai
upacara keagamaan atau Yadnya yang menghiasi setiap tahapan
kehidupan masyarakatnya, yang meliputi ritual kelahiran, potong gigi
(Metatah), hingga upacara pembakaran jenazah (Ngaben). Selain itu,
sistem Subak menjadi contoh menonjol bagaimana tindakan manusia
dalam mengelola sumber daya alam bersifat tidak hanya teknis dan
ekonomi, tetapi juga religius dan demokratis. Melalui Subak, masyarakat
Bali menunjukkan bahwa kebudayaan adalah alat yang canggih untuk
beradaptasi dengan lingkungan, di mana pengelolaan irigasi sawah
dilakukan berdasarkan kesepakatan bersama dan ritual di pura-pura air.
Secara fisik, karya atau artefak kebudayaan Bali mengungkapkan tingkat

estetika yang sangat tinggi dan mengandung banyak makna simbolis.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Arsitektur tradisional Bali mengikuti pedoman Asta Kosala Kosali dalam
mengatur ruang bangunan agar seimbang dengan proporsi manusia dan
arah angin. Begitu pula seni pertunjukan seperti Tari Kecak dan Barong,
serta seni kriya seperti ukiran dan lukisan, semuanya bukan hanya
produk visual, melainkan juga alat komunikasi budaya untuk
menyampaikan nilai-nilai moral dan mitologi. Keseluruhan sistem ini
menunjukkan bahwa kebudayaan Bali adalah identitas yang terbentuk
melalui interaksi sosial yang dinamis, sehingga tetap lestari dan dapat
beradaptasi dengan perubahan zaman.

Penggunaan batu padas di Bali adalah gambaran nyata dari aspek budaya
fisik (artefak) yang muncul dari proses penyesuaian manusia dengan
kondisi geologi lokal. Sebagai batuan sedimen yang terbentuk dari
endapan abu vulkanik yang melimpah di pulau Bali, batu padas telah
lama menjadi bahan utama dalam arsitektur tradisional, digunakan
terutama untuk membuat palinggih (bangunan suci di pura), benteng
rumah (penyengker), serta gapura (candi bentar). Ciri khas batu padas
yang relatif lunak dan mudah dibentuk saat baru diambil dari alam,
namun mengeras seiring bertambahnya usia, memudahkan para seniman
ukir Bali atau sangging dalam mengekspresikan detail ornamen yang
rumit dan halus, yang menjadi ciri khas estetika visual pulau ini.

Secara fungsional dan filosofis, kehadiran batu padas sangat terkait
dengan prinsip Asta Kosala Kosali, di mana pemilihan bahan alami
dianggap sebagai bentuk penghormatan kepada lingkungan atau unsur
Palemahan. Batu padas menciptakan kesan alami, sejuk, dan magis yang
mendukung suasana religius pada bangunan suci. Meskipun saat ini
penggunaan batu padas alami sudah mulai bersaing dengan semen cetak
atau jenis batu alam lain yang lebih tahan terhadap cuaca, nilai
budayanya tetap tinggi berkat hubungannya dengan tradisi memahat
secara manual yang diturunkan secara turun-temurun melalui proses

pembelajaran di komunitas perajin. Batu padas bukan hanya sekadar

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



bahan bangunan, tetapi merupakan medium di mana ide-ide spiritual dan
keterampilan teknis masyarakat Bali berpadu dalam menciptakan karya

seni yang abadi.

B. Pembahasan
Menurut Koentjaraningrat dalam bukunya Pengantar Ilmu Antropologi
(Jakarta: Rineka Cipta, 2010, hlm. 34-38), kebudayaan adalah
keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia dalam
kehidupan masyarakat yang dijadikan milik diri manusia melalui proses
belajar [1]. Artinya, kebudayaan tidak diwariskan secara biologis,
melainkan diperoleh melalui interaksi sosial dan proses pembelajaran dari
satu generasi ke generasi berikutnya. Koentjaraningrat menekankan
bahwa kebudayaan mencakup tiga wujud, yaitu wujud ideal (sistem nilai
dan gagasan), wujud sosial (aktivitas dan perilaku manusia), serta wujud
material (hasil karya manusia). Dengan demikian, kebudayaan
merupakan ciri khas yang membedakan manusia dari makhluk lainnya
karena di dalamnya terkandung nilai, pengetahuan, norma, dan simbol
yang menjadi pedoman dalam kehidupan bermasyarakat.
1. Fungsi Batu Padas
a) Sebagai penghormatan terhadap tokoh masyarakat
Dalam kebudayaan Bali, penggunaan batu padas sebagai bentuk
penghormatan terhadap tokoh masyarakat sering kali mewujud
dalam seni arca atau patung potret yang ditempatkan di monumen
maupun area publik [1]. Secara simbolis, pemilihan batu padas yang
berasal dari perut bumi Bali melambangkan jati diri tokoh tersebut
yang menyatu dengan tanah kelahirannya, di mana setiap goresan
pahatannya mencerminkan apresiasi kolektif atas jasa dan budi
pekerti sang tokoh. Penggunaan material ini memastikan bahwa

sosok yang dihormati tidak hanya diingat sebagai nama dalam

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sejarah, tetapi juga hadir secara fisik dalam estetika arsitektur
tradisional yang selaras dengan lingkungan sekitarnya.

Lebih jauh lagi, jejak penghormatan melalui media batu padas yang
paling monumental dapat dilihat pada situs Candi Tebing Gunung
Kawi di Tampaksiring, yang berfungsi sebagai kompleks makam atau
pemujaan bagi raja-raja Dinasti Warmadewa. Berbeda dengan makam
di dalam tanah pada umumnya, makam batu di sini dipahat langsung
pada tebing padas yang masif, menciptakan struktur bangunan yang
seolah-olah menyatu dengan alam. Meskipun secara teknis bukan
merupakan tempat menyimpan jenazah secara fisik (karena tradisi
kremasi), relung-relung pada tebing padas tersebut merupakan
simbol keberadaan abadi para pemimpin yang telah "didewakan,"
membuktikan bahwa sejak zaman dahulu, batu padas telah menjadi
media utama bagi masyarakat Bali untuk mengabadikan rasa hormat
dan memuliakan leluhur atau tokoh yang dianggap berjasa besar bagi

peradaban.

Gambar 1. Situs Candi Tebing Gunung Kawi di Tampaksiring
Sumber: www.google.com

b) Sebagai media estetika tempat suci

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Batu padas memegang peranan sentral sebagai media estetika utama
dalam arsitektur tempat suci di Bali, di mana material ini memberikan
karakter visual yang unik sekaligus sakral pada struktur pura.
Teksturnya yang halus dan sifatnya yang mudah dipahat
memungkinkan para seniman ukir untuk menciptakan ornamen yang
sangat detail, mulai dari motif kekarangan (wajah raksasa atau
binatang mitologi), pepatran (sulur tumbuhan), hingga relief cerita
epos keagamaan yang menghiasi bagian kaki hingga puncak
bangunan suci [2]. Warna abu-abu alami dari batu padas
menciptakan kesan tenang dan menyatu dengan alam, yang secara
estetika mendukung suasana hening dan magis yang dibutuhkan
untuk kegiatan pemujaan.

Secara simbolis, penggunaan batu padas pada tempat suci juga
merupakan penerapan dari konsep estetika ornamen (ukiran) yang
berfungsi sebagai sarana penyampaian pesan-pesan spiritual.
Keindahan ukiran pada media padas ini tidak hanya dipandang
sebagai dekorasi fisik semata, melainkan sebagai bentuk
persembahan terbaik (yadnya) dari umat manusia kepada Tuhan [3].
Seiring berjalannya waktu, batu padas yang mulai ditumbuhi lumut
tipis justru menambah nilai estetika natural-antiquated yang sangat
dihargai dalam budaya Bali, memberikan kesan bahwa tempat suci
tersebut merupakan bagian yang tak terpisahkan dari sejarah dan

ekosistem lingkungannya.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 2. Candi Bentar
Sumber: www.google.com

c) Sebagai media estetika tempat tinggal

Dalam arsitektur hunian di Bali, batu padas berfungsi sebagai elemen
estetika utama yang mendefinisikan identitas dan martabat sebuah
rumah tinggal melalui penerapan konsep ang Kulit. Material ini
biasanya diaplikasikan pada bagian-bagian yang paling terlihat secara
visual, seperti angkul-angkul (gapura pintu masuk), penyengker
(pagar pembatas), serta pilar-pilar di bangunan bale [5]. Tekstur
padas yang lunak memungkinkan pemilik rumah untuk
mempersonalisasi hunian mereka dengan ukiran motif pepatran
(tumbuhan) atau tokoh mitologi yang mencerminkan status sosial
serta selera seni penghuninya. Penggunaan padas pada rumah tinggal
tidak hanya mengejar keindahan permukaan, tetapi juga
menciptakan harmoni visual antara bangunan buatan manusia
dengan alam sekitarnya, memberikan kesan hunian yang sejuk,
rendah hati, namun tetap elegan.

Lebih detail lagi, batu padas dalam rumah tinggal berperan sebagai
media transisi yang menghubungkan aspek sakral dan profan dalam

pola tata ruang Sanga Mandala. Pada bagian rumah yang dianggap

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



d)

sebagai area publik atau nista mandala, batu padas sering kali
dibiarkan tampil dengan tekstur aslinya atau hanya diberikan
sentuhan ukiran minimalis untuk menonjolkan kesan alami dan
kokoh. Sebaliknya, pada area yang lebih dekat dengan mrajan (tempat
suci keluarga), padas diolah dengan detail ukiran yang lebih rumit
dan halus untuk menunjukkan penghormatan. Karakter padas yang
dapat "bernapas" dan secara alami menyerap kelembapan juga
membantu mengatur mikroklimat di dalam lingkungan rumabh,
sehingga hunian tidak hanya indah secara estetis tetapi juga nyaman

secara fungsional.

Gambar 3. Ukiran batu padas pada arsitektur rumah Bali
Sumber: www.google.com

Sebagai media kreatifitas dan komersial

Batu padas telah bertransformasi dari sekadar material bangunan
menjadi media kreativitas tanpa batas bagi para seniman dan perajin
di Bali, sekaligus menjadi komoditas ekonomi yang bernilai tinggi.
Sifat batunya yang lunak dan mudah dipahat mendorong lahirnya
berbagai inovasi bentuk, mulai dari patung kontemporer, dekorasi
interior minimalis, hingga lampu taman artistik yang menyesuaikan
dengan selera pasar global. Kreativitas ini tidak lagi terpaku pada
motif tradisional pepatran atau tokoh pewayangan, tetapi telah

merambah ke bentuk-bentuk modern dan abstrak. Hal ini

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali


http://www.google.com/

menjadikan batu padas sebagai material yang fleksibel dalam
memenuhi kebutuhan estetika properti modern seperti hotel, vila, dan
galeri seni, sehingga memperluas cakrawala seni kriya Bali
melampaui pakem-pakem klasik.

Dari sisi komersial, industri pengolahan batu padas telah menjadi
tulang punggung ekonomi bagi banyak komunitas perajin, khususnya
di daerah seperti Gianyar dan Bangli. Batu padas yang telah diolah
menjadi karya seni memiliki nilai tambah (value-added) yang
signifikan dibandingkan saat masih berbentuk bongkahan mentah
[6]. Produk-produk berbahan padas ini tidak hanya dipasarkan secara
lokal untuk kebutuhan pembangunan pura atau rumah tinggal, tetapi
juga menjadi komoditas ekspor yang diminati oleh pasar
mancanegara karena keunikan tekstur dan sentuhan handmade-nya.
Melalui integrasi kreativitas seni dan strategi komersial, batu padas
berhasil menjembatani pelestarian keahlian tradisional dengan
tuntutan ekonomi modern, sekaligus memperkuat citra Bali sebagai

pusat industri kreatif berbasis budaya di mata dunia.

Gambar 4. Patung batu padas
Sumber: www.google.com

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali


http://www.google.com/

2. Makna Batu Padas
1. Sebagai kekayaan demografi Bali

Batu padas dalam konteks kekayaan demografi Bali bermakna
sebagai sumber daya alam yang membentuk struktur mata
pencaharian dan keahlian kolektif penduduknya secara turun-
temurun. Keberadaan deposit padas yang melimpah di sepanjang
daerah aliran sungai, terutama di wilayah Gianyar dan sekitarnya,
telah melahirkan konsentrasi demografis berupa desa-desa perajin
atau "sentra sangging" (pahat). Hal ini menciptakan spesialisasi
tenaga kerja yang unik, di mana kemahiran memahat padas menjadi
identitas ekonomi dan sosial bagi kelompok penduduk tertentu.
Secara demografis, keberadaan material ini mampu menyerap tenaga
kerja lokal dalam jumlah besar, mulai dari penambang tradisional
hingga seniman ukir tingkat tinggi, sehingga mencegah terjadinya
urbanisasi besar-besaran karena ekonomi berbasis kearifan lokal
tetap terjaga di pedesaan.

Selain itu, batu padas menjadi simbol keterkaitan antara struktur
kependudukan dengan ruang hidup mereka. Distribusi pengrajin
batu padas yang tersebar di berbagai tingkatan umur dari generasi
tua yang menjaga pakem hingga generasi muda yang melakukan
inovasi kreatif menunjukkan adanya transmisi pengetahuan antar-
generasi yang sehat dalam piramida demografi Bali. Keahlian
mengolah padas bukan sekadar keterampilan teknis, melainkan
warisan budaya yang memastikan keberlanjutan ekonomi kreatif
masyarakat setempat. Dengan demikian, batu padas adalah aset
demografi yang mengubah potensi alam menjadi modal manusia
(human capital) yang berdaya saing, sekaligus menjadi pilar yang
memperkokoh ketahanan budaya masyarakat Bali di tengah arus

modernisasi.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



2. Sebagai lapisan kontruksi tanah Bali

Secara geologis, batu padas bermakna sebagai fondasi alamiah yang
membentuk karakteristik konstruksi tanah di sebagian besar wilayah
Bali, terutama di daerah aliran sungai dan perbukitan. Sebagai
batuan sedimen vulkanik yang terbentuk dari pemadatan abu dan
material letusan gunung berapi selama ribuan tahun, lapisan padas
berfungsi sebagai struktur penopang yang stabil bagi bangunan-
bangunan monumental di atasnya. Sifatnya yang masif namun tetap
memiliki pori-pori memungkinkan tanah di Bali memiliki daya
dukung beban yang baik sekaligus sistem drainase alami yang efektif.
Hal ini menjadi alasan mengapa pura-pura besar dan bangunan
tradisional Bali tetap kokoh berdiri selama berabad-abad meskipun
berada di wilayah yang memiliki intensitas curah hujan tinggi dan
aktivitas seismik yang aktif.

Dalam konteks konstruksi tradisional, makna batu padas sebagai
lapisan tanah juga berkaitan erat dengan filosofi Palemahan, di mana
manusia memanfaatkan apa yang disediakan oleh bumi tempat
mereka berpijak untuk menciptakan ruang hidup yang selaras. Padas
dipandang sebagai representasi "tulang bumi" yang memberikan
stabilitas fisik dan spiritual bagi hunian masyarakat Bali. Penggunaan
padas sebagai lapisan konstruksi, baik dalam bentuk pondasi
maupun dinding penahan tanah (retaining wall), menunjukkan
kecerdasan lokal dalam membaca mekanika tanah; material ini cukup
kuat untuk menahan erosi namun tetap fleksibel untuk dipahat,
sehingga intervensi manusia terhadap alam tidak merusak

keseimbangan ekosistem tanah aslinya.

3. Makna Simbolis
Gambar 5 menunjukkan relief batu dengan ukiran simbol mata dan
telinga. Secara simbolis, bentuk mata dan telinga dalam konteks

budaya Nusantara, khususnya pada peninggalan arkeologis,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



melambangkan kepekaan dan kebijaksanaan dalam melihat serta
mendengar kebenaran. Mata menggambarkan kemampuan untuk
melihat dengan jernih, memahami realitas, dan membedakan baik
dan buruk. Sementara telinga melambangkan keterbukaan untuk
mendengarkan nasihat, suara rakyat, atau wahyu ilahi. Keduanya
sering dikaitkan dengan nilai pengendalian diri dan kebijaksanaan
pemimpin, yang harus melihat dan mendengar secara adil sebelum
bertindak. Dengan demikian, relief ini tidak sekadar ornamen,
melainkan pesan moral tentang pentingnya keseimbangan antara

penglihatan (pengetahuan) dan pendengaran.

Gambar 5. Relief batu dengan ukiran simbol mata dan telinga

Gambar 6 memperlihatkan relief batu bertuliskan Angka Tahun yang
ditemukan di kompleks Candi Gunung Kawi, Bali. Relief ini
merupakan bentuk tulisan kuno berupa aksara dan angka Jawa Kuno
atau Huruf Pallawa, yang digunakan wuntuk mencatat tahun
pembuatan atau peresmian candi. Simbol-simbol berbentuk
geometris dan melengkung tersebut bukan sekadar ornamen,
melainkan kode angka dan huruf yang memiliki nilai historis dan
religius penting.

Makna simbolis dari relief ini menunjukkan keabadian waktu dan
penghormatan terhadap leluhur atau raja yang dipuja. Dengan

menuliskan angka tahun di batu, para pemahat menegaskan bahwa

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



karya tersebut tidak hanya bersifat material, tetapi juga spiritual
mengabadikan peristiwa penting agar dikenang sepanjang masa.
Dalam konteks keagamaan Hindu-Buddha, simbol angka ini juga
dapat dimaknai sebagai lambang kesinambungan antara dunia fana
dan dunia abadi, karena setiap karya suci yang ditandai angka tahun
mengandung doa agar kebajikan dan kebesaran leluhur terus hidup

di dalam ingatan umat manusia.

202502251204

Gambar 6. Relief batu bertuliskan Angka Tahun yang ditemukan
di kompleks Candi Gunung Kawi, Bali

C. Penutup

Berdasarkan paparan di atas, dapat disimpulkan bahwa kebudayaan Bali
adalah sebuah ekosistem yang dinamis dan kokoh, di mana aspek
spiritual (Tri Hita Karana) menyatu secara harmonis dengan tindakan
sosial dan hasil karya fisik. Kebudayaan ini bukan sekadar warisan statis,
melainkan proses belajar berkelanjutan yang diimplementasikan melalui
organisasi sosial seperti Banjar dan Desa Adat, serta termanifestasi dalam
tindakan religius-ekologis seperti sistem Subak. Salah satu bukti nyata
dari ketahanan dan keunikan budaya Bali adalah penggunaan batu
padas. Keberadaannya memiliki makna multifaset yang melampaui

fungsinya sebagai material konstruksi:

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Secara Fungsional dan Estetika: Batu padas menjadi media utama dalam
mengekspresikan nilai-nilai spiritual pada tempat suci (Pura) dan
identitas sosial pada tempat tinggal. Karakteristiknya yang lunak
memungkinkan seniman (sangging) melestarikan detail ukiran yang
menjadi ciri khas visual peradaban Bali.

Secara Simbolis dan Penghormatan: Material ini menjadi sarana untuk
memuliakan tokoh masyarakat dan leluhur, sebagaimana terlihat pada
situs monumental Candi Tebing Gunung Kawi, yang menyatukan sosok
manusia dengan alam secara abadi.

Secara Ekonomi dan Demografi: Keberadaan deposit padas telah
membentuk struktur kependudukan Bali yang khas melalui munculnya
desa-desa perajin. Hal ini menciptakan lapangan kerja berbasis kearifan
lokal yang mampu menahan laju urbanisasi serta menjamin transmisi
keahlian antar-generasi.

Secara Geologis dan Ekologis: Sebagai "tulang bumi" Bali, batu padas
menyediakan fondasi konstruksi yang stabil dan adaptif terhadap alam,
mencerminkan kecerdasan lokal dalam mengelola lingkungan fisik secara
berkelanjutan.

Dengan demikian, batu padas adalah simbol fisik dari kebudayaan Bali
itu sendiri; sebuah material yang menghubungkan antara perut bumi
(alam), kreativitas manusia (tindakan), dan nilai-nilai ketuhanan (ide),
menjadikannya elemen yang tak terpisahkan dalam menjaga

keberlanjutan identitas Bali di tengah perubahan zaman.

D. Daftar Pustaka
[1] Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta,
2010.

[2] . M. Jana, I. W. Sujana and I. K. M. Pendet, "Konsep Patung Padas
Batu Belah di Lepang Klungkung," Prabangkara, vol. 23, no. 1, 2019.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



[3] N. L. P. Meriandani, I. W. Srijaya and K. D. P. R, "Tinggalan Seni Arca
di Pura Puseh Desa Getakan Kecamatan Banjarangkan Kabupaten
Klungkung," ULIL ALBAB : Jurnal Ilmiah Multidisiplin, vol. 1, no. 11,
pp- 4156-4162, 2022.

[4]I. G. S. B. Utama and N. L. P. Trisdyani, "Filosofi, Estetika dan
Transformasi Dekorasi Bali dari Tradisi hingga Modern," Widyanatya,
vol. 7, no. 1, pp. 40-44, 2025.

[5] K. A. Parthama and I. G. B. Wahyudi, "Batu Padas Artifisial sebagai
Material Ragam Hias Arsitektur Tradisional Bali," Menara : Jurnal
Teknik Sipil, vol. 20, no. 1, 2025.

[6] I. W. Dibia, I. G. A. Sugiartha, I. G. N. Seramasara, . K. Sudirga, K.
Suartaya, I. K. Suteja, I. W. Suweca, . W. Karja, D. T. Ray, I. W.
Gulendra, I. W. Setem, I. K. A. Wirawan and N. L. Susanthi, Ekonomi
Kreatif Kabupaten Gianyar, Denpasar: Pusat Penerbitan LP2MPP ISI
Denpasar, 2019.

Penulis
oaae I Wayan Kondra

Lahir 10 Agustus 1966 di Gianyar, telah
mempelajari gaya lukis Ubud sejak kecil dari
_ . ayahnya. la lanjut menempuh pendidikan di S1
“__ Seni Rupa PSSRD dan S2 Kajian Budaya pada
Estetika di Universitas Udayana. Keahliannya
ada pada seni lukis wayang, klasik, modern,
juga pada pengkajian seni serta budaya. Pernah
berpameran di berbagai kota di Indonesia serta
negara seperti Australia dan Thailand. Penelitian-nya antara lain
preservasi lukisan, penciptaan seni seperti “Melasti sebagai Sumber
Inspirasi dalam Karya Lukis” di LP2MPP ISI Denpasar (2023) dan warna
alam seperti “Banana Heart Sap Experiment” di Journal of Social Science,
Ridwan Institute (2024).

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



BAB V
SENI RUPA BATU PADAS
DALAM PERSPEKTIF BUDAYA DAN AGAMA

Anak Agung Gde Trisna Suryadinata Ty.

A. Pendahuluan

Seni rupa merupakan salah satu bentuk ekspresi budaya manusia yang
berkembang seiring dengan dinamika kehidupan sosial, kepercayaan, dan
nilai-nilai yang dianut masyarakat. Di Indonesia, seni rupa tradisional
memiliki peran penting sebagai media penyampaian nilai budaya dan
religius. Salah satu wujud seni rupa tradisional yang memiliki nilai estetis
dan spiritual tinggi adalah seni rupa batu padas. Seni rupa berbahan batu
padas telah berkembang sejak masa lampau dan menjadi bagian penting
dalam kehidupan masyarakat tradisional, khususnya dalam bidang
agama dan budaya [1]. Batu padas dipilih karena mudah dipahat, kuat,
dan tahan lama, sehingga sangat sesuai untuk pembuatan arca, relief,
dan ornamen bangunan suci. Dalam konteks keagamaan, seni rupa batu
padas berperan sebagai media visual untuk mengekspresikan nilai-nilai
spiritual. Arca dewa-dewi, penjaga pura (seperti dwarapala), serta relief
kisah epos keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai hiasan, tetapi juga
sebagai sarana pemujaan, simbol perlindungan, dan penghubung antara
manusia dengan Tuhan. Melalui bentuk, gestur, dan simbol yang dipahat,
ajaran agama dapat dipahami dan diwariskan secara turun-temurun.
Dari sisi budaya, seni rupa batu padas mencerminkan identitas dan
kearifan lokal masyarakat. Motif hias tradisional, gaya pahatan, serta
teknik pengerjaan menunjukkan nilai estetika, filosofi hidup, dan
struktur sosial masyarakat setempat [1]. Seni ini juga memperkuat tradisi
gotong royong, karena proses pembuatannya sering melibatkan

komunitas dan terkait erat dengan upacara adat. Dengan demikian, seni

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



rupa batu padas tidak hanya berfungsi sebagai karya seni, tetapi juga
sebagai media pelestarian nilai agama dan budaya, serta menjadi bukti
sejarah perkembangan peradaban dan kepercayaan Masyarakat.

Batu padas adalah jenis batuan vulkanik yang memiliki tekstur relatif
lunak sehingga mudah dipahat, namun cukup kuat untuk digunakan
sebagai elemen bangunan dan karya seni. Seni rupa batu padas banyak
ditemukan pada bangunan suci, patung, relief, dan ornamen arsitektur
tradisional, terutama di wilayah Bali dan daerah yang dipengaruhi budaya
Hindu-Buddha. Keberadaan seni rupa batu padas tidak dapat dipisahkan
dari pengaruh budaya dan agama yang membentuk karakter, fungsi, dan

maknanya.

B. Pengertian Seni Rupa Batu Padas

Seni rupa batu padas adalah bentuk karya seni tiga dimensi yang
menggunakan batu padas sebagai media utama. Karya seni ini meliputi
berbagai bentuk, seperti patung, arca, relief, ukiran, gapura, serta elemen
dekoratif pada bangunan tradisional, termasuk pura, candi, dan tugu.
Batu padas dipilih karena sifatnya yang kuat, tahan lama, dan relatif
mudah dipahat, sehingga memungkinkan penciptaan karya dengan detail
halus serta daya tahan tinggi.

Dalam konteks tradisional, seni rupa batu padas tidak hanya berfungsi
sebagai unsur estetika, tetapi juga memiliki peran ritual dan simbolik
yang mendalam. Karya seni ini sering menjadi sarana pemujaan, media
penyampaian ajaran moral, dan simbol spiritual bagi masyarakat [1].
Misalnya, arca dewa atau leluhur, relief mitologi, dan gapura candi
digunakan sebagai penghubung antara manusia dengan kekuatan gaib
atau Tuhan.

Proses pembuatan seni rupa batu padas biasanya mengikuti aturan adat
dan kepercayaan tertentu. Hal ini meliputi pemilihan hari baik untuk

memulai pekerjaan, pelaksanaan upacara sebelum dan sesudah

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



pembuatan karya, serta penentuan bentuk, ukuran, dan atribut sesuai
pakem budaya dan agama setempat. Setiap detail karya memiliki makna
simbolik, seperti perlindungan, kesuburan, atau keseimbangan alam
semesta.

Dengan demikian, seni rupa batu padas memadukan keindahan visual,
nilai budaya, dan dimensi spiritual. Karya-karya ini tidak hanya
mencerminkan kreativitas seniman, tetapi juga menjadi cermin identitas,
tradisi, dan kepercayaan masyarakat yang melahirkannya [3]. Seni batu
padas sekaligus berfungsi sebagai warisan budaya yang harus
dilestarikan agar nilai-nilai estetika, filosofis, dan religiusnya tetap hidup

dari generasi ke generasi.

C. Pengaruh Budaya Terhadap Seni Rupa Batu Padas

Budaya merupakan landasan utama dalam penciptaan seni rupa batu
padas. Nilai-nilai budaya yang hidup dalam masyarakat tercermin dalam
motif, bentuk, dan fungsi karya seni tersebut. Seni rupa batu padas
berkembang melalui proses pewarisan tradisi secara turun-temurun,
sehingga setiap daerah memiliki ciri khasnya masing-masing. Motif
ukiran pada batu padas sering terinspirasi dari lingkungan alam dan
cerita rakyat setempat, seperti motif tumbuhan, hewan, tokoh
pewayangan, serta makhluk mitologis [2]. Motif-motif tersebut tidak
hanya berfungsi sebagai hiasan, tetapi juga mengandung makna simbolik
yang berkaitan dengan nilai kehidupan, seperti kesuburan, perlindungan,
dan keharmonisan.

Selain itu, struktur sosial dan adat istiadat masyarakat juga
memengaruhi fungsi seni rupa batu padas. Penempatan patung atau
ukiran batu padas di pura, candi, atau rumah adat diatur oleh aturan
adat yang telah disepakati bersama. Dengan demikian, seni rupa batu
padas menjadi bagian integral dari sistem budaya dan tata kehidupan

masyarakat.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Seni rupa batu padas merupakan salah satu bentuk seni tradisional yang
menggunakan batu keras sebagai media utama. Batu padas, dikenal
karena kekerasannya dan ketahanannya terhadap cuaca, banyak
digunakan dalam ukiran, patung, dan relief, khususnya di daerah-daerah
yang memiliki kekayaan alam berupa batuan keras, seperti di Indonesia
bagian timur dan beberapa daerah di Jawa. Seni rupa ini tidak hanya
menonjolkan nilai estetika, tetapi juga sarat dengan nilai budaya dan
simbolik [5].
1. Bentuk dan Motif yang Dipengaruhi Budaya
Motif pada seni rupa batu padas sangat dipengaruhi oleh kearifan lokal
dan budaya masyarakat setempat. Bentuk dan pola ukiran yang
muncul dalam relief, arca, maupun ornamen bangunan tradisional
mencerminkan nilai-nilai dan tradisi yang berkembang di komunitas
tersebut [3]. Misalnya, pada relief candi di Jawa Tengah dan Jawa
Timur, sering ditemui motif flora seperti bunga teratai dan pohon,
fauna seperti burung atau hewan mitologis, serta simbol-simbol
keagamaan yang kaya makna. Setiap motif tidak sekadar hiasan, tetapi
juga sarat simbolisme, misalnya sebagai lambang perlindungan,
kesuburan, kesejahteraan, atau kekuatan spiritual.
Budaya masyarakat membimbing pemilihan bentuk, ukuran, dan pola
ukiran sehingga karya seni batu padas tidak hanya indah secara visual,
tetapi juga merefleksikan identitas lokal dan nilai-nilai kehidupan
sehari-hari. Dengan demikian, motif dan bentuk dalam seni batu padas
menjadi media ekspresi budaya yang menghubungkan estetika, filosofi,
dan tradisi, sekaligus menjaga keberlanjutan warisan seni lokal bagi
generasi berikutnya
2. Fungsi Sosial dan Ritual
Seni rupa batu padas tidak hanya berfungsi sebagai objek dekoratif,
tetapi juga memiliki peran penting dalam konteks sosial dan ritual
keagamaan. Di Bali, misalnya, patung dan arca dari batu padas sering

ditempatkan di pura sebagai simbol dewa pelindung, roh leluhur, atau

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



penjaga kesucian tempat ibadah. Penempatan ini tidak sembarangan,
melainkan mengikuti aturan dan filosofi keagamaan yang telah
diwariskan secara turun-temurun. Bentuk, ekspresi, dan ukuran karya
seni batu padas pun dipengaruhi oleh fungsi ritualnya, sehingga setiap
detail memiliki makna simbolik. Selain itu, karya seni ini juga berfungsi
sebagai sarana pendidikan budaya, mengajarkan nilai moral, spiritual,
dan tradisi kepada masyarakat. Dengan demikian, seni batu padas
menjadi media yang menghubungkan kehidupan sehari-hari dengan
spiritualitas dan identitas budaya lokal.
3. Teknik Pembuatan dan Tradisi Lokal
Teknik pengolahan batu padas diwariskan secara turun-temurun dan
sangat dipengaruhi oleh budaya setempat. Proses pembuatan dimulai
dari pemilihan batu yang berkualitas, diikuti tahap pengukiran dengan
alat tradisional, dan diakhiri dengan pemolesan untuk menghasilkan
detail yang halus dan rapi. Setiap tahap menuntut kesabaran,
ketelitian, dan keterampilan tinggi agar karya sesuai dengan tradisi dan
makna simbolik yang berlaku. Dalam beberapa budaya, proses
pengerjaan batu padas tidak sekadar teknis, tetapi juga dianggap
sebagai bentuk ibadah atau penghormatan terhadap leluhur. Dengan
demikian, seni batu padas memadukan keahlian praktis, nilai budaya,
dan dimensi spiritual secara harmonis.
4. Pengaruh Globalisasi dan Modernisasi

Meskipun tradisi lokal dalam seni rupa batu padas masih sangat kuat,
era globalisasi dan modernisasi membawa pengaruh budaya luar yang
mulai memengaruhi bentuk, motif, dan gaya karya seni. Banyak
pengrajin batu padas mulai mengadaptasi motif modern, desain
abstrak, atau elemen estetika dari tren internasional, baik untuk
memenuhi selera pasar maupun untuk inovasi kreatif. Interaksi antara
tradisi lokal dan pengaruh global ini menunjukkan fleksibilitas seni
batu padas dalam menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman

tanpa kehilangan identitasnya [4].

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Meskipun ada penyesuaian gaya dan bentuk, inti nilai budaya,
simbolisme, dan makna religius tetap menjadi fondasi setiap karya. Hal
ini memastikan bahwa karya batu padas tetap memuat pesan moral,
filosofi hidup, dan nilai spiritual masyarakat pembuatnya. Selain itu,
adaptasi terhadap tren modern memungkinkan seni batu padas tetap
relevan di era kontemporer, menjangkau audiens lebih luas, termasuk
dunia pariwisata dan pasar seni global. Dengan demikian, seni batu
padas dapat terus berkembang sambil mempertahankan warisan

budaya dan identitas lokalnya.

D. Pengaruh Agama Terhadap Seni Rupa Batu Padas

Agama memiliki pengaruh yang sangat kuat terhadap perkembangan seni
rupa batu padas, terutama agama Hindu dan Buddha. Dalam tradisi
Hindu-Buddha, seni rupa berfungsi sebagai sarana pemujaan dan media
visual untuk menyampaikan ajaran agama. Oleh karena itu, bentuk dan
isi karya seni harus sesuai dengan simbol dan ajaran keagamaan.

Arca dewa-dewi, relief cerita epos seperti Ramayana dan Mahabharata,
serta simbol-simbol kosmologi banyak diwujudkan dalam seni rupa batu
padas. Setiap arca memiliki atribut dan sikap tubuh (mudra) tertentu
yang memiliki makna religius. Kesalahan dalam penggambaran dianggap
dapat mengurangi kesakralan karya tersebut.

Dalam masyarakat Hindu Bali, seni rupa batu padas juga berkaitan erat
dengan konsep Tri Hita Karana, yaitu keseimbangan hubungan antara
manusia dengan Tuhan, manusia dengan sesama, dan manusia dengan
alam. Konsep ini tercermin dalam tata ruang pura, bentuk ukiran, serta

fungsi spiritual seni batu padas.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



E. Jenis Seni Batu Padas yang Dipengaruhi Budaya dan Agama

1. Seni Patung dan Arca Religius
Seni patung atau arca religius dari batu padas merupakan salah satu
bentuk seni rupa yang sangat dipengaruhi oleh ajaran dan nilai
keagamaan. Batu padas dipilih karena sifatnya yang kuat, tahan
lama, dan mudah dipahat, sehingga cocok untuk menciptakan karya
yang bersifat sakral dan monumental. Patung dan arca religius tidak
hanya berfungsi sebagai karya seni, tetapi juga sebagai sarana ibadah,
media pemujaan, serta simbol spiritual bagi masyarakat.
Dalam tradisi Hindu, arca umumnya menggambarkan dewa-dewi
seperti Siwa, Wisnu, dan Brahma. Siwa melambangkan kekuatan dan
keseimbangan alam semesta, Wisnu sebagai pemelihara kehidupan,
serta Brahma sebagai pencipta. Setiap arca dibuat berdasarkan
pakem tertentu, mulai dari bentuk, sikap tubuh, hingga atribut, agar
sesuai dengan makna filosofisnya. Selain Hindu, seni patung religius
juga berkembang dalam agama Buddha melalui arca Buddha yang
digambarkan dalam berbagai mudra, seperti meditasi, memberi
berkah, dan mengajar, yang melambangkan pencerahan dan
kebijaksanaan.
Pengaruh budaya dan agama sangat kuat dalam bentuk dan fungsi
arca. Selain mengikuti aturan keagamaan, arca juga dipengaruhi oleh
kearifan lokal sehingga memiliki ciri khas daerah. Arca digunakan di
pura, candi, dan tempat suci sebagai objek sakral yang membantu
umat memperkuat hubungan spiritual serta mengandung simbol nilai
moral dan keseimbangan hidup.

2. Seni Relief Batu Padas
Seni relief batu padas merupakan salah satu bentuk seni pahat tiga
dimensi yang dibuat menempel pada bidang datar, seperti dinding
candi, pura, atau bangunan suci lainnya. Relief ini tidak berdiri

sendiri seperti patung, melainkan menjadi bagian menyatu dengan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



struktur bangunan. Batu padas dipilih sebagai bahan utama karena
mudah dipahat namun tetap kuat dan tahan terhadap cuaca,
sehingga relief dapat bertahan dalam jangka waktu yang lama.

Tema relief batu padas sangat beragam dan umumnya berkaitan erat
dengan ajaran agama serta kebudayaan masyarakat. Beberapa tema
yang sering dijumpai antara lain kisah epos Ramayana dan
Mahabharata yang sarat akan nilai kepahlawanan dan dharma, cerita
kehidupan Buddha yang menggambarkan perjalanan menuju
pencerahan, serta kisah mitologi dan legenda lokal yang
mencerminkan kepercayaan serta identitas budaya setempat.

Dari segi pengaruh budaya dan agama, relief berfungsi sebagai media
visual untuk menyampaikan ajaran keagamaan kepada masyarakat.
Melalui gambar-gambar yang dipahat, relief mengajarkan nilai moral,
etika, dan filosofi hidup dengan cara yang mudah dipahami. Selain
itu, relief juga menjadi sarana pendidikan budaya, karena
memperkenalkan sejarah, kepercayaan, dan nilai-nilai luhur kepada
generasi berikutnya. Dengan demikian, seni relief batu padas memiliki
peran penting dalam pelestarian budaya dan ajaran spiritual.

Seni Ukir Ornamen Batu Padas

Seni ukir ornamen dari batu padas banyak ditemukan pada bangunan
tradisional maupun bangunan suci, seperti pura, candi, dan gerbang
masuk. Batu padas digunakan karena teksturnya yang relatif lunak
saat dipahat namun menjadi kuat setelah terpapar udara, sehingga
sangat cocok untuk menghasilkan detail ukiran yang halus dan rumit.
Ornamen batu padas tidak hanya berfungsi sebagai hiasan, tetapi juga
memiliki makna simbolis yang berkaitan erat dengan kepercayaan dan
budaya masyarakat setempat.

Motif yang umum digunakan dalam seni ukir ini antara lain flora dan
fauna yang melambangkan keharmonisan antara manusia dan alam.
Motif kala dan makara sering ditempatkan pada pintu masuk

bangunan suci sebagai simbol penjaga dan penolak bala. Selain itu,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



motif awan, api, dan sulur menggambarkan unsur alam dan energi
kehidupan yang bersifat dinamis serta berkesinambungan.

Dari segi pengaruh budaya dan agama, setiap motif ukiran memiliki
makna simbolik religius yang mendalam. Ornamen ini menjadi
penanda status budaya dan identitas daerah, karena setiap wilayah
memiliki gaya dan ciri khas ukiran tersendiri. Selain itu, ukiran batu
padas dipercaya memiliki kekuatan spiritual sebagai pelindung dari
pengaruh negatif, sehingga keberadaannya sangat penting dalam
bangunan tradisional dan suci.

Seni Arsitektur Tradisional Batu Padas

Seni arsitektur tradisional yang menggunakan batu padas memiliki
peranan penting dalam pembangunan bangunan suci dan tradisional.
Batu padas dipilih sebagai material utama karena memiliki karakter
kuat, tahan lama, serta mudah dibentuk sesuai kebutuhan arsitektur.
Selain itu, batu padas juga memberikan kesan kokoh dan sakral yang
sesuai dengan fungsi bangunan keagamaan dan adat.

Penerapan batu padas dapat dilihat pada berbagai unsur arsitektur,
seperti gapura pura dan candi yang berfungsi sebagai pintu masuk
menuju area suci. Batu padas juga digunakan pada pelinggih dan
bangunan suci lainnya sebagai tempat pemujaan kepada Tuhan atau
leluhur. Selain itu, tembok penyengker yang terbuat dari batu padas
berfungsi sebagai pembatas antara area suci dan area luar, sekaligus
sebagai simbol perlindungan spiritual.

Dari segi pengaruh budaya dan agama, tata letak bangunan
tradisional yang menggunakan batu padas mengikuti konsep
kosmologi agama, seperti pembagian ruang berdasarkan tingkat
kesucian. Hal ini mencerminkan nilai keseimbangan antara manusia,
alam, dan Tuhan. Bangunan-bangunan tersebut tidak hanya memiliki
fungsi fisik, tetapi juga menjadi pusat aktivitas ritual dan adat.
Dengan demikian, seni arsitektur tradisional batu padas mengandung

nilai estetika, budaya, dan spiritual yang saling berkaitan erat.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



5. Seni Arca Penjaga (Dwarapala)

Seni arca penjaga atau Dwarapala merupakan salah satu bentuk seni
patung religius yang memiliki fungsi penting dalam bangunan suci.
Arca ini biasanya ditempatkan di pintu masuk pura, candi, atau
kompleks tempat ibadah lainnya. Keberadaannya berfungsi sebagai
penjaga simbolis yang melindungi area suci dari pengaruh buruk dan
menjaga kesakralan tempat tersebut. Arca Dwarapala umumnya
dibuat dari batu padas karena material ini kuat, tahan lama, dan
mampu menampilkan detail pahatan yang tegas.

Ciri khas arca penjaga terlihat dari wujudnya yang besar, kuat, dan
terkadang menyeramkan. Ekspresi wajah yang garang, mata melotot,
serta taring yang menonjol sengaja ditampilkan untuk menimbulkan
kesan kewibawaan. Pose tubuh arca dibuat tegas dan dinamis, sering
digambarkan dalam posisi berdiri atau duduk sambil memegang
senjata sebagai simbol kesiapsiagaan. Dari segi budaya dan agama,
arca Dwarapala melambangkan penjaga kesucian tempat ibadah.
Masyarakat percaya bahwa arca ini memiliki kekuatan spiritual untuk
menangkal roh jahat dan energi negatif. Keberadaan arca penjaga juga
mencerminkan kepercayaan masyarakat terhadap dunia spiritual
serta keyakinan akan keseimbangan antara alam nyata dan alam gaib.
Dengan demikian, seni arca Dwarapala tidak hanya bernilai estetis,
tetapi juga sarat makna simbolis dan religius.

6. Seni Batu Padas untuk Sarana Ritual

Seni batu padas memiliki peran penting sebagai sarana ritual dalam
berbagai upacara keagamaan. Karya-karya ini diciptakan bukan
hanya untuk tujuan estetika, melainkan memiliki fungsi sakral yang
berkaitan langsung dengan pelaksanaan ibadah dan tradisi spiritual
masyarakat. Batu padas dipilih karena kekuatannya, daya tahannya,
serta kemampuannya menghadirkan kesan suci dan agung yang

sesuai dengan nilai-nilai keagamaan.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Beberapa contoh karya batu padas yang digunakan sebagai sarana
ritual antara lain lingga dan yoni yang melambangkan kesatuan unsur
maskulin dan feminin sebagai sumber kehidupan. Selain itu,
padmasana merupakan bangunan suci yang menjadi tempat
pemujaan utama kepada Tuhan Yang Maha Esa. Tempat sesajen dari
batu padas juga digunakan untuk meletakkan persembahan dalam
berbagai upacara keagamaan, baik yang berskala kecil maupun besar.
Dari segi pengaruh budaya dan agama, karya batu padas ini memiliki
makna sakral dan tidak dapat dipisahkan dari prosesi ritual.
Penggunaannya dilakukan secara berkelanjutan sesuai dengan
kalender upacara keagamaan dan adat. Selain itu, sarana ritual dari
batu padas menjadi simbol hubungan spiritual antara manusia
dengan Tuhan, alam, dan leluhur. Dengan demikian, seni batu padas
tidak hanya mencerminkan keindahan visual, tetapi juga
mengandung nilai religius, filosofis, dan budaya yang mendalam.
Seni Batu Padas Bernilai Simbol Leluhur
a) Seni Batu Padas Bernilai Simbol Leluhur
Seni batu padas yang bernilai simbol leluhur merupakan bentuk
karya seni yang berkaitan erat dengan tradisi penghormatan
kepada nenek moyang. Jenis seni ini tumbuh dari kepercayaan
masyarakat terhadap peran penting leluhur dalam kehidupan
spiritual dan sosial. Batu padas dipilih sebagai media karena
sifatnya yang kuat dan tahan lama, sehingga dianggap mampu
merepresentasikan keberlangsungan nilai dan warisan leluhur
dari generasi ke generasi.
Bentuk seni batu padas yang berkaitan dengan leluhur antara lain
arca leluhur dan tugu atau monumen tradisional. Arca leluhur
biasanya menggambarkan tokoh pendahulu atau orang yang
dihormati dan ditempatkan di area tertentu yang dianggap sakral.

Sementara itu, tugu atau monumen tradisional berfungsi sebagai

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



b)

penanda sejarah sekaligus simbol penghormatan terhadap jasa
dan peran nenek moyang dalam membangun komunitas.

Dari segi pengaruh budaya dan agama, seni batu padas ini
melambangkan rasa hormat dan bakti kepada leluhur.
Keberadaannya memperkuat identitas budaya serta mempererat
ikatan sosial dalam masyarakat, karena menjadi titik pemersatu
dalam kegiatan adat dan ritual. Selain itu, karya seni ini juga
berperan sebagai sarana pelestarian nilai adat, tradisi, dan
kearifan lokal agar tetap hidup dan diwariskan kepada generasi
selanjutnya.

Simbolisme dalam Seni Rupa Batu Padas

Seni rupa batu padas dikenal kaya akan simbolisme yang
bersumber dari budaya dan agama. Setiap elemen visual pada
patung, relief, atau ornamen memiliki makna tertentu yang
berfungsi sebagai sarana komunikasi simbolik antara manusia
dengan kekuatan spiritual. Melalui simbolisme, masyarakat dapat
menyampaikan ajaran moral, nilai-nilai etika, serta filosofi hidup
secara visual.

Contohnya, arca penjaga atau Dwarapala yang ditempatkan di
pintu masuk candi atau pura melambangkan kekuatan,
kewibawaan, dan perlindungan dari pengaruh negatif atau roh
jahat. Makhluk mitologis seperti naga sering muncul dalam relief
atau ornamen, melambangkan kesuburan, kekuatan kosmik, dan
perlindungan terhadap komunitas. Sedangkan Kala, yang kerap
digambarkan di atas pintu atau dinding bangunan suci,
melambangkan waktu, kematian, serta pengendalian diri manusia
terhadap nafsu dan keinginan.

Simbol-simbol ini berperan sebagai pengingat spiritual bagi
masyarakat, agar selalu menjaga kesucian, moralitas, dan

keseimbangan hidup. Dengan demikian, seni rupa batu padas

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



bukan sekadar dinikmati dari segi estetika, tetapi juga dipahami
secara filosofis dan religius. Setiap pahatan dan ornamen memiliki
makna mendalam yang menghubungkan manusia dengan alam,
leluhur, dan Tuhan, menjadikannya sarana pendidikan spiritual

sekaligus pelestarian budaya.

F. Peran Seniman dalam Pelestarian Nilai Budaya dan Agama
Seniman batu padas tradisional memegang peranan penting sebagai
penjaga dan pewaris nilai budaya serta ajaran agama. Keahlian mereka
tidak diperoleh secara instan, melainkan melalui proses belajar yang
panjang, disiplin, dan sering diwariskan secara turun-temurun dalam
keluarga atau komunitas. Seorang seniman tradisional tidak hanya
dituntut memiliki keterampilan teknis dalam memahat dan membentuk
batu padas, tetapi juga harus memahami makna simbolik, filosofi, dan
aturan keagamaan yang melekat pada setiap karya.

Dalam penciptaan karya seni, seniman sering melakukan ritual atau doa
tertentu sebelum dan selama proses pembuatan, sebagai bentuk
penghormatan kepada Tuhan dan leluhur. Hal ini menegaskan bahwa
seni rupa batu padas bukan sekadar karya estetis, tetapi juga sarana
spiritual yang memadukan kepercayaan, kreativitas, dan tanggung jawab
moral. Setiap arca, relief, atau ornamen yang dihasilkan memuat pesan
moral, simbol religius, dan nilai budaya yang berfungsi sebagai pengingat
bagi masyarakat.

Lebih jauh, peran seniman tradisional juga mencakup pelestarian
identitas budaya lokal. Melalui karya mereka, ajaran agama, mitologi, dan
filosofi hidup masyarakat diwariskan kepada generasi berikutnya. Dengan
demikian, seniman batu padas tidak hanya menciptakan keindahan
visual, tetapi juga menjaga kesinambungan tradisi, meneguhkan nilai

spiritual, dan memperkuat ikatan sosial serta budaya dalam komunitas.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



G. Perkembangan Seni Rupa Batu Padas di Era Modern

Di era modern, seni rupa batu padas mengalami perubahan signifikan
akibat pengaruh globalisasi, perkembangan pariwisata, dan kebutuhan
pasar yang semakin beragam. Banyak karya seni batu padas kini
diproduksi tidak hanya untuk tujuan religius atau sakral, tetapi juga
untuk kebutuhan dekoratif, souvenir, dan komersial. Hotel, restoran, dan
ruang publik sering menggunakan patung atau relief dari batu padas
sebagai elemen estetika yang menarik bagi wisatawan.

Meskipun mengalami komersialisasi, nilai budaya dan agama tetap
menjadi sumber inspirasi utama bagi seniman. Banyak seniman modern
yang tetap merujuk pada simbolisme tradisional, mitologi, dan aturan
estetika keagamaan dalam menciptakan karya mereka. Hal ini
menunjukkan bahwa seni batu padas mampu menyesuaikan diri dengan
zaman tanpa kehilangan akar budaya dan makna spiritualnya.
Tantangan utama yang dihadapi adalah menjaga keseimbangan antara
inovasi dan pelestarian tradisi. Jika aspek budaya dan religius diabaikan,
seni batu padas berisiko kehilangan makna sakralnya dan hanya menjadi
komoditas semata. Oleh karena itu, seniman modern dituntut kreatif
sekaligus bertanggung jawab dalam melestarikan nilai-nilai leluhur,
simbol spiritual, dan filosofi hidup yang terkandung dalam setiap karya.
Dengan pendekatan ini, seni rupa batu padas tetap relevan, mampu
berkembang di era modern, dan sekaligus mempertahankan identitas

budaya yang kaya serta warisan spiritual yang tak ternilai.

H. Upaya Pelestarian Seni Rupa Batu Padas

Pelestarian seni rupa batu padas memerlukan keterlibatan aktif dari
berbagai pihak, termasuk seniman, masyarakat, pemerintah, dan
lembaga pendidikan. Seniman tradisional berperan penting sebagai
pewaris dan penjaga teknik, simbolisme, serta nilai-nilai religius yang

terkandung dalam setiap karya. Masyarakat memiliki peran dalam

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



menjaga dan menghormati penggunaan karya seni batu padas, baik
dalam konteks ritual keagamaan maupun sebagai identitas budaya lokal.
Pemerintah dan lembaga terkait dapat mendukung pelestarian melalui
kebijjakan, program pelatihan, dan pendanaan untuk konservasi
bangunan suci, candi, maupun museum yang menampilkan seni batu
padas. Pendidikan seni berbasis budaya lokal juga menjadi kunci penting
agar generasi muda memahami, menghargai, dan mengembangkan
keterampilan serta filosofi yang terkandung dalam seni tradisional.
Dengan pendekatan pendidikan, nilai-nilai estetika, spiritual, dan moral
dalam seni batu padas dapat diteruskan secara berkesinambungan.

Selain itu, dokumentasi, penelitian, dan publikasi akademik sangat
penting untuk memperkuat pemahaman terhadap pengaruh budaya,
agama, dan sejarah dalam seni rupa batu padas. Studi ilmiah ini tidak
hanya merekam bentuk dan teknik, tetapi juga menjelaskan makna
simbolik dan filosofi yang melekat pada setiap karya. Dengan upaya
tersebut, seni rupa batu padas tidak hanya dilestarikan secara fisik, tetapi
juga dijaga nilai dan maknanya. Melalui kolaborasi antara seniman,
masyarakat, pemerintah, dan akademisi, warisan budaya ini dapat terus
hidup, relevan, dan menjadi sumber inspirasi bagi generasi sekarang

maupun masa depan

I. Penutup

Seni rupa batu padas merupakan wujud nyata keterkaitan yang erat
antara budaya, agama, dan seni. Budaya memberikan kerangka nilai,
tradisi, dan kearifan lokal yang membentuk gaya, motif, serta fungsi sosial
karya seni, sedangkan agama menambahkan makna spiritual, simbolik,
dan filosofi yang mendalam. Kombinasi keduanya menciptakan karakter
khas seni rupa batu padas yang tidak hanya indah secara visual, tetapi

juga sarat makna religius dan moral. Setiap arca, relief, ornamen,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



maupun bangunan yang terbuat dari batu padas memuat pesan spiritual,
ajaran moral, dan identitas budaya masyarakat yang menciptakannya.
Seni rupa batu padas merupakan refleksi perjalanan budaya dan agama
yang panjang, dari masa animisme, Hindu-Buddha, hingga era
kontemporer. Batu padas selalu menjadi media yang memadukan
keindahan, kekuatan simbolik, dan fungsi spiritual. Pengaruh budaya
terlihat dari motif flora, fauna, makhluk mitologis, dan ornamen khas
daerah, sedangkan pengaruh agama terlihat dari makna simbolik, aturan
pakem, dan fungsi sakral pada tempat ibadah maupun sarana ritual.
Keduanya saling melengkapi sehingga karya seni tidak hanya estetis,
tetapi juga menjadi narasi sejarah dan filosofi hidup masyarakat.

Di era modern, seni rupa batu padas menghadapi tantangan akibat
globalisasi, komersialisasi, dan perubahan gaya hidup. Upaya pelestarian
melalui pendidikan, dokumentasi, penelitian, serta keterlibatan seniman
dan masyarakat menjadi sangat penting. Dengan memahami pengaruh
budaya dan agama terhadap seni rupa batu padas, masyarakat
diharapkan mampu menghargai, melestarikan, dan meneruskan warisan
seni tradisional ini. Seni batu padas bukan sekadar benda seni, tetapi
simbol identitas, spiritualitas, dan kebanggaan budaya bangsa yang

harus tetap hidup dan relevan bagi generasi mendatang.

J. Daftar Pustaka

[1] Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta,
2010.

[2] N. L. P. Meriandani, [. W. Srijaya and K. D. P. R, "Tinggalan Seni Arca
di Pura Puseh Desa Getakan Kecamatan Banjarangkan Kabupaten
Klungkung," ULIL ALBAB : Jurnal Ilmiah Multidisiplin, vol. 1, no. 11,
pp- 4156-4162, 2022.

[3] S. SP, "Seni dan Budaya Nusantara," in BP ISI, Yogyakarta, 2006.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



[4] N. P. L. Purnamasari and A. M. Adiputra, "Unsur Visual Seni Lukis
Flora dan Fauna Pengosekan pada Seni Kerajinan Batu Padas di
Desa Singapadu," Stilistika, vol. 9, no. 1, pp. 122-133, 2020.

[5] A. A. M. Djelantik, Estetika: Sebuah Pengantar, Bandung:
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia, 2004.

[6] N. Suardina, I. W. Suardana and I. N. Laba, "Patra Punggel dalam
Telaah Konsep Penciptaan Seni Visual," Panggung, vol. 31, no. 4,
2021.

[7] *. N. M. R. S. I Wayan Mudral, I. P. K. Muka, I. A. G. Artayani, [. W.
Suardana and N. K. Karuni, "Traditional Culture in Modern Bali
Crafts Product Design," in Proceedings of 5th Borobudur International
Symposium on Humanities and Social Science 2023, Dordrecht, The
Netherlands, 2024.

[8] I. M. Jana, I. W. Sujana and I. K. M. Pendet, "Konsep Patung Padas
Batu Belah di Lepang Klungkung," Prabangkara, vol. 23, no. 1, 2019.

[9] I. G. S. B. Utama and N. L. P. Trisdyani, "Filosofi, Estetika dan
Transformasi Dekorasi Bali dari Tradisi hingga Modern,"
Widyanatya, vol. 7, no. 1, pp. 40-44, 2025.

[10] K. A. Parthama and I. G. B. Wahyudi, "Batu Padas Artifisial sebagai
Material Ragam Hias Arsitektur Tradisional Bali," Menara : Jurnal
Teknik Sipil, vol. 20, no. 1, 2025.

[11] I. W. Dibia, I. G. A. Sugiartha, I. G. N. Seramasara, . K. Sudirga, K.
Suartaya, I. K. Suteja, I. W. Suweca, I. W. Karja, D. T. Ray, I. W.
Gulendra, I. W. Setem, I. K. A. Wirawan and N. L. Susanthi, Ekonomi
Kreatif Kabupaten Gianyar, Denpasar: Pusat Penerbitan LP2MPP ISI
Denpasar, 2019.

Penulis

Anak Agung Gde Trisna Suryadinata

. Akrab dipanggil Jung TY, menempuh studi seni
- tahun 2001 di PSSRD Universitas Udayana dan
| pada tahun 2011 menempuh pendidikan Program
Magister S2 Penciptaan di ISI Denpasar. Dengan
bidang keahliannya di penciptaan seni, Jung TY

pernah berpameran di Griya Santrian Sanur (2023),
Kemendikbudristek (2024), dan Diseminasi P2DSD ISI Denpasar di Indie

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Art House Yogyakarta (2024). la juga aktif sebagai Pembina Sanggar Seni
Lukis Tridatu Bali, serta menjadi Pembina FLS2N Cabang Gambar

Bercerita Tingkat Nasional (2013-2014), dan Cabang Gambar Ekspresi
Tingkat Nasional (2025).

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB VI
SENI PAHAT BATU PADAS DI BALI:
SIMBIOSIS BUDAYA DAN AGAMA HINDU

I Ketut Mustika

A. Pendahuluan

Karya Seni rupa batu padas merupakan salah satu bentuk kreatifitas
ekspresi senimannya. Seiring bejalannya waktu karya-karyanya
merupakan ekspresi budaya daerah yang tumbuh dan berkembang sesuai
kreativitas imajinasinya. Seni, termasuk seni pahat batu padas sebagai
hasil interaksi antara nilai-nilai tradisional dengan ajaran agama Hindu.
Dengan interaksi tersebut sehinga muncul istilah seni untuk
persembahan. Karya seni ini tidak hanya menampilkan keindahan visual,
tetapi juga mengandung nilai-nilai etika, moral, spiritual, simbolik dan
filosofis yang mencerminkan pandangan hidup masyarakat hindu Bali.
Tidak hanya itu, semua perangkat upacara atau yang disebut uparengga
adalah merupakan ekspresi karya seni yang berdasarkan sastra agama.
Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana budaya dan agama
saling memengaruhi dalam pembentukan bentuk, fungsi, dan makna
seni, khususnya karya seni pahat batu padas.

Melalui pendekatan kualitatif-deskriptif, pembahasan difokuskan pada
pengaruh budaya lokal seperti konsep Tri Hita Karana dan sistem nilai
masyarakat agraris, serta pengaruh agama Hindu yang berperan dalam
menentukan tema dan tata letak karya seni di lingkungan sakral maupun
frofan. Hasil kajian membuktikan bahwa seni pahat batu padas
merupakan wujud harmonisasi antara budaya dan agama, di mana
keduanya berperan penting dalam menjaga keberlanjutan nilai estetik
dan spiritual masyarakat hindu Bali. Pelestarian karya seni pahat batu

padas berarti menjaga kesinambungan identitas budaya dan religiusitas

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Bali yang telah diwariskan secara turun-temurun dan menjadi perhatian
pariwisata dunia, terutama bangunan-bangunan pura sebagai tempat

yang disucikan.

B. Dualitas Terpadu

Seni rupa merupakan manifestasi dari nilai-nilai estetika, kepercayaan,
dan sistem sosial yang berkembang dalam suatu masyarakat. Aktivitas
masyarakat di Bali dalam kesehariannya, tidak dapat dipisahkan dari
budaya agama salah satunya yadnya. Yadnya adalah pengorbanan
sebagai bukti kesadaran murni tentang rasa, karena didasari dengan rasa
tulus ikhlas dalam menjaga hubungan antara alam beserta isinya.
Dengan demikian, seni merupakan harmonisasi dengan upacara
keagamaan dan filosofi hidup masyarakatnya. Salah satu bentuk seni
rupa yang dominan adalah seni pahat batu padas, yaitu seni pahat
menggunakan batu alam berwarna abu-abu muda yang enak untuk
dipahat. Batu padas banyak digunakan sebagai bahan utama dalam
pembuatan patung, relief, maupun ukiran ornamentasi arsitektur pura
dan rumah budaya adat hindu bali.

Keberadaan seni pahat batu padas di Bali bukan sekadar hasil
keterampilan teknis, melainkan juga cerminan dari pandangan hidup dan
religiusitas masyarakat hindu bali terhadap keseimbangan alam,
spiritualitas, serta hubungan manusia dengan Tuhan. Karena itu, seni
pahat batu padas mencerminkan dua pengaruh utama seperti seni
budaya lokal yang berakar pada nilai-nilai tradisional, dan agama Hindu
bali yang memberikan makna spiritual mendalam yang sampai sekarang
tetap berkelanjutan. Tulisan ini disampaikan bertujuan untuk
menjelaskan bagaimana kedua unsur tersebut berinteraksi dalam
membentuk karakteristik seni rupa batu padas di Bali, serta bagaimana
warisan ini berperan dalam mempertahankan identitas kultural

masyarakat hindu Bali hingga masa kini.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



Budaya dan agama di bali khususnya dapat diibaratkan partiwi dan
akasa, tidak akan pernah terpisahkan. Dua aspek ini menyatu dalam
kehidupan masyarakat sehari-hari. Budaya sebagai ekspresi dari agama,
yaitu bagaimana cara masyarakat mengungkapkan keyakinan dan nilai-
nilai agamanya. Begitu pula sebaliknya budaya dapat memperkuat
agama, membantu masyarakat untuk mempermudah memahami dan
menghayati nilai-nilai agamanya. Agama dapat memperkuat budaya,
karena tanpa agama budaya tidak memiliki roh. Demikian pula agama
tanpa budaya, agama akan lambat laun menjadi sirna. Seperti, upacara
adat adalah merupakan ekspresi dari agama, bagaimana masyarakat
mengungkapkan keyakinannya dan nilai-nilai agamanya. Demikian pula
seni pahat batu padas yang dibuat pada bangunan-bangunan suci diareal
pura, berdasar pada sastra suci agama sebagai pesan moral, etika
spiritual, dan estetika. Dengan terpeliharanya budaya dan agama di bali
memiliki peran yang sangat utama dalam membentuk karakter etika,
moral dan spiritualitas. Dengan demikian manfaat yang sangat dapat
dirasakan adalah peningkatan kwalitas kehidupan baik secara ekonomi

maupun spiritual.

C. Ornamen Batu Padas dalam Tradisi Budaya dan Religi Bali

Budaya dan agama, notabena adalah tentang seni dan kesenian. Terkait
dengan seni khususnya seni pahat batu padas memiliki peran
ornamentasi pada bangunan seperti palinggih dan pura beserta bangunan
adat di Bali. Ornamen yang unsur dasarnya adalah pepatran, asal kata
patra yang diartikan daun, mendapat awalan dan akhiran menjadi
pepatran artinya sebagai rangkaian daun. Lebih lanjut, bagaimana asal-
usul patra bali yang tampil hampir pada setiap pahatan batu padas, pada
bangunan-bangunan tempat ibadah maupun bangunan tempat tinggal
masyarakat hindu di Bali. Dalam penciptaan karya seni khususnya
ornamen tradisi budaya bali, dipastikan berdasarkan unsur-unsur.

Seperti patra punggel pusuh, atau pepatran lainnya unsur-unsur

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dasarnya adalah terdiri dari: kakulan, janggar siap, kepitan, dan util,
semuanya terintegrasi sebagai patra punggel pusuh, ini terimajinasi
berdasarkan semesta alam flora dan fauna (tumbuh-tumbuhan dan
binatang). Unsur-unsur ini berdasarkan pola-pola geometris seperti
lingkaran, segi tiga, segi empat. Secara harfiah patra punggel pusuh
dimaksudkan adalah, patra dapat diartikan daun atau rangkaian.
Punggel bisa dimaksudkan adalah metik, dan pusuh (buah) yang masih
kecil, muda, dan belum berkembang. Dengan demikian patra punggel
pusuh adalah hasil karya cipta rasa dan karsa yang terimajinasi
berdasarkan daun dan buah yang disatu padukan dengan binatang.
Seperti demikian, kalau ibaratkan pusuh pisang, sesuai perjalanan waktu
pusuh akan berkembang menjadi bertandan-tandan buah pisang.
Demikian pula dengan patra punggel pusuh, sejalan dengan kreatipitas
senimannya dikembangkan menjadi patra sari, ikutceledu, bentala dan
sebagainya. Pepatran ini menjadi landasan dasar yang berperan dalam
membuat segala macam jenis kekarangan untuk memberikan hiasan
kekarangan yang dibuat, seperti karang gajah, karang tapel, karang
manuk atau goak dan yang lainnya.

Namun demikian dalam tatanan secara makro, tanpa adanya unsur-
unsur pepatran, maupun kekarangan tidak akan pernah ada bangunan-
bangunan bali seperti pelinggih-palinggih, pura, serta bangunan tempat
tinggal masyarakat adat Hindu Bali yang berhiaskan pepatran maupun
kekarangan tersebut yang dipahatkan pada batu padasnya. Kalau pada
bangunan bali unsur-unsur patranyalah yang berfungsi untuk
memadatkan ornamentasi sebuah bangunan. Karena unsur-unsur
pepatran ini yang sesuai untuk menempati dan memenuhi bidang-bidang
yang ukurannya kecil sesuai dengan imajinasi pemahatnya. Dengan
demikian kalau diperhatikan secara mendalam, tidak hanya bentuk atau
wujud dasarnya saja yang melambangkan dunia bhur, bwah, dan swah,

akan tetapi dalam proses memberikan ornamen pahatan batu padas

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sebagai hiasan juga berdasarkan struktur atau pakem alam tri mandala.
Kekarangan mana yang mesti menempati bangunan di bagian bawah,
mana yang menempati di bagian tengah maupun di bagian atas sudah
ada tatanan ornamen secara terstruktur. Selanjutnya dalam proses
penyelesaian akhir, dilakukan proses upacara yadnya atau sakralisasi
juga berdasarkan tiga tahapan maupun tiga tingkatan yang dilakukan
secara berkelanjutan berdasarkan desa, kala, dan patra.
1. Pepatran
Dalam sejarah ornamen patra Bali dikemukakan, pada jaman kerajaan
Waturenggong dikisahkan ada seorang seniman (undagi) yang sangat
mempuni dalam berkarya seni, baik seni rupa maupun arsitektur,
bernama Prabangkara. Popularitas prabangkara ini diketahui oleh sang
raja, sang rajapun berkeinginan membuat karya seni lukis potret.
Dipanggilah Prabangkara oleh raja ke istana untuk membuat lukisan
potret permaisuri raja. Prabangkara pun menghadap ke istana dan siap
memenuhi keinginan sang raja. Dalam proses melukis sang permasuri,
Prabangkara diperintahkan melukiskan permaisuri sebagai model
dalam berbusana lengkap seperti biasa, akan tetapi dibuat dalam karya
lukisan yang tanpa menggunakan busana (telanjang). Dengan
persiapan medium maupun permaisuri sebagai model telah disiapkan,
dengan ketrampilan prabangkara, proses melukispun mulai
berlangsung sampai lukisan potret permaisuri betul-betul selesai
sesuai dengan apa yang dinginkan. Sang permaisuripun mengamati
secara seksama lukisan karya prabangkara, dan merasa sangat bangga
dan puas melihat hasil karyanya yang sangat sempurna persis seperti
apa adanya. Entah apa yang membuat semesta, situasi sertamerta
berubah dengan kejadian datangnya seekor lalat hinggap pada cat
warna hitam, kemudian lalat itu terbang menuju lukisan potret
permaisuri hinggap tepat pada gambar bagian kelaminnya sehingga

meninggalkan bekas warna hitam yang menempel persis seperti tahi

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



lalat. Pada waktu yang bersamaan sang Rajapun datang untuk melihat
hasil karya lukisan potret sang permaisurinya. Sang rajapun
terperangah kaget memperhatikan lukisan yang betutl-betul persis
seperti aslinya. Tetapi setelah sang raja nampak merenung sejenak,
serta merta sang raja memanggil mahapatih dengan menghardik,
marah-marah memerintahkan untuk mengusir dan membunuh
prabangkara. Mahapatih pun bingung tidak mengerti dengan perintah
sang raja. Dengan memberanikan diri sang patih mempertegas
perintah kenapa prabangkara harus dibunuh. Sang Rajapun berkata
berbisik kepada patih, kenapa prabangkara tahu bahwa ada tahi lalat
dikemaluan sang permaisuri, berarti dia pernah menggagahi
permaisuri. Dengan demikian Sang patih memerintahkan Prabangkara
menghaturkan kejadian yang sebenarnya, akan tetapi wusaha
prabangkara sia-sia. Akhirnya maha patih dengan berat hati dan
sangat terpaksa melaksanakan tugasnya, mengajak Prabangkara
keluar dari istana kerajaan menuju ketengah hutan yang jauh untuk
dibunuh.

Dalam perjalanan kehutan sang mahapatih pun berkata, Prabangkara
saya memahami mana yang salah maupun yang benar, akan tetapi
sang raja terlalu terbakar emosi dan perasaan cemburu yang berlebih.
Untuk itu setelah sampai dihutan, mahapatih berpesan kepada
Prabangkara, Prabangkara tidak akan saya bunuh, tetapi pergilah
sejauh mungkin dari kerajaan dan jangan pernah kembali supaya
keberadaanmu tidak ada yang mengetahui. Karena patih akan
melaporkan bahwa prabangkara sudah saya bunuh. Prabangkarapun
bersembah sujud pada sang patih karena memahami dan menerima
kejadian yang sebenarnya dan mengampuni prabangkara. Sang patih
kembali kekerajan dan Prabangkara melakukan perjalanan di tengah
hutan belantara menjalani hidup apa adanya di tengah hutan. Untuk
bertahan hidup ditengah hutan belantara, prabangkarapun hidup apa

adanya apapun yang didapat dan bisa dimakan untuk mengisi perut

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sembari duduk sambil merenung. Dalam perenungan inilah kreatifitas
seorang prabangkara melakukan proses kreatif dalam benaknya,
mengambil setangkai dahan kering membuat corat-coretan ditanah
menghasilkan gambar patra punggel pusuh. Coretan yang dilakukan
terinspirasi dari apa yang dilihat dan yang pernah telah dimakan
seperti, ujung-ujung tumbuhan paku dijadikan util, keong-keong yang
pernah ia makan dijadikan kakulan, ampas nangka teringat karena
pernah makan buah nangka, diberi nama ampas nangka, kemudian
teringat pernah makan daging ayam hutan yang punya janggar
dijadikan kakul berjanggar, dinamai janggar siap. Rangkaian tersebut
di namakan patra punggel pusuh. Demikianlah terciptanya sebuah
patra punggel pusuh. Demikian pula terjadinya proses kreatif dengan
terwujudnya kekarangan-kekarangan yang lainnya seperti karang

Gajah, karang tapel, maupun karang manuk dan yang lainnya.

Gambar 1. Contoh sket Ornamen pepatran ini

merupakan setiliran dari tumbuh-tumbuhan dan buah-

. Kekarangan

Selanjutnya dalam konteks kekarangan, berasal dari kata karang dapat
diartikan sebidang tanah, bisa diartikan batu karang, juga bisa
diartikan seperangkat hidangan. Jadi kekarangan adalah seperangkat
unsur yang ada dalam semesta flora dan fauna, yang terintegrasikan
dalam suatu pola tertentu sesuai peruntukannya. Seperti pola karang
manuk, karang gajah, dan kekarangan-kekarangan yang lainnya.
Dalam konteks kekarangan tidak saja kolaborasi antara tumbuh-

tumbuhan dan binatang saja, terkadang manusiapun masuk dalam

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



tatanan ornamentasi pahatan batu padas pada setiap bangunan pura
maupun rumah tempat tinggal masyarakat Hindu Bali. Berdasarkan
konteks ini bangunan palinggih atau pura di bali adalah kata gori
bangunan semesta yang diayomi upacara agama Hindu Bali, yang di
awal maupun di akhir proses pembangunannya selalu dilakukan

upacara agama sesuai tata bangun dan tata upacara agama Hindu Bali.

g . : :"@

S

|- :\\ /ul\‘—"b o ud”“ A
%‘;\ ”ﬂﬁ":- ki 3
Gambar 3. Contoh seket Karang Gajah

3. Pengaruh Budaya terhadap Seni Rupa Batu Padas
Tradisi budaya Bali memiliki sistem nilai yang mendalam, kaya dengan
imajinasi berdasarkan sastra dan menyeluruh, mencakup aspek sosial,

etika, moral, dan estetika. Salah satu konsep utama yang menjadi

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



dasar dalam kehidupan masyarakat hindu bali adalah Tri Hita Karana,
yakni keseimbangan hubungan antara manusia dengan Tuhan, dengan
dibangunnya parhyangan (merajan atau pura) di setiap rumah tempat
tingal, di wilayah desa adat, bahkan di wilayah kabupaten di Bali.
Hubungan manusia dengan sesama makhluk hidup (pawongan), dan
hubungan manusia dengan alam (palemahan). Konsep ini secara nyata
tercermin dalam karya seni pahat batu padas, baik dalam tema, bentuk
simbolik, gaya visual, maupun penempatan ornamen seni di setiap
bangunan tempat tinggal maupun pura hindu bali, selalu
menggunakan tataletak berdasarkan alam bhur, bwah, dan swah.
Sebagai bukti riil konsep tersebut dapat ditemukan, motif flora dengan
fauna seperti, yang katagori berat dan kuat (gajah), selalu ditempat
pada bangunan dibagian bawah atau alam bhur. Dibagian tengah-
tengah atau alam bwah ditemukan pahatan-pahatan yang
menggambarkan hubungan keharmonisan antara manusia dengan
tumbuh-tumbuhan, seperti karang tapel, bentolu dan sebagainya.
Sedangkan dibagian atas atau alam swah, ditempatkan kekarangan
dengan binatang yang bisa hidup di alam tengah maupun atas seperti
karang manuk atau karang goak, angsa, garuda dan lainnya. Dalam
skala bangunan-bangunan yang lebih besar, tidak saja karang gajah,
karang tapel, dan karang manuk dipahatkan tetapi berbagai macam
kekarang dapat ditemukan, berdasarkan imajinasi pemahatnya secara
konseptual tradisi bali.

Figur -figur manusia dan bahkan dewa-dewapun biasa ditemukan
dalam sebuah tema cerita, apakah cerita tantri atau Ramayana
maupun Mahabarata. Pahatan-pahatan ornamen tersebut tidak hanya
berfungsi sebagai hiasan, tetapi juga memiliki makna simbolik sebagai
wujud imajinasi yang mendalam, tentang kesucian semesta (siwam),
keseimbangan semesta (satwam), dan keindahan semesta (sundaram).
Selain itu, tradisi kuno budaya gotong royong atau ngayah dan sistem

banjar adat di bali secara psikologis turut memengaruhi proses

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



penciptaan karya batu padas. Seniman atau undagi bekerja dalam
kerangka sosial yang kolektif, di mana karya seni bukan hasil
individual, melainkan bagian dari kegiatan komunal yang mendukung
pelaksanaan upacara adat atau pembangunan pura-pura di bali.
Dalam konteks sejarah, seni pahat batu padas juga mengalami
perkembangan baik gaya maupun proses perwujudan karya mengikuti
dinamika era budaya masyarakat. Pada masa kerajaan Bali kuno,
pahatan batu padas banyak menampilkan bentuk-bentuk sederhana
berdasarkan pakem, yang menonjolkan kekuatan makna simbolik,
religius yang mapan. Seiring masuknya pengaruh Majapahit pada abad
ke-14, karya seni batu padas mulai memperlihatkan adanya
perubahan bentuk maupun proporsi, komposisi, dan detail yang
kadang lebih rumit, mencerminkan akulturasi budaya antara Bali dan
Jawa Timur.

Dengan demikian, tradisi dan seni budaya Bali tidak hanya membentuk
aspek visual dari seni batu padas, tetapi juga menjadi spirit roh yang
nampak lebih menghidupkan setiap karya sebagai cerminan nilai dan
jati diri masyarakat bali di lingkungan masing-masing. Berikut
personipikasi yang terstruktur tradisi ornamentasi budaya alam bhur,
bwah, dan swah pada bangunan sederhana pada bataran sebuah
palinggih. Secara terstruktur tersusun menempati pada posisi sebagai
alam bawah (bhur) adalah karang gajah, kemudian posisi alam tengah
(bwah) ditempatkan karang tapel, dan posisi karang manuk sebagai
personipikasi alam atas (swah). Selanjutnya pada bidang atau bagian-
bagian tertentu dalan skup kecil ditentukan oleh pemahat, sesuai

imajinasi masing-masing.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 4. Personipikasi gambar alam
bhur, bwah, dan swah pada bangunan
bataran palinggih

D. Pengaruh Agama terhadap Seni Rupa Batu Padas

1. Kosep Pelembagan Agama
Konsep pelembagaan agama pada garis besarnya dapat dilihat dalam
tiga tingkat atau tiga aspek yang memantapkan proses pelembagaan
yaitu, pertama, pelembagaan agama berkembang sebagai keterlibatan
ideologis, intelektual, pengalaman, yang menyebabkan suatu
keyakinan dan kepercayaan. Ke dua, pelembagaan agama berkembang
sebagai pola ibadat (worship), dan ke tiga, tampil sebagai bentuk
asosiasi atau organisasi. Bila disejajarkan dengan beberapa komponen
religi yang kekemukakan Koentjaraningrat (1980:80-83), aspek
pertama termasuk dalam komponen emosi keagamaan, dan sistem
keyakinan. Aspek ke dua, masuk dalam komponen sistem ritus, dan
peralatan ritusnya, sementara yang aspek ke tiga, termasuk dalam
komponen umat agama yaitu meliputi kekerabatan, komunitas,
organisasi, atau kelompok gerakan religi. Ketiga aspek ini didalam
agama Hindu merupakan satu keutuhan, yang masih tetap

berlangsung sampai saat ini. Emosi keagamaan yang tinggi, ekspresi

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



seni dalam ritus maupun peralatan (uparengga), serta sistem
kekerabatan dalam umat hidu bali nampak sangat kuat yang membuat
budaya hindu bali tetap eksis sampai saat ini. Bahkan dalam tingkatan
upacara yadnyapun diklasipikasikan menjadi tiga tingkatan, seperti
tingkat nista, madya, dan utama, dengan demikian dalam kondisi
ekonomi seperti apapun umat hindu bali tetap mampu melakukan

upacara yadnya untuk menyucikan alam bali.

2. Konsep Kebudayaan Sebagai Sistem Simbol

Hubungan antara apa yang disebut penanda dan petanda bersifat
arbiter (penengah). Walaupun Kebudayaan sebagai sistem simbol
mempunyai makna yang sangat luas. Semua obyek apapun tentang
hasil kebudayaan yang mempunyai bentuk, fungsi, dan makna dapat
disebut simbol. Simbol dari pandangan semiotik diartikan suatu tanda
menurut kesepakatan atau konversi yang dibentuk bersama-sama oleh
masyarakat atau budaya dimana simbol itu berlaku, kebudayaan
sebagai sistem simbol nampak lebih bersifat abstrak dan sulit
diobservasi, akan tetapi dalam kompleks aktivitas manusia yang
dipandang sebagai sistem sosial, lebih kongkrit dan mudah dipahami
(Koentjaraningrat,1985:100).

Maka dari itu wujud kongkrit kebudayaan dalam bentuk kompleks
aktipitas manusia yang saling berinteraksi terutama dalam agama dan
seni tetap memiliki landasan konseptual yang bersumber pada
kompleksitas sistem simbol. Simbol berfungsi sebagai proses
kehidupan sosial, sehingga simbol diibaratkan sebuah program
komputer yang berfungsi sebagai pengoprasian. Simbol merupakan
suatu rumusan yang nampak dari segala pandangan, abstraksi
pengalaman yang telah ditetapkan dalam bentuk yang dapat
dimengerti, perwujudan kongkrit dari gagasan, sikap, putusan,

kerinduan atau keyakinan (Greertz,1973:91). Bali memiliki sistem

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



simbol seperti ini khususnya dalam agama Hindu, agama dan seni
seperti apa yang dikatakanKoentjaraningrat, ketiga aspek tersebut,
dari konsep, peralatan, maupun aktivitas dan prilakunya semuanya
bersifat simbol. Agama Hindu merupakan faktor dominan terkait dalam
perkembangan budaya, khususnya dalam seni batu padas di Bali. Bagi
masyarakat hindu Bali, seni adalah bagian dari praktik keagamaan dan
merupakan bentuk yadnya (persembahan suci) kepada Leluhurnya dan
kepada Ida Sanghyang Widhi Wasa. Oleh karena itu, hampir seluruh
karya batu padas memiliki fungsi spiritual dan ditempatkan di
lingkungan sakral, seperti merajan, pura, sanggah, atau tempat
pemujaan lainnya. Pada setiap bangunan suci atau palinggih diberikan
pahatan-pahatan sebagai ornamentasi sehingga bangunan-bangunan
palingih menjadi indah, berwibawa dan monumental. Dikarenakan
unsur-unsur ornamen yang dibuat merupakan gabungan semesta (tri
pramana), dari tumbuh-tumbuhan, binatang, dan figur manusia serta
wujud dewa-dewi tidak pernah ketinggalan. Selain daripada itu tema-
tema yang diangkat untuk menghias bangunan-bangunan suci,
maupun dingding pembatas bangnan maupun tembok-tembok
pembatas areal pura dipahatkan cerita-cerita yang bersumber dari
kitab suci hindu, seperti cerita Ramayana maupun Mahabharata.
Kisah-kisah kepahlawanan, tantri, pertempuran antara dharma
melawan adharma, serta wujud dewa-dewi penguasa penjuru mata
angin menjadi inspirasi utama bagi para pemahat. Demikian juga seni
pahat batu padas berupa patung-patung, seperti patung Dewa
Brahma, Wisnu, Iswara, Mahesora, Ludra, Sangkara, Sambhu, serta
Dewa Siwa, juga tokoh Ganesha, dan Dewi Saraswati. Hal ini tidak
hanya menjadi objek keindahan, tetapi juga simbol kekuatan dan kasih
sayang serta kebijaksanaan yang melindungi umat hindu khususnya.
Selanjutnya setelah bangunan suci atau palinggih selesai dibangun,

dilakukan proses sakralisasi sesuai tatanan agama hindu. Selain tema,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



konsep religius juga berpengaruh pada tata ruang dan fungsi karya
seni. Dalam arsitektur pura, misalnya, pembagian ruang yang disebut
nista Mandala (yang terluar), Madya Mandala (tengah), dan Utama
Mandala (utama) diatur berdasarkan prinsip kesucian. Dalam katagori
semesta tatanan ini disebut buwana agung, sedangkan buwana alit
adalah tubuh manusia, dibagian adalah utama mandala, bagian badan
adalah madya mandala, dan di bagian kaki adala nista mandala. Dalam
proses upacara agamanyapun menyesuaikan berdasarkan tatanan

tersebut.

. Tata Letak Patung Batu Padas di Area Pura

Tata letak patung batu padas pada area yang disakralkan, secara
konseptual semuanya bersifat simbolik. Sesuai dengan landasan dasar
tri mandala: jaba sisi, madya mandala, dan utama mandala. Dibagian
jaba sisi diletakan patung dwarapala di bagian kiri dan kanan pada
pintu masuk ke area pura. Bentuk patung ini seperti kala atau raksasa,
dengan mahkota bok gambah, dengan membawa senjata. Bentuk ini
sebagai makna simbolik, bagi siapa saja yang memasuki area pura ini
supaya melepaskan sifat-sifat emosi keraksasan. Selanjutnya di madya
mandala di depan kiri dan kanan pintu masuk (kori agung) ke utama
mandala, di tempatkan patung raksasa yang menggunakan mahkota
gelung ketu, sebagai simbolik bahwa bagi siapa yang memasuki utama
mandala wajib menetralkan sifat-sifat rajah maupun sifat tamas, dan
mengutamakan sifat shiwan dan satwam. Dan di utama mandala
penempatan patung-patungnya memnyesuaikan dengan bangunan
palinggih-palinggih, sesuai fungsi yang di puja pada masing-masing

palinggih tersebut.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



4. Simbiosis Budaya dan Agama dalam Seni Rupa Batu Padas

Ritual dan upacara keagamaan juga menyertai proses penciptaan
karya. Sebelum berkarya atau memahat batu padas, seniman bali
biasanya melakukan panyucian diri, upacara kecil untuk memohon
anugrah agar proses berkarya lancar dan hasil karyanya membawa
berkah. Hal ini menunjukkan bahwa penciptaan seni bukan hanya
aktivitas teknis, tetapi juga aktivitas spiritual. Penciptaan karya seni
memiliki tujuan masing-masing, seni yang fropan atau seni sakral. Seni
fropan maksudnya adalah hasil karya seni yang dibuat untuk seni
tersebut sebagai hiasan, atau seni untuk kebutuhan ekonomis.
Sedangkan seni sakral, adalah hasil karya seni dibuat untuk keperluan
ibadah, yang kemudian dilakukan proses penyucian atau sakralisasi
sesuai peruntukannya berdasarkan desa kala dan patra desa adat di
Bali.

Hubungan antara budaya dan agama dalam seni bersifat timbal balik.
Budaya lokal menyediakan wadah ekspresi dan bentuk visual yang
khas, sementara agama memberikan nilai, arah dan makna spiritual.
Simbiosis ini menghasilkan karya seni yang tidak hanya indah, tetapi
juga sakral dan sarat nilai moral spiritual. Misalnya, Seni patung yang
ditempatkan di areal suci pura, seperti di kiri dan kanan pintu masuk
areal terluar ©pura, ditempatkan patung Dwarapala yang
menggambarkan sosok raksasa, sebagai penjaga kesucian lingkungan
pura, bentuk atau wujud patungnya berakar pada budaya lokal tentang
pentingnya menjaga keseimbangan energi positif dan negatif. Wujud
patung ini menampilkan wajah keras kasar, atau raksasa dengan
mahkota bok gambah, serta membawa senjata sebagai simbolik rajah.
Ini dimaksudkan adalah sebagai makna edukasi bahwa, bagi siapa
yang mau masuk kedalam areal pura wajib menenangkan sifat-sifat
rajah, pikiran harus tenang stabil. Dengan demikian ketenangan
kedamaian sepenuhnya dapat dirasakan didalam areal pura. Demikian

pula secara umum ditemukan pahatan-pahatan relief cerita Ramayana

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



maupun mahabarata, pada dinding tembok pura, ornamen ini tidak
hanya berfungsi dekoratif, estetik saja melainkan juga sebagai media
edukasi etika moral bagi umat masyarakat. Sedangkan dimadya
mandala pintu masuk ke utama mandala, di bagian kiri maupun kanan
kori agung ditempatkan patung batu padas sebagai penjaga dalam
bentuk raksasa lengkap dengan senjata, dengan menggunakan
mahkota gelung ketu. Hal ini mengandung makna edukasi bahwa sifat
rajah maupun tamas wajib dikendalikan dengan mengutamakan sifat
kesucian atau satwam. Dengan perbedaan mahkota atau gelung
patung yang ditempatkan pada masing-masing area pura, merupakan
simbiosis yang bermakna spiritual yang berbeda. Selanjutnya dibagian
utama mandala, penempatan patung-patung disesuaikan dengan
peruntukannya pada masing-masing palinggih sebagai pemujaan.
Secara kontekstual biasanya selalu ditemukan patung-patung Dewa
Brahma, Wisnu, Iswara, Ganesa, serta patung-patung binatang yang
dianggap suci dan selalu disesuaikan dengan sejarah masing-masing
pura.

Keterpaduan budaya dan agama inilah yang menjadikan seni pahat
batu padas unik dan terus bertahan hingga kini. Keindahannya bukan
hanya hasil keahlian teknis, tetapi juga refleksi dari kesadaran
emosional religius dan edukasi sosial masyarakat hindu Bali. Dalam
konteks modern, seni pahat batu padas bahkan menjadi simbol
identitas daerah yang dipertahankan melalui pendidikan, pariwisata,
dan kebijakan pelestarian budaya. Contoh warisan budaya seni pahat

batu padas:

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 5. Contoh Karang Manuk dan Karang Tapel dalam pahatan batu
padas di bagian sudut palinggih

Gambar 6. Contoh Karang Gajah, pahatan batu padas pada bagian

E. Penutup

Seni pahat batu padas di Bali merupakan warisan budaya turun tumurun
yang merupakan hasil perpaduan yang harmonis antara seni budaya, dan
agama. Pengaruh budaya lokal terlihat sangat kental, mulai dari
penerapan nilai Tri Hita Karana, simbolisme flora-fauna, serta tradisi
kolektif dalam proses penciptaan karya. Sementara itu, pengaruh agama
Hindu bali tampak jelas pada tema, fungsi sakral, dan tata letak karya
baik yang berupa seni patung maupun pahatan relief batu padas pada
bangnan suci palinggih-palinggih, pura, tembok-tembok pembatas pada

areal pura, maupun rumah tempat tingal adat bali.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Keduanya berinteraksi membentuk seni yang memiliki nilai estetika,
simbolik, dan spiritual yang tinggi. Melalui seni pahatan batu padas,
masyarakat Bali mengekspresikan pandangan hidupnya tentang
keseimbangan, kesucian, dan keharmonisan alam semesta. Karena yang
menjadi unsur ornamentasi pada setiap bangunan suci maupun rumah
adat bali, adalah unsur-unsur semesta flora dan fauna selalu sebagai
pendukung. Disamping menampilkan nuansa estetika, etika moral,
edukasi dan memiliki roh sepiritual melalui proses sakralisasi sesuai
dengan tata cara upacara agama hindu bali.

Oleh karena itu, pelestarian seni pahat batu padas tidak hanya penting
untuk menjaga warisan seni budaya hindu bali, tetapi juga untuk
mempertahankan identitas budaya dan spiritual masyarakat hindu Bali

di tengah arus globalisasi.

F. Daftar Pustaka

Ardika, I Wayan. (2018). Warisan Budaya Bali: Identitas dan Globalisasi.
Denpasar: Udayana University Press.

Geertz, Clifford. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic
Books.

Putra, I Nyoman Darma. (2019). Seni dan Budaya Bali dalam Perspektif
Lokal dan Global. Denpasar: Pustaka Larasan.

Ramseyer, Urs. (2009). The Art and Culture of Bali. Singapore: Periplus
Editions.Suardana, I Made. (2021). “Seni Pahat Batu Padas sebagai
Representasi Budaya Religius Masyarakat Bali.” Jurnal Seni dan
Budaya Nusantara, 7(2), 45-58.

Wiana, I Ketut. (2010). Tri Hita Karana: Ajaran Tattwa, Susila, dan
Upacara. Denpasar: Paramita.

Hadi, Sumandiyo Y. (2006). Seni Dalam Ritual Agama: Buku Pustaka,
Yogyakarta

Titib, I Made. (2003). Teologi dan Simbol-simbol Dalam Agama Hindu.
Paramita Surabaya.

Sunarya, Arya. (2009). Ornamen Nusantara, Kajian Khusus tentang
ornamen Indonesia. Dahara Prize.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



Penulis

I Ketut Mustika

Dosen dengan keahlian patung realis, modern,
kontemporer, dan ornamen Bali. la memulai
pendidikan seni di SMSR Denpasar, lalu ke jenjang
S1 Seni patung PSSRD dan S2 Kajian Budaya

_ (lulus dengan predikat Cumlaude) di Universitas
Udayana. Aktif berperan dalam pameran baik virtual maupun luring di
tingkat lokal dan nasional seperti pameran Surya Segara Rupa, SPIRIT,
Bali Dwipantara Adi Rupa serta Bali Padma Bhuwana IV. Memiliki
sertifikat HAKI dari Kementerian Hukum dan HAM pada karya “Triguna”,
“Pengabdi”, “Murda Estetik” dan “Bajang Colong”. Mustika telah
tersertifikasi sebagai Pematung seni oleh Badan Nasional Sertifikasi

Profesi di tahun 2024.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB VII
TEKNIK DASAR PAHAT DAN UKIR
BATU PADAS TRADISIONAL

I Dewa Putu Gede Budiarta

A. Pendahuluan

Teknik ukir adalah metode pembuatan seni rupa yang sejak dahulu
sampai sekarang masih dijalankan secara turun temurun. Di Indonesia,
teknik ini diperkirakan sudah ada sejak zaman prasejarah. Sekitar abad
1500 SM, nenek moyang kita sudah begitu mengenal yang namanya seni
ukir. Hal ini terbukti dari ditemukannya peninggalan prasejarah yang
berhubungan dengan seni ukir. Contohnya adalah kapak batu, patung
atau banguanan prasejarah seperti candi dan lainnya. Meski sudah
ditemukan pada beberapa contoh tersebut.

Teknik yang ada pada zaman dahulu terbilang masih meliputi bentuk-
bentuk sederhana. Misalnya seni ukir dengan bentuk geometris seperti
lingkaran, titik, garis, segitiga dan lain sebagainya. Namun seiring
berjalannya zaman, seni ukir sudah mulai berkembang dan cukup
bervariatif, baik dari bentuk, model ataupun desainnya. Selain itu jika
dilihat lagi, perkembangan seni ukir juga sudah mencakup ranah
arsitektur. Contohnya adalah ukiran yang terdapat pada tempat ibadah
seperti masjid, klenteng, pura dan lain sebagainya. Teknik ukir termasuk
dalam salah satu cara pembuatan kerajinan tangan. Teknik ini sering
diaplikasikan pada bahan keras, seperti kayu dan batu. Namun, teknik
ukir juga sering diterapkan pada bahan agak lunak seperti gabus.
Biasanya teknik ukir ini dilakukan untuk memberikan motif atau hiasan
pada suatu benda. Contohnya lemari kayu dan meja kayu yang diberikan
motif ukiran berbentuk bunga atau hewan. Menurut Edij Kismartanto
dalam buku Membuat Ukiran dari Bahan Gabus (2010), sebelum mulai

membuat seni ukir, ada beberapa hal yang perlu diperhatikan, yakni

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



mempersiapkan desain dan alat-alatnya. Persiapan desain ini berarti
menentukan motif yang akan diaplikasikan pada bahannya. Penentuan
motif sangat berpengaruh pada jenis bahan dan peralatan yang akan
dipakai. Contohnya jika membuat seni ukir pada bahan gabus, tentunya
peralatan yang digunakan akan berbeda dengan pembuatan seni ukir
pada bahan kayu. Baca juga: Akulturasi dan Perkembangan Budaya
Islam Seni Ukir Keagungan Selebrasi 25 Tahun The Time Place Artikel
Kompas.id Langkah-langkah Langkah-langkah dalam membuat ukiran,
yaitu: Persiapkan bahan dan peralatannya Bahan utama yang perlu
dipersiapkan ialah kayu atau batu. Tergantung pada jenis bahan yang
diinginkan, bisa juga menggunakan tanah liat, gabus atau logam. Untuk
peralatannya harus menyesuaikan dengan bahan yang digunakan. Untuk
bahan kayu atau batu, biasanya menggunakan pahat dan palu kayu.
Sedangkan peralatan pendukungnya bisa disesuaikan dengan
kebutuhannya. Misalnya kikir, gergaji, atau lainnya. Baca juga: Sherly
Tjoanda: Saya Hanyalah Ibu Rumah Tangga yang Tak Paham Birokrasi,
ke Depan Akan Pontang-panting Pembuatan motif pada bahan Setelah
menyiapkan bahan dan menentukan desain yang akan dibuat,
selanjutnya adalah pembuatan motif pada bahan yang akan diukir.
Proses ini dilakukan dengan membuat susunan garis atau motif pada
bahannya. Tujuannya supaya motifnya nanti bisa tersusun rapi dan
indah. Proses pengukiran Proses pengukiran dilakukan dengan
mencongkel bahan yang digunakan. Pencongkelan ini merupakan proses
pengukiran pertama. Tujuannya agar motif yang akan dibentuk bisa
terlihat lebih jelas. Setelah itu, ukiran akan semakin diperjelas dengan
cara mengetok kayu dengan pahat dan palu kayu. Alurnya mengikuti
motif yang dibuat. Contohnya jika membuat motif bunga, maka pola
ketokan pahat dan palu kayunya harus membentuk bunga. Proses
pengukiran akan terus terjadi hingga motifnya semakin terlihat jelas.

Seni ukir atau teknik ukir merupakan salah satu seni yang masuk ke

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali m



dalam kategori kerajinan tangan. Kegiatan mengukir secara umum akan
diterapkan pada benda yang memiliki permukaan keras. Contohnya
adalah pada logam, kayu, perunggu, kuningan, batu dan lain sebagainya.
Model dari seni ukir sampai saat ini begitu beragam. Para pengrajin seni
ukir biasanya akan mengambil referensi dari beraneka ragam bentuk.
Sebagai contohnya adalah model ukiran geometris dan non geometris
yang hanya dilihat dari sisi keindahannya saja. Di Indonesia sendiri seni
ukir kerap kali disebut dengan nama seni pahat. Meski daerah Jepara
adalah salah satu daerah yang paling terkenal teknik ukirannya. Namun
seiring berjalannya waktu daerah-daerah lain di Indonesia juga sudah
mulai menekuni kerajinan seni ukir tersebut.

Batu cadas merupakan batuan alam yang menurut proses terjadinya
digolongkan kedalam Batu Robohan/lempung, yaitu semacam batu
lapisan yang terdiri dari bermacam mineral kontak, diantaranya adalah
kuarsa, mika fesper, kapur, lempung. Menurut kekerasannya, batu cadas
dikatagorikan sebagai batu lunak (4 kg/cm?2 - 8 kg/cm?2). Batu lunak
ialah batu alam, yang mudah dapat digali dengan peralatan tangan. Juga
bagian pecahan batu ini dapat dipatahkan dengan tangan. Batu lunak
sudah mengalami pelapukan dan mengandung banyak retakan. Bentuk
batu cadas ini masir kasar sedang/halus, biasa berlapis, memiliki
berbagai macam warna, diantaranya adalah putih, kuning abu-abu,
merah coklat, dan hijau/bercorak, biasa digunakan untuk bahan elemen
banguna seperti tirai jendela dan pintu, juga konstruksi dan lain
sebagainya (Heinz Frick,1999:69-70).

Bangunan-bangunan tradisional Bali yang terkenal banyak menggunakan
batu-batuan alam seperti salah satu contohnya adalah batu cadas yang
paling umum digunakan bersamaan dengan batu bata, lama kelamaan
dapat menimbulkan keresahan akan dampak negatifnya terhadap
lingkungan itu sendiri. Hal ini disebabkan karena bahan utama

pembuatan bangunan-bangunan Bali itu sendiri banyak yang diambil

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



begitu saja dari alam yang terkadang tanpa memperhitungkan dampak
untuk kedepannya.

Isu degradasi lingkungan yang sedang dialami oleh bumi kita ini, seperti
yang dikatakan oleh Heinz Frick di dalam bukunya Ilmu Bahan
Bangunan “Bumi tempat kita tinggal ini sudah tidak “sehat” seperti dulu
lagi. Seiring dengan berkembangnya pembangunan secara ekologis maka
timbul suatu pembaruan dibidang arsitektur dimana manusia menjadi
pusatnya. Berdasarkan pada kerusakan pada alam sekitarnya dan
kehilangan sumber kehidupan manusia secara global, maka kebutuhan
dasar manusia berwawasan lingkungan harus disadari secara benar.
Perkembangan peradaban dan pemanfaatan alam secara berlebihan
menyebabkan kualitas hidup menjadi kurang. Pencemaran udara,
pengotoran air minum, serta proses keracunan tanah menarik perhatian
untuk kepentingan kehidupan manusia dan pengertian pembangunan
secara ekologis”. Oleh karena itu salah satu cara yang mungkin dapat kita
lakukan untuk dapat meminimalisir dampak tersebut ialah dengan
menciptakan bahan pengganti yang dapat menjadi alternatif pilihan
bahan, yaitu dengan memanfaatkan abu sisa pembakaran sekam untuk
bahan campuran yang dapat memberikan kesan tekstur layaknya batu
cadas. Inilah tugas utama desainer ialah membantu menciptakan sebuah

dunia masa depan (Bryan lawson, 1980:119).

B. Fungsi, Gaya, dan Struktur Seni Ukir Batu Padas

1. Fungsi Seni Ukir Batu Padas
Kehadiran seni ukir batu padas merupakan seni budaya hasil
aktivitas dan kreativtas masyarakatnya. Keberadaannya tidak
terlepas dari fungsinya wahana pengabdian oleh masyrakat
perajinnya untuk kepentingan agama dan kepentingan penguasa puri
(raja). Sejalan dengan perputaran waktu fungsi ini, berkembang dan
sangat diperlukan untuk memenuhi fungsi-fungsi tertentu dalam

masyarakat dan masyarakat luas. Dalam kontek itu, seni ukir batu

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



padas bisa diamati menurut fungsinya. Feldman (1967) dalam
bukunya yang berjudul Art As Image and Idea, terjemahan Gustami
dengan judul Seni Sebagai Wujud Dan Gagasan (1991: 2)
menjelaskan, bahwa fungsi-fungsi seni yang telah berlangsung sejak
zaman dahulu, adalah untuk memuaskan: (1) Kebutuhan-kebutuhan
individu tentang ekspresi pribadi; (2) Kebutuhan-kebutuhan sosial
untuk keperluan display, perayaan, dan komunikasi; (3) Kebutuhan-
kebutuhan fisik mengenai barang-barang dan bangunan-bangunan
yang bermanfaat. Lebih jauh dalam pengertian luas Feldman
membagi fungsi seni menjadi tiga bagian, yaitu: Fungsi personal (the
personal function of art); fungsi sosial (the social function of art); dan
fungsi fisik (the fisical function of art). Pengertian fungsi seni tersebut
di atas digunakan untuk mengetahui sejauh mana berbagai macam
karya seni ukir batu padas dapat ditelusuri guna memenuhi selera
peminat. Tentu saja tidak semua fungsi seni yang telah disebutkan di
atas terwadahi atau masuk dalam kategori fungsi seni yang tengah
dikaji secara spesifik, yakni seni ukir batu padas.
a. Fungsi Personal
Seni ukir tidak berbeda dengan seni-seni lainnya merupakan
media penuangan idea atau gagasan si senimannya. Fungsi
personal seni merupakan saluran ekspresi pribadi, tidak hanya
terbatas pada ilham saja yang semata-mata tidak berhubungan
dengan emosi-emosi pribadi dan hal ihwal tentang kehidupan,
tetapi juga mengandung pandangan-pandangan pribadi tentang
peristiwa dan objek umum yang 8 dekat dengan kehidupan,
termasuk situasi kemanusiaan yang mendasar, seperti cinta,
sakit, kematian, dan perayaan yang terulang secara konstan
sebagai tema-tema seni. Tema-tema ini dapat dibebaskan dari
kebiasaan, yang secara pribadi dan unik ditampilkan oleh

seniman. (Feldman, terjemahan SP. Gustami, bagian satu, 1991:

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



4). Tampak ada kesempatan bagi kriyawan untuk
memperlihatkan pandangan pribadinya melalui ekspresi
estetiknya. Dalam beberapa hal, fungsi karya seni adalah sebagai
media ekspresi pribadi seorang seniman. (Feldman, terjemahan
SP. Gustami, bagian satu, 1991: 6). Bagi para perajin ukir batu
padas adalah medan penuangan ekspresinya nampak dari
kesabaran, ketekunan, dan ketelitian dalam menyelesaikan hasil
karyanya. Dalam hal ini perajin berusaha secara hati-hati untuk
membuat bentuk-bentuk yang diwujudkan ke dalam sebuah
karya seni, sebab media yang digunakan adalah batu padas yang
mudah pecah. Tingkat ketelitian perajin terlihat pada perhitungan
dimensi, kedalaman pahatan, serta dalam mencermati serat-serat
padas. Oleh karena dalam memahat batu padas dengan sifat yang
kasar, seperti kasar, halus, keras, lembut dan kadang kala
banyak terdapat batu-batuan kecil, merupakan kendala tersendiri
dalam proses pengerjaannya. Hal itu memerlukan ketelitian dan
teknik yang tinggi. Bahan dan teknik itu menjadi sarana
berekspresi bagi perajin dalam proses penciptaan karya seni.
Tanpa penggunaan dengan bahan khusus dan cara-cara spesifik,
tampaknya tidak mungkin mendapatkan karya seni sesuai
kondisi objektif, perasaan, dan kesadaran. (Feldman, terjemahan
SP. Gustami, bagian satu, 1991: 7).
b. Fungsi Sosial

Seni berkembang dan dilakukan melalui tradisi sosial suatu
masyarakat yang  berfungsi untuk  menopang dan
mempertahankan kolektivitas sosial. Seni diciptakan menjadi
ada, karena kebutuhan umum dan keperluan sosial. (Feldman,
terjemahan SP. Gustami bagian satu, 1991: 67). Seni ukir batu
padas merupakan bagian penting dalam sistem perekonomian
masyarakat Silakarang. Peran tersebut menjadikan kegiatan seni

ukir itu, memiliki posisi yang unik dalam membentuk identitas

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



masyarakat. Hal ini dapat dilihat melalui sudut pandang perajin
yang bersangkutan 9 sebagai penghasil karya seni tersebut.
Aktivitas seni ukir batu padas yang terdiri dari beberapa unit
usaha baik yang bersifat kelompok maupun perseorangan
bergerak dalam jenis usaha yang sama dan jenis produk yang
sama pula. Eksistensinya diwarnai kompotisi kwalitas produk,
desain, dan pemasaran di antara unit usaha atau perajinan.
Dalam prosesnya dilandasi sifat tenggang rasa, solidaritas dan
loyalitas dalam menjunjung tinggi kehidupan bersama. Sifat-sifat
ini sangat mewarnai iklim kerja para perajin di Silakarang yang
terdiri dari kelompok-kelompok usaha. Produk yang dihasilkan
oleh perajin seni ukir batu padas Silakarang adalah untuk
memenuhi kebutuhan konsumen dan masyarakat, berupa
produk fungsional seperti tempat pas bunga, tempat lilin,
maupun produk non fungsional yang sifatnya libih pada dekorasi
seperti gebogan. Gebogan merupakan seni ukir yang terinspirasi
dari bentuk sesajen Bali yang tersusun dari berbagai jenis buah-
buahan, pada bagian puncaknya dihias dengan topeng laki-laki
dan perempuan serta dilengkapi ornamen yang terbuat dari janur.
Jenis sesajen ini sering disebut gebogan lanang dan gebogan istri.
Hasil karya tersebut di atas, digunakan sebagai dekorasi dalam
situasi umum seperti pesta pada acara perkawinan, upacara
potong gigi, dan acara formal seperti ulang tahun suatu
organisasi. Seni ukir juga digunakan menghias tempat umum
seperti kantor-kantor pemerintahan, tempat suci untuk umum
seperti pura, dan tempat suci keluarga yaitu pemerajan. Seni
tidak hanya untuk menghibur dan memuaskan perasaan,
eksistensi seni harus menunjukan perhatian terhadap yang lain,
misalnya pada agama. (Feldman, terjemahan SP. Gustami bagian
satu, 1991: 65). Wujud seni ukir batu padas merupakan rentetan

sebab dan akibat, sejak awal seni ukir yang dihasilkan telah

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



direncanakan. Dalam proses penciptaan umumnya melibatkan
banyak perajin dan dikerjakan secara bersama. Walaupun perajin
adalah individu yang secara personal memiliki perbedaan ekspresi
masing-masing, dalam proses penyelesaian sebuah karya
dilakukan dengan mengikuti atau mendukung perajin tunggal
yang memiliki kemampuan keterampilan tinggi (perajin senior).
Dalam proses kerja, pada tahap awal perajin senior khusus
mendesain dan membentuk (macal), kemudian tahap finising
(ngalusin dan nyawi) dilanjutkan oleh 10 perajin yunior, sehingga
karya yang dihasilkan menunjukan ekspresi yang sama.
Walaupun ada perbedaannya, tetapi secara kesuluruhan
penampilannya tetap menampakan kesamaan ekspresi baik dari
struktur, bentuk, karakter, kerumitan, dan kehalusan karya yang
dihasilkan. Dengan demikian kesamaan ekspresi ini memberikan
ciri tersendiri hasil seni ukir batu padas Silakarang, sehingga
secara umum masyarakat menyebut “ukiran Silakarang”. Hal ini
sejalan dengan pendapat Feldman yang menyebutkan dalam
penciptaan karya secara kolektif, sangat sulit untuk mengetahui
siapa penciptanya. Pemakian nama samaran memberikan ciri
khusus pada karya yang dihasilkan. (Feldman, terjemahan SP.
Gustami bagian satu, 1991: 108).
c. Fungsi Fisik

Fungsi fisik sebuah karya seni, dihubungkan dengan penggunaan
benda-benda yang efektif sesuai dengan kriteria kegunaan dan
efesiensi, baik penampilan maupun tuntutan permintaan.
(Feldman, terjemahan SP. Gustami, bagian satu, 1991: 128).
Produk seni ukir batu padas memiliki fungsi fisik karena
kegunannya, antara wujud dan daya tarik penampilan sauatu
karya seni sangat diperlukan. Dalam hal ini pembuatan karya
seni ukir batu padas perlu mempertimbangkan segi estetiknya,

sebab melalui sentuhan estetik karya seni yang tercipta memiliki

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



daya tarik yang utama. Secara fisik fungsi produk seni ukir batu
Silakarang sebagai unsur hiasan bangunan seperti hiasan
dinding dalam bentuk relief, hiasan atap (bubug) berbentuk
rangkaian ornamen yang disebut karang bantala yang
menyerupai mahkota dalam bentuk pipih (dua dimensi), ikut
teledu/dore adalah hiasan bubug dari rangkain patra punggel
menyerupai lengkung ekor kelajengking, murda bajra merupakan
motif hias yang menyerupai mahkota. Diperuntukan menghiasan
bubung bangunan yang beratap ijuk dan ilalang; dan sebagai
hiasan di atas pintu gerbang pura, puri, rumah hunian dan
gerbang penanta kota. Jenei produk yang diperuntukan sebagai
hiasan di atas pintu berupa karang boma, adalah jenis hias yang
berbentuk muka kala (raksasa), Karang sae, merupakan jenis hias
berbentuk muka kalelawar raksasa, dengan kepala 11 memakai
tanduk, mulut menganga bergigi runcing. Penampilannya
dilengkapi dengan motif pepatran. Dari segi fungsi fisik produk
seni ukir batu Padas ini berkembang sesuai tuntutan
konsumennya, tidak hanya sebagai fungsi elemen hiasan tetapi
berkembanga pada produk yang lebih berfungsi praktis. Dapat
dilihat dari produk yang dihasilkan berfungsi sebagai sarana
penerang berupa kap lampu taman dan kap lampu dinding untuk
luar maupun dalam ruangan. Berfungsi sebagai wadah berupa
tempat pot bunga, pas buga, tempat lilin, dan kartu nama.
Berfungsi sebagai alat dapat berupa ventilasi udara. Keseluruhan
peroduk yang memiliki fungsi fisik tersebut di atas, tidak tertutup
kemungkinan produk yang diperuntukan untuk hiasan luar
ruang diaplikasikan juga di dalam ruang misalnya lampu hias
untuk taman dapat diperuntukan sebagai lampu hias dalam

ruang.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gaya Seni Ukir Batu Padas

Secara umum karya seni hasil ciptaan manusia memiliki gaya
tersendiri yang sering disebut langgam, corak, atau stilj. Menurut
Soedarso SP., (1990: 93) menjelaskan bahwa, gaya, corak atau
langgam ataupun style (stijl) adalah sebenarnya berurusan dengan
bentuk luar suatu karya seni, sedangkan aliran, faham, atau isme
menyangkut pandangan atau prinsip yang lebih dalam sifatnya.
Berkaitan gaya seni Feldman menjelaskan, bahwa gaya seni dapat
dipertimbangkan sebagai keluargakeluarga (genre). Persis sebagai
anggota keluarga yang memiliki sifat khusus atau bentuk-bentuk
yang memberi mereka apa yang disebut suatu “kesamaan keluarga”,
karya seni pula menyerupai satu dengan lainnya. Mereka dapat
memiliki banyak perbedaan juga, tetapi setidak-tidaknya mempunyai
beberapa sifat yang sama. Lebih lanjut Feldman mengelompokan atau
mengklasifikasikan gaya seni melalui waktu, daerah, wujud, teknik,
dan sabjek matter. (Feldman, terjemahan SP. Gustami bagian dua,
1991: 1). 12 Meninjau perkembangan gaya seni ukir batu padas
Silakarang mencerminkan kurun waktu dan daerah memerlukan
penjelasan yang sangat rumit, dan tidak lepas kaitannya dengan
kesenian yang berpusat di istana. Kusnadi menjelaskan, bahwa seni
yang berpuasat di istana, perkembangannya didukung oleh
kebudayaan istana. Maka lahirlah kesenian (seni lukis, seni kriya,
seni patung dan lainnya) dalam bentuk klasik, yang dituntut oleh
segala pedoman dan peraturan seni yang tidak dapat dilepaskan dari
tugas-tugas kegunannya, sebagai benda kebesaran perangkat adat
istana dalam upacara adat, untuk mendukung perayaan peristiwa-
peristiwa yang berkaitan dengan kepercayaan atau keagamaan.
(Kusnadi, ed., 1979: 124). Maka demikian untuk memberikan
eksplanasi perkembangan gaya seni ukir batu tidak terlepas dari
melihat hasil karya perijin di masa lalu. Gaya seni ukir Silakarang

pada awalmulanya mencerminkan gaya klasik, mempresentasikan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



seni ukir yang didominasi oleh objek seni lukis klasik wayang
kamasan. Perwujudan dalam gaya klasik seni ukir tidak hadir dalam
bentuk yang sederhana atau polos seperti seni ukir primitif. (Gustami,
1984: 39). Dalam seni ukir klasik perwujudan karya tidak lugas,
sehingga menghadirkan suatu karya yang penuh dengan variasi.
Dalam karya periode klasik ini seni ukir batu padas Silakarang hadir
dengan irama yang harmonis terkesan luwes, memiliki kerumitan
yang cukup tinggi dan mencapai tingkat kesempurnaan yang sulit di
ubah untuk memperoleh hasil yang lebih baik. Karya-karya seni ukir
klasik Silakarang, hanya dapat ditemui pada bangunan-bangunan
seperti puri (istana) atau pura. Ini membuktikan bahwa pada jaman
klasik seni ukir batu padas Silakarang ditempatkan sebagai seni
yang diperuntukan bagi golongan bangsawan dan tempat suci.
Penyebaran eksistensi seni ukir klasik batu padas Silakarang di luar
kalangan bangsawan atau istana, menunjukan bahwa aktivitas seni
ukir batu padas silakarang bukan merupakan sesuatu yang sifatnya
individual. Pola pewarisan dalam keterampilan mengukir dilakukan
secara turun-temurun, dengan dipertahankanya keberadaan seni
ukir klasik, membawa seni ukir batu padas Silakarang mencerminkan
gaya tardisional. Menurut Gustami menjelaskan, bahwa gaya 13
tradisional merupaka penyebaran seni ukir klasik terjadi mengarah
pada penebaran eksistensinya dengan ciri-ciri yang tetap dari seni
ukir sebelumnya, diwariskan secara turun-tumurun, dikembangkan,
dan eksistensinya diterima oleh masyarakat pendukungnya.
(Gustami, 1984: 40). Pada saat ini seni ukir batu padas Silakarang
telah mampu memenuhi kebutuhan masyarakat umum akan seni
ukir batu padas untuk berbagai macam kepentingan baik elemen hias
rumah tinggal pribadi sampai dengan untuk kepentingan masyarakat
umum seperti hotel, gerbang penanda kota dan lain sebagainya.
Hadirnya industri pariwisata, yang membutuhkan berbagai fasilitas

tidak terlepas dari seni ukir sebagai identitas buadaya lokal.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Berkembangnya penyediaan fasilitas pariwisata di wilayah Ubud dan
sekitarnya berpengaruh terhadap perkembangan seni ukir batu padas
Silakarang. Akibat persentuhan dengan kesenian dan kebudayaan
luar, yang dibawa oleh para wisatawan mancanegara maupun
domestik mengindikasikan seni ukir batu padas Silakarang pada
kecendrungan gaya modern. Hadirnya gaya modern ini, adalah upaya
perajin dalam memenuhi tuntutan konsumennya. Mereka dipacu
untuk mengembangkan produk-produk baru agar dapat bersaing di
pasar. Sebagai contoh kehadiran subjek matter flora-fauna yang
diaplikasikan dalam karya disain yang berfungsi parktis seperti
tempat kartu nama, vas bunga, tempat pot bunga, tempat lilin, dan
sebagainya. Hal ini terjadi karena didukung oleh keterampilan dan
wawasan kriyawan yang semakin meningkat, sampai ditemukannya
bentuk yang standar dengan garap ubahan yang beraneka ragam.
Berpijak pada seni lama tetapi bergerak dari suatu titik untuk
mencari sesuatu yang baru. (Gustami, 1984: 42). Faktor ekonomi juga
menjadi bagain yang mendorong tumbuh kembangnya moderisme
dalam seni ukir batu padas Silakarang. Nilai ekomomi yang tinggi
menyebabkan masyarakat perajin memiliki orientasi yang berbeda
dalam memproduksi produk seni ukir, yang pada jaman klasik
sebagai sebuah pengabdian kepada penguasa, masa tradisional
sebagai wujud kolektivitas, tetapi pada era modern lebih memiliki
orientasi komersial. Hingga kini seni ukir Silakarang masih tetap 14
mencerminkan gaya tradisional. Garapan, gubahan teknik yang
tinggi, melalui hasil karya yang menampilkan kerumitan, ngerawit,
kehalusan, dan penuh detail mencerminkan ciri khas tersendiri,
sehingga membedakan seni ukir Silakarang dengan seni ukir daerah

lain di Bali dan sekitarnya.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



3. Struktur Seni Ukir Batu Padas
Stuktur karya seni menurut Djelantik menjelaskan, bahwa kata
struktur mengandung arti pengorganisasian, penataan, yang ada
keterkaitan atau hubungan tertentu antara bagian-bagian yang
tersusun, menyangkut bentuk (from) dan sturuktur tatanan
(susunan) yang meliputi titik, garis, bidang, ruang dan warna.
(Djelantik, 2004: 18). Berkaitan dengan struktur Dwi Marianto
menjelaskan ada tiga hal utama dalam dimensi struktur karya seni,
yaitu subject matter, medium dan form. Dwi Marianto (2002: 2) Dalam
mengekplanasi struktur sebuah karya seni berdasarkan pendapat
tersebut di atas, dapat dilihat dari tatanan (susunan) subjek matter,
form, dan medium. Maka demikian perkembangan struktur seni ukir
batu padas Silakarang berawal dari subjek matter (materi subyek)
tradisional meliputi pepatran, pewayangan berkembang pada meteri
subyek flora-fauna menyangkut kehidupan binatang seperti burung,
gajah, katak, biota laut, dan barbagai jenis pepohonan seperti
kamboja, kembang sepatu, bambu, lotus, teratai, pelem, anggur dan
sebagainya. Perkembangan struktur bentuk (form) dari bentuk
tardisional yang terikat oleh pakem-pakem tradisi yang harus ditaati,
seperti bentuk peptran atau pewayangan yang terikat oleh
kemponenkomponen yang merupakan ciri atau identitasnya,
berkembang pada bentuk-bentuk yang lebih bebas, minimalis, dan
modern. Berkaitan dengan medium yang merupakan materi fisik
berupa batu padas juga mengalam perkembangan, dari medium batu
padas lokal berkembang pada penggunaan batu padas putih yang
didatangkan dari Yogyakarta dan sekitarnya, dan batu padas cetakan
yang dibuat dari bubuk padas dicampur semen. Ditemukannya padas
buatan ini, dikarenakan kemjuan teknologi dan tingkat ketrampilan

para parajin.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



C. Persiapan Bahan dan Alat

Teknik dasar ukir batu padas Bali melibatkan penggunaan pahat khusus
(pahat coret, pahat penguku, pahat kol) untuk membuat motif khas
seperti cekung, cembung, dan ikal pada batu padas putih atau krem,
dimulai dari memberi dasar, membentuk detail ornamen (ulir, daun,
bunga) dengan pahat yang disesuaikan, merapikan sela-sela, hingga
finishing dengan teknik coret untuk detail akhir, menciptakan relief yang
kaya dengan karakter flora, fauna, atau pewayangan.

Teknik dasar ukir batu padas Bali meliputi persiapan bahan dan alat,
pembuatan pola/sketsa, pengukiran dengan pahat coret, pahat penguku
(dimodifikasi), dan pahat kol untuk membentuk detail cekung-cembung
(seperti benangan dan ulir ikal), hingga finishing untuk merapikan dan
memberi warna agar awet, dengan ciri khas motif flora-fauna dan
pewayangan yang dinamis, mengutamakan kerapian dan ketelitian setiap
lekukan.

Batu padas atau di Bali dikenal dengan nama batu "paras", merupakan
ignimbrite salah satu produk vulkanik yang signifikan. Batuan ini berasal
dari hasil letusan Gunung Batur purba, di mana material vulkanik seperti
lava, gas, dan batuan piroklastik dikeluarkan bersamaan dengan
ignimbrite. Pada saat erupsi Gunung Batur purba sekitar 30.000 tahun
yang lalu, ignimbrite yang memiliki sifat ringan tersebar ke berbagai arah,
dengan sebagian besar material tersebut terendapkan di wilayah Gianyar,
terutama di daerah Ubud, Silakarang, dan sekitarnya. Akibat
persebarannya yang luas, ignimbrite mudah ditemukan di Bali dan sering
digunakan dalam pembuatan pura, candi, patung, serta berbagai relief
ukiran (Ratdomopurbo, 2018). Batu padas banyak ditemui di sepanjang
aliran Sungai Petanu dan Sungai Wos di Kabupaten Gianyar, Bali. Batu
padas di kedua sungai ini memiliki karakteristik matrik yang homogen,

mudah dibentuk dan bertekstur halus, sehingga menjadi primadona

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali


https://www.google.com/search?q=pahat+coret&rlz=1C1CHNY_idID875ID875&oq=tenik+dasr+ukir+batu+padas&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqCQgBECEYChigATIGCAAQRRg5MgkIARAhGAoYoAEyCQgCECEYChigAdIBCTE2MTE5ajBqN6gCCLACAfEFZRlist8lU8Q&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfDojM0HRrkN-AJ7p7FyX6Kc19U5qldk5hjgWZ21ghgClqWyu0f_JToVAJrTWzBZrUYvK48AXOnRbIs0HGagz71SuUEsCE4aHMcamHGpHxvNs1y_XrVnyMyOEFLM5is8bK6UokId3G-g1FCpBWHwBIOtVFpQdWnOsZxZjt5DfUHcs2-hD7TKSqDQw2BWnsyl1f0dLC1C74OR9qPBpQtpmneJjuLI1aciTBhzhQ8AKp4b368vhiQKlGKIzv5wcmi4YH2cUTD_N5vWM4QhXU1IU_dD&csui=3&ved=2ahUKEwjuwcju9MGRAxVfoGMGHSQlI88QgK4QegQIARAC
https://www.google.com/search?q=pahat+penguku&rlz=1C1CHNY_idID875ID875&oq=tenik+dasr+ukir+batu+padas&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqCQgBECEYChigATIGCAAQRRg5MgkIARAhGAoYoAEyCQgCECEYChigAdIBCTE2MTE5ajBqN6gCCLACAfEFZRlist8lU8Q&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfDojM0HRrkN-AJ7p7FyX6Kc19U5qldk5hjgWZ21ghgClqWyu0f_JToVAJrTWzBZrUYvK48AXOnRbIs0HGagz71SuUEsCE4aHMcamHGpHxvNs1y_XrVnyMyOEFLM5is8bK6UokId3G-g1FCpBWHwBIOtVFpQdWnOsZxZjt5DfUHcs2-hD7TKSqDQw2BWnsyl1f0dLC1C74OR9qPBpQtpmneJjuLI1aciTBhzhQ8AKp4b368vhiQKlGKIzv5wcmi4YH2cUTD_N5vWM4QhXU1IU_dD&csui=3&ved=2ahUKEwjuwcju9MGRAxVfoGMGHSQlI88QgK4QegQIARAD
https://www.google.com/search?q=pahat+kol&rlz=1C1CHNY_idID875ID875&oq=tenik+dasr+ukir+batu+padas&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqCQgBECEYChigATIGCAAQRRg5MgkIARAhGAoYoAEyCQgCECEYChigAdIBCTE2MTE5ajBqN6gCCLACAfEFZRlist8lU8Q&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfDojM0HRrkN-AJ7p7FyX6Kc19U5qldk5hjgWZ21ghgClqWyu0f_JToVAJrTWzBZrUYvK48AXOnRbIs0HGagz71SuUEsCE4aHMcamHGpHxvNs1y_XrVnyMyOEFLM5is8bK6UokId3G-g1FCpBWHwBIOtVFpQdWnOsZxZjt5DfUHcs2-hD7TKSqDQw2BWnsyl1f0dLC1C74OR9qPBpQtpmneJjuLI1aciTBhzhQ8AKp4b368vhiQKlGKIzv5wcmi4YH2cUTD_N5vWM4QhXU1IU_dD&csui=3&ved=2ahUKEwjuwcju9MGRAxVfoGMGHSQlI88QgK4QegQIARAE
https://www.google.com/search?q=teknik+coret&rlz=1C1CHNY_idID875ID875&oq=tenik+dasr+ukir+batu+padas&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqCQgBECEYChigATIGCAAQRRg5MgkIARAhGAoYoAEyCQgCECEYChigAdIBCTE2MTE5ajBqN6gCCLACAfEFZRlist8lU8Q&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfDojM0HRrkN-AJ7p7FyX6Kc19U5qldk5hjgWZ21ghgClqWyu0f_JToVAJrTWzBZrUYvK48AXOnRbIs0HGagz71SuUEsCE4aHMcamHGpHxvNs1y_XrVnyMyOEFLM5is8bK6UokId3G-g1FCpBWHwBIOtVFpQdWnOsZxZjt5DfUHcs2-hD7TKSqDQw2BWnsyl1f0dLC1C74OR9qPBpQtpmneJjuLI1aciTBhzhQ8AKp4b368vhiQKlGKIzv5wcmi4YH2cUTD_N5vWM4QhXU1IU_dD&csui=3&ved=2ahUKEwjuwcju9MGRAxVfoGMGHSQlI88QgK4QegQIARAF

untuk digunakan sebagai material ragam hias bangunan tradisional Bali

selama ratusan tahun di Bali.

Gambar 1. Batu padas

11 M SRR

W i

Gambar 2. Alat: Satu set pahat batu (pahat coret, pahat penguku, pahat
kol) dan palu kayu.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



1. Membuat Motif dan Garis Dasar

Sketsa: Buat desain atau motif (pepatran, flora fauna, pewayangan)
langsung di atas batu padas.

Pahat Coret: Gunakan pahat coret untuk membuat garis-garis dasar
motif secara rapi mengikuti sketsa.

Gambar 3. Sketsa motif ukiran batu padas Bali

2. Proses Pengukiran (Pembentukan)

Gambar 4. Proses mengukir batu padas Bali

3. Pembentukan Cekungan dan Cembungan

a) Gunakan pahat penguku yang dimodifikasi (posisi tengkurap,

ujung dicembungkan) untuk membuat cekungan dan cembungan
pada area utama.

b) Gunakan pahat kol untuk membuat detail lebih dalam, merapikan
sela, dan membentuk lekukan ornamen seperti ulir.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



c) Ganti-ganti ukuran pahat kol dari kecil ke besar saat membuat
ulir agar tidak mencakar.

d) Meratakan: Gunakan pahat kol ceper untuk meratakan bagian

yang menikung.

e) Memperjelas Bentuk: Ulangi penggunaan pahat penguku untuk
membuat cekungan kecil di titik tertentu dan pahat kol untuk
merapikan sela-sela, mempertegas bentuk.

4. Finishing

a) Perapian: Bersihkan sisa-sisa serbuk dan rapikan seluruh ukiran

agar bentuknya terlihat jelas.

b) Pelapisan: Beri lapisan coating agar ukiran lebih awet dan

warnanya lebih keluar.

D. Ciri Khas Teknik Ukir Padas Bali

Teknik ukir batu padas Bali memiliki karakter visual dan teknis yang
khas, terbentuk melalui proses panjang tradisi budaya, agama, serta
keterampilan turun-temurun para undagi dan perajin. Kekhasan ini tidak
hanya tampak pada bentuk akhir karya, tetapi juga tercermin dalam cara
mengolah material, pemilihan alat, serta pendekatan estetik yang
mengutamakan keseimbangan antara keindahan visual dan makna
simbolik.

Salah satu ciri utama teknik ukir padas Bali adalah dominasi motif floral,
seperti bunga, daun, dan buah, yang diwujudkan melalui permainan
bentuk cekung dan cembung. Teknik ini menciptakan kesan plastis dan
dinamis pada permukaan batu padas, sehingga ornamen tampak hidup
dan berlapis. Perpaduan antara bidang menonjol dan bidang masuk ke
dalam tidak hanya berfungsi sebagai hiasan visual, tetapi juga
mempertegas struktur ornamen sesuai dengan tatanan ruang bangunan

Bali.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Ciri berikutnya adalah adanya benangan, yakni alur-alur melingkar yang
mengalir mengikuti ritme motif. Benangan ini membentuk ujung-ujung
ikal atau lengkungan pada ornamen, yang menjadi identitas kuat seni
ukir padas Bali. Alur melingkar tersebut memberikan kesan gerak yang
berkesinambungan dan harmonis, sekaligus menegaskan hubungan
antara satu unsur ornamen dengan unsur lainnya dalam satu komposisi
utuh.

Selain itu, teknik ukir padas Bali juga ditandai oleh penggunaan pahat
yang khas, baik dari segi bentuk, ukuran, maupun cara
pengaplikasiannya. Pahat-pahat tradisional digunakan secara bertahap,
mulai dari pembentukan kasar hingga penggarapan detail, untuk
menghasilkan kedalaman dan ketajaman pada motif-motif tradisional.
Penguasaan teknik memahat ini memungkinkan seniman menciptakan
detail halus tanpa menghilangkan kekuatan struktur batu padas,
sehingga karya yang dihasilkan tetap kokoh sekaligus memiliki nilai
estetik yang tinggi.

Dengan demikian, ciri khas teknik ukir padas Bali merupakan perpaduan
antara keterampilan teknis, kepekaan estetik, dan pemahaman simbolik,
yang menjadikan seni ukir batu padas tidak sekadar karya dekoratif,
melainkan bagian integral dari ekspresi budaya dan spiritual masyarakat

Bali.

Gambar 5. Contoh ukiran batu padas Bali

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



E. Kesimpulan

Perkembangan hasil karyanya nampak dari segi struktur, yakni dari
struktur tradisional, hadir dengan menonjolkan kerumitan dan terikat
dengan pekem-pakem yang harus ditaati, berkembang pada stuktur
sederhana, bebas dan lebih modern. Dari segi fungsi ternyata seni ukir
batu padas bukan hanya sebagai hiasan (fungsi fisik), berkembang pada
karya fungsional yang lebih menekankan pada kegunaannya. Kegiatan
seni ukir yang berbentuk kolektif dengan produk yang sama, memiliki
fungsi sosial sebagai pengikat solidaritas masyarakat. Seni ukir batu
padas ternyata memiliki fungsi personal bagi perajinnya, tidak berbeda
dengan seni murni lainnya secara personal sebagai penuangan ekspresi
pribadi senimannya, Seni ukir batu padas merupakan produk budaya
yang memiliki nilai seni dan ekonomi yang cukup tinggi. Kagiatan seni
ukir tersebut ternyata ditopang oleh berbagai unsur. Pertama, adanya
sumber daya alam berupa batu padas; Kedua, tokoh seniman/kriyawan
yang memiliki keahlian dibidang undagi, mengukir, dan membuat togog.
Ketiga, masyarakat yang memiliki bakat seni yang mendukung aktivitas
ukir- mengukir. Keempat didukung oleh budaya dan agama yang terkait
erat dengan kesenian (seni ukir). Keberlanjutan aktivitas seni ukir batu
padas ini diwariskan secara turun-tumurun oleh para perajin kepada
anak-anaknya, sehingga keberlangsungannya tetap eksis sampai

sekarang.

F. Daftar Pustaka

Dayakisni, Tri & Salis Yuniardi, (2004), Psikologi Lintas Budaya, UMM
Press, Malang.

Ensiklopedi Nasional Indonesia, (2004), Delta Pamungkas, Jakarta.

Feldman, Edmund Burke. (1967), Art as Image and Idea, New Jersey;
Prentice Hall, Inc, atau “Seni Sebagai Wujud dan Gagasan”,
diterjemahkan oleh SP.

Gustami, SP. (1984), Seni Ukir Dan Masalahnya, SUB/BAG. Proyek STSRI
“ASRI”, Yogyakarta.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Liliweri, M.S., Alo, (2003), Makna Budaya Dalam Komonikasi Antar
Budaya, LKis, Yogyakarta.

Marianto M, Dwi. (2002), Seni Kritik Seni, Lembaga Penelitan Institut Seni
Yogyakarta.

Misgia, (2004), “Dari Kerajinan Menuju Ke Kriya Seni Pahat Batu Di
Muntilan Magelang, Tesis, Program Pascasarjana Universitas Gajah
Mada, Yogyakarta.

Mucthar, But. (Maret 1991), “Daya Cipta Bidang Kriya” dalam SENI,
Jurnal Pengetahuan dan Penciptaan Seni, VII/01, BP ISI Yogyakarta.

Robinson Geoffrey. (1995), The Dark Side of Paradise: Political Violence in
Bali, atau Sisi Gelap Pulau Dewata, terjemahan Arif B. Prasetyo,
(2005), Lkis Pelangi Aksara, Yogyakarta.

Soedarsono, RM., (1999), Metodelogi Penelitian Seni Pertunjukan Dan
Seni Rupa, Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia, Bandung.

Penulis

I Dewa Putu Gede Budiarta

Lulusan S1 Seni Lukis PSSRD dan S2 Kajian Budaya
Universitas Udayana. Bidang keahliannya adalah
pada seni lukis termasuk lukis pemandangan,

klasik, serta ornamen Bali. la pernah meraih

Penghargaan Prestasi sebagai Tokoh Seniman Lukis
Desa Sumerta Kauh, Denpasar. Dewa Budiarta aktif berpameran serta
meneliti kekaryaan perupa Bali dan peran seni dalam spiritual Bali. Selain
itu ia aktif menjadi juri di berbagai perlombaan seni tingkat kota sampai
provinsi. Penelitiannya antara lain “Seni Lukis Karya I Made Budi dalam
Perspektif Kajian Budaya” dan “Jaje Bebangkit Sebagai Perwujudan dalam
Persembahan yang Mengandung Nilai Estetik”.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB VIII
METODE DAN PROSES PENCIPTAAN SENI
UKIR BATU PADAS: OLAHAN CITA RASA
DARI TANGAN KREATIF DI DESA
SILAKARANG GIANYAR, BALI

I Made Bendi Yudha

A. Pendahuluan

Membicarakan seni rupa Indonesia masa kini samalah dengan
membicarakan masalah penciptaan seni yang sekarang ini tengah
berlangsung. Oleh karena seni rupa Indonesia masa kini adalah seni rupa
yang sedang dihadapi dan dibicarakan maka masalah penciptaan karya
seni amat penting untuk dijadikan prioritas untuk dibahas. Berkenaan
dengan yang dimaksud penciptaan dalam hal ini menurut Henri Matise
dalam Sidik) mengemukakan bahwa: “penciptaan adalah tugas seniman
yang sesungguhnya, di mana tak ada penciptaan di sana tak ada seni”
(1982, hal:3).

Penciptaan itu tidaklah terjadi dalam kekosongan, karena kita
membutuhkan sesuatu, maka kita membuatnya) setidak-tidaknya kita
akan membuat sesuatu kalau kita kreatif. Jadi mencipta berarti membuat
sesuatu yang baru karena suatu kebutuhan, baik berasal dari diri sendiri
ataupun dari masyarakat. Sedangkan apabila penciptaan dikaitkan pada
kebutuhan manusia bahwasannya kebutuhan manusia selalu kompleks.
Selain mempunyai aspek fungsional yaitu menyangkut kegunaan tertentu
untuk mana benda itu ditempatkan, juga mempunyai aspek ekspresif
(Sidik: 1982, hal: 4).

Seni adalah ungkapan perasaan yang merupakan kristalisasi ide-ide yang
bersumber dari pengalaman imajinatif sebagai respon melalui

pengamatan, terhadap kehidupan sosial masyarakat seperti: agama,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



budaya, adat-istiadat, dan lingkungan alam, kemudian melalui dorongan
internal dan munculnya getaran-getaran intuitf yang merangsang emosi
dan imajinasi untuk diekspresikan ke dalam karya seni (Yudha, 2022: 19).
Silakarang adalah nama sebuah Desa adat di Desa Singapadu Kaler,
Kecamatan Sukawati, Kabupaten Gianyar, terletak di sebelah barat Kota
Gianyar. Sebagai gambaran secara sepintas tentang desa adat Silakarang
dan kehidupan penduduknya, pada pembahasan ini dikemukakan
kondisi yang bersifat umum dan bersifat khusus tentang kondisi geografis,
demografis dan sosial budaya yang ikut membentuk corak dan aura
dinamika kehidupan, bergayut dengan aktivitas penghuninya, sehingga
daerah ini telah berkembang menjadi pusat penghasil seni ukir batu
padas yang cukup terkenal (wawancara dengan I Made Berata, tanggal 3
Desember 2025).

Seiring dangan perkembangan zaman, aktivitas seni ukir batu padas ini
berkembang, baik dari karya yang dihasilkan menyangkut struktur,
fungsi, gaya, dan sebagai mata pencaharian pokok perajinnya dalam
bentuk kelompok-kelompok usaha. Di samping pengembangan pada
aspek struktur, fungsi, gaya, pengrajin seni ukir batu padas di Dusun
Silakarang saat ini telah melakukan berbagai upaya untuk
mengembangkan usaha dan produk mereka. Berdasarkan kondisi riil
tentang perubahan dan pengembangan dari aspek struktur, fungsi dan
gaya yang terjadi saat ini, isu tersebut menjadi obyek yang menginspirasi
agar dapat dipahami, diteliti serta dikaji kembali khususnya menyangkut
material, proses teknik demikian juga berkenaan dengan metode yang

seiring sejalan dengan langkah-langkah dalam proses penciptaannya.

B. Kajian Sumber
Silakarang adalah nama yang tidak asing lagi dari sebuah desa adat di
Desa Singapadu Kaler, Kecamatan Sukawati, Kabupaten Gianyar dengan

awal mula aktivitas penduduknya sebagian besar hidup dari petani dan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



bercocok tanam, demikian juga halnya potensi seni yang tertanam dalam
jiwa setiap individu dijadikan sebagai bagian dari pengabdian hidup
(ngayah) yang dipersembahkan untuk memuliakan keagungan Tuhan
dan alam semesta. Akibat derasnya kemajuan serta perkembangan
kepariwisataan di Bali, serta didukung oleh potensi wilayah maupun
masyarakatnya yang memiliki potensi seni yang unggul khususnya
bidang seni ukir dan patung, sehingga daerah ini telah berkembang
menjadi pusat penghasil seni ukir dan patung batu padas yang cukup
terkenal karena inovasi kekaryaannya yang mampu menghadirkan ukiran
dengan desain produk yang menggairahkan selera pasar.

Munculnya seni ukir batu padas di Desa Silakarang pada awalnya dimulai
saat membangun Pura Puseh Desa Adat Silakarang sikitar tahun 1832.
Pada kegiatan gotong royong (ngayah) beberapa masyarakat belajar
memahat, dengan cara melihat dan meniru I Pekak Sore, saat sedang
mengukir di pura tersebut. I Pekak Sore adalah seorang tokoh undagi,
tukang wukir, pematung dan juga menguasai seni sastra. Karena
ketokohan dan kepiawaiannya dalam bidang seni ia menjadi tokoh
panutan sebagai seorang seniman yang dihormati, terutama pada karya-
karya seni ukir maupun seni Patungnya yang telah menginspirasi
masyarakat di Desa Silakarang hingga saat ini (wawancara I Made Berata
Sri Empu Ketut Siwia tanggal 10 Maret 2007).

Dengan demikian, tampak jelas bahwa; munculnya aktivitas mengukir
dan mematung batu padas di Silakarang, berawal dari kesadaran
masyarakat setempat untuk melakukan sradha bhakti dalam bentuk
ngaturang ayah sebagai wujud persembahan dan pengabdian. Hal ini
tidak terlepas pula dari kondisi alam maupun lingkungan yang
mendukung yang mana di Desa setempat berpotensi memiliki
keunggulan sebagai penghasil material batu padas yang cukup memadai,
demikian juga adanya respon positif masyarakatnya terhadap fenomena

serta apresiasi masyarakat yang meningkat sehingga mampu

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



membangkitkan daya kreativitas untuk melakukan eksplorasi dalam
upaya menemukan struktur bentuk, fungsi, gaya, serta media ataupun
teknik yang kreatif sesuai dengan arus perkembangan zaman.

Pada awalnya, kesadaran yang didasarkan atas kewajiban untuk
melakukan sarada bhakti kepada lelangit/leluhur yang dimuliakannya,
mereka mengukir tempat suci untuk kepentingan keagamaan, seperti
pura, merajan, dan berbagai pelinggih (bangunan suci) yang dimilikinya.
Adapun Jenis-jenis motif ukiran yang dipakai untuk menghias, antara
lain: pepatran yaitu jenis motif hias yang merupakan stilisasi dari bunga
dan daun-daunan, serta bentuk kekarangan berupa relief yang hanya
mengambil bagian kepala/topeng dari mahluk mitologi, di samping itu
ada pula dalam bentuk patung Dewa serta patung tokoh-tokoh yang
diambil dari cerita Mahabarata, Ramayana, dan Panji ataupun Malat.
Keterkaitan agama dan budaya saling terjalin dalam satu kesatuan yang
terintegrasi, di mana agama merupakan sumber inspirasi seni budaya
dan sebaliknya. melalui persembahan hasil seni budaya, masyarakat
mengagungkan agamanya. Latar belakang pandangan hidup orang Bali
sebagian dari sistem upacara keagamaan (Ramseyer,1986:16). Pendapat
ini lebih mempertegas bahwa seni ukir batu padas di Desa Silakarang,
pada awalnya berfungsi untuk memenuhi kepentingan keagamaan.
Kontinuitas dan perkembangan seni ukir batu padas di Silakarang tidak
terlepas dari ketokohan para pengabdi seni yang menjadi panutan, pelaku
perancang/ pembuat produk, di antaranya perajin, pengusaha, seniman
dan kriyawan serta tokoh masyarakat pendukung seni adat budaya dan
agama Hindu. Perajin dengan tekun dan gigih menekuni profesinya yang
mengandalkan keterampilan warisan leluhurnya; sedangkan seniman
dan kriyawan berupaya merancang sekaligus menciptakan karya seni
dengan desain produk yang multi fungsi untuk dapat memenuhi

kebutuhan pasar global yang mengutamakan teknologi multi guna.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Perajin tradisional pada dasarnya memiliki kebiasaan, yang pada
hakekatnya meniru apa yang telah diwarisi secara turun tumurun,
dengan kata lain mengulang produk yang sama. Perajin, seniman, atau
kriyawan berusaha mencari sesuatu yang baru, dan wujud karya yang
lebih kreatif dan inovatif, sehingga hasilnya sering disebut “kriya” atau
seni kriya (Mucthar, 1991: 3).

Perkembangan seni tersebut dalam waktu yang cukup panjang itu
mengalami pasang surut, namun tetap bertahan hingga sekarang.
Dikemukakan lebih lanjut, bahwa perkembangan seni ukir yang
menggunakan bahan batu padas itu berawal dari pembangunan pura
Puseh Desa adat setempat. Hampir semua tembok dan bangunan suci
(pelinggih) dihiasi dengan ukiran batu padas.

Seni kerajinan yang ditekuni masyarakat setempat menurut I Made
Berata bahwa; Pada awalnya aktivitas seni ukir batu padas di Desa
Silakarang dilakukan untuk kegiatan sosial, namun sekarang menjadi
komuditas produk komersial, seiring dengan maraknya perkembangan
pariwisata di Pulau Dewata. Hasil penelitian yang dilakukan itu
menunjukkan adanya perkembangan yang sangat signifikan berkenaan
dengan seni kerajinan batu padas, baik menyangkut struktur fungsi
maupun gaya. Dari segi fungsi seni kerajinan ukir batu padas memiliki
peran dalam kehidupan masyarakat setempat maupun masyarakat luas
sekitarnya. Demikian pula gaya seni berawal dari seni tradisional
berkembang ke gaya modern, bahkan belakangan berimplikasi pada
pegkayaan materi seni, yang ditandai dengan munculnya deversifikasi
produk dengan berbagai rancang bangun, tutur Made Berata (ANTARA,;
Sabtu, 29 Januari 2011). Masyarakat Bali dalam menyelaraskan seni
budayanya selalu berpedoman pada sikap serta laku yang selektif dan
adaptif serta berwawasan lingkungan yang mensejahterakan, melalui

konsep Tri Hita Karana, oleh sebab itu inspirasi menjadi ujung tombak di

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dalam membangun rancangan untuk menyelaraskan ide-ide

penciptaannya.

1. Sumber Inspirasi
Tahap awal pada proses penciptaan karya seni yang dilakukan oleh
seniman yang merupakan sebagai tahapan awal untuk menemukan
sumber gagasan/ide yaitu mencari inspirasi atau ilham, atau minimal
mencari sumber inspirasi (Peter Salim, dalam Humar Sahman,
1993:119). Sedangkan A.M. Moeliono dalam Humar Sahman
menyebutnya Ilham atau bisikan hati adalah sesuatu yang
menggerakkan hati untuk mencipta.
Inspirasi atau ilham adalah kondisi yang secara istimewa
mendatangkan pelbagai bentuk kegiatan kreatif manusia. Ini
dikarenakan manusia mengalami suatu penerangan dalam
pikirannya. Pikiran yang diterangi ini mendorong orang bersangkutan
menghasilkan banyak karya kreatif. Berkat kekuatan atau dorongan
inspirasi itu serta kegembiraan yang diperoleh darinya, seseorang
menjadi mampu memusatkan seluruh kekuatan rohaninya pada apa
yang ia kerjakan pemusatan perhatian yang begitu besar pada apa
yang dikerjakannya menjadikan ia produktif.
Agaknya pada tahapan awal ditemukannya inspirasi, seniman
memerlukan dorongan yang kuat untuk mencipta, yang muncul pada
saat ditemukannya gagasan (Sahman, 1993:119). Jadi dalam hal ini
inspirasi merupakan modal dasar utama yang secara istimewa
melahirkan pelbagai tindakan kreatif yang berimplikasi pada
mendorong seseorang menjadi produktif untuk melahirkan karya
seni.
Bali sebagai sebuah pulau yang selalu menginspirasi masyarakat
dunia karena disamping masyarakatnya yang ramah dengan aktivitas
kesehariannya tidak lepas dari aktivitas sosial, budaya, dan seni.
Aktivitas tersebut selalu terintegritas dengan agama dan adat istiadat

yang berlandaskan agama Hindu. Hubungan yang tak terpisahkan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



antara seni, budaya, agama maupun adat istiadat dapat disaksikan
secara nyata yaitu pada kebanyakan peninggalan semua jenis situs
Pura, dan artefak bersejarah yang ada di Bali. Tempat-tempat ibadah
yang megah yang memiliki nilai historis serta religiusitas yang masih
dilestarikan hingga saat ini, banyak dibangun dengan melibatkan
seniman Bali atas dasar keyakinan dengan melakukan srada bhakti
yang penuh rasa tanggung jawab dan tanpa pamrih. Kesadaran ini
telah menjadi bagian yang selalu menginspirasi bagi seniman di Desa
Silakarang.

Di samping hasil seni budaya yang teukir pada tempat ibadah, pura,
candi ataupun pada rumah/mrajan orang Bali, ketokohan seorang
seniman patung atau pengukir/kriyawan Bali, juga memiliki arti yang
sangat penting karena hasil pahatan karya-karyanya serta
pemikirannya yang tak ternilai harganya, telah banyak memotivasi
serta mendorong hadirnya karya seni pahat maupun patung sebagai
penerus generasi seni pahat ataupun patung saat ini.

Khususnya dalam pengembangannya sudah barang tentu
disesuaikan dengan kondisi perekomonian saat ini, serta munculnya
permintaan dari costumer global akan hadirnya desain-desain produk
yang kreatif lebih sophisticated dengan berbagai varian bentuk
dengan perwajahan yang baru (nouvelty) serta gaya yang multiguna.
Dari pemaparan tersebut dapat disimpulkan berkenaan munculnya
aktivitas mengukir dan mematung batu padas di desa Silakarang,
sejalan dengan pengalaman estetik yang terjadi, dalam konteks ini
dapat dikutip pendapat Clive Bell dalam Mudji Sutrisno merumusan
diktum estetiknya bahw; keindahan hanya dapat ditemukan oleh
orang-orang yang dalam dirinya sendiri punya pengalaman yang bisa
mengenali wujud bermakna dalam satu karya seni tertentu dengan
getaran /rangsangan keindahan. Ditegaskan lebih lanjut; tidak

cukuplah hanya mempunyai rangsangan/ getar keindahan. Tidak

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



cukup pula kalua cuma mengenali bentuk/wujud bermakna.
Keduanya harus terjadi serta saling mengisi secara pas (1999: 19).
berawal dari ngaturang ayah (wujud persembahan dan pengabdian).
Kenyataan ini membuktikan bahwa seni ukir batu padas Desa
Silakarang hingga saat ini masih tetap mempertahankan dan
mengembangkan seni tradisi Bali yang diilhami oleh berbagai
keindahan ornamen pada seni pahat yang menghiasi bangunan suci.
2. Pentingnya Imajinasi, Fantasi dan Intuisi
Imajinasi sebagai daya pikir untuk membayangkan atau mengangan-
angan atau menciptakan gambar-gambar kejadian berdasarkan
pikiran dan pengalaman seseorang. Imajinasi terpaut erat dengan
proses kreatif, serta berfungsi untuk menggabungkan berbagai
serpihan informasi yang didapat dari bagian-bagian indera menjadi
suatu gambaran utuh dan lengkap. Imajinasi lebih terpaut pada sikap
mental, bukan pada pada proses visual-jasmaniah yang dilakukan
seketika oleh manusia. Karena proses mengimajinasikan itu selalu
merupakan proses membentuk gambaran tertentu dan ini terjadi
secara mental (Susanto,2011:190). Secara umum yang dimaksud
dengan istilah imajinasi” adalah daya untuk membentuk gambaran
(imaji) atau konsep-konsep mental yang secara tidak langsung
didapatkan dari sensasi (pengindraan)”. Jadi imajinasi adalah daya,
dan karenanya imajinasi itu berkaitan langsung dengan manusia
yang memiliki daya tersebut. Hanya manusialah yang memiliki daya
tersebut, bukan mahluk hidup yang lain seperti hewan dan tumbuh-
tumbuhan. Imajinasi dalam pemahaman di atas mengandalkan pula
adanya imaji (citra) atau gambaran yang merupakan unsur sngat
penting di dalamnya. Oleh karena itu, mengimajinasikan itu selalu
merupakan proses membentuk gambaran tertent, dan ini terjadi
secara mental. Artinya gambaran tersebut tidak berada secara visual
(tampak oleh mata) dan tekstural (terasa serta teraba oleh tangan dan

kulit).

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Jadi imaji dalam kaitan ini berkenaan dengan proses mental manusia
yang tidak hanya mmeliputi pencitraan atau gambaran semata,
melainkan juga konsep-konsep mental. Akan tetapi, konsep-konsep
mental ini tetap relevan dengan imaji atau gambaran tersebut.
Imajinasi ternyata memainkan peran yang sangat penting dalam
proses pengetahuan, imajinasi sebagai sebentuk daya manusia,
disadari bukan hanya sebagai daya yang terbataspada peran-peran
estetis saja. Imajinasi bahkan meliputi daya manusia untuk
menciptakan suatu “dunia” nilai dan kebenaran yang orisinal.
Bahkan ia telah menjadi pernyataan otonomi diri manusia sendiri,
terutama oleh kemampuan reproduktifnya (Tedjoworo, 2001:22,45-
46). Imajinasi bila dikaitkan dengan proses komunikasi, dapat
digambarkan sebagai penyampaian pesan-pesan, (massage) dari
seorang atau pihak tertentu kepada orang atau pihak yang lain secara
berhasil. Komunikasi meliputi “penelusuran” pengetahuan tentang
sesuatu hal. Akan tetapi, proses komunikasi lebih lanjut bukan
sekedar proses penyampaian informasi saja, melainkan proses
interaksi pengetahuan dan kebenaran antara pihak pertama dan
kedua atau ketiga. Dalam arti ini, akan senantiasa pentinglah peran
dan fungsi bahasa dan metafor. Komunikasi tanpa bahasa adalah
sesuatu yang mustahil, dengan mengandalkan bahwa bahasa
tersebut tidaklah selalu bahasa verbal, melainkan bahasa tubuh,
bahasa imajerial dan imajinatif, bahasa isyarat dan berbagai bahasa
nonverbal lainnya (Ibid, 2001:46).

Karena itu menjadi jelas bahwa imajinasi itu bersifat sentra. Imaji
adalah kemampuan primer, bukan sekunder, untuk memahami
“realitas”. Imajinasilah yang bertanggung jawab atas tektur
pengalaman actual kita dan yang menyebabkan hidup kita menjadi
seperti sebuah teks pula. Maka dalam imajinasi yang bermetaforalah

sebenarnya wacana filosofis dan metafor (sebagai bentuk semantik

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



khas) bertemu (Sugiharto, 1996:160-161). Penggunaan istilah
imajinasi bila dikaitkan dengan fantasi sering disalahkaprahkan
dengan ilusi dan sering disamakan dengan istilah ilusi, khayalan dan
fantasi, dalam hal ini TedJoworo (2001:22-23) mengemukakan
bahwa. Sesungguhnya istilah “fantasi” itu lebih berkaitan dengan
daya untuk membayangkan sesuatu khususnya hal yang tidak real
atau tidak mungkin terjadi. Fantasi juga bisa diartikan mirip dengan
khayalan. Sementara itu, istilah “khayalan” lebih sering diartikan
hasil fantasi seseorang.

Dengan demikian dari dua istilah yang berbeda tersebut, masing
masing memiliki arti antara lain; Jikalau fantasi (daya yang
menghasilkan khayalan) itu biasanya dikaitkan dengan gambaran
obyek yang tidak mungkin dan memang tidak ada dalam kenyataan,
maka imajinasi dipahami sebagai daya yang menghasilkan gambaran
obyek yang mungkin (dapat ada) atau “logis”. Imajinasi tidaklah
bersangkutan penggambaran yang membabi buta dan serabutan
tentang sesuatu obyek (yang statis atau dinamis) maupun konsep
tertentu.

Dalam proses penciptaan karya seni, seniman tidak lepas dari
pengalaman seni disebut sebagai pengalaman estetik, keniscayaan ini
terjadi karena dalam hidupnya ia selalu berinteraksi dengan alam
lingkungannya, termasuk dengan benda seni buatan manusia itu
sendiri. Dalam pengalaman seni, seseorang penanggap seni
“kehilangan jati dirinya” dengan kata lain menjadi empati, karena
memproyeksikan perasaan ke dalam benda seni, dan karenanya
menikmati rasa senang, larut atau lebur dalam nilai-nilai yang
ditawarkan oleh benda seni (Sumardjo, 2000:161-162).
Membicarakan tentang nilai dalam suatu karya seni memang tak
pernah ada akhirnya, suatu benda dikatakan memiliki nilai jika benda
itu berguna dan berkualitas (baik, benar, indah, adil dsb). Nilai atau

kualitas itu harus tertentu, yang dapat menyebabkan orang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



mengakuinya. Seni adalah soal nilai, adapun nilai-nilai dasar seni
meliputi: pertama adalah nilai penampilan (appearance) terdiri dari
nilai bentuk dan nilai struktur; kedua adalah nilai isi (contens) yang
meliputi nilai pengetahuan (kognisi), nilai rasa, intuisi atau bawah
sadar manusia, nilai gagasan dan nilai pesan atau nilai hidup (value),
yang terdiri atas nilai moral, nilai sosial, nilai religi dsb; Nilai ketiga
adalah nilai pengungkapan (presentation) yang dapat menunjukkan
adanya nilai bakat pribadi seseorang, nilai ketrampilan, dan nilai
medium yang dipakainya.

Nilai dalam hal ini dapat diartikan sebagai esensi pokok yang
mendasar, yang akhirnya dapat menjadi dasar-dasar normative. Nilai
sebagai esensi dalam seni, dapat masuk ke dalam aspek intrinsik
seni, yaitu struktur bentuk seni, tetapi juga dapat masuk dalam aspek
ekstrinsiknya berupa nilai dasar agama, moral, sosial, psikologi dan
politik (Sumardjo, 2000:139-140). Jadi dengan demikian, nilai dalam
karya seni di samping harus menyiratkan nilai tentang kebaikan,
kebenaran, keindahan, maupun keadilan, juga memiliki struktur
yang kuat, pengetahuan, rasa, intuisi, nilai gagasan, berupa nilai
pesan dasar agama, moral, sosial, psikologi dan politik yang dibangun
berdasarkan nilai presentasi yang disusun dalam satu kesatuan
sehingga menghadirkan struktur bentuk maupun isi. Hal ini menjadi
penting karena kehadiran dari sesuatu karya seni yang bernilai dapat
menunjukkan bakat dan ketrampilan serta authentisitas
penciptanya. Dalam hubungan ini persoalan estetik masih menempati
peran penting dalam menilai suatu karya seni, sebagaimana yang
dikemukakan oleh Monroe Beardsley bahwa ada tiga unsur yang
menjadi sifat-sifat baik atau indah sesuatu karya estetik meliputi: 1.
kesatuan (unity) yang berarti bahawa karya estetik itu tersusun
secara baik dan sempurna bentuknya; 2. Kerumitan (complexity)

karya seni itu tidak sederhana sekali, melainkan kaya aka nisi

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



maupun unsur-unsur yang saling berlawanan atau mengandung
perbedaan-perbedaan yang halius. Unsur kesatuan harus dilengkapi
dengan unsur-unsur yang lain sehingga menjadi kesatuan dalam
keanekaragaman: 3. Kesungguhan (intensity) Suatu karya yang baik
harus memiliki suatu kualitas tertentu yang menonjol dan bukan
sekedar sesuatu yang kosong. Tidak menjadi soal kualitas apa yang
dikandungnya asalkan sunguh-sungguh atau intensif (The Liang Gie,
2004:43). Prinsip keindahan di atas menegaskan bahwa seni dan
keindahan selalu menjadi bagian dalam kehidupan manusia, karena
seni dan keindahan pada hakekatnya melekat pada jiwa manusia.
Persoalan yang amat mendasar, adalah bagaimana manusia
menempatkan, menafsirkan serta mempersepsikan nilai-nilai
keindahan tersebut yang bersumber dari pengalaman keindahan yang
diresapinya.
3. Ide Penciptaan

Langkah awal yang dilakukan oleh seniman dalam proses penciptaan
karya seni salah satunya adalah menggali potensi diri yang terilhami
oleh pengalaman estetik masa lalu untuk dikelola sedemikian rupa
agar dapat melahirkan ide-ide kreatif demi terciptanya karya seni.
Adapun upaya tersebut dilakukan secara intens dan berkelanjutan
untuk menemukan kiat-kiat yang sistemik agar menemukan bentuk-
bentuk baru dengan cita rasa seni (nouvelty) yang kreatif. Menurut
Descrates dan J. Locke, ide bukanlah hanya fikiran tetapi juga sensasi
dan semua jenis khayalan mental karena pengertian berpikir adalah
mencakup segala aktivitas manusia yang dapat melibatkan setiap
mekanisme penghayatannya sehingga menghasilkan
idea/pemikiran/konsep dalam pengertiannya yang lebih luas. Dalam
hubungannya tentang ide secara umum dan non filosofis, menurut
Wirjodirdjo (1983:83) adalah segala sesuatu yang merupakan

pengertian ataupun obyek bilamana seseorang berpikir yang oleh

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sementara ahli filsfat bisa disebut konsep. Idea/Pemikiran/Konsep
merupakan segala gambaran cita rasa yang dapat terbentuk dalam
diri kita, suatu kualitas abstrak non materiel yang selanjutnya
dijawantahkan dalam laku serta karya-karya yang kita perbuat. Idea
tersebut merupakan pertemuan terolah antara kesatuan subyek
dengan obyek dunia luar. Kesatuan subyek berarti akan menyangkut
kedudukan manusia dengan seluk beluknya yang rumit, mencakup
semua mekanisme yang berlangsung di dalamnya, atau mencakup
daya penghayat yang aktif mempunyai arah/tujuan/kehendak.

Pemahaman tentang idea dalam kontek pencapaian bentuk secara
filosofis dikemukakan oleh Budhihardjo Wirjodirdjo sebagai berikut:
“Di balik bentuk ada bentuk yang bukan bentuknya bentuk tapi
pembentuk segala bentuk yang kita bentuk”. Dari pernyataan,
tersebut dapat dipahami bahwa bentuk yang sesungguhnya adalah
ada di dunia Idea bukan atas dasar kenyataan. Kubu mimesis
menyebutkan bahwa apa yang disebut kenyataan obyektif itu tidak
ada. Segala sesuatu itu ada karena setiap orang mempunyai persepsi
sendiri tentang kenyataan di luar dirinya (Sumardjo,2000:131).
Sedangkan Horspers (2018:52), menyebutkan satu pandangan dari
ekspresi emosi dalam seni adalah didahului oleh suatu gagasan atau
ketertarikan atas sebuah sebab yang samar tentang bagaimana
seniman menjadi bimbang dan akhirnya gelisah. Dia kemudian
meneruskan untuk mengekspresikan perasaan dan idenya dalam
kata atau cat atau batu atau yang sejenis, mengklarifikasikannya dan
memperoleh sebuah pelepasan dari ketegangan. Ditegaskan
kemudian bahwa seniman digelisahkan pada ketidakjelasan dari “ide”
nya, yang sekarang merasa diringankan karena dia telah
“mengekspresikan apa yang dia inginkan untuk diekspresikan”.

Demikian juga halnya dengan penggalian ide yang dilakukan oleh

seniman ukir batu padas di Desa Silakarang di dalam melakukan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



eksplorasi dalam upaya manemukan gaya yang authentik pada karya
ciptanya, sebagian besar didasarkan atas potensi talenta serta cara
pandang pada setiap masyarakatnya yang banyak menekuni karya
cipta kerajinan dari batu padas. Sedangkan material mentah berupa
batu padas, yang ada di Desa Silakarang dan wilayah sekitarnya
memiliki sumber lahan yang cukup memadai sebagai penghasil
material mentah untuk dapat dikelola secara optimal dan
professional, agar produktivitas seni patung ataupun ukiran batu
padas dapat berkembang secara berkelanjutan sesuai dengan
demand pasar lokal, nasional ataupun global.

Di sisi lain dalam usaha mengembangkan ide-ide kekaryaannya,
pengrajin seni ukir batu padas di desa ini tidak hanya terinspirasi
pada produk lama seperti togog atau patung beraliran tradisional yang
ditempatkan pada tempat suci (pura) dan rumah orang Bali saja,
tetapi sudah mulai menyesuaikan dengan segmen pasar modern yang
berkembang saat ini, yaitu patung dan relief (ukiran dinding) di
bangunan modern seperti gedung perkantoran, gedung pertokoan,
hotel, pondok wisata, restaurant, dan bangunan penunjang

akomodasi pariwisata lainnya (Berata, 2008:32 ).

Proses awal terjadinya Persepsi yaitu tanggapan daya
memahami/menanggapi sehingga lahirnya sebuah Ide

O = The Object
S = Sense

E = Experience
I = Intelligence

P = Perception =Tanggapan daya
memahami/menanggapi

Gambar 1. Proses awal terjadinya persepsi sampai menemukan
sebuah ide (Knobler, 1966: 16)

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



4. Metode Penciptaan

Dalam proses penciptaan karya seni, sebagai seniman kreatif yang
berdedikasi dalam memajukan dan mengembangkan kreativitasnya
yang berimplikasi pada kualitas edukasi dan kekaryaannya. Metode
diartikan sebagai cara yang teratur dan terpikirkan baik-baik untuk
mencapai maksud, ditegaskan lagi arti kata metode adalah cara kerja
yang bersistem untuk memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan
guna mencapai tujuan yang ditentukan (Tim Penyusun Kamus,
1996:652).

Dalam konteks penciptaan karya seni sangat diperlukan adanya
sebuah metode penciptaan yang gradual serta sistematis, sehingga
melalui metode mencipta yang teriaplikasikan, dapat ditelusuri dan
dipahami secara rinci tentang bagaimana seorang seniman
melakukan proses serta mengeksekusi rancangannya di dalam
membangun sebuah struktur bentuk visual agar mencapai akhir
terminalnya yang bermuara pada wujud karya. Demikian juga halnya
tentang bagaimana pula ia menyusun elememen yang terkombinasi
dengan medium pilihannya untuk menentukan wujud aspek bahasa
visual ataupun ide yang nantinya bermuara pada authentisitas karya
ciptanya.

Membahas tentang metode penciptaan dalam hubungannya dengan
seni ukir batu padas di Desa Silakarang-Gianyar, dalam hal ini
metode penciptaan L.H Chapman dijadikan model piranti dalam
membedah dan memahami kompleksitas di balik kiat-kiat strategis,
proses penciptaan seni ukir batu padas di Desa ini, agar langkah-
langkah yang terstruktur dan sistematis tersebut dapat dijadikan
tolok ukur kualitas kekaryaannya baik secara estetik maupun
gagasan. Secara deskriptif pemaparan teoritik tersebut, seakan-akan
terdapat sudut pandang yang berbeda. Dalam konteks ini sudah
barang tentu jika melibatkan pemikiran yang dikotomis terhadap teori

dimaksud, nampaknya tidaklah proporsional, alih-alih dengan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



membandingkan antara metode penciptaan seni yang berorientasi
pada seni tradisioal dengan seni modern yang berkembang saat ini.
Pada kenyataannya bila dikaji lebih dalam berkenaan dengan esensi
yang dipaparkan secara ilmiah ada sisi kebenaran yang universal
serta mengarah pada tata laku yang sejalan dengan proses penciptaan
karya seni.

Dalam hal ini, L.H Chapman mengutarakan teori tahapan mencipta
(stages of the artistic prosess) yang dikutip oleh Humar Sahman (1993,
119) meliputi 3 tahapan: tahapan awal yang berupa upaya
menemukan gagasan (inception of an idea) atau mencari sumber
gagasan. Agaknya tahapan awal ini boleh dilihat juga sebagai tahapan
mencari inspirasi atau ilham, atau minimal mencari sumber inspirasi.
[Tham atau bisikan hati menurut A.M Muliono dalam Sahman
menyebutkan ilham atau bisikan hati adalah sesuatu, yang
menggerakkan hati untuk mencipta (Ibid, 1993, 119).

Mencari inspirasi adalah upaya seniman mendapatkan the creative
impulse (The Lexicon Webster Dictionary of the English Language).
Dalam kaitannya dengan proses timbulnya inspirasi, teori penciptaan
Wallas menyebutkan bahwa tahap incubation (tahap pengeraman)
ialah tahap ketika individu seakan-akan melepaskan diri untuk
sementara dari masalah tersebut, dalam arti bahwa ia tidak
memikirkan masalahnya secara sadar tetapi “mengeraminya” dalam
alam pra sadar.

Sebagaimana dilaporkan dari analisa biografi maupun laporan-
laporan tokoh-tokoh seniman dan ilmuwan, tahap ini penting artinya
dalam proses timbulnya inspirasi. Kemudian ditambahkan lebih
lanjut, illumination (tahap ilham, inspirasi), ialah tahap timbulnya
insight atau Aha-Erlebnis, saat timbulnya inspirasi atau gagasan baru
beserta proses-proses psikologis yang mengawali dan mengikuti

munculnya inspirasi/gagasan Baru (Damajanti, 2006 23-24).

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Di sini inspirasi/ilham yang bersumber dari endapan pengalaman
estetik masa lalu, mengawali muncul, kemudian akibat terjadinya
stimulasi dari fenomena yang ada di saat mana seniman menemukan
gagasan. Langkah awal dari proses untuk menemukan ide, oleh
Sumandiyo Hadi (1993: 24-29) dalam buku “Mencipta Lewat Tari””
menyebutnya, sebagai langkah ekplorasi. Eksplorasi termasuk
berpikir, berimajinasi, merasakan dan merespos.

Berdasar atas paparan tersebut di atas, langkah awal untuk
mendapatkan inspirasi/ilham bagi seniman ukir Batu padas di Desa
Silakarang dimulai saat membangun Pura Puseh Desa Adat
Silakarang sikitar tahun 1832. Pada kegiatan gotong royong (ngayah)
beberapa masyarakat belajar memahat, dengan cara melihat dan
meniru I Pekak Sore, saat sedang mengukir di pura tersebut. I Pekak
Sore adalah seorang tokoh undagi, tukang ukir, pematung dan juga
menguasai seni sastra. berawal dari ngaturang ayah (wujud
persembahan dan pengabdian).

Pernyataan di atas juga sebagai kenyataan faktual bahwa seni ukir
batu padas Desa Silakarang hingga saat ini masih tetap memandang
ketokohan seseorang yang mumpuni dalam bidangnya serta
berkomitmen untuk tetap mengabdi, mempertahankan dan
mengembangkan seni tradisi Bali yang bersumber dari pahatan
maupun ukiran batu padas yang menghiasi bangunan suci seperti;
pepatran (motif hias stilisasi dari bunga dan daun-daunan yang ada
di alam).

Motif hias yang merupakan stilisasi dari bunga dan daun-daunan
yang ada di alam, selalu mendapat tempat khusus dalam kehidupan
manusia. Demikian juga pada umumnya dalam masyarakat Bali dan
di Jawa, bunga dipakai sebagai rangkaian sesaji, bunga di sini

mempunyai makna religious/sakral dan magis.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Demikianlah bunga membawa pesona khusus bagi nurani manusia
karena keindahannya dan kelembutan kodrati, baik dari segi bentuk,
warna dan aromanya bahkan tidak jarang bunga merupakan salah
satu obyek/sumber inspirasi bagi pelukis, kriyawan (dalam bentuk
ornamen dan pahatan dan banyak dirangkai dalam kata-kata oleh
para penyair. Hal ini membuktikan bahwa bunga mempunyai arti
tersendiri bagi manusia dan banyak memberikan ilham pada para
seniman (Sukarman,1982:26-27). Dalam penegasan ini bunga
memang selalu menjadi bagian yang menginspirasi yang diolah
dengan cita rasa kreatif sebagai sesuatu yang bermakna bagi
kehidupan manusia.

Di bagian lain selain motif bunga, tidak jarang dijumpai bentuk
ornamen yang merupakan imajinasi senimannya yaitu berupa
kekarangan berupa bagian kepala dari makhluk mitologi, keniscayaan
ini sudah menjadi bagian yang diwariskan secara turun-temurun
serta melekat bagi kehidupan seni, agama serta adat istiadat
masyarakat Bali.

Tahap berikutnya adalah menyempurnakan, dan memantapkan
gagasan awal (elaboration and refinement). Menyempurnakan artinya
mengembangkan menjadi gambaran pravisual yang nantinya
dimungkinkan untuk diberi bentuk atau wujud kongkrit lahiriah. Jadi
gagasan yang muncul pada tahap awal itu, pada tahapan berikutnya
masih harus disempurnakan menjadi gagasan sedemikian rupa,
sehingga nantinya pada kerja penuangannya ke dalam medium
(bahan, dengan bantuan alat, dan teknik tertentu), dengan mudah
akan bisa memperoleh bentuk terminalnya (Sahman, 1993:119).
Dalam memantapkan gagasan, setelah pada tahap awal ketika
menentukan sebuah tema, bahan yang sesuai dengan gagasannya,
seniman ukir batu padas di Desa Silakarang di samping melalukan

eksplorasi di dalam menyempurnakan kembali gagasannya, juga

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dilakukan berbagai improvisasi untuk menemukan bentuk
perwajahan baru (novelty) yang unik, melalui eksperimentasi dengan
olah rasa dan imajinasi yang bersumber dari seni ukiran tradisional
klasik masa lalu, menjadi gaya ukiran tradisional maupun modern
yang dibutuhkan oleh demand pasar lokal, njasional maupoun global.
Pada tahap improvisasi Sumandiyo Hadi, mengemukakan bahwa
tahap ini memberikan kesempatan yang lebih besar bagi imajinasi
seleksi dan mencipta dari pada tahap eksplorasi. Karena dalam tahap
improvisasi terdapat kebebasan yang bak, sehingga keterlibatan diri
dapat ditingkatkan. Pada tahap improvisasi memungkinkan untuk
melakukan berbagai macam percobaan-percobaan (eksperimentasi)
dengan berbagai seleksi material serta penemuan bentuk-bentuk
artistik, untuk mencapai integritas dari hasil percobaan yang telah
dilakukan.
Dlam hal improvisasi, seniman ukir Desa Silakarang secara umum,
sebelum mewujudkan gagasannya seniman secara sadar telah
melakukan improvisasi, melakukan percobaan-percobaan di dalam
mengimplementasikan rancanyannya, baik untuk rancang bangun
yang sifatnya tradisional maupun yang modern, terutama dalam hal
pemilihan kualitas bahan, style motif ornamen serta model ukiran
ataupun patung yang akan diciptakan.

5. Visualisasi ke dalam medium (Heention in a medium)
Setelah melakukan berbagai improvisasi dengan melakukan berbagai
macam percobaan (eksperimentasi) melalui berbagai seleksi material,
yang sampai pada akhirnya menemukan bentuk-bentuk artistik yang
autentik, tahapan terakhir adalah visualisasi ke dalam medium
tertentu, (bahan, alat, teknik,) (R, Meyer dalam Sahman 1993:119).
Sehubungan dengan tahapan visualisasi, langkah-langkah
penciptaan Seni Ukir Batu Padas Desa Silakarang menurut I Wayan

Mudana melalui beberapa tahapan antara lain: pertama adalah

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



menentukan bahan, ketika terinspirasi untuk membuat sebuah
patung ataupun ukiran, apakah patung/ukiran yang akan dibuat
posisinya duduk berdiri, memucu/menyusdut atau menghadap?
karena dalam seni patung adakalanya posisi patung tersebut
menyudut ataupun menghadap. Setelah itu baru masuk pada
persoalan idenya yaitu tentang jenis sosok patung apa yang akan
dijelmakan? Seniman patung ataupun seniman ukir tradisi biasanya
dalam menciptakan karya tradisi pada awalnya terinspirasi serta
cenderung meniru karya-karya seniman pendahulunya untuk
dijadikan model penciptaannya. Dalam hubungan ini yang sering
menjadi pusat perhatiannya adalah pada posisi dan gerak kaki, motif
ukiran dan pepayasannya /hiasan asessorisnya.

Berawal dari sebuah pengamatan karya seni melalui indera mata, di
sini telah terjadi respon kemudian ditransfer ke otak, muncul
interpretasi yang secara tidak langsung dipengaruhi oleh
experience/pengalaman masa lampau. Pengalaman ini mencakup
interaksi setiap hari dengan lingkungan pengamat yang dalam hal ini
seniman ukir Desa Silakarang. Interpretasi yang bersumber dari
respon melalui indera mata lalu kemudian beradaptasi dengan
persoalan menyangkut pengalaman masa lampau, yaitu kecerdasan,
juga sikap emosional dan intensitas konsentrasi. Jadi suatu
kombinasi antara input indera mata, pengalaman masa lampau,
kecerdasan dan sikap itu akan menghasilkan suatu persepsi bagi
seniman ukir Desa Silakarang dalam mewujudkan karya seni ukir
gaya tradisional maupun modern masa kini.

. Langkah-Langkah Kerja.

Sebagaimana diketahui di dalam menciptakan karya ukiran ataupun
patung tradisi sering dibuat “kembar” dengan ukuran bentuk yang
sama. Langkah kerja awal yang dilakukan dalam membuat bakal

patung dan ukiran dibentuk secara simple, sederhana dan dibuat

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



hanya globalnya saja, dalam tahapan ini disebut dengan nyalonin.
Adapun fungsinya mengapa dibuat demikian, agar besar kepala,
tinggi kaki maupun tangan patung yang dibuat, agar nampak
seimbang serta harmonis.

Ketika membuat patung, pada bagian bawah batu padas yang akan
dijadikan patung, terlebih dahulu pada bagian bawahnya disisihkan
seperlunya untuk dibuat tatakan/tempat kaki patung, setelah itu
batu padas dibagi 3 bagian; bagian kepala, badan serta kaki. Pada
langkah nyalonan/nyalonin sebuah patung ataupun ukiran, ini
membutuhkan patuk yaitu alat menyerupai “kandik” sejenis kapak
besar untuk membuat pola, komposisi serta proporsi patung ataupun
ukiran yang akan dibuat.

Langkah berikutnya adalah Langkah kedua; adalah
Nganasan/nganasin yaitu mebuat detail pola, kemudian dilanjutkan
dengan langkah, Ngetekung, yaitu melanjutkan detail pola menuju
bentuk detail setengah jadi. Pada sasat ngetekung di sini aksi kerja
sudah menampakkan bagian-bagian maupun ciri-ciri dari bentuk
patung sudah dihadirkan secara maksimal seperti; bentuk, naga
wangsul, pepayasan, atribut patung/ukiran, petitis, ampok-ampok,
mata, gigi, sudah kelihatan muncul.

Langkah yang ke tiga yaitu: Mayasin yakni membuat ornamen, lalu
kemudian ngalusin agar patung yang akan diselesaikan nampak
halus, bersamaan dengan proses tersebut, dibarengi pula dengan
proses ngukir sampai nyawi, maksudnya untuk memperjelas detail
motif ukirannya sehingga tampilan finishingnya mampu
menghadirkan autentikasi karakter patung yang dimaksud.

Patung yang telah selesai difinishing dapat dicotting dengan dipolesi
atau diseprot menggunakan cairan pelapis yang berkualitas dan
dapat dibeli di toko bangunan atau tempat penyedia lainnya. Adapun

keunggulan dan kelemahan dari cairan tersebut adalah patung akan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



nampak bersih dan mengkilat sesaat, namun di sisi lain pada saat
atau kurun waktu tertentu patung ataupun ukiran akan mengalami
kerapuhan atau kropos yang dalam istilah Bali lasim disebut
senawanan. Oleh karena itu untuk perawatan ukiran batu padas agar
terbebaskan dari jamur senawanan yang cenderung merusak, lebih
baik orijinalitas dari kekuatan batu padas dijaga dan  dibiarkan
secara natural (Wawancara dengan Bapak | Wayan Mudana, Selasa,
tanggal 23 Desember 2025).
7. Jenis alat dan bahan yang digunakan;
a) Jenis pahat yang digunakan:
(1) Pahat yang matanya lurus pengancap
(2) pahat yang matanya lengkung dinamakan penguku,
(3) Pahat yang runcing namanya pemutik
(4) Pahat yang matanya datar tetapi bengkok/melengkung pada
pegangannyanya namanya penatar
(5) penguku yang pegangannya bengkok/melengkung namanya
cengkong

(6) Pahat yang kecil-kecil namanya penyisir (Ibid.)

Gambar 2. Jenis-jenis pahat alat ukir batu padas.
Selasa, Tanggal 23 Desember 2025).
Dokumentasi Foto: ( I Made Bendi Yudha)

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



b) Bahan yang digunakan
Dalam pemilihan bahan, material yang baik untuk kualitas patung
di Desa Silakarang, sebaiknya dipilih batu padas yang banyak
mengandung sifat dan kadar semen yang tinggi, tentunya tipe batu
padas jenis ini tidak baik digunakan untuk pembuatan patung
dengan teknik dicor. Berbeda dengan kualitas batu padas yang ada
di Desa Klating-Kerambitan-Tabanan-Bali, sisa-sisa berupa
serpihan batu padas dari proses pembuatan patung, baik berupa
debu atau batu, serpihan batu padas tersebut, hanya dicampur
dengan semen, dapat diolah kembali menggunakan teknik cor agar
menjadi batu padas yang utuh, karena batu padas Desa Klating-

Kerambitan, tersebut mengandung banyak unsur pasirnya (Ibid.).

c) Proses Perwujudan Karya

S R v il

Gambar 3. Proses kerja awal adalah menentukan bahan/material
serta merakit dan menjepit batu padas yang akan diukir.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 4. Proses mengukir atau membentuk bahan batu padas

Setelah selesai melakukan perakitan kemudian dilanjutkan pada
langkah berikutnya yaitu pemindahan desain. Rancangan tersebut
kemudian dibentuk secara simple, sederhana dan dibuat hanya
globalnya saja, dalam tahapan ini disebut dengan nyalonin. Pada
langkah nyalonan/nyalonin sebuah patung ataupun ukiran, ini
membutuhkan alat yang disebut dengan Patuk yaitu alat
menyerupai “kandik” sejenis kapak besar untuk membuat pola,
komposisi serta proporsi patung ataupun ukiran yang akan dibuat

(Ibid.).

Gambar 5. Proses ngetekung (detail pola setengah jadi)

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Langkah kerja kedua disebut nganasan/nganasin adalah mebuat
detail pola, kemudian dilanjutkan dengan langkah, ngetekung,
yaitu melanjutkan detail pola menuju bentuk detail setengah jadi.
Pada sasat ngetekung di sini aksi kerja sudah menampakkan
bagian-bagian maupun ciri-ciri dari bentuk patung sudah
dihadirkan secara maksimal seperti; bentuk, naga wangsul,
pepayasan, atribut patung/ukiran, petitis, ampok-ampok, mata,

gigi, sudah kelihatan muncul (Ibid.).

Gambar 6. Tahap mayasin

Setelah menyelesaikan tahapan yang ke dua, dilanjutkan dengan
langkah kerja yang ke tiga yaitu: mayasin yakni; membuat
ornament/hiasan, lalu kemudian ngalusin agar patung/hiasan
ukiran yang akan diselesaikan nampak halus, bersamaan dengan
proses tersebut, dibarengi pula dengan proses ngukir sampai
nyawi, maksudnya untuk memperjelas detail motif ukirannya
sehingga tampilan finishing nya mampu menghadirkan

authentikasi karakter patung atau ukiran yang dimaksud (Ibid.).

C. Kesimpulan
Penciptaan terjadi karena suatu kebutuhan manusia, baik berasal dari

diri sendiri ataupun dari masyarakat, dan ini menjadi tugas seniman yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sesungguhnya untuk selalu memikirkan keberadaan tentang seni.
Sedangkan apabila penciptaan dikaitkan pada kebutuhan manusia
bahwasannya secara prinsip kebutuhan manusia memiliki dua aspek
yang harus terpenuhi selain mempunyai aspek fungsional yaitu
menyangkut kegunaan tertentu untuk mana benda itu ditempatkan, juga
mempunyai aspek ekspresif.

Pemberdayaan seni kerajinan di Desa Silakarang merupakan salah satu
hasil budaya masyarakat Bali yang tidak terlepas dari dua aspek nilai
berkenaan dengan kebutuhan yang sangat kompleks yaitu; aspek
fungsional yaitu menyangkut kegunaan tertentu yaitu sebagai kegiatan
porduktif yaitu melakukan kerja tanpa pamerih (ngayah) yang berkaitan
dengan menghias pura, puri, pemrgjan (tempat suci keluarga) dan
bangunan perumahan yang sarat dengan nilai-nilai, ajaran spiritual,
sebagai tuntunan hidup dalam kehidupan bermasyarakat yang serasi,
selaras dan seimbang lahir maupun batin.

Dalam kurun waktu yang tidak terlalu lama pengrajin seni ukir batu
padas Silakarang telah melakukan berbagai upaya pengembangkan
usaha dan produk mereka, dengan cara merubah pradigma lama yaitu
dari cara pandang berpikir vertikal menjadi berpikir lateral. Artinya
progresifitas dihadirkan melalui berbagai inovasi sebagai upaya agar
terjalin kombinasi yang saling melengkapi antara kebutuhan yang
berorientasi pada nilai-nilai klasik ataupun tradisional masa lalu, tetap
menjadi anasir yang dapat dikembangkan serta beradaptasi dengan
situasi maupun kondisi saat ini, untuk dapat melayani segmen pasar
international oriented melalui tampilan perwajahan baru (nouvelty) yang
multi fungsi dan multi guna.

Penggalian ide yang dilakukan oleh seniman ukir batu padas di Desa
Silakarang di dalam melakukan eksplorasi dalam upaya manemukan
gaya yang authentik pada karya ciptanya, sebagian besar didasarkan atas

potensi talenta serta cara pandang pada setiap masyarakatnya, di

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



samping itu juga didukung oleh sumber daya alam di mana wilayah
sekitarnya memiliki sumber lahan yang cukup memadai sebagai
penghasil material mentah berupa batu padas, untuk dapat dikelola
secara optimal dan professional, agar produktivitas seni patung ataupun
ukiran batu padas dapat berkembang secara berkelanjutan sesuai dengan
demand pasar lokal, nasional ataupun Global.

Langkah kerja awal yang dilakukan dalam membuat bakal patung dan
ukiran dibentuk secara simple, sederhana dan dibuat hanya globalnya
saja, dalam tahapan ini disebut dengan nyalonin. Adapun fungsinya
mengapa dibuat demikian, agar besar kepala, tinggi kaki maupun tangan
patung yang dibuat, agar nampak seimbang serta harmonis. Pada
langkah nyalonan/nyalonin sebuah patung ataupun wukiran, ini
membutuhkan Patuk yaitu alat menyerupai “kandik” sejenis kapak besar
untuk membuat pola, komposisi serta proporsi patung ataupun ukiran
yang akan dibuat.

Langkah  kerja  berikutnya adalah Langkah kedua adalah
Nganasan/nganasin yaitu mebuat detail pola, kemudian dilanjutkan
dengan langkah Ngetekung, yaitu melanjutkan detail pola menuju bentuk
detail setengah jadi. Pada sasat ngetekung di sini aksi kerja sudah
menampakkan bagian-bagian maupun ciri-ciri dari bentuk patung sudah
dihadirkan secara maksimal seperti: bentuk, naga wangsul, pepayasan,
atribut patung/ukiran, petitis, ampok-ampok, mata, gigi, sudah kelihatan
muncul.

Langkah yang ke tiga yaitu: Mayasin yakni membuat ornamen, lalu
kemudian ngalusin agar patung yang akan diselesaikan nampak halus,
bersamaan dengan proses tersebut, dibarengi pula dengan proses ngukir
sampai nyawi, maksudnya untuk memperjelas detail motif ukirannya
sehingga tampilan finishing nya mampu menghadirkan autentikasi

karakter patung atau ukiran yang dimaksud.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Patung yang telah selesai difinishing dapat dicotting dengan dipolesi atau
diseprot menggunakan cairan pelapis yang berkualitas dan dapat dibeli di
toko bangunan atau tempat penyedia lainnya. Adapun keunggulan dan
kelemahan dari cairan tersebut adalah patung akan nampak bersih dan
mengkilat sesaat, namun di sisi lain pada saat atau kurun waktu tertentu
patung ataupun ukiran akan mengalami kerapuhan atau kropos yang

dalam istilah Bali lasim disebut senawanan.

D. Daftar Pustaka

1. Bastomi, Suaji. (2003), Seni Kriya Seni, UPT Percetakan dan
Penerbitan UNNES PRESS, Semarang.

2. Berata, I Made, (2008), “Dinamika Perkembangan Seni Ukir Batu
Padas DI Silakarang, Gianyar, Bali”, Kajian Estetik dan Sosial
Kultural, Tesis, Program Pascasarjana Institut Seni Indonesia
Yogyakarta,

3. Damajanti, [Irma. (2006). Psikologi Seni, PT Kiblat, Bandung

De Bono, Edward. (1990), Berpikir Lateral, Bina Aksara, Jakarta.

5. Edmund Burke, Feldman. (1967), Art as Image and Idea, New Jersey;
Prentice Hall, Inc, atau “Seni Sebagai Wujud dan Gagasan”,
diterjemahkan oleh SP. Gustami, (1991).

6. Gustami, SP. (1984), Seni Ukir Dan Masalahnya, SUB/BAG. Proyek
STSRI “ASRI”, Yogyakarta.

7. Hadi, Sumandiyo. (2003), “Mencipta Lewat Tari”, terjemahan,

Manthili, Yogyakarta

Horspers, John. (2018), Filsafat Seni, Thafa Media, Yogyakarta

Yudha, Bendi I Made (2022) “Octopus” Representasi Simbolis Guna

Rajas dan Guna Tamas Dalam Imajinasi Dan Fantasi Kreatif Seni

Lukis Kontemporer” Penelitian dan Penciptaan Seni, Institut Seni

Indonesia “ISI” Denpasar

10. Knobler, Nathan. (1966), The Visual Dialogue, Holt Rinehart and
Winston, inc., New York

11. Mucthar, But. (Maret 1991), “Daya Cipta Bidang Kriya” dalam SENI,
Jurnal Pengetahuan dan Penciptaan Seni,VII/01, BP ISI Yogyakarta.

12. Sidik, Fadjar. (1982), “Tinjauan Seni” Sekolah Tinggi Seni Rupa
Indonesia,

13. ’ASRI”,Yogyakarta

14. Sahman, Humar. (1993), Mengenal Dunia Seni Rupa, IKIP Semarang
Press

=

O @

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



15. Sugiharto, Bambang. (1996), Postmodernisme, Kanisius (anggota
IKAPI), Yogyakarta

16. Sukarman. (1882), “Bunga Dalam Olahan Tangan Kreatif” SANI,
Sekolah Tinggi Seni Indonesia “ASRI” Yogyakarta

17. Soedarsono, RM., (1999), Metodelogi Penelitian Seni Pertunjukan Dan
Seni Rupa, Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia, Bandung

18. Suprapto, I Putu Adi dkk. (1988), “Pmberdayaan UKM Kerajinan Seni
Ukir Batu Padas, Dusun Silakarang Bali” Jurnal, Akuntansi Politeknik
Negeri Bali

19. Sutrisno, Mudji. (1999), Kisi-Kisi Estetika, Kanisius, Yogyakarta

20. Susanto, Mieke. (2011), “Diksi Rupa”, DictiArt Lab, Yogyakarta
&Jagad Art Space, Bali

21. Tedjoworo, H. (2001), "Imaji Dan Imajinasi”’, Kanisius, Yogyakarta

22. The Liang Gie, (2004), Filsafat Keindahan, Pusat Belajar [lmu Berguna,
Yogyakarta

23. Wirjodirdjo, Budihardjo. (1983), “Ildea Seni Cita Rasa Seni Yang
Diwujudkan

24. Menjadi Karya Seni” SANI, Sekolah Tinggi eni Indonesia “ASRI”
Yogyakarta

25. . (2000), Seni Kerajinan Mebel Ukir Jepara: Kajian estetik
melalui pendekatan multidesiplin, Kanisius, Yogyakarta

26. . (2000), “Profil Seni Kriya Pada Era Keterbukaan Antara
Kenyataan Dan Harapan”, dalam SENI, Jurnal Pengetahuan Dan
Penciptaan Seni, VII/03, BP ISI Yogyakarta

27.Profil Desa/Kelurahan (Buku 1) Daftar Isian Data Dasar Profil
Desa/Kelurahan, Singapadu Kaler, Kecamatan Sukawati, Kabupten
Gianyar, Bali, Tahun 2006/2007

Hasil Wawancara:

1. Wawancara dengan Bapak Dr., Drs, | Wayan Mudana, pada hari:
Selasa, Tanggal: 23 Desember 2025).

2. Wawancara I Made Berata Sri Empu Ketut Siwia tanggal 10 Maret
2007).

3. Wawancara | Made Bendi Yudha dengan I Made Berata, tanggal 3
Desember 2025)

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Penulis

[ Made Bendi Yudha

Lahir 25 Desember 1961 di Denpasar, menempuh
5B : studi S1 Seni Rupa, serta S2 Penciptaan dan
Pengkajian Seni di ISI Yogyakarta. Sejak kuliah ia

telah berpameran di berbagai negara Malaysia,

Singapura, Thailand, Filipina, Jepang, Australia,
Perancis, Amerika Serikat, dan Tiongkok. Keahlian Bendi di sketsa serta
seni lukis klasik, modern. Pernah menerima Penghargaan Budaya Kota
Denpasar 2009 dan Penghargaan Dharma Kusuma Provinsi Bali 2019.
Penelitian proses kreatif dan model penciptaan seni representasi spiritual
Bali serta Pengabdian tentang “Kosmologi Air dari Gunung ke Laut”
adalah beberapa karya ilmiahnya. Bendi pernah menjabat sebagai Wakil
Dekan 2 FSRD ISI Denpasar 2006-2014.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB IX
MOTIF ORNAMEN SENI UKIR BATU PADAS

[ Wayan Mudana

A. Pendahuluan

Sesuai dengan bunyi “Prasasti Baturan” yang ditorehkan di atas tembaga
bertitimangsa 944 Caka (1022), ‘menyebutkan kata “Wretha Cita’,
hakekatnya menegaskan kebijakan raja prihal tata sosial budaya dan
ekonomi masyarakat setempat termasuk penghormatan kepada para
seniman mempuni bidang seni lukis, tari, topeng dan pahat (seni ukir);
(Sarasehan “seribu tahun prasasti Baturan: Batuan dulu, kini, dan nanti”
Widayatula IGusti Made Suarbhawa pada tanggal 26 Desember 2022).
Seni Ukir merupakan salah satu kesenian rakyat yang mendapatkan
perhatian dan mendapat perlindungan, pembinaan dari raja. Patronasa
kerajaan (istana) terhadap seni ukir, dibawa ke istana mendapatkan
bimbingan dari kaum brahmana untuk melekatkan nilai-nilai agama
pada seni ukir hingga menjadi seni agung.

Istilah seni ukir sudah dikenal sejak dulu dengan sebutan “ringgit atau
reringgitan” yang artinya di ukir dengan motif segi tiga (bergerigi),
lingkaran, dan persegi empat. Sarana bahan yang diukir dengan alat
pisau tajam berupa dedaunan, kulit, batu-batuan sehingga bentuknya
menjadi indah dan menyenangkan. Bahan seperti, janur, kayu, dan batu-
batuan memiliki sifat dan karakter yang berbeda-beda sehinggu
membutuhkan teknik ukiran yang berbeda. Ukiran yang terbuat dari
janur disebut metetuwesan (ngringit) diwujudkan dalam bentuk canang
atau atau wayang yang yang disebut nyungging. Kata ngeringgit sering
dilekatkan dengan filosofi persembahan yang indah dan menyenangkan.
Ketika hendak mempersembahkan karya seni ukir menggunakan bahan
dari kayu atau batu padas, maka digunakan alat berupa pahat yang

matanya dibuat dari berbagai ukuran (dari yang kecil hingga yang besar)

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dan bentuk yang terdiri dari pengancap (bentuk matanya datar), penguku
(bentuk matanya lengkung), pemutik (bentuk matanya runcing), penyisir
(bentuk matanya seperti hurup V), penyengkrong (bentuk matanya
lengkung seperti penguku pada lehernya agak lengkung), dan penatar
(bentuk matanya datar seperti pengancap yang pada lehernya dibuat
melengkung). Motif-motif seni ukir batu padas dikelompokan menjadi : 1)
motif keketusan (Giometris), 2) ploraistis (pepatran), 3) zoomorfis
(kekarangan/binatang), 4) Antrofomorfis (wayang/manusia), 5)

wewanggan (campuran/pengembangan).

B. Motif-Motif Ornamen Seni Ukir Batu Padas

Motif menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, adalah corak atau pola
yang di bentuk sedemikian rupa hinga menghasilkan bentuk. Motif
berasal dari bahasa latin movere yang berarti bergerak atau to move.
Pergerakan motif didasari oleh adanya kebutuhan yang ingin dipenuhi
oleh manusia. Karena itu motif diartikan sebagai kekuatan manusia yang
memiliki organisme untuk bergerak, berbuat sesuatu atau driving force
untuk menghasilkan beragam corak. Oleh sebab itu, motif dikatakan
sebagai corak yang di bentuk sedemikian rupa hinga menghasilkan
bentuk yang beraneka ragam. Menurut Rochman Natawijaya (1980: 78),
motif adalah setiap kondisi atau keadaan seseorang atau suatu organisme
yang menyebabkan atau kesiapan untuk memulai atau melanjutkan
suatu serangkaian tingkah laku atau perbuatan. Secara psikologi sosial
motif yang timbul didasari atas hasrat untuk memenuhi kebutuhan
individu dalam hubungan dengan lingkungan social. Menurut Wikipedia
bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas, motif psikologi ini timbul karena
adanya kebutuhan batin setiap individu yang berbeda-beda
(https:/ /id.wikipedia.org/wiki/Motif).

Ornamen merupakan motif hias yang digestilir atau stilirisasi dari bentuk-
bentuk alam, yaitu; 1) alam giometris, 2) ploraistis, 3) zoomorfis, dan 4)

antrofomorfis. Ornament juga berasal dari kata “urna” berupa hiasan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sebuah titik yang ditaruh ditengah-tengah kening perempuan India.
Perempuan yang dihias keningnya dengan urna sebagai tanda ia sudah
kawin atau sudah ada yang memiliki. Hiasan “titik” memiliki makna
sangat tinggi, sebagai tanda sesuatu dimulai. Titik yang bergerak disebut
garis, setiap motif hias yang dibuat dimulai dari titik, titik menjadi
patokan dari mana dimulainya suatu pergerakan yang sering disebut
garis. Tidak ada garis yang tidak dimulai dari titik, kemudian garis
diekplorasi sedemikian rupa berdasarkan ketrampilan dan kreatifitasnya
dalam berolah seni maka terwujudlah motif-motif ornament yang sering
digunakan untuk menghias benda-benda seni, maupun digunakan untuk
menghias sebuah lukisan wayang yang dipenuhi dengan unsur-unsur
ornament. Dalam seni ukir batu padas teknik memahat menjadi sangat
penting dalam mewujudkan garis lurus, lengkung, cekung, kembung dan
kerung.

Secara etimologi kata ornament berasal dari kata “ornare” yang berarti
hiasan atau menghias. Sedangkan secara bahasa, ragam hias dapat
diartikan sebagai hiasan berupa pola berulang dan umumnya dibuat pada
suatu karya seni. Ornamen sebagai motif hias adalah bentuk dasar pada
bidang atau ruang yang membentuk suatu pola yang indah dan beragam.
Keragaman motif hias disebut sebagai ragam hias. Sedangkan ragam hias
seni ukir batu padas merupakan karya seni rupa yang berupaya
meningkatkan estetika suatu benda dengan cara memberi sentuhan
estetik melalui teknik memahat. Karya seni ukir biasanya dipajang untuk
memperindah suatu bidang, bentuk, atau menghias bangunan. Kalau
dilihat dari latar belakang dan sejarah ornament sebagai ragam hias,
merupakan salah satu bentuk karya seni rupa yang telah ada sejak zaman
prasejarah berkembang secara terus menerus tanpa pernah berhenti
sampai sekarang. Sebagaimana yang dikatakan Appadurai tentang
perkembangan pemaknaan motif hias yang lebih menekankan makna dan

arti dari suatu bentuk (form follow meaning), kemudian berkembang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



menjadi bentuk mengikuti fungsi (form follow funktion), kini berkembang
menjadi bentuk karya untuk memenuhi kebutuhan konsumen (form
follow fun). Meskipun demikian dapat dipahami bahwa ragam motif hias
seni ukir batu padas merupakan pola berulang yang diciptakan pada
karya seni untuk tujuan estetika dan telah diterapkan sejak dahulu kala.
Kini, meskipun terjadi kemajuan teknologi dan penggunaan media begitu
maju pesat, tetapi untuk mendapatkan motif hias yang kualitas masih
tetap dikerjakan secara manual.

Motif hias yang digunakan dalamseni ukir batu padas, secara psikologis
dibuat berdasarkan atas kebutuhan manusia terhadap terhadap benda-
benda yang indah. Untuk memenuhi kebutuhan tersebut maka individu
manusia terdorong berkreatifitas untuk menciptakan motif hias. Setiap
dorongan didasari atas kesadaran keperluan terhadap bentuk motif hias
yang indah sehingga diperlukan proses pemikiran kreatif disesuaikan
dengan situasi dan kondisi yang berlangsung. Keberanian merupakan
faktor utama yang bisa mendorong memunculkan pemikiran kreatif
dalam menciptakan motif hias. Keberanian untuk mencoba secara terus
menerus harus diapresiasi sampai motif yang diinginkan sesuai dengan
tujuan. Setiap motif harus diperjuangkan melalui, harus diberi
kesempatan, dicarikan momennya untuk memperkenalkan ide-ide
kreatifnya dalam membuat motif hias. Sebagai manusia kreatif tentu
memiliki tujuan-tujuan dari sekala kecil sampai yang besar yang
diperjuangkan secara terus menerus.

Jenis-jenis motif yang biasa dieklorasi dalam melukis wayang Kamasan
secara umum dikelompokan menjadi beberapa jenis: 1) motif hias
giometri, yang secara tradisi disebut keketusan; 2) motif hias dari
tumbuh-tumbuhan yang disebut pepatran; 3) motif hias dari binatang
disebut kekarangan; 4) motif gabungan keketusan, pepatran, dan
kekarangan yang disebut wewanggan; dan 5) motif hias dari benda-benda

alam. Ke-5 (lima) motif tersebut dalam lukisan wayang Kamasan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



diterapkan silih berganti, sesuai kebutuhan, dan pertimbangan estetis.
Karena kebiasaan-kebiasaan dari turun-temurun, motif- hias tersebut
sudah menjadi tradisi, dijadikan pakem oleh sebagian besar pelukis.
Secara tradisi penempatan masing-masing motif ini memiliki aturan
berbeda-beda. Kalau dalam penerapan ada menyimpang dari kebiasaan
yang berlaku akan dinilai salah, karena menyalahi aturan baku. Berikut
adalah contoh motif hias dan jenis-jenis ragam hias ornament Bali:
1. Motif Hias Giometris (Ornamen Keketusan)
Giometris atau giometri adalah cabang matematika yang
mempertanyakan tentang konsep awal bentuk yang diawali dari titik.
Titik kemudian digunakan untuk membentuk garis dan garis akan
menyusun sebuah bidang, pada bidang akan dapat menkontruksi
macam-macam bangun datar dan segi banyak. Motif hias giometris
merupakan ragam hias yang memakai berbagai macam unsur garis,
mulai dari garis lurus, spiral, lengkung, sigzag, dan berbagai bagian
misalnya: segi empat, lingkaran, persegi panjang, dan wujud-wujud
lain yang juga sebagai motif wujud yang dasar. Fungsi motif hias
giometris apabila diterapkan pada benda-benda pakai untuk menghias
bagian tepi atau pinggiran dari suatu benda yang hendak dipakai oleh
manusia. Fungsi motif giometris pada seni ukir batu padas berupa
garis sigzag garis-garis silang, garis lengkung, garis lurus, dan gari
putus-putus. Juga menampilkan berbagai bidang datar, seperti;
lingkaran, segi empat dari berbagai versi, segi tiga, dan segi banyak.
Sebagai motif hias, giometris digunakan untuk menghias permukaan

bidang ukiran.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 1: Motif hias Giometris: batu-batuan, kuta mesir L, kapu-kapu,

ceracap, kakul-kakulan dalam sebitan dan pepalihan

Begitu pentingnya fungsi motif hias giometris dalam seni ukir yang bisa
diterapkan dimana saja, pada bidang apa saja, bidang besar maupun
kecil, sehingga dikatakan dalam sejarah seni rupa, motif ini merupakan
motif tertua yang ditemukan di Goa Leang-Leang berupa goresan
sejajar dan tanda mata. Itu artinya motif ini sangat pleksibel, sangat
elastis, dan mengikuti zaman. Garis merupakan unsur utama dalam
dalam seni ukir Jejak-jejak garis hasil pahatan dalam menghias bidang
hingga terbentuk menjadi sebuah karya seni ukir dapat dibaca dengan
jelas bahwa didalam jejak garis tersebut terkandung nilai-nilai estetis
sangat tinggi. Sebagai motif hias giometris, estetika garis merupakan
jiwa atau roh yang dapat membangkitkan sukma dari obyek yang
diukir.

Ciri khas dari motif giometris yang diterapkan pada bidang ornament
keketusan dengan motif, garis, lingkaran, persegi empat, segi tiga, dan
segi banyak dapat ditelusuri asal usulnya, sebagai berikut: Keketusan
secara etimologi berasal dari kata “tutus” (bahasa Bali) yang artinya
dipetik satu per satu secara beruntun, atau “ketus” (bahasa Bali) yang
artinya dicopot dari asalnya. Keketusan juga diartikan “dipetik dari”
sebagai asal mula atau pangkal dari asal-usul topik yang dibahas. Ciri-
ciri-ciri motif hias keketusan adalah berupa, pengulangan-
pengulangan motif pada suatu bidang atau ruang sehingga sehingga

terjadi susunan bentuk yang terstruktur dan sistematis. Struktur motif

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



giometris bersifat matematis, sangat jelas, terukur, penuh dengan
perhitungan. Dari pengulangan motif, secara sistematis dapat
menghias bagian-bagian bidang yang tersusun menjadi bentuk.
Jenis-jenis ornament keketusan dalam ukiran batu padas, secara
matematis motif giometris seperti taluh kakul, kuping guling, kuta mesir,
ceracap, tali ilut, batun timun, emas-emasan, bibir ingka, batu-batuan,
dan kapu-kapu. Motif ini ketika digunakan menghias patung atau candi
dikerjakan sangat teliti untuk mendapatkan kesan cekung, kerung,
cembung yang sering disertai dengan cecawian. Istilah nyawi atau
cecawian, yaitu memberikan kontur reringgitan pada motif ornament
keketusan, seperti: motif kuping guling, kapu-kapu, kepitan, emas-
emasan, dan batun timun. Karena bentuknya giometris, untuk
menghias bidang-bidang memanjang maka diterapkan dengan cara
mengulang-ulang. Pengulangan dilakukan secara penuh hingga
diperoleh hiasan yang memberi kesan linier. Oleh sebab itu motif ini
sering disebut sebagai penyekat bidang, karena dari kesan linier yang
memanjang dapat memberikan kesan yang harmonis. Secara tradisi
motif giometris disebut motif pepalihan, yaitu motif yang sudah
dianggap baku, diwarisi secara turun-temurun.

Asal usul motif hias giometri terinspirasi dari alam besrta isinya,
seperti: motif hias matahari digestilir dari matahari, surya yang
memiliki sinar yang sangat besar, diyakini sebagai sumber energy yang
tidak pernah habis. Di daerah katulistiwa, matahari terbit di timur dan
terbedam di barat. Setiap pagi hari sekitar jam 6-an selalu
menampakkan wajahnya yang berkilauan, memancarkan sinar
keemasan, dan terbenam sekitar jam 6-an sore secara rutin. Dewa
matahari adalah Dewa Surya (Surya Aditya), yaitu Dewa Surya diberi
kekuasaan untuk menerangi dan mengawasi dunia. Begitu pentingnya
peranan matahari bagi manusia dan seisi alam maka pelukis terdorong

sangat menampilkan simbol-simbol matahari sebagai motif hias.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Motivasi menjadikan matahari sebagai motif adalah untuk menghias
bagian-bagian tertentu yang berkaitan dengan suasana. Wujud visual
motif hias matahari dibuat bulat sinar memancar keluar dengan
berbagai variasinya.

Motif Bulan dalam ornament giometris selain sebagai hiasan juga
merupakan sebagai simbol dari dewi kecantikan bernama Dewi Ratih.
Ketika posisi bulan penuh penanggal ping molas (lima belas) disebut
purnama, sebaliknya ketika bulan mati disebut tilem. Suasana di
malam bulan purnama terasa sangat sejuk diterangi sinar bulan yang
remang-remang sehingga mendorong para seniman menjadikan bulan
sebagai salah satu motif hias. Kalau dalam kehidupan nyata matahari
disimbolkan sebagai ayah, maka bulan sebagai simbol seorang ibu.
Sosok seorang ibu digambarkan sebagai sosok perempuan yang cantik,
menarik, lemah lembut, dan sangat menyejukan. Disisi yang lain juga
ada awun-awunan yang digestilir dari awan yang berada melayang-
layang di angkasa dapat menyerupai bentuk apapun, bergerak dari
satu tempat ke tempat lain. Sedangkan motif gecek guet diangkat dari
vebrasi dari tokoh dewa berupa praba, yaitu berupa sinar suci yang
terpencar dari seorang tokoh.

Sedangkan motif taluh kakul digestilir dari binatang sifut yang bulat,
kuping guling digestilir dari telinganya babi guling, kuta mesir digestilir
dari swastika sebagai tanda atas perputaran dunia yang menimbulkan
suasana pagi, siang, dan malam serta atas tengah dan bawah. Motif
ceracap digestilir dari tumpahan hujan atap rumah, tali ilut digestilir
dari tali bentuk tali yang dibentuk dengan susunan lengkung, batun
timun digestilir dari biji mentimun yang bentuknya lonjong, emas-
emasan digestilir dari perhiasan bunga yang terbuat dari emas, bibir
ingka-digestilir dari semak-semak, batu-batuan digestilir dari

bebatuan, dan kapu-kapu digestilir dari kelopak daun kapu-kapu.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Motif hias giometris, bun tanpa wit, digestilir dari semak-semak liar
yang tidak diketahui asal usulnya. Kata “bun” secara etimologi berarti
batang tumbuhan yang menyerupai akar-akaran, sedangkan “bun-
bunan” dapat diartikan sebagai motif yang batangnya tumbuh lebat
menyerupai akar-akaran. Sedangkan motif simbar digestilir dari
tumbuhan simbar menjangan yang hidupnya sering menempel pada
tumbuh-tumbuhan lain. Ciri tumbuhan ini, daunnya bercabang
menjulur ke bawah, karena bentuk daunnya seperti tanduk binatang
menjangan, maka tumbuhan ini disebut simbar menjangan.
Selanjutnya motif batu-batuan sangat variatif, dinamis, digestilir dari
batu-batuan. Semua motif tersebut merupakan motif hias giometris
yang sering dimanfaatkan untuk menghias lukisan wayang yang biasa
diterapkan pada bidang-bidang kosong, dan untuk memberikan kesan
hamonis.

Pada motif hias giometris “air” terdapat 3 (tiga) motif yang menunjukan
perbedaan yang signifikan, yaitu; air sungai, air telaga, dan air laut.
Ciri-ciri air sungai diselingi dengan variasi gambar bebatuan, air telaga
diberi variasi daun dan bunga tunjung, dan air laut dengan variasi
berupa gambar ikan. Meskipun menampilkan bentuk yang sangat
sederhana, motif air di sungai, di telaga, dan di laut dapat dibaca
dengan jelas ketika diberi variasi-variasi untuk memberi penekanan
terhadap dimana keberadaan air tersebut. Motif air dibuat
bergelombang sebagai tanda bahwa dalam air tersembunyi ada
kehidupan yang sangat bergantung pada air, setiap mahluk hidup

memerlukan air.

. Motif Hias Floraistis (Ornamen Pepatran)
Motif hias floraistis dimaknai sebagai lambang kesuburan dengan dewa
Sangkara disebut juga dengan sebutan Sang Tumuwuh. Kata Flora

berasal dari bahasa latin, artinya adalah khazanah segala jenis

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



tanaman atau tumbuhan. Flora disebut juga dengan alam tumbuhan.
Motif hias floraistis diambil dari pengamatan terhadap tumbuh-
tumbuhan yang berada disekitar lingkungan. Ragam hias dengan motif
flora (vegetal) mudah dijumpai pada barang-barang seni, seperti; relief,
batik, ukiran, patung, kain sulam, kain tenun, kerajinan, dan lukisan
wayang Kamasan. Dalam menyusun ornamen dengan elemen dasar
tumbuhan dapat dilakukan dengan meniru (naturalistic) atau
menggayakan (stylization) tumbuhan yang dirujuknya. Contoh ragam
hias flora di antaranya yaitu pepatran, keketusan, keketusan wangga
(bunga besar mekar dan berdaun lebar), keketusan bunga tuwung
(bunga terung berliku dan berulang), dan keketusan bun-bunan
(tumbuhan menjalar atau bersulur).

Disamping berfungsi sebagai keindahan, hiasan juga berfungsi sakral.
Secara garis besar, fungsi ragam hias ini dapat dikelompokkan menjadi
2 kelompok, yaitu, motif hias yang mempunyai fungsi sakral dan motif
hias yang berfungsi sekuler (estetis). Dalam pengider-ider Dewata Nawa
Sanga, Dewa Sangkara yang terletak di Barat Laut adalah yang dikenal
dengan dewa tumbuh-tumbuhan. Tumbuh-tumbuhan dipercayai
sebagai kehidupan yang paling tua disebut “kaki’ (sebutan untuk orang
yang dituakan) sehingga pada hari tumpek wariga/tumpek
uduh/tumpek bubuh/tumpek pengarah dirayakan sebagai hari
tumbuh-tumbuhan. Tumbuh-tumbuhan dirayakan, dibuatkan sesajen
dengan materi utama berupa bubuh (makanan yang cocok bagi orang
tua) dengan ucapan/mantra “kaki kaki dadong jumah, pengarah bin
selai lemeng kel-galungan nged-nged, nged’. Artinya, sebagai mahluk
hidup yang dituakan (kaki harus dihormati, kita harus meminta restu
pada orang tua kalau ingin merayakan suatu kegiatan. Bentuk
penghormatan terhadap orang tua berupa bubur, karena tidak kuat
mengunyah nasi. Penghormatan itu diyakini dapat memudahkan

rejeki, keselamatan, dan kedamaian abadi. Meskipun demikian harus

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



disertai usaha, kreatif, dan kerja keras, astungkara seijin Tuhan usaha

itu menuai hasil setelah 25 hari, dimaknai sebagai hari galungan.

Gambar 2. Pepatran: 1) Samblung, 2) China, 3) Orlanda, 4) Punggel,

dan 5) Wewanggan

Dalam ornament “pepatran”, secara etimologi berasal dari kata “patra”
yang berarti daun atau susunan dedaunan. Dalam ketentuan 10
(sepuluh) bahan pokok membuat yadnya disebutkan: toyem, dupem,
puspem, palem, godem, buah-buahan, matsyem, binatang darat,
patrem, dan mantram. Kata pepatran juga disebut berasal dari kata
“patrem” yang juga berarti dedaunan yang dibentuk (jejaitan). Dari
uraian tersebut dikatakan pepatran merupakan motif hias yang berasal
dari tumbuh-tumbuhan, berupa susunan dedaunan, yang disusun
sedemikian rupa dari daun paling tua, setengah tua, daun sedang,
kuncup, dan buah. Untuk membedakan masing-masing daun yang
tersusun bisa dilihat dari bentuk daun, ngit-ngitan daun, dan util.
Jenis-jenis ornament pepatran, antara lain: patra samblung, patra
orlanda, patra punggel, patra sari, patra cina, patra ertali, dan patra
banci.

Patra samblung digestilir dari tumbuh-tumbuhan yang bernama
“samlung” tumbuhan yang hidup merambat dipohon. Sedangkan
“patra orlanda” hamper sama dengan “patra samblung”, cuma saja
susunan daunnya lebih bervariasi, ada yang kecil, sedang dan besar.

Kata orlanda, merupakan kata kiasan pada orang-orang Belanda yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



besar-besar, ketika membuat wukiran pintu gerbang di Puri
Karangasem. Motif hias “patra punggel” kalau di Jawa disebut juga
motif Mataraman dan motif Mojopaitan, karena motif dan susunannya
hampir sama. Susunan motif patra punggel terdiri dari: jangar siap,
ampas nangka, batun poh, kepitan, kuping guling, dan util. Sebagai
variatisi pengembangan juga disertai dengan “punggel pusuh”, artinya:
yang masih muda. Janggar siap merupakan stiliran dari mahkota ayam
jantan, ampas nangka stiliran dari sisa buah nangka yang tipis, batun
poh stiliran dari biji mangga, kepitan stiliran dari kelopak bamboo, dan
util stiliran dari tumbuhan pakis yang belum kembang. Sedangkan
patra sari merupakan pengembangan dari patra punggel dengan
menyertakan permainan komposisi ditambah dengan “sar?” bagian inti,
yang dihias dengan “bias meembah” distilir dari empasan air laut
dipinggir pantai.

Sedangkan “patra cina’ merupakan motif his pengembangan yang
distilir dari susunan bunga-bungaan yang dikombinasikan dengan
tangkai dan dedaunan. Karena lebih menonjolkan bunga, maka
susunan bunga dari yang masih putik, sedang, dan mekar
dikomposisikan dalam satu bidang disertai tangkai dan dedaunan.
Tangkai dalam patra Cina tersusun menjalar sebagai latar belakang,
disela-sela tangkai terkadang dikombinasi dengan “util’ dan “liman
waluh”. Motif patra Cina sering diasumsikan berasal dari Negeri Cina
atau Tiongkok, tetapi setelah dilakukan penelitian, ternyata memang
Cina sebagai negara maju dan penduduknya sangat banyak memiliki
pengaruh yang sangat besar terhadap perkembangan seni rupa
Indonesia. Cina sebagai negara tua dengan penduduk tersebar luas di
seluruh dunia menguasai dunia perdagangan dan memiliki
kebudayaan tinggi di bidang kesenian, khususnya dalam seni rupa.
Motif bunga sangat disukai oleh orang-orang Cina, dan bunga sering

digunakan sebagai alat berkomunikasi untuk menyatakan perasaan.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Perasaan yang berbunga-bunga sebagai tanda kegembiraan atas hasil-
hasil yang diperjuangkan. Maka dari itu Patra cina dikatakan sebagai
tanda keberhasilan atas usaha yang telah diperjuangkan. Patra cina
juga sebagai tanda ungkapan kegembiraan, dan kedamaian, atas
perjuangan yang tidak mengenal lelah.

Patra ertali dan patra banci dalam ornament Bali merupakan patra
pengembangan dari bentuk pepatran yang ada sebelumnya. Patra ertali
dikembangkan dari motif hias Negara Italia yang sudah lebih dulu
dikenal untuk menghias pilar-pilar istana dan berbagai bentuk hiasan
lain. Kalau dikomparasikan dengan pepatran di Bali, Patra ertali
merupakan kombinasi antara patra punggel dengan patra samblung.
Diwujudkan dengan teknik terbalik, dan sangat variatif, lepas antara
obyek yang satu dengan yang lain sehingga terkesan sangat ramai.
Sedangkan patra banci, lebih menekankan pada kombinasi antara
berbagai pepatran yang sudah ada sebelumnya. Karena sifatnya
“banct’, tidak jelas, maka motif ini terkesan komplimenter sangat
berlawanan. Motif banci merupakan motif antara yang menyisakan
ruang untuk berinovasi dan berkreatifitas. Inovasi baru ditengah
masyarakat tradisi tidaklah mudah, dan harus diperjuangkan.
Meskipun demikian dalam apresiasi seni rupa modern, sesuatu yang
berlawanan bagi seniman bukan harus dihindarkan, tetapi merupakan
sebuah tantangan baru, dan pemikiran kreatif yang harus
diperjuangkan dalam menciptakan motif-motif hias baru. Motif hias
tumbuh-tumbuhan biasa digunakan dalam seni ukir batu padas untuk
menghias bidang-bidang, pinggiran, dan bidang yang memiliki kesan
lebar dan memanjang. Motif tumbuh-tumbuhan sering dikombinasikan
dengan motif-motif yang lain untuk mendapatkan kesan tidak

membosankan.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



3. Motif Hias Zoomorfis (Ornamen Kekarangan)

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), arti kata zoomorfisme
adalah penggunaan bentuk hewan, binatang dalam seni dan desain,
sebagai literatur. Zoomorfisme memiliki arti atau paham dalam kelas
nomina atau kata benda sehingga dapat menyatakan nama dari hewan
atau binatang yang dijadikan motif hias. Motif hias zoomorfis, adalah
pola-pola hewan atau binatang yang digunakan untuk menghias
bidang atau susunan struktur bangunan sehingga menjadi indah dan
beragam. Keragaman motif hias disebut sebagai ragam hias
(https:/ /kbbi.lektur.id /zoomorfisme).

Hewan dan binatang yang digunakan sebagai leteratur dalam
menciptakan motif hias digestilir dengan menggunakan pendekatan-
pendekatan estetika bentuk, fungsi dan makna. Dalam pendekatan
bentuk estetika, secara struktur hewan dan binatang digestilir terlebih
dahulu disesuaikan dengan pola-pola dasar sehingga menjadi motif.
Setiap motif hias memiliki fungsi dan makna yang berbeda sesuai
dengan tingkat pemahaman masyarakat dan lingkungannya. Untuk
memahami tentang kejelasan fungsi dan makna yang beredar di
masyarakt sebagai literatur diperlukan pendekatan kajian-kajian
akademik sebagai dasar untuk berargumentasi. Secara estetis, motif
hias binatang hanya memberikan penekanan pada keindahan dan
kreatifitas. Sedangkan secara simbolik, estetika yang dimaksud tidak
sekedar indah, kreatif, dan menyenangkan. Tetapi memiliki nilai-nilai
simbolik yang bersifat filosofi sehingga memerlukan kajian yang lebih
mendalam tentang makna. Makna kajian seni terus berkembang, tidak
mati, sangat dinamis sehingga melahirkan kajian-kajian baru dari
makna tunggal yang terikat oleh tradisi, menuju makna jamak
mengadopsi pemikiran modern yang menekankan realitas dan
individu, sampai ke bebas makna yang mengadopsi semua pemikiran

yang ada sebagai realitas.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Secara hierrarhis penggunaan, dan penempatan motif sudah
disepakati, kalau menyimpang dari kesepakatan dianggap menyalahi
aturan, dianggap sudah tidak menghormati leluhur, sehingga karya
tersebut tidak bisa diterima oleh masyarakat. Motif-motif hias
zoomorfis yang disepakati dalam seni ukir batu padas seperti;
“bedawang nala” misalnya distilir dari hewan kura-kura (bedawang)
dengan rambut api (nala), hidung menjulang tinggi, gigi tampak dari
depan. Dalam cerita pemutaran “Gunung Mandara Giri’ bedawang
atau kura-kura besar ini digunakan untuk menahan gunung di dasar
laut yang diputar sehingga ditemukan “merta sanjiwani”. Dalam cerita
Kurma Awatara, mengisahkan tentang awatara Dewa Wisnu yang
pertama kali, dalam menyelamatkan dunia dari kehancuran, maka
Wisnu turun ke dunia berubah wujud menjadi “Kurma”’ yang juga
berbentuk kura-kura. Motif kuda (jaran), harimau (macan), gajah,
monyet/kera (bojog), anjing (cicing), dan burung (kedis).

Dalam ornament kekarangan juga disebutkan sebagai motif hias yang
digestilir dari hewan maupun binatang. Secara etimologi kata
kekarangan berasal dari “karang”, artinya ruang lingkupnya sudah
ditentukan atau sudah dibatasi didasarkan dengan pertimbangan
tertentu. Kekarangan juga berarti hasil rekayasa, imajinasi, hayalan,
yang bersifat intuisi. Dari uraian tersebut dapat dikatakan motif hias
ornament kekarangan merupakan hasil karya kreatifitas manusia yang

terinspirasi dari hewan dan binatang yang bersifat intuisi, diproleh

melalui proses hayalan, renungan, maupun dunia mimpi.

& : : 4 LS
SRRy S

Gambar 3. Kekarangan: 1) karang jahe, 2) karang goak, 3) karang tapel,
4) karang gajah, 5) karang sae, dan 6) karang boma

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Jenis-jenis ornament kekarangan, terdiri dari: karang goak, karang
gajah, karang jahe, karang tapel, karang bedulu, karang kala, karang
sae, dan karang boma. Karang goak distilir dari paruh burung gagak
yang runcing dan matanya sangat tajam. Karang gajah distilir dari
muka binatang gajah dengan belelai, mata, dan kupingnya yang sangat
khas, karang jahe distilir dari umbi jahe yang menggumpal, karang
tapel distilir dari bentuk-bentuk topeng, karang kala distilir dari topeng
yang taringnya panjang dan lidahnya menjulur keluar, karang bedulu
distilir dari tapel yang matanya satu, karang sae distilir dari binatang
kelelawar/srigala yang hidup di semak-semak, karang boma distilir
dari binatang babi. Dalam cerita “Sesumbar Brahma dan Wisnu” dan
cerita “Bomantaka”, artinya matinya Boma diceritakan. Untuk
menunjukan kesaktian kedua dewa ini (Brahma dan Wisnu) siapa yang
lebih sakti sehingga dilakukan taruhan, siapa yang bisa mencapai
ujung angkasa, dan siapa yang bisa mencapai dasar bumi. Singkat
cerita, Dewa Brahma mengubah wujud menjadi burung terbang ke
atas, dan Dewa Wisnu mengubah wujud menjadi babi, menerobos
dasar bumi. Setelah sampai di dasar bumi bertemu dengan Dewi
Basunari dalam wujud babi bersanggama hingga lahirlah Boma yang
sakti mantra guna, tidak terkalahkan. Boma memangsa seisi dunia
hingga diputuskan Dewa Membunuh anaknya Boma dengan Cakra
Sudarsana. Karena kasihan, selanjutnya ia dihidupkan kembali
dengan Wijaya Kesuma dalam posisi kepala saja. Dalam praktek
lapangan orang-orang tidak berani menggunakan hiasan Boma dipintu

gerbang perumahan, karena Boma bisa memakannya setiap saat.

. Motif Hias Antrofomorfis (Manusia dan Dewa)
Motif hias antropomorfis adalah atribusi karakteristik manusia ke
mahkluk bukan manusia secara subyektif seperti binatang, hewan,

raksasa, denawa, dan bentuk-bentuk lainnya. Motif antrofomorfis

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



merupakan motif hias hasil pengembangan leterasi terhadap sifat-sifat
manusia yang berinteraksi ditengah-tengah kehidupan masyarakat.
Karakter manusia, seperti; burung (garuda), binatang (monyet, gajah)
dewa, buta, dan kala dimanusiakan sebagai motif hias untuk menghias
bidang menjadi indah dan beragam. Dalam tradisi melukis wayang,
karakter manusia dijadikan bayangan, sebagai cerminan kehidupan
bahwa dalam diri manusia memiliki sifat-sifat seperti, sifat dewa, sifat
raksasa, denawa, dan sifat-sifat binatang. Oleh karena itu secara
simbolik motif hias wayang sering digunakan sebagai pencerahan
kepada umat karena didalamnya terdapat nilai-nilai pembelajaran
dalam kehidupan manusia di dunia maupun di akhirat.

Sifat-sifat dewa, raksasa, denawa, dan binatang dimanusiakan sebagai
motif hias antrofomorfis dalam ornament wewanggan berupa bentuk
wayang bersifat simbolik dan di dalamnya terkandung nilai-nilai
pembelajaran untuk berintrosfeksi diri. Tokoh-tokoh pewayangan,
seperti sifat-sifat dewa yang memiliki kelebihan dibanding manusia
dilukiskan dengan memiliki mata ketiga, bertangan lebih dari dua, dan
memiliki sinar suci (praba). Sedangkan sifat raksasa, denawa
dilukiskan dengan mata melotot dan bertaring. Sedangkan sifat-sifat
binatang dilukiskan dengan menampilkan ekor panjang. Secara
etimologi kata “wewanggan” berasal dari kata “wangga” mendapat dan
akhiran “an” dalam proses nasalisasi hurup “w” bisa dibaca “b”
sehingga menjadi “bangga”, yang berarti komposisi yang dinamis. Tri
bangga, artinya komposisi tiga gerakan yang dinamis. Ornamen
wewanggan distilir dari gerakan manusia yang dinamis, yang simbolik,
filosofis, dan sarat makna. Sebagai motif hias ornament wewanggan
disebut wayang. Motif hias wayang juga disebut wewanggam, karena
merupakan gabungan, kombinasi dari berbagai motif yang sangat
terstruktur sehingga muncul pakem motif wayang yang simbolik dan

bermakna.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Tokoh-tokoh pewayangan yang dapat dijadikan contoh motif hias
antrofomorfis adalah: 1) sifat dewa: dalam pengider-ider buana,
terdapat 9 dewa yang disebut “dewata nawa sanga”, yaitu: utara
Wisnu, timur laut Sambu, timur Iswara, tenggara Mahesora, selatan
Brahma, barat daya Ludra, barat Mahadewa, barat laut Sangkara; 2)
sifat-sifat raksasa dan denawa, kala bang, kala ireng, sifat binatang
Hanoman, Subali, Sugriwa, Anggada, Ganesia, Amenda, Sempati, Nala,
dan Nila. Munculnya tokoh pewayangan yang kepalanya binatang atau
hewan, dalam cerita pewayangan dilatar belakangi oleh sifat-sifat yang
tidak terpuji, seperti kutukan Dewa Siwa terhadap Asta Dewata, ketika
Dewa Siwa ditertawai memiliki anak berupa kera. Demikian pula
dengan kisah Ganesia yang berkepala gajah, akibat dari keangkuhan
Ganesia terhadap orang tuanya (Dewa Siwa) akhirnya Dewa Siwa
marah dan memenggal kepala Ganesia selanjutnya dihidupkan

kembali dengan kepala gajah.

Gambar 4. Motif antrofomorfis: 1) Subal, 2) Sugriwa, 3) Ramadewa,
gedong pura Puseh adat Silakarang
Karakter wajah wayang: manis, galak, galak keras, raksasa,
punakawan, dayang, dan tokoh rakyat lainnya. Sebagai motif hias yang
terikat oleh pakem dan ketentuan mengikat dan baku, maka secara
antrofomorfis motif hias wewanggan membahas tentang; ekpresi wayah
wayang, ekpresi gerak, tata busana, dan karakter bentuk. Ekpresi

perwajahan dalam melukis wayang dikelompokan menjadi: wajah

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



manis, galak manis, galak, galak keras, raksasa, punakawan, dayang,
dan rewangan. Untuk penggambaran gerak menampilkan, antara lain:
gegundeman, gembira, sedih, menantang, dan berperang. Sedangkan
untuk tata busana, berupa: tata busana dewa, raja, patih, dan rakyat.
Pembahasan tentang karakter wayang akan dibahas lebih detail pada

sub berikutnya.

5. Motif Hias Wewanggan (campuran)
Motif wewanggan merupakan motif yang sangat dinamis yang sering
digunakan sebagai pendukung hiasan pokok. Oleh sebab itu motif ini
mencerminkan gabungan “wewanggan” yang dalam bahasa seni ukir
tradisi disebut pengembangan dari satu motif menjadi motif baru tanpa
menghilangkan identitas fokoknya. Seperti pada motif “karang boma”,
identitas dan karakteristik karang boma tetap tampak jelas, meskipun
sudah diisi dengan hiasan-hiasan lain sebagai pendukung, seperti
patra cina, punggel, dan hiasan lainnya. Tetap karang boma dengan
kekasannya ada tangan dan wajah muka yang menganga sebagai

unsur pokok yang dominan.

C. Penutup

Pembahasan mengenai motif ornamen seni ukir batu padas menunjukkan
bahwa ragam hias tidak sekadar berfungsi sebagai elemen dekoratif,
melainkan merupakan manifestasi nilai estetika, simbolik, filosofis, dan
religius yang berakar kuat dalam kebudayaan Bali. Sejak masa awal
perkembangannya, seni ukir yang dahulu dikenal dengan istilah ringgit
atau reringgitan telah menjadi bagian penting dari sistem sosial,
keagamaan, dan artistik masyarakat, bahkan mendapatkan legitimasi
dan perlindungan melalui patronase kerajaan serta bimbingan kaum
brahmana. Hal ini menegaskan posisi seni ukir batu padas sebagai seni

agung yang sarat makna dan nilai luhur.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Ragam motif ornamen yang dibahas, meliputi motif hias giometris
(keketusan), floraistis (pepatran), zoomorfis (kekarangan), antrofomorfis
(wayang/manusia dan dewa), serta wewanggan (campuran),
memperlihatkan kekayaan sumber inspirasi yang berasal dari alam,
mitologi, cerita pewayangan, hingga refleksi sifat-sifat manusia. Setiap
motif tidak hanya memiliki karakter visual yang khas, tetapi juga
mengandung fungsi dan makna tertentu yang diikat oleh pakem,
kesepakatan tradisi, serta konteks penempatannya. Dengan demikian,
motif-motif tersebut menjadi media penyampai pesan simbolik dan
spiritual yang diwariskan secara turun-temurun.

Selain itu, proses penciptaan motif ornamen seni ukir batu padas
menuntut penguasaan teknik, ketelitian, dan kepekaan estetik yang
tinggi. Garis, bidang, cekung-cembung, serta komposisi menjadi unsur
utama yang menyatukan aspek teknis dan konseptual dalam sebuah
karya. Kreativitas seniman tidak lahir secara instan, melainkan melalui
proses panjang yang melibatkan keberanian bereksperimen, pemahaman
tradisi, serta kesadaran akan fungsi dan makna motif dalam kehidupan
masyarakat.

Pada akhirnya, seni ukir batu padas dengan seluruh ragam motifnya
merepresentasikan kesinambungan antara tradisi dan dinamika
kreativitas. Di tengah perkembangan zaman, motif-motif tersebut tetap
relevan karena fleksibel untuk dikembangkan tanpa kehilangan identitas
dasarnya. Oleh karena itu, pemahaman yang komprehensif terhadap
motif ornamen seni ukir batu padas menjadi penting, tidak hanya sebagai
upaya pelestarian warisan budaya, tetapi juga sebagai landasan
pengembangan seni ukir yang berakar pada nilai tradisi sekaligus terbuka

terhadap inovasi kreatif di masa depan.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



D. Daftar Pustaka

1. Adrian Vickers, 2009. Peradaban Pesisir: Menuju Sejarah Budaya Asia
tenggara. Pustaka Larasan, Denpasar.

2. Berata I Made (2022). Dinamika Perkembangan Seni Ukir Batu Padas
di Silakrang Gianyar Bali (Kajian Estetik dan Sosial Kultural. Working
Paper. ISI Denpasar, Denpasar, Bali. http:/ /repo.isi-
dps.ac.id/id/eprint /4934

3. Ernst Cassirer, 1990. Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esei tentag
manusia. Penerbit PT Gramedia. Jakarta

4. Mudana I Wayan, 1995. Proses Kreasi Pematung Ketut Mumbul.
Laporan Penelitian, Sekolah Tinggi Seni Indonesia Denpasar.

5. Ratnaesih Maulana, 1997. Ikonografi Hindu. Fakultas sastra
Universitas Indonesia.

6. Titib I Made, 2003. Teologi & Simbol-Simbol dalam Agama Hindu.
Penerbit Paramita Surabaya.

Penulis

I Wayan Mudana

Asal Silakarang, Gianyar, menempuh pendidikan S1
Seni Rupa PSSRD, S2 Kajian Pariwisata dan S3
Kajian Budaya di Universitas Udayana. Keahliannya
termasuk seni lukis wayang, klasik, dan studi
pariwisata. Ia turut dalam pengembangan produk
seni pariwisata yang memanfaatkan limbah batu
padas dengan teknik casting. Selain itu, penelitian
seninya meliputi seni lukis Wayang Kamasan yang telah mengalami
transformasi dari zaman ke zaman. Adapun disertasinya berjudul
“Transformasi Seni Lukis Wayang Kamasan pada Era Postmodern”. Juga
pernah menerbitkan buku “Desa Gilda dan Profil Seni Lukis Wayang
Kamasan” dan merancang buku “Produksi Kultural Seni Lukis Wayang
Kamasan Kemasan Massa”.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB X
HUBUNGAN ANTARA SENIMAN, MATERIAL,
DAN PROSES KREATIF

Edy Semara Putra

A. Pendahuluan

Hubungan antara seniman, material, dan proses kreatif merupakan
fondasi utama dalam penciptaan karya seni rupa. Karya seni tidak lahir
semata-mata dari gagasan atau keterampilan teknis, melainkan dari
relasi dialogis antara seniman dengan material yang diolah serta proses
kreatif yang dijalaninya. Melalui interaksi fisik, pengalaman inderawi, dan
kepekaan intuisi, material turut membentuk arah penciptaan, keputusan
estetik, dan makna karya. Dengan demikian, memahami seni rupa tidak
dapat dilepaskan dari cara seniman membangun hubungan dengan
material dan proses kreatifnya.

Dalam konteks seni modern dan kontemporer, hubungan tersebut
mengalami perubahan signifikan. Perkembangan industri dan teknologi
menyebabkan material seni semakin banyak hadir sebagai produk jadi
yang seragam dan mudah diakses. Kondisi ini memang mempercepat
produksi karya, tetapi sekaligus menciptakan jarak antara seniman dan
sumber material. Proses kreatif cenderung menjadi lebih terstandar,
sementara pengalaman langsung dalam mengenali karakter material,
seperti tekstur alami, resistensi, dan perubahan material semakin
berkurang. Akibatnya, material sering diperlakukan sebagai objek pasif
yang dikendalikan oleh sistem industri dan logika efisiensi.

Di tengah kondisi tersebut, masih terdapat praktik seni yang
mempertahankan kedekatan dengan material alam dan proses manual.
Salah satu contohnya adalah seni ukir batu padas di Bali. Batu padas

tidak hanya berfungsi sebagai medium, tetapi juga sebagai bagian dari

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sistem nilai budaya, spiritual, dan ekologis masyarakat Bali. Dalam
praktik ini, seniman membangun hubungan yang intens dengan material
melalui dialog antara tubuh, alat, dan karakter batu. Proses kreatif
berlangsung sebagai interaksi timbal balik, di mana material tidak
sekadar dibentuk, tetapi turut memberikan arah, batasan, dan
kemungkinan bagi karya.

Permasalahan yang muncul kemudian adalah bagaimana memahami
perbedaan mendasar antara relasi seniman dengan material dalam sistem
produksi modern dengan praktik tradisional seperti seni batu padas di
Bali, serta bagaimana hubungan tersebut memengaruhi proses kreatif,
pengalaman psikologis, dan identitas artistik seniman. Selain itu,
diperlukan pemahaman yang lebih mendalam mengenai peran material
sebagai subjek dialog kreatif, bukan sekadar sarana teknis, terutama
dalam konteks seni rupa yang berada di persimpangan antara tradisi dan
modernitas.

Oleh karena itu, bab ini bertujuan untuk membangun argumen bahwa
hubungan antara seniman, material, dan proses kreatif bersifat dialogis
dan saling membentuk. Melalui pembahasan relasi seniman dengan
material khususnya perbandingan antara produksi seni modern dan
praktik batu padas di Bali serta kajian proses kreatif dari perspektif
psikologis, materiality, dan pengalaman tubuh, bab ini menegaskan
bahwa kreativitas seni rupa tumbuh dari kedekatan, negosiasi, dan
keterlibatan mendalam antara manusia, material, dan konteks budaya

tempat karya itu dilahirkan.

B. Hubungan Seniman dengan Material: Antara Produksi Modern dan
Tradisi Batu Padas di Bali

Dalam praktik kesenian, hubungan antara seniman dan material

merupakan fondasi utama dari proses kreatif. Material bukan hanya

media atau alat bantu, melainkan juga mitra dialog yang menuntun arah

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



penciptaan. Melalui interaksi fisik, pengalaman inderawi, dan
pemahaman teknis terhadap bahan, seorang seniman membangun relasi
yang bersifat emosional sekaligus intelektual. Dari relasi itulah muncul
karya yang tidak hanya memiliki nilai estetis, tetapi juga merefleksikan
pandangan seniman terhadap dunia material dan lingkungannya.

Dalam konteks seni modern, relasi langsung ini semakin kabur. Seiring
dengan kemajuan industri dan teknologi, proses pengolahan material kini
lebih banyak dilakukan oleh produsen besar. Cat, kanvas, kertas, pigmen,
dan berbagai alat kerja hadir sebagai produk jadi, tersedia dalam kemasan
rapi dengan kualitas seragam dan mudah diakses. Kondisi ini
memudahkan proses produksi seni, tetapi sekaligus menciptakan jarak
antara seniman dan sumber bahan. Hubungan yang dahulu bersifat
intim, kini bergeser menjadi relasi konsumtif. seniman lebih sering
berperan sebagai pengguna material industri, bukan lagi pengolah bahan
dari alam.

Ketergantungan terhadap material pabrikan juga berpengaruh pada cara
berpikir dan cara berkarya. Proses kreatif menjadi lebih terstandar,
bahkan homogen, karena seniman bekerja dalam sistem yang
dikendalikan oleh industri. Pengetahuan mengenai sifat dasar bahan,
seperti tekstur alami, reaksi terhadap suhu, atau ketahanan terhadap
waktu, semakin jarang diperoleh melalui pengalaman langsung. Dalam
situasi seperti ini, potensi material untuk berbicara dan memberi arah
bagi karya sering kali tersisih oleh efisiensi dan tuntutan produksi.
Namun, di tengah arus globalisasi seni dan industrialisasi material, masih
banyak seniman yang memilih jalur berbeda, mereka yang
mempertahankan kedekatan dengan alam dan bahan mentah. Di Bali,
praktik semacam ini tampak nyata dalam karya para pematung yang
menggunakan batu padas sebagai medium utama. Batu padas, yang
melimpah di alam Bali, bukan sekadar bahan bangunan atau elemen

dekoratif, tetapi menjadi bagian dari sistem nilai budaya dan spiritual

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



masyarakat. Dalam tangan seniman, batu padas menjelma menjadi karya
yang merekam jejak tangan manusia sekaligus napas alam.

Bagi pematung Bali, proses mengolah batu padas merupakan tindakan
dialogis: antara tubuh dan batu, antara ide dan resistensi material. Tidak
seperti material industri yang seragam, setiap bongkah batu padas
memiliki karakter unik yang berbeda dalam kepadatan, warna, pori, dan
tekstur [1]. Hubungan antara seniman dan batu terjalin melalui sentuhan
pahat, getaran palu, dan irama kerja yang hampir menyerupai meditasi.
Dalam proses ini, seniman tidak sekadar “menguasai” bahan, melainkan
turut mendengarkan dan menyesuaikan diri dengan keinginan material
itu sendiri.

Kedekatan ini memperlihatkan sebuah bentuk kesadaran ekologis dan
spiritual yang melekat pada tradisi seni rupa Bali. Alam tidak dipandang
sebagai sumber daya yang dieksploitasi, melainkan sebagai entitas hidup
yang diajak bekerja sama. Seniman menjadi perantara yang
menjembatani dunia material dan dunia makna, menghadirkan karya
yang tidak hanya estetis, tetapi juga berakar pada kesadaran kosmologis.
Hubungan antara manusia dan batu padas di sini bukan sekadar
hubungan kerja, melainkan bentuk penghormatan terhadap asal-usul
dan siklus kehidupan.

Perbandingan antara dua sistem ini, yaitu produksi seni modern dan
praktik lokal di Bali menunjukkan bahwa cara kita berhubungan dengan
material sangat menentukan arah perkembangan seni rupa. Dalam
sistem industri, material menjadi objek pasif yang dikendalikan oleh
teknologi dan pasar. Sementara dalam tradisi seperti yang dijalankan para
seniman batu padas, material tetap hadir sebagai subjek aktif, sebagai
mitra dialog yang memiliki suara dan peran dalam penciptaan.

Pada akhirnya, hubungan antara seniman dan material merefleksikan
cara manusia menempatkan dirinya di hadapan alam. Dalam karya seni
yang lahir dari batu padas, tersimpan kesadaran bahwa kreativitas bukan

hanya hasil dari tangan dan pikiran, tetapi juga dari hubungan yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



setara antara manusia dan bumi tempatnya berpijak. Di tengah dominasi
material buatan dan produksi massal, praktik semacam ini mengingatkan
kita bahwa keindahan sejati mungkin justru lahir dari kedekatan yang

tulus antara seniman dan material alaminya.

C. Hubungan Seniman dengan Material: Antara Produksi Modern dan
Tradisi Batu Padas di Bali
Hubungan antara seniman dan proses kreatif merupakan aspek yang
fundamental dalam memahami kelahiran karya seni. Proses kreatif bukan
sekadar rangkaian langkah teknis, tetapi merupakan dialog kompleks
antara pengalaman batin, intuisi, material, konteks budaya, serta tujuan
estetis dan konseptual seniman|[2]. Dalam berbagai kajian seni dan
psikologi kreativitas, hubungan ini dipandang sebagai sesuatu yang tidak
linear, sarat improvisasi, dan sangat dipengaruhi oleh kondisi sosial,
psikologis, maupun lingkungan kreatif tempat seniman bekerja.
Dalam konteks seni rupa Bali, proses kreatif mendapatkan dimensi
tambahan yang unik karena tradisi, spiritualitas, dan hubungan dengan
alam memainkan peran besar dalam menentukan arah, teknik, serta
makna karya. Salah satu wujud seni yang memperlihatkan hal ini secara
sangat jelas adalah seni ukir batu padas, sebuah medium yang
mengandung sejarah panjang, fungsi religius, serta kedekatan ekologis
dengan lanskap budaya Bali.
1. Hubungan Seniman dan Proses Kreatif: Perspektif Umum
Hubungan antara seniman dan proses kreatif merupakan jantung dari
praktik artistik, karena di dalamnya tersimpan pergulatan antara
gagasan, pengalaman inderawi, intuisi, serta interaksi dengan
material[3]. Proses kreatif tidak hanya lahir dari kemampuan teknis
atau pengetahuan formal, tetapi juga dari pengalaman personal,
konteks budaya, dan dialog yang terus-menerus antara seniman

dengan dunia sekitarnya[4|. Dalam perspektif umum, proses kreatif

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dapat dipahami sebagai perjalanan dinamis yang menghubungkan
imajinasi, eksplorasi, eksperimen, dan transformasi merupakan
sebuah perjalanan yang memadukan pengamatan, perasaan, dan
pemaknaan yang kemudian diwujudkan ke dalam bentuk visual atau
material tertentu[5]. Dengan demikian, hubungan seniman dan proses
kreatif bukan sekadar hubungan kerja, tetapi sebuah relasi eksistensial
yang membentuk identitas, cara melihat dunia, dan kualitas karya seni
itu sendiri.
a. Proses Kreatif sebagai Aktivitas Problem-Finding
Berlandaskan psikologi kreativitas, seniman dipahami sebagai
individu yang bekerja dalam ruang masalah yang tidak terdefinisi.
Yokochi & Okada menyatakan bahwa penciptaan seni adalah
bentuk creative problem solving di mana seniman harus
menemukan tujuan, teknik, dan metode sepanjang proses [6].
Yokochi & Okada menulis:
... Artists search for goals, tools, and ways to make art in ill-
defined problem spaces...|0]
Artinya, sejak awal proses kreatif, tujuan tidak selalu jelas.
Seniman harus membangun arah prosesnya sendiri melalui intuisi,
improvisasi, dan percobaan berulang.
Dalam konteks ini, kreativitas tidak dipahami sebagai kemampuan
menghasilkan sesuatu dari ketiadaan, tetapi sebagai proses
berkelanjutan menemukan masalah baru, mempertanyakan
kembali metode yang ada, dan membangun cara pandang baru

terhadap objek atau gagasan.

b. Proses Kreatif sebagai Interaksi antara Dunia Dalam dan Dunia
Luar
Townsend menekankan bahwa penciptaan seni melibatkan aliran

antara dua dunia[7]:

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



(1) Inner world, yaitu imajinasi, ingatan, intuisi, kepekaan
estetis

(2) Outer world, yaitu material, ruang studio, teknik, tradisi
Salah satu kutipan penting dalam temuannya, Townsend
menyatakan bahwa seniman bekerja melalui interaksi dinamis
antara dua dimensi ini:

...The process of creativity involves movement between inner and

outer worlds... [7]
Townsend juga menegaskan bahwa seniman memasuki apa yang
ia sebut sebagai “internal frame”, yaitu kondisi batin tertentu di
mana seniman dapat menyelami proses kreatif tanpa gangguan
logika harian [7].
Pada fase ini, seniman sering menggambarkan perasaan menyatu
dengan medium. Ketika medium memberikan resistensi atau
kejutan tertentu, seniman meresponsnya, dan interaksi tersebut

melahirkan bentuk-bentuk baru yang sering kali tak terduga.

c. Material sebagai Subjek Dialog Kreatif
Hubungan antara seniman dan material sering digambarkan
sebagai hubungan timbal balik. Darwish menyatakan bahwa
proses kreatif terbentuk dalam ruang di mana seniman
menanggapi material bukan sekadar menggunakannya[8]. Darwish
menulis:
....The artist’s creativity is shaped by the interplay between the
content of ideas and the form of the material... [8]
Apa yang diungkapkan Darwish ini memperlihatkan bahwa
kreativitas tidak hanya dipengaruhi gagasan, tetapi juga oleh sifat
material itu sendiri, seperti tekstur, kekerasan, warna, resistensi,
hingga kesulitan teknis yang muncul. Dengan demikian, material

bukan sekadar sarana teknis, melainkan aktor kreatif.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Dalam wacana seni kontemporer, hubungan antara seniman dan
material dipahami melalui konsep materiality, yaitu pemahaman
bahwa material tidak bersifat netral atau pasif, melainkan
memiliki peran aktif dalam membentuk makna, pengalaman
estetis, dan arah penciptaan karya. Materiality menempatkan
material sebagai entitas yang memiliki karakter fisik, sejarah, serta
muatan kultural yang secara langsung memengaruhi keputusan
artistik seniman. Tekstur, berat, kekerasan, porositas, hingga
proses perubahan material seiring waktu menjadi bagian dari
“bahasa” yang ikut berbicara dalam karya seni. Dengan demikian,
interaksi seniman dan material bukan sekadar hubungan subjek-
objek, melainkan relasi dialogis yang memungkinkan material
memberikan resistensi, kejutan, bahkan arahan terhadap proses
kreatif.

Pendekatan ini menegaskan bahwa makna karya seni tidak hanya
dibentuk oleh gagasan konseptual seniman, tetapi juga oleh
bagaimana material “menampilkan dirinya” dalam proses
penciptaan. Dalam kerangka materiality, seniman tidak
sepenuhnya mengontrol material, melainkan bernegosiasi
dengannya. Ketika material menghadirkan keterbatasan atau
peluang tertentu, seniman merespons melalui penyesuaian teknik,
perubahan konsep, atau modifikasi bentuk. Hal ini memperkuat
pandangan bahwa kreativitas tumbuh dari dialog timbal balik

antara ide dan sifat material itu sendiri.

d. Kreativitas sebagai Proses Eksperimen dan Modifikasi
Yokochi & Okada menemukan bahwa kreator seni berkembang
melalui pola modifikasi, yaitu perubahan motif, teknik, atau
konsep berdasarkan karya sebelumnyal6|. Yokochi & Okada

menegaskan bahwa:

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



...Modification is the means by which artists generate new artistic
concepts by modifying elements of their previous artwork...[0]
Yokochi & Okada membedakan tiga jenis modifikasi, yaitu:
* Subject modification, yaitu modifikasi pada objek representasi
* Structure modification, yaitu modifikasi metode atau sistem
kerja

* Concept modification, yaitu modifikasi ide atau visi artistik

Para ahli menunjukkan bahwa seniman pemula cenderung
melakukan perubahan secara drastis, tidak terarah, dan intuitif,
sedangkan seniman berpengalaman mengembangkan modifikasi
yang lebih terstruktur berdasarkan visi kreatif jangka panjang

yang stabil.

2. Proses Kreatif sebagai Pengalaman Psikologis dan Eksistensial

Proses kreatif tidak hanya berlangsung pada tataran teknis, tetapi juga
merupakan pengalaman psikologis dan eksistensial yang mendalam
bagi seniman. Pada level psikologis, proses ini menjadi ruang internal
untuk mengolah emosi, memori, imajinasi, dan ketegangan batin yang
kemudian menemukan bentuk melalui medium artistik. Sementara itu,
pada dimensi eksistensial, penciptaan karya menjadi cara seniman
menegosiasikan keberadaan dirinya di dunia, yaitu menanyakan,
memahami, sekaligus menegaskan makna hidup melalui tindakan
kreatif.

Dalam pengalaman mencipta, seniman memasuki dialog antara diri
dan material, antara dunia batin dan dunia nyata, sehingga karya seni
yang lahir bukan hanya produk visual, tetapi juga jejak pengalaman
manusia yang paling personal dan reflektif. Townsend menjelaskan

bahwa penciptaan seni bukan hanya proses teknis, tetapi proses

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



psikologis yang melibatkan kedalaman emosi, memori, dan pengalaman
hidup [7]. Townsend menulis:

....Art-making involves the artist drawing on emotion, experience, and

pre-sense as part of the inner world...[7]
Konsep “pre-sense” merujuk pada sensasi atau bayangan awal karya
sebelum wujudnya jelas. Seniman sering memulai dari “rasa” atau
“intuisi samar” yang kemudian diperjelas melalui interaksi dengan
material atau dikenal dengan istilah konsep materiality.
Konsep materiality dapat memperluas pemahaman tentang
pengalaman psikologis seniman dengan menekankan dimensi sensorik
dalam proses kreatif. Material tidak hanya dilihat, tetapi juga dirasakan
melalui sentuhan, tekanan, getaran, bau, dan bahkan suara yang
muncul selama proses bekerja. Pengalaman inderawi ini membentuk
keterlibatan emosional dan tubuh seniman secara langsung, sehingga
penciptaan karya menjadi pengalaman yang menyeluruh dan berlapis
[9]. Dalam konteks ini, material menjadi jembatan antara dunia batin
dan dunia nyata, mengkonkretkan intuisi dan emosi yang semula
bersifat abstrak ke dalam bentuk yang dapat dialami secara fisik.
Materiality memandang bahwa pengalaman artistik tidak berhenti pada
hasil akhir karya, tetapi juga tercipta selama proses interaksi seniman
dengan material. Proses tersebut menyimpan jejak emosi, ketegangan,
kegagalan, dan keberhasilan yang dialami seniman. Oleh karena itu,
karya seni dapat dipahami sebagai rekaman pengalaman eksistensial
yang terwujud melalui material tertentu, bukan sekadar representasi
visual dari gagasan internal seniman.
. Proses Kreatif sebagai Evolusi Keahlian
Proses kreatif tidak hanya mencerminkan ekspresi spontan seniman,
tetapi juga merupakan perjalanan panjang evolusi keahlian yang
terbentuk melalui praktik berulang, pengalaman material, dan

pematangan cara pandang. Dalam proses ini, kemampuan teknis,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



kepekaan estetis, dan intuisi berkembang secara bertahap seiring
interaksi yang konsisten dengan medium dan konteks penciptaan.
Setiap karya menjadi titik pijak baru yang memperkaya pemahaman
seniman terhadap teknik, bentuk, dan karakter material, sehingga
proses kreatif dapat dipahami sebagai proses belajar yang tidak pernah
berhenti, yaitu sebuah evolusi keahlian yang menegaskan bahwa
kreativitas tumbuh dari ketekunan, eksplorasi, dan hubungan
mendalam dengan praktik artistik itu sendiri. Dalam perspektif
materiality, evolusi keahlian seniman sangat dipengaruhi oleh
kedalaman pengalaman berulang dengan material yang sama.
Penguasaan teknik tidak hanya berarti keterampilan mekanis, tetapi
juga pemahaman intuitif terhadap karakter material: bagaimana ia
bereaksi terhadap tekanan, perubahan cuaca, usia, dan perlakuan
tertentu[9]. Melalui interaksi jangka panjang ini, seniman
mengembangkan sensitivitas material, yaitu kemampuan membaca
potensi dan keterbatasan material bahkan sebelum proses penciptaan
dimulai. Sensitivitas tersebut menjadi bagian dari intuisi artistik yang
hanya dapat dibentuk melalui praktik berkelanjutan.
Yokochi & Okada menemukan bahwa seniman berkembang melalui
fase-fase pengalaman. Setelah kurang lebih 12 tahun berkarya, mereka
menemukan apa yang disebut sebagai creative vision [6], Yokochi &
Okada menulis:

...Artists often construct a main theme, called a ‘creative vision,’ after

about 12 years of practice...[6]
Creative vision merupakan tema besar yang menjadi dasar seluruh
pekerjaan seniman. Dari sinilah muncul sub-konsep, eksplorasi teknis,
dan gaya khas yang konsisten.
Dengan demikian, perkembangan creative vision tidak dapat
dipisahkan dari hubungan mendalam antara seniman dan material.

Visi kreatif bukan semata-mata hasil refleksi konseptual, tetapi juga

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



akumulasi pengalaman material yang berulang dan terinternalisasi.
Dalam kerangka ini, material menjadi fondasi pembentukan gaya,
konsistensi visual, dan arah estetik seorang seniman sepanjang
perjalanan kreatifnya.

. Proses Kreatif Seniman Batu Padas di Bali

Proses kreatif seniman batu padas di Bali merupakan hasil perjumpaan
kompleks antara material, tradisi, pengalaman tubuh, dan dinamika
modernitas. Batu padas sebagai material lokal yang terbentuk dari
proses vulkanik dan erosi bukanlah bahan yang netral. Batu padas
memiliki karakteristik fisik yang unik, yaitu lunak ketika baru
ditambang namun mengeras setelah terpapar udara. Keunikan ini
menjadikan batu padas sebagai partner kreatif bagi para seniman.
Dalam praktiknya, para pengukir tidak hanya memaksakan bentuk
pada batu, tetapi berdialog dengannya. Tekstur batu, arah serat,
potensi retakan, hingga tingkat kepadatan menjadi faktor yang
menentukan pilihan teknis mulai dari tekanan tangan, sudut pahat,
kedalaman ukiran, hingga ritme kerja. Dengan demikian, sebagaimana
ditegaskan Darwish bahwa material tidak sekadar menjadi objek
manipulasi teknis tetapi turut membentuk kreativitas seniman [8], batu
padas justru menuntun arah bentuk karya yang mungkin diwujudkan.
Dalam kerangka materiality, batu padas tidak hanya dipahami sebagai
bahan lokal, tetapi sebagai material yang mengandung lapisan makna
ekologis, historis, dan kultural. Batu padas berasal dari proses alam
yang panjang dan terikat langsung dengan lanskap Bali, sehingga
penggunaannya dalam seni ukir merepresentasikan hubungan timbal
balik antara manusia, alam, dan spiritualitas. Material ini membawa
memori geologis sekaligus memori budaya, karena telah digunakan
selama berabad-abad dalam konteks arsitektur sakral, ritual, dan
identitas visual Bali.

Materiality juga membuka perspektif keberlanjutan dalam praktik seni

padas. Penggunaan batu padas lokal mencerminkan prinsip kedekatan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



ekologis, di mana material diambil, diolah, dan dimaknai dalam satu
ruang budaya yang sama. Kesadaran akan asal-usul material, proses
pengambilan, serta keberlanjutan lingkungan menjadi bagian dari etika
kreatif seniman. Dalam konteks seni kontemporer, kesadaran ini
semakin relevan ketika seniman mulai merefleksikan dampak ekologis
dari praktik artistik mereka, sekaligus mempertahankan nilai-nilai
tradisi yang menghormati alam sebagai sumber kehidupan.

Lebih jauh, batu padas juga dapat dipahami sebagai material agent
yang secara aktif membentuk pengalaman kreatif seniman. Perubahan
sifat batu dari lunak menjadi keras menciptakan batas waktu kerja
yang memengaruhi ritme, konsentrasi, dan keputusan artistik. Kondisi
ini menuntut kehadiran penuh tubuh dan kesadaran seniman dalam
setiap tahap proses. Dalam pengertian ini, batu padas bukan hanya
medium ekspresi, tetapi mitra dialog yang menentukan arah, tempo,
dan hasil akhir karya.

Selain material, tradisi visual Bali menjadi elemen penting dalam proses
kreatif. Motif-motif seperti karang boma, patra punggel, patra sari, dan
berbagai ragam kekarangan telah diwariskan turun-temurun sebagai
basis estetika yang kuat. Tradisi ini tidak bersifat membatasi secara
negatif, tetapi menjadi struktur kreatif yang menyuplai kosakata visual
yang kaya. Sebagaimana teori constraints promote creativity, batas-
batas tradisi justru memunculkan kreativitas baru ketika seniman
merespons dan menafsirkannya sesuai visi masing-masing. Tradisi
berfungsi sebagai titik awal, bukan titik akhir, dan membuka ruang
eksplorasi ketika bertemu dengan pengalaman personal dan konteks
zaman yang berubah.

Dalam perkembangan mutakhir, proses kreatif seniman batu padas
mengalami transformasi signifikan. Pengukir tidak lagi hanya bekerja
untuk arsitektur sakral atau pemenuhan fungsi ritual, tetapi masuk ke

wilayah seni kontemporer yang lebih konseptual. Pergeseran ini

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dipahami sebagai transformasi creative vision, sebuah konsep yang
dijelaskan oleh Yokochi & Okada, di mana seniman mengembangkan
tema besar atau visi jangka panjang yang kemudian memandu
serangkaian karya [6]. Proses concept modification memungkinkan
seniman menghasilkan karya-karya padas yang lebih personal,
abstrak, atau eksperimental, misalnya dengan menggabungkan batu
padas dengan logam, kaca, atau kayu, serta memindahkan karya dari
ruang ritual ke ruang galeri. Perubahan ini menunjukkan kemampuan
seniman Bali untuk merespons dinamika estetika kontemporer tanpa
memutus hubungan dengan akar tradisi.

Dalam pengalaman kreatif tersebut, tubuh memainkan peran penting.
Townsend menjelaskan bahwa seni adalah proses yang melibatkan
interaksi berwujud antara persepsi dan tindakan [7]. Dalam seni padas,
hal ini sangat terlihat melalui gerakan tangan yang ritmis, durasi
pukulan, sensasi getaran pahat, dan suara khas benturan padas yang
memandu ritme kerja. Banyak seniman menggambarkan pengalaman
mengukir sebagai bentuk meditasi aktif. Kesadaran tubuh dan respons
sensoris yang muncul selama proses bekerja menjadikan penciptaan
karya sebagai pengalaman holistik, di mana tubuh dan material saling
menyesuaikan dan berkomunikasi secara intuitif.

Keseluruhan proses ini berlangsung di tengah medan negosiasi antara
tradisi dan modernitas yang sangat khas Bali. Batu padas, sebagai
bahan sakral dan tradisional, kini berada dalam ruang estetika baru:
ia tetap mengemban nilai-nilai religius dan simbolis, namun sekaligus
menjadi medium eksplorasi personal dan eksperimental. Seniman
harus menyeimbangkan tuntutan tradisi yang menjunjung ketepatan
simbolik, tuntutan seni kontemporer yang membuka ruang bagi
kebaruan bentuk, tuntutan pasar yang mengarahkan preferensi

tertentu, serta visinya sendiri yang berkembang seiring pengalaman.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Dengan demikian, batas batu padas bukan hanya batas fisik material,
melainkan juga batas simbolik yang mempertemukan masa lalu dan
masa kini, aturan dan kebebasan, fungsi ritual dan ekspresi pribadi.
Justru pada batas-batas inilah kreativitas seniman Bali tumbuh. Batu
padas menjadi ruang negosiasi yang memungkinkan seniman
mengembangkan identitas artistik yang khas: berakar pada tradisi,
tetapi terbuka pada pembaruan. Proses kreatif pengukir padas Bali
adalah bukti bahwa seni lokal tidak statis, melainkan bergerak dinamis
mengikuti dialog antara material, tradisi, tubuh, dan dunia

kontemporer yang terus berkembang.

D. Penutup

Hubungan antara seniman, material, dan proses kreatif merupakan relasi
yang bersifat dialogis, dinamis, dan saling membentuk. Karya seni tidak
dapat dipahami hanya sebagai hasil gagasan atau keterampilan teknis,
tetapi sebagai perwujudan dari interaksi kompleks antara pengalaman
batin seniman, karakter material, serta konteks budaya dan lingkungan
tempat karya itu dilahirkan. Dalam kerangka materiality, material
dipahami bukan sebagai objek pasif, melainkan sebagai subjek dialog
kreatif yang memiliki karakter fisik, sejarah, dan muatan kultural yang
secara aktif memengaruhi arah penciptaan karya.

Perbandingan antara praktik seni modern yang bergantung pada material
industri dan praktik seni batu padas di Bali memperlihatkan perbedaan
mendasar dalam cara seniman membangun relasi dengan material. Pada
sistem produksi modern, material cenderung terstandarisasi dan terlepas
dari konteks asal-usulnya, sehingga hubungan seniman dengan material
menjadi lebih fungsional dan konsumtif. Sebaliknya, dalam tradisi batu
padas Bali, material hadir sebagai mitra kerja yang memiliki resistensi,
batasan, dan potensi yang harus dibaca dan dinegosiasikan. Proses

kreatif berlangsung sebagai pengalaman tubuh, pengalaman psikologis,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dan pengalaman eksistensial yang menyatukan seniman, material, dan
nilai-nilai kosmologis yang hidup dalam budaya Bali.

Ke depan, isu hubungan seniman, material, dan proses kreatif membuka
berbagai peluang sekaligus tantangan. Di satu sisi, kesadaran materiality
menawarkan peluang bagi seniman untuk mengembangkan praktik seni
yang lebih reflektif, kontekstual, dan berkelanjutan. Kecenderungan seni
kontemporer yang kembali menaruh perhatian pada proses, pengalaman
inderawi, dan keberlanjutan ekologis memberi ruang bagi material lokal
seperti batu padas untuk tampil sebagai medium yang relevan dalam
wacana global. Integrasi antara tradisi dan pendekatan konseptual
kontemporer juga memungkinkan lahirnya bentuk-bentuk ekspresi baru
yang memperkaya identitas seni rupa Bali tanpa kehilangan akar
budayanya.

Namun, tantangan yang dihadapi tidak dapat diabaikan. Tekanan pasar,
tuntutan produksi cepat, serta dominasi material industri berpotensi
menggeser praktik-praktik yang berbasis kedekatan dengan material dan
proses manual. Selain itu, berkurangnya regenerasi perajin dan seniman
yang memiliki kedalaman pengalaman material, serta ancaman terhadap
keberlanjutan sumber daya alam, menjadi persoalan serius yang perlu
direspons secara kritis. Dalam konteks pendidikan seni, tantangan lain
muncul berupa kecenderungan pembelajaran yang terlalu menekankan
hasil akhir, sementara proses dan relasi dengan material kurang
mendapat perhatian yang memadai.

Berdasarkan hal tersebut, beberapa saran dan rekomendasi dapat
diajukan. Pertama, pendidikan seni rupa perlu menempatkan
pengalaman langsung dengan material sebagai bagian penting dari proses
pembelajaran, sehingga mahasiswa tidak hanya memahami material
secara konseptual, tetapi juga secara inderawi dan reflektif. Kedua,
praktik seni berbasis material lokal perlu didukung melalui penelitian,
dokumentasi, dan pengembangan wacana agar tidak terpinggirkan oleh

arus globalisasi seni. Ketiga, seniman dan institusi seni didorong untuk

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



mengembangkan pendekatan kreatif yang berlandaskan kesadaran
ekologis dan keberlanjutan, dengan memperlakukan material sebagai
mitra dialog, bukan sekadar sumber daya.

Dengan demikian, hubungan antara seniman, material, dan proses kreatif
tidak hanya menjadi persoalan teknis atau estetis, tetapi juga persoalan
etika, budaya, dan keberlanjutan. Melalui pemahaman yang lebih
mendalam terhadap relasi ini, seni rupa dapat berkembang sebagai
praktik yang tidak hanya menghasilkan karya, tetapi juga membangun

kesadaran akan posisi manusia di tengah alam dan kebudayaannya.

E. Daftar Pustaka

[1] K. A. Parthama and I. G. B. Wahyudi, “Batu Padas Artifisial Sebagai
Material Ragam Hias Arsitektur Tradisional Bali,” Menara J. Tek. Sipil,
vol. 20, no. 1, pp. 65-72, 2025.

[2] R. Y. A. P. Purnama and I. Akhmad, “Badan Penerbit ISI Yogyakarta,”
in Estetika, Seni, dan Media, 2023, p. 332.

[3] R. Daniel, “The creative process explored: artists’ views and
reflections,” Creat. Ind. J., vol. 15, no. 1, pp. 3-16, 2022, doi:
https://doi.org/10.1080/17510694.2020.1755772.

[4] M. Botella, V. Glaveanu, F. Zenasni, N. M. Martin Storme, M. Wolff,
and T. Lubart, “How artists create: Creative process and multivariate
factors,” Learn. Individ. Differ., vol. 26, pp. 161-170, 2013, doi:
https://doi.org/10.1016/j.1indif.2013.02.008.

[5] S. Berdynskykh, “Creative experimentation and the generation of
innovative ideas in artistic design,” vol. 8, pp. 11-22, 2025, doi:
10.30857/2617-0272.2025.1.1.

[6] A. Yokochi and T. Okada, “The Process of Art-making and Creative
Expertise : An Analysis of Artists ’ Process Modification,” vol. 55, pp.
532-545, 2020, doi: 10.1002/jocb.472.

[7] P. M. Townsend, “THE ARTIST ’° S CREATIVE PROCESS: A
Winnicottian view,” pp. 1-187, 2017.

[8] M. A. Darwish, “THE PROCESS OF ARTISTIC CREATIVITY IN FINE
ARTS (ANALYTICAL STUDY INTHE RELATIONSHIP BETWEEN ARTIST
AND ANTIQUES ),” no. November, 2016.

[9] “Materiality in Art,” Lifestyle Sustainability-Directory. [Online].
Available: https://lifestyle.sustainability-
directory.com/term/materiality-in-art/

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Penulis

Edy Semara Putra

Menyelesaikan studi S1 Pendidikan Seni Rupa di
Universitas Negeri Makassar pada tahun 2013, lalu
melanjutkan studi Magister Pengkajian Seni
melalui beasiswa BPPDN di Pascasarjana ISI

Yogyakarta dan lulus 2016. Memulai karier sebagai

dosen tetap swasta di Prodi Pariwisata STAH Dharma Sentana Sulawesi
Tengah (2016-2024), kemudian pada Juni 2024 bergabung sebagai dosen
PNS di Prodi Seni Murni ISI Bali. Pernah menjabat Ketua Prodi PGSD
STAH Dharma Sentana (2018-2019) dan Kepala Unit Penelitian dan
Pengabdian Masyarakat (2019-2024). Selain mengajar dan berkarya seni,
juga aktif meneliti bidang seni dan pariwisata, menulis buku serta

melaksanakan pengabdian masyarakat.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB XI
SENI PATUNG BATU PADAS BALI: HUBUNGAN
ANTARA SENIMAN, LINGKUNGAN, DAN
BUDAYA DALAM PROSES KREATIF

Luh Budiaprilliana

A. Pendahuluan

Seni batu padas merupakan praktik seni yang tumbuh dari relasi dinamis
antara material alam, tubuh seniman, dan sistem budaya yang
melingkupinya. Dalam kajian budaya material, medium tidak dapat
dipandang sebagai sarana pasif, tetapi sebagai entitas yang turut
membentuk proses kreatif dan makna visual karya seni [1], [2]. Batu
padas, dengan porositas tinggi dan kecenderungan permukaannya
berubah seiring cuaca, menuntut keterlibatan teknis dan sensorik yang
intens dari seniman proses di mana pengalaman tubuh (embodied
knowledge) berperan sentral dalam negosiasi bentuk akhir [3], [4].

Dalam konteks Bali, batu padas tidak hadir sebagai medium netral,;
keberadaannya telah melekat dalam lanskap ekologis, ritual, dan struktur
sosial keseharian masyarakat. Nilai-nilai kearifan lokal seperti Tri Hita
Karana, sebuah falsafah yang menegaskan harmoni hubungan manusia
dengan Tuhan, sesama manusia, dan alam, menjadi landasan
fundamental dalam memahami relasi masyarakat Bali terhadap
lingkungan dan seni [5]. Pendekatan semacam ini memperlihatkan bahwa
hubungan manusia bukan hanya sekadar interaksi utilitarian dengan
alam, tetapi tercipta sebagai web of meaning yang terintegrasi dalam
praktik budaya dan etika lokal [5], [6].

Karakter fisik batu padas yang mudah tererosi dan responsif terhadap
lingkungan memperluas makna medium menjadi sesuatu yang hidup

dalam proses sekaligus dalam waktu. Seniman yang bekerja dengan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



material tersebut menghadapi suatu kondisi di mana bentuk tidak
sepenuhnya dikontrol sejak awal, melainkan dibangun melalui dialog
kontinu antara intensi artistik dan respons material serta lingkungan.
Argumentasi ini selaras dengan pemikiran yang memposisikan kreativitas
sebagai praktik relasional di mana hubungan subjektivitas seniman, pola
budaya, dan material itu sendiri bekerja dalam jaringan yang saling
memengaruhi [2], [3].

Bab ini memposisikan seni batu padas sebagai praktik kreatif relasional,
yang dipahami sebagai jaringan hubungan antara seniman, material,
lingkungan, dan budaya. Pendekatan budaya material, embodied
knowledge, dan perspektif ekologi seni menggeser pembacaan seni dari
produk estetis semata ke proses kultural yang kontekstual dan
berkelanjutan. Interpretasi semacam ini menawarkan cara pandang yang
melampaui dikotomi klasik antara seni rupa murni dan kerajinan, dengan
melihat praktik batu padas sebagai bentuk ekspresi seni yang berakar

kuat dalam relasi manusia, alam dan budaya [2], [5].

B. Batu Padas sebagai Medium yang Terikat Lingkungan

Dalam kajian budaya material, medium tidak lagi dipahami sebagai
sarana netral yang sepenuhnya tunduk pada kehendak seniman,
melainkan sebagai entitas yang memiliki karakter, sejarah, dan agensi
yang memengaruhi proses kreatif. Perspektif ini menempatkan material
sebagai bagian aktif dalam produksi makna, di mana sifat fisik dan
perilaku material turut membentuk keputusan artistik serta pengalaman
estetik karya seni [1], [3]. Batu padas, sebagai material endapan vulkanik,
memiliki struktur berpori dengan tingkat penyerapan air yang tinggi,
sehingga sangat responsif terhadap perubahan lingkungan seperti
kelembapan, curah hujan, suhu, dan paparan organisme biologis.
Karakter tersebut menjadikan batu padas tidak stabil secara visual
maupun struktural, dan menempatkan karya yang dihasilkan dalam

kondisi yang senantiasa berubah.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Sifat porositas batu padas menyebabkan karya seni yang menggunakan
material ini terus mengalami transformasi seiring waktu. Permukaan yang
semula tampak bersih dan terang dapat mengalami perubahan warna,
ditumbuhi lumut, atau tererosi secara perlahan akibat interaksi dengan
air dan udara. Dalam kerangka estetika modern yang menekankan
keutuhan dan ketahanan material, perubahan semacam ini sering
dipahami sebagai degradasi atau kerusakan. Namun, dalam pendekatan
seni berbasis materialitas dan ekologi, perubahan tersebut justru
dipandang sebagai bagian integral dari kehidupan karya seni itu sendiri
[7]. Batu padas, dengan demikian, tidak diperlakukan sebagai medium
statis, melainkan sebagai material yang hidup dalam relasi temporal dan
ekologis.

Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Ingold yang melihat proses
“membuat” sebagai keterlibatan langsung manusia dengan alur material
dan lingkungan yang terus bergerak, bukan sebagai tindakan
memaksakan bentuk pada material pasif [3]. Dalam konteks seni batu
padas, proses kreatif tidak berhenti pada tahap pembentukan awal,
melainkan berlanjut melalui interaksi berkelanjutan antara karya dan
lingkungannya. Lumut, erosi, serta perubahan tekstur dan warna tidak
sekadar menjadi efek samping, tetapi berfungsi sebagai jejak relasi
ekologis yang memperkaya lapisan makna visual dan konseptual karya.
Proses tersebut juga dialami oleh salah satu seniman patung batu padas
bernama Wayan Budiana asal Banjar Sengguan Desa Singapadu. Ia

menekuni seni patung dengan fokus pada medium batu padas.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 1. Proses Pemahatan Bakalan (Bentuk Dasar) Patung Batu
Padas
Sumber: Dokumentasi Instagram Wayan Budiana (2025)

Gagasan tentang agensi material juga diperkuat dalam kajian seni
kontemporer yang menempatkan material sebagai aktor aktif dalam
pembentukan karya. Kuettel menegaskan bahwa dalam praktik seni
instalasi, material memiliki kemampuan untuk memengaruhi ruang,
pengalaman, dan makna karya melalui interaksinya dengan lingkungan
dan konteks tempat karya itu hadir [8]. Dalam kerangka ini, material tidak
hanya “dibentuk”, tetapi juga “membentuk” praktik artistik itu sendiri.
Perspektif tersebut relevan untuk membaca seni batu padas, di mana
respons material terhadap kondisi lingkungan, seperti kelembapan,
organisme hidup, dan waktu ikut menentukan rupa dan keberlangsungan
karya.

Dalam kerangka ekologi seni, karya seni batu padas dapat dipahami
sebagai entitas yang hidup dalam siklus ekologis yang lebih luas, bukan
sebagai objek otonom yang terpisah dari alam [9]. Perspektif ini menolak
pandangan antroposentris yang menempatkan seniman sebagai
pengendali mutlak, dan sebaliknya menekankan relasi timbal balik antara

praktik artistik dan sistem ekologis. Lingkungan tidak hanya hadir

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sebagai latar atau konteks, melainkan sebagai mitra kreatif yang turut
memengaruhi bentuk akhir, makna, dan durasi keberadaan karya.

Dengan demikian, pendekatan terhadap batu padas menempatkan
lingkungan sebagai bagian dari proses penciptaan itu sendiri. Seniman
tidak sepenuhnya mengontrol hasil akhir, melainkan berbagi peran
dengan alam dalam membentuk rupa dan makna karya. Posisi ini
menuntut sikap artistik yang adaptif dan etis, di mana praktik seni
dipahami sebagai negosiasi berkelanjutan antara intensi manusia dan
dinamika lingkungan. Dalam konteks ini, seni batu padas menawarkan
model praktik seni yang sensitif terhadap material dan ekologis, sekaligus
membuka kemungkinan pembacaan yang melampaui logika seni sebagai

objek statis dan abadi.

C. Budaya Bali dan Sistem Makna Batu Padas

Batu padas memiliki posisi penting dalam budaya Bali, terutama dalam
pembentukan ruang sakral dan struktur simbolik yang mengatur relasi
antara manusia, alam, dan dimensi spiritual. Dalam praktik arsitektur
dan seni ritual, batu padas digunakan secara luas pada pelinggih, relief
pura, tembok penyengker, serta elemen visual yang membentuk tata
ruang sakral. Penggunaan material ini tidak semata didasarkan pada
ketersediaan alamiah, tetapi juga pada kesesuaiannya dengan sistem
makna kosmologis dan etika budaya Bali yang menekankan
keseimbangan antara sekala (dunia nyata) dan niskala (dunia tak
kasatmata) [10], [11].

Dalam kerangka antropologi simbolik, ruang sakral Bali dipahami sebagai
sistem tanda yang merepresentasikan tatanan kosmos, di mana material,
bentuk, dan orientasi memiliki fungsi simbolik yang saling terkait [12].
Kajian tentang kearifan lokal Bali menunjukkan bahwa prinsip Tri Hita
Karana tidak hanya berfungsi sebagai nilai moral, tetapi juga terwujud
secara konkret dalam praktik ruang, pemilihan material, dan struktur

visual lingkungan binaan [5]. Dalam konteks ini, batu padas berperan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sebagai medium yang mengikat relasi antara manusia, alam, dan
spiritualitas melalui bentuk-bentuk material yang dapat dialami secara
langsung.

Dalam proses penciptaan karya, praktik seni batu padas tidak diarahkan
semata-mata pada ekspresi individual seniman, melainkan pada
keberlanjutan nilai budaya dan fungsi sosial. Pakem budaya yang
mencakup aturan ikonografi, proporsi, dan tata letak visual berfungsi
sebagai kerangka makna yang membimbing keputusan artistik. Namun,
pakem tersebut tidak bersifat statis atau menutup kemungkinan
kreativitas. = Sebaliknya, ia menyediakan ruang dialog yang
memungkinkan seniman untuk menafsirkan ulang simbol dan struktur
visual sesuai dengan pengalaman personal dan konteks zamannya [13].
Dengan demikian, seni batu padas dapat dibaca sebagai praktik kreatif
yang berada dalam ketegangan produktif antara keberlanjutan budaya
dan subjektivitas seniman. Tradisi berfungsi bukan sebagai batas yang
membekukan, melainkan sebagai medan negosiasi makna yang
memungkinkan praktik seni terus hidup dan relevan dalam perubahan

sosial dan ekologis.

D. Seniman dan Proses Kreatif: Tubuh dan Pengetahuan Menubuh

Proses kreatif dalam seni batu padas sangat bergantung pada tubuh
sebagai pusat produksi pengetahuan artistik. Aktivitas memahat
melibatkan keterlibatan fisik yang intens, mencakup ritme kerja,
kekuatan otot, koordinasi gerak, serta kepekaan sensorik terhadap
respons material. Dalam perspektif embodied knowledge, pengetahuan
artistik tidak dipahami sebagai sesuatu yang semata-mata bersifat
kognitif atau konseptual, melainkan terbentuk melalui pengalaman

langsung dan keterlibatan tubuh dalam praktik material [3], [14].

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 2. Proses Pengerjaan Patung Batu Padas dengan Posisi
Menantang
Sumber: Dokumentasi Instagram Wayan Budiana (2025)

Dalam praktik memahat batu padas, tubuh seniman berinteraksi secara
dialogis dengan material. Resistensi batu, suara pahat, dan perubahan
tekstur permukaan berfungsi sebagai penanda yang membimbing proses
penciptaan. Respons-respons material tersebut menuntut adaptasi tubuh
dan intuisi, sehingga proses kreatif berlangsung sebagai negosiasi
berkelanjutan antara intensi artistik dan karakter material. Penelitian
dalam antropologi praktik menunjukkan bahwa bentuk akhir karya sering
kali muncul secara gradual melalui kerja yang bersifat situasional dan
tidak sepenuhnya direncanakan sejak awal [15].

Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran fenomenologi yang
menempatkan tubuh sebagai medium utama pengalaman dan
pemaknaan dunia [16]|. Dalam seni batu padas, tubuh seniman bukan
sekadar alat teknis, melainkan ruang pertemuan antara pengalaman
personal, memori budaya, dan kondisi material. Gestur kerja, pilihan

tekanan, serta keputusan untuk mengikuti atau melawan karakter batu

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



merupakan manifestasi dari pengetahuan menubuh yang sulit
dipisahkan dari proses penciptaan itu sendiri.

Dengan demikian, seni batu padas dapat dipahami sebagai praktik
somatik dan reflektif. Karya yang dihasilkan menyimpan jejak proses fisik
dan pengalaman menubuh seniman, sekaligus merekam relasi antara
tubuh, material, dan budaya. Dalam kerangka ini, seni tidak hanya
dipresentasikan sebagai objek visual, tetapi sebagai hasil dari proses
hidup yang melibatkan tubuh, lingkungan, dan sistem makna secara

simultan.

E. Antara Seni, Kerajinan, dan Praktik Kontemporer

Dalam paradigma seni modern, praktik seni batu padas kerap
diklasifikasikan sebagai kerajinan karena keterikatannya pada fungsi
ritual, arsitektural, dan tradisi budaya. Klasifikasi ini berakar pada
dikotomi seni rupa modern yang memisahkan seni murni sebagai ranah
ekspresi otonom dan konseptual, sementara kerajinan dipahami sebagai
praktik yang berorientasi pada fungsi, keterampilan teknis, dan
reproduksi pakem [17]. Namun, kerangka kategoris tersebut tidak
sepenuhnya mampu menjelaskan kompleksitas proses kreatif serta
kedalaman konseptual yang terlibat dalam praktik seni batu padas,
khususnya dalam konteks Bali yang memiliki sistem budaya dan estetika

yang berbeda dari tradisi seni Barat.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 3. Proyek Patung Untuk Keperluan Pura
Sumber: Dokumentasi Instagram Wayan Budiana (2025)

Seni batu padas menunjukkan bahwa keberadaan fungsi tidak serta-
merta meniadakan nilai artistik, dan keterikatan pada tradisi tidak secara
otomatis menghambat refleksi kreatif. Kajian kritis terhadap praktik
kerajinan menegaskan bahwa makna artistik dapat muncul justru
melalui keterampilan material, pengetahuan menubuh, dan relasi sosial-
budaya yang melingkupi proses penciptaan [18]. Dalam praktik seni batu
padas, kepekaan terhadap karakter material, kesadaran simbolik
terhadap konteks budaya, serta intensi konseptual seniman sering kali
hadir secara simultan. Hal ini menempatkan karya batu padas pada
wilayah yang lebih cair, di mana batas antara seni dan kerajinan menjadi
tidak lagi tegas.

Dalam perkembangan seni rupa kontemporer, muncul kecenderungan
untuk meninjau ulang kategori-kategori mapan tersebut. Seni
kontemporer tidak lagi didefinisikan semata-mata oleh otonomi medium

atau pelepasan dari fungsi, melainkan oleh cara praktik artistik

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



membangun relasi dengan konteks sosial, budaya, dan material [19].
Dalam kerangka ini, seni batu padas dapat dipahami sebagai praktik yang
sejalan dengan wacana kontemporer, terutama dalam hal penekanan
pada materialitas, proses, dan relasi kontekstual. Praktik seni batu padas
tidak sekadar menghasilkan objek, tetapi juga merekam jaringan relasi
antara seniman, budaya, lingkungan, dan sejarah visual.

Dalam konteks Bali kontemporer, batu padas mulai dihadirkan sebagai
medium eksplorasi yang lebih otonom, tanpa sepenuhnya melepaskan
akar budayanya. Seniman memanfaatkan batu padas tidak hanya untuk
kepentingan ritual atau arsitektural, tetapi juga sebagai medium refleksi
personal dan eksperimentasi visual. Peralihan ini tidak menandakan
pemutusan dari tradisi, melainkan transformasi cara tradisi
diaktualisasikan dalam konteks kekinian. Tradisi berfungsi sebagai
sumber pengetahuan dan kerangka simbolik yang dinegosiasikan ulang
melalui pendekatan artistik yang lebih reflektif dan kritis.

Dengan demikian, seni batu padas dapat dibaca sebagai praktik kreatif
yang bergerak dinamis di antara seni, kerajinan, dan seni kontemporer.
Posisi liminal ini justru menjadi kekuatan utama seni batu padas, karena
memungkinkan praktik artistik berkembang tanpa harus tunduk pada
kategorisasi tunggal. Dalam ketegangan produktif antara fungsi, tradisi,
dan eksplorasi konseptual, seni batu padas menawarkan cara pandang
alternatif terhadap praktik seni yang kontekstual, berkelanjutan, dan

relevan dengan wacana seni kontemporer.

F. Relasi Etis antara Seniman, Alam, dan Budaya

Hubungan antara seniman, lingkungan, dan budaya dalam praktik seni
batu padas tidak hanya bersifat estetis, tetapi juga etis. Kesadaran
terhadap asal-usul material, proses pengambilan batu padas dari alam,
serta dampaknya terhadap lingkungan menjadi bagian dari tanggung
jawab kreatif yang melekat pada praktik artistik. Dalam konteks ini,

tindakan memilih, mengolah, dan menempatkan material tidak dapat

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dipisahkan dari pertimbangan moral mengenai keberlanjutan ekologis
dan keberlangsungan sistem nilai budaya yang melingkupinya [3], [19].
Seniman tidak semata-mata menciptakan bentuk visual, tetapi juga
merawat relasi dengan alam sebagai sumber material dan dengan budaya
sebagai sistem makna yang memberi legitimasi pada praktik tersebut.
Dalam kerangka ekologi seni dan etika lingkungan, praktik artistik
dipahami sebagai bagian dari sistem relasional yang melibatkan manusia
dan non-manusia secara simultan [9], [14]|. Batu padas tidak hadir
sebagai material inert yang bebas dieksploitasi, melainkan sebagai bagian
dari lanskap ekologis yang memiliki batas daya dukung dan nilai simbolik.
Oleh karena itu, keputusan artistik mulai dari skala karya, teknik
pemahatan, hingga konteks penempatan mencerminkan sikap etis
seniman terhadap alam. Dalam praktik seni batu padas, sikap ini sering
terwujud dalam upaya meminimalkan perusakan material, menghormati
karakter alami batu, serta menerima perubahan yang terjadi akibat
interaksi dengan lingkungan sebagai bagian dari kehidupan karya.
Relasi etis ini juga terjalin dengan sistem budaya yang mengatur
penggunaan material dan makna visualnya. Dalam budaya Bali, nilai-nilai
kosmologis dan prinsip keseimbangan menempatkan manusia sebagai
bagian dari tatanan yang lebih luas, bukan sebagai pusat dominan [10],
[11]. Seni batu padas, dalam konteks ini, beroperasi dalam kesadaran
bahwa praktik kreatif selalu berdampak pada hubungan sosial dan
spiritual. Seniman bertindak sebagai mediator yang menerjemahkan nilai
budaya ke dalam bentuk material, sekaligus menjaga agar praktik artistik
tidak merusak harmoni antara manusia, alam, dan dimensi spiritual.
Dalam perspektif seni kontemporer, pemahaman ini sejalan dengan
gagasan seni sebagai praktik relasional, di mana makna karya tidak
hanya terletak pada objek akhir, tetapi pada jaringan hubungan yang
diaktifkan melalui proses penciptaan dan keberadaannya [19]. Seniman

tidak diposisikan sebagai subjek otonom yang berdiri di luar konteks,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



melainkan sebagai bagian dari jaringan relasi yang melibatkan material,
lingkungan, budaya, dan penonton. Dalam seni batu padas, relasi
tersebut bersifat jangka panjang dan berkelanjutan, karena karya terus
berinteraksi dengan alam dan sistem sosial di sekitarnya.

Dengan demikian, seni batu padas dapat dipahami sebagai praktik etis
yang memadukan tanggung jawab ekologis, kesadaran budaya, dan
refleksi artistik. Relasi antara seniman, alam, dan budaya tidak bersifat
hierarkis, melainkan dialogis. Posisi ini menegaskan bahwa nilai seni batu
padas tidak hanya terletak pada pencapaian estetis atau konseptual,
tetapi juga pada kemampuannya membangun hubungan yang
berkelanjutan antara manusia dan lingkungan melalui praktik kreatif

yang berakar pada konteks budaya.

G. Penutup

Seni batu padas memperlihatkan bahwa proses kreatif lahir dari jaringan
hubungan yang kompleks antara seniman, material, lingkungan, dan
sistem budaya yang melingkupinya. Batu padas tidak sekadar medium
visual, tetapi entitas material yang responsif, memerlukan keterlibatan
tubuh, kepekaan sensorik, dan kesadaran etis terhadap alam dan nilai
budaya. Proses penciptaan menjadi arena dialog di mana intensi artistik,
karakter material, kondisi ekologis, dan sistem makna budaya
berinteraksi secara simultan, membentuk karya yang kontekstual,
reflektif, dan berkelanjutan.

Praktik seni batu padas menegaskan bahwa keterikatan pada tradisi dan
fungsi tidak meniadakan kreativitas atau refleksi konseptual. Sebaliknya,
tradisi menyediakan kerangka simbolik dan sumber pengetahuan yang
dinegosiasikan ulang melalui pengalaman menubuh dan eksplorasi
material. Karya batu padas menyimpan jejak proses gestur memahat,
negosiasi dengan material, serta dialog dengan nilai budaya sebagai
rekaman hubungan antara seniman, lingkungan, dan konteks sosial-

budaya.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Lebih jauh, seni batu padas menempatkan praktik artistik dalam posisi
liminal antara seni, kerajinan, dan seni kontemporer. Karya tidak hanya
sebagai objek visual, tetapi sebagai entitas relasional yang terus
berinteraksi dengan lingkungan dan sistem sosial di sekitarnya. Dalam
kerangka ini, seni batu padas menegaskan relevansinya sebagai wacana
penting dalam diskursus seni rupa kontemporer, sekaligus sebagai model
praktik kreatif yang sensitif terhadap konteks ekologis, budaya, dan etika.
Dengan kata lain, seni batu padas adalah praktik kreatif yang dialogis,
berkelanjutan, dan berakar pada konteks menunjukkan bahwa seni tidak
berdiri terpisah dari dunia, melainkan muncul dari hubungan yang

harmonis antara tubuh, material, budaya, dan lingkungan.

H. Daftar Pustaka

[1] D. Miller, Material culture and mass consumption. in Social
archaeology. Oxford, OX, UK ; New York, NY, USA: B. Blackwell, 1987.

[2] A. Appadurai, The Social Life of Things: Commodities in Cultural
Perspective. Cambridge University Press, 1988.

[3] T. Ingold, Making: Anthropology, Archaeology, Art and Architecture.
Milton Park, Abingdon, Oxon: Routledge, 2013.

[4] M. Polanyi and A. Sen, The Tacit Dimension. University of Chicago
Press, 2009.

[5] L. Sitohang and N. H. Purnomo, “LOCAL WISDOM IN THE CONTEXT
OF SUSTAINABLE TOURISM: TWO-SIDED PHENOMENA OF TRI
HITA KARANA IN DAILY TOURISM ACTIVITIES IN BALIL” J. Geogr.
Geogr. Dan Pengajarannya, vol. 21, no. 1, pp. 1-18, June 2023, doi:
10.26740/jggp.v21nl.pl-18.

[6] H. Qodim, “Nature Harmony and Local Wisdom: Exploring Tri Hita
Karana and Traditional Ecological Knowledge of the Bali Aga
Community in Environmental Protection,” Relig. J. Studi Agama-
Agama Dan Lintas Budaya, vol. 7, no. 1, pp. 1-10, Mar. 2023, doi:
10.15575/rjsalb.v7i1.24250.

[7] J.Wood, The Culture of Nature: Art and the Environment. London: UK:
Thames & Hudson, 1999.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



[8] N. M. Kittel, “Material agency in art installations: exploring the
interplay of art, space, and materials in Detroit,” Geogr. Helvetica, vol.
79, no. 2, pp. 149-160, May 2024, doi: 10.5194/gh-79-149-2024.

[9] S. Gablik, The Reenchantment of Art, 1. publ. London: Thames and
Hudson, 1991.

[10] F. B. Eiseman, Bali: Sekala and Niskala. Berkeley, Calif. : Periplus
Editions, 1989. Accessed: Oct. 07, 2025. [Online]. Available:
http:/ /archive.org/details/balisekalaniskal00O1eise

[11] L. B. G. Yudha Triguna, Mengapa Bali Unik? Denpasar: Pustaka Bali
Post, 2000.

[12] C. Geertz, Negara Teater. BasaBasi, 2017.

[13] H. S. Becker, Art Worlds, 25 th anniversary ed. updated and
Expanded. Berkeley (Calif.): University of California press, 2008.

[14] T. Ingold, “The textility of making,” Camb. J. Econ., vol. 34, no. 1, pp.
91-102, Jan. 2010, doi: 10.1093/cje/bep042.

[15] G. Downey, “Practice without theory: a neuroanthropological
perspective on embodied learning,” J. R. Anthropol. Inst., vol. 16, no.
s1l, May 2010, doi: 10.1111/j.1467-9655.2010.01608.x.

[16] M. Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception. London New York:
Routledge, 2012. doi: 10.4324/9780203720714.

[17] H. Risatti, A Theory of Craft: Function and Aesthetic Expression.
Chapel Hill [North Carolina]: The University of North Carolina Press,
2013.

[18] G. Adamson, Thinking through Craft. New York: Berg Publishing,
2007.

[19] N. Bourriaud, Relational Aesthetics, Nachdr. in Collection Documents
sur l’art. Dijon: Les Presses du Reéel, 2002.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Penulis

Luh Budiaprilliana

Akrab dipanggil Lia, lahir 13 April 1993 di
. Denpasar. Lia menyelesaikan pendidikan S1
| Pendidikan Seni Rupa di UNDIKSHA Singaraja
pada tahun 2015 dan S2 Penciptaan Seni pada

tahun 2017 di ISI Denpasar. Ia mengajar seni lukis,
patung, sejarah seni, dan seni digital. la merupakan pendiri dan ketua
Griya Perempuan Art Event, sebuah gerakan nasional perempuan perupa
nasional di Indonesia. Ia aktif berpameran sejak bersekolah di SMK Seni
Rupa (SMSR) di Batubulan Gianyar yang juga dikenal sebagai SMK Negeri
1 Sukawati. Terhitung sejak 2012, selain berkarya, ia juga aktif dalam

kuratorial seni, penulisan, dan media kreatif.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB XII
ANALISIS VISUAL DAN SIMBOLISME PATUNG
BATU PADAS DVARAPALA SEBAGAI PENJAGA
RUANG SAKRAL DI BALI

A.A. Gede Bayu Paramarta Krisna Prabu

A. Pendahuluan

Bali memiliki kekayaan budaya dan tradisi yang tercermin kuat dalam
arsitektur dan seni ukir tradisional Bali. Salah satu material yang menjadi ciri
khas dalam perkembangan tersebut adalah batu padas. Batu padas telah
digunakan selama berabad-abad sebagai bahan utama dalam pembuatan
pelinggih, candi bentar, gapura angkul-angkul, seni patung dan berbagai
bangunan tradisional Bali. Tekstur alami yang dimiliki batu padas serta
kemudahan dalam proses pembentukan menjadikannya sebagai material yang
sangat diminati. Tekstur batu padas biasanya berkisar dari halus hingga sedikit
kasar, dengan ciri permukaan berpori serta garis sidementasi mineral tipis.
Proses sidimen secara alami menghasilkan karakter batu yang ringan, lunak
dan mudah dibentuk, sehingga ideal untuk pembuatan ornamen dalam
arsitektur maupun patung dengan ukiran yang detail. Saat diraba batu padas
memberi sensasi sejuk dengan permukaan yang agak berpasir dan tingkat
kepadatan yang lebih rendah dibandingkan batu andesit.

Keunikan tekstur batu padas yang relatif lunak dan mudah dipahat membuka
peluang bagi pengrajin untuk menghasilkan ukiran dengan detail yang tinggi.
Keunikan tekstur ini menjadikan batu padas sangat ideal untuk proses
pengukiran karena memungkinkan pengrajin menghasilkan goresan presisi
serta detail ornament yang tepat dan halus. Kelenturan materialnya membuat
batu padas dapat dibentuk menjadi ragam motif, mulai dari bentuk flora, fauna,

hingga figure manusia dan symbol-simbol religious.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Pemanfaatan batu padas di Bali tidak hanya sebagai material konstruksi
bangunan tradisional, tetapi juga sebagai media utama dalam pembuatan
patung. Tradisi seni ukir yang kuat dan nilai spiritual yang kental mendorong
para seniman Bali untuk mengekspresikan kreativitas melalui patung hingga
elemen dekoratif rumah tinggal. Karakteristik batu padas memungkinkan
proses pengukiran dilakukan dengan tingkat presisi tinggi sehingga detail
ornamen, ekspresi wajah lipatan kain, hingga bentuk anatomi dapat
diwujudkan secara realistis. Keunikan tekstur batu padas inilah yang
memberikan peluang besar bagi para pengrajin untuk menghadirkan karya seni
ukir yang bernilai estetika tinggi. Salah satu produk seni yang paling identik
dengan batu padas adalah patung yang tidak hanya berfungsi sebagai elemen
dekoratif, tetapi juga memiliki makna religius, simbolis, dan filosofis dalam
kehidupan masyarakat Bali. Salah satu produk seni yang dihasilkan dari batu
padas yaitu patung penjaga. Patung penjaga ditempatkan pada pintu masuk
pura, pelinggih, gerbang candi, hingga rumah tinggal sebagai simbol pelindung
dan pengusir energi negatif. Salah satu patung padas yang paling dikenal
dengan dan diwariskan yaitu patung penjaga Dvarapala, yakni sosok penjaga
berwujud raksasa dengan ekspresi tegas dan sikap tubuh yang menggambarkan
kewibawaan serta kewaspadaan. Patung padas Dvarapala umumnya
menampilkan ekspresi wajah yang galak, mata melotot, taring menyeringai,
gestur tubuh kokoh, serta atribut simbolik seperti gada atau keris untuk
menegaskan makna spiritual dan fungsi protektifnya. Karakter visual yang kuat
ini menuntut ketelitian dalam penggambaran anatomi, gestur, dan ornament
busana agar pesan kekuatan dan pelindungan benar-benar tercermin secara
visual.

Namun meskipun keberadaan patung Dvarapala sangat dominan dalam
arsitektur dan budaya Bali, pemahaman mengenai karakteristik fisik, simbolik,
gaya penggarapan, serta ciri visual khusus dari Dvarapala belum banyak
dijelaskan secara rinci. Akibatnya informasi mengenai unsur-unsur pembentuk
patung padas Dvarapala tersebut kerap hanya dipahami secara umum, tanpa

penjelasan mendalam mengenai detail anatomi, atribut simbolik, hingga teknik

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



pengukirannya. Kondisi ini menjadi celah penting untuk dikaji lebih dalam agar
makna filosofis, fungsi budaya, serta keunikan seni rupa patung padas
Dvarapala dapat terdokumentasikan, dipahami, dan dilestraikan dengan baik.
Oleh sebab itu kajian ini menjelaskan secara detail patung Dvarapala, meliputi
ciri visual, makna symbolis, dan teknik pengukiran yang membentuk karakter

khasnya dalam kontes budaya dan arsitektur Bali.

B. Pembahasan
1. Konsep dan Fungsi Patung Dvarapala Dalam Arsitektur Bali

Dvarapala adalah istilah yang berasal dari Bahasa Sanskerta dimana Dvara
memiliki arti pintu atau pelindung sedangkan Pala berarti penjaga atau
pelindung. Dvarapala merupakan figur penjaga sakral yang berfungsi
melindungi kawasan dari gangguan energi negative, roh jahat, maupun
kekuatan destruktif. Dalam konsep kosmologi Hindu-Buddha, keberadaan
Dvarapala berkaitan erat dengan prinsip pelindungan ruang suci dan fungsi
penyucian batas antara dunia profan dan dunia sakral. Oleh sebab itu
Dvarapala memiliki sejarah yang erat kaitannya dengan perkembangan
agama Hindu dan Buddha di india kuno. Konsep penjaga gerbang ini muncul
sekitar awal masehi seiring dengan berkembangnya bangunan suci seperti
kuil dan Vhara yang memerlukan simbol pelindung spiritual. Figur ini tidak
hanya dipandang sebagai patung dekoratif, melainkan sebagai entitas
simbolik yang memiliki kekuatan spiritual untuk menjaga kesucian
lingkungan religius. Oleh karena itu, kehadiran Dvarapala di Bali menempati
posisi fundamental dalam system kepercayaan masyarakat, terutama yang
menyangkut upaya menjaga keseimbangan antara kekuatan baik dan buruk
di alam.

Secara fungsional, Dvarapala diposisikan pada area transisi ruang, seperti
pintu masuk pura, pelinggih, jaba tengah, gerbang candi bentar, maupun
kawasan yang dianggap memiliki nilai spiritual tinggi. Penempatan ini bukan
tanpa alasan melainkan merupakan strategi simbolis untuk menegaskan

bahwa setiap individu yang memasuki kawasan tersebut berada dalam

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



keadaan batin yang baik, bersih, penuh hromat, dan gterbebas dari niat
buruk. Dengan kata lain patung Dravala diyakini sebagai penjaga ambang
batas yang mengawal perubahan propan dan sakral.

. Ciri Visual Patung Dvarapala

Visual patung Dharapala dirancang untuk merepresentasikan makna
simbolik yang berkaitan langsung dengan sistem kepercayaan dan kosmologi
masyarakat Bali. setiap detail pahatan mulai dari ekspresi wajah, proporsi
tubuh, atribut, hingga pelengkapan ornamen merupakan bentuk komunikasi
visual yang menyampaikan pesan spiritual mengenai fungsi penjagaan,
perlindungan, dan kesucian ruang suci. Dengan demikian elemen-elemen
visual tersebut bukan hanya hasil stilisasi bentuk tubuh manusia atau
makhluk sakral, tetapi merupakan representasi nilai-nilai metafisik yang
diyakini dapat menetralkan kekuatan destruktif dan menjaga keseimbangan
kosmis.

Elemen-elemen yang terdapat dalam patung dharavala terpadu untuk
mengkontruksikan identitas Dharavala sebagai figur penjaga kawasan suci.
Tidak ada satupun komponen visual yang bersifat dekoratif semata,
seluruhnya memuat makna filosofis dan fungsi religius yang saling
melengkapi. Kombinasi antara anatomi tubuh yang kuat, ekspresi wajah yang
intens, detail atribut pelindung, serta elemen simbolik pelengkap dirancang
untuk memunculkan citra kewibawaan dan ketegasan, sekaligus
melambangkan kesiap siagaan dalam menjaga batas antara trasisis propan
dan sakral.

Ekspresi wajah galak dan taring mencuat melambangkan kekuatan,
keberanian dan ketegasan dalam menghalau energi negatif. Ekspresi ini
menciptakan kesan psikologis yang menakutkan bagi kekuatan destruktif,
sekaligus menjadi penanda kewibawaan spiritual. Atribut senjata seperti
gada, pedang, atau variasi lainnya menandakan kesiap siagaan bertindak dan
kemampuan destruktif untuk menghancurkan kejahatan. Keberadaan
senjata menguatkan posisi Dvarapala sebagai pelindung aktif, bukan sekedar

simbolik penjaga. Otot dan postur tubuh kokoh menggambarkan perpaduan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



antara fisik dan kekuatan spiritual. Postur gagah menandakan kesiapan
terus-menerus Dvarapala dalam mengawal tanpa henti. Kain poleng
mengandung makna filosofis Rwa Bhineda dimana memiliki keseimbangan
dua energi berlawanan baik-buruk, gelap-terang. Penggunaan poleng
mempertegas peran Dvarapala sebagai penjaga keseimbangan kosmis dan
penetral energi negatif. Mata melotot dengan sorot tajam melambangkan
kepekaan spiritual terhadap ancaman yang kasatmata maupun niskala. Mata
melotot menyiratkan kesadaran total.

Melalui kontruksi visual tersebut, Dvarapala tampil sebagai figur penjaga
yang tidak hanya menghadirkan rasa aman secara simbolik tetapi juga
menegaskan keyakinan kolektif masyarakat Bali bahwa kesucian ruang
harus dilindungi melalui representasi energi pelindung. Oleh sebab itu
analisis elemen visual tidak hanya penting untuk mengungkap gaya artistic,
tetapi juga wajib dipahami sebagai jalan untuk menafsirkan nilai spiritual
yang terkandung dalam patung Dvarapala.

. Teknik Pengukiran Dvarapala pada Batu Padas

Batu padas dipilih sebagai media utama karena teksturnya yang relatif lunak
dan mudah dipahat sehingga memungkinkan permodelan detail bentuk
tubuh, ekspresi wajah, dan ornament busana. Teknik pengukiran umumnya
dilakukan melalui beberapa tahapan. Tahapan pertama, yaitu pembentukan
kasar atau sering dikatakan dengan bloking, berfungsi untuk mementukan
komposisi dasar, proporsi tubuh, dan pose patung secara keseluruhan
melalui proses pemahatan dengan menghilangkan batu padas dalam jumlah
besar yang dianggap tidak bagian dari pola-pola dalam patung Dvarapala.
Tahap selanjutnya adalah pembentukan bentuk sekunder, yaitu penggarapan
anatomi tubuh, struktur pakaian, dan atribut pelengkap sehingga kontur dan
karakter dasar patung mulai terlihat jelas. Setelah itu dilakukan tahap
detailing, yang mencakup pemahatan elemen-elemen kecil seperti mimik
wajah, tekstur permukaan, lipatan kain, motif ornament, dan detail simbolik

lainnya yang menjadi penentu kekuatan ekspresi patung. Tahap akhir adalah

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



finishing, berupa penghalusan permukaan serta penajaman garis dan kontur
untuk menegaskan karakter visual patung secara keseluruhan.
Keberhasilan representasi Dvarapala sangat ditentukan oleh keahlian
pemahat dalam mengelola material batu padas. Variasi sudut pukulan pahat,
kedalaman pahatan, dan gradasi pengurangan material memiliki pengaruh
langsung terhadap ketegasan ekspresi, kedalaman detail, serta keutuhan
simbolisme yang hendak disampaikan. Dengan demikian proses teknik
pemahatan tidak hanya berkaitan dengan ketepatan bentuk fisik, tetapi juga
berperan dalam menegaskan nilai estetis dan makna religius yang
terkandung pada vigur Dvarapala. Pemahaman terhadap karakter batu padas
dan teknik wukir tradisional menjadi aspek penting untuk menjaga
keberlanjutan tradisi seni patung Bali, khususnya pada karya-karya yang
memiliki fungsi spiritual dan arsitektual.

. Perkembangan bentuk dan gaya patung Dhravala di Bali

Secara historis, bentuk dan gaya patung Dvarapala di Bali mengalami
perkembangan yang erat kaitannya dengan dinamika kebudayaan, system
kepercayaan, serta perkembangan seni rupa Bali dari masa ke masa. Pada
periode Bali Kuna visualisasi patung Dvarapala masih sangat dipengaruhi
oleh tradisi Hindu Budha dari Jawa, khususnya dari masa kerajaan Mataram
kuno dan Majapahit. Karakter visual pada periode ini cenderung sederhana,
kaku, dan munemental, dengan penekanan pada kesan kekuatan dan
kewibawaan. Proporsi tubuh digambarkan besar dan padat, ekpresi wajah
garang dengan mata melotot dan taring menonjol, serta gestur yang minim
variasi. Pengolahan ornament masih terbatas, sehingga focus utama berada

pada fungsi simbolik Dvarapala sebagai figure penjaga batas kesucian ruang.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 1.1 Arca Dharavala, Sumber: Museum Singhasari
Gambar 1.2 Patung Dharavala masa Klasik Di Ubud, Sumber: Wirestock
Gambar 1.3 Patung Padas Cor Dharavala, Sumber: Prabu (2025)

Bahan yang digunakan dalam pembuatan patung Dhravala pada periode ini
menggunakan batu andesit. Pemilihan batu andesit berkaitan dengan sifat
materialnya yang keras, padat, dan tahan terhadap pelapukan. Karakter fisik
batu andesit yang kokoh turut memengaruhi gaya visual patung dharavala
pada masa tersebut, yang cenderung bersifat monumental, massif, dan minim
detail. Teknik pengukiran pada batu andesit menuntut pendekatan pahat
yang lebih sederhana dan tegas, sehingga ekspresi visual lebih menekankan
bentuk besar, postur simetris, serta kekuatan.

Memasuki perioder Bali klasik, terjadi perkembangan signifikan dalam
pengolahan visual patung Dvarapala seiring dengan menguatnya identitas
lokal Bali pasca pengaruh Majapahit. Pada masa ini, bentuk Dvarapala
menjadi lebih dinamis dan ekspresif, ditandai dengan variasi pose tububh,
gestur yang lebih hidup, serta komposisi visual yang tidak lagi sepenuhnya
frontal dan simetris. Unsur dekoratif semakin dominan melalui pengayaan
ornamen busana, hiasan kepala, perhiasanan, serta atribut simbolik yang
lebih kompleks. Pada periode ini bahan yang digunakan dalam
pembuatannya adalah batu padas yang terbentuk melalui proses sidimentasi.
Batu padas memiliki karakteristik tekstur yang relatif lunak, berpori, dan
mudah dipahat, sehingga memungkinkan pengrajin menghasilkan detail

visual yang lebih halus dibandingkan batu andesit. Sifat Pengolahan detail

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



anatomi dan ekspresi wajah juga yang halus, mencerminkan perpaduan
antarafungsi religius dan pencapaian estetika seni pahat Bali. Dvarapala
tidak hanya dipahami sebagai penjaga fisik, tetai juga sebagai representasi
nilai-nilai kosmologis dan filosofi Hindu Bali, seperti keseimbangan dan
harmoni.

Periode Bali Modern patung Dharapala menunjukkan eksplorasi teknik dan
visual yang lebih variatif seiring dengan perkembangan teknologi,
ketrampilan pengrajin, serta pengaruh pariwisata dan komersialisasi seni.
penggunaan batu padas sebagai media utama dalam pembuatan patung
Dvarapala tetap dipertahankan hingga periode Bali modern karena karakter
materialnya yang selaras dengan kebutuhan simbolik dan estetika. Seiring
berkembangnya teknologhi dan tuntutan efisiensi produksi, teknik
pengolahan mengalami perubahan yang signifikan. Selain batu padas alami
yang dipahat secara manual, mulai berkembang penggunaan batu pada
buatan yang dihasilkan melaui teknik pengecoran, dengan campuran semen,
pasir halus, dan sisa bubuk batu padas alami untuk meniru karakter visual
batu padas asli. Penggunaan material cor ini memungkinkan reproduksi
bentuk Dvarapala dengan tingkat presisi yang tinggi, terutama dalam
pengulangan motif ornamen, ekpresi wajah, serta detail anatomi. Meskipun
teknik pengecoran memberikan fleksibelitas dalam proses produksi dan
efisiensi waktu, pengrajin tetap mengacu pada pakem ikonografi dan
simbolisme Dvarapala. Proses finishing seperti pemahatan ulang detail,
penghalusan permukaan, serta penajaman ekspresi visual masih dilakukan
secara manual dengan pahat. Dengan demikian, kebebasan artistik dan
penyesuaian gaya yang muncul pada periode ini Bali modern tidak
menghilangkan makna filosofis Dvarapala sebagai figure penjaga sakral.
Sebaliknya inovasi dalam bahan maupun teknik produksi memperkaya
bentuk representasi visualnya, sekaligus mencerminkan kesinambungan
tradisi seni pahat Bali dalam merespons konteks budaya dan kebutuhan

masyarakat.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Tabel 1.1. Perbandingan visual Patung Dvarapala Berdasarkan Periode

Aspek Bali Kuna Bali Klasik Bali Modern

Postur Kaku, Frontal Dinamis, Sangat
Asimetris dinamis

Proporsi Gemuk, Seimbang, Realistis

Monumental Berotot

Ornamen Minimal Kaya dekorasi Sangat detail

Teknik Kasar Halus Sangat presisi

pahat

Bahan Andesit Batu Padas Batu padas

sintetis coran

Fungsi Simbol Simbol Simbol

Visual kekuasaan Kosmis& Religius &
religius estetis

5. Dvarapala Sebagai Warisan Seni dan Budaya
Dengan perpaduan antara fungsi religius, simbolisme mendalam, dan
estetika seni rupa, patung Dvarapala tidak hanya berperan sebagai pelindung
secara spiritual, tetapi juga menjadi warisan budaya visual yang
mencerminkan identitas masyarakat Bali. keberadan Dvarapaladi gerbang
pura maupun pelinggih menjukkan betapa seni patung tradisional berfungsi
sebagai media visualisasi keyakinan dan kosmologi lokal, bukan sekedar
hiasan arsitektural. Sebagai bagian dari tradisi ukir batu padas di Bali,
Dvarapala menunjukkan bagaimana nilai religius dan estetika berpadu dalam
satu karya seni yang ikut membentuk karakter ruang dakral dan pengalaman

ritual masyarakat.

C. Penutup

Patung batu Padas Dvarapala merupakan elemen penting dalam arsitektur
bangunan suci di Bali yang berfungsi sebagai figure penjaga sakral sekaligus
penanda batas antara ruang profan dan ruang sakral. Keberadaannya tidak
hanya bersifat dekoratif, tetapi memiliki peran religius yang kuat sebagai simbol
pelindung kawasan dari pengaruh energi negatif dan kekuatan destruktif.
Analisis visual menunjukan bahwa setiap elemen pada patung Dvarapala seperti

ekspresi wajah garang, taring, mata melotot, postur tubuh kokoh, atribut

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



senjata hingga penggunaan kain poleng mengandung makna simbolik yang
saling Dberkaitan. Unsur-unsur tersebut merepresentasikan ketgasan,
kewaspadaan, kekuatan fisik dan spiritual, serta konsep keseimbangan
dualistik (Rwa Bhineda) yang menjadi pondasi filosofi Hindu Bali. dengan
demikian, identitas visual Dvarapala terbentuk melalui kesatuan antara bentuk,
simbol, dan makna religius.

Secara historis, bentuk dan gaya patung Dvarapala di Bali mengalami
perkembangan yang sejalan dengan dinamika kebudayaan Bali, mulai dari
periode Bali Kuna, Bali Klasik, hingga modern. pada periode Bali kuna karakter
visual cenderung sederhana, kaku, dan monumental dengan pengaruhb kuat
seni hindu-Budha dari jawa. Periode Bali klasik menunjukan pengolahan
bentuk yang lebih dinamis, dekoratif serta kaya ornament, menegaskan
identitas lokal Bali yang semakin kuat. Sementara itu pada periode Bali modern
Patung Dvarapala memperlihatkan eksplorasi teknik dan detail yang lebih
kompleks tanpa menghilangkan pakem simbolik yang menjadi ciri utama.
Pemilihan Batu padas sebagai media utama turut berperan penting dalam
pembentukan karakter visual patung Dvarapala. Teksturnya yang relatif lunak,
memungkinkan pengrajin menghadirkan detail anatomi, ekspresi, dan
ornament secara presisi. Proses pengukiran yang meliputi tahap pembentukan
dasar, pendetailan, hingga penyelesaian akhir menuntut keterampilan teknik
dan pemahaman simbolik yang mendalam. Keahlian pengrajin dalam mengolah
kedalaman ukiran, sudut pahat, dan ritme garis sangat menentukan kekuatan
ekspresi dan kejelasan makna simbolik patung.

Patung batu padas Dvarapala merupakan manifestasi perpaduan antara fungsi
religius, nilai simbolik, dan estetika seni rupa yang mencerminkan identitas
budaya masyarakat Bali. Oleh karena itu, dokumentasi dan kajian mendalam
mengenai ciri visual, simbolisme, serta teknik pengukiran patung Dhvarapala
menjadi sangat penting sebagai upaya pelestarian warisan budaya, khususnya

di tengah perkembangan seni kontemporer dan komersialisasi karya seni ukir.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



D. Daftar Pustaka

[1] D. Y. Wahyudi, “Dwarapala Raksasa Gaya Seni Kediri, Singhasari, &
Majahapit”, 2018.

[2] R. S. Gupte, “The Indian Buddhist Iconography Mainly Based on Sudhamala
and Cognite Tantric Tec=xt of Rritual”, 1972.

[3] S. Rahardji, “Arca-Arca Dwarapala Jawa Tengah: Sebuah Tinjauan Mengenai
Perkembangan Bentuk dan Arti Simboliknya, Jakarta: Proyek Javanologi
Depdikbud.

Penulis

A.A. Gede Bayu Paramarta Krisna Prabu

Akrab disapa Gung Bayu, lahir di Padangtegal, Ubud pada
- tanggal 15 januari 1998. Ia menyelesaikan Pendidikan
~ Sarjana Program Studi Seni Murni ISI Denpasar pada tahun

2020, lalu meraih gelar Magister Seni Pengkajian Seni murni

di institusi yang sama pada tahun 2022. Saat ini sebagai dosen di program studi
Seni Murni ISI Bali dan sedang menempuh studi Doktoral di ISI Bali. Ia aktif
berpameran di berbagai ruang seni seperti di Museum Puri Lukisan dan Monkey
Forest. Selain itu, ia juga sesekali mengajar melukis untuk anak-anak dan

menerima pesanan lukisan realis.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB XIV
BATU PADAS DALAM VARIAN BENTUK
PATUNG GARUDA

Tjokorda Udiana Nindhia Pemayun

A. Pendahuluan

Tulisan ini menjelaskan topik batu padas dalam warian bentuk patung
garuda. Tentang batu padas memang unik untuk diketahui kenapa di Bali
masih eksis digunakan sebagai bahan dalam berkarya seni patung. Batu
padas dapat dijelaskan sebagai jenis batuan sedimen berwarna abu-abu
yang sering dijumpai sebagai bahan bangunan tradisi Bali. Batu padas
yang ada di daerah Bali dapat juga dikatakan sebagai batuan vulkanik
yang peruntukaannya keras dan padat yang mudah diolah, ringan,
bertekstur halus dan banyak digunakan dalam bangunan arsitekstur
tradisional di Bali dalam bentuk sebagai ukiran, bahan pondasi, dan
salah satunya sebagai bahan pembuatan patung. Batu padas ini dahulu
diambil dan di gali pada tebing-tebing di Bali, dan difungsikan sebagai
bahan bangunan dan bahan membuat patung tradisi Bali sebagai bentuk
ungkapan kesenian.

Kesenian merupakan salah satu unsur kebudayaan [1]. Dengan
berkesenian manusia dapat menunjukkan eksistensinya. Selanjutnya
kesenian juga merupakan suatu proses kreatif bagi seorang seniman,
lahir dari endapan pengalaman yang panjang. Kesenian yang ditampilkan
sangat bervariasi sesuai dengan kebebasan individu. Penciptaan dalam
berkesenian tidak bisa lepas dari pengaruh ideologi. Keragaman seni
memiliki variasi dalam bentuk maupun gaya. Gaya sangat erat dengan
kreativitas. Gaya adalah suatu cara menyusun atau mengkombinasikan
elemen-elemen di dalam seni, sastra, desain, dan arsitektur sehingga

menghasilkan sebuah komposisi yang bermakna [2]. Kreativitas dalam

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



gaya mencakup kreativitas cipta dan kreativitas teknik sehingga
menimbulkan gaya cipta dan gaya teknik yang kedua-duanya memiliki
keaslian. Selanjutnya dengan mengacu pada uraian di atas memahai
varian bentuk patung garuda dengan bahan batu padas menarik untuk
dipahami. Memahami hal tersebut diuraikan secara sederhana dalam
tulisan ini yang penulis fokuskan pada varian bentuk patung garuda
dengan mencontokan dua bentuk patung garuda yang difungsikan pada
bentuk dasar sendi tugeh suatu bangunan dan bentuk hiasan kemuncak
pada bangunan tradisional Bali.

Seni patung, tampak mengalami perkembangan yang sangat kompleks
dilihat dari tataran wacana dan hasil dari refleksi ideologinya masing-
masing. Begitu pula tampak secara empiris bahwa seni patung juga
mengalami perkembangan konsep dan bentuk yang bervariasi sesuai
dengan semangat perkembangan historis.

Selanjutnya, jika penulis merunut secara singkat perkembangan seni
patung di Bali dibagi ke dalam empat periode yakni: (1) seni patung
sebelum pengaruh Hindu, yaitu seni patung yang merupakan manipestasi
dari penghayatan mereka terhadap leluhur yang telah meninggal dengan
demikian patung-patung tersebut adalah bentuk seni yang bersumber
pada kepercayaan dan bersifat sakral serta mengandung magis. Bentuk-
bentuk perwujudan patung pada saat itu sangat sederhana. (2) Seni
Patung pengaruh kebudayaan Hindu yaitu pada masa ini telah terlihat
adanya suatu “gaya international” pada seni arca, dalam arti hampir sama
dengan bentuk dan karakter yang terdapat di tempat lainnya seperti yang
berpusat di Nalanda yang berakar pada kesenian Gupta. Selain itu jika
penulis merujuk pada saat ini digolongkan jenis arca Buddhisme dan
siwaisme. (3) Seni Patung pada masa kontak dengan dunia Barat (modern)
yaitu akibat kontak dengan kebudayaan barat, maka patung-patung yang
muncul di Bali pada masa ini seni Patung yang bersifat baoque. (4) Seni
Patung Masa colonial telah mempengaruhi Bali khususnya di Bali Utara

memperlihatkan corak akulturasi dengan kebudayaan Barat seperti yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



terlihat pada relief di Pura Beji Sangsit yang ada di kabupaten Singaraja.
Hal inilah yang menjadi gambaran sekilas dalam memahami
perkembangan seni patung di Bali.

Membahas tentang seni patung, penulis ingin mengarahkan bahwa
terdapat beberapa istilah tentang patung seperti arca, pretima, togog dan
bedogol. Arca merupakan wujud dewa-dewi yang penggambarannya
sebagai manusia atau binatang. Arca dan pretima keduanya merupakan
perwujudan dewa dan bhatara dalam bentuk patung yang digunakan
sebagai sarana konsentrasi di dalam persembahyangan. Arca dan pretima
dibedakan dari segi ukuran dan bahan. Arca ukurannya lebih besar,
bahannya dari kayu pilihan seperti cendana, cempaka, dan nangka.
Pretima umumnya lebih kecil dan dibuat dari emas, perak, uang kepeng
dan lainnya. Namun masih terdapat sebutan pralingga, petapakan yang
dianggap pula sebagai linggih (sthana) dewa yang biasanya berupa batu
indah dan lainnya.

Lebih lanjut, ada beberapa istilah lagi seperti istilah bedogol dalam istilah
Bali. Bedogol adalah sebutan istilah patung yang dibuat dari bahan batu,
batu padas ataupun kayu, biasanya dibuat dengan ukuran agak besar,
dari lokasi penempatannya, tampak bedogol itu mempunyai fungsi magis
dan dekoratif. Patung seperti yang diistilahkan seperti di atas banyak
ditemukan pada bangunan pura di Bali. Apabila di dalam sebuah pura
ditempatkan di depan gedong, candi bentar, paduraksa sebagai dwarapala
(penjaga pintu) maka bedogol itu berfungsi magis dan dekoratif. Patung
tersebut biasanya diwujudkan dengan membawa senjata tertentu dan bila
ditempatkan di lokasi lain dianggap magis maka bedogol itu berfungsi
magis. Selanjutnya ada istilah togog. Togog adalah patung dalam ukuran
yang lebih kecil jika dibandingkan dengan bedogol. Togog tidak bernilai
magis yang hanya berfungsi sebagai dekoratif belaka. Dalam uraian

tulisan ini penulis memfokuskan pada togog berbentuk varian patung

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



garuda sebagai penyangga tiang bangunan tradisi dan hiasan kemuncak
suatu bangunan dengan bahan batu padas.

Pada galibnya seni patung adalah tiga dimensional dengan demikian
benar-benar berada di dalam ruang [3]. Ditinjau dari sudut teknis
pembuatannya dapat dibagi menjadi seni patung, arca atau plastis, dan
seni relief. Bahan yang digunakan dapat berupa batu, prunggu, kayu, dan
tanah liat (Ensiklopedi Umum, 1973 : 1193). Bastomi (1993:36),
menegaskan bahwa seni patung (seni plastis) adalah cerminan jiwa yang
menyatakan kehidupan cita yang dibatasi oleh ruang yang terwujud
menjadi benda-benda yang kasat mata [4]. Lebih lanjut Rick (1982:3)
menegaskan bahwa:

Sculpture is, essensialy, a three dimensional art concerned with the
organization of masses or volumes. The sculpture compased his work intern
or columes or masses, planes, contour, light and dark arias, and textures
[5].

Selanjutnya jika tulisan ini mengacu pada sudut kebudayaan yang
diwariskan saat ini, batu padas kategori bahan tradisional yang
digunakan turun temurun dalam seni patung di Bali. kebudayaan adalah
cabang ilmu yang mempelajari hidup, karena dengan akal budi manusia
akan selalu berbudaya. Kebudayaan akan menyangkut / mencakup
segala kesadaran, sikap, dan prilaku budaya. Dari lahir sampai mati,
manusia akan menciptakan budaya. Hasil ciptaan tersebut dinamakan
budaya produk atau sering disebut budaya material. Sedangkan budaya
yang sifatnya abstrak, akan tampak pada proses budaya itu sendiri.
[tulah sebabnya sering dinamakan budaya sebagai proses atau immaterial.
Budaya immaterial juga sering disebut budaya spiritual yang bersifat
batiniah [6]. Dengan mengacu pandangan di atas, budaya menggunakan
batu padas dalam varian bentuk patung garuda telah digunakan secara
turun temurun hingga saat ini masih dapat dijumpai dan dilestarikan
sebagai karya seni tradisional khususnya seni patung bentuk garuda.

Baik budaya sebagai produk maupun sebagai proses amat menarik untuk

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dipahami lebih mendalam. Budaya sebagai produk dan proses, pada
dasarnya akan mencakup nilai cultural, norma, dan hasil cipta manusia.
Karena itu pada tataran tertentu budaya dapat digolongkan menjadi tiga
dimensi yaitu: (1) Dimensi kognitif (budaya cipta)- bersifat abstrak, berupa
gagasan-gagasan manusia, pengetahuan tentang hidup, pandangan
hidup, wawasan kosmos. (2) Dimensi evaluatif: menyangkut nilai-nilai
dan norma-norma budaya, yang mengatur sikap dan prilaku manusia
dalam berbudaya, lalu membuahkan etika budaya. (3) Dimensi simbolik:
berupa interaksi hidup manusia dan simbol-simbol yang digunakan

dalam berbudaya [6].

B. Batu Padas Dalam Varian Bentuk Patung Garuda

Membahas batu padas dalam varian bentuk patung garuda dalam tulisan
ini adalah suatu bentuk seni. Bentuk seni adalah hasil ciptaan seniman
yang merupakan wujud ungkapan, isi, pandangan, dan tanggapan ke
dalam bentuk fisik yang dapat ditangkap dengan indera. Di dalam bentuk
seni terdapat hubungan antara garapan pengalaman jiwa dan garapan
medium yang diungkapkan atau terdapat hubungan antara bentuk dan
isi yang dikandungnya. Konsep bentuk menyoroti dan membatasi apa
yang ingin diketahui, dalam kaitan ini bentuk menandai keberadaan
sesuatu yang fenomenal itu dapat dicapai secara inderawi sehingga dapat
diperoleh fakta-fakta empirik. Fakta-fakta empirik seperti peristiwa dan
gejala alam yang terkait dengan manusia, masyarakat dan kebudayaan
itu dihubung-hubungkan serta diambil sari patinya. Dengan demikian
pengetahuan kebenaran objek tentang sesuatu atau hal yang berbentuk
itu menjadi lebih menyeluruh dan tuntas [7]. Dengan mengacu pada
uraian ini bahwa varian bentuk patung garuda yang dimaksudkan dalam
tulisan ini adalah karya seni patung yang menggunakan bahan batu
padas. Ada dua bahasan yaitu bahan batu padas dalam varian bentuk
patung garuda yang difungsikan sebagai penyangga tiang bangunan

tradisional di Bali dan membahas tentang batu padas dalam varian

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



bentuk patung garuda yang difungsikan sebagai hiasan kemuncak pada
bangunan tradisional di Bali, yang uraiannya tertuang pada bahasan

sebagai berikut:

(1) Batu padas dalam Varian bentuk patung garuda yang difungsikan
sebagai penyangga tiang bangunan tradisional Bali

, T
A § P

Gambar 1. Batu padas dalam Varian bentuk
patung garuda yaaang difungsikan sebagai
"% penyangga tiang bangunan tradisional Bali.
"4 Dokumen: Tjok Udiana NP, 2026

>

PR N

Batu padas dalam varian bentuk patung garuda yang difungsikan
sebagai penyangga tiang bangunan tradisional di Bali adalah suatu
bentuk ekspresi keindahan. Keindahan bidang bisa didekati melalui
unsur proporsi, warna, tekstur, dan bentuk ruang yang
melatarbelakanginya, sedangkan untuk menikmati keindahan bidang
bisa dicapai melalui pengamatan visual. Pertama-tama yang dilihat
adalah objek secara keseluruhan, kemudian dipadu dengan rasa yang
ditimbulkan oleh penglihatan, akhirnya sampai pada apresiasi bagian
per bagian. Selanjutnya, suatu bidang terjadi karena di batasi oleh
sebuah kontur (garis) atau dibatasi oleh adanya warna yang berbeda
atau oleh gelap terang cahaya atau karena adanya tekstur. Di dalam
karya seni, bidang digunakan sebagai simbol perasaan seniman di
dalam menggambarkan objek hasil subject matter, maka tidaklah
mengherankan apabila seseorang kurang dapat menangkap atau
mengetahui secara pasti tentang objek hasil pengolahannya. Dalam
bahasan ini bidang suatu karya seni yang dimaksud adalah bahan

batu padas. Oleh karena itu, Bidang dalam penampilannya kadang-

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



kadang mengalami beberapa perubahan sesuai dengan gaya dan cara
pengungkapan secara bentuk pada senimannya. Bahkan kadang-
kadang perwujudan yang terjadi sangat jauh berbeda dengan objek
yang sebenarnya. Di dalam mencipta karya seni bukan sekedar
mengungkap apa yang dilihat atau bukan sekedar terjemahan dari
pengalaman tertentu, melainkan karena adanya suatu proses yang
terjadi.

Bidang yang terjadi bisa berupa (1) menyerupai wujud alam, dan (2)
sama sekali tidak menyerupai wujud alam. Keduanya akan terjadi
sangat ditentukan oleh kemampuan dalam penciptaan varian bentuk
yang diekspresikan senimannya, sedangkan dalam perubahan wujud
akan terjadi sesuai dengan selera dan latar belakangnya. Perubahan
wujud yang dihasilkan bisa berupa stilisasi, distorsi, transformasi,
dan disformasi. Stilisasi adalah cara penggambaran untuk mencapai
bentuk keindahan dengan cara menggayakan objek, yakni dengan
cara menggayakan setiap garisnya (kontur). Misalnya pada ukiran
dan patung tradisional Bali yang benggunakan bahan batu padas
sebagai media ungkap. Jika merujuk pada penjelasan gaya, Gaya
menurut Schapiro yang dikutip oleh Walker pada hakekatnya adalah:

“bentuk ...elemen, dan ekspresi yang konstan dalam karya seni
seseorang, individu atau suatu kelompok gaya, lebih dari itu,
adalah suatu sistem bentuk...uraian mengenai gaya mengacu
kepada tiga aspek seni, yaitu elemen-elemen atau motif-motif
bentuk, hubungan, dan kualitas bentuk (mencakup kualitas yang
disebut ekspresi)” [8].

Didik Harianto (2007), menegaskan bahwa gaya adalah sebagai cara
untuk mengekspresikan keindahan. Dalam hal ini dihubungkan
dengan bentuk dan cara dalam berekspresi sesuai dengan alat yang
digunakan untuk menggambarkan sesuatu secara tepat, mendalam

dan menarik.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Berdasarkan uraian di atas bahwa batu padas dalam varian bentuk
patung garuda yang difungsikan sebagai penyangga tiang bangunan
tradisional di Bali ternyata masih dapat ditemukan sebaagai bentuk

patung penyangga tiang bangunan di Bali.

Batu padas dalam Varian bentuk patung garuda yang difungsikan
sebagai hiasan kemuncak bangunan tradisional Bali bagian atas

Gambar 2. Batu padas dalam
Varian bentuk patung garuda
yang difungsikan sebagai hiasan
kemuncak bangunan tradisional
Bali bagian atas.

Dokumen: Tjok Udiana NP, 2026

Terkait dengan bahasan dalam sub ini penulis memaparkan batu
padas dalam Varian bentuk patung garuda yang difungsikan sebagai
hiasan kemuncak bangunan tradisional Bali bagian atas. Bahasan
penulis masih pada batu padas sebagai bentuk seni dalam varian
bentuk patung garuda yang di padukan dalam sudut pandang kajian
budaya yang difokuskan pada masyarakat yang masih berorientasi
pada bentuk seni. Mereka masih berorintasi pada bentuk seni, pada
hal isi yang terkandung dalam seni sangat penting. Persoalan seni

tidak hanya pada bentuk, tetapi juga pada isi. Karya seni dapat

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



berbicara banyak tentang isi dan bentuk sesuai dengan maksud
penciptanya [4].

Bahan atau material dalam bahasa Inggris disebut medium. Dalam
dijelaskan bahwa “bahan” adalah bakal; barang yang akan dijadikan
atau untuk membuat barang lain. Lebih lanjut material adalah
kebendaan atau bahan. Atas pengertian tersebut di atas maka bahan
atau material atau juga disebut medium, senantiasa berupa kongkret,
misalnya kayu, batu, logam, dan tanah liat. Seperti ditegaskan dalam
bahan dalam seni pahat antara lain kayu, batu padas, perunggu, atau
tanah liat. Medium atau bahan tersebut digunakan sebagai sarana
perwujudan karya patung yang dalam tulisan ini difokuskan pada
varian bentuk patung garuda. Medium merupakan perantara
terwujudnya karya seni (patung). Medium sangat berperan dalam
menentukan keberhasilan karya seni. Pengenalan sifat dan karakter
bahan dalam perwujudan karya seni sangat penting bagi seorang
seniman (pematung). Adapun bahan yang dipilih untuk
pengungkapan rasa artistik dan mengembangkan kreatifitas
inovasinya, para seniman bali bertumpu ada pemanfaatan material
batu padas yang masih memiliki bentuk alami yang digali pada
tebing-tebing padas di Bali.

Sudut padang kajian budaya dalam perkembangan budaya yaitu
mencari kebenaran baru yang lebih orisinil. Dengan menggunakan
cara pandang kajian budaya diharapkan akan dapat memberikan
pemahaman yang dalam tentang batu padas dalam varian bentuk
patung garuda dari sudut pandang ilmu kajian budaya. Kajian
budaya bagi Barker (2005: 45), dalam buku berjudul Cultural Studies
Teori and Praktik adalah

“Kajian budaya bidang yang majemuk, berisi berbagai perspektif yang
saling bersaing...melalui produksi teori, berusaha menginterpensi
politik kebudayaan” [9]. Kajian budaya mempelajari kebudayaan

sebagai praktik-praktik pemaknaan dalam konteks kekuasaan sosial.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



[a mengambilnya dari banyak teori, termasuk marxisme,
strukturalisme, pasca struturalisme, dan feminism. Dengan metode
yang eklektis, kajian budaya menegaskan posisionalitas semua
pengetahuan, termasuk dirinya sendiri, yang berputar di sekitar ide-
ide kunci seperti budaya, praktik pemaknaan, representasi, wacana,
kekuasaan, artikulasi, teks, pembaca, dan komsumsi.

Kajian budaya adalah bidang penyelidikan interdisipliner atau
pascadisipliner yang mempelajari produksi dan penanaman peta-peta
makna. Ia bisa dianggap sebagai suatu permainan bahasa atau
formasi diskursif yang menaruh perhatian pada isu-isu kekuasaan
dalam praktik-praktik pemaknaan dalam kehidupan manusia. Kajian
budaya adalah proyek yang menarik dan cair yang bercerita tentang

dunia yang sedang berubah dengan harapan bisa memperbaikinya.”

Mengacu pada pemikiran Barker, kajian budaya menyajikan
penjelasan yang bersifat penafsiran dan pemaknaan. Asumsi dasar
tulisan kajian budaya adalah pengetahuan kebenaran itu bersifat
interpretatif. Kajian budaya ke arah pengamatan humanistik yang
kreatif. Kajian budaya lebih menitikberatkan pada aspek-aspek
humanistik manusia. Aspek-aspek ini akan menyiratkan pengertian
bahwa manusia yang satu dengan yang lain tidak harus sama.
Manusia tidak memiliki hubungan kausal yang jelas. Dengan
demikian penafsiran logik yang kadang-kadang bercampur dengan
intuisi, imajinasi, dan kreatifitas dalam penelitian budaya tetap sah.
Oleh karena itu, melalui penafsiran demikian justru lebih mampu
memasuki sisi gelap prilaku manusia [6]. Mengacu pandangan inilah
bahwa batu padas dalam varian bentuk patung garuda difungsikan
sebagai hiasan kemuncak bangunan tradisional Bali, lihat foto
dokumen 2, varian patung garuda dipahat dan ditempatkan pada

bagian atas bangunan Bali menggunakan material batu padas.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Kajian budaya memang lazim terjun dalam advokasi verstehen
(pemahaman), penuh dengan penafsiran dan sedikit meninggalkan
eksplonatori (penjelasan). Pemahaman budaya bergerak dari kontak
pengalaman langsung dengan fenomena dan diramu dengan
kenangan pengalaman peneliti sendiri [6]. Menurut Saifuddin
(2005:419) kajian budaya (cultural studies) adalah disiplin yang
berkaitan dengan studi kebudayaan massa, kebudayaan popular dan
lain-lain [10].

Seni adalah hasil karya manusia yang mengkomunikasikan
pengalaman batinnya. Seni rupa khususnya seni patung merupakan
proses kreatif seorang seniman. Seni patung salah satu cabang seni
rupa, merupakan pernyataan pengalaman dalam suatu bentuk nyata,
telah hadir dalam setiap periode sejarah manusia dengan
keanekaragaman ekspresi dan gayanya. Keanekaragaman itu terjadi
berawal dari pandangan manusia yang selalu dinamis dalam ide, yang
terefleksi dalam proses dan berakhir pada terbentuknya karya seni.
Melalui proses kreatif tersebut dapat melahirkan karya-karya seni
yang indah dan menarik. Seni patung sebagai salah satu bentuk
kreativitas manusia termediasi melalui elemen-elemen dasar seperti
batu padas, untuk pembuatan patung garuda. Dengan elemen itulah
para perupa berkreasi dan mencurahkan segala kreativitasnya.

Seni patung, tampak mengalami perkembangan yang sangat
kompleks dilihat dari tataran wacana dan hasil dari refleksi
ideologinya masing-masing. Begitu pula tampak secara empiris bahwa
seni patung juga mengalami perkembangan konsep dan bentuk yang
bervariasi sesuai dengan semangat perkembangan historis. Seni
patung di Bali dibagi ke dalam empat periode yakni: (1) seni patung
sebelum pengaruh Hindu, yaitu seni patung yang merupakan
manipestasi dari penghayatan mereka terhadap leluhur yang telah
meninggal dengan demikian patung-patung tersebut adalah bentuk

seni yang bersumber pada kepercayaan dan bersifat sakral serta

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



mengandung magis. Bentuk-bentuk perwujudan patung pada saat itu
sangat sederhana. (2) Seni Patung pengaruh kebudayaan Hindu yaitu
pada masa ini telah terlihat adanya suatu “gaya international” pada
seni arca, dalam arti hampir sama dengan bentuk dan karakter yang
terdapat di tempat lainnya. Berdasar pada ulasan di atas bahwa batu
padas dalam Varian bentuk patung garuda yang difungsikan sebagai

hiasan kemuncak bangunan tradisional Bali bagian atas

C. Dampak Memahami Batu Padas dalam Varian Patung Garuda
Dalam sub tulisan ini, penulis mencoba menguraikan dampak memahami
batu padas dalam varian patung garuda yang penulis coba utarakan.
Dampak secara budaya penulis berpendapat bahwa bahan patu padas
dalam varian patung garuda di Bali penting untuk dipahami. Kenapa
penting karena untuk memahami varian seni patung bentuk garuda di
masa depan perlu suatu pamaparan yang sesuai dengan fakta keadaan.
Selain itu dampak lainnya adalah perlu diketahui untuk memberikan
wawasan pengetahuan dalam bidang seni patung di suatu perguruan
tinggi seni khususnya bagi masyarakat yang ingin memahami tentang
varian patung garuda sebagai media bahan tradisi yang diterapkan oleh
generasi terdahulu yang digunakan pada bangunan tradisi Bali dan juga
sebagai bahan patung.

Selanjutnya, dampak social masyarakat sebagai generasi pelestari di
masa depan dapat dikatakan bahwa batu padas dalam penggunaannya
sebagai bahan patung perlu dipertimbangkan, karena lama kelamaan
akan langka terkait batu padas yang di ambil dari alam dapat merusak
lingkungan jika terus menerus di gali tanpa ada edukasi bahan baru dan
perlu ada edukasi penciptaan materian yang sesuai dengan jamannya.
Terkait varian patung garuda dalam tulisan ini ada dua yang diutarakan
pertama terkait varian bentuk sebagai dasar penyangga tiang bangunan
tradisi dan sebagai varian hiasan kemuncak pada suatu bentuk angkul-

angkul bangunan tradisional Bali. berdasar uraian tersebut dampak

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



memahami batu padas dalam varian bentuk seni patung di Bali penting
untuk dilakukan edukasi terkait material buatan yang menyerupai batu

padas dan lebih kuat.

D. Penutup

Berdasarkan uraian di atas, diakhir tulisan ini ternyata patu padas dalam
varian patung garuda di Bali penting untuk dipahami dan diketahui
untuk memberikan wawasan pengetahuan dalam bidang seni patung di
suatu perguruan tinggi seni khususnya bagi masyarakat yang ingin
memahami tentang varian patung garuda sebagai media bahan tradisi
yang diterapkan oleh generasi terdahulu yang digunakan pada bangunan
tradisi Bali dan juga sebagai bahan patung. Selanjutnya dapat dikatakan
bahwa batu padas dalam penggunaannya sebagai bahan patung perlu
dipertimbangkan, karena lama kelamaan akan langka terkait batu padas
dan perlu ada edukasi penciptaan materian yang sesuai dengan
jamannya. Terkait varian patung garuda dalam tulisan ini ada dua yang
diutarakan pertama terkait varian bentuk sebagai dasar penyangga tiang
bangunan tradisi dan sebagai varian hiasan kemuncak pada suatu

bentuk angkul-angkul bangunan tradisional Bali.

E. Daftar Pustaka

[1] Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi II, Jakarta: Renika
Cipta, 2003.

[2] Y. A. Piliang, Hipersemiotika Tafsir Kultural Studies Atas Matinya
Makna, Yogyakarta : Jalasutra, 2003.

[3] S. SP, Tinjauan Seni, Yogyakarta: STSRI “ASRI”, 1976.
[4] S. Bastomi, Wawasan Seni, Semarang: Ikip Semarang, 1992.

[5] J. C. Rich, The Material and method sculftur, New York: Oxford
University Press, 1982.

[6] S. Endraswara, Metodologi Penelitian Kebudayaan, Yogyakarta:
Gajah Mada University Press, 2003.

[7] I. G. N. Bagus, Proses dan Protes Budaya Persembahan Ngurah
Bagus, Denpasar: BP, 1998.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



[8] Y. A. Piliang, Hipersemiotika Tafsir Kultural Studies Atas Matinya
Makna, Yogyakarta : Jalasutra, 2003.

[9] C. Barker, Cultural Studies Teori dan Praktik, Yogyakarta : Bentang
Pustaka, 2005.

[10] A. F. Saifuddin, Antrofologi Kontemporer, Suatu Pengantar Kritis
Mengenai Paradigma, Jakarta: Prenadia Media, 2005.

Penulis

Tjokorda Udiana Nindhia Pemayun

Dilahirkan di Denpasar tanggal 26 Februari 1973, Agama
Hindu, Jenis Kelamin Laki-laki. Staf pengajar di FSRD. ISI
Bali. Denpasar, membidangi khusus seni patung dan
Kajian Seni Budaya Bali. Status keluarga menikah, Istri
bernama Cok Istri Putra Murniati, SE. Alamat Rumah Jln.
Raya Kutri Angantaka, Perum Griya Alam Fadjar, Banjar
Desa, Desa Angantaka Badung, E-mail:udianap@yahoo.com. Tlp./Wa.
082147557795/ Hp.0818557519. Riwayat Pendidikan, 1981-1986 SD,
1986-1990 SMP, 1990-1992 SMA (SLUA I Saraswati Denpasar), 1992-
1996 S-1 Seni Patung di PSSRD UNUD, 1992-1998 S-1 Ilmu Hukum di
FH UNWAR, 2000-2002 S-2 Pengkajian Seni di UGM Yogyakarta, 2006
Magang FH. Universitas Brawijaya Malang. 2006-2009 S-3 Kajian
Budaya UNUD. 20014-2015 S-2 Hukum di UNWAR, Buku yang pernah
diterbitkan berjudul, Motif Garuda di Bali, Penerbit UNUD, tahun 2003,
Motif Garuda di Bali: Perspektif Fungsi dan Makna dalam Seni Budaya,
Penerbit Pustaka Larasan, tahun 2008. Mata Kuliah Yang Diampu di ISI
Denpasar, Seni Budaya Bali, Kajian Seni Budaya, Seni Patung.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali


mailto:udianap@yahoo.com

BAB XV
BAGIARTA DAN SISI MOLEK
PATUNG BATU PADAS

I Gede Jaya Putra

A. Pendahuluan

Batu padas merupakan salah satu medium yang memiliki posisi penting
dalam tradisi seni patung Bali. Batu padas atau di Bali dikenal dengan
nama batu "paras", merupakan ignimbrite salah satu produk vulkanik
yang signifikan. Batuan ini berasal dari hasil letusan Gunung Batur purba,
di mana material vulkanik seperti lava, gas, dan batuan piroklastik
dikeluarkan bersamaan dengan ignimbrite. Pada saat erupsi Gunung
Batur purba sekitar 30.000 tahun yang lalu, ignimbrite yang memiliki
sifat ringan tersebar ke berbagai arah, dengan sebagian besar material
tersebut terendapkan di wilayah Gianyar, terutama di daerah Ubud,
Silakarang, dan sekitarnya. Akibat persebarannya yang luas, ignimbrite
mudah ditemukan di Bali dan sering digunakan dalam pembuatan pura,
candi, patung, serta berbagai relief ukiran [1]. Material ini dikenal
memiliki karakter keras, berpori, dan kasar, serta menuntut tenaga dan
ketahanan fisik yang tinggi dalam proses pengolahannya. Dalam praktik
patung tradisional, batu padas umumnya digunakan untuk menciptakan
figur-figur religius, mitologis, dan simbolik yang berkaitan erat dengan
fungsi arsitektural dan ritual. Bentuk, ukuran, serta visual patung telah
ditentukan oleh pakem tertentu, seperti pada figur togog yang lazim
dibuat dengan ukuran minimal satu meter dan berfungsi sebagai elemen
pelengkap bangunan suci maupun ruang tradisional.

Secara historis, patung batu padas di Bali berkembang seiring kebutuhan
interior dan eksterior bangunan-bangunan sakral seperti pura, pelinggih,
candi bentar, kori agung, serta taman tradisional. Pada fase ini, batu

padas diposisikan sebagai medium yang tunduk pada sistem simbolik dan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



kosmologis, sehingga ruang eksplorasi personal seniman relatif terbatas.
Seiring dengan berkembangnya pariwisata Bali, fungsi patung batu padas
mengalami pergeseran dan perluasan. Hotel, vila, dan bangunan
komersial mulai memanfaatkan patung dan relief padas sebagai elemen
estetis eksterior dan interior [2]. Namun, dalam praktiknya, sebagian
besar karya yang dihasilkan masih bertumpu pada konsep visual
tradisional atau modifikasi bentuk yang bersifat repetitif.

Akibat kondisi tersebut, patung batu padas dengan konsep visual yang
khas, unik, dan berangkat dari ekspresi personal seniman menjadi
semakin jarang ditemukan. Batu padas lebih sering diposisikan sebagai
medium kerajinan dan ornamen dekoratif, bukan sebagai medan
pencarian artistik individual. Padahal, pada awal abad ke-20, praktik
patung dan relief batu padas di Bali menunjukkan keberanian visual dan
keterbukaan terhadap realitas sosial zamannya. Salah satu contoh
penting adalah relief figur manusia yang menaiki sepeda di Pura Maduwe
Karang, Buleleng, yang memperlihatkan bagaimana batu padas pernah
menjadi medium yang responsif terhadap perubahan, pengalaman baru,
dan imajinasi personal [3].

Dalam konteks ini, salah satu seniman yang berdomisili di Singapadu, Br.
Mukti, bernama Wayan Bagiarta (04-01-1989) memperoleh relevansinya
dalam menghadirkan karya seninya. Bagiarta tidak memahami batu
padas semata sebagai medium tradisi atau material dekoratif, melainkan
sebagai medan dialog antara material alam dan imajinasi personal.
Ketertarikannya pada batu-batu padas yang terbuang, tersisa, atau tidak
terjamah oleh sebagian besar pematung menunjukkan sikap Kkritis
terhadap cara pandang konvensional terhadap medium. Ia merespons
bentuk-bentuk alami batu, membaca struktur bongkahannya, dan
membiarkan karakter material menjadi bagian aktif dalam proses
penciptaan.

Hal yang paling menarik dari karya-karya Bagiarta adalah pilihannya

untuk menghadirkan citra wajah perempuan yang molek, di mana secara

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



pengertian molek sendiri berarti jelita. Namun dalam penjelasan pada
Kamus Lengkap Bahasa Indonesia, Pemaknaan "jelita" sebagai metafora
seringkali melampaui kecantikan fisik, menjadi representasi keindahan
abstrak, kualitas internal, atau kondisi spiritual; misalnya, dalam sebuah
lukisan, "jelita" bisa memvisualisasikan keindahan emosi, harmoni, atau
kebenaran yang mendalam, bukan hanya wajah cantik [4]. Pemahaman
ini yang menjadi kesadaran Bagiarta untuk menampilkan sisi molek, ayu,
dan lembut dari medium yang secara karakter justru keras, kasar, dan
maskulin. Kontradiksi antara sifat material dan visual karya inilah yang
menjadi kekuatan utama praktik artistiknya. Batu padas tidak dipaksa
untuk sepenuhnya halus atau ditundukkan, melainkan dibiarkan
mempertahankan tekstur, guratan pahatan, dan ketidaksempurnaannya,
sementara citra feminin muncul secara subtil melalui proporsi, ekspresi,
dan keseimbangan bentuk.

Dengan demikian, kemolekan dalam karya Bagiarta tidak hadir sebagai
representasi kecantikan ideal atau identitas perempuan tertentu,
melainkan sebagai pengalaman estetik yang lahir dari keterpukauan,
naluri memuja, dan imajinasi personal seniman terhadap sosok wanita.
Wajah-wajah yang diciptakan bersifat non-identitas, tidak merujuk pada
realitas figuratif tertentu, tetapi membuka kemungkinan makna yang
beragam bagi apresian.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berangkat dari pertanyaan
utama: bagaimana kemolekan dan citra feminin dapat muncul dari
medium batu padas yang keras, dan apa makna kontradiksi antara
karakter material dan visual karya dalam praktik penciptaan Wayan
Bagiarta? Pertanyaan ini menjadi pintu masuk untuk memahami
penciptaan patung batu padas tidak hanya sebagai praktik teknis, tetapi
sebagai proses konseptual yang melibatkan sejarah medium, pengalaman

tubuh, dan imajinasi artistik.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



B. Batu Padas sebagai Medium, Pengalaman Tubuh, dan Imajinasi
Artistik
Ketertarikan Wayan Bagiarta terhadap batu padas berangkat dari
relasinya yang intim dengan medium alam. Ia tidak menggunakan batu
hasil pemotongan industri atau material yang telah diseragamkan melalui
proses produksi modern, melainkan memilih bongkahan-bongkahan batu
padas alam yang terbuang, tertinggal, atau terendap di aliran sungai dan
wilayah sekitar. Batu-batu ini umumnya dipandang tidak layak pakai
karena bentuknya tidak wutuh, ukurannya tidak ideal, serta
permukaannya kasar dan tidak beraturan. Namun justru pada titik inilah
praktik penciptaan Bagiarta menemukan kekuatannya.
Bagiarta merespons batu padas bukan sebagai material kosong yang
menunggu dibentuk, melainkan sebagai entitas alam yang telah memiliki
sejarah, struktur, dan kecenderungan bentuknya sendiri. Setiap
bongkahan batu diperlakukan sebagai “tubuh” yang menyimpan potensi
wujud tertentu. Tubuh di sini dimaksudkan sebagai relasi tubuh biologis
dan tubuh ideologis yang abstrak memiliki keterkaitan kuat, karena itu
bicara mengenai tubuh berarti menyoal juga mengenai persoalan dunia.
Realitas dunia adalah realitas tubuh, sebuah realitas yang dilakoni
tubuh-tubuh manusia [5]. Realitas tubuh menjadi hal yang sensitif, tidak
hanya bersifat visual, tetapi juga bersifat jasmaniah. Proses membaca
batu dilakukan melalui sentuhan tangan, tekanan pahat, resistensi
material, serta ritme kerja tubuh yang terus-menerus bernegosiasi dengan
kekerasan batu. Dengan kata lain, penciptaan patung dalam praktik
Bagiarta merupakan pengalaman tubuh yang intens, di mana tubuh
seniman dan tubuh batu saling berhadapan, saling menguji, dan saling
membentuk.
Pengalaman tubuh ini menjadi fondasi munculnya imajinasi artistik.
Imajinasi merujuk pada “daya untuk membentuk gambaran (imaji) atau

konsep-konsep mental yang tidak secara langsung didapatkan dari

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sensasi (pengindraan)”[6], sehingga dalam praktik Bagiarta tidak hadir
sebagai konsep yang sepenuhnya dirancang di awal, melainkan tumbuh
dari interaksi langsung antara tubuh seniman dan material. Setiap
retakan, pori, tonjolan, dan ketidaksempurnaan batu memicu respons
imajinatif tertentu. Dalam proses ini, imajinasi tidak bekerja secara
abstrak, tetapi berakar pada pengalaman inderawi, apa yang disentuh,
dilihat, dan dirasakan oleh tubuh saat berhadapan dengan batu.
Pendekatan ini menantang pemahaman tradisional tentang patung batu
padas di Bali yang umumnya menekankan keseragaman ukuran,
keutuhan material, dan kepatuhan pada pakem bentuk. Dalam praktik
tradisional, batu sering kali dipilih dan dipersiapkan agar sesuai dengan
figur yang akan diwujudkan. Sebaliknya, Bagiarta membalik relasi
tersebut: bukan batu yang menyesuaikan diri pada konsep, melainkan
konsep yang tumbuh dari batu. Ia membebaskan dirinya dari ukuran
baku, membiarkan ukuran, bentuk, dan karakter bongkahan batu
menentukan arah visual karya. Dalam konteks ini, kemunculan citra
feminin dan kemolekan wajah perempuan tidak dapat dipahami semata-
mata sebagai pilihan tematik, melainkan sebagai hasil dari proses
imajinasi yang lahir dari dialog tubuh dengan material. Wajah-wajah
perempuan yang lembut dan tenang muncul seolah-olah “ditarik keluar”
dari struktur batu, bukan dipaksakan ke atasnya. Imajinasi artistik
bekerja dengan cara membaca kemungkinan bentuk yang sudah ada
secara laten di dalam batu, lalu mengaktualkannya melalui proses pahat
yang penuh kesabaran dan perhatian.

Proses batu padas dalam praktik Bagiarta berfungsi sebagai medium alam
yang bukan hanya keras dan menantang secara fisik, tetapi juga produktif
secara imajinatif. Pengalaman tubuh yang berulang dan intens dalam
menghadapi resistensi material justru membuka ruang bagi munculnya
citra-citra yang lembut, molek, dan penuh kasih. Kontradiksi antara
karakter keras batu dan visual feminin karya tidak lagi sekadar oposisi

formal, melainkan menjadi hasil dari proses penciptaan yang berakar

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



pada relasi tubuh, material, dan imajinasi artistik. Proses ini menegaskan
bahwa praktik patung batu padas Bagiarta tidak dapat dipisahkan dari
pengalaman tubuh seniman sebagai subjek yang meraba, menguji, dan
merespons material alam. Melalui pengalaman tersebut, batu padas yang
terabaikan tidak hanya mendapatkan fungsi estetik baru, tetapi juga
dimaknai ulang sebagai ruang lahirnya kemolekan, kelembutan, dan citra
feminin yang secara paradoks justru semakin kuat karena berangkat dari

medium yang keras.

C. Proses Penciptaan Karya Patung Batu Padas Wayan Bagiarta

1. Tahap Pertama: Penemuan dan Seleksi Batu
Tahap awal penciptaan dimulai dengan penjelajahan sungai dan area
alam yang memungkinkan ditemukannya bongkahan batu padas.
Proses ini dilakukan secara selektif dan penuh observasi. Bagiarta
mencari batu-batu yang secara ukuran memungkinkan untuk
diwujudkan menjadi citra wajah, umumnya seukuran kepala atau
topeng.
Batu yang dipilih sering kali merupakan hasil longsoran alami atau
sisa-sisa batu yang tidak terjamah. Proses seleksi tidak hanya
mempertimbangkan ukuran, tetapi juga kontur, retakan, dan siluet
alami yang telah terbentuk. Batu yang dirasa “merespons” imajinasi

wajah kemudian dibawa pulang untuk ditelisik lebih lanjut.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



B R /0

Gambar 1. Batu hasil penemuan dari sisa-sisa batu yang tidak terjamah
Sumber : Tim Peneliti

Pada tahap ini, penciptaan belum bersifat teknis, melainkan dialog
awal antara tubuh seniman dan material. Batu belum diperlakukan
sebagai objek kerja, melainkan sebagai medium yang perlu dipahami.
2. Tahap Kedua: Menelisik Struktur dan Imajinasi Feminin
Tahap kedua merupakan fase eksplorasi yang sangat penting.
Bagiarta menelisik struktur batu padas dengan memanfaatkan sisi
imajinatifnya. Retakan, tonjolan, dan ketidakteraturan permukaan
batu menjadi petunjuk awal bagi kemungkinan wujud yang dapat
dimunculkan. Ketertarikan Bagiarta terhadap wanita berperan besar
dalam tahap ini. Batu padas, yang secara karakter keras dan
maskulin, justru memunculkan respons imajinatif berupa citra
perempuan yang ayu dan molek. Fenomena ini menunjukkan
bagaimana alam bawah sadar seniman bekerja, struktur batu seolah

menstimulus kemunculan figur feminin, serta upaya Bagiarta dalam

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



mencari refrensi pada hasil peninggalan terakota Majapahit yang

menjadi salah satu inspirasi perwujudan kemolekan dari karyanya.

Gambar 2. Terakota Kepala Majapahit ; Abad ke 13-15;
tanah liat; 6 x 6 x 4,2 cm.
Sumber : https://id.wikipedia.org/wiki/Terakota Majapahit [7]

Yang menarik, dalam banyak karya Bagiarta, sisi feminin justru lebih
dominan dibandingkan kekerasan materialnya. Batu tidak “dipaksa”
menjadi halus, melainkan dibiarkan mempertahankan kekasarannya,
sementara kemolekan hadir melalui ekspresi, proporsi wajah, dan
ketenangan mimik. Kemolekan dalam konteks ini bukan representasi
wanita tertentu, melainkan keterpukauan atas wanita sebagai
imajinasi, sebagai naluri memuja, dan sebagai citra yang tumbuh dari
dialog batin seniman dengan material.

3. Tahap Ketiga: Eksekusi dan Finishing
Setelah imajinasi mengenai wanita molek menemukan bentuknya,
Bagiarta melanjutkan ke tahap eksekusi. Dalam proses ini, pola tidak
beraturan pada batu padas dimanfaatkan sebagai siluet alami untuk

membangun keseimbangan visual patung. Hal yang sangat khas

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali


https://id.wikipedia.org/wiki/Terakota_Majapahit

dalam karya Bagiarta adalah keputusan sadar untuk tidak
menyelesaikan semua bagian secara detail. Karya dianggap selesai
ketika bagian-bagian penting telah berbicara, sementara bagian lain
dibiarkan kasar dan terbuka. Prinsip ini selaras dengan konsep putian
dalam topeng Bali, di mana bagian yang belum terselesaikan justru

memberi kesan bersih dan selesai.

)

s Penciptaan Patung Batu Padas Waan Bagieirta
Sumber : Tim Peneliti

Gmbar 3. Pros

Pendekatan bakalan juga menjadi rujukan penting. Seperti dalam
pembuatan patung Bali tradisional, bakalan hanya menghadirkan
bentuk global tanpa detail berlebihan. Strategi ini membuka ruang
tafsir bagi apresian untuk menghayalkan bentuk dan imajinasi
personalnya sendiri. Dalam finishing, tekstur batu padas tidak
dihaluskan. Guratan pahat dibiarkan terlihat sebagai penanda proses
dan kejujuran material. Dengan demikian, kemolekan tidak hadir
sebagai permukaan licin, melainkan sebagai ketenangan yang muncul

dari kekasaran itu sendiri.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



4. Tahap keempat: Konsep Kekaryaan; Kemolekan, Non-Identitas, dan
Naluri Memuja

Secara konseptual, karya-karya Bagiarta terinspirasi oleh patung-
patung kuno Yunani, khususnya dalam menghadirkan citra ideal yang
tidak merujuk pada individu tertentu. Wajah-wajah perempuan dalam
patung Bagiarta bersifat non-identitas tidak mewakili siapa pun,
namun membuka kemungkinan tentang apa itu wanita dan
kemolekan. Kemolekan dalam karya ini bukan standar kecantikan
visual, melainkan pengalaman afektif: keterpikatan, keteduhan, dan
rasa kagum. Ketika ditanya tentang makna wanita dalam karyanya,
Bagiarta menjawabnya sebagai naluri untuk memuja sesuatu yang
molek.

Konsep non-identitas dalam karya-karya Bagiarta tidak dimaksudkan
sebagai abstraksi wajah atau pelepasan total dari figur manusia,
melainkan sebagai penciptaan wajah yang bersifat imajinatif. Wajah-
wajah perempuan yang dipahat tidak mengacu pada individu yang
dikenal atau pada rujukan visual tertentu, tetapi dibangun dari
penyusunan bentuk mata, hidung, dan mulut secara bebas dan
intuitif. Pemilihan bentuk-bentuk ini dilakukan sebagai respons
terhadap struktur alami batu padas, sehingga setiap wajah lahir dari
kombinasi yang tidak terduga. Dengan cara ini, wajah perempuan
dalam karya Bagiarta tidak merepresentasikan siapa pun, tetapi
menghadirkan kemungkinan wajah sebuah citra yang terasa akrab

sekaligus asing.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 4. Wawancara bersérr;a; ‘%gviarta ;;llféénjelaska tenta
Konsep Kekaryan : Kemolekan, Non-Identitas, dan Naluri Memuja
Sumber : Tim Peneliti

Sementara itu, naluri memuja dalam praktik kekaryaan Bagiarta
berangkat dari posisi afektif seniman terhadap sosok perempuan yang
molek dan cantik. Ketertarikan tersebut tidak diarahkan pada hasrat
untuk memiliki secara nyata, melainkan pada kesadaran akan jarak
yang tak terjembatani antara subjek dan objek kekaguman.
Perempuan dalam karya-karyanya diposisikan sebagai sesuatu yang
diinginkan namun tidak dapat dimiliki; ia hadir sebagai figur yang
mengundang keterpikatan, tetapi tetap berada dalam ranah
kontemplasi dan pemujaan. Dalam konteks ini, memuja menjadi
bentuk relasi estetik sebuah pengakuan akan keindahan yang justru
memperoleh maknanya dari ketidakmungkinan untuk dikuasai atau
dimiliki.

Dengan demikian, kemolekan dalam karya-karya Bagiarta tidak
diarahkan pada erotisasi atau objektifikasi, melainkan pada
pengalaman batin yang lahir dari jarak. Wajah perempuan yang
imajinatif dan non-identitas menjadi medium untuk merawat rasa

kagum tanpa klaim kepemilikan. Batu padas yang keras dan tidak

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sepenuhnya ditundukkan memperkuat posisi ini: ia menjadi simbol
batas yang menjaga jarak antara keinginan dan pemenuhan. Di
sinilah naluri memuja menemukan bentuk visualnya, sebuah
kemolekan yang hanya dapat dihadirkan, dipandang, dan

direnungkan, bukan untuk dimiliki.

D. Kajian Karya Bagiarta dalam Perspektif Ponty, Heidegger,
Bachelard
1. Kajian Karya “Risau” dalam Perspektif Merleau-Ponty

Gambar 5. Keterangan Karya : Risau, Ukuran Menyesuaikan, Batu
Padas, 2025

Sumber : Tim Peneliti

-

Karya patung batu padas berjudul Risau menampilkan wajah perempuan
dengan mimik yang tidak tenang. Ekspresi wajah tampak tertahan, mata
tidak sepenuhnya terbuka, dan garis wajah terkesan berat, seolah
memikul beban batin. Di bagian atas kepala, tumbuh bentuk menyerupai

patra punggel (ornamen khas Bali) yang muncul bukan sebagai hiasan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



tambahan, melainkan seolah tumbuh secara organik dari kepala patung
itu sendiri. Elemen ini mengisyaratkan bahwa keindahan, kemolekan, dan
kesempurnaan berada di posisi yang lebih tinggi, jauh, dan tidak mudah
diraih.

Dalam perspektif fenomenologi Maurice Merleau-Ponty, tubuh bukan
sekadar objek visual, melainkan subjek yang mengalami dunia (the lived
body atau corps vécu). Ponty menjabarkan tentang peran sentral konsep
kehadiran tubuh, yang memberikan wawasan mendalam tentang
pengalaman manusia, termasuk hubungan antara tubuh, pikiran, dan
lingkungan, menjadi sorotan utama. Tubuh dianggap sebagai medium
yang memfasilitasi pengalaman langsung terhadap dunia, berperan
sebagai jembatan antara subjek dan objek. Penafsiran Merleau-Ponty
menunjukkan bahwa tubuh tidak hanya menerima stimulus, tetapi juga
bertindak sebagai subjek aktif dalam interaksi dengan lingkungan.
Kompleksitas hubungan tubuh dengan ruang, waktu, dan kesadaran
ditekankan, dan kehadiran tubuh tak terpisahkan dari norma-norma
sosial dan budaya yang membentuk identitas dan persepsi manusia.
Konsep kehadiran tubuh memiliki signifikansi filosofis yang mendalam
dan dampak pada pemahaman manusia secara menyeluruh [8]. Tubuh
adalah medium utama manusia untuk merasakan, memahami, dan
berada di dunia. Jika dikaitkan dengan karya Risau, wajah perempuan
yang dipahat Bagiarta tidak sekadar merepresentasikan ekspresi
psikologis tertentu, tetapi menghadirkan pengalaman keberadaan (being-
in-the-world) yang sarat ketegangan.

Kerisaun yang tampak pada mimik wajah bukanlah narasi yang
dijelaskan secara verbal, melainkan dialami secara langsung oleh
apresian melalui persepsi visual dan empatik. Menurut Merleau-Ponty,
persepsi tidak bersifat netral atau objektif, melainkan selalu melibatkan
tubuh dan pengalaman sensorik. Dalam hal ini, tekstur kasar batu padas,

guratan pahatan yang tidak disempurnakan, serta ketidakteraturan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



bentuk menjadi bagian dari bahasa tubuh patung. Apresian tidak hanya
“melihat” wajah yang risau, tetapi turut “merasakan” ketegangan tersebut
melalui kehadiran material yang keras dan berat.

Keberadaan patra punggel di atas kepala patung dapat dibaca sebagai
simbol keindahan ideal yang berada di luar jangkauan tubuh. Dalam
kerangka Merleau-Ponty, hal ini berkaitan dengan relasi antara tubuh
dan dunia yang tidak pernah sepenuhnya harmonis. Dunia selalu hadir
sebagai sesuatu yang sebagian dapat disentuh, tetapi sebagian lain tetap
menjauh. Keindahan dalam karya Risau tidak hadir sebagai sesuatu yang
utuh dan dapat dimiliki, melainkan sebagai horizon selalu terlihat, namun
sulit diraih.

Selain itu, patra yang tumbuh dari kepala patung menunjukkan bahwa
keindahan tidak berdiri terpisah dari tubuh, tetapi muncul dari
pengalaman tubuh itu sendiri. Namun, posisinya yang berada di atas juga
menciptakan jarak, sehingga memunculkan rasa risau dan ketegangan
eksistensial. Dalam pandangan Merleau-Ponty, makna tidak terletak pada
simbol semata, melainkan pada relasi antara bentuk, material, dan
persepsi. Dengan demikian, patra punggel dalam karya ini tidak dapat
dipahami hanya sebagai ornamen, tetapi sebagai ekstensi dari
pengalaman tubuh yang terbelah antara hasrat akan keindahan dan
keterbatasan untuk mencapainya.

Karya Risau juga menegaskan bahwa tubuh (dalam hal ini wajah
perempuan) bukanlah objek pasif yang dipahat secara ideal, melainkan
tubuh yang berada dalam proses menjadi. Batu padas yang keras dan
tidak sepenuhnya dihaluskan memperkuat gagasan bahwa pengalaman
manusia selalu tidak selesai, selalu menyisakan ketegangan. Kerisaun
yang hadir dalam karya ini adalah bentuk kesadaran tubuh akan dunia
yang tidak sepenuhnya dapat dikendalikan atau dimiliki. Dengan
demikian, melalui perspektif Merleau-Ponty, Risau dapat dipahami

sebagai representasi pengalaman tubuh yang hidup, tubuh yang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



merasakan jarak antara keindahan dan kenyataan, antara hasrat dan

keterbatasan.

2. Kajian Karya “Di Balik Kelembutan” dalam Perspektif Heidegger

Gabailtr 6. ’Ketef;;bg,;n Ka
Menyesuaikan, Batu Padas, 2025
Sumber : Tim Peneliti
Karya patung batu padas berjudul Di Balik Kelembutan menghadirkan
wajah perempuan dengan mimik tegang dan keras. Tidak terdapat
ekspresi manis atau kelembutan yang lazim diasosiasikan dengan citra
feminin. Sebaliknya, wajah tersebut tampak menahan tekanan, seolah
berada dalam kondisi yang menuntut ketegaran dan ketahanan. Tekstur
batu padas yang kasar, berpori, dan tidak dihaluskan semakin
menegaskan suasana keras yang membungkus figur wajah tersebut.
Dalam perspektif Martin Heidegger, manusia dipahami sebagai Dasein,
makhluk yang selalu berada di dunia (being-in-the-world). Keberadaan
manusia tidak pernah netral atau ideal, melainkan selalu terlempar

(Geworfenheit) ke dalam situasi tertentu yang tidak sepenuhnya dapat

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dipilih. Dasein yang mengungkapkan secara murni akan keberadaannya
dalam artian manusia tidak menciptakan hanya pada dirinya melainkan
dilemparkan ke dalam keberadaan tersebut agar mewujudnyatakan
makna kehadirannya dan dapat memberi ruang bagi yang lain dalam
kehidupan. Menurut Martin Heidegger manusia harus mampu
merealisasikan dirinya dengan kehidupan sekitar sebab yang menjadi
nyata dalam kehidupan manusia adalah kemampuan berelasi dengan
sesamanya [9].

Karya Di Balik Kelembutan dapat dibaca sebagai visualisasi kondisi
keterlemparan tersebut, khususnya dalam konteks pengalaman
perempuan yang harus menjalani tuntutan hidup yang keras, namun
tetap diharapkan untuk menampilkan kemolekan dan kelembutan.
Kerasnya mimik wajah dalam karya ini tidak sekadar ekspresi emosional,
tetapi penanda keberadaan yang sedang bergulat dengan dunia. Wajah
perempuan dalam patung ini berada dalam situasi yang menekan, di
mana kelembutan tidak dapat tampil secara utuh ke permukaan.
Kemolekan justru tersembunyi, tertahan, dan hanya dapat dibaca melalui
kesadaran bahwa di balik kerasnya tampilan luar terdapat lapisan
pengalaman yang lebih dalam. Hal ini sejalan dengan pemikiran Heidegger
bahwa makna keberadaan tidak selalu hadir di permukaan, melainkan
sering tersembunyi dan perlu disingkap (unconcealment / aletheia).
Material batu padas dalam karya ini tidak berfungsi sekadar sebagai
medium, tetapi sebagai thing dalam pengertian Heideggerian. Batu padas
tidak ditundukkan sepenuhnya oleh tangan seniman, melainkan
dibiarkan menunjukkan keberadaannya, keras, berat, dan kasar. Dengan
mempertahankan tekstur serta ketidaksempurnaan permukaan, Bagiarta
membiarkan batu “hadir sebagai dirinya sendiri”. Dalam konteks ini, figur
perempuan dan batu padas saling menyatu sebagai satu kesatuan
keberadaan: wajah feminin tidak terpisah dari kerasnya dunia yang

membentuknya.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Ketegangan pada wajah patung juga dapat dikaitkan dengan konsep
Angst (kecemasan eksistensial) dalam pemikiran Heidegger. Angst bukan
rasa takut terhadap sesuatu yang spesifik, melainkan kesadaran akan
keterbatasan dan tekanan keberadaan itu sendiri. Setiap subyek akhirnya
tidak mampu lagi membedakan mana ”"aku”-nya yang eksistensial dan
unik. Setiap subyek menjadi obyek dan tidak ada lagi ruang untuk
sekadar kontemplasi menyingkap hakikat dirinya [10]. Wajah dalam Di
Balik Kelembutan tidak menunjukkan posisi eksistensial dan unik yang
jelas, tetapi menyiratkan kondisi batin yang waspada, tegang, dan siap
bertahan. Kelembutan yang tersembunyi di balik ekspresi keras tersebut
menjadi metafora perjuangan untuk tetap “menjadi” di tengah situasi
hidup yang menuntut ketegaran.

Lebih jauh, karya ini juga dapat dibaca sebagai kritik halus terhadap
ekspektasi sosial terhadap perempuan. Dalam dunia yang keras,
perempuan sering dituntut untuk tetap tampil menawan dan lembut,
meskipun berada dalam tekanan. Karya Di Balik Kelembutan tidak
menampilkan kemolekan sebagai sesuatu yang mudah atau alami,
melainkan sebagai hasil perjuangan eksistensial. Kemolekan tidak hadir
sebagai permukaan yang halus, tetapi sebagai lapisan makna yang
tersembunyi di balik kerasnya ekspresi dan material. Melalui perspektif
Heidegger, Di Balik Kelembutan dapat dipahami sebagai perwujudan
Dasein yang bergulat dengan dunia. Batu padas yang keras menjadi
representasi situasi hidup, sementara wajah perempuan yang tegang
mencerminkan keberadaan yang harus terus menegosiasikan diri antara
tuntutan dunia dan hasrat untuk tetap memelihara sisi lembut dan

molek.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 6. Keterangan Karya : Jelita, Ukuran Menyesuaikan, Batu

Padas, 2025
Sumber : Tim Peneliti

Karya patung batu padas berjudul Jelita menampilkan wajah perempuan
dengan mimik tenang, lembut, dan cantik. Ekspresi yang damai ini hadir
secara kontras dengan karakter material batu padas yang keras, kasar,
dan berpori. Ketegangan antara bentuk wajah yang lembut dan material
yang keras menjadi inti narasi karya, sekaligus ruang bagi pembacaan
puitik atas kecantikan dan feminitas.

Dalam pemikiran Gaston Bachelard, material tidak pernah netral; ia
selalu membawa muatan imajinasi. Imajinasi merupakan medium bagi
pencipta untuk menyajikan realitas dengan cara yang lebih utuh dan
mendalam. Pencipta tidak hanya mendeskripsikan tentang fakta, tetapi
melibatkan analisis kritis dan memberikan respon menarik terhadap
spiritualitas zaman, perjuangan kaum tertindas, pergolakan politik,
eksploitasi alam, dan penggusuran budaya sebagai dampak perubahan
sosial [11]. Melalui konsep imagination matérielle, Bachelard menegaskan

bahwa materi tanah, batu, air mengaktifkan pengalaman batin tertentu.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Batu padas dalam Jelita bukan sekadar medium pahatan, melainkan
“materi yang bermimpi”: ia menyimpan berat, usia, dan kekerasan alam.
Namun di hadapan wajah yang lembut, batu tersebut seolah ditundukkan
oleh imaji kecantikan. Di sinilah terjadi transformasi puitik, kerasnya
batu tidak dihapus, tetapi dilunakkan oleh kehadiran citra jelita.

Wajah yang tenang dalam karya ini mengundang pengalaman
kontemplatif. Bagi Bachelard, keindahan bukanlah sesuatu yang agresif,
melainkan hadir dalam keheningan, dalam momen keterpukauan yang
membuat subjek berhenti sejenak dari dunia yang riuh. Jelita
menghadirkan wajah perempuan sebagai ruang diam, tempat pandangan
dapat beristirahat. Kecantikan dalam karya ini tidak bersifat dramatik
atau erotik, melainkan puitik, sebuah kelembutan yang mengendap
perlahan dalam kesadaran penikmat.

Aspek lemah-lembut yang ditekankan dalam Jelita juga dapat dibaca
sebagai bentuk perlawanan halus terhadap dominasi kekerasan material
dan dunia. Bachelard menaruh perhatian besar pada dialektika keras—
lunak, di mana kelembutan bukan tanda kelemahan, melainkan
kekuatan imajinatif yang mampu meredam agresivitas. Dalam konteks
ini, wajah jelita menjadi kekuatan simbolik yang “menjinakkan” batu
padas. Batu yang seharusnya dingin dan kaku justru menjadi wadah bagi
kemolekan dan pesona.

Lebih jauh, perempuan sebagai pujaan dalam karya ini dapat dipahami
melalui gagasan Bachelard tentang reverie lamunan puitik yang penuh
kekaguman. Wajah perempuan dalam Jelita tidak tampil sebagai subjek
aktif yang menatap balik, melainkan sebagai figur yang memancing
lamunan, kekaguman, dan perenungan. la menjadi citra ideal yang
menenangkan, tempat Thasrat visual Dbertransformasi menjadi
penghormatan dan pemujaan. Melalui pendekatan Bachelard, karya ini
dapat dipahami sebagai puisi material: batu padas yang keras menjadi

ruang bagi imajinasi lembut, dan wajah perempuan menjadi simbol daya

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



pikat yang mampu melampaui sifat alamiah materialnya. Jelita
menegaskan bahwa kelembutan dan keindahan bukanlah lawan dari
kekerasan dunia, melainkan cara puitik untuk menafsirkannya dan

mengendapkannya dalam pengalaman estetik yang penuh kekaguman.

E. Penutup

Karya-karya patung batu padas Wayan Bagiarta menunjukkan bahwa
kemolekan tidak selalu lahir dari kelembutan material. Justru melalui
karakter keras, kasar, dan terabaikan dari batu padas, muncul citra
wajah perempuan yang ayu, tenang, dan penuh daya pikat. Melalui proses
penciptaan yang berangkat dari alam, imajinasi, dan keputusan estetik
yang sadar untuk menyisakan ketidaksempurnaan, Bagiarta
menawarkan pemahaman baru tentang relasi antara material, tubuh, dan
imajinasi. Sisi molek patung batu padas bukanlah paradoks yang harus
diselesaikan, melainkan ruang ketegangan yang justru menjadi kekuatan
utama karya-karyanya.

Dalam karya Di Balik Kelembutan, ketegangan antara kerasnya batu
padas dan mimik wajah perempuan yang tegang memperlihatkan
bagaimana kemolekan tidak hadir sebagai sesuatu yang given, melainkan
sebagai hasil dari pergulatan. Wajah yang tampak keras dan tertutup
seolah merekam beban situasi hidup, sekaligus menyiratkan daya tahan
perempuan dalam menjaga citra diri di tengah tekanan. Sementara itu,
karya Jelita menghadirkan strategi yang berbeda: ketenangan dan
kecantikan wajah justru dipertegas sebagai bentuk perlawanan terhadap
karakter material yang kasar. Kedua karya ini menunjukkan spektrum
ekspresi feminin antara ketegangan dan ketenangan yang sama-sama
lahir dari batu padas sebagai medium yang keras dan menuntut.

Jika dibaca secara keseluruhan, praktik penciptaan Wayan Bagiarta
menempatkan batu padas bukan sekadar sebagai bahan tradisional,
tetapi sebagai ruang dialektika antara alam, tubuh, dan imajinasi artistik.

Sisi molek patung batu padas dalam karya-karyanya tidak dimaknai

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



sebagai estetika permukaan, melainkan sebagai pengalaman yang
tumbuh dari relasi mendalam dengan material: dari membaca struktur
alamiah batu, menghadapi resistensinya secara fisik, hingga membiarkan
imajinasi bekerja di dalam batas-batas ketidaksempurnaan. Dengan
demikian, kemolekan dalam karya-karya ini tidak hadir untuk
meniadakan kekerasan batu, tetapi justru untuk hidup berdampingan
dengannya menjadikan patung batu padas sebagai medium yang mampu
merepresentasikan  kompleksitas pengalaman feminin sekaligus
memperluas kemungkinan makna seni patung batu dalam konteks seni

rupa kontemporer Bali.

F. Daftar Pustaka

[1]. Kadek Adi Parthama, I Gede Bambang Wahyudi. Batu Padas Artifisial
Sebagai Material Ragam Hias Arsitektur Tradisional Bali. Menara :
Jurnal Teknik Sipil, Vol 20 No 1 (2025). e-ISSN: 2622-5549 DOI :
https://doi.org/10.21009/jmenara.v20i1.49193

[2]. I Made Berata (2022) DINAMIKA PERKEMBANGAN SENI UKIR BATU
PADAS DI SILAKRANG GIANYAR BALI (Kajian Estetik dan Sosial
Kultural. Working Paper. ISI Denpasar, Denpasar, Bali. Tersedia pada
: https:/ /repo.isi-dps.ac.id /4934 /

[3]. 1 Made Jana, I Wayan Sujana, I Ketut Muka. Konsep Patung Padas
Batu Belah Di Lepang Klungkung. PRABANGKARA Jurnal Seni Rupa
dan Desain Volume 23 Nomor 1, Juni (2019). P-ISSN 1412-0380 E-
ISSN 2615-272X

[4]. Ananda Santoso, A.R.AL. Hanif. Kamus Lengkap Bahasa Indonesia.
ALUMNI Surabaya. (TT)

[5]. Hany Sulistia N., dkk., Tubuh dalam Karya “Merentang Kinestetika
Tubuh”. Jurnal Seni Nasional Cikini, Volume 08 No. 02, Desember
(2022). DOI: 10.52969/jsnc.v8i2i.183

[6]. H. Tedjoworo. Imaji dan Imajinasi. Yogyakarta. Kanisius.(2001). ISBN
979-672-791-9

[7]. https:/ /id.wikipedia.org/wiki/Terakota_Majapahit. Majapahit
Terakota adalah seni dan kerajinan terakota yang berasal dari era
Majapahit sekitar abad ke 13 hingga 15. Artefak gerabah terakota yang
signifikan dari periode ini ditemukan di Trowulan, Jawa Timur.
Diakses pada 31/12 2025 pukul. 00.59 wita.

[8]. Ayu Noer Afifah. Penafsiran Konsep Kehadiran Tubuh dalam
“Fenomenologi Persepsi” karya Merleau-Ponty: Sebuah Studi Literer

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



tentang Signifikansinya dalam Pemahaman Pengalaman Manusia.
Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, Vol. 24 No. 1 Januari —
Juni (2024).

[9]. Damianus S. Pranoto, Armada Riyanto. Konsep Perdamaian Atas
Krisis  Perikemanusiaan  Dalam  Perspekstif = Fenomenologis
Eksistensialisme Martin Heidegger. Jurnal Cahaya Mandalika (2021)
P-ISSN: 2828-495XX E-ISSN: 2721-4796

[10]. Abdul Muaz. Hermeneutika dan Mewaktu Bersama Heidegger. Jurnal
Studi Hadis Nusantara, Vol 2, No 2, Desember (2020). eISSN: 2721-
219X

[11]. Yuni Pratiwi, Dewi Ariani. The Poet’s Imagination As A Vehicle For
Awareness And Empowerment Amid Social Conflict. Prosiding
Konferensi Internasional Kesusasteraan Vol 34 (2025) Prosiding KIK
34.

Penulis

[ Gede Jaya Putra

Lahir di Bali, 8 September 1988, saat ini berdomisili
di Seminyak, Bali. Menempuh pendidikan S1 dan S2
di ISI Denpasar (Bali) dengan fokus penciptaan seni

rupa kontemporer dan kini menjadi Dosen di

Almamaternya. Tahun 2016  berkesempatan
melakukan Art Residency di Institute of Contemporary Art Singapore
(Lasalle). Aktif berpameran sejak 2006, antara lain Pameran Manifesto
Galeri Nasional 2022, di Thailand, Singapura, Polandia, Kazakhstan,
Australia dan menggelar pameran tunggal tahun 2013. Mendapatkan
berbagai penghargaan seperti Finalis UOB Painting of the Year 2022 yang
dipamerkan di Museum MACAN dan Finalis BaCAA 2024. Berbagai

penelitian tentang metode penciptaan karya seni.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB XVI
ARTEFAK BATU PADAS SEBAGAI TEKS
KARYA KONTEMPORER VIDEO IMERSIF DAN
SUARA DI KANTOR BPCB BALI/BPKWIL XV

Dewa Ayu Eka Savitri Sastrawan

A. Di Rumah Peninggalan Purbakala

Batu padas sebagai batu sedimen bertekstur lunak digunakan di banyak
arsitektur tradisional, patung maupun ukiran. Tidak terkecuali
ditemukan di Bali. Dikarenakan bahannya yang mudah dibentuk
membuatnya sangat mudah digunakan untuk para pengukir yang
berkarya di berbagai media seperti di Bali.

Seorang undagi, sebagai arsitek tradisional Bali, adalah salah satu
pembuatnya di Bali. Dengan itu para undagi pasti telah menghasilkan
berbagai artefak karya batu padas karena artefak merupakan benda
ciptaan manusia yang memiliki nilai budaya maupun simbolik. Biasanya
yang dibuat undagi ditemukan di areal suci seperti Pura maupun tempat
ibadah di rumah-rumah warga. Biasanya berkaitan dekat dengan bentuk-
bentuk yang dikenal turun-temurun seperti karang-karang yang menjadi
ornamen dalam bidang bangunan suci. Istilah undagi hadir di Prasasti
Batuan atau Baturan tahun Saka 994 (1022 M) yang terletak di Pura Desa
lan Puseh Batuan diterbitkan di saat pemerintahan Raja Dharmawangsa
Wardhana Marakata (1022-1025 M), anak dari Raja Udayana dimana
istilah yang disebut dalam prasasti tersebut termasuk undagi sebagai
empu arsitek-tradisional yang juga sering memiliki keterampilan seorang
citrakara sebagai yang empu di menggambar/pelukis dan culpika atau
sulvika sebagai empu yang memahat/pematung [1], [2].

Di Desa Pejeng, yang terkenal dengan berbagai peninggalan purbakala di

Pura dan areal sekitarnya, juga memiliki Gedong Arca atau yang sekarang

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



secara resmi namanya Kantor Balai Pelesteraian Kebudayaan Wilayah
(BPKWIL) XV dan Museum Sarkofagus. Kantor BPKWIL XV awalnya
merupakan Dinas Purbakala Seksi Bangunan Cabang Makassar di bawah
naungan Administrasi Jawatan Kebudayaan, Kementerian P. P. dan K
setelah kemerdekaan tepatnya tahun 1951, warisan dari Oudheidkundige
Dienst in Nederland-Indie atau Jawatan Purbakala di zaman kolonial
Belanda [3].

Beberapa Pura yang memiliki artefak batu termasuk Pura Puser Ing
Jagad, Pura Kebo Edan, Pura Penataran Sasih dan Pura Manik Corong,
dimana mereka juga hadir sejak abad ke-10, tidak jauh dari saat Prasasti
Baturan diterbitkan [4], [5]. Ini artinya undagi juga hadir dalam
pembuatan artefak-artefak di dalam Pura tersebut termasuk yang
berbasis batu padas. Ke-empat pura yang disebut di atas memiliki
beberapa artefak batu padas. Salah satunya yang masih memukau
banyak orang adalah Pura Kebo Edan dikarenakan peninggalan patung
dan ukirannya yang memiliki kemiripan dengan patung-patung aliran
Bhairawa lainnya seperti peninggalan Candi Singasari yang sekarang
hadir di Museum Nasional Indonesia, Jakarta [6], [7], [8].

Tercatat bahwa batu padas yang digunakan, terutama yang ditemukan di
Pura Kebo Edan, merupakan “bongkahan batu tunggal” atau monolit yang
ditatah karena secara geologis letak Pura Kebo Edan ada pada “Kala
Kuarter” yang berisikan “batuan berasal dari kegiatan Gunung Api
Buyan-Beratan purba dan Batur purba” [9]. Dengan demikian batu padas
yang digunakan untuk Pura Kebo Edan dan sekitarnya merupakan hasil
endapan dari Batur purba.

Pada tahun 2022 terdapat acara menarik yang dipersembahkan di Kantor
BPKWIL XV (atau yang namanya masih BPCB Provinsi Bali saat itu). Ada
dua hal yang berlangsung, sebuah Pameran Video Imersif Museum
Arkeologi “Gedong Arca” yang digarap oleh Jonas Sestakresna dan tim;

Pertunjukan Musik & Multimedia bertajuk “New music for Gamelan” oleh

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Putu Septa dan Sanggar Nata Swara dan “Kebo Edan” oleh Wukir Suryadi
dari grup band Senyawa, keduanya cukup dikenal secara internasional

sebagai grup musik eksperimental [10], [11].

€ i &3
BPCB Provinsi Bali

mempersembahkan

Pameran Video Imersif
Museum Arkeologi “Gedong Arca™

Selasa 29 Nov - 4 Des 2022
Jam 10.00 - 17.00 wita

Pertunjukan Musik & Multimedia

"New TMusic for Ganklan”
Putu Septa & Sanggar Nata Swara

"Kebo Edan" Wukir Surjadi

Selasa 29 Nov 2022
Jam 19.00 - 21.00 wita

D
e MULTINERIR BY
\.:.v_?:t STUDID SERRNGEN @

Gambar 1. Poster Acara BPCB Provinsi Bali
Sumber: Instagram BPKWIL XV [12]

Semua yang disajikan malam itu sangat menarik perhatian, bahkan
untuk teman-teman yang bergelut di skena musik Bali datang
berbondong-bondong ke Pejeng terutama untuk Wukir Suryadi “Senyawa”
yang jarang pentas di Indonesia. Dengan adanya seni multidisiplin yang
terlibat di dalam sini, memberikan sebuah persembahan yang berbeda
tetapi bisa saling melengkapi keberadaan Pura-Pura sekitaran Pejeng

yang masih penuh misteri.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



B. Video Imersif Artefak sebagai Penggubah Cerita

Kompleks Kantor BPCB Bali/BPKWIL XV sangatlah unik juga. la seperti
versi mini daripada Museum Bali di Denpasar, dimana setiap bagian cerita
historis Bali berdasarkan penemuan artefak melalui arkeologi terdapat di
sebuah gedung-gedung tersendiri. Tetapi disini tempatnya benar-benar
seperti ruang kecil, saat berkunjung kita seperti memasuki pintu-pintu
masa lalu. Lalu kompleks Sarkofagus yang sekarang dinamai Museum
Sarkofagus memiliki ruang terbuka tersendiri. Begitu juga sebuah
wantilan di tengah memiliki beberapa artefak replika tertentu seperti relief
aksara Gunung Kawi dan simbolisasi angka yang hadir di beberapa
museum lainnya di Bali. Lalu di sisi dekat Pura dari kantor tersebut
terletak beberapa arca temuan yang ditetapkan sakral dalam sebuah
pelinggih terbuka.

Di sudut utara ada sebuah gedung kosong tersendiri dan disinilah Video
Imersif Museum Arkeologi “Gedong Arca” dihadirkan. Video imersif atau
ruang imersif (berasal dari kata immersive room) adalah ruangan yang
dirancang khusus untuk menciptakan pengalaman yang mendalam dan
menyeluruh bagi pengunjung. Terdapat beberapa proyektor yang
menampilkan video ke tiga sisi [berdasar| putih yang hampir membentuk
persegi di dalam ruangan gelap [3].

Imersif “Gedong Arca” memiliki durasi yang cukup pendek dan
dinarasikan lewat artefak-artefak yang ada di Gedong Arca maupun di
sekitaran Pejeng dan Bedulu. Beberapa artefak batu padas yang
ditayangkan adalah arca di Pura Kebo Edan dan Pura Gunung Kawi.
Artefak bebatuan lainnya mencakup beberapa Sarkofagus dan Relief Yeh
Pulu.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 2. Ruang Video Imersif Museum Arkeologi “Gedong Arca”
Sumber: Sastrawan (2022)

Video imersif itu mulai dengan sebuah animasi lukisan sebagai gambaran
manusia-manusia yang hidup di masa lampau. Yang menarik
visualisasinya bagaikan kita akan menjelajah mencari candi ala Asisi
Suhariyanto lewat ASISI Channel yang selalu menghadirkan animasi juga
dalam bercerita [14]. Setelah itu kita mulai menelusuri beberapa situs
bersama artefaknya yang disebut di atas. Setiap artefak itu muncul ia
memiliki kata-kata narasi yang menceritakan keberadaannya.

Video ini diiringi sebuah aransemen musik yang mendukung
keberadaannya sebagai pengalaman imersif. Sifat aransemen itu meruang
seakan kita diajak ke dalam dunia bebatuan tersebut. Yang paling detail
dihadiri adalah para sarkofagus karena ia diperlihatkan dalam hasil

pindai tiga dimensi (scan 3D).

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 3. Hasil Scan 3D Sarkofagus yang dihadirkan pada video
imersif
Sumber: Sastrawan (2022)
Dengan itu karya imersif ini cukup edukatif dan memantik para
pengunjung. Dengan Jonas Sestakresna seorang perupa multimedia dan
Dosen Arkeologi, melalui media ini ia membangun kesadaran bersama
pentingnya mengetahui artefak-artefak yang dihadirkan. Ditambah
artefak-artefak ini berkaitan dengan sejarah Bali tersendiri, dan tidak
terlepas dari sejarah Seni Visual Bali yang telah ada sedini abad ke-10.
Maka sebenarnya keberadaan video imersif ini yang berbasis pengetahuan
arkeologi juga penting dalam mempelajari perkembangan sejarah Seni

Visual Bali di dunia Seni Murni juga.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



ar, Bali. Pura ini merupakan

g diduga peninggalan dari masa
Astasura.

-

- ¢

|l

Gambar 4. Bagian Karya Video Imersif tentang Pura Kebo Edan
Sumber: Sastrawan (2022)

Memang dengan imersif ini kita seperti menelusuri tempat dan artefak ini
tanpa harus mendatanginya, tetapi ia juga menjadi pemantik untuk para
audiens yang akhirnya tertarik untuk mendatanginya. Ditambah tidak
semua yang datang malam itu untuk menonton pertunjukan musik dan
multimedianya memang melek dengan keberadaan peninggalan artefak
batu di sekitar Pejeng, Bedulu dan Tampaksiring. Seperti memperlihatkan
salah satu patung besar yang ada di Pura Kebo Edan yang tidak ditemui
di Pura lain sekitaran Pejeng dan Bedulu. Ia dihadirkan dengan beberapa
artefak bebatuan lainnya dari Pura yang sama. Ini mempertunjukkan
keunikan Pura itu yang dimana patung itu tidak utuh lagi juga.

Hal-hal di atas menjadi nilai tambah dari pameran karya imersif audio
visual ini dihadirkan di Kantor BPKWIL XV saat itu. Percakapan kecil
bersama Putu Liong, salah satu staff Kantor BPKWIL, sebagai staff muda
ia ingin menawarkan cara baru dalam mengenalkan peninggalan artefak
yang ada di Pejeng dan sekitarnya, maka kerjasama dengan Jonas
menjadi penting [15]. Kolaborasi ini menghasilkan teks karya

kontemporer baru untuk artefak bebatuan termasuk batu padas.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



C. Reinvented Tradition dalam Seni Multidisiplin pada Peninggalan
Artefak Batu Padas

Seni Multidisiplin yang dihadirkan lainnya adalah Pertunjukan Musik dan
Multimedia dimana acara musik eksperimental kontemporer yang
dipertunjukan ditimpali oleh video visual mapping imersif yang ditembak
pada bidang-bidang yang disiapkan. Selain terlihat sebagai pertunjukan
yang cukup eksperimental, ia juga menghadirkan pengembangan Seni
Visual Bali yang baru. Ini memperlihatkan ada unsur reinvented tradition

dalam kekaryaan yang dihadirkan malam itu.

Gambar 5. Setting Acara Musik dan Multimedia di Wantilan BPKWIL XV
Sumber: Sastrawan (2022)

Tradisi merujuk pada nilai yang diturunkan dari generasi ke generasi,
tetapi seperti yang terjadi di Bali tradisi tidaklah hal yang stagnan
melainkan sangat dinamis serta bergerak dan/atau berkembang bersama
zamannya. Sedangkan reinvented tradition adalah menemukan kembali
tradisi, dimana seseorang menggali kembali budaya “tidak sebagai objek

yang usang atau romantis, tetapi sebagai sumber daya kreatif yang bisa

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



diolah kembali dengan kesadaran zaman kini”, dengan itu ada
“keberanian” dalam menafsir ulang, mendobrak batasan lama, untuk
menemukan bentuk baru [16]. Maka reinvented tradition juga masuk pada
pembacaan seni kontemporer.

Reinvented tradition di pertunjukan ini terdapat pada karya musik dan
multimedia yang dihadirkan Putu Septa bersama Sanggar Nata Swara,
Wukir Suryadi dan Jonas Sestakresna bersama tim. “New Music for
Gamelan” menghadirkan suara-suara baru gamelan Bali yang ditemani
video visual mapping yang imersif. Kombinasi itu membawa audiens
terbawa dengan suasana musik yang dihadirkan, mirip dengan apa yang
didapatkan dari Pameran Video Imersif “Gedong Arca”.

Terbagi beberapa bagian, kita disuguhkan karya repertoar gamelan yang
di build-up sedikit demi sedikit sampai pada sebuah puncak pertunjukan
yang menghadirkan ensemble gamelan skala besar. Di selipannya
dihadirkan video visual mapping wayang, relief batu padas dan tarian
kontemporer. “New Music for Gamelan” (arti: Musik Baru untuk Gamelan)
dikatakan sebagai “bentuk kebebasan berekspresi dalam khazanah musik
Bali” karena untuk Putu Septa yang memang pelaku tradisi dan komposer
muda asal Desa Padangtegal, Ubud, ingin menghadirkan “bentuk musik
baru yang belum memiliki label seperti musik tradisi yang sudah mapan”
[11].

Putu Septa dan Sanggar Nata Swara ingin mendobrak batasan-batasan
yang sudah mapan itu sebagai “pengejawantahan sebuah kerinduan
terhadap perspektif baru dalam musik Bali” maka “penggunaan nada
yang radikal”, “penambahan unsur musik elektronik” serta set gamelan
yang disusun lebih panjang dari gender bernama “Sada Sancaya” menjadi
bagian darinya [11]. Pencapaian ini merupakan sebuah reinvented
tradition karena Putu Septa sebagai komposer ingin menemukan kembali

tradisi yang dinamis dan di luar yang telah disebut mapan.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 6. Pertunjukan “New Music for Gamelan”
Sumber: Sastrawan (2022)

Gambar 7. Pertunjukan “New Music for Gamelan” dengan visual
mapping relief batu padas
Sumber: Sastrawan (2022)

Setelah set “New Music for Gamelan”, hadir “Kebo Edan” oleh Wukir
Suryadi yang benar-benar merespon keberadaan Pura Kebo Edan
bersama artefak di dalamnya, tidak terkecuali artefak batu padas.
Kekaryaan Wukir secara otodidak juga berangkat dari musik tradisional
Indonesia dimana ia menciptakan alat musik Bambu Wukir. Alat musik

berbasis bambu itu memiliki “tiga efek bunyi” yang dimainkan “tiga cara”

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



- “digesek, dipukul dan dipetik” - yang ia adopsi dari “alat musik
tradisional” seperti “sasando, kecapi dan rebab” [17].

Video visual mapping artefak-artefak batu padas di Pura Kebo Edan pun
diproyeksikan secara detail terutama Arca Siwa Bhairawa yang terbesar
di Pura bersama Fragmen Arca yang berisikan pola tengkorak serta Arca
Gana [9]. Begitu juga detail batu padas itu dibuat meliuk-liuk seperti
bergerak mengalir. Suara-suara yang dihadirkan Wukir bernuansa sedikit
horor dan warna pencahayaan sangat dinamis berganti membuat suasana

terasa chaos dan mencekam.

Gambar 8. Pertunjukan “Kebo Edan” menghadirkan visual arca-arca
Pura Kebo Edan
Sumber: Sastrawan (2022)

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 9. Pertunjukan “Kebo Edan” menghadirkan visual detail batu
padas yang meliuk-liuk
Sumber: Sastrawan (2022)
Ini seakan mencerminkan keberadaan Pura Kebo Edan di era sekte
Tantrayana di era Kerajaan Singosari pada pemerintahan Raja
Kertanegara. Berdasarkan beberapa prasasti, di era kerajaan ini nama
Patih Raja banyak ditemukan bernama awal Kebo dan adapun Patih Kebo
Parud yang ditugaskan sebagai Gubernur di Bali saat Raja Kertanegara
menguasai Bali di abad ke-13. Kebo Parud, seperti Raja Kertanegara,
merupakan penganut Tantrayana karena prasasti-prasasti yang ia
terbitkan tidak ditujukan kepada Maharesi Agastya seperti prasasti
lainnya yang terbit lebih dahulu di Bali. Aliran ini diketahu sebagai aliran
kiri (niwerti yang mempunyai kepercayaan mencapai moksa (arti:
pembebasan/kebebasan mutak dair siklus kelahiran kembali/samsara
dan penderitaan duniawi/karma) dengan Panca Tattwa atau 5 Ma -
matsya (makan ikan), mamsa (makan daging), mudra (sikap tangan),
madya (anggur) dan maithuna (bersetubuh) - dan arca tersebut
dinamakan Siwa Bhairawa karena “arca tersebut adalah sebuah arca
yang dibuat oleh penganut aliran Tantrayana yang dibuat untuk
kepentingan pemujaan” berdasarkan pengamatan warga sekitar secara

turun temurun [7], [9].

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Arca Siwa Bhairawa yang mencapai tinggi 3 meter ini digambarkan
sebagai berikut:

...Dewa Siwa yang dalam keadaan marah dan menyeramkan. Arca ini
digambarkan dengan rambut yang ikal dan bergelombang, yang memiliki
arti memperlihatkan sifat keraksasaan. [7]

Selain itu,

Wajah arca...sudah aus...berdasarkan identifikasi oleh
Kempers...sesungguhnya ditutupi dengan topeng yang diikatkan dengan
tali ke bagian belakang kepala. Meskipun tidak begitu jelas, kesan
menyeramkan nampak terlihat...Stutterheim...menyatakan bahwa kedok
ini berisikan bermacam-macam lambang dari tanda kemujuran Sri yang
memberikan segala macam kekayaan dan kebahagiaan termasuk
moksanya jiwa....Pada bagian leher terlihat mengenakan kalung (hara)
dengan bentuk bulatan-bulatan sejumlah tiga buah...bentuk kalung ini
oleh Bagus...diidentifikasi sebagai candra-kapala (bulan sabit dengan
tengkorak)....tangan kanan dihiasi gelang (kartkana) berbentuk bulatan
melingkar agaknya hiasan berupa ular...kedua kaki berdiri dengan sikap
tanjak, yaitu kedua telapak kaki dihadapkan ke kanan dan
kiri...pergelangan kaki dililiti wular...bagian pinggang hingga paha
mengenakan kain...menginjak seorang manusia tanpa pakaian,
kemungkinan sudah mati (mayat) [yang| dihadapkan ke bawah... Hal yang
menarik lainnya...adalah penggambaran alat kelamin [laki-laki] yang
cukup besar...menyibak kain di depannya dan diwujudkan menghadap
ke arah kiri...[9].

Keterkaitan ini menjadi sangat menarik ketika Wukir menghadirkan
musiknya bersama visual Pura Kebo Edan itu sendiri. Para artefak batu
padas itu seperti dihidupkan kembali kehadirannya kepada audiens di
keadaan yang gelap. Permainan visual mapping dan suara-suara yang
dihadirkan lewat Bambu Wukir seperti berkecamuk berusaha

menceritakan sebuah eksistensi. Sebuah instrumen yang tidak biasa

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



menimpali cerita legenda yang merupakan aliran kiri, bagaikan
menceritakan sisi sejarah manusia yang sering dianggap keliru padahal
merupakan pilihan jalan hidup pada masanya. Dengan demikian,
reinvented tradition yang dihadirkan disini dengan opini yang lebih kuat
serta menawarkan cara baru dalam menceritakan kembali tentang
sejarah Kebo Edan dalam visualisasi audio dan video. Maka kekaryaan
“New Music for Gamelan” dan “Kebo Edan” hadir sebagai metode
pembacaan teks karya kontemporer pada artefak-artefak Bali kuno yang

ada di Pejeng dan sekitarnya, termasuk artefak batu padas.

D. Memberikan Nyawa Baru Teks Kontemporer pada Peninggalan
Artefak Batu Padas
Pameran dan pertunjukan kesenian yang bersifat eksperimental ini
menjembatani dan mengundang audiens untuk merasakan serta
memahami keberadaan artefak batu padas yang sudah lama ada, apalagi
banyak artefak tersebut yang sudah tidak utuh. Maka sifat daripada
pameran imersif dan pertunjukan musik beserta multimedianya seperti
saling melengkapi keadaan tersebut, memberikan kesempatan untuk
artefak-artefak batu padas ini menjadi bagian dari teks karya
kontemporer baru.
Terjadinya acara ini dan diadakan BPKWIL XV yang saat itu BPCB
Provinsi Bali sangatlah mendukung cerita sejarah seni visual Bali yang
terputus di awal-awal Masehi. Kesinambungan antara Prasasti Baturan
dan artefak-artefak batu padas yang ada di sekitar Pejeng tidak diketahui
apakah eksis atau tidak. Penggalian data-data sejarah dalam arkeologi
dapat menambah pengetahuan akan hal ini kedepannya.
Harapannya acara seperti ini bisa diadakan lagi sehingga dapat
membangun kesinambungan yang masih banyak misterinya. Sinergi
ilmu-ilmu yang saling berkaitan ini akan sangat membantu dalam

mengajarkan juga bahwa sejarah seni visual Bali dari zaman ke zaman

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



itu tidak terlepas dari cerita sebelumnya. Kiranya tulisan ini dapat

memantik riset atau temuan selanjutnya.

E. Daftar Pustaka

[1] I. W. S. Parta and I. K. Budiana, Seni Rupa Bali Sebagai Aset Pusaka
Budaya. Gianyar: Pemerintah Kabupaten Gianyar & Dinas
Kebudayaan Kabupaten Gianyar, 2015.

[2] I. W. K. Adnyana, I. M. B. Yudha, W. Sunarta, and I. M. Saryana,
‘Seni Lukis Batuan’, Seni Lukis Batuan, 2017, Accessed: Dec. 28,
2025. [Online]. Available: https://repo.isi-dps.ac.id /2494 /

[3] D. A. E. S. Sastrawan, ‘Terbentuknya Tradisi Ogoh-Ogoh Gebogan di
Pura Penataran Sasih’, in Reinvented Tradition: Menemukan Kembali
Tradisi, Denpasar: Komunitas Budaya Gurat Indonesia, 2025.

[4] I. T. Tani and W. L. NIngsih, ‘Sejarah Pura Pusering Jagat, Pura
Tertua di Bali’, KOMPAS.com. Accessed: Dec. 31, 2025. [Online].
Available:
https:/ /www.kompas.com/stori/read /2024 /07 /26/140000379/sej
arah-pura-pusering-jagat-pura-tertua-di-bali

[5] Adeliapt, ‘Keagungan Pura Pusering Jagat dalam Pusaran Spiritual
Bali’, budayabali.com. Accessed: Dec. 31, 2025. [Online]. Available:
https://budayabali.com/id /mengulik-sejarah-kekuatan-dan-
keindahan-pura-pusering-jagat-dalam-pusaran-spiritual-bali

[6] ‘Mengenal Pura Pusering Jagat, Tempat Pemprov Bali Nunas Tanah
dan Air Suci untuk IKN’, Tribun-bali.com. Accessed: Dec. 31, 2025.
[Online]. Available:
https://bali.tribunnews.com/2022/03/ 14 /mengenal-pura-
pusering-jagat-tempat-pemprov-bali-nunas-tanah-dan-air-suci-
untuk-ikn

[7] Abdy Arysada, ‘Peninggalan Sejarah Hindu Tantrayana di Pura Kebo
Edan’, budayabali.com. Accessed: Dec. 31, 2025. [Online]. Available:
https:/ /budayabali.com/id /peninggalan-sejarah-hindu-tantrayana-
di-pura-kebo-edan

[8] I. P. Mardika, Jangan Kaget!! Pura Kebo Edan Dibangun Abad ke 13
Masehi, Jejak Sejarah Aliran Tantrayana di Bali - Jembrana Express’,
Jangan Kaget!! Pura Kebo Edan Dibangun Abad ke 13 Masehi, Jejak
Sejarah Aliran Tantrayana di Bali - Jembrana Express. Accessed:
Dec. 31, 2025. [Online]. Available:
https://jembranaexpress.jawapos.com/taksu /2234608412 /jangan-
kagetpurakebo-edan-dibangun-abad-ke-13-masehi-jejak-sejarah-
aliran-tantrayanadibali

[9] K. D. P. Rajeg, H. Purwanto, and C. P. Tirtasari, MENGGALI MAKNA
IKONOGRAFIS PADA ARCA BERSIFAT TANTRIS DI PURA KEBO
EDAN, KABUPATEN GIANYAR, BALI’, AMERTA, vol. 40, no. 2, pp.
125-144, Dec. 2022, doi: 10.55981/amt.2022.41.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



[10] F. Anindita, ‘Bunyi dan Bebunyi bersama Senyawa’, Whiteboard
Journal. Accessed: Dec. 31, 2025. [Online]. Available:
https://whiteboardjournal.com/interview/ideas/bunyi-dan-
bebunyi-bersama-senyawa/

[11] Nusa Bali, ‘New Music for Gamelan, Putu Septa Dobrak Batas-Batas
Tradisi Gamelan Bali’, Nusa Bali. Accessed: Dec. 31, 2025. [Online|.
Available:  https://www.nusabali.com/berita/ 130722 /new-music-
for-gamelan-putu-septa-dobrak-batas-batas-tradisi-gamelan-bali

[12] ‘Balai Pelestarian Kebudayaan Bali on Instagram: “Pameran Video
Immersive Balai Pelestarian Cagar Budaya Provinsi Bali Gedung
Utara, Museum Gedong Arca, Pejeng, Gianyar. Tgl 29 November - 4
Desember 2022 10.00wita - 17.00wita . Pertunjukan Musik dan
Multimedia Wantilan, Museum Gedong Arca, Pejeng, Gianyar Tgl 29
November 2022 19.00wita - 21.00wita ‘New Music for Gamelan’ -
Putu Septa & Nata Swara Kebo Edan’ Wukir Suryadi”’, Instagram.
Accessed: Dec. 31, 2025. [Online]. Available:
https:/ /www.instagram.com/bpkwilxv/p/ClecnSbyPERP/

[13] I. A. Khairunnisa, ‘Mahasiswa DKV ITB “Hidupkan” Cerita Rakyat
lewat Teknologi Imersif hingga Produk Kreatif’, Institut Teknologi
Bandung. Accessed: Dec. 31, 2025. [Online]. Available:
https://itb.ac.id /berita/ mahasiswa-dkv-itb-hidupkan-cerita-rakyat-
lewat-teknologi-imersif-hingga-produk-kreatif/ 62672

[14] ASISI Channel, ‘ASISI Channel’, YouTube. Accessed: Dec. 31, 2025.
[Online|. Available:
https:/ /www.youtube.com/channel/ UCgHuj6 UueYXORIiGqtbvjRw

[15] P. Liong, ‘Wawancara’, Nov. 29, 2022.

[16] I Wayan Nuriarta et al., Reinvented Tradition: Menemukan Kembali
Tradisi. Denpasar: Komunitas Budaya Gurat Indonesia, 2025.

[17] Kurniyanto and Harian Jogja, ‘MUSISI KONTEMPORER: Wukir
Suryadi Lebih Cinta Musik Negeri Sendiri’, Espos Indonesia.
Accessed: Jan. 01, 2026. [Online]. Available:
https://entertainment.espos.id /musisi-kontemporer-wukir-suryadi-
lebih-cinta-musik-negeri-sendiri-317293

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Penulis

Dewa Ayu Eka Savitri Sastrawan, S.Sn., MA

Alumnus Masters in Global Arts di Goldsmiths
University of London, UK dan Seni Rupa Murni Lukis

di Institut Seni Indonesia Denpasar. Ia aktif sebagai

praktisi penulis dan kurator seni rupa. Ia pernah
bekerja sebagai kurator untuk Ketemu Project, Cemeti Institute untuk
Seni dan Masyarakat, Gurat Institute, Rupa Bali, Ruang Arta Derau, dan
Nonfrasa Gallery. Ia pernah menerbitkan buku bersama ISI Bali, Pusaka
Seni Rupa, Warmadewa Research Center, Komunitas Budaya Gurat
Indonesia, dan Routledge. la juga pernah menulis artikel untuk Cush
Cush Gallery, Artlink Magazine Australia, Singapore Art Museum, dan
ASEF.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB XVII
POLA DRAWING ON NOVELS DALAM
PENGEMBANGAN KREATIVITAS SENI RUPA
BALI: BATU PADAS SEBAGAI MEDIUM,
BATAS, DAN WACANA ESTETIK

I Wayan Sujana

A. Pendahuluan

Perkembangan seni rupa Bali kontemporer menunjukkan kecenderungan
ekspansi kuat pada eksplorasi lintas medium, lintas teks, dan lintas
tradisi. Seniman memposisikan medium sebagai medan dialog antara
material, ingatan budaya, ekologis, dan proses kreatif. penelitian ini,
praktik drawing on novel menggambar di atas novel oleh, atau merespons
teks sastra muncul sebagai elan artistik yang membuka ruang baru bagi
pembacaan ulang teks, material, dan konteks lokal.

Seni rupa kontemporer dipahami sebagai medan pengetahuan yang lahir
dari relasi antara praktik, meterial, dan konteks sosial-budaya. Kerangka
kreativitas diposisikan sebagai proses reflektif yang terbentuk melalui
negosiasi antara batas dan kemungkinan, antara tradisi dan eksperimen
(Sullivan, 2010). Praktik seni yang mempresentasikan realitas, dan juga
memproduksi cara baru dalam memahami dunia. Dalam buku ini,
drawing on novels tidak hanya dibahas sebagai kecendrungan umum
dalam praktik seni kontemporer, tetapi juga sebagai metode kreatif dan
riset artistik yang dikembangkan melalui praktik langsung oleh penulis, I
Wayan Sujana. Metode ini berangkat dari pengalaman artistik penulis
dalam menjadikan teks sastra (novel) sebagai medan dialog visual.
Aktivitas membaca, menggambar, menimpa, dan mengintervensi teks
diposisikan sebagai proses berpikir artistik. Drawing on novels berfungsi

sebagai strategi penciptaan, juga sebagai metode penelitian berbasis

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



praktik (practice-based research), di mana pengetahuan dihasilkan
melalui proses artistik yang reflektif dan terdokumentasi.

Salah satu pendekatan yang berkembang dalam praktik seni kontemporer
adalah drawing on novels, praktek men-drawing yang merespons,
mencumbui, atau berdialog dengan teks sastra. Pendekatan ini
menempatkan teks sebagai pemantik konseptual dan imajinatif. Dalam
perspektif intermedialitas, praktik tersebut mempertemukan bahasa
verbal dan visual dalam suatu ruang kreatif yang saling menegosiasikan
makna (Rajewsky, 2005). Menggambar di atas teks menegaskan bahwa
makna tidak bersifat tetap, melainkan terbuka terhadap reinterpretasi
visual.

Dalam konteks riset artistik, drawing on novels dapat dipahami sebagai
metode practice-based research, dimana pengetahuan dihasilkan melalui
tindakan artistik itu sendiri (Borgdorff, 2012; Sullivan, 2010). Proses
mengetahui, menggores media charcoal, dan menimpa teks menjadi
bagian dari proses berpikir visual (visual thinking), yang memungkinkan
seniman merefleksikan hubungan antara narasi, dan subyektivitas kreatif.
Dengan demikian karya seni merupakan jejak epistemik dari proses

penciptaan, seperti pada gambar 1.

A,
s
£
&
g
%

Gambar 1. Koleksi Novel, Drawing on Novels, dan Batu Padas.
(Doc. I Wayan Sujana)

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Praktik seni rupa kontemporer di Bali memiliki kekhasan karena
beroperasi dalam lanskap budaya secara simbolik dan material. Salah
satu material yang memiliki posisi penting adalah batu padas. Secara
tradisional batu padas digunakan dalam arsitektur pura, relief, dan
artefak ritual, sehingga mengandung nilai estetis sekaligus spiritual.
Dalam perspektif teori materialitas, material tidak bersifat netral,
melainkan membawa pengetahuan, memori, dan relasi sosial tertentu
(Ingol, 2013; Bennet, 2010). Batu padas dengan karakter fisik dan
simboliknya, menjadi medium yang aktif membentuk proses dan makna
karya.

Penggunaan batu padas dalam praktik drawing on novels menghadirkan
lapisan konseptual yang kompleks. Batu padas berfungsi sebagai medium,
karena menjadi permukaan ekspresi visual; sebagai batas karena
resistensi fisik dan nilai sakralnya membatasi gestur artistik; serta
sebagai wacana estetik. Karena meterial ini mempresentasikan pertemuan
antara tradisi lokal dan praktik konntemporer. Ketegangan antara teks
sastra yang bersifat temporal dan batu padas yang bersifat monumental
menciptakan dialog estetik antara yang sementara dan yang lestari.
Dengan demikian, pembahasan tentang pola drawing on novels dalam
seni rupa Bali tidak dapat dilepaskan dari relasi antara kreativitas,
materialitas, dan konteks budaya. Tulisan ini bertujuan mengkaji
bagaimana praktik drawing on novels dengan medium batu padas
berkontribusi pada pengembangan kreativitas seni rupa Bali, sekaligus
membuka wacana estetik baru yang berpijak pada pengetahuan lokal dan

pendekatan riset artistik kontemporer.

B. Drawing on Novels sebagai Metode Kreatif, Riset Artistik, dan
Kontekstual Estetik
Metode kreatif seni rupa kontemporer semakin berkembang melampaui

batas disiplin dan medium. Salah satu pendekatan yang muncul dari

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



kecendrungan lintas disiplin tersebut adalah drawing on novels, yakni
praktik menggambar yang menjadikan teks sastra khususnya novel
sebagai medan dialog visual. Praktik bertujuan menafsir, mengintervensi,
dan mentrasformasikan teks melalui bahasa rupa. Dalam perspektif seni
kontemporer, teks dipahami sebagai open text-ruang makna yang tidak
final dan selalu terbuka terhadap pembacaan ulang (Bathes, 1877).
Drawing on novels berangkat dari asumsi bahwa membaca adalah
tindakan kreatif, dan menggambar merupakan perpanjangan dari proses
membaca tersebut. Praktik ini menempatkan seniman sekaligus sebagai
pembaca, penafsir, dan produsen makna visual. Pendekatan ini sejalan
dengan pergeseran paradigma seni dari object-oriented art menuju
process-oriented art, di mana proses penciptaan memiliki nilai epistemik
yang setara dengan karya akhir (Bourriaud, 2002).

Drawing on novels sebagai metode kreatif berpraktik melalui serangkaian
tindakan artistik seperti membaca, menandai, menimpa, dan
menggambar ulang teks. Teks sastra tidak diperlakukan sebagai sesuatu
yang sakral dan wutuh, melainkan sebagai material yang dapat
diperlakukan secara plastis. Dalam konteks ini, kreativitas muncul dari
ketegangan antara struktur teks dan kebebasan visual. Novel
menyediakan batas berupa narasi, tata letak, dan bahasa; sementara
men-drawing menawarkan kemungkinan distorsi, pragmentasi, dan
reartikulasi makna. Ketegangan ini sesuai dengan pemahaman kreativitas
sebagai proses problem finding dan prolem solving, bukan hanya sekedar
ekspresi spontan (Sawyer, 2012). Proses menggambar di atas teks juga
dapat dipahami sebagai bentuk visual tinking (Arnheim, 1969), di mana
pikiran bekerja melalui citra, gestur, dan komposisi visual. Dalam praktik
ini, menggambarkan menjadi cara berpikir, bukan hanya cara
mempresentasikan pikiran.

Secara teoritis, drawing on novels dapat diposisikan dalam rangka

intermedialitas, yaitu relasi dan persilangan antara dua atau lebih

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



medium yang berbeda (Rajewsky, 2005). Praktik ini mempertemukan
medium verbal (teks sastra) dan medium visual (gambar) dalam satu
ruang kerja artistik. Relasi teks dan gambar dalam drawing on novels
tidak bersifat subordinatif, melainkan dialogis. Gambar tidak sekedar
menterjemahkan teks, tapi dapat menentangnya, menutupnya, atau
justru membuka lapisan makna baru. Hal ini mengarfirmasi pandangan
Mitchell (2994) bahwa hubungan antara word dan image selalu bersifat
politis dan epistemologis menyangkut siapa yang berbicara, dengan cara
apa, dan melalui medium apa. Dalam konteks ini, drawing on novels juga
dapat dibaca sebagai bentuk intertextual practice, di mana karya visual
berfungsi sebagai teks baru yang berelasi dengan teks sebelumnya.
Literatur budaya Bali mengungkap prinsip kepantasan dan adaptasi
dalam praktik sosial dan ritual menyebut konsep desa-kala-patra (Geertz,
1973; Titib, 2003). Konsep ini berfungsi sebagai teori kontekstualtas,
dimana nilai estetik dan bentuk artistik selalu ditentukan oleh ruang
(desa), waktu (kala), dan situasi (patra). Kerangka teoritis desa-kala-patra
sejajar dengan konsep situated knowledge dalam epistemologi
kontemperer, yang menekankan bahwa penegtahuan selalu terikat pada
kontek spesifik (haraway, 1988). Dalam riset artistik, prinsip ini
menegaskan bahwa praktik seni tidak dapat dilepaskan dari kondisi sosial,
budaya, dan meterial tempat ia berlangsung. Penggunaan batu padas
sebagai medium misalnya, tidak bisa dilepaskan dari konteks lokal Bali
yang memberi makna khusus pada material tersebut.

Pengetahuan artistik yang terwujud (Embodied Artictic Knwledge) Bali
memiliki konsep yang disebut taksu. Taksu dalam tradisi Bali telah
banyak dibahas dalam kajian seni dan antropologi budaya sebagai daya
hidup, kekuatan batin, dan kualitas estetik yang muncul dari
keterhubungan antara seniman, karya, dan konteks spiritual. Bandem
(2000) dan Dibia (2012) menegaskan bahwa taksu bukanlah atribut

individual semata, melainkan hasil dari proses panjang laku artistik,

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



disiplin teknis, dan keselarasan dengan tatanan kosmologis. Dalam
epestomologi seni, taksu dapat dipahami sebagai bentuk pengetahuan
implisit (tacit knowledge) yang tidak sepenuhnya dapat dirumuskan
secara verbal, tetapi terwujud melalui praktik dan pengalaman tubuh.
Pemahaman ini sejajar dengan pandangan polanyi (1966) tentang tacit
knowing, serta relevan dengan riset artistik yang menempatkan praktik
sebagai sumber utama pengetahuan (Sullivan, 2010). Hubungan
eksplorasi batu padas dan drawing on novels, taksu muncul bukan dari
pembaharuan teknik semata, melainkan dari kedalaman relasi seniman
dengan teks, material, dan kesadaran etis terhadap medium yang
digunakan.

Drawing on novels dalam kerangka practice-based research atau artistic
research merupakan ranah akademik yang sedang populer. Borgdorff
(2012) menegaskan bahwa riset artistik mengasilkan pengetahuan yang
bersifat embodied, situated, dam tacit, yang tidak sepenuhnya dapat
direduksi menjadi bahasa konseptual. Dalam practice-based research,
praktik seni merupakan metode penelitian itu sendiri (Sillivan, 2010).
Pengetahuan dihasilkan melalui tindakan artistik: melalui proses
membaca teks, merespons secara visual, mengalami eksplorasi material,
dan merefleksikan keputusan estetik. Drawing on novels sebagai riset
artistik  mengasilkan:  pengetahuan  prosesual-bagaimana  teks
mempengaruhi gestur visual; pengetahuan material-bagaimana medium
(kertas, batu, permukaan lain) membentuk hasil artistik; pengetahuan
reflektif-bagaimana seniman memahami posisinya dalam relasi teks,
budaya, dan konteks sosial. Dengan demikian, karya akhir tidak berdiri
sendiri, tetapi disertasi dokumentasi proses, catatan reflektif, dan analisis

kontekstual sebagai bagian integral dari riset, tabel 1.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Buku novel Pola drawing Material/bahan Karya patung
bekas on novel batu padas kontemporer

Tabel 1. Novel, drawing on novels, batu padas, dan patung padas
respons pola drawing on novels. Dokumentasi; | Wayan Sujana)
Drawing on novels sebagai metode kreatif dan riset artistik memiliki
implementasi bagi seni rupa Bali. Metode ini memungkinkan pertemuan
antara teks modern (novel, arsip cetak, narasi personal) dengan
sensibilitas visual yang berakar pada tradisi lokal. Ketika metode ini
dikombinasikan dengan material lokal seperti batu padas, praktik
artisitiknya bersifat eksperimental, reflektif terhadap identitas budaya.
Dengan demikian, drawing on novels berfungsi sebagai metode yang:
membuka ruang dialog antara tradisi dan kontemporer; memperluas
definisi medium dan membaca; serta memperkuat posisi seni rupa Bali

dan wacana riset artistik global.

C. Batu Padas sebagai Medium: Materialitas dan Pengetahuan Lokal

Medium dalam diskursus seni rupa kontemporer, dipahami sebagai
entitas aktif yang membentuk cara berfikir, proses kreatif, dan produksi
makna. Pergeseran ini sejalan dengan perkembangan kajian materialitas,
yang memandang material sebagai agen yang memiliki kapasitas
memenuhi relasi manusia, budaya, dan pengetahuan (Ingold, 2013;
Bennett, 2010). Dalam konteks seni rupa Bali, batu padas merupakan

material yang tidak hanya hadir sebagai bahan bangunan atau elemen

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dekoratif, tetapi juga sebagai pengetahuan lokal yang terinternalisasi
dalam praktik arsitektur, ritual, dan seni tradisi.

Material batu padas antara resistensi dan respons, memiliki karakteristik
yang khas; berpori, relatif lunak saat baru ditambang, namun mengeras
seiring waktu. Karakter ini menciptakan hubungan timbal balik antara
material dan seniman. Ingold (2013) menyebutkan hubungan ini sebagai
correspondence-dialog antara pembuat dan material, dimana bentuk
akhir bukan sepenuhnya hasil kehendak manusia, melainkan negosiasi
berkelanjutan. Praktik seni rupa umumnya, resistensi batu padas
terhadap gestur artistik menuntut kepekaan dan kesabaran. Setiap
goresan bersifat irreversibel, sehingga proses penciptaan menjadi reflektif
dan penuh pertimbangan. Kondisi ini sejalan dengan pandangan Bennett
(2010) tentang vibrant matter, yang menekankan bahwa meterial memiliki
daya hidup dan agensi yang mempengaruhi tindakan manusia.

Ketika batu padas dihadirkan dalam pratik seni rupa kontemporer, terjadi
pergeseran fungsi dan makna. Material yang sebelumnya berasosiasi
dengan tradisi dan ritual kini memasuki ruang galeri, pameran, dan
proyek seni eksperimental. Pergeseran ini tidak serta-merta
menghilangkan nilai tradisionalnya, justru membuka ruang dialog antara
masa lalu dan masa kini. Pada konteks ini, batu padas berfungsi sebagai
medium reflektif, yang mengundang seniman untuk bernegosiasi dengan
sejarah, identitas, dan nilai budaya. Praktik menggambar, memahat, atau
mengintervensi permukaan batu padas sebagai tindakan konseptual yang
mempertanyakan batas antara seni tradisi dan seni kontemporer.
Penggunaan batu padas dalam seni rupa kontemporer Bali menunjukkan
bagaimana pengetahuan lokal dapat diaktivasi kembali melalui praktik
artistik. Pengetahuan lokal tidak diperlakukan sebagai arisan statis,
melainkan sebagai sumber dinamis yang dapat ditafsir ulang dan
dikontekstualisasi. Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Smith
(2012) tentang decolonizing methodologies, yang menekankan pentingnya

mengakui dan mengintegrasikan pengetahuan lokal dalam produksi

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



pengetahuan akademik dan artistik. Dalam riset artistik, batu padas
menjadi medium untuk mengeksplorasi epitemologi lokal melalui bahasa
visual dan material.

filsafat Hindu Bali memahami konsep tattwa, susila, dan upacara
membentuk struktur pengetahuan yang holistik: pengetahuan konseptual
(tattwa), etika tindakan (susila), dan praktik nyata (upacara) (Titib, 1996;
Sudarsana, 2010). Struktur ini dapat dipahami sebagai teori relasional
antara pengetahuan, etika, dan prakteik, yang sangat relevan dengan riset
artistik. Seni dinilai dari hasil rupa (upacara), juga dari hasil pengetahuan
(tattwa) dan etika proses (susila). Pendekatan ini paralel dengan diskursus
kontemporer tentang ethics of practice dalam seni dan desain. Praktik
eksplorasi meterial lokal seperti batu padas, kerangka ini mendorong
seniman untuk mempertimbankan makna, tanggung jawab, dan dampak
dari tidakan artistik.

Dalam kerangka practice-based research, batu padas menjadi obyek
penelitian sekaligus juga metode penelitian. Proses bekerja dengan batu
memilih, memotong, memahat, dan menggambar mengasilkan
pengetahuan yang bersifat embodied dan kontekstual (Borgdorff, 2012;
Sullivan, 2010). Dokumentasi proses, refleksi seniman, dan analisi
kontekstual menjadi bagian integral dari riset. Dengan demikian, batu
padas berfungsi sebagai medium yang menjembatani praktik artistik dan
produksi pengetahuan, serta memperkuat posisi seni rupa Bali dalam

diskursus riset artistik global.

D. Batu Padas sebagai Batas: Negosiasi antara Tradisi dan
Eksperimen

Medium batu padas dalam pratik seni rupa Bali sebagai batas-batas

teknik, simbolik, kultural, dan etis yang membetuk arah dan strategi

penciptaan artistik. Konsep batas dalam konteks ini dipahami sebagai

ruang negosiasi yang produktif antara tradisi dan eksperimen artistik.

Secara material, batu padas mengahadirkan batas melalui karakter

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



fisiknya yang menuntut presisi dan kesadaran proses. Resistensi meterial
ini mempengaruhi gestur artistik dan mendorong praktik yang lebih
reflektif. Ingold (2013) menyebutkan hubungan ini sebagai meterial
engagement, di mana dimana pembuat dan meterial saling mempengaruhi
dalam proses becoming. Batas material tersebut memaksa seniman untuk
bekerja dalam ritme yang lebih lambat dan penuh pertimbangan, sehingga
proses kreatif menjadi arena kontemplasi.

Batu padas juga mengandung batas simbolik yang berakar pada nilai
sakral dan tradisi Bali. Dalam banyak konteks, batu padas diasosiasiakan
dengan ruang suci dan struktur kosmologis, sehingga penggunaanya
dalam praktik eksperimental berpotensi memunculkan ketegangan
antara pengormatan tradisi dan kebebasan artistik. Ketegangan ini
menempatkan seniman dalam posisi etis yang kompleks; bagaimana
bereksperimen tanpa mereduksi atau menodai makna kultural material.
Dalam kerangka teori budaya, batas semacam ini dapat dipahami melalui
liminality (Turner, 1969), yaitu kondisi ambang di mana subyek berada di
antara dua tatanan-tradisi dan inovasi. Praktik seni yang melibatkan batu
padas beroperasi dalam ruang liminal tersebut, mengasilkan karya yang
tidak sepenuhnya modern. Justru dalam ruang inilah kemungkinan
estetik baru muncul. Negosiasi antara tradisi dan eksperimen juga dapat
dibaca melalui perspektif agonistic pluralism dalam praktik seni
kontemporer, dimana perbedaan dan ketegangan tidak dihapuskan,
melainkan dipertahankan sebagai sumber produktivitas (Mouffe, 2013).
Batu padas menjadi arena pertarungan wacana antara nilai adat, sejarah
material, dan intensi artistik kontemporer.

Prinsip dialetika estetik budaya Bali mengenal konsep rwa bhineda,
merupakan konsep fudanmental dalam filsafat Bali yang merujuk pada
keberadaan dua unsur yang berbeda, namun saling melengkapi. Dalam
kajianbudaya Bali, konsep ini tidak dimaknai sebagai oposisi biner yang
harus diselesaikan, melainkan sebagai dinamika keseimbangan (Eisemen,

1990; Titib, 2003). Teori estetik rwa bhineda dapat dibaca sebagai

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dialektika kreatif, di mana, ketegangan antara dua kutub tradisi-
eksperimen, teks-gambar, dan sakaral-profan dipertahankan sebagai
sumber produktivitas artistik. Pendekatan ini paralel dengan pemikiran
estetika kontemporer yang menekankan konflik sebagai penggerak makna
(Ranciere, 2004). Praktik seni rupa Bali kontemporer, rwa bhineda
memungkinkan seniman bekerja di ruang antara, tidak sepenuhnya
meninggalkan tradisi, juga tidak terikat secara normatif olehnya.

Secara praktis, batas-batas ini mendorong lahirnya strategi artistik yang
khas, seperti penggunaan gestur minimalis, fragmentasi bentuk, atau
pengolahan permukaan batu yang tidak total. Seniman memilih untuk
tidak “menaklukkan” material, tetapi berdialog dengannya. Pendekatan
ini sejalan etika care dalam praktik material, yang menekankan tanggung
jawab terhadap meterial dan konteksnya (Puig de la Bellancasa, 2017).
Dalam konteks riset artistik, batas yang dihadirkan batu padas justru
memperkaya proses penelitian. Batas material dan simbolik menjadi
variabel penelitian yang mempengaruhi keputusan artistik, dokumentasi,
proses, dan refleksi kritis. Borgdorff (2012) menegaskan bahwa
pengetahuan dalam riset artistik sering kali muncul dari resistensi dan
friksi, bukan dari kelancaran proses. Dengan demikian, batu padas
sebagai batas bukanlah oposisi terhadap eksperimen, melainkan kondisi
yang memungkinkan eksperimen menjadi bermakna dan kontekstual.
Negosiasi antara tradisisi dan eksperimen yang berlangsung dalam
praktik seni rupa Bali menunjuk bahwa kreativitas dapat tumbuh secara
berkelanjutan ketika batas dipahami sebagai ruang dialog, bukan sekedar

larangan.

E. Batu Padas sebagai Wacana Estetik

Batu padas pada seni rupa kontemporer Bali, berfungsi sebagai medium
dan batas juga wacana estetik-sebuah medan diskursif tempat makna,
nilai, dan pengalaman estetik diproduksi, dipertukarkan, dan

dinegosiasikan. Memahami batu padas sebagai wacana Dberarti

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



memandang material ini bukan semata sebagai obyek visual, melainkan
sebagai kontruksi makna yang terbentuk melalui relasi historis, kultural,
material, dan praktik artistik. Dalam rangka teori estetika kontemporer,
wacana estetik tidak lagi terbatas pada persoalan keindahan formal, tetapi
mencangkup dimensi pengalaman, konteks, dan relasi sosial (Ranciere,
2004). Batu padas, dengan jejak sejarah dan nilai simboliknya,
menghadirkan pengalaman estetik yang melampaui asfek visual,
mencangkup sensasi material, memori kolektif, dan kesadaran ruang.
Secara material, permukaan batu padas berpori dan tidak homogen
menciptakan kwalitas visual yang menolak kesempurnaan formal.
Ketidakteraturan ini sejalan dengan gagasan estetikan non-
representasional, dimana nilai estetik muncul dari proses, tekstur, dan
kehadiran material itu sendiri (Ingold, (2013). Dalam praktik seni,
kehadiran batu padas menggeser focus dari komposisi visual menuju
pengalaman meterial dan temporal.

Sebagai wacana, batu padas juga berfungsi sebagai arsip estetik. Setiap
goresan, pahatan, dan erosi menyimpan jejak waktu dan tindakan
manusia. Konsep arsip dalam seni kontemporer tidak lagi dipahami
sebagai penyimpanan pasif, melainkan sebagai ruang aktif produksi
makna (Derida, 1995; Schneider & Kirshenblett, 2015). Batu padas dalam
konteks ini, menjadi arsip material yang merekam relasi antara praktik
seni, ritual, dan lingkungan. Dalam praktik seni rupa Bali, wacna estetik
batu padas juga berkaitan dengan relasi antara lokalitas dan globalitas.
Ketika batu padas dihadirkan dalam ruang pamer kontemporer, material
ini membawa narasi lokal ke dalam percakapan global seni rupa. Hal ini
sejalan dengan pandangan Appadurai (1996) tentang global cultural flows,
di mana obyek budaya berfungsi sebagai mediator antara konteks lokal
dan wacaca transnasianal.

Lebih jauh, batu padas sebagai wacana estetik membuka ruang reflektif

kritis terhadap identitas dan modernitas. Estetika yang lahir dari material

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



lokal tidak bersifat nostalgik, melainkan bersifat dialogis-menghadirkan
tradisi sebagai sesuatu yang terus dinegosiasikan dan ditafsir ulang.
Ranciere (2004) menyebut proses ini sebagai redistribution of the sensible,
perubahan cara kita melihat, merasakan, dan memahami dunia melalui
praktik artistik. Dalam kerangka riset artistik, batu padas sebagai wacana
artistik memungkinkan produksi pengetahuan yang bersifat reflektif dan
kontekstual. Karya seni yang dihasilkan menyampaikan gagasan visual,
juga memposisikan material sebagai argumen estetik. Borgdorff (2012)
menegaskan bahwa dalam riset artistik, praktik seni dapat berfungsi
sebagai bentuk teori yang diwujudkan (theory in practice). Dengan
demikian, batu padas sebagai wacana estetik menegaskan posisi seni
rupa Bali sebagai praktik yang mampu mengartikulasikan pengalaman
lokal ke dalam bahasa estetik kontemporer. Material ini berbicara tentang
bentuk, juga tentang cara seni rupa Bali membangun wacana, identitas,

dan pengetahuan melalui material.

NO DRAWING ON NOVEL DAN KARYA PENJELASAN
PATUNG

Pola drawing on
novels karya I
Wayan Sujana
dan patung padas
respons [ Made
Miasa

Judul: Ibu Pertiwi
Zise : 20x20x55
Cm, media batu
padas

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Pola drawing on
novels pola karya I
Wayan Sujana
dan patung padas
respons I Ketut
Sukerta

Judul: Anak
Garuda

Zise : 35X40x30
Cm, media batu
padas

Tabel 2. Karya dengan judul “Ibu Pertiwi” dan “Anak Garuda” dari
puluhan yang dihasilkan. Dokumentasi I Wayan Sujana.

F. Penutup: Sintesis, Kontribusi, dan Arah Pengembangan

Bab pembahasan sebelumnya telah menunjukkan bahwa praktik drawing
on novels dan penggunaan batu padas dalam seni rupa Bali bukan
sekedar eksperimen medium, melainkan sebuah metodologi estetik riset
dan riset artistik yang berakar pada dialog antara teks, material, dan
pengetahuan lokal. Elan kreativitas dipahami sebagai proses reflektif yang
lahir dari negosiasi atara batas dan kemungkinan, antara tradisi dan
inovasi, serta antara lokalitas dan wacana global.

Berangkat dari practice-based research, praktik drawing on novels
memperlihatkan bagaimana teks sastra dapat berfungsi sebagai pemantik
imajinasi visual dan perangkat berpikir artistik. Proses membaca,
menggambar, menimpa, dan mengintervensi teks menegaskan bahwa
penciptaan seni adalah proses epistemik-cara mengasilkan pengetahuan
melalui pengalaman material dan visual. Praktik ini memperluas
pemahaman tentang riset sebagai medan di mana teori dam praktik tidak

terpisahkan, melainkan saling membentuk.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Sementara itu, batu padas sebagai medium, batas, dan wacana estetik
menghadirkan dimensi lokal yang krusial dalam pengembangan seni rupa
Bali kontemporer. Material ini membawa kualitas fisik tertentu, memuat
memori budaya, nilai simbolik, dan etika penggunaan material.
Eksplorasi batu padas menegaskan bahwa pengetahuan lokal merupakan
sumber daya konseptual yang hidup dan relevan dalam praktik seni
kontemporer.

Kontribusi penting secara teoritis dan praktis penelitian ini: Pertama
secara teoritis, penelitian ini memperkaya diskursus riset artistik dengan
menunjukkan bagaimana praktik berbasis material lokal dapat berfungsi
sebagai metode penelitian yang sah dan produktif. Integrasi konsep
intermedialitas, meterialitas, dan etika kontektual menawarkan kerangka
analisis yang dapat diterapkan pada praktik seni rupa di luar Bali. Kedua
secara praktis, penelitian ini menawarkan model penciptaan seni sensitif
terhadap konteks budaya dan material. Model ini dapak menjadi referensi
bagi seniman, pendidik seni, dan peneliti untuk mengembangkan praktik
kreatif yang tidak terjebak pada imitasi global semata, tetapi berangkat
dari dialog kritis dengan lingkungan dan tradisi lokal. Ketiga secara
kultural, penelitian ini berkontribusi pada upaya merumuskan posisi seni
rupa Bali dalam lanskap seni kontemporer global sebagai subyek wacana
yang aktif, reflektif, dan kritis.

Saran dan pengembangan startegis dapat diajukan lebih lanjut;
penguatan dokumentasi riset artistik, integrasi dalam pendidikan seni,
eksplorasi lintas disiplin dan media, etika dan keberlanjutan material, dan
penguatan jaringan dan wacana global. Penegasan terakhir bahwa seni
rupa Bali kontemporer memiliki kapasitas besar untuk berkembang
melalui pendekatan yang reflektif, kontekstual, dan berbasis pengetahuan
lokal. Drawing on novels dan batu padas bukan hanya metoda dan
medium, tetapi juga cara berpikir-cara memahami seni sebagai praktik

pengetahuan, dialog budaya, dan ruang eksperimen yang berkelanjutan.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



G. Daftar Pustaka

Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimension of
Globalization. University of Minnesota Press.

Arnheim, R. (1969). Visual Thinking. University of California Press.

Barthes, R. (1977). Image, Music, Text. Fontana Press.

Bennett, J. (2010). Vibrant matter: A political ecology of things. Duke
University Press.

Borgdorff, H. (2012). The Conflict of The Faculties: Perspectives on Artistic
Research and Academia. Leiden University Press.

Bourriaud, N. (2002). Relational aesthetics. Les Presses du Reel.

Derrida, J. (1995). Archive Fever: A Freidian Impression. University of
Chicago Press.

Dewey, J. (2005). Art as experience. Perigee Books. (Karya asli diterbitkan
1934)

Dibia, I. W. (2012). Gaya Tari Bali. UPT Penerbitan ISI Denpasar.

Eisemen, F.B. (1990). Bali: Sekala and Niskala. Tuttle.

Geertz, C. (1973) The Interpretation of Cultures. Basic Books.

Ingold, T. (2013). Making: Anthropology, Archaeology, Art and Architecture.
Routledge

Iser, W. (1978). The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response. Johns
Hopkins University Press.

Kristeva, J. (1980). Desire in language: A semiotic approach to literature
and art (L. S. Roudiez, Ed.; T. Gora et al., Trans.). Columbia University
Press.

Moulffe, C. (2013). Agonistics: Thinking the World Politically. Verso.

Polanyi, M. (1966). The Tacit Dimension. Doubleday.

Puig de la Bellacasa, M. (2017). Matters of Care: Speculative Ethics in More
Than Human Worlds. University of Minnesota Press.

Ranciere, J. (2004). The Politics of Aesthetics: The Distribution of the
Sensible. Continuum.

Rajewsky, I. O. (20095). Intermediality, intertextuality, and remediation: A
literary perspective on intermediality. Intermédialités, (6), 43-64.
https://doi.org/10.7202/1005505ar

Sawyer, R. K. (2012). Explaining Creativity: The science of Human
Innovation (2" ed). Oxford University Press.

Sudarsana, I. M. (2010). Ajaran Agama Hindu. Paramita.

Sullivan, G. (2010). Art Practice as research: Inquiry in the Visual Arts
(2nded.). Sage.

Smith, L.T. (2012). Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous
Peoples (274 ed.). Zed Books.

Schneider, R., & Kirshenblatt-Gimblett, B. (2015). Performance and the
archive. Routledge

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Sujana, I. W. (2021). Mobile Art Laboratory, Ruang Kolaborasi Seni Rupa
Pertunjukan Berbasis masyarakat. Disertasi Pasca Sarjana Institu
Seni Indonesia Denpasar.

Sullivan, G. (2010). Art Practice as Research: Inquiry in The Visual Arts (274
ed.). Sage.

Titib, I. M. (1996). Teologi & Simbol-Simbol dalam Agama Hindu. Paramita.

Titib, I. M. (3003). Tri Hita Karana. Paramita.

Tuner, V. (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Aldine.

Vickers, A. (2012). Balinese art: Paintings and drawings of Bali 1800-2010.
Tuttle Publishing.

Penulis

I Wayan Sujana

Akrab dipanggil Suklu, lahir 6 Februari 1967 di
Klungkung. Ia menempuh pendidikan di S1 Seni
Rupa Murni di STSI Denpasar, S2 Penciptaan Seni di
Institut Teknologi Bandung, dan S3 Doktoral Seni di

ISI Denpasar. Keahliannya ada pada sketsa, seni
lukis modern dan kontemporer. Pernah berpameran dan performance art
di berbagai negara, seperti CP Open Jakarta Biennale 2003 dan terkini
Pameran Tunggal “Body and Time: NawaSena Conscience” di Tony Raka
Gallery, Ubud. Penghargaan yang pernah didapatkan The Best 10
Indonesian Competition of Philip Morris Asian Art Award 2003 dan Winner

of LIBAF Senggigi Lombok 2013.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB XVIII
SERBUK LIMBAH BATU PADAS
SEBAGAI BAHAN PEMBUATAN
PATUNG CETAK

Gede Yosef Tjokropramono

A. Pendahuluan

Seni patung merupakan salah satu cabang seni rupa tiga dimensi yang memiliki
peran penting dalam kebudayaan visual, baik sebagai ekspresi estetik, simbolik,
maupun fungsional. Dalam konteks seni tradisional Bali, patung tidak hanya
dipahami sebagai karya visual semata, tetapi juga sebagai bagian integral dari
sistem religi, adat, dan kehidupan sosial masyarakat. Salah satu material yang
secara turun-temurun digunakan dalam penciptaan patung tradisional Bali
adalah batu padas, terutama di sentra-sentra seni seperti Singapadu dan
Batubulan, Gianyar.

Batu padas dipilih karena karakter fisiknya yang relatif lunak saat dipahat,
mudah dibentuk, serta memiliki tekstur alami yang mendukung penciptaan
detail ornamen tradisional. Seiring berkembangnya kebutuhan pasar dan
produksi patung dalam skala besar, aktivitas pemahatan batu padas
menghasilkan limbah berupa serpihan dan pecahan batu dalam jumlah
signifikan. Limbah ini pada umumnya belum dimanfaatkan secara optimal dan
berpotensi menimbulkan persoalan lingkungan apabila dibiarkan tanpa
pengelolaan yang tepat.

Di sisi lain, perkembangan seni rupa dan kerajinan menuntut adanya inovasi
material yang tidak hanya mempertimbangkan aspek estetika, tetapi juga
keberlanjutan lingkungan. Pemanfaatan serbuk limbah batu padas sebagai
bahan alternatif dalam pembuatan patung cetak menjadi salah satu solusi
kreatif yang menjembatani kebutuhan artistik, efisiensi produksi, dan

kesadaran ekologis. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan seni sebagai

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



kesatuan elemen bentuk, material, dan proses yang saling terkait, sebagaimana
dikemukakan oleh Herbert Read bahwa seni merupakan harmoni dari unsur-
unsur visual yang terorganisasi dalam satu kesatuan bentuk [1].

Teknik cetak dengan memanfaatkan serbuk batu padas yang dicampur bahan
pengikat seperti semen dan air memungkinkan reproduksi bentuk patung
dalam jumlah banyak tanpa harus bergantung sepenuhnya pada proses pahat
manual. Selain mempercepat proses produksi, teknik ini juga membuka peluang
ekonomi baru bagi perajin dan masyarakat lokal, sekaligus mengurangi limbah
hasil penambangan dan pemahatan batu padas. Dalam konteks ini, serbuk
limbah batu padas tidak lagi dipandang sebagai sisa produksi yang tidak
bernilai, melainkan sebagai medium alternatif yang memiliki potensi estetik,
fungsional, dan ekonomis.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji
pemanfaatan serbuk limbah batu padas sebagai bahan pembuatan patung cetak,
meliputi karakter material, proses teknis pencetakan, serta peluang
pengembangannya sebagai usaha kreatif yang berkelanjutan. Kajian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan seni patung Bali,
khususnya dalam konteks inovasi material dan pengelolaan limbah berbasis

seni rupa.

B. Patung Cetak Batu Padas: Teknik, Material, dan Peluang Ekonomi
Kreatif

Batu padas merupakan salah satu material tradisional yang banyak digunakan
dalam kerajinan dan seni patung di Bali, khususnya di kawasan Singapadu dan
Batubulan, Kabupaten Gianyar. Kawasan ini dikenal sebagai sentra kerajinan
patung batu padas yang menghasilkan produk dalam berbagai bentuk dan
ukuran yang mudah diakses oleh masyarakat lokal maupun wisatawan [1]. Seni
ukir batu padas pada awalnya berkembang sebagai bagian dari tradisi
arsitektural dan religius, namun seiring waktu juga memasuki ranah komersial
sebagai produk seni dan souvenir yang diminati pasar domestik dan

internasional [2]. Para pengrajin batu padas sudah ada turun temurun dan itu

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



diwariskan daripada pendahulunya. Seni Patung adalah bersifat individual
khususnya yang bersifat untuk Seni, sedangkan yang bersifat untuk kerajinan
yang dibuat oleh pengrajin adalah bertujuan untuk konsumsi pasar dan karya
dapat digandakan atau diproduksi dalam jumlah banyak. Pembuatannya sesuai
tuntutan pasar. Maka dari itu wujud visualnya pada umumnya merupakan
cerminan kebutuhan pasar. Untuk itu pemilahan di atas jenis patung juga dapat
dilihat dari Jenis bahan yang dipergunakan, dari bentuk, dari fungsi dan
sebagainya.

Seni patung adalah merupakan perwujudan karya seni dalam bentuk tiga
dimensi yang artinya suatu bentuk yang memiliki volume (dalam artian memiliki
ukuran, tinggi, lebar dan panjang) baik itu bersifat padat maupun hampa, serta
dapat dilihat dari segala sudut (Multi Surface) [3]. Adapun bentuk dari karya
seni patung merupakan perwujudan yang paling kongkrit dan bentuk patung
adalah utuh serta tidak ada sudut yang luput dari indra penglihatan baik bagian
terkecil atau yang tersembunyi. Herbert Read mengatakan bahwa seni adalah
kesatuan utuh yang serasi dari semua elemen, estetis, garis, ruang, warna,
terjalin dalam satu kesatuan yang disebut bentuk [4].

Patung yang diproduksi di daerah batubulan dan Singapadu, dari informasi
yang ada di lapangan, banyak menyisakan bahan serpihan dari pecahan-
pecahan sisa setelah membentuk patung. Sisa limbah serpihan tersebut sudah
didaur ulang lagi menjadi bahan yang siap pakai kembali melainkan
dihancurkan menjadi serbuk halus yang digunakan sebagai bahan kerajinan
patung dan kerajinan lainnya dengan menggunakan proses cetak serbuk batu
padas ini juga dapat dijumpai di desa Belayu kecamatan Marga Tabanan, di
tempat penghasil batu padas. Serpihan-serpihan batu padas sisa hasil
penambangan dihaluskan kembali sehingga menghasilkan serbuk halus yang
siap dijual. Jadi lebih tepat dikatakan, proses penghalusan limbah batu padas
dan pemanfaatannya sebagai media untuk pembuatan patung dengan tehnik
cor untuk mencetaknya.

Adapun pembuatan patung cetak, diawali dengan pembuatan model benda yang

akan dicetak terlebih dahulu, dan model bisa dibuat dari bahan kayu atau

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



benda yang sudah jadi dari bahan batu padas seperti jenis-jenis patung. Model
ini kemudian dibuatkan cetakan negatifnya dan sebelum dicetak model diolesi
minyak pelumas bekas untuk memudahkan pemisahan cetakan dengan model
pada waktu pembukaan. Cetakan negative ini dibuat dari campuran semen dan
pasir halus. Adapun cetakan tersebut ada belah 2, 3 dan 4, hal ini tergantung
dari kerumitan benda yang akan dicetak. Penggunaan pasir halus sebagai
materi cetakan, karena pertimbangan akan kekuatan dan juga mempunyai daya
serap air cukup baik, pemgerjaan cukup mudah dan biaya relative lebih murah.
Sesudah terbentuknya cetakan negative, serbuk batu padas halus dicampurkan
dengan semen dan air sebagai pengencer, sesudah itu dimasukan ke dalam
cetakan yang sudah disiapkan dan dikeringkan. Setelah kering, cetakan bisa
dibuka dan patung cetakan sudah jadi.
Proses membuat patung cetak dan sisa serbuk batu pada ini cukup menjanjikan
untuk dijadikan usaha bisnis, mengingat limbah batu padas cukup banyak
tersedia di Bali, sehingga layak dijadikan sebagai salah satu trik usaha dalam
mengembangkan perekonomian rakyat dan masyarakat di Indonesia pada
umumnya, serta di Bali pada khususnya. Produk kerajinan berbasis patung
cetak dari serbuk batu padas memiliki keunggulan sebagai produk
berkelanjutan (sustainable), karena menggabungkan aspek sosial budaya,
ekonomi, dan lingkungan. Inovasi teknik dan desain yang dikombinasikan
dengan strategi pemasaran yang tepat akan meningkatkan daya saing produk
kerajinan ini di era ekonomi kreatif [5].
Serbuk limbah batu padas bisa digunakan dalam pembuatan patung cetak,
meskipun ada beberapa hal yang perlu diperhatikan untuk memastikan
kualitas dan keberhasilan hasilnya. Berikut adalah beberapa pertimbangan
terkait penggunaan serbuk limbah batu padas:
1. Komposisi Serbuk Padas: Serbuk limbah batu padas umumnya terdiri dari
butiran-butiran kecil yang keras, yang bisa memberikan kekuatan pada
patung cetak. Namun, jika komposisi serbuknya terlalu kasar, bisa

menyulitkan dalam pencetakan detail halus.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



2. Pencampuran dengan Bahan Lain: Untuk menghasilkan patung cetak yang
lebih baik, serbuk batu padas biasanya dicampur dengan bahan pengikat,
seperti semen, air, atau bahan perekat lainnya. Campuran ini bisa
membentuk adonan yang lebih mudah dicetak dan lebih kuat.

3. Keberlanjutan dan Ramah Lingkungan: Menggunakan limbah batu padas
sebagai bahan baku patung cetak bisa menjadi alternatif yang ramah
lingkungan, karena mengurangi limbah yang terbuang dan memberikan nilai
tambah pada bahan yang biasanya tidak dimanfaatkan.

4. Pengaruh pada Tekstur dan Finishing: Serbuk batu padas bisa memberikan
tekstur kasar pada patung cetak. Jika diinginkan patung dengan tekstur
halus, perlu perhatian ekstra dalam mencampur bahan dan proses finishing

setelah cetakan selesai.

Contoh :

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Jadi, meskipun serbuk limbah batu padas dapat digunakan sebagai bahan
untuk pembuatan patung cetak, kualitas patung akhir sangat bergantung pada

pengolahan bahan dan teknik pencetakan yang digunakan.

C. Penutup

Pemanfaatan serbuk limbah batu padas sebagai bahan pembuatan patung cetak
menunjukkan bahwa material sisa hasil penambangan dan pemahatan tidak
semata-mata menjadi limbah, melainkan dapat ditransformasikan menjadi
medium alternatif yang bernilai estetik, fungsional, dan ekonomis. Melalui
teknik cetak, serbuk batu padas yang sebelumnya terbuang dapat diolah
kembali menjadi karya patung tiga dimensi dengan bentuk yang beragam dan
potensi produksi dalam jumlah besar, tanpa menghilangkan karakter material
batu padas sebagai identitas lokal seni patung Bali.

Hasil kajian ini memperlihatkan bahwa keberhasilan pembuatan patung cetak
berbahan serbuk batu padas sangat ditentukan oleh pengolahan material dan
ketepatan teknik pencetakan, mulai dari pemilihan komposisi serbuk,
pencampuran bahan pengikat, hingga proses finishing. Aspek-aspek tersebut

berpengaruh langsung terhadap kekuatan struktur, kualitas visual, serta

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



tekstur permukaan patung yang dihasilkan. Dengan pengelolaan yang tepat,
patung cetak dari serbuk batu padas mampu menjadi alternatif produk seni dan
kerajinan yang kompetitif di pasar.

Selain itu, pemanfaatan serbuk limbah batu padas juga memiliki nilai strategis
dalam konteks keberlanjutan lingkungan dan pengembangan ekonomi kreatif
masyarakat. Pendekatan ini dapat mengurangi dampak limbah industri
kerajinan batu padas, sekaligus membuka peluang usaha baru bagi perajin dan
masyarakat lokal di Bali. Dengan demikian, praktik ini tidak hanya
berkontribusi pada inovasi seni rupa, tetapi juga mendukung upaya pelestarian
lingkungan dan pemberdayaan ekonomi berbasis potensi lokal.

Ke depan, diperlukan pengembangan lebih lanjut melalui eksperimen material,
penyempurnaan teknik cetak, serta eksplorasi bentuk dan tema yang lebih
variatif agar patung cetak berbahan serbuk batu padas dapat terus berkembang
baik dari sisi artistik maupun kualitas produksi. Dukungan riset, pendidikan
seni, dan kebijakan yang mendorong pemanfaatan limbah kreatif diharapkan
mampu memperkuat posisi batu padas tidak hanya sebagai warisan material

tradisional, tetapi juga sebagai medium inovatif dalam seni patung masa kini.

D. Daftar Pustaka

[1] I. M. Berata, "Dinamika Perkembangan Seni Ukir Batu Padas di Silakrang
Gianyar Bali," Denpasar, 2022.

[2] P. T. J. B. Utama, I[. K. Sudita and A. Sudarmawan, "Patung Padas dan
Ragam Hias di Pura Gunung Sekar, Adat Sangsit Dangin Yeh, Kecamatan
Sawan, Buleleng, Bali," Jurnal Pendidikan Seni Rupa Undiksha, vol. 13, no.
2,2023.

[3] M. Susanto, Diksi Rupa: Kumpulan Istilah dan Gerakan Seni Rupa,
Yogyakarta: DictiArt Lab., 2011.

[4] S. P. Soedarso, Tinjauan seni: Sebuah pengantar ilmu seni dan estetika,
Yogyakarta: Saku Dayar Sana, 1992.

[S] K. A. Parthama and I. G. B. Wahyudi, "Batu Padas Artifisial sebagai

Material Ragam Hias Arsitektur Tradisional Bali," Menara: Jurnal Teknik
Sipil, vol. 20, no. 1, pp. 65-72, 2025.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Penulis

Gede Yosef Tjokropramono

"3 Lahir di Denpasar tanggal 8 Juni 1968. la menempuh
: .~ pendidikan S1 Seni Rupa PSSRD dan S2 Kajian Budaya

Fdi Universitas Udayana. Keahliannya dalam

bereksperimen menggunakan berbagai media

membawanya mengajar eksplorasi media, batik, dan
nirmana. Yosef aktif berpameran dengan gaya khas batiknya di berbagai ruang
seni di Indonesia, Swedia, Jerman, Australia, dan Jepang. Salah satu terbitan
penelitiannya adalah buku “Bibliografi I Nyoman Darsane” (2022). la aktif
menjadi Juri Lomba Ogoh-Ogoh di tingkat kota. Adapun sejak 2021 telah
menjadi Mentor Workshop Clay Pot Painting sebagai bagian dari Program Bali
Bridges bersama Widya Asih Blimbingsari Children’s Home.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



BAB XIX
PENGEMBANGAN MEDIUM
KERAJINAN BATU PADAS

(Penggunaan Alat dan Teknologi Modern
Meningkatkan Kualitas dan Produktivitas
Kerajinan Batu Padas di Bali)

Ni Made Purnami Utami

A. Pendahuluan
Batu padas adalah salah satu jenis batu alam yang sangat populer digunakan
sebagai bahan bangunan, dekorasi, dan kerajinan. Namun, pengolahan batu
padas masih banyak dilakukan secara manual, sehingga kualitas dan
produktivitasnya masih terbatas. Oleh karena itu, pengembangan medium batu
padas menjadi sangat penting untuk meningkatkan kualitas dan produktivitas.
Batu padas memiliki keindahan alami yang unik dan menarik, sehingga banyak
digunakan dalam industri konstruksi, dekorasi, dan kerajinan. Namun,
pengolahan batu padas masih banyak dilakukan secara manual, sehingga
kualitas dan produktivitasnya masih terbatas. Selain itu, kebutuhan akan batu
padas yang berkualitas tinggi semakin meningkat, sehingga perlu dilakukan
pengembangan medium batu padas untuk meningkatkan kualitas dan
produktivitas.
Dengan demikian, pengembangan medium batu padas menjadi sangat penting
untuk meningkatkan kualitas dan produktivitas pengolahan batu padas, serta
memenuhi kebutuhan pasar yang semakin meningkat.
Faktor yang Mempengaruhi Pengembangan Medium Batu Padas

1. Keterbatasan sumber daya alam: Sumber daya alam batu padas terbatas,

sehingga perlu dilakukan pengolahan yang efektif untuk memaksimalkan

penggunaannya.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



2. Kualitas batu padas yang tidak konsisten: Kualitas batu padas yang tidak
konsisten dapat mempengaruhi kualitas produk akhir, sehingga perlu
dilakukan pengolahan yang tepat.

3. Teknologi pengolahan yang belum maju: Teknologi pengolahan batu padas
masih belum maju, sehingga perlu dilakukan inovasi untuk meningkatkan
kualitas dan produktivitas

Tujuan Pengembangan Medium Batu Padas

1. Meningkatkan kualitas: Pengenbangan medium batu padas sehingga dapat
digunakan sebagai bahan bangunan, dekorasi dan kerajinanyang lebih
baik.

2. Meningkatkan produktivitas: Pengembangan medium batu padas juga
bertujuan untuk meningkatkan produktivitas pengolahan batu padas

sehingga dapat memenuhi kebutuhan pasar yang semakin meningkat.

B. Produktivitas Batu Padas
Batu padas adalah salah satu jenis batu alam yang sangat populer digunakan
sebagai bahan bangunan, dekorasi, dan kerajinan. Namun, pengolahan batu
padas masih banyak dilakukan secara manual, sehingga kualitas dan
produktivitasnya masih terbatas. Oleh karena itu, pengembangan medium batu
padas dengan menggunakan alat dan teknologi modern sangat penting untuk
meningkatkan kualitas dan produktivitas.
1. Alat yang Digunakan
a) Mesin Pemotong Batu: Mesin pemotong batu adalah alat yang digunakan
untuk memotong batu padas menjadi ukuran yang diinginkan. Mesin ini
dapat meningkatkan kecepatan dan akurasi pemotongan, sehingga

mengurangi waktu dan biaya produksi.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 1. Mesin pemotong

Sumber: www.google.com
b) Mesin Penghalus Batu: Mesin penghalus batu adalah alat yang
digunakan untuk menghaluskan permukaan batu padas, sehingga

meningkatkan kualitas dan keindahan batu.

Gambar 2. Mesin pengalus
Sumber: www.google.com

c) Teknologi Laser: Teknologi laser dapat digunakan untuk memotong dan
mengukir batu padas dengan presisi yang tinggi, sehingga meningkatkan

kualitas dan keindahan batu.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 3. Teknologi Laser
Sumber: www.google.com

d) Sistem CAD/CAM: Sistem CAD/CAM (Computer-Aided Design/Computer-
Aided Manufacturing) dapat digunakan untuk mendesain dan

memproduksi batu padas dengan desain yang kompleks dan akurat.

Gambar 4. Sistem CAD/CAM: Sistem CAD/CAM
(Computer-Aided Design/Computer-Aided Manufacturing)
Sumber: www.google.com

2. Teknologi Pengolahan Batu Padas
Teknologi pengolahan batu padas telah berkembang pesat dalam beberapa
tahun terakhir. Beberapa teknologi pengolahan batu padas yang umum
digunakan antara lain:

a) Mesin Pemotong Batu:

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Mesin pemotong batu digunakan untuk memotong batu paras menjadi
ukuran yang diinginkan.

b) Mesin Penghalus Batu:
Mesin penghalus batu digunakan untuk menghaluskan permukaan
batu padas sehingga menjadi lebih halus dan rata.

c) Teknologi Pewarnaan:
Teknologi pewarnaan digunakan untuk memberikan warna pada batu
padas sehingga menjadi lebih menarik.

d) Teknologi Finishing:
Teknologi finishing digunakan untuk memberikan lapisan pelapis pada

batu padas sehingga menjadi lebih tahan lama.

3. Pengembangan medium batu padas melibatkan beberapa aspek, antara
lain:

a) Teknologi Pengolahan:
Penggunaan teknologi pengolahan yang lebih maju, seperti mesin
pemotong dan penghalus batu, dapat meningkatkan kualitas dan
produktivitas pengolahan batu padas.

b) Desain dan Kreativitas:
Desain dan kreativitas dalam pengolahan batu padas dapat
meningkatkan nilai estetika dan harga jual produk.

c) Pewarnaan dan Finishing:
Pewarnaan dan finishing yang tepat dapat meningkatkan keindahan

dan ketahanan batu padas.

C. Pengembangan Medium Batu Padas

Pengembangan medium batu padas menjadi salah satu upaya strategis dalam
menjawab tantangan sekaligus peluang yang muncul seiring meningkatnya
kebutuhan akan material bangunan, elemen dekoratif, dan produk kerajinan
berbasis sumber daya lokal. Melalui inovasi dalam pengolahan, teknik, dan

pemanfaatannya, batu padas tidak hanya dipertahankan sebagai material

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



tradisional, tetapi juga ditingkatkan kualitas dan nilai gunanya. Oleh karena
itu, pembahasan mengenai kelebihan pengembangan medium batu padas
penting untuk menyoroti kontribusinya dalam peningkatan kualitas material,
produktivitas pengolahan, serta nilai ekonomis yang berdampak langsung pada
kesejahteraan masyarakat. Adapun kelebihan pengembangan medium batu
padas, yaitu:

1) Meningkatkan Kualitas: Pengembangan medium batu padas dapat
meningkatkan kualitas batu padas sehingga dapat digunakan sebagai
bahan bangunan, dekorasi, dan kerajinan yang lebih baik.

2) Meningkatkan Produktivitas: Pengembangan medium batu padas dapat
meningkatkan produktivitas pengolahan batu padas sehingga dapat
memenuhi kebutuhan pasar yang semakin meningkat.

3) Meningkatkan Nilai Ekonomis: Pengembangan medium batu padas
dapat meningkatkan nilai ekonomis batu padas sehingga dapat

meningkatkan pendapatan masyarakat.

Pengembangan medium batu padas tidak hanya menawarkan berbagai
kelebihan, tetapi juga dihadapkan pada sejumlah keterbatasan yang perlu
dipertimbangkan secara kritis. Proses pengembangan ini menuntut kesiapan
sumber daya, baik dari segi finansial maupun kualitas sumber daya manusia.
Tanpa perencanaan dan dukungan yang memadai, upaya pengembangan justru
dapat menimbulkan hambatan bagi pelaku usaha dan pengrajin. Oleh karena
itu, penting untuk memahami kekurangan pengembangan medium batu padas
sebagai dasar evaluasi dan perumusan strategi pengembangan yang lebih efektif
dan berkelanjutan.

1) Biaya yang Tinggi: Pengembangan medium batu padas memerlukan
biaya yang tinggi, sehingga dapat menjadi kendala bagi beberapa
pengusaha.

2) Keterampilan dan Pengetahuan: Pengembangan medium batu padas
memerlukan keterampilan dan pengetahuan yang khusus, sehingga

dapat menjadi kendala bagi beberapa pengusaha.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Dengan demikian, pengembangan medium batu padas memerlukan
perencanaan dan strategi yang tepat untuk meningkatkan kualitas dan

produktivitas pengolahan batu padas.

D. Kreativitas Pengolahan Batu Padas.
Kreativitas dalam pengolahan batu padas merupakan kunci utama untuk
menjaga keberlanjutan dan daya saing material ini di tengah perkembangan
kebutuhan estetika dan pasar. Kreativitas memungkinkan batu padas tidak
hanya dipahami sebagai bahan tradisional, tetapi juga sebagai medium ekspresi
artistik dan inovatif yang terus berkembang. Melalui pemanfaatan teknik
tradisional, penerapan teknologi modern, penggabungan dengan material lain,
serta eksplorasi imajinasi seniman dan pengrajin, pengolahan batu padas dapat
menghasilkan karya yang beragam, unik, dan relevan dengan konteks zaman
tanpa meninggalkan akar budaya lokalnya.
1. Menggunakan Teknik Tradisional:
Menggunakan teknik tradisional dalam pengolahan batu padas dapat
membuat desain yang unik dan menarik.
2. Menggunakan Teknologi Modern:
Menggunakan teknologi modern dalam pengolahan batu padas dapat
membuat desain yang lebih akurat dan efisien.
3. Menggabungkan Bahan:
Menggabungkan bahan lain dengan batu padas dapat membuat desain
yang unik dan menarik.
4. Menggunakan Imajinasi:
Menggunakan imajinasi dalam pengolahan batu padas dapat membuat

desain yang unik dan menarik.

Contoh Desain dan Kreativitas Pengolahan Batu Padas

1. Meja Batu Padas: Meja batu padas dengan desain ukiran yang unik dan

menarik.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Gambar 5. Conto esin Meja atu Padas

2. Vas Batu Padas: Vas batu padas dengan desain pola yang menarik dan

unik.

Sk L
-5 N -

Gambar 6. Cgr\l“tdhh]jesain Vas Batu Padas

3. Patung Batu Padas: Patung batu padas dengan desain bentuk yang unik

dan menarik.

“" .\,. X A \- - -5y
Bren s

Gambar 7. éonto Dasain Patung Batu Padas

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



4. Dinding Batu Padas: Dinding batu padas dengan desain warna yang

menarik dan unik.

TR >
. "

Gambar 8. Contoh Dasain Dinding Batu Padas

Dengan demikian, desain dan kreativitas sangat penting dalam pengolahan batu

padas untuk membuat desain yang unik dan menarik.

E. Pewarnaan dan Finishing Batu Padas
Pewarnaan dan finishing adalah proses penting dalam pengolahan batu padas
untuk meningkatkan keindahan dan ketahanannya. Berikut adalah beberapa
informasi tentang pewarnaan dan finishing batu padas:
1. Pewarnaan Batu Padas
a) Teknik Pewarnaan:
Pewarnaan batu padas dapat dilakukan dengan menggunakan teknik
pewarnaan alami atau sintetis.
b) Bahan Pewarna:
Bahan pewarna yang umum digunakan adalah pewarna alami seperti
daun pandan, kulit kayu, dan lain-lain.
c¢) Warna yang Populer:
Warna yang populer untuk batu padas adalah warna alami seperti

coklat, hijau, dan abu-abu.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



2. Finishing Batu Padas

a) Teknik Finishing:
Finishing batu padas dapat dilakukan dengan menggunakan teknik
polishing, waxing, atau sealing.

b) Bahan Finishing:
Bahan finishing yang umum digunakan adalah wax, sealant, dan
polish.

c) Tujuan Finishing:
Tujuan finishing adalah untuk melindungi batu padas dari kerusakan

dan meningkatkan keindahannya.

d) Jenis Finishing Batu Padas

1) Polishing:
Polishing adalah teknik finishing yang digunakan untuk membuat
permukaan batu padas menjadi lebih halus dan mengkilap.

2) Waxing:
Waxing adalah teknik finishing yang digunakan untuk
memberikan lapisan pelapis pada batu padas.

3) Sealing:
Sealing adalah teknik finishing yang digunakan untuk melindungi

batu padas dari kerusakan.

3. Kelebihan Pewarnaan dan Finishing Batu Padas
a) Meningkatkan Keindahan: Pewarnaan dan finishing dapat
meningkatkan keindahan batu padas.
b) Meningkatkan Ketahanan: Pewarnaan dan finishing dapat
meningkatkan ketahanan batu padas.
c) Meningkatkan Nilai Jual: Pewarnaan dan finishing dapat

meningkatkan nilai jual batu padas.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



Dengan demikian, pewarnaan dan finishing adalah proses penting dalam

pengolahan batu padas untuk meningkatkan keindahan dan ketahanannya.

F. Manfaat Pengembangan Medium Kerajinan Batu Padas
1. Pengembangan Medium (Alat dan Teknologi Modern) dapat memiliki

manfaat antara lain:

a) Meningkatkan Kualitas Produk
Penggunaan alat dan teknologi modern dapat meningkatkan kualitas
batu padas, sehingga meningkatkan nilai jual dan kepuasan
pelanggan.

b) Meningkatkan Produktivitas
Penggunaan alat dan teknologi modern dapat meningkatkan
kecepatan produksi, sehingga meningkatkan produktivitas dan
efisiensi.

c) Mengurangi Biaya
Penggunaan alat dan teknologi modern dapat mengurangi biaya
produksi, sehingga meningkatkan keuntungan dan daya saing.

d) Meningkatkan Kreativitas
Pengembangan medium kerajinan batu padas dapat meningkatkan
kreativitas dalam desain dan produksi, sehingga dapat menghasilkan
produk yang lebih unik dan menarik.

e) Meningkatkan Kesempatan Kerja
Pengembangan medium kerajinan batu padas dapat meningkatkan
kesempatan kerja bagi masyarakat, terutama di daerah yang punya
sumber daya alam batu padas.

f) Meningkatkan Pendapatan
Pengembangan medium kerajinan batu padas dapat meningkatkan
pendapatan masyarakat terutama bagi meraka yg terlibat produksi

dan pemasaran.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



g) Meningkatkan Keindahan Lingkungan
Pengembangan medium kerajinan batu padas dapat meningkatkan
keindahan lingkungan terutama jika produksi yang dihasilkan
digunakan untuk ornamen dan dekorasi.

h) Meningkatkan Nilai Budaya
Pengembangan medium kerajinan batu padas dapat meningkatkan
nilai budaya, terutama jika produk yang dihasilkan memiliki nilai

sejarah dan tradisi yang kuat.

2. Manfaat Bagi Masyarakat

a) Meningkatkan Kesejahtraan:
Penggunaan medium kerajinan batu padas dapat meningkatkan
kesejahtraan masyarakat, terutama bagi meraka yanng terterlibat
langung dalam proses produksi dan pemasaran.

b) Meningkatkan Pendidikan
Penggunaan medium kerajinan batu padas dapat meningkatkan
pendidikan masyarakat, terutama dalam bidang desain dan produksi.

c) Meningkatkan Infrastruktur
Penggunaan medium kerajinan batu padas dapat meningkatkan

infrastruktur, terutama dalam bidang transportasi dan komunikasi.

G. Kesimpulan

Pengembangan medium batu padas dengan menggunakan alat dan teknologi
modern sangat penting untuk meningkatkan kualitas dan produktivitas.
Penggunaan mesin pemotong batu, mesin penghalus batu, teknologi laser, dan
sistem CAD/CAM dapat meningkatkan kualitas dan keindahan batu padas,
sehingga meningkatkan nilai jual dan kepuasan pelanggan. Oleh karena itu,
kerajinan batu padas di Bali harus terus berinovasi dan mengadopsi teknologi

modern untuk meningkatkan kualitas dan produktivitas.

Pengembangan medium kerajinan batu padas di Bali adalah suatu upaya untuk

meningkatkan kualitas dan produktivitas, meningkatkan keindahan, kekuatan

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



dan nilai jual produk kerajinan batu padas. Manfaat pengembangan medium
kerajinan batu padas yaitu: (1) Meningkatkan kualitas produk; (2)
Meningkatkan produktivitas; (3) Mengurangi biaya; (4) Meningkatkan
kreativitas; (5) Meningkatkan kesempatan kerja; (6) Meningkatkan pendapatan,

(7) Meningkatkan keindahan lingkungan; (8) Meningkatkan nilai budaya.

H. Daftar Pustaka

Pengembangan Medium Kerajinan Batu Paras dengan Menggunakan Teknologi
Pengolahan Modern" oleh Jurnal Teknologi dan Industri (JTI), Universitas
Indonesia.

Kajian Pengembangan Medium Kerajinan Batu Paras di Indonesia" oleh Jurnal
Kerajinan dan Desain (JKD), Institut Teknologi Bandung.

Pengembangan Medium Kerajinan Batu Paras" oleh Prof. Dr. Ir. H. Agus
Suryono, (Universitas Indonesia).

Teknologi Pengolahan Batu Paras" oleh Dr. Ir. H. Bambang Suryanto, (tautan
tidak tersedia) (Institut Teknologi Bandung).

Teknologi Pengolahan Modern" oleh Jurnal Teknologi dan Industri (JTI),
Universitas Indonesia.

Batu Paras: Jenis, Penggunaan, dan Kelebihan" oleh Kementerian Energi dan
Sumber Daya Mineral.

Teknologi Pengolahan Batu Alam" oleh Badan Penelitian dan Pengembangan
Industri

Penulis

Ni Made Purnami Utami

Lahir 2 Januari 1969 merupakan lulusan S1 Seni Lukis di
'\ PSSRD dan S2 Magister Ergonomi di Universitas Udayana.
Keahlian Purnami ada pada nirmana, sketsa, batik lukis
dan ornamen. Ia pernah menjabat sebagai Koordinator
Program Studi Seni Murni (2015-2018) dan Wakil Dekan 2
untuk FSRD (2018-2022). Ia aktif membuat bahan ajar untuk tingkat SD, SMP

maupun SMA. Ia pernah berpameran dalam berbagai ruang seni seperti di ajang

nasional Griya Perempuan Art Event dan Bali Megarupa. Purnami juga aktif

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali



menjadi juri perlombaan seni menggambar, mewarnai maupun melukis di

tingkat kota Denpasar sampai provinsi Bali.

BATAS BATU PADAS: Kreativitas Seni Rupa di Bali






	3e5b81477724eb67141f5d58278349552c116b301e5bef30ae0a2353254d2bb6.pdf
	9d57d19f3da797d4ebe3be6fbe01ccef2b05fe653f007c0a04acc5b1a6b0caef.pdf
	3e5b81477724eb67141f5d58278349552c116b301e5bef30ae0a2353254d2bb6.pdf

