
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Dinamika Seni dan Budaya Masa Pemerintahan 
Raja Udayana Sampai Anak Wungsu (989-1077 M) 
 

ESTETIKA BALI KUNO 
 

Anak Agung Gede Rai Remawa 
I Kadek Dwi Noorwatha 

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 



ESTETIKA BALI KUNO 
DINAMIKA SENI DAN BUDAYA MASA PEMERINTAHAN  

RAJA UDAYANA SAMPAI ANAK WUNGSU (989-1077 M) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Penulis 
Anak Agung Gede Rai Remawa 

I Kadek Dwi Noorwatha 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PUSAT PENERBITAN LPPM INSTITUT SENI INDONESIA BALI 
2026 

 
 
 



Estetika Bali Kuno: Dinamika Seni dan Budaya Masa Pemerintahan Raja 
Udayana Sampai Anak Wungsu (989-1077 M) 
 
Denpasar 2026 ã UPTD. Monumen Perjuangan Rakyat Bali 
 
Penulis:  
Anak Agung Gede Rai Remawa 
I Kadek Dwi Noorwatha  
 
Editor: 
I Kadek Dwi Noorwatha  
 
Sampul: 
I Kadek Dwi Noorwatha  
 
Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak atau memindahkan sebagian atau seluruh isi buku  
ke  dalam bentuk  apapun,  secara  elektronis  maupun mekanis,  termasuk fotokopi,  merekam,  atau  dengan  
teknik perekaman lainnya, tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014 tentang Hak 
Cipta. 
 
Diterbitkan pertama kali oleh: 
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 
Jl. Nusa Indah, Denpasar, Bali, 80235 
 
Bekerjasama dengan: 
UPTD. Monumen Perjuangan Rakyat Bali 
 
E-mail: penerbitan@isi-dps.ac.id 
Website: omp.isi-dps.ac.id/index.php/NKMEP 
 
viii+158 hlm, 21 x 29,7 cm 
ISBN: 978-623-5560-70-0 (elektronik) 
 
 
 
 
 
 
Cetakan Januari 2026 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:penerbitan@isi-dps.ac.id
omp.isi-dps.ac.id/index.php/NKMEP


 ii 

 
 



 i 

KATA PENGANTAR 
 
 
Om Swastyastu 

Puji syukur kami panjatkan ke hadapan Ida Sang Hyang Widhi Wasa atau Tuhan Yang 
Maha Esa, karena atas asung kerta wara nugraha-Nya, buku yang berjudul Estetika Bali Kuno: 
Dinamika Seni dan Budaya Masa Pemerintahan Raja Udayana Sampai Anak Wungsu (989–
1077 M) ini dapat disusun dan diterbitkan pada tahun 2025. Buku ini dihadirkan sebagai bacaan 
yang menjembatani dunia akademik dan masyarakat umum dalam memahami kekayaan 
warisan seni dan budaya Bali Kuno, khususnya pada masa pemerintahan Raja Udayana hingga 
Anak Wungsu. 

Di tengah arus globalisasi yang semakin cepat dan kompleks, keberadaan warisan 
budaya menghadapi tantangan yang tidak ringan. Perubahan gaya hidup, perkembangan 
teknologi, dan intensitas pertukaran budaya dunia menuntut cara pandang baru dalam 
memaknai tradisi. Dalam konteks tersebut, buku ini diharapkan dapat menjadi ruang dialog 
yang mempertemukan sejarah, nilai budaya, dan kesadaran masa kini, sekaligus 
menumbuhkan kepedulian terhadap pentingnya pelestarian seni dan kebudayaan sebagai 
bagian dari cagar budaya bangsa. 

Penyajian materi dalam buku ini dirancang dengan pendekatan semi ilmiah agar dapat 
diakses oleh pembaca dari berbagai latar belakang, tanpa mengurangi kedalaman makna yang 
terkandung di dalamnya. Melalui narasi yang runtut dan mudah dipahami, pembaca diajak 
mengenali dinamika seni dan kebudayaan Bali Kuno sebagai fondasi penting pembentukan 
identitas budaya yang tetap relevan di tengah pergaulan global. 

Akhir kata, semoga kehadiran buku ini dapat memperkaya wawasan, menumbuhkan 
rasa memiliki terhadap warisan budaya, serta menginspirasi upaya bersama dalam menjaga, 
merawat, dan melestarikan seni sebagai kekuatan peradaban. 
Sekian dan terima kasih. 
 
Om Shanti Shanti Shanti Om 
 
Januari 2026 
 
Tim Penyusun 
 

 
 
 
 



 ii 

DAFTAR ISI 
 
 
KATA PENGANTAR ................................................................................................................. i 
DAFTAR ISI ........................................................................................................................... ii 
DAFTAR GAMBAR ................................................................................................................. v 
DAFTAR TABEL .................................................................................................................... vi 
GLOSSARIUM .................................................................................................................... vii 
BALI KUNO DAN JEJAK PERADABAN ...................................................................................... 1 

A. Bali sebagai Ruang Peradaban ..................................................................................... 1 
B. Zaman Bali Kuno sebagai Masa Pembentukan ............................................................... 2 
C. Dinasti Udayana Warmadewa dalam Sejarah Bali ......................................................... 3 
D. Seni sebagai Cermin Peradaban ................................................................................... 4 
E. Warisan yang Tetap Hidup ............................................................................................ 5 

MEMAHAMI SEJARAH KESENIAN BALI KUNO ......................................................................... 7 
A. Sejarah Seni dan Kesenian ............................................................................................ 7 
B. Seni dan Estetika Hindu-Budha Abad ke-11 di Nusantara ............................................. 10 

MASA PEMERINTAHAN UDAYANA SAMPAI ANAK WUNGSU .................................................. 18 
A. Tinggalan Prasasti pada Masa Pemerintahan Udayana (989–1001 M) ............................ 18 
B. Prasasti Masa Pemerintahan Marakata sampai Anak Wungsu ...................................... 19 

1. Raja Marakata (1022–1025 M) .................................................................................. 19 
2. Raja Anak Wungsu (1049–1077 M) ........................................................................... 20 

C. Struktur Pemerintahan ....................................................................................... 21 
D. Ekonomi ................................................................................................................... 23 

1. Ekonomi Agraris ...................................................................................................... 23 
2. Pertukangan dan Kerajinan Rumah Tangga ............................................................... 24 
3. Peternakan ............................................................................................................. 25 
4. Pasar dan Perdagangan ........................................................................................... 25 
5. Komoditas dan Jaringan Produksi ............................................................................ 26 
6. Sarana Pendukung Ekonomi .................................................................................... 26 

KESENIAN DI JAMAN UDAYANA SAMPAI ANAK WUNGSU ..................................................... 28 
A. Gambaran Umum .............................................................................................. 28 
B. Seni Pertunjukan ................................................................................................ 31 

1. Ragam Seni Pertunjukan ......................................................................................... 31 
a. Tari, Drama, dan Teater ................................................................................... 31 
b. Seni Gamelan (Karawitan) ................................................................................... 33 

2. Landasan Estetika Seni Pertunjukan ........................................................................ 34 
3. Stratifikasi .............................................................................................................. 39 
4. Fungsi dan Makna ................................................................................................... 40 

a. Fungsi dan Makna Religius ................................................................................... 41 
b. Fungsi dan Makna Feodal Formal ......................................................................... 41 
c. Fungsi dan Makna Edukasi ................................................................................... 42 
d. Fungsi dan Makna Hiburan .................................................................................. 42 

C. Seni Rupa ................................................................................................................. 42 
a. Seni Relief dan Arsitektur ..................................................................................... 44 
b. Seni Arca dan Patung .......................................................................................... 56 
c. Landasan Estetika Seni Rupa ............................................................................... 80 

PENGARUH GEOPOLITIK ASIA TENGGARA TERHADAP SENI ZAMAN UDAYANA–ANAK WUNGSU
 ......................................................................................................................................... 90 

A. Geopolitik sebagai Konteks Dinamika Seni dan Landasan Formulasi Estetika ........ 90 



 iii 

B. Dinamika Geopolitik Kawasan dan Seni pada Masa Udayana–Anak Wungsu ......... 91 
C. Bali dalam Mandala Maritim Asia Tenggara Abad ke-10–11 ................................... 94 
D. Aliansi Dinasti Bali–Jawa dan Mobilitas Budaya dalam Perkembangan Seni Bali Kuno
 95 
E. Posisi Airlangga sebagai Aktor Geopolitik Pascajatuhnya Sriwijaya ....................... 97 
F. Kontestasi Otoritas Religius ................................................................................ 99 
G. Dampak Geopolitik terhadap Orientasi Estetika dan Praktik Seni ............................... 100 

1. Penguatan Otonomi Estetika ................................................................................. 101 
2. Pilihan Material Lokal ............................................................................................ 101 
3. Politik Lanskap Air ................................................................................................. 102 
4. Anonimitas dan Komunalitas Seni ......................................................................... 103 

H. Geopolitik sebagai Kondisi, Seni sebagai Respons Kultural ................................. 104 
FORMULASI ESTETIKA DARI SENI JAMAN UDAYANA-ANAK WUNGSU .................................. 106 

A. Estetika sebagai Kerangka Pemahaman Kesenian Masa Lampau ........................ 106 
B. Pengertian Estetika dalam Tradisi Barat ............................................................. 107 
C. Pengertian Estetika dalam Tradisi Timur ............................................................ 109 
D. Estetika dan Kesenian dalam Masyarakat Bali Kuno ........................................... 110 
E. Seni sebagai Praktik Spiritual dan Sosial .................................................................... 112 
F. Seni sebagai Sistem Pengetahuan ............................................................................ 114 
G. Pengaruh Estetika India Kuno dalam Seni Bali Kuno .................................................. 116 

1. Latar Kosmologi Hindu–Buddha ............................................................................. 116 
2. Prinsip Estetika India Kuno dalam Seni Religius ...................................................... 118 
3. Proses Lokalisasi Estetika India di Bali Kuno ........................................................... 119 
4. Posisi Jawa Kuno sebagai Medium Transmisi Estetika India ke Bali .......................... 121 
5. Independensi dan Karakterisasi Estetika Bali Kuno ................................................. 123 

H. Rumusan Estetika Seni Zaman Udayana–Anak Wungsu ...................................... 125 
1 Estetika sebagai Keselarasan Kosmologis yang Dihidupi .......................................... 125 
2 Estetika sebagai Praktik Ritual dan Pengalaman, Bukan Representasi ...................... 126 
3 Estetika sebagai Integrasi Lanskap, Material, dan Teknologi Lokal ............................ 126 
4 Estetika sebagai Sistem Pengetahuan dan Pendidikan Kultural ................................ 126 
5 Estetika sebagai Laku Bhakti dan Etika Komunal ..................................................... 127 
6 Sintesis Rumusan Estetika Bali Kuno ...................................................................... 127 

I. Dimensi Estetika .............................................................................................. 128 
1. Dari segi material .............................................................................................. 129 
2. Dari segi teknik pembuatan ............................................................................... 129 
3. Dari segi proporsi .............................................................................................. 130 
4. Dari segi strategi dialog estetik .......................................................................... 130 
5. Dari segi seni religius ......................................................................................... 131 

J. Fungsi dan Makna ..................................................................................................... 131 
1. Fungsi dan Makna Representatif Simbolik .......................................................... 132 
2. Fungsi dan Makna Translatif-Naratif ................................................................... 132 
3. Fungsi dan Makna Kontemplatif ......................................................................... 133 
4. Variasi Fungsi dalam Tradisi Buddhis dan Siwaisme ........................................... 133 

PELESTARIAN DAN CAGAR BUDAYA ................................................................................. 135 
A. Refleksi atas Seni dan Peradaban Bali Kuno .............................................................. 135 
B. Cagar Budaya dan Pengembangan ke Masa Kini ........................................................ 136 
C. Rekomendasi Strategis Pelestarian dan Pengembangan ............................................ 138 

1. Pelestarian Berbasis Nilai dan Konteks .................................................................. 139 
2. Integrasi ke dalam Pendidikan Seni dan Desain ...................................................... 140 

a. Penguatan Materi Teoretis Berbasis Epistemologi Lokal ...................................... 141 
b. Modul Studio Berbasis Prinsip, Bukan Bentuk ..................................................... 141 
c. Integrasi Studi Lapangan dan Pembacaan Situs .................................................. 141 



 iv 

d. Pengembangan Metode Analisis dan Dokumentasi ............................................. 142 
e. Penilaian Berbasis Proses dan Etika ................................................................... 142 

3. Pengembangan Seni dan Desain Kontemporer Berakar Tradisi ................................ 142 
a. Industri Desain Berbasis Lanskap dan Konteks Lokal .......................................... 143 
b. Industri Material dan Kriya Berbasis Pengetahuan Lokal ...................................... 143 
c. Industri Seni Pertunjukan dan Pengalaman Budaya ............................................ 144 
d. Industri Desain Sosial dan Inovasi Berbasis Komunitas ....................................... 144 
e. Ekosistem Industri Kreatif Berbasis Nilai ............................................................ 144 

4. Pelibatan Komunitas sebagai Subjek Pelestarian .................................................... 145 
5. Pariwisata Budaya yang Beretika ........................................................................... 146 

D.Estetika sebagai Cara Hidup dan Warisan Peradaban ................................................ 147 
DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................................ 152 
  



 v 

 DAFTAR GAMBAR 
 
 
Gambar 1. Teratai dalam Seni India ........................................................................... 15 
Gambar 2. Site Plan dan Keterangan Foto .................................................................. 45 
Gambar 3. Peripih Candi Gunung Kawi ...................................................................... 46 
Gambar 4. Elemen Pembentuk Proporsi Candi Tebing Gunung Kawi ........................... 47 
Gambar 5. Kajian Proporsi Candi Gunung Kawi .......................................................... 48 
Gambar 6. Detail Kepala Candi ................................................................................. 51 
Gambar 7. Detail Badan Candi .................................................................................. 52 
Gambar 8. Detail Kaki dan Teras Candi ...................................................................... 52 
Gambar 9. Ceruk Pertapaan ...................................................................................... 53 
Gambar 10. Ceruk Pertapaan Geria (Rumah) Pedanda (Pendeta) ................................ 54 
Gambar 11. Ceruk Pertapaan di Sisi Barat (Grup 4 Candi) ........................................... 55 
Gambar 12. Foto Candi Tebing Kelebutan .................................................................. 56 
Gambar 13. Arca Durga Mahisasuramardini ............................................................... 57 
Gambar 14. Ikonografi Senjata Pada Arca Durhamahisasuramardini ........................... 61 
Gambar 15. Gestur Arca Durgamahisuramardhini ...................................................... 66 
Gambar 16. Posisi Terompah dan Patung Ganesha tahun 1920an ............................... 69 
Gambar 17. Foto Terompah dan Patung Ganesha Tahun 1920an ................................ 70 
Gambar 18. Relief Ramayana pada Panel 9 Candi Siwa-Prambanan ........................... 73 
Gambar 19. Panel 7, 8 dan 10 yang Menggambarkan Kaki Telanjang ........................... 74 
Gambar 20. Arca Wisnu Menunggangi Garuda P ........................................................ 78 
Gambar 21. Paduka pada Arca India dan Sepasang Paduka Kuno India ....................... 79 
Gambar 22. Ukuran Satu Tala  ................................................................................... 84 
Gambar 23. Ikonometri India Kuno Menggunakan Satuan Tala .................................... 85 
Gambar 24.  Sutrashtaka, Alat Pengukur India Kuno ................................................... 86 
Gambar 25. Denah Vastu Purusha Menganalogi Tubuh Manusia ................................. 87 
Gambar 26. Bangunan Tempat Suci sebagai Makhluk Kosmik ..................................... 88 
Gambar 27. Konsep Estetika India Kuno .................................................................... 89 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 vi 

DAFTAR TABEL 
 
 
Tabel 1. Perbandingan Tari Klasik India dan Bali ............................................................. 36 
Tabel 2. Makna Senjata pada Arca Durga Mahisasuramardhini .................................... 62 
Tabel 3. Korelasi Durgamahisasurawardani Arah Astadikpalaka dan Nawa Sanggaha

 ......................................................................................................................................... 64 
Tabel 4.  Sistem Pengukuran dalam Kitab Silpa Shastra ................................................ 83 
Tabel 5. Ikonometri Hindu berdasarkan Vaikhanasagama .............................................. 84 
 



 vii 

GLOSSARIUM 
 
 

Istilah Pengertian 
Airlangga Raja Jawa Timur abad ke-11, putra Udayana dan Mahendradatta. 

Aktor penting geopolitik Bali–Jawa pasca runtuhnya Sriwijaya. 
Anak Wungsu Raja Bali Kuno (±1049–1077 M) pada masa konsolidasi politik, 

religius, dan estetika seni Bali. 
Arca Pahatan figur religius sebagai media darśana dan objek kontemplasi 

dalam praktik Hindu–Buddha. 
Aungan Terowongan atau saluran air bawah tanah; menunjukkan 

penguasaan teknologi lanskap Bali Kuno. 
Bali Kuno Periode sejarah Bali pra-Majapahit; dalam buku ini difokuskan pada 

masa Udayana–Anak Wungsu. 
Banua Wilayah permukiman atau komunitas yang diakui secara 

administratif dan ritual. 
Bhagawanta Pemuka agama dengan otoritas spiritual dan kosmologis dalam 

struktur kerajaan. 
Bhūmi Tanah atau wilayah; dalam konteks prasasti sering berkaitan dengan 

hak guna, pajak, dan status sakral. 
Cagar Budaya Warisan budaya bernilai sejarah, religius, dan kultural yang dilindungi 

dan dikembangkan secara berkelanjutan. 
Candi Tebing Bangunan suci yang dipahat langsung pada tebing batu, khas Bali 

Kuno. 
Darśana Praktik religius melihat dan mengalami kehadiran ilahi melalui simbol 

atau arca. 
Dimensi Estetika Aspek-aspek pembentuk estetika suatu zaman, meliputi material, 

teknik, proporsi, fungsi, dan makna. 
Estetika Bali Kuno Sistem keindahan berbasis kosmologi, lanskap, ritus, dan etika 

komunal. 
Estetika India Kuno Prinsip estetika Hindu–Buddha yang diatur dalam teks seperti 

Śilpaśāstra, Nastya Shastra dll 
Geopolitik Mandala Sistem kekuasaan Asia Tenggara berbasis jaringan relasi, bukan 

batas teritorial kaku. 
Gunung Kawi Kompleks candi tebing dan ceruk pertapaan di Sungai Pakerisan. 
Hyang Sebutan untuk entitas ilahi atau leluhur yang disucikan. 
Ikonografi Sistem tanda visual religius berupa atribut, pose, dan simbol arca. 
Jātaka Kisah kehidupan Buddha yang digunakan sebagai sumber ajaran 

moral dan ikonografi. 
Lokalisasi Estetika Proses adaptasi pengaruh luar ke dalam konteks budaya dan alam 

setempat. 
Kadatuan Pusat kekuasaan atau wilayah kerajaan. 
Karāman Komunitas desa atau kelompok masyarakat yang memiliki 

kewajiban adat dan ritual. 
Ksetra Wilayah suci atau lahan yang ditetapkan untuk kepentingan 

keagamaan. 
Living Monument Tinggalan budaya yang masih aktif dalam praktik ritual dan sosial. 
Mahendradatta Permaisuri Udayana dari Jawa Timur; penghubung politik dan 

budaya Bali–Jawa. 
Mpu Kuturan Pemuka agama utama Bali Kuno yang menata sistem religius dan 

sosial. 



 viii 

Mudra Gestur simbolik dalam seni religius Hindu–Buddha. 
Otonomi Estetika Kemampuan budaya mengembangkan ekspresi seni sendiri meski 

dipengaruhi luar. 
Proporsi Kosmik Sistem ukuran dan perbandingan bentuk yang selaras dengan 

tatanan semesta. 
Śilpaśāstra Teks India Kuno tentang seni, arsitektur, dan ikonometri religius. 
Sima Tanah perdikan yang dibebaskan dari pajak untuk kepentingan 

keagamaan atau ritual. 
Siwa–Buddha Tradisi sinkretik yang memadukan Siwaisme dan Buddhisme di Bali 

Kuno. 
Sthāna Tempat kedudukan dewa atau arca; lokasi sakral yang ditetapkan 

secara resmi. 
Swatantra Status otonomi atau pembebasan kewajiban tertentu yang 

diberikan oleh raja. 
Undagi Ahli bangunan dan teknologi tradisional Bali. 
Warisan Takbenda Nilai, pengetahuan, dan praktik budaya yang tidak berwujud fisik. 

 
 
 
 
 
 
 
 



 1 

BALI KUNO DAN JEJAK PERADABAN 
 
 

A. Bali sebagai Ruang Peradaban 

Pulau Bali bukan sekadar ruang geografis, melainkan ruang peradaban yang terbentuk 

melalui interaksi panjang antara lingkungan alam, aktivitas manusia, dan sistem nilai 

spiritual. Secara geografis, Bali terletak pada jalur pelayaran kuno yang 

menghubungkan kawasan Asia Selatan, Asia Tenggara daratan, dan kepulauan 

Nusantara. Sejak awal milenium pertama Masehi, wilayah ini menjadi bagian dari 

jaringan perdagangan maritim yang mempertemukan para pedagang, pendeta, 

perajin, dan pengelana dari berbagai latar budaya. Temuan-temuan arkeologis berupa 

prasasti, artefak, dan sisa-sisa bangunan suci menunjukkan bahwa Bali telah terlibat 

aktif dalam dinamika regional sejak abad ke-8 Masehi. 

Sumber-sumber tertulis menyebutkan bahwa nama Bali atau Balidwipa telah 

dikenal sekurang-kurangnya sejak abad ke-10 Masehi, sebagaimana tercantum dalam 

prasasti Kesari Warmadewa bertahun 913 Masehi. Jejak hubungan Bali dengan dunia 

luar juga tampak dari masuknya pengaruh India melalui sistem kepercayaan Hindu dan 

Buddha, penggunaan aksara dan bahasa Sanskerta serta Jawa Kuno, serta 

berkembangnya struktur pemerintahan kerajaan yang terorganisasi. Pengaruh 

tersebut tidak hadir sebagai tiruan pasif, melainkan diolah dan diserap ke dalam 

kerangka budaya lokal, membentuk corak kebudayaan Bali yang khas. 

Bentang alam dalam lanskap sosial dan spiritual Bali Kuno,  tidak dipandang 

sebagai latar pasif kehidupan manusia, tetapi sebagai entitas hidup yang menyatu 

dengan tatanan kosmos. Keberadaan gunung, laut, sungai, hutan, dan daratan memiliki 

makna simbolik dan religius yang mengatur orientasi ruang, tata pemukiman, serta 

praktik ritual. Kesadaran kosmologis ini tercermin dalam sistem kepercayaan, struktur 

desa, pembagian ruang suci dan profan, hingga dalam bentuk-bentuk seni dan 

arsitektur yang berkembang pada masa itu. 

Ingatan kolektif tentang Bali sering kali menampilkan citra keindahan seni, 

harmoni upacara, dan keseimbangan hidup religius. Namun di balik citra tersebut 

terdapat proses sejarah yang kompleks. Bali pada masa Bali Kuno mengalami dinamika 

politik melalui pergantian dinasti, konsolidasi kekuasaan kerajaan, serta hubungan 



 2 

diplomatik dan kekerabatan dengan pusat-pusat kekuasaan di Jawa dan kawasan 

Nusantara lainnya. Aktivitas ekonomi, terutama pertanian dan perdagangan, 

membentuk struktur sosial masyarakat, sementara sistem kepercayaan memberi 

landasan etis dan spiritual bagi kehidupan bersama. 

Seni dan kebudayaan Bali Kuno dalam konteks inilah berkembang bukan 

sebagai unsur dekoratif semata, melainkan sebagai ekspresi menyeluruh dari cara 

pandang masyarakat terhadap dunia. Tinggalan arkeologis berupa relief, arca, 

arsitektur suci, seni pertunjukan, dan simbol visual lainnya menjadi media pertemuan 

antara pengetahuan, kepercayaan, kekuasaan, dan kehidupan sehari-hari. Masa Bali 

Kuno dengan demikian dapat dipahami sebagai fondasi peradaban yang menopang 

seluruh perkembangan kebudayaan Bali berikutnya, dari masa klasik hingga masa kini, 

sekaligus memberi kontribusi penting bagi khazanah peradaban Asia Tenggara. 

 
B. Zaman Bali Kuno sebagai Masa Pembentukan 

Periode Bali Kuno merujuk pada rentang waktu panjang antara sekitar abad ke-8 

hingga abad ke-13 Masehi, sebelum hadirnya pengaruh besar Majapahit yang 

membawa perubahan signifikan dalam struktur politik dan budaya Bali. Masa ini 

merupakan fase pembentukan yang sangat menentukan, ketika dasar-dasar sistem 

nilai, struktur sosial, tata pemerintahan, serta ekspresi artistik Bali dibangun dan 

dimatangkan. 

Pada masa ini berkembang kerajaan-kerajaan lokal dengan sistem administrasi 

yang terorganisasi, sebagaimana tercermin dalam berbagai prasasti berbahasa Bali 

Kuno dan Jawa Kuno. Prasasti-prasasti tersebut merekam keberadaan raja, pejabat 

kerajaan, pendeta, dan komunitas desa sebagai unsur utama dalam struktur 

masyarakat. Bersamaan dengan itu, terbentuk pula sistem hukum adat, pembagian 

wilayah, serta mekanisme pengelolaan sumber daya yang menunjukkan tingkat 

peradaban yang tinggi dan stabil. 

Dinamika sejarah periode Bali Kuno khususnya di bidang kepercayaan dan 

spiritualitas, menandai integrasi mendalam antara ajaran Hindu dan Buddha dengan 

tradisi lokal. Kosmologi yang berkembang tidak hanya mengatur praktik keagamaan, 

tetapi juga memengaruhi tatanan ruang, struktur pemukiman, dan orientasi bangunan. 



 3 

Konsep keselarasan antara manusia, alam, dan dunia spiritual menjadi landasan utama 

kehidupan sosial, sekaligus memberi arah bagi perkembangan seni dan estetika. 

Dinamika seni pada masa Bali Kuno tumbuh sebagai sistem ekspresi yang 

menyatu dengan kehidupan masyarakat. Arsitektur suci, relief, arca, seni pertunjukan, 

dan ragam hias tidak sekadar diciptakan sebagai objek keindahan, melainkan sebagai 

sarana komunikasi kosmologis, legitimasi kekuasaan, dan media pewarisan nilai. 

Bentuk-bentuk seni yang muncul pada periode ini memperlihatkan pemahaman 

estetika yang matang, dengan keseimbangan antara fungsi ritual, simbolisme, dan 

keindahan visual. 

Masa pemerintahan Raja Udayana hingga Anak Wungsu di antara seluruh fase 

Bali Kuno,, antara tahun 989 hingga 1077 Masehi, menempati posisi istimewa sebagai 

periode kematangan. Pemerintahan yang relatif stabil memungkinkan berkembangnya 

kehidupan sosial, ekonomi, dan kebudayaan secara lebih terstruktur. Pada masa ini 

pula tercatat peninggalan-peninggalan arsitektur dan seni rupa yang kualitas artistiknya 

memberi pengaruh besar terhadap perkembangan seni Bali di masa-masa berikutnya. 

Kematangan peradaban pada periode ini tidak hanya tercermin dalam kemegahan 

tinggalan material, tetapi juga dalam sistem nilai yang mengatur hubungan antara 

kekuasaan, masyarakat, dan spiritualitas. Warisan inilah yang kemudian menjadi 

fondasi utama bagi kesinambungan tradisi Bali hingga masa kini, menjadikan Bali Kuno 

sebagai salah satu fase terpenting dalam sejarah pembentukan kebudayaan Bali. 

 

C. Dinasti Udayana Warmadewa dalam Sejarah Bali 

Raja Udayana Warmadewa dan putranya, baik Marakata dan Anak Wungsu, menempati 

posisi sentral dalam sejarah Bali Kuno, bukan semata sebagai penguasa politik, tetapi 

sebagai figur yang membentuk arah peradaban dan kebudayaan Bali. Masa 

pemerintahannya menandai kesinambungan kekuasaan yang relatif stabil, suatu 

kondisi penting yang memungkinkan berkembangnya kehidupan sosial, ekonomi, dan 

budaya secara seimbang. Stabilitas ini menjadi fondasi bagi tumbuhnya kreativitas 

seni, penguatan sistem kepercayaan, serta pematangan struktur sosial masyarakat Bali 

Kuno. 

Raja Udayana dikenal sebagai penguasa yang memperkuat hubungan Bali 

dengan pusat-pusat kebudayaan besar di Nusantara, khususnya Jawa, melalui jaringan 



 4 

politik, perkawinan, dan diplomasi. Hubungan ini memperkaya khazanah intelektual 

dan artistik Bali tanpa menghapus identitas lokalnya. Justru dalam pertemuan antara 

pengaruh luar dan tradisi setempat inilah terbentuk karakter khas kebudayaan Bali 

yang bersifat terbuka namun selektif, adaptif namun berakar kuat. 

Puncak kesinambungan ini tercermin pada masa pemerintahan Anak Wungsu 

yang berlangsung cukup panjang. Balidwipa di bawah kepemimpinannya, mengalami 

masa kematangan peradaban, ditandai oleh berkembangnya sistem pemerintahan 

yang lebih terorganisasi, aktivitas keagamaan yang intensif, serta peningkatan produksi 

karya-karya seni dan arsitektur. Tinggalan arsitektur suci, relief, dan arca dari periode 

ini memperlihatkan kualitas artistik yang tinggi, sekaligus memperkuat fungsi simbolik 

dan spiritual ruang-ruang publik maupun sakral. 

Pada masa ini, seni tidak berdiri sebagai kegiatan terpisah dari kehidupan 

sehari-hari, melainkan terjalin erat dengan ritual, tata sosial, dan kosmologi masyarakat. 

Karya seni hadir dalam upacara, bangunan suci, pemujaan, serta dalam pola kehidupan 

desa. Seni menjadi bahasa kolektif yang menata hubungan manusia dengan alam, 

sesama manusia, dan dunia yang transenden. Nilai-nilai kosmologis dan etika melalui 

seni tersebut, diwariskan, sekaligus memperkuat ikatan sosial masyarakat Bali Kuno. 

Masa Udayana dan Anak Wungsu dengan demikian, tidak hanya menghasilkan 

peninggalan-peninggalan material yang mengesankan, tetapi juga meletakkan 

kerangka nilai dan pandangan hidup yang terus berlanjut dalam tradisi Bali hingga hari 

ini. Periode ini dapat dipahami sebagai jantung dari pembentukan identitas 

kebudayaan Bali yang kemudian berkembang dan bertahan lintas zaman. 

 

D. Seni sebagai Cermin Peradaban 

Seni Bali Kuno merupakan cermin peradaban yang merekam secara halus namun 

mendalam cara masyarakat memahami dirinya dan semesta tempat kehidupannya. 

Warisan kebudayaan dalam setiap karya seni, tertanam pandangan dunia yang tidak 

memisahkan keindahan dari kehidupan, dan tidak memisahkan kehidupan dari 

kosmos. Keindahan tidak dipahami sebagai sekadar pengalaman estetis, melainkan 

sebagai manifestasi keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan spiritual yang 

mengatur kehidupan. Oleh karena itu, seni menjadi ruang pertemuan antara yang 



 5 

kasatmata dan yang tak kasatmata, antara pengalaman inderawi dan kesadaran 

metafisis. 

Ekspresi kesenian yang mengandung nilai estetika berkembang sebagai media 

ekspresi kosmologis yang kompleks. Ekspresi tersebut tercermin melalui setiap garis 

pahatan, komposisi bentuk, tata ruang bangunan, gerak tari, irama gamelan, hingga 

ornamen visual mengandung simbol dan makna yang merujuk pada struktur semesta. 

Seni bagi masyarakat Bali kuno bukan sekadar hasil keterampilan teknis, tetapi 

merupakan perwujudan pengetahuan kosmik yang hidup dalam kesadaran kolektif 

masyarakat Bali Kuno. Ekspresi seni yang diterjemahkan melalui simbol, bentuk, warna, 

bunyi, dan gerak, mengekspresikan pemahaman tentang asal-usul kehidupan, 

keteraturan alam, siklus waktu, serta posisi manusia sebagai bagian dari tatanan 

kosmos. 

Karya seni dalam konteks ini, berfungsi sebagai arsip hidup peradaban. 

Tinggalan jejak seni pada masa Bali kuno menyimpan ingatan kolektif tentang sejarah, 

kepercayaan, struktur sosial, serta nilai-nilai yang diwariskan lintas generasi. Ketika 

teks tertulis masih terbatas, seni berperan sebagai medium utama penyampaian 

pengetahuan dan nilai. Melalui ritual, pertunjukan, dan ruang-ruang sakral, generasi 

muda belajar memahami dunia, bukan melalui doktrin, melainkan melalui pengalaman 

estetik yang menginternalisasi nilai secara halus namun mendalam. 

Kesenian juga berfungsi sebagai ruang pendidikan kultural yang membentuk 

watak masyarakat. Nilai moral, etika sosial, serta kebijaksanaan spiritual tidak diajarkan 

secara terpisah, melainkan dihidupkan melalui praktik seni yang menyatu dengan 

kehidupan sehari-hari. Setiap upacara, pertunjukan, dan karya visual menjadi proses 

pembelajaran kolektif yang membentuk kesadaran tentang kebersamaan, tanggung 

jawab sosial, dan hubungan manusia dengan yang transenden. Dengan demikian, seni 

berperan sebagai bahasa kebudayaan yang mengikat individu dalam kesadaran 

kolektif sebagai satu komunitas peradaban, sekaligus sebagai fondasi yang menjaga 

kesinambungan identitas budaya Bali dari masa ke masa. 

 
E. Warisan yang Tetap Hidup 

Jejak estetika dan kesenian dari masa pemerintahan Raja Udayana hingga Anak 

Wungsu tidak berhenti sebagai peninggalan sejarah yang beku. Ia terus hidup dan 



 6 

berdenyut dalam praktik budaya Bali hingga hari ini. Nilai, bentuk, dan prinsip yang 

tumbuh pada masa Bali Kuno masih dapat dikenali dalam arsitektur tradisional, tata 

ruang desa, upacara keagamaan, seni pertunjukan, serta dalam pola hidup masyarakat 

Bali yang menjunjung keseimbangan antara manusia, alam, dan dunia spiritual. Tradisi-

tradisi tersebut menjadi bukti bahwa warisan Bali Kuno bukan sekadar memori masa 

lalu, melainkan sistem nilai yang tetap bekerja dalam kehidupan kontemporer. 

Keberlanjutan ini menunjukkan bahwa kebudayaan Bali dibangun di atas fondasi 

yang kokoh dan lentur sekaligus. Kokoh karena nilai-nilai dasarnya tetap terjaga, lentur 

karena mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan identitas. 

Dalam setiap generasi, warisan tersebut diolah kembali melalui praktik, penafsiran, dan 

kreativitas baru, sehingga tradisi tidak berhenti sebagai pengulangan, tetapi menjadi 

proses pewarisan yang hidup. 

Di tengah dunia yang bergerak cepat oleh arus globalisasi, warisan ini 

menghadapi tantangan yang semakin kompleks. Perubahan gaya hidup, komersialisasi 

budaya, serta penetrasi budaya global kerap memengaruhi cara masyarakat memaknai 

dan mempraktikkan tradisi. Sebagian nilai berisiko tereduksi menjadi sekadar bentuk 

luar atau simbol wisata, terlepas dari kedalaman maknanya. Namun bersamaan dengan 

tantangan tersebut, tumbuh pula kesadaran baru di kalangan masyarakat, pendidik, 

dan generasi muda akan pentingnya pelestarian budaya sebagai fondasi identitas dan 

kekuatan peradaban. 

Dalam konteks inilah, memahami Bali Kuno menjadi lebih dari sekadar upaya 

menengok masa lalu. Ia merupakan proses membaca akar yang menopang masa 

depan. Melalui pengenalan kembali terhadap nilai-nilai estetika dan kebudayaan Bali 

Kuno, masyarakat diajak untuk merawat kesinambungan warisan budaya secara kritis, 

kreatif, dan bertanggung jawab. Dengan cara ini, seni dan kebudayaan tidak hanya 

bertahan sebagai peninggalan, tetapi terus hidup sebagai sumber inspirasi, 

kebijaksanaan, dan arah bagi perjalanan peradaban di tengah dunia yang terus 

berubah.



 7 

MEMAHAMI SEJARAH KESENIAN BALI KUNO 
 

A. Sejarah Seni dan Kesenian 

R. P. Soejono yang bertindak sebagai ketua Ikatan Ahli Arkeologi Indonesia pada 

Diskusi Ilmiah Arkeologi II tahun 1986 merumuskan, bahwa dalam telaah sejarah 

kesenian perlu senantiasa dibedakan antara: (1) Seni sebagai 

gagasan/kaidah/konsep keindahan; Seni sebagai perilaku; dan Seni sebagai 

benda/artefak;. (2) Sejarah Kesenian dapat diamati dua aspeknya secara terpisah, 

yaitu aspek bentuk-bentuknya dan aspek pesan- pesannya (3) Ahli Arkeologi yang 

ingin mengkhususkan perhatiannya kepada aspek seninya perlu memperdalam 

pengetahuan dan pengenalannya mengenai unsur-unsur dasar estetik dari masing-

masing bidang seni; (4) Dalam studi artefak seni yang dilakukan oleh para ahli 

arkeologi, perlu diberikan perhatian lebih banyak kepada latar belakang budaya dan 

kemasyarakatan dari hasil-hasil karya seni tersebut; (5) Studi ragam hias, jenis-

jenis pakaian dan perhiasan, arsitektur beserta segala komponennya, seni 

pertunjukan dan seni lukis di Indonesia, perlu diperdalam khususnya dengan studi 

taksonomi dan etno-arkeologi (Soejono, 1987, hal. xxv). 

Apakah seni itu? Tulisan Sugi Lanus (2018) cukup memberikan perbedaan 

pandang mengenai hakekat seni di Bali. Dengan mengutip prasati Sukawana yang 

ditulis dalam Bahasa Bali Kuno berangka tahun saka 804 (891 Masehi/abad ke-9), 

istilah ‘senhi’ yang dekat dengan pelafalan kata ‘seni’ telah tertulis. Istilah ‘senhi’ 

yang dilafalkan sebagai ‘seni’ kala itu dalam bahasa Bali kuno dapat diartikan 

sebagai ‘kecil’. Pada Prasasti Srodokan berangka tahun saka 837 (915 Masehi/abad 

ke-10) kata ‘senhi’ tersebut tertulis dengan kata ‘sni’ yang sama-sama mempunyai 

arti ‘kecil’ (Lanus, 2018). Hal tersebut menerangkan bahwa masyarakat Bali kuno 

telah mengenal kata ‘seni’ dalam artian kata yang menunjukan suatu keadaan 

‘kecil’. 

Apakah ada kesamaan antara kata ‘kecil’ tersebut dengan pemahaman 

orang Bali pada praktik kesenian? Lanus menjelaskan bahwa kata ‘senhi’ atau ‘sni’ 

dalam Bahasa Bali Kuno bergeser menjadi kata ‘cenik’ dalam Bahasa Bali 

setelahnya yang berarti sama yang mengacu pada pengertian ‘kecil’. Jika 



 8 

dikorelasikan dengan pengertian seni sebagai sebuah praktik maka kata ‘seni’ 

adalah usaha untuk ‘mengecilkan’. Praktik mengecilkan sesuatu. Apa yang 

dikecilkan dalam pemahaman tersebut? Seperti diketahui bersama masyarakat 

Bali menganut agama sinkretisme Siwa dan Budhisme. Seperti yang tercatat di 

prasasti Sukawana terhadap istilah ‘bhiksu’ yang mengacu ke pelaku agama 

Budha. Aliran Budhisme mengenal namanya ‘jalan kecil’ yang disebut Hinayana. 

Kebalikannya juga dikenal istilah jalan besar ‘Mahayana’ dalam praktik 

keagamaannya. Aliran Hinayana mengedepankan praktik spiritual secara murni dan 

otentik seperti yang dilakukan Sidharta Gautama, berupa kontemplasi diri dalam 

disiplin keagamaan. Hinayana memandang manusia sebagai pribadi dan tidak ada 

faktor atau entitas di luar diri yang dapat membantu kemajuan spiritual untuk 

mencapai nirwana (padamnya ego). Dalam pengolahan bathin dalam diri tersebut 

manusia diajarkan untuk tidak mementingkan diri sendiri dalam mencari sebuah 

kebenaran. Oleh karena istilah’senhi’ yang dimaksud di atas adalah proses 

‘pengecilan diri’. Jadi proses berkesenian masyarakat Bali adalah proses 

‘mengecilkan’ diri. Menurunkan ‘ego’, angkara dan hasrat-kemauan sehingga luruh 

dalam praktik hidup, dimana hidup adalah pelayanan (seva) dan persembahan 

(bhakti). 

Isilah kesenian menurut kamus besar bahasa Indonesia (KBBI) berarti : 

‘perihal seni; keindahan’, jadi kesenian merupakan pengembangan dari kata ‘seni’ 

dan juga membahas tentang seni itu sendiri. Kata 'seni' sepadan dengan kata 'art' 

dalam bahasa Inggris. Menilik kata 'seni', I Gusti Bagus Sugriwa mengungkap bahwa 

kata ini berasal dari kata 'sani', kata berbahasa Sansekerta yang berarti 

persembahan, pelayanan, pemberian yang tulus (Yusa, 2016). Di sini pengertian 

kata ‘seni’ dari bahasa Bali Kuno ‘senhi atau sni’ yang berarti ‘kecil’ dan ‘sani’ 

sama-sama mengacu ke pemahaman yang sama. Sama-sama mengacu ke 

pemahaman praktik ‘spiritual’ baik itu persembahan, pelayanan, pemberian yang 

tulus; ataupun untuk ‘mengecilkan’ sang diri yang berarti menurunkan ego atau ke-

aku-an palsu. Oleh kedekatan dengan dunia spiritualitas ini, maka tidak salah seni 

dalam masyarakat Bali dekat dengan dunia keagamaan, yang sama-sama 

mengandung praktik spiritualitas. Masyarakat Bali yang dekat dengan Hinduisme 



 9 

juga menyebabkan kesenian Bali dekat dengan seni Hinduisme atau estetika 

Hinduisme. Seni dalam Estetika Hindu mengandung tiga hal yaitu 

kejujuran/kebenaran (satyam), kesucian/ilahi (sivam), dan keindahan/rasa 

kelegaan (sundaram). Dari pemaknaan yang dibangun tersebut, terbangun juga 

tafsir bahwa kata 'sani' itu bisa berarti ketulusan hati yang berangkat dari rasa yang 

hadir ketika mempersembahkan sesuatu (Yusa, 2016). 

Seni menurut KBBI mempunyai beragam pengertian meskipun mengacu 

pada pemahaman yang sama. Seni dapat berarti (1) kualitas: halus (tentang 

rabaan); lembut dan tinggi (tentang suara); mungil dan elok (tentang badan) (2) 

kemampuan/praktik: Keahlian membuat karya yang bermutu; karya yang 

diciptakan dengan keahlian yang luar biasa; kesanggupan akal untuk menciptakan 

sesuatu yang bernilai tinggi; orang yang bersanggupan luar biasa; genius. 

Menariknya KBBI juga mencantumkan pengertian ‘seni’ juga mengacu ke jenis ular 

(ular seni yang bentuknya kecil); bahkan idiom bahasa Indonesia tentang ‘air seni’ 

mengacu ke ‘air kecil’ seperti ‘buang air kecil sebagai sinonim kencing’. Hal tersebut 

menegaskan bahwa kata ‘seni’ berasal dari kata ‘senhi/sni’ dalam bahasa Bali Kuno 

yang berarti ‘kecil’. Pemahaman tersebut tergambar dapat pemakaian kata seni 

secara praktik yaitu ‘nyeni (kegiatan ‘mengecilkan’ diri)’ dan ‘kesenian’ (keber-kecil-

an atau usaha untuk menjadi kecil baik sebagai pelaku atau pembuat karya seni 

maupun pengamat karya seni itu sendiri). 

Kata ‘seni’ juga bermakna ‘genius’ sebagai orang yang berkesanggupan luar 

biasa. Konon kata ‘seni’ diserap ke bahasa Indonesia dipengaruhi oleh bahasa 

Belanda ‘genie’ yang berarti ‘kemampuan luar biasa yang dibawa sejak lahir’ atau 

dalam Bahasa Inggris diserap pada akhir abad ke-14 yang berarti ‘tutelary or moral 

spirit’(yang mengawasi atau jiwa dari moral) yang memandu dan memerintah 

seorang individual selama hidupnya. Bahasa Belanda dan juga Inggris ‘genius’ 

tersebut menyerap dari bahasa Latin ‘Genius’ yang berarti ‘makhluk (deity) 

pelindung atau roh yang mengawasi setiap orang dari lahir; dapat berarti jiwa (spirit); 

inkarnasi; akal (wit); bakat (talent), juga dapat berarti: ‘keterampilan ilahi (prophetic 

skill)) (etymonline.com). 

Jadi genius semacam energi ilahi yang turut hadir dalam penciptaan karya 

yang luar biasa berbeda dengan kebanyakan, yang merupakan bakat dari lahir. 



 10 

Pengertian timur (bahasa Bali Kuno, Sansekerta) mengenai seni hampir mendekati 

pemahaman ‘genie’ (bahasa Belanda) yang berasal dari bahasa Latin Genius. Hal 

tersebut menerangkan bahwa seni pada awalnya adalah universal, lintas bangsa 

dan memang fenomena dasar tentang manusia. 

Istilah ‘seni’ dalam bahasa Indonesia selalu disinonimkan dengan kata ‘art’ 

dalam bahasa Inggris sebagai bahasa Internasional. Menurut kamus etimologi 

daring (etymonline.com) istilah ‘art’ jamak digunakan pada abad ke-13 dalam 

bahasa Inggris, berarti ‘skill as a result of learning or practice’ (suatu kemampuan 

sebagai sebuah hasil dari proses belajar atau praktik). Kata ‘art’ dalam Bahasa 

Inggris diserap dari Bahasa Perancis kuno (abad ke-10) yang juga menggunakan kata 

‘art’ untuk pemahaman yang sama. Kata ‘art’ dalam bahasa Perancis kuno tersebut 

berasal dari bahasa latin ‘artem’ (bentuk nominatif dari kata ‘ars’) yang berarti: kerja 

seni (work of art); keterampilan praktikal; sebuah pekerjaan (bisnis), kriya (craft). 

‘Art’ dalam bahasa Latin tersebut berasal dari bahasa Sansekerta ‘rtih’ yang berarti 

‘ perilaku (manner) atau bentuk (mode)’ dan bahasa Yunani ‘artizein’ yang berarti 

‘untuk mempersiapkan sesuatu (to prepare)’ (Noorwatha, 2019). 

Pemaparan dari segi etimologi tersebut, memberikan gambaran mengenai 

posisi seni dalam masyarakat Bali. Seperti halnya para pemikir dan seniman di era 

klasik, pemahaman dan pengkajian tentang seni adalah suatu hal yang tidak 

terpisah secara konseptual dari cabang-cabang kehidupan lain; pembahasan 

keindahan dalam kerangka teologis tentang semesta; dan masih meleburnya seni, 

pengetahuan dan teknologi dimana dikotomi antara perasaan kesenian dengan 

kognisi pengetahuan belum muncul (Suryajaya, 2016, hal. 2). Pada masa lampau, 

karya seni yang dapat diartikan sebagai karya hasil ‘pengecilan diri’ tersebut 

dianggap sebagai persembahan, sehingga kepengarangannya (authorship) hilang 

melebur dalam karya. Pemahaman tersebut masih diterapkan oleh para empu, 

seniman, undagi Bali yang berkarya murni sebagai persembahan, sebagai upaya 

untuk mengecilkan ego pribadi. 

 

B. Seni dan Estetika Hindu-Budha Abad ke-11 di Nusantara 

Narasi sejarah tidak serta merta menjadi satu kebenaran yang absolut, sedangkan 

seni akan selalu menjadi refleksi terbaik dalam memahami masyarakat tertentu. 



 11 

Hal tersebut dikarenakan dalam seni terkondensasi esensi sebuah peradaban. 

Filsafat, agama, budaya, adat istiadat sosial, cita-citanya yang paling tinggi dan 

bahkan sifat buruknya yang paling rendah tercermin dalam seni. Seni, entah itu 

berwujud (tangible) atau ditampilkan (performing), merepresentasikan sifat luhur 

manusia menemukan ekspresi dalam karya seni (Chanda-Vaz, 2015, hal. 2). 

Pencapaian budaya di bidang kesenian dapat dilihat pada dua aspeknya, yaitu 

teknik dan konsep-kosep seni yang berkenaan dengan tujuan dan hakikat seni. 

Dalam hal yang disebut terakhir itu pemahamannya dangat bergantung pada data 

tertulis yang mendampingi karya-karya nyata. Konsep mengenai rasa yang dibawa 

oleh peradaban Hindu dapat diuji kehadirannya pada ungkapan-ungkapan seni 

masa lalu yang masih dapat tersampaikan melintasi waktu; juga pada 

transformasinya di dalam seni tradisi yang masih hidup hingga kini (Sedyawati, 

2010, hal. 65). 

Untuk dapat menilai sebuah karya seni, apalagi di masa yang lampau perlu 

memahami bagaimana posisi seni pada masa itu. Benda mana yang disebut seni? 

dan mana yang tidak seni? atau kurang seni? Benda yang disebut seni, di tengah 

nilai subyektifitasnya; adalah benda yang mengandung prinsip keindahan. 

Keindahan yang dimaksud adalah yang mengikuti atau selaras dengan prinsip alam, 

yang ditangkap oleh persepsi indrawinya (aisthesis); bukan persepsi 

konseptualisasi-nya (noesis). Sejauhmana ‘aturan keindahan’ tersebut dikandung 

oleh sebuah objek seni, maka memerlukan suatu penelitian estetika sebagai 

filsafat kesenian (Suryajaya, 2016, hal. 1-3). Terlebih dahulu perlu ditegaskan 

bahwa estetika, yang dengan ungkapan lain dapat dikatakan ‘teori kesenian’, 

‘filsafat seni’, atau ‘teori keindahan’, adalah bagian saja, meskipun bagian yang 

teramat penting, dari seluruh pranata kesenian, dan pranata tersebut dapat dilihat 

sebagai suatu keterpaduan sistemik (Sedyawati, 2010, hal. 125). Secara etimologis, 

istilah “estetika” berasal dari kata sifat dalam bahasa Yunani, aisthetikos, yang 

artinya ‘berkenaan dengan persepsi’. Bentuk kata bendanya adalah aisthesis, yang 

artinya ‘persepsi indrawi’. Sementara bentuk kata kerja orang pertamanya adalah 

aisthanomai, yakni ‘saya mempersepsi’ (Suryajaya, 2016, hal. 1). 

Jika mengacu ke jaman pemerintahan prabu Udayana dan Anak Wungsu, 

maka seni yang berkembang pada jaman itu mempunyai pengaruh langgam 



 12 

kesenian yang dipengaruhi oleh kebudayaan India, melalui alur penyebaran paham 

Siwa-Buda yang dominan pada jaman itu. Peradaban anak benua India adalah 

salah satu yang tertua di dunia. Kelangsungan budayanya, dan pengaruhnya yang 

kuat di sebagian besar daerah di Asia, dapat ditelusuri dari zaman kuno. India 

adalah rumah bagi agama Hindu, Budha, dan Jainisme. Kontribusinya terhadap 

budaya Asia Tenggara, yang diwariskan melalui perdagangan dan kontak komersial, 

mengubah masyarakat suku di wilayah tersebut menjadi serangkaian kerajaan 

tempat agama, kosmologi, bahasa, gagasan kerajaan, dan bentuk estetika India 

yang berkembang, melebur dengan konsep kesenian endemik di suatu daerah. 

Ketika agama Buddha menyebar ke Asia Timur, ikonografi dan gaya seni India juga 

memiliki pengaruh yang besar pada budaya Nepal, Tibet, Cina, dan Korea (Kossak 

& Watts, 2001, hal. 3). 

Seni yang berkembang pada jaman itu, mayoritas didominasi oleh seni yang 

berhubungan dengan keagamaan. Oleh karena itu muncul identitas seni bercorak 

Siwa-Buda di Nusantara yang berhubungan dengan fungsinya sebagai bagian dari 

praktik keagamaan. Agama Hinduisme, Buddha, dan Jainisme, tiga agama besar 

yang berkembang di anak benua itu, memiliki keyakinan dasar tertentu yang sama: 

bahwa waktu adalah siklus, dan alam semesta diciptakan dan dihancurkan dalam 

siklus tanpa akhir; bahwa dunia ini fana dan penampakan keabadian adalah ilusi 

(maya); bahwa semua makhluk hidup dilahirkan dan akan dilahirkan kembali 

setelah mati dalam kehidupan dan tubuh yang berbeda (samsara); dan bahwa 

perbuatan baik dan buruk (karma) seseorang terakumulasi dari kehidupan ke 

kehidupan dan menentukan bentuk kelahiran kembali. Tujuannya adalah untuk 

mengumpulkan cukup banyak perbuatan baik untuk akhirnya dibebaskan dari 

siklus kelahiran dan kelahiran kembali dengan mencapai nirwana (kondisi 

nircerap/‘padam’ atau kedamaian absolut) dalam Buddhisme, atau moksha 

(pelepasan atau pembebasan) dalam agama Hindu. Selama berabad-abad, ketika 

agama-agama ini telah berevolusi, agama tersebut telah memasukkan berbagai 

disiplin fisik, praktik esoteris dan magis seperti yoga, meditasi, trance, kontrol 

napas, dan pengulangan mantra (kata-kata suci yang mengandung kekuatan). Ciri 

penting dari ketiga agama adalah pandangan hidup yang holistik: semua bentuk 



 13 

kehidupan—dewa, setan, manusia, hewan, dan tumbuh- tumbuhan— terhubung 

secara integral. 

Meskipun umat Buddha dan Jain percaya pada maya, samsara, karma, dan 

pelepasan akhirnya (seperti yang dilakukan umat Hindu), Agama tersebut menolak 

sistem pelapisan sosial yang rigid (catur warna yang disimpangkan menjadi ‘kasta’), 

dewa-dewa Hindu, pengorbanan, dan posisi dominan lapisan sosial Brahmana. 

Para pendiri agama Buddha dan Jainisme sama-sama hidup pada abad keenam SM 

dan lahir dalam kelas sosial ksatria, bandingkan dengan Agama Hindu yang 

mayoritas pendirinya adalah kaum Brahmana (Kossak & Watts, 2001, hal. 15). 

Seni religius yang mendominasi artefak seni, menunjukkan kekhasan 

identitas seni India yang mengacu ketiga agama India tersebut. Konsep kunci dalam 

pemujaan dalam ketiga Agama tersebut adalah tindakan memfokuskan 

konsentrasi pikiran khususnya dengan mata terbuka dengan objek fokusnya, 

kegiatan tersebut dinamakan ‘darsana/darshan’. Objek fokus tersebut mengambil 

bentuk makhluk sorgawi atau roh ilahi yang termanifestasi (deities) dalam bentuk 

ikonografi Dewa atau Dewi dengan atribut dan hewan tunggangannya (wahana), 

tokoh spiritual, apsara, raksasa, yaksa dan lain sebagainya. Sosok yang dipilih 

sebagai objek fokus merupakan sosok ideal dari latar belakang narasi keagamaan 

berdasarkan teks Agama. 

Aktivitas melakukan kontak visual langsung dengan dewa atau dewi adalah 

peristiwa dua sisi; penyembah melihat keilahian, dan yang keilahian juga melihat 

penyembah. Pertunjukan ritualistik ini terjadi antara penyembah dan Tuhan di ruang 

domestik yang intim, serta di kompleks kuil yang sangat padat dimana individu 

mungkin menjadi bagian dari kerumunan ratusan atau ribuan jamaah lainnya. 

Dipercaya bahwa dengan melakukan darshan gambar dewa, seseorang mengambil 

energi yang diberikan oleh dewa, dan menerima berkah. Praktik Hindu yang esensial 

ini juga menunjukkan pentingnya citra religius untuk ibadah dan ritual. Sementara 

di sebagian besar tradisi agama lainnya gambar diyakini mewakili atau 

menyarankan sosok ilahi atau suci, atau sama sekali dilarang, dalam praktik Hindu 

gambar yang dilukis dan dipahat diyakini benar-benar mewujudkan ketuhanan. 

Ritual yang tepat mengilhami gambar dengan kehadiran ilahi yang otentik. 

Hubungan fisik literal dalam bentuk kontak visual sangat penting untuk pengabdian 



 14 

religius, baik secara lokal dan berkelanjutan, atau dalam menjalankan ziarah besar 

(Asian Art Museum, 2014). Oleh karena makhluk sorgawi tersebut 

merepresentasikan energi alam seperti ‘Dewa’ yang berasal dari kata ‘div’ dalam 

Bahasa Sansekerta yang berarti cahaya; maka penggambaran imaji dari sosok 

makhluk sorgawi tersebut mengikuti panduan dan ukuran alam yang telah 

ditentukan dalam Kitab Silpashastra. Hal tersebut ditegaskan dalam kitab 

Silphasastra disebutkan: 

“Sevya-sevaka-bhabeshu Pratima-lakshanam smritam” Terjemahan: 
“Citra dari sebuah karya seni harus sesuai dengan roh ilahi yang dituju ketika 

akan direnungkan dalam ritual peribadatan.” (Tagor, 1914, hal. 3) 
Kepatuhan terhadap ukuran semesta ini akan menimbulkan perasaan keindahan 

(estetika) bagi pengamatnya dan objek fokus yang dapat dikategorikan sebagai 

sebuah karya seni tersebut, berfungsi sebagai sarana religius. 

“Sarvangai sarva-ramyo hi, kaschillakshe prajayate Shastramanena yo ramya sa 
ramyo nanya eba hi. Ekesham eba tat ramyam lagnam tat 

vipashchitam”(Sukraniti IV. 4104-105) 
Terjemahan: 

“Kemungkinan satu dari sejuta suatu karya seni memiliki bentuk yang 
sempurna, kecantikan yang sempurna! “Jadi gambar yang sempurna adalah 
yang sesuai dengan standar keindahan yang ditetapkan dalam Kitab Shastra. 
Tidak ada yang bisa disebut sempurna jika tidak mengindahkan kitab Shastra, 
ini yang akan dikatakan oleh orang terpelajar. Orang lain akan bersikeras, bahwa 

yang melekat dengan hatinya akan menjadi sesuatu yang sempurna, menjadi 
indah." (Tagor, 1914, hal. 4) 

 

Citra simbolik dari objek fokus tersebut, mengikuti narasi dan deskripsi sesuai apa 

yang tertulis dalam teks keagamaan, sehingga para pengamat menggunakan objek 

fokus sebagai pemantik kesadaran ilahinya di dalam diri. Tradisi seni India 

mengenali lima postur dan proporsi yang berbeda dalam karya seni religius: Nara 

(manusia), Krura (mengerikan), Asura (Iblis), Bala (Bayi) dan Kumara (remaja) 

(Tagor, 1914, hal. 4). Selain perbedaan tersebut, dalam seni India, pemuja 

mengenali gambar dewa individu atau makhluk spiritual dengan atribut tertentu 

yang dia pegang, dan dengan pose, gerak tubuh, warna, dan perhiasan dewa. 

Simbol-simbol tertentu merupakan hal yang umum dalam ikonografi ketiga agama 

tersebut (Kossak & Watts, 2001, hal. 26). Identitas ikonografi bercorak India adalah: 

1. Teratai (Padma). Simbol khas dari seni India adalah teratai, tanda 

kesempurnaan spiritual. Saat bunganya naik tanpa noda dari air berlumpur 



 15 

dan mekar ke matahari, demikian pula penyembah berusaha untuk bangkit di 

atas dunia ilusi yang tidak murni dan ditransformasikan melalui pencerahan 

menjadi makhluk yang sempurna secara spiritual. Teratai muncul dalam seni 

baik sebagai bunga lengkap dan sebagai kelopak bergaya yang membentuk 

alas di mana makhluk spiritual duduk atau berdiri. 

Gambar 1. Teratai dalam Seni India 
Sumber: (Kossak & Watts, 2001, hal. 25) 

 
2. Roda (chakra) adalah simbol lain dengan beberapa lapisan makna. Ini 

mewakili doktrin yang dibabarkan oleh Sang Buddha dalam khotbah 

pertamanya setelah mencapai pencerahan. Kata-kata yang dia ucapkan 

disebut “memutar roda hukum.” Dalam pemikiran Hindu, roda 

melambangkan waktu dan siklus penciptaan dan kehancuran yang 

membentuk alam semesta yang berurutan. Ini juga salah satu atribut Wisnu, 

dimana ia berfungsi sebagai senjata berbentuk cakra. 

3. Lingkaran cahaya sering mengelilingi kepala dewa, khususnya Buddha dan 

Bodhisattva, dan sering menyelimuti seluruh tubuhnya untuk menandakan 

pancaran cahaya yang transenden. Diperkirakan bahwa simbol bercahaya ini 

berasal dari suatu tempat di barat atau Asia Tengah dan menyebar ke timur ke 

India pada abad kedua Masehi dan ke barat pada abad keempat, ketika 

muncul dalam seni Kristen untuk menandakan spiritualitas. Halo juga muncul 

dalam patung Hindu dan kemudian diadopsi oleh aristokrasi Mughal dan 

Rajput dalam potretnya. 

4. Perhiasan. Para dewa dan bodhisattva Hindu mengenakan perhiasan mewah 

dan gaya rambut mewah bangsawan India serta “benang suci”, simbol 

pembelajaran dan transisi menuju kedewasaan yang dikenakan oleh kasta 

atas. Ini melintasi bahu kiri dan jatuh dalam kurva di batang tubuh dan di 

sekitar pinggul kanan. 



 16 

5. Fitur tambahan. Salah satu fitur paling mencolok dari seni Hindu dan Buddha 

adalah penggambaran dewa-dewa yang memiliki banyak senjata dan 

terkadang berkepala banyak. Gambar-gambar ini mengungkapkan berbagai 

kekuatan dan tanggung jawab para dewa. Beberapa tangan diperlukan untuk 

menampilkan atribut dewa dan membuat gerakan yang melambangkan 

konsep yang terkait dengan dewa. Karena atribut, gerak tubuh, dan bentuk 

fisik masing-masing dewa berbeda, para penyembah dapat mengidentifikasi 

setiap dewa dengan ciri-ciri ini. 

6. Ekspresi. Meskipun sebagian besar figur pahatan diidealkan dan agung, 

terkadang tampilannya jelek dan mengerikan. Bagi umat Hindu dan Buddha, 

dewa-dewa yang murka ini bersifat protektif karena energi menakutkan 

ditujukan untuk melawan kejahatan dan ketidaktahuan. Dalam pemikiran 

Buddhis Esoterik, mewakili kegagalan manusia seperti keserakahan, 

kebencian, dan ketidaktahuan yang harus dikenali dan diatasi di jalan menuju 

pencerahan. Seringkali dewa-dewa Hindu dan Buddha digambarkan tenang 

dalam satu kedok dan murka dalam kedok lainnya. Kontras semacam itu 

mencerminkan keyakinan India bahwa dualitas di dunia hanyalah ilusi. 

Tampaknya kekuatan yang berlawanan hanyalah aspek dari realitas tertinggi 

yang sama. 

7. Gerakan Tangan (Mudra) 

Pada dasarnya Mudra adalah kata Sansekerta yang digunakan untuk posisi 

tangan atau tangan untuk menggambarkan gerakan ritual tertentu yang 

menyampaikan pesan yang berbeda, meskipun, beberapa Mudra melibatkan 

seluruh tubuh. Istilah Mudra berasal dari dua kata "mud" dan "ra" berarti 

bersukacita atau bahagia dan memberi, dengan demikian adalah tindakan 

yang menawarkan kesenangan atau kegembiraan yang luar biasa. Ini 

merupakan indikasi bahwa praktik Mudra berkaitan dengan aspek indrawi. Arti 

lain dari Mudra adalah "meterai" dan "tanda". Gerakan simbolik digunakan 

dalam ikonografi Hindu, Buddha dan Jain-isme, tarian klasik India, latihan 

yoga, dan bahasa isyarat. 

8. Pose. Banyak pose yang biasa ditemukan dalam seni—seperti posisi lotus—



 17 

diambil dari yoga yang menurut mitos dilakukan oleh para dewa. Sumber lain 

untuk pose dan gerak tubuh dalam seni pahat Asia Selatan adalah tarian klasik, 

yang berkembang dalam ritual kuil Hindu dan dalam pertunjukan di istana 

kerajaan. Dengan kosakata visual dari gerakan dan gestur tertentu yang 

dikenal oleh penontonnya, para penari memerankan petualangan para dewa 

dan pahlawan epos besar India. Pertunjukan tari kontemporer dalam gaya 

tradisional telah dihidupkan kembali dengan mengikuti deskripsi dalam teks-

teks kuno tentang tari, yang disebut Natyashastras, dan juga dengan 

mempelajari pose-pose tokoh dalam patung candi dan relief dinding. Pose 

yang paling umum dalam seni adalah: 

a.  Pose frontal ikonik (samabhanga) dengan kedua kaki sama-sama 

menopang beban atau dengan satu lutut sedikit ditekuk. 

b. Pose bergoyang dengan beban pada satu kaki, kepala dan tubuh bagian 

bawah miring ke satu arah, dan badan bergerak ke arah yang 

berlawanan. Pose bengkok tiga kali (tribhanga) ini menunjukkan potensi 

gerakan. 

c. Pose meditasi duduk yang berasal dari yoga umumnya dikenal sebagai 

posisi lotus (padmasana) di mana kaki disilangkan dengan kaki ditekuk. 

d. Pose duduk santai (lalitasana) di mana satu kaki dilipat sehingga kaki 

bertumpu pada kursi dan kaki lainnya menggantung ke bawah. 

e. Sebuah pose menari di mana semua beban bertumpu pada satu kaki. 

f. Sebuah pose berdiri aktif di mana dewa menginjak-injak setan; satu kaki 

ditekuk, yang lain direntangkan pada suatu sudut. 

9. Dekorasi Arsitektur. Arsitektur suci Hindu dan Buddha dihiasi dengan flora, 

fauna, makhluk mitos, dan bentuk manusia. Ukiran binatang yang fantastis dan 

kuat menandakan perlindungan. Pola bunga, pohon, tanaman merambat, figur 

yaksha dan yakshi, pasangan yang penuh kasih, dan wanita sensual 

menyinggung kesuburan, kelimpahan, dan kekuatan generatif ilahi. Lukisan 

mural bertahan di beberapa situs suci dan tekstil yang kaya mungkin juga 

menghiasi dinding (Kossak & Watts, 2001). 

 
 



 18 

MASA PEMERINTAHAN UDAYANA SAMPAI ANAK WUNGSU 
 
 

A. Tinggalan Prasasti pada Masa Pemerintahan Udayana (989–1001 M) 

Kiprah pemerintahan Raja Dharmodayana Warmadewa dan permaisurinya, 

Gunapriyadharmapatni atau Mahendradatta, dapat ditelusuri secara jelas melalui 

berbagai prasasti yang berasal dari masa kekuasaan mereka di keraton Singhadwala. 

Prasasti-prasasti ini menjadi sumber utama dalam memahami struktur pemerintahan, 

kehidupan sosial, serta dinamika kebudayaan Bali Kuno pada penghujung abad ke-10 

hingga awal abad ke-11 Masehi. 

Beberapa prasasti penting dari periode ini ditemukan di Bebetin, Serai, 

Buwahan, Sading, Batur, dan Gunung Penulisan. Dari keseluruhan prasasti tersebut, 

tampak sebuah perkembangan menarik, yaitu mulai digunakannya bahasa Jawa Kuno 

berdampingan dengan bahasa Bali Kuno. Prasasti-prasasti seperti Buahan, Besakih, 

Ujung, dan Abang menunjukkan pergeseran ini, menandai semakin kuatnya hubungan 

intelektual dan budaya Bali dengan dunia Jawa pada masa itu. 

Prasasti Bebetin memberikan catatan paling awal mengenai pasangan raja dan 

ratu ini. Salah satu prasastinya menyebutkan secara rinci bahwa pada tahun Saka 911 

(989 M), Raja Dharmodayana bersama Permaisuri Gunapriyadharmapatni 

menganugerahkan berbagai hak dan ketetapan kepada masyarakat desa tertentu. 

Catatan ini memperlihatkan peran aktif pasangan penguasa tersebut dalam mengatur 

kehidupan masyarakat. 

Jejak pemerintahan mereka juga terekam dalam Prasasti Serai (Saka 915), 

Prasasti Buwahan (Saka 916), dan Prasasti Sading (Saka 923). Prasasti-prasasti ini 

mengungkap perubahan struktur penasihat kerajaan, keberadaan tokoh penting 

seperti Senapati Kuturan, serta jaringan wihara Siwa dan Buddha yang berkembang 

berdampingan dalam wilayah kekuasaan Bali Kuno. Fakta ini menunjukkan iklim 

keagamaan yang terbuka dan toleran. 

Prasasti Buwahan secara khusus menggambarkan kebijakan sosial raja dan ratu 

dalam merespons konflik agraria antar desa. Mereka menetapkan kebijakan pembelian 

lahan hutan kerajaan untuk memenuhi kebutuhan hidup masyarakat, mencerminkan 

kepemimpinan yang adaptif dan berorientasi pada kesejahteraan rakyat. 



 19 

Pada masa akhir pemerintahan Dharmodayana, Prasasti Batur (Saka 933) 

mencatat konflik antara desa Abang dan Trunyan serta peran pejabat kerajaan dalam 

menyelesaikannya. Prasasti ini juga menunjukkan bahwa Permaisuri Mahendradatta 

telah wafat sebelum tahun tersebut, karena namanya tidak lagi dicantumkan bersama 

raja. 

Sementara itu, Piagam Gunung Penulisan di Sukawana memperlihatkan 

penghormatan simbolik terhadap pasangan raja dan ratu melalui patung kembar laki 

perempuan yang diduga mewakili Dharmodayana dan Gunapriyadharmapatni. Hampir 

seluruh prasasti dari masa ini menempatkan nama sang ratu lebih dahulu daripada raja, 

suatu petunjuk penting tentang kuatnya peran politik dan kultural Mahendradatta dalam 

pemerintahan Bali Kuno. 

Keseluruhan tinggalan prasasti tersebut menghadirkan gambaran utuh tentang 

sebuah masa pemerintahan yang stabil, terbuka terhadap pengaruh luar, dan matang 

secara administratif maupun kultural, yang kemudian menjadi fondasi penting bagi 

kejayaan Bali pada masa Anak Wungsu. 

 

B. Prasasti Masa Pemerintahan Marakata sampai Anak Wungsu 

1. Raja Marakata (1022–1025 M) 

Setelah Raja Dharmodayana Warmadewa wafat, para pejabat kerajaan menetapkan 

Marakata sebagai penggantinya di istana Singhadwala. Penobatan ini tercatat dalam 

prasasti yang ditemukan di desa Batuan bertahun Saka 944 (1022 M), yang menyebut 

nama lengkap sang raja sebagai Dharmawangsa Wardhana Marakata Pangkaja 

Sthanottunggadewa. Penyebutan unsur “Dharmawangsa” di awal nama penobatan 

dipahami sebagai penegasan garis darah Marakata dengan Raja Dharmawangsa dari 

Jawa, melalui peran kuat ibunya, Mahendradatta. 

Jejak pemerintahan Marakata juga muncul dalam prasasti-prasasti lain yang 

ditemukan di Sawan dan Kesihan (Saka 945 atau 1023 M), serta Buwahan (Saka 947 

atau 1025 M). Prasasti Batuan mencatat berbagai aspek pemerintahan, termasuk 

pengelolaan lahan kerajaan oleh masyarakat, kewajiban ritual penduduk desa, serta 

kehadiran pejabat penting seperti Senapati Kuturan dan para pemuka agama. 

Sementara itu, Prasasti Sawan menyoroti kebijakan raja yang meringankan beban 

pajak desa Bila karena berkurangnya jumlah penduduk. Prasasti Buwahan merekam 



 20 

kebijakan pembelian lahan hutan kerajaan untuk kebutuhan pertanian masyarakat, 

menunjukkan kepedulian raja terhadap kesejahteraan rakyat. 

Walaupun masa pemerintahan Marakata hanya berlangsung sekitar tiga tahun, 

ia dikenal sebagai raja yang adil, bijaksana, dan sangat memperhatikan kondisi 

rakyatnya. Prasasti-prasasti dari masa pemerintahannya memperlihatkan hubungan 

yang erat antara raja dan masyarakat di berbagai wilayah seperti Batuan, Sukawati, 

Buleleng, Tampaksiring, dan Buwahan. Marakata juga berperan dalam pembangunan 

kompleks pemujaan di Gunung Kawi, yang kemudian menjadi salah satu monumen 

terpenting dalam sejarah Bali Kuno. 

2. Raja Anak Wungsu (1049–1077 M) 

Marakata digantikan oleh adiknya, Paduka Haji Anak Wungsu, yang memerintah Bali 

selama kurang lebih 28 tahun, dari tahun Saka 971 (1049 M) hingga Saka 999 (1077 

M). Prasasti-prasasti menyebut Anak Wungsu sebagai putra bungsu Raja Udayana dan 

Permaisuri Gunapriyadharmapatni, sekaligus menegaskan garis keturunannya dari 

kedua tokoh penting tersebut. 

Para ahli menemukan sekitar 28 prasasti yang berkaitan dengan masa 

pemerintahan Anak Wungsu, sebagian besar dalam kondisi terawat baik dan tersebar 

di berbagai wilayah Bali. Dari jumlah tersebut, sekitar 18 prasasti secara jelas menyebut 

nama Anak Wungsu. Beberapa di antaranya berasal dari Trunyan, Bebetin, Dawan, 

Sukawana, Batunya, Sangsit, Dausa, Sawan, Sembiran, Serai, Pengotan, Pandak, 

Klungkung, dan wilayah lain yang mencerminkan luasnya kekuasaan raja ini. 

Dalam berbagai prasasti, Anak Wungsu digambarkan sebagai raja yang penuh 

belas kasih, arif, dan menjunjung tinggi nilai dharma. Ia dipuji sebagai pemimpin yang 

senantiasa memikirkan kesejahteraan kerajaan dan rakyatnya, bahkan dipuja sebagai 

perwujudan kebaikan dan keadilan. Lamanya masa pemerintahan Anak Wungsu tanpa 

pergantian raja menunjukkan kondisi politik yang stabil dan keamanan kerajaan yang 

terjaga dengan baik. 

Jejak pemerintahan Anak Wungsu juga tercermin dalam berbagai peninggalan 

monumental. Di desa Pejeng ditemukan arca raksasa yang menyebut nama pejabat 

kerajaan dari masa pemerintahannya. Prasasti-prasasti lain di Ubung dan Pandak 

Badung memperlihatkan keberadaan pejabat-pejabat penting serta aktivitas 



 21 

keagamaan yang berkembang, termasuk keberadaan wihara Buddha bernama 

Antakunjarapada di sekitar kawasan Pakerisan. 

Di Gunung Penulisan ditemukan arca kembar yang bertarikh Saka 996 (1074 M), 

yang dipahami sebagai lambang pemujaan Raja Anak Wungsu. Di dekatnya terdapat 

arca perempuan yang diduga melambangkan permaisuri Anak Wungsu. Sementara 

itu, pada salah satu candi tebing di sepanjang Sungai Pakerisan terdapat prasasti yang 

menyebut “raja yang disemayamkan di Jalu,” yang diyakini merujuk pada Raja Anak 

Wungsu setelah wafatnya sekitar tahun Saka 999 (1077 M). Keseluruhan tinggalan ini 

memperlihatkan besarnya penghormatan terhadap Raja Anak Wungsu serta kuatnya 

peran spiritual dan simbolik kesenian serta arsitektur dalam masa kejayaan Bali Kuno. 

 

C. Struktur Pemerintahan 

Pada masa Bali Kuno, tata pemerintahan tersusun berlapis dari pusat hingga desa. Di 

puncak struktur, raja berperan sebagai pemegang otoritas tertinggi. Kekuasaan raja 

tidak berdiri sendiri, melainkan ditopang oleh kerabat istana dan para pendeta (dang 

acaryya) yang memberi legitimasi spiritual. Dalam praktiknya, keputusan kerajaan juga 

dibantu oleh dewan penasihat pusat yang menjadi ruang musyawarah sebelum 

kebijakan ditetapkan. 

Lapisan berikutnya diisi oleh para penasihat dan pejabat tinggi yang umumnya 

berasal dari kalangan bangsawan, ahli pemerintahan, ahli hukum, serta tokoh 

keprajuritan. Mereka dikenal dengan gelar seperti senapati dan samgat. Peran 

kelompok ini bukan hanya memberi masukan dari berbagai sudut pandang, tetapi juga 

mengawal pelaksanaan keputusan kerajaan melalui pengawasan kepada petugas 

pelaksana di bawahnya. Dalam prasasti-prasasti sebelum tahun 1001 Masehi, lembaga 

penasihat pusat ini disebut dengan beberapa istilah, antara lain panglapuan, 

pasamaksa, palapknan, atau samohanda. Sejak sekitar tahun 1001 Masehi, sebutan 

yang muncul adalah pakira-kiran i jro makabehan, sebuah lembaga yang memadukan 

unsur pejabat pemerintahan dan pemuka agama Siwa maupun Buddha. 

Pada masa pemerintahan Marakata, prasasti mencatat beberapa jabatan 

senapati yang jumlahnya cukup banyak. Pada masa Anak Wungsu, jabatan senapati 

yang disebut dalam prasasti tampak lebih beragam dan menunjukkan pemerintahan 

yang semakin terorganisasi. Di periode-periode berikutnya, posisi pendeta Siwa dan 



 22 

Buddha tidak hanya hadir sebagai legitimasi spiritual, tetapi juga tampil sejajar sebagai 

bagian penting dalam lapisan elit pemerintahan, berdampingan dengan pejabat tinggi 

kerajaan. 

Lapisan di bawahnya diisi oleh pegawai kerajaan yang menangani urusan-

urusan teknis dan administrasi. Mereka bekerja pada bidang tertentu dan bertanggung 

jawab kepada pejabat pusat atau langsung kepada raja. Dalam prasasti, kelompok ini 

muncul melalui berbagai sebutan jabatan, termasuk petugas pengawasan, urusan tulis-

menulis, urusan pajak dan pelayanan, hingga perangkat yang mengurus kebutuhan 

tertentu dalam tata kelola kerajaan. 

Di tingkat lokal, lapisan kepemimpinan desa ditempati oleh rama atau kepala 

desa yang mengelola urusan wanua atau banua. Peran mereka penting sebagai 

penghubung antara kekuasaan pusat dan penduduk. Istilah “rama” berkaitan dengan 

makna ketua atau pihak yang bertanggung jawab, dan dalam tradisi Bali kemudian 

beresonansi dengan istilah “krama” sebagai anggota suatu organisasi sosial seperti 

banjar, subak, dan desa. Selain rama, terdapat tokoh-tokoh lokal lain yang disebut 

dalam prasasti, antara lain sang mathani yang dapat dipahami sebagai penguasa 

wilayah desa, serta perangkat sekretariat desa berupa manuratang atau juru tulis. Ada 

pula jabatan yang terkait langsung dengan penyelenggaraan upacara keagamaan 

seperti kubayan, yang dalam beberapa sumber dibedakan menurut senioritas, serta 

tuha-tuha sebagai dewan tetua yang dipandang bijaksana dalam pengambilan 

keputusan desa. 

Lapisan masyarakat yang lebih luas terdiri atas penduduk desa, yang dalam 

prasasti sering disebut anak banwa/anak wanua/anak thani, yakni warga yang memiliki 

kedudukan sosial penuh dalam komunitasnya. Mereka umumnya memiliki akses pada 

tanah, dapat terlibat dalam kepemimpinan lokal, serta menjadi penopang utama 

ekonomi kerajaan melalui pertanian. Data prasasti menggambarkan bahwa kegiatan 

ekonomi mencakup sawah basah, sawah kering, padang rumput, serta tegalan yang 

memiliki nilai dan karenanya dikenai pajak. Dalam beberapa kasus, prasasti juga 

menunjukkan adanya kebijakan penyesuaian pajak berdasarkan kondisi penduduk dan 

situasi setempat, yang menandakan hubungan pemerintah dan masyarakat tidak 

sepenuhnya tertutup. 



 23 

Di bawah struktur itu, terdapat kelompok paling rentan yaitu para hulun atau 

budak, yang dalam beberapa prasasti disebut kahula/kalula. Mereka bisa berasal dari 

tawanan perang, pelaku pelanggaran, atau orang yang terlilit hutang. Dalam sejumlah 

catatan, budak bahkan dapat diperlakukan sebagai jaminan hutang, sebuah gambaran 

keras tentang stratifikasi sosial masa itu. 

Pelapisan sosial yang beragam tersebut membutuhkan sistem aturan yang 

tegas agar kehidupan masyarakat tetap stabil. Konsep catur warna telah dikenal, dan 

hubungan antar lapisan sosial diatur melalui norma, termasuk aturan perkawinan dan 

denda tertentu bagi pelanggaran. Dalam penyusunan hukum, raja umumnya 

bermusyawarah dengan dewan penasihat dan penguasa wilayah. Keputusan yang 

dicatat oleh sekretaris kerajaan kemudian diserahkan kepada desa sebagai pegangan 

atau sima untuk dijaga dan dipatuhi. 

Prasasti juga memperlihatkan kuatnya budaya gotong royong dan tata kelola 

sosial di desa. Penduduk diwajibkan memperbaiki fasilitas bersama seperti tempat suci, 

balai pertemuan, bendungan atau terowongan air bila rusak. Mereka juga memiliki 

kewajiban sosial menyediakan tempat bermalam bagi pendatang yang kemalaman, 

serta menyiapkan kebutuhan upacara tahunan di pura. Dalam tata kehidupan desa, 

solidaritas juga tampak dalam pengurusan kematian warga yang tidak memiliki 

keluarga, termasuk pengaturan pembagian harta dengan kewajiban desa untuk 

menanggung rangkaian upacara yang diperlukan. 

Selain mengatur urusan keseharian, sistem hukum juga merespons gangguan 

keamanan seperti pencurian, penganiayaan, peracunan, dan praktik-praktik yang 

dianggap membahayakan komunitas. Untuk mencegahnya, sejumlah prasasti 

mencatat sanksi ketat, bahkan kadang disertai ancaman kutukan sebagai bentuk 

tekanan moral. Dalam kerangka ini, raja diposisikan sebagai penguasa yang dituntut 

memikirkan kesejahteraan rakyat, dan dalam beberapa prasasti raja bahkan 

digambarkan sebagai titisan dewa yang bertugas menjaga ketertiban dan kemakmuran 

dunia yang dipimpinnya. 

 
D. Ekonomi 

1. Ekonomi Agraris 
Pertanian merupakan sandaran utama kehidupan masyarakat Bali Kuno. Jejak prasasti 

dan istilah teknis yang muncul di berbagai sumber menunjukkan bahwa sistem 



 24 

bercocok tanam pada masa itu sudah maju dan tertata, terutama dalam pengelolaan 

air. Pembagian air tidak dilakukan secara acak, melainkan diatur berdasarkan 

kebutuhan dan luasan lahan, sehingga petani yang sawahnya berdekatan membentuk 

organisasi bersama yang dipimpin seorang pengatur air. Istilah pemimpin ini dalam 

beberapa sumber dikenali sebagai pekaser atau ser, yang mengingatkan pada peran 

pekaseh dalam sistem subak masa kini. Karena itu, dapat dipahami bahwa subak 

modern merupakan kelanjutan dari tradisi pengelolaan irigasi yang telah mengakar 

sejak berabad-abad lalu. 

Untuk memastikan aliran air lancar dari satu lahan ke lahan lain, masyarakat 

membangun aungan atau bendungan kecil dan saluran penghubung. Pekerjaan ini 

tidak dikerjakan sembarang orang, tetapi dipercayakan pada ahli teknik yang dikenal 

sebagai undagi pengarung. Dalam pengaturan pembagian air, dikenal pula ukuran 

tradisional tertentu, yang secara prinsip sejalan dengan praktik pembagian air pada 

subak masa kini, meskipun bentuk dan detail teknisnya berkembang mengikuti zaman. 

Selain sawah, masyarakat mengolah ladang dan kebun untuk memenuhi 

kebutuhan sehari-hari. Sumber-sumber menyebut berbagai jenis lahan dan istilah lokal 

untuk ladang, kebun, tegalan, serta padang rumput. Tanaman pangan seperti padi dan 

palawija ditanam mengikuti musim, sementara kebun ditanami komoditas yang lebih 

beragam, termasuk kelapa, durian, bambu, kemiri, mangga, dan jenis buah atau 

tanaman lainnya. Aktivitas bertani juga tidak selalu terbatas dalam wilayah desa sendiri. 

Ada praktik mengolah lahan di desa lain, dengan konsekuensi kewajiban pajak atau 

ketentuan tertentu yang disepakati sesuai aturan setempat. 

2. Pertukangan dan Kerajinan Rumah Tangga 

Di luar pertanian, kegiatan ekonomi penting berikutnya adalah pertukangan dan 

kerajinan rumah tangga. Walau masih sederhana jika dibandingkan industri modern, 

tanda-tanda spesialisasi kerja sudah terlihat jelas. Masyarakat mengenal pembagian 

peran berdasarkan bakat dan keahlian, misalnya kelompok undagi yang bergerak 

dalam pekerjaan pembangunan dan infrastruktur, serta undagi yang berkaitan dengan 

bidang lain seperti pembuatan sarana transportasi air. 

Dalam dunia kerajinan, dikenal kelompok pande yang bekerja pada material 

tertentu seperti emas, besi, dan tembaga. Mereka menghasilkan beragam benda, mulai 

dari perhiasan hingga alat dan perlengkapan yang dibutuhkan untuk aktivitas sosial 



 25 

dan keagamaan. Kerajinan rumah tangga lain yang cukup menonjol adalah tenun dan 

proses pewarnaan kain. Istilah-istilah teknis yang muncul pada sumber-sumber 

menunjukkan adanya proses menenun, mengikat pola, mencelup warna, hingga 

menyelesaikan kain. Teknik pewarnaan memanfaatkan bahan alami, sehingga warna 

kain cenderung awet dan tidak mudah luntur. Keberadaan tradisi ini memperlihatkan 

bahwa produksi tekstil bukan hanya keterampilan domestik, tetapi juga bagian dari 

ekonomi kreatif masa Bali Kuno. 

3. Peternakan 

Peternakan juga menjadi unsur penting dalam ekonomi dan kehidupan sosial. 

Masyarakat memelihara berbagai hewan seperti kerbau, sapi, kambing, ayam, itik, babi, 

anjing, dan kuda. Fungsi hewan-hewan ini tidak sebatas sumber pangan. Sebagiannya 

membantu kerja pertanian dan pengangkutan, sebagian lain berperan dalam 

kebutuhan ritual, dan beberapa menjadi bagian penting dari aktivitas perburuan. 

Dari berbagai catatan, tampak bahwa kuda dan lembu menempati posisi 

istimewa. Kuda berperan sebagai sarana mobilitas dan komunikasi antardesa, 

sementara lembu membantu pekerjaan berat seperti mengolah tanah dan mengangkut 

hasil panen. Karena nilainya tinggi, pemeliharaan kuda bahkan memerlukan petugas 

khusus, menunjukkan bahwa peternakan bukan sekadar kegiatan rumah tangga, tetapi 

sudah menjadi sektor yang dikelola secara administratif. 

4. Pasar dan Perdagangan 

Keberadaan pasar pada masa Bali Kuno dapat ditelusuri dari istilah-istilah jual beli 

dalam prasasti. Pasar tidak selalu bersifat tetap setiap hari, tetapi cenderung mengikuti 

siklus tertentu. Dalam tradisi Bali Kuno dikenal tiga hari pasaran yang berulang secara 

teratur, dan pola ini pada dasarnya masih berlanjut sampai sekarang dalam bentuk 

triwara, walaupun nama hari pasarnya sudah berubah mengikuti tradisi lokal yang 

hidup. 

Aktivitas perdagangan tidak hanya berlangsung pada skala lokal. Bukti prasasti 

memperlihatkan adanya kontak dengan pedagang dari luar Bali, baik melalui jalur darat 

maupun jalur laut. Barang-barang yang diperdagangkan umumnya mencakup hasil 

pertanian dan perkebunan, hasil kerajinan, serta hewan ternak. Untuk memperlancar 

transaksi, masyarakat sudah mengenal alat tukar berupa mata uang dan sistem 

penarikan pajak serta pengawasan pasar. Bahkan muncul jabatan-jabatan tertentu 



 26 

yang mengurus pasar dan perdagangan, menunjukkan bahwa kegiatan ekonomi telah 

menjadi bagian dari tata kelola kerajaan. 

Menariknya, sumber-sumber menyebut adanya istilah saudagar laki-laki dan 

saudagar perempuan, yang memberi petunjuk bahwa ruang ekonomi memberi 

peluang partisipasi yang relatif setara dalam aktivitas perdagangan. Namun 

perdagangan tetap berada dalam kontrol aturan desa dan kerajaan. Pedagang luar, 

termasuk dari luar pulau, tidak selalu bebas berdagang di semua tempat tanpa izin, 

sebuah mekanisme yang dapat dipahami sebagai upaya menjaga stabilitas pasar, 

mengendalikan persaingan, dan melindungi kepentingan komunitas lokal. 

5. Komoditas dan Jaringan Produksi 

Komoditas yang diperdagangkan mencakup kebutuhan harian, seperti bahan pangan, 

bumbu, hasil kebun, serta bahan-bahan tertentu seperti kapas dan benang. Beberapa 

sumber juga mengisyaratkan adanya pembatasan jual beli untuk komoditas tertentu di 

wilayah tertentu, yang menunjukkan kontrol ekonomi oleh otoritas. Selain itu, terdapat 

pula produksi minuman hasil olahan nira, serta hasil kerajinan logam dan kain yang 

menjadi komoditas bernilai, terutama karena berhubungan erat dengan kebutuhan 

ritual dan simbolik. 

Para pengrajin cenderung membentuk kelompok berdasarkan jenis keahlian. 

Mereka tidak hanya menghasilkan benda untuk kebutuhan domestik, tetapi juga 

memasok kebutuhan upacara, alat pertanian, alat kerja, dan benda-benda simbolik. 

Artinya, ekonomi Bali Kuno tidak berdiri pada sektor pertanian saja, tetapi sudah 

didukung oleh sistem produksi dan distribusi yang melibatkan beragam kelompok 

keahlian. 

6. Sarana Pendukung Ekonomi 

Untuk mendukung kegiatan ekonomi yang semakin kompleks, masyarakat Bali Kuno 

mengenal beberapa sarana penting. 

• Mata uang Penggunaan uang menunjukkan bahwa ekonomi tidak sepenuhnya 

bergantung pada barter. Mata uang dipakai dalam jual beli, pembayaran pajak, dan 

denda. Di samping mata uang lokal, temuan arkeologis juga menunjukkan adanya 

uang kepeng dari Tiongkok, menandakan hubungan dagang yang lebih luas. 

• Transportasi Dalam perdagangan lokal, angkut barang dilakukan dengan cara 

dipikul atau dijunjung. Untuk jarak lebih jauh, terutama melintasi wilayah perbukitan 



 27 

Bali, kuda menjadi sarana penting. Untuk perdagangan antarpulau digunakan 

perahu dan kapal dengan berbagai sebutan, menandakan berkembangnya 

kemampuan maritim dan kebutuhan mobilitas barang. 

• Pelabuhan laut Kontak perdagangan dengan pedagang luar membutuhkan titik-

titik berlabuh. Beberapa lokasi pesisir, terutama di Bali Utara, diduga berfungsi 

sebagai pelabuhan karena kondisi gelombangnya lebih bersahabat. Ada pula 

indikasi kawasan pesisir timur seperti Sanur sebagai pintu masuk penting, 

menunjukkan bahwa jaringan ekonomi Bali Kuno terhubung dengan jalur 

perdagangan regional. 

 
 



 28 

KESENIAN DI JAMAN UDAYANA SAMPAI ANAK WUNGSU 
 
 

A. Gambaran Umum 

Puncak kesenian yang bercorak agama Hindu-Budha dalam masa Bali kuno 

berkembang dalam masa pemerintahan ‘dinasti Warmadewa’ yang didahului oleh Sri 

Guna Priyadharmapatni (Mahendradatta) beserta suaminya Sari Dharmmodayana 

Warmadewa yang mulai memerintah tahun 989 M. Sepeninggal Mahendradatta dalam 

tahun 1010 M pemerintahan diteruskan oleh Dharmodayana sendiri hingga tahun 

1022 M, lalu dilanjutkan Marakata sampai ke Anak Wungsu. Dalam masa 

pemerintahan keluarga tersebut banyak dibangun berbagai monumen keagamaan, 

baik berupa candi pahat, goa-goa pertapaan, arca-arca dan artefak lainnya. Hal yang 

menarik banyak sekali peninggalan dari masa Bali kuno ditemukan di daerah 

pedalaman Bali sepanjang aliran sungai Pakerisan, Petanu dan Oos. Sangat miungkin 

pemilihan lokasi yang harus terletak dekat sumber air sebagaimana yang diajarkan 

dalam kitab-kitab panduan arsitektur India (Manara-Silpasastra), telah dikenal dan 

juga dipraktekan oleh para seniman (slipin) Bali kuno (Raharjo, Munandar, & Zuhdi, 

1998, hal. 80). 

Dari pembacaan teks prasasti-prasasti dapat diketahui bahwa pada masa 

pemerintahan Udayana sampai Anak Wungsu telah hidup beberapa cabang kesenian 

seperti seni rupa, seni tari, dan seni sastra. Tetapi nama-nama kesenian atau tontonan 

yang disebutkan dalam prasasti tidaklah seluruhnya dapat dipahami atau 

diidentifikasikan. Dalam prasasti 002 Bebetin A.l. pada lembaran llb. 5 umpamanya 

dapat dibaca sederetan nama jenis kesenian yaitu, pamukul (pemukul gamelan), 

pagending (penyanyi), pabunjing (pemain angklung bambu ?), papadaha (tukang 

kendang), perbangci (peniup seruling), partapukan (lakon topeng), parbwayang 

(tontonan wayang).  

Pada prasasti yang dikeluarkan oleh raja Anak Wungsu diduga kesenian 

bersifat sebagai tontonan untuk raja (kesenian keraton), di samping tontonan untuk 

umum (kesenian rakyat). Meskipun secara praktik, dikotomi tersebut tidak 

diaplikasikan secara ketat. Dalam artian tontonan untuk raja atau seni keraton masih 

terbuka pula kesempatan bagi rakyat untuk menyaksikannya. Demikian pula 

sebaliknya dalam suatu kesempatan mungkin juga raja atau bangsawan kerajaan 

berkenan menyaksikan tontonan rakyat. Melalui prasasti yang dikeluarkan pada masa 



 29 

pemerintahan raja Anak Wungsu dapat diketahui beberapa nama-nama kesenian atau 

tontonan antara lain sebagai berikut : 

1. Agending i haji, penyanyi istana yang bernyanyi untuk raja. Jadi semacam seni 

sastra. 

2. Agending I ambaran, yaitu penyanyi yang menyanyi dari desa ke desa lainnya. 

Juga semacam pelaguan seni sastra. 

3. Awayang I haji, rupanya semacam tontonan wayang untuk raja 

4. Amukul, kata ini menunjukkan adanya kelompok pemukul gamelan. 

5. Anuling, berarti meniup seruling (juru suling) 

6. Aringgit, semacam tontonan wayang. 

7. Abusya, tidak jelas maksudnya 

8. Abanjuran, pertunjukan gamelan prosesi 

9. Atali-tali, tidak jelas maksudnya 

10. Menmen, semacam permainan atau tarian topeng 

11. Atapukan, juga semacam tontonan topeng. 

12. Pirus, kumpulan pelawak 

13. Abunawal, semacam dagelan atau lawakan. 

Sedangkan untuk seni rupa dikenal dengan istilah "sulpika (pemahat) dan citrakara 

(pelukis/tukang gambar)" yang mengacu ke pelaku seni rupa, biasanya posisi tersebut 

menempati posisi terhormat di masyarakat, atau bekerja untuk keperluan istana. 

lstilah-istilah di atas memberikan pengertian bahwa pada zaman Bali Kuna telah ada 

orang yang mempunyai keahlian melukis dan memahat. Tinggalan arkeologis dari 

pemahat (sulpika) jaman Bali Kuno dapat dilihat pada  peninggalan-peninggalan 

berupa area-area maupun relief-relief yang eksis sekarang. Peninggalan-peninggalan 

yang berpusat di pura Tegeh Koripan di gunung Penulisan (daerah tingkat II Bangli), 

Goa Gajah dan Kutri (daerah tingkat II Gianyar) merupakan contoh yang tidak asing 

lagi di samping peninggalan-peninggalan lainnya yang tidak terhitung jumlahnya 

tersebar di pelosok- pelosok pulau Bali. Mengenai sulpika (pelukis) pada zaman Bali 

Kuno tinggalannya belum ditemukan, kemungkinan besar peran pelukis untuk melukis 

gambar untuk upacara keagamaan. 

Dinamika kehidupan kesenian pada masa Udayana hingga Anak Wungsu tidak 

dapat dipahami sebagai aktivitas artistik yang berdiri sendiri, melainkan sebagai sistem 



 30 

kebudayaan yang terintegrasi dengan struktur politik, agama, dan lanskap. Puncak 

perkembangan kesenian Hindu–Buddha pada masa Dinasti Warmadewa bukan 

semata akibat patronase raja, tetapi karena adanya stabilitas kekuasaan yang 

memungkinkan institusionalisasi praktik seni dalam kehidupan sosial dan religius. 

Penempatan monumen-monumen keagamaan di sepanjang aliran Sungai 

Pakerisan, Petanu, dan Oos tidak cukup dijelaskan hanya sebagai penerapan ajaran 

Manasara–Śilpaśāstra. Fakta bahwa lokasi-lokasi ini berada di pedalaman dan 

terhubung dengan sistem air menunjukkan adanya kesadaran lokal terhadap lanskap 

sebagai medium estetik dan religius, di mana air berfungsi sekaligus sebagai sumber 

kehidupan, sarana ritual, dan penanda kesucian ruang. Dengan demikian, seni dan 

arsitektur Bali Kuno tidak sekadar mengikuti teks normatif India, tetapi 

menegosiasikannya dengan pengalaman ekologis masyarakat Bali. 

Data prasasti yang mencatat beragam bentuk kesenian pertunjukan 

menunjukkan bahwa seni pada masa ini telah mengalami diferensiasi fungsi dan 

spesialisasi pelaku, meskipun terminologinya tidak selalu dapat diidentifikasi secara 

pasti. Ketidakjelasan sebagian istilah justru mengindikasikan bahwa prasasti bersifat 

administratif dan elitis, sehingga hanya merekam seni sejauh relevan dengan 

kepentingan kerajaan. Praktik kesenian sehari-hari kemungkinan jauh lebih kaya 

daripada yang tercatat, menegaskan keterbatasan prasasti sebagai sumber tunggal 

rekonstruksi budaya. 

Pembagian antara kesenian keraton dan kesenian rakyat yang tersirat dalam 

prasasti Anak Wungsu juga tidak menunjukkan dikotomi yang kaku. Keterbukaan 

akses tontonan mencerminkan bahwa seni berfungsi sebagai ruang pertemuan sosial, 

bukan sekadar simbol eksklusivitas kekuasaan. Hal ini memperkuat argumen bahwa 

estetika Bali Kuno bersifat komunal dan partisipatif, bukan elitis dalam pengertian 

modern. 

Penyebutan sulpika dan citrakara menegaskan bahwa seni rupa telah menjadi 

bidang keahlian yang diakui secara sosial. Namun, ketiadaan tinggalan lukisan tidak 

dapat dibaca sebagai absennya praktik melukis, melainkan sebagai konsekuensi 

material dan fungsi ritual yang bersifat sementara. Ini memperlihatkan bahwa dalam 

konteks Bali Kuno, keberlangsungan seni tidak selalu diukur dari keawetan artefak, 

tetapi dari keberulangan praktik dan fungsi religiusnya. 

 



 31 

 
B. Seni Pertunjukan 

Pembacaan berbagai prasasti dari masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu 

menunjukkan bahwa seni pertunjukan telah menjadi bagian penting dalam kehidupan 

masyarakat Bali Kuno. Seni ini hidup melalui pementasan, bergerak dalam ruang dan 

waktu, dan hadir sebagai pengalaman yang bersifat sementara. Begitu pertunjukan 

selesai, ekspresi itu pun berlalu, namun maknanya tertanam dalam ingatan kolektif 

masyarakat. Dalam pengertian yang luas, seni pertunjukan mencakup tari, musik, 

drama atau teater, pencak silat, serta berbagai bentuk ekspresi panggung lainnya. 

Kehidupan seni pertunjukan pada masa itu tidak tumbuh secara acak. Ia 

ditopang oleh sebuah sistem yang mencakup nilai dan konsep yang mengarahkan 

kegiatan berkesenian, para pelaku seni yang merancang dan menyajikan karya, 

kebiasaan berlatih dan berpentas, serta keberadaan alat musik dan karya seni itu 

sendiri. Di balik itu semua bekerja pula faktor-faktor lain seperti kaidah estetika, ideologi 

kekuasaan, dan dinamika sosial masyarakat yang bersama-sama membentuk wajah 

kesenian pada zamannya. 

1. Ragam Seni Pertunjukan 

Jenis-jenis seni pertunjukan pada masa Udayana dan Anak Wungsu dapat dikenali 

melalui istilah-istilah yang tercantum dalam prasasti. Selain sumber dari Bali, gambaran 

ini juga diperkuat dengan perbandingan prasasti-prasasti sezaman dari Jawa, yang 

menunjukkan kesamaan pola kebudayaan di wilayah Nusantara pada periode tersebut. 

a. Tari, Drama, dan Teater 

Walaupun prasasti dari masa Udayana sendiri belum banyak menyebutkan secara 

langsung istilah seni pertunjukan, latar belakang permaisurinya, Mahendradatta, 

sebagai putri kerajaan Medang di Jawa Timur, memberi petunjuk adanya pengaruh 

kuat tradisi seni Jawa terhadap perkembangan seni Bali. Pengaruh inilah yang diduga 

ikut membentuk corak seni pertunjukan Bali pada masa itu. 

Dalam tradisi Jawa Kuno, seni pertunjukan kerap hadir sebagai bagian dari 

upacara penetapan wilayah sima, yaitu peresmian suatu daerah atau tanah sebagai 

wilayah khusus. Upacara ini bersifat religius-magis, melibatkan pejabat kerajaan, 

pemuka desa, dan masyarakat luas, serta diakhiri dengan perjamuan dan pertunjukan 



 32 

seni. Seusai prosesi utama, hadirin menikmati makanan bersama, lalu menari, 

bernyanyi, dan bersuka ria. 

Berbagai prasasti Jawa Kuno mencatat kegiatan semacam ini. Ada yang 

menggambarkan seluruh hadirin, dari pejabat tinggi hingga rakyat biasa, tua dan muda, 

laki-laki dan perempuan, ikut menari bersama dalam suasana perayaan. Prasasti lain 

bahkan menyebut nama-nama seniman, penabuh gamelan, pelawak, serta jenis alat 

musik yang dimainkan, seperti kendang, kenong, dan berbagai instrumen ritmis 

lainnya. 

Pertunjukan tidak hanya berupa tarian bersama, tetapi juga drama panggung 

dan wayang yang mengangkat kisah-kisah besar seperti Ramayana dan Mahabharata. 

Dalam pementasan ini hadir pula tokoh-tokoh pelawak yang menghibur penonton 

dengan humor dan sindiran, sebuah tradisi yang masih terasa hingga kesenian Bali 

masa kini. 

Jika pengaruh seni pertunjukan mulai terasa kuat pada masa Udayana, maka 

pada masa Marakata dan Anak Wungsu kesenian ini berkembang semakin sistematis. 

Hal ini terlihat dari banyaknya prasasti yang mencantumkan istilah seni pertunjukan 

secara rinci. 

Prasasti-prasasti tersebut menyebut berbagai bentuk tontonan, antara lain 

pertunjukan topeng, dagelan, badut, wayang, lawakan, permainan musik, hingga 

prosesi kesenian. Hampir setiap prasasti dari masa Anak Wungsu memuat istilah yang 

menunjukkan aktivitas seni, menandakan bahwa kesenian telah menjadi bagian tak 

terpisahkan dari kehidupan sosial, keagamaan, dan politik kerajaan. 

Lebih jauh, prasasti juga menunjukkan bahwa seniman pertunjukan telah diakui 

sebagai profesi. Beberapa prasasti mencatat secara jelas sistem upah bagi penyanyi, 

penabuh gamelan, peniup seruling, penari topeng, pelawak, dan pemain wayang, baik 

yang tampil untuk istana maupun yang berkeliling menghibur masyarakat desa. 

Bahkan, perkumpulan seni dikenai kewajiban pajak tertentu, sebagaimana tercatat 

dalam prasasti Tejakula, yang menunjukkan bahwa kesenian telah menjadi sektor 

sosial-ekonomi yang terorganisasi. 

Keseluruhan gambaran ini memperlihatkan bahwa seni pertunjukan Bali Kuno 

bukan sekadar hiburan, melainkan sebuah institusi budaya yang terstruktur, dihormati, 

dan dilindungi oleh kerajaan. Seni menjadi ruang pertemuan antara kekuasaan, 



 33 

spiritualitas, dan kehidupan rakyat, serta membentuk fondasi kuat bagi tradisi kesenian 

Bali yang terus hidup hingga masa kini. 

b. Seni Gamelan (Karawitan) 

Dalam kebudayaan Bali, musik tradisional dikenal dengan istilah karawitan. Kata ini 

berakar dari istilah rawit yang berarti halus, indah, dan bernilai estetis tinggi. Setelah 

mendapat imbuhan ka- dan -an, istilah tersebut menunjuk pada keseluruhan sistem 

seni bunyi yang mencakup unsur instrumental maupun vokal. Karawitan instrumental 

dikenal sebagai gamelan, sedangkan karawitan vokal disebut tembang atau sekar. 

Seluruh sistem musikal ini dibangun di atas dua laras utama, yaitu pelog dan slendro, 

yang hingga kini masih menjadi dasar struktur musikal Bali. 

Jejak awal keberadaan gamelan dan sistem musikal Nusantara pada masa Bali 

Kuno dapat ditelusuri melalui karya sastra klasik sezaman dengan Prabu Udayana. 

Dalam Kakawin Ramayana yang ditulis pada masa pemerintahan Raja Dyah Balitung di 

Jawa sekitar akhir abad ke-9 hingga awal abad ke-10, telah ditemukan berbagai istilah 

yang menunjuk pada perangkat musik dan praktik musikal. Di dalamnya tercatat 

instrumen seperti gong perunggu, gangsa, seruling, genderang, kecapi, rebab, simbal, 

terompet kulit kerang, hingga istilah yang merujuk langsung pada aktivitas menabuh 

gamelan dan menyanyikan gending. Keberadaan istilah-istilah tersebut menunjukkan 

bahwa sistem musik kompleks telah berkembang mapan di wilayah Nusantara sebelum 

dan selama masa pemerintahan Udayana. 

Hal yang sama juga tampak dalam Kakawin Wirataparwa yang berasal dari tahun 

996 Masehi. Naskah ini menyebutkan lebih banyak lagi istilah yang berkaitan dengan 

dunia musik, mulai dari berbagai jenis genderang, gong, alat tiup, alat dawai, simbal, 

hingga sistem pengukuran lagu dan struktur musikal. Menariknya, banyak dari istilah 

tersebut masih dikenal dan digunakan dalam lingkungan masyarakat Bali hingga kini, 

terutama dalam tradisi mabasan, yakni kegiatan pembacaan dan penghayatan 

tembang-tembang klasik. 

Perkembangan gamelan pada masa Bali Kuno menjadi semakin jelas pada 

periode pemerintahan Marakata, pengganti Udayana. Dua prasasti penting dari masa 

ini, yaitu Prasasti Batuan dan Prasasti Tengkulak A, menyebutkan secara langsung 

aktivitas musikal dan pelaku seni pertunjukan. Di dalamnya tercatat keberadaan 

penyanyi, penabuh gamelan, peniup seruling, pemain angklung bambu, serta musik 



 34 

prosesi yang disebut banjuran. Ini menegaskan bahwa gamelan tidak sekadar hadir 

sebagai pelengkap upacara, melainkan sebagai bagian integral dari kehidupan sosial 

dan keagamaan masyarakat. 

Puncak dokumentasi mengenai dunia karawitan Bali Kuno justru tampak pada 

masa pemerintahan Raja Anak Wungsu. Tidak kurang dari dua belas prasasti yang 

berasal dari masa ini mencatat secara rinci keberadaan instrumen, pelaku, dan bentuk 

pertunjukan gamelan. Istilah-istilah seperti agending (menyanyi), amukul (menabuh 

gamelan), anuling (meniup seruling), men-men (tontonan), serta banjuran (musik 

prosesi) muncul berulang kali dalam berbagai prasasti yang tersebar di Dawan, Blantih, 

Sembiran, Serai, Pengotan, Manik Liu, Sukawati, Pandak Badung, Sawan, hingga Jalan 

Tengah. 

Kehadiran istilah tambra (tembaga) dan wsi (besi) dalam beberapa prasasti 

menunjukkan bahwa produksi instrumen gamelan telah melibatkan keahlian metalurgi 

yang maju. Hal ini menguatkan dugaan bahwa pada masa Anak Wungsu telah 

terbentuk jaringan pengrajin, seniman, dan institusi kesenian yang mapan, yang 

menopang keberlangsungan seni karawitan dalam skala kerajaan maupun masyarakat 

luas. 

Dari keseluruhan data tersebut dapat disimpulkan bahwa seni gamelan Bali 

Kuno bukanlah fenomena spontan, melainkan hasil dari sistem kebudayaan yang 

matang, berkelanjutan, dan terorganisasi. Gamelan tumbuh sebagai medium ekspresi 

religius, sarana legitimasi kekuasaan, pengikat sosial masyarakat, sekaligus ruang 

pembentukan estetika yang kelak melahirkan karakter khas karawitan Bali yang tetap 

hidup hingga hari ini. 

 
2. Landasan Estetika Seni Pertunjukan 

Tercantumnya istilah-istilah kesenian di dalam prasasti menunjukkan bahwa seni bukan 

aktivitas tambahan, melainkan bagian inheren dari ritme hidup masyarakat Bali Kuno. 

Seni hadir melekat pada kerja, ritual, pertemuan sosial, hingga urusan administratif 

kerajaan seperti penetapan sima dan pengaturan kewajiban desa. Karena terjalin 

langsung dengan kehidupan sehari-hari, estetika kesenian Bali tidak berkembang 

dalam ruang hampa, melainkan bergerak seiring perubahan struktur sosial, pergeseran 

pusat kekuasaan, serta intensitas hubungan Bali dengan wilayah lain. 



 35 

Dalam kerangka sejarah, perubahan estetika dapat dibaca sebagai efek dari 

perubahan ideologi dan cara pandang masyarakat yang terbentuk melalui interaksi 

lintas wilayah. Akulturasi, adaptasi, dan proses adopsi unsur luar tidak hanya membawa 

jenis kesenian baru, tetapi juga memengaruhi standar “keindahan”, cara penyajian, 

teknik, serta kedudukan sosial para pelaku seni. Dengan demikian, landasan estetika 

di Bali Kuno dapat dipahami sebagai sistem yang dinamis dan historis, bukan sebagai 

pakem yang beku. 

Sejumlah kajian menempatkan fase Pra-Hindu dan Buddha sebagai periode 

ketika manusia Bali sangat dekat dengan alam dan lanskap kosmos sekitarnya. Dalam 

periode ini, pola gerak dan imaji kesenian pertunjukan cenderung merekam dinamika 

alam, misalnya ritme ombak, gerak pepohonan, pola terbang serangga, dan perilaku 

binatang. Bersamaan dengan itu, orientasi spiritual animisme dan totemisme 

melahirkan fungsi seni sebagai medium magis: penolak bala, pengikat komunitas, serta 

sarana pengabdian. Estetikanya ditandai oleh suasana sakral, kesederhanaan bentuk, 

intensitas afektif, serta kondisi ketaksadaran atau pengalaman trans yang kerap 

menyertai ritual. 

Ketika pengaruh Hindu-Buddha semakin menguat, terutama dalam fase 

feodalisme kerajaan, estetika seni pertunjukan bergerak ke arah sistem yang lebih 

terstruktur. Pada konteks ini, seni mulai terhubung dengan pranata istana, tata upacara, 

dan legitimasi kekuasaan. Pengaruh Hindu di Bali sering dipandang berlangsung 

bertahap, dan pada abad ke-10 hubungan politik-budaya Bali dan Jawa menjadi sangat 

erat melalui perkawinan dinasti. Sejak momen itu, transfer budaya dari Jawa ke Bali 

semakin intens, termasuk dalam ranah seni pertunjukan, sastra, dan ikonografi. 

Dalam seni pertunjukan, pergantian rezim dan selera patronase (perlindungan 

seni oleh elite) memengaruhi arah estetika. Ketika pusat kekuasaan bergeser, 

kecenderungan estetika dapat berubah pada tingkat repertoar, teknik, kualitas 

pertunjukan, hingga pemilihan cerita. Pada masa Udayana dan Mahendradatta, corak 

seni dari Jawa Kuno diduga memberi pengaruh terhadap pranata kesenian Bali, 

meskipun tidak hadir sebagai salinan mentah, melainkan melalui proses adaptasi 

dengan tradisi lokal Bali yang lebih tua. 

Kaitan estetika Hindu India sering dijelaskan melalui wacana dramaturgi klasik 

seperti Natya Sastra, sebuah ensiklopedi seni pertunjukan yang cakupannya luas: 



 36 

teater, tari, dan musik. Dalam kerangka ini, tari dipahami bukan sekadar hiburan, tetapi 

sebagai sistem pengetahuan estetis yang mengatur gerak, ekspresi, struktur 

pementasan, dan etika artistik. Di dalam tradisi tersebut juga dikenal pembagian bentuk 

tari menjadi tiga ranah: bentuk yang menekankan aspek dramatik dan peran, bentuk 

gerak murni tanpa makna naratif, serta bentuk yang menekankan gestur dan ekspresi 

rasa. Kategori semacam ini penting karena memberi lensa untuk membaca bagaimana 

tari dan teater di Asia Selatan mengembangkan tata bahasa tubuh yang sistematis, 

yang kemudian, dalam derajat tertentu, beresonansi dengan praktik seni pertunjukan 

di Nusantara. 

 
Tabel 1. Perbandingan Tari Klasik India dan Bali 

Tarian Klasik India Tarian Klasik Bali 

Posisi Kaki 

Sama pada 
Ayatam 
Kuttanam 
Kuchitam 
Swastikam 
agratala 
Udgatitam 
Mardita 
Anchita 
Taditta 
Motitam 
Samasoochi  
Parshvasoochi 

 
(Perempuan) 
Sirang Pada 
Miles Kaki 
Miles Angkat 
Agem Kannan/Kiri 
Kembang Pada 
Malpal (perempuan) 
Gerak Niltil 
Gerak Milpil 
 
(Laki-Laki) 
Sirang Pada 
Ngeed 
Malpal (laki-laki) 

Pergerakan Mata 

Samam 
Alokitam 
Sachi 
Pralokitam 
Nimilitam 
Ullokitam 
Anuvritam 

Seledet 
Seledet Numpk 
Ngurat Daun 
Ngeliyer 
Ngeget 
Nyegut 
 

Gerak Tangan 

Asamyutha Hasta 
 
Samyutha Hasta 
 

Nyempurit 
Kepel 
Jeriring 
Manganjali 
Ngutek 
Nuding 
Luk Nagasatru 
Nepuk Kampuh 
Ngaweh 



 37 

Mugkah Lawang 
Nabdab Gelung 
Nabdab Gelang 

Drama/Teater 

Drama menemukan banyak ekspresi di India dan Indonesia dengan sumber yang sama dalam literatur 
epos besar India seperti Mahabharata dan Ramayana. Epos-epos ini banyak disukai oleh masyarakat 
umum dan direpresentasikan dalam bentuk teatrikal drama gerak, drama topeng, dan wayang kulit. 
Dalam kedua budaya, tarian pada awalnya merupakan bagian dari teater. Tarian dan musik adalah 
sarana untuk memperkenalkan plot dan menceritakan cerita. Namun, dengan perubahan masyarakat 
dan kebutuhan pelindung seni, tari diberikan kepentingan individu dan repertoar solo dan kelompok 
terstruktur. Gerakan, make up, dan kostum yang berlebihan bukan satu-satunya kesamaan. 
Penggunaan cat di wajah menemukan pendampingnya Kathakali, tarian klasik Kerala, dimana drama 
tari lebih besar dari kehidupan dengan kostum besar dan gigi kepala yang mengesankan. Mirip 
dengan drama Bali, Gambuh atau Arja, pertunjukan Kathakali akan dimulai pada malam hari dan 
berkali-kali berlanjut hingga fajar menyingsing. Para penari di Kathakali menggambarkan kisah-kisah 
Mahabharata, Ramayana dan bahkan adegan atau peristiwa pendek dari cerita-cerita ini. Karakter 
masuk dari balik tirai panggung. Tirai ini memainkan peran yang sangat penting dalam membedakan 
yang nyata dari yang tidak nyata baik dalam tradisi drama maupun teater India dan Bali Yang biasa 
dari yang terpesona. Penari bermain dengan tirai untuk beberapa kali mencoba membentuk karakter 
dalam dirinya serta memberikan waktu kepada penonton untuk menyerap kepribadian karakter. Jika 
penari memainkan peran negatif dari Rawana atau raksasa antagonis, maka penari akan 
mengguncang tirai dengan keras untuk membentuk karakter buruknya. Lukisan wajah sesuai karakter 
dipraktikkan di kedua wilayah tersebut. Dalam Drama Tari Klasik India, penari hanya menirukan lagu 
dan cerita dan tidak mengucapkan dialog. Namun, dialog memainkan peran penting dalam drama 
Bali. Bahasa yang digunakan di Kawi, bahasa Jawa klasik, yang kebanyakan orang Bali tidak mengerti. 
maka drama tersebut mau tidak mau mengandung para penafsir komikal yang tidak hanya memaknai 
cerita tetapi juga dengan sindiran dan humor yang mengajarkan pelajaran etika, moral dan spiritual 
kepada penontonnya. 
Wayang 

Dari semua seni pertunjukan Bali, Wayang Kulit layak mendapat perhatian khusus. Salah satu yang 
paling populer dan banyak dicintai oleh rakyat Bali, wayang kulit adalah bentuk wayang kulit yang 
menggambarkan adegan khusus dari epos Indain terutama Mahabharata dan Ramayana. Bentuk 
wayang kulit juga ditemukan di banyak negara bagian di India dan juga merupakan salah satu bentuk 
Teater India tertua. Raavan chaaya dari Orissa, Tholu Bommalatta dari Andhra Pradesh Togalu 
Gombeatta dari Karnataka adalah beberapa dari bentuk wayang kulit India. Sejarah wayang kulit di 
India berawal dari epos Ramayana yang ditemukan pada abad ke-4 SM dimana pewayangan 
disebutkan. Diyakini bahwa dalang India melakukan perjalanan di Asia Tenggara untuk mendapatkan 
nama dan ketenaran. Dengan masuknya agama Hindu di dalamnya mempengaruhi wayang kulit di 
Indonesia. Tidak pasti kapan wayang kulit dimulai di Bali Tetapi orang dapat menemukan prasasti di 
prasasti bebetin pada tahun 896 M. Namun fakta yang menunjukkan bahwa wayang kulit adalah salah 
satu praktik teater paling kuno di India dan juga Indonesia dan terus memukau penonton selama lebih 
dari seribu tahun. Dalam bentuk teater ini, dalang duduk di belakang layar putih yang digantung di 
atas seutas benang dan memanipulasi boneka yang mewakili karakter mitologis, heroik, dan antagonis 
yang terkenal. Bayangan dibuat dengan lampu minyak menyala di belakang layar. Dukungan musik 
disediakan dengan instrumen gamelan daerah setempat. Bahasa daerah digunakan untuk 
menggambarkan cerita dan menyampaikan pesan moral yang penting kepada masyarakat. 
Tarian Sakral dan Kesurupan (Trance) 

Selain teater tradisional dan tarian klasik, India dan Bali juga memiliki banyak tarian ritual dan trance. 
Dalam tarian ini, orang yang tidak terlatih dalam menari sering kesurupan dengan roh dan melakukan 
hal yang tidak terpikirkan. Beberapa tarian trance India adalah Bhoota, Bhaktas, Kavadi, Maibis dan 
Teyyam. Tradisi kesurupan Bali antara lain Sanghyang Dedari, Sanghyang Jaran, Tari Barong dan 
Rangda, Calonarang, Kesurupan Baris Gede Sanur. Di Sanghyang Dedari, gadis-gadis muda 
praremaja menari kesurupan dengan gaya Legong dan akhirnya pingsan. Seperti tarian serupa adalah 
Maibis, di mana pendeta wanita Manipur di India timur, Maibis, menari dengan gerakan bergoyang 
dan lambat mengikuti musik dengan instrumen manipuri tradisional. Di sanghyang Jaran Bali, para 



 38 

penari yang diinduksi kesurupan menebarkan bara api juga kadang-kadang mandi di dalamnya. Di 
Theyyam Kerela, para penari yang mengenakan kostum dan riasan rumit masuk kesurupan dan berlari 
melewati bara api dan berguling-guling di atasnya tanpa rasa bahaya. . 

 

Sejumlah kajian komparatif juga menyoroti adanya kemiripan pada struktur teater dan 

tradisi topeng maupun wayang antara India dan Bali, terutama karena keduanya sama-

sama berkelindan dengan epos Ramayana dan Mahabharata, serta sama-sama 

menempatkan tari dan musik sebagai sarana membangun alur dan menghadirkan 

karakter. Namun, kemiripan tersebut tidak menghapus perbedaan penting: dalam 

tradisi Bali, dialog dan juru tafsir komikal sering menjadi perangkat sosial-pedagogis, 

sementara pada beberapa tradisi tari-drama India, penari lebih banyak “menyuarakan” 

cerita melalui gerak dan mimik tanpa dialog verbal langsung. Keduanya menunjukkan 

bahwa estetika bukan sekadar bentuk, tetapi juga strategi komunikasi budaya. 

Jejak pengaruh estetika India tidak hanya dibaca pada bentuk pertunjukan 

hidup, tetapi juga pada ikonografi. Relief candi di Jawa Kuno yang merepresentasikan 

sikap atau pose tari memperlihatkan bahwa pengetahuan teknis tentang gerak pernah 

dipahami dan dimaterialkan ke dalam medium statis. Hal ini penting untuk argumen 

estetika: jika gerak tari dapat dipahatkan, berarti terdapat pemahaman sistemik tentang 

struktur gerak, bukan sekadar improvisasi. Dalam konteks ini, pengaruh estetika India 

diperkirakan kuat pada periode awal, lalu menipis setelah abad ke-10, sehingga bentuk 

ungkapan lokal berkembang semakin otonom. Akan tetapi, tema-tema naratif besar 

tetap bertahan dan diolah sebagai milik budaya setempat. 

Di ranah musik, keterkaitan India–Jawa–Bali tampak pada kesamaan kelas 

instrumen dan kemunculan istilah instrumen dalam prasasti maupun kakawin. 

Klasifikasi instrumen menjadi kelompok dawai, membran, idiophone (dipukul atau 

digoyang), dan aerophone (tiup) memberi kerangka untuk mengelompokkan temuan 

istilah seperti gong, simbal, genderang, seruling, terompet kulit kerang, rebab, dan 

kecapi. Dengan cara ini, data tekstual dari prasasti tidak hanya menjadi daftar nama, 

tetapi dapat dibaca sebagai indikasi adanya ekologi bunyi yang kompleks: perangkat 

instrumen beragam, pembagian peran musikal, serta kemungkinan adanya standar 

pementasan. 

Pada titik ini, “landasan estetika” dapat dirumuskan sebagai gabungan dari tiga 

unsur: (1) basis kosmologis dan spiritual yang menempatkan seni sebagai tindakan 



 39 

bernilai sakral dan sosial, (2) dinamika patronase dan politik yang memengaruhi selera, 

kualitas, serta pranata kesenian, dan (3) jaringan pengetahuan lintas wilayah yang 

memperkaya teknik, repertoar, serta simbolisme tanpa menghapus karakter lokal. 

Dengan demikian, estetika seni pertunjukan dan karawitan Bali pada masa Udayana 

hingga Anak Wungsu dapat dipahami sebagai hasil negosiasi antara warisan lokal Pra-

Hindu, pengaruh Hindu-Buddha, serta hubungan intens Bali–Jawa yang membentuk 

ekosistem seni yang makin terstruktur. 

3. Stratifikasi  

Penataan seni pertunjukan pada masa Prabu Udayana hingga Anak Wungsu tidak 

berlangsung secara bebas, melainkan diatur melalui sistem ekonomi dan sosial yang 

cukup jelas, terutama melalui pengaturan upah pertunjukan (petulak) dan pajak 

kesenian (tikesan). Kehadiran mekanisme ini menunjukkan bahwa seni telah menjadi 

bagian dari sistem kelembagaan kerajaan dan sekaligus menjadi aktivitas sosial yang 

memiliki nilai ekonomi, bukan sekadar ekspresi spontan masyarakat. 

Sistem pembayaran tersebut sekaligus menandai adanya pembedaan status 

kesenian, khususnya antara seni keraton (seni i haji) dan seni berkeliling (seni i 

ambaran). Seni keraton berada di bawah perlindungan dan tata nilai lingkungan istana, 

sehingga seluruh aspek pertunjukannya diikat oleh norma moral, etika, dan keyakinan 

religius yang berlaku di kalangan bangsawan. Akibatnya, bentuk seni keraton 

cenderung lebih teratur, lebih halus, lebih estetis, dan lebih normatif, yang tercermin 

pada pengolahan gerak, pemilihan lakon, tata busana, serta kualitas ekspresi 

artistiknya. 

Sebaliknya, seni rakyat tumbuh dari kebutuhan sosial masyarakat luas. 

Bentuknya relatif lebih sederhana, fleksibel, dan dekat dengan kehidupan sehari-hari. 

Seni ini berfungsi sebagai sarana hiburan, pengikat solidaritas sosial, sekaligus 

pendukung aktivitas ritual dan keagamaan di tingkat komunitas desa. Seni rakyat 

mengedepankan nilai pengabdian, kebersamaan, serta keterlibatan kolektif, bukan 

kemegahan atau formalitas istana. 

Pembedaan ini tidak berarti bahwa seni keraton sepenuhnya tertutup dari masyarakat 

umum. Dalam peristiwa-peristiwa besar seperti penetapan sima, pelantikan pejabat, 

atau penyambutan tamu kerajaan, pertunjukan keraton tetap dapat disaksikan oleh 

rakyat. Sebaliknya, raja dan bangsawan juga tidak jarang menghadiri dan menyaksikan 



 40 

kesenian rakyat dalam konteks tertentu. Dengan demikian, batas antara seni keraton 

dan seni rakyat bersifat lentur, meskipun tetap mencerminkan perbedaan status sosial 

dan fungsi budaya. 

Jejak kesenian berkeliling sebagai bagian dari kehidupan rakyat dapat dilihat 

dalam Prasasti Poh tahun 827 Saka (904 M), yang menyebutkan adanya gadis yang 

berkeliling untuk ditonton dengan pengiring laki-laki, suatu bentuk pertunjukan keliling 

yang mirip dengan praktik teledek atau seniman kelana. Keterangan ini menunjukkan 

bahwa kesenian tidak hanya terpusat di istana, tetapi hidup dan bergerak bersama 

masyarakat desa dari satu wilayah ke wilayah lain. 

Secara umum, stratifikasi kesenian pada masa Udayana hingga Anak Wungsu 

dapat diringkas dalam tiga lapisan utama: 

1. Seni sakral, yang berfungsi dalam ritual dan upacara keagamaan serta berkaitan 

langsung dengan dunia spiritual. 

2. Seni keraton, yang hadir dalam konteks kenegaraan dan kehidupan istana, seperti 

peresmian sima, penobatan pejabat, penyambutan tamu, dan upacara kerajaan. 

3. Seni rakyat, yang berfungsi sebagai hiburan dan sarana sosial budaya bagi 

masyarakat luas, terutama di tingkat desa. 

Struktur berlapis ini memperlihatkan bahwa seni pertunjukan Bali Kuno bukan sekadar 

ekspresi estetis, melainkan bagian integral dari sistem sosial, politik, ekonomi, dan 

spiritual masyarakatnya. Seni berfungsi sebagai media komunikasi nilai, legitimasi 

kekuasaan, pembentuk identitas kolektif, sekaligus ruang pertemuan antara berbagai 

lapisan sosial dalam satu peradaban yang hidup. 

 
4. Fungsi dan Makna 

Seni pertunjukan bersifat dinamis, temporal, dan hidup di dalam ruang perjumpaan 

antara karya dan penikmatnya. Filsafat keindahannya tidak berdiri sendiri, melainkan 

dialami melalui proses interaksi estetik. Setelah interaksi itu berakhir, kesan keindahan 

akan tertanam pada pengamat bila kualitas estetik pertunjukan tinggi, atau sebaliknya 

diabaikan apabila dianggap tidak bermakna. Dalam kerangka antropologi seni, 

kesenian memiliki sejumlah sifat universal, yaitu: 

(1) mengandung makna budaya sebagai sarana komunikasi, pendidikan, dan 

hubungan manusia dengan kekuatan adikodrati; 



 41 

(2) memiliki gaya sebagai sistem tanda yang diakui bersama dalam suatu kebudayaan; 

(3) menuntut keterampilan khusus sehingga seniman dibedakan dari masyarakat 

umum. 

Sifat-sifat ini juga melekat pada kesenian masa Jawa Kuno dan Bali Kuno yang 

berkembang sejaman dengan pemerintahan Prabu Udayana hingga Anak Wungsu 

(Haryono, 2006). 

Keberadaan istilah kesenian dalam prasasti menunjukkan bahwa seni 

pertunjukan pada masa tersebut bukan ekspresi individual nirfungsi, melainkan berada 

dalam pranata sosial dengan fungsi dan makna yang jelas. Ketika masyarakat 

diberitahu akan berlangsungnya suatu pertunjukan tertentu, mereka telah memiliki 

bayangan mengenai bentuk, tujuan, dan nilai kesenian yang akan disaksikan. Dalam 

konteks ini, seni pertunjukan Bali Kuno menjalankan sejumlah fungsi utama berikut. 

a. Fungsi dan Makna Religius 

Pada masa Bali Kuno, seni pertunjukan berfungsi sebagai instrumen utama dalam 

praktik ritual keagamaan, baik dalam konteks kerajaan maupun kehidupan religius 

masyarakat desa. Landasan estetika kesenian yang berkembang pada masa Udayana 

hingga Anak Wungsu bertumpu pada estetika Hindu sebagaimana tertuang dalam 

Kitab Natyashastra, namun penerapannya berlangsung secara kontekstual berbasis 

budaya lisan dan pengalaman lokal. Proses ini menghasilkan bentuk kesenian yang 

khas Bali, yaitu hasil percampuran antara kosmologi India dan tradisi artistik lokal. 

Dalam konsepsi Natyashastra, seni merupakan penubuhan ajaran Weda ke 

dalam medium gerak, bunyi, dan ekspresi tubuh. Setiap unsur gerak, musik, dan 

ekspresi mengandung kode spiritual, sehingga ketika dipentaskan, seni berfungsi 

sebagai media sakral yang menghubungkan manusia dengan dunia adikodrati. Oleh 

karena itu, praktik keagamaan tidak pernah terpisah dari kesenian, melainkan menjadi 

satu kesatuan ritus yang menyeluruh. 

b. Fungsi dan Makna Feodal Formal 

Seni pertunjukan juga berfungsi sebagai representasi wibawa dan legitimasi 

kekuasaan. Seni keraton digunakan dalam konteks feodal formal, seperti penyambutan 

tamu kerajaan, peresmian sima, penobatan pejabat, dan upacara kenegaraan. 

Pertunjukan-pertunjukan ini menampilkan estetika tinggi sesuai selera istana, 

tercermin pada kemewahan kostum, kehalusan gerak, pilihan lakon, dan tata 



 42 

panggung. Perkawinan Prabu Udayana dengan Mahendradatta dari Jawa Timur 

memperkuat dialog budaya dan artistik antara Bali dan Jawa. Pertukaran pelatih, 

seniman, dan pengetahuan pertunjukan memperkaya kualitas estetika seni istana pada 

masa tersebut, baik di Bali maupun Jawa Timur. 

c. Fungsi dan Makna Edukasi 

Seni pertunjukan menjadi media pendidikan masyarakat, khususnya pendidikan 

mental, etika, dan kosmologis. Karya sastra seperti Ramayana dan Mahabharata 

dipopulerkan melalui seni pertunjukan, sehingga pesan moral dan ideologi 

kepemimpinan kerajaan dapat menjangkau masyarakat luas, termasuk kelompok yang 

tidak memiliki akses langsung pada teks sastra. 

Dalam konteks ini, kesenian berperan sebagai sistem pendidikan publik yang efektif 

dan inklusif, memadukan hiburan dengan pembentukan nilai dan karakter masyarakat. 

d. Fungsi dan Makna Hiburan 

Seni pertunjukan juga berfungsi sebagai hiburan sosial. Dalam keterbatasan sarana 

rekreasi pada masa Bali Kuno, pertunjukan seni menjadi momen penting bagi 

masyarakat untuk melepaskan kepenatan hidup. Haryono (2006) mencatat 

keberadaan berbagai bentuk seni hiburan seperti gamelan, tari, wayang, tembang, dan 

lawak (dagelan). Interaksi antara penampil dan penonton berlangsung bebas, bahkan 

tanpa batasan moral yang ketat, khususnya dalam pertunjukan lawak. Beberapa 

sumber sastra mencatat adanya lawakan bernuansa erotis yang bertujuan memancing 

tawa dan kegembiraan publik. Antusiasme masyarakat melahirkan praktik pertunjukan 

keliling yang dikenal sebagai ambaran atau barangan. Prasasti Julah tahun 1065 M 

mencatat secara rinci perbedaan upah antara seniman istana (agending i haji) dan 

seniman keliling (agending ambaran), menunjukkan bahwa profesi seniman telah 

memperoleh pengakuan ekonomi resmi dari kerajaan. Bahkan raja secara langsung 

mengatur besaran upah pertunjukan, menegaskan posisi strategis seniman dalam 

kehidupan sosial dan budaya Bali Kuno. 

 
C. Seni Rupa 

Seni rupa merupakan bentuk ekspresi budaya yang diwujudkan dalam medium dua 

dan tiga dimensi, bersifat visual dan pada umumnya statis (Sustiawati dkk, 2011). 

Dalam konteks Indonesia, seni rupa hadir sebagai ragam ungkapan budaya yang 



 43 

tersebar luas di Nusantara dengan corak dan gaya lokal yang beragam, tetapi tetap 

menampilkan unsur kesatuan nilai sebagai bagian dari identitas kebudayaan. Pada 

masa Hindu-Buddha, seni rupa bukan praktik terpisah, melainkan hadir sebagai 

integrasi antar medium: arsitektur berkelindan dengan patung, relief, kriya, dan lukis, 

yang seluruhnya berpadu untuk kepentingan simbolik dan spiritualitas yang sama 

(Prawira, 2001). 

Seniman masa lampau tidak bertujuan merepresentasikan realitas visual secara 

realistis sebagaimana ditangkap mata, melainkan mengekspresikan gagasan yang 

lebih dalam, terutama yang dituntun oleh panduan sastra dan konsepsi religius. 

Bentuk-bentuk yang dihasilkan berfungsi sebagai simbol kasat mata yang 

menghubungkan realitas duniawi dengan abstraksi spiritual, sehingga seni rupa 

dipraktikkan sebagai penciptaan bentuk-bentuk yang memantik rasa, kesadaran, dan 

kontemplasi tentang dunia niskala (Badra, 2011). 

Dalam periode pemerintahan Prabu Udayana hingga Anak Wungsu, 

perkembangan seni rupa berjalan berbanding lurus dengan intensitas kegiatan 

keagamaan. Seni dipandang sebagai bahasa yang mampu menerjemahkan rasa dan 

pemikiran religius menjadi artefak yang dapat ditangkap indera mata, ajeg dalam 

matra, dan relatif bertahan melampaui waktu. Di titik ini, seni rupa berbeda dari seni 

pertunjukan yang sifatnya sesaat dan terbatas pada momentum pementasan. 

Tinggalan arkeologis seni rupa Bali Kuno masih dapat dinikmati generasi sekarang 

walaupun kualitasnya mengalami degradasi, sedangkan jejak seni pertunjukan 

umumnya lebih banyak hanya tersisa melalui teks dan keterangan tertulis. Karena itu, 

selain prasasti yang dapat dibaca sebagai “matra rupa” dalam bentuk teks, tinggalan 

seni rupa berperan sebagai saksi material yang memberi gambaran mengenai struktur 

estetika, ideologi, dan teknologi jamannya. 

Jenis seni rupa yang berkembang pada masa Prabu Udayana sampai Anak 

Wungsu dapat ditelusuri terutama melalui peninggalan arkeologis yang masih dapat 

dijumpai hingga kini. Namun demikian, harus diakui bahwa tidak seluruh cabang seni 

rupa meninggalkan jejak material yang utuh. Seni lukis, misalnya, sangat mungkin 

berkembang tetapi jejaknya tidak bertahan akibat sifat materialnya yang mudah rusak. 

Oleh karena itu, pembahasan seni rupa pada bagian ini difokuskan pada bentuk-bentuk 

yang memiliki bukti arkeologis, terutama relief dan arsitektur. 



 44 

a. Seni Relief dan Arsitektur 

Relief merupakan karya seni pahat pada bidang yang menampilkan perbedaan bentuk 

melalui teknik penonjolan dan penjorokan, sehingga menghasilkan kesan visual yang 

bermakna. Sebagai karya seni, relief umumnya ditempatkan dalam ranah seni hias, 

sekaligus memuat nilai-nilai tertentu yang berkaitan dengan sistem keyakinan 

masyarakat pendukungnya (Badra, 2001, hal. 58–59). Dalam tradisi candi, relief bukan 

hanya ornamen, tetapi sering berfungsi sebagai perangkat semiotik yang memuat 

simbol kosmologi, narasi, dan tata nilai religius. Dari perspektif arsitektur, candi pada 

umumnya dibangun menggunakan material yang relatif kuat seperti batu andesit, batu 

padas, batu bata, atau batu kapur. Elemen arsitektural yang lazim ditemukan antara 

lain pilaster, simbar (antefiks), pelipit, panil dinding, serta ragam hias yang membentuk 

artikulasi bidang. Secara vertikal, bangunan candi biasanya dibaca dalam pembagian 

kaki, tubuh, dan atap yang masing-masing memiliki perbingkaian bawah, batang/tubuh, 

dan perbingkaian atas. Candi tebing atau candi padas memiliki kemiripan prinsip 

pembagian ini, namun berbeda karena bentuknya lebih kecil, bersifat dua dimensi, dan 

umumnya hanya dapat diamati dari satu sisi, berbeda dengan candi struktur tiga 

dimensi yang dapat diamati dari empat sisi (Suantika, 2020, hal. 5–6). 

1). Candi Tebing Gunung Kawi 

Kompleks Candi Tebing Gunung Kawi terletak di Dusun Penaka, Desa Tampaksiring, 

Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Kompleks ini terdiri dari dua kelompok 

besar, yakni (1) kelompok candi tebing dan (2) kelompok wihara atau ceruk pertapaan. 

Kelompok candi tebing terbagi lagi menjadi tiga: kelompok timur yang terdiri dari lima 

candi menghadap ke barat; kelompok barat yang terdiri dari empat candi menghadap 

ke timur; serta satu candi tambahan (candi ke-10) yang berada lebih ke barat daya. 

Pada candi paling utara kelompok timur terdapat inskripsi aksara tipe Kadiri 

Kuadrat berbunyi “Haji lumah ing Jalu” yang dimaknai sebagai raja yang didharmakan 

di Jalu. Kata “Jalu” sering ditafsirkan berkaitan dengan senjata tajam atau keris, dan 

melalui pergeseran penamaan menjadi Pakerisan, maka frasa tersebut 

diinterpretasikan sebagai raja yang didharmakan di kawasan Sungai Pakerisan (Badra, 

1998).nPada candi nomor dua dari utara kelompok timur terdapat tulisan “rwanakira” 

yang dimaknai sebagai “dua putra beliau,” yang sering dihubungkan dengan Marakata 

dan Anak Wungsu. Kelompok barat yang berhadapan dengan kelompok timur tidak 



 45 

memuat inskripsi, sedangkan candi ke-10 memiliki tulisan “rakryan” yang diduga 

merujuk pejabat tinggi kerajaan. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Gambar 2. Site Plan dan Keterangan Foto 
Sumber: (Prawirajaya R., Purwanto, & Titasari, 2020) 

 
Sejumlah ahli menyatakan kompleks ini didirikan sekitar abad XI sebagai pedharmaan 

yang berkaitan dengan Raja Udayana, istri, dan putra-putranya. Pembangunan diduga 

dimulai pada masa Raja Marakata, lalu ditambahkan dan direnovasi pada masa Raja 

Anak Wungsu (Prawirajaya R., Purwanto, & Titasari, 2020). Selain kelompok candi, 

ceruk pertapaan (wihara) terletak di selatan candi lima (kelompok timur) dan 

menunjukkan variasi bentuk serta tata ruang. Susunan ceruk yang beragam 

mengindikasikan adanya fungsi-fungsi asrama, meditasi, serta aktivitas pembelajaran 

kerohanian. 

Secara keseluruhan, kompleks ini dapat diperkirakan sebagai kawasan 

pemujaan atau mandala yang sengaja ditempatkan mengikuti logika ruang suci, 

terutama keterkaitan dengan aliran sungai. Penempatan candi dan pertapaan pada 

area hulu memperkuat asumsi bahwa ruang tersebut diposisikan sebagai pusat 

pemujaan dengan landasan konseptual religius, bukan hasil kebetulan topografis 

(Badra, 1998). 

 



 46 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Peripih Candi Gunung Kawi 
Sumber: (Gunawarman A. A., 2013) 

 
Kompleks Candi Gunung Kawi merupakan karya pahat Dinasti Warmadewa yang 

mengagumkan karena seluruh bangunan dipahat pada tebing sungai. Beberapa kajian 

membandingkannya dengan tradisi candi pahat di India, misalnya Ellora, meskipun 

bentuk Gunung Kawi memiliki kekhasan lokal Bali. Berbeda dengan Jawa yang dominan 

membangun candi tiga dimensi, tradisi Bali menampilkan varian candi tebing dua 

dimensi, sehingga menegaskan adaptasi teknologi dan respon arif terhadap lingkungan 

(Bagus & Prihatmoko, 2016). Di lokasi ini ditemukan pula peripih atau peti nawasanga 

yang memperlihatkan bahwa situs tersebut diposisikan sebagai tempat suci kerajaan. 

Genah pedagingan terletak di bawah pintu semu. Peripih berfungsi menyimpan unsur 

panca datu dan saji-sajian ritual dalam prosesi mapendeman, sehingga mengukuhkan 

status candi sebagai struktur sakral 

Candi Gunung Kawi sebagai situs suci tampaknya memiliki sistem pemeliharaan 

berbasis penugasan desa. Prasasti Batuan (944 Saka/1022 M) dan Prasasti Tengkulak A 

(945 Saka/1023 M), keduanya pada masa Raja Marakata, menyebut kewajiban desa 

tertentu untuk melaksanakan upacara di kawasan Pakerisan. Ini menunjukkan bahwa 



 47 

kerajaan tidak hanya membangun struktur suci, tetapi juga membentuk jaringan sosial-

administratif untuk pemeliharaan ritus dan situs. 

Nama “Gunung Kawi” yang dikenal sekarang bukan nama resminya pada masa 

itu. Prasasti Tengkulak A menyebut “sanghyang katyāgan ing pakrisan mangaran ring 

amarāwatī,” yang membuka kemungkinan nama kompleks tersebut adalah Katyagan 

Amarawati. Istilah katyagan mengarah pada pertapaan atau patapan. Dalam sejumlah 

prasasti, jabatan yang terkait pengelolaan pertapaan juga muncul, seperti samgat tapa 

haji (Prasasti Serai A II, 915 Saka/993 M) dan samgat wilang patapan (Prasasti Batuan, 

944 Saka/1022 M), memperlihatkan bahwa pertapaan merupakan institusi religius yang 

diatur, diawasi, dan terintegrasi dalam struktur pemerintahan (Wahyuni, 2016). 

a) Proporsi 

Kajian Gunawarman & Wijaya (2018) menunjukkan bahwa elemen pembentuk proporsi 

pada Candi Tebing Gunung Kawi terbagi menjadi tiga bagian utama: kaki, badan, dan 

kepala, masing-masing tersusun oleh perbingkaian bawah, tubuh, dan perbingkaian 

atas. Hasil perhitungan menunjukkan tinggi keseluruhan candi kira-kira dua kali lebar 

kaki, atau dua kali tinggi kepala. Dalam teori Manasara-Silpasastra, hubungan tinggi dan 

lebar ini dapat dikaitkan dengan kategori proporsi, dan Gunung Kawi dinilai mendekati 

klasifikasi paushtika (tinggi dua kali lebar) (Acharya, 1927; Gunawarman & Wijaya, 2018). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 4. Elemen Pembentuk Proporsi Candi Tebing Gunung Kawi 

Sumber: (Gunawarman & Wijaya, 2018) 
 



 48 

Arsitektur Candi Gunung Kawi memiliki kemiripan dengan candi sejaman di Jawa timur, 

namun tampak usaha karakterisasi lokal terhadap proporsi dan detail candi. Raka 

Gunawarman dan Wijaya (2018) mengungkapkan bahwa elemen pembentuk proporsi 

(EPP) pada Candi Tebing Gunung Kawi secara garis besar terbagi menjadi tiga bagian 

utama yaitu kaki, badan dan kepala. Detail EPP setiap bagian kaki, badan dan kepala 

masing-masing terdiri dari perbingkaian bawah, tubuh dan perbingkaian atas. Hasil 

perhitungan proporsi candi menunjukan hasil bahwa tinggi keseluruhan candi adalah 2 

kali lebar kaki (Lk) atau bisa juga 2 kali tinggi kepala (Tkp). Dalam teori manasara-

silpasastra berkaitan dengan proporsi antar lebar dan tinggi terdapat lima pembagian 

perhitungan proporsi yaitu santika, paushtika, parshnika/jayada, adbhuta, dan 

sarvakamika. Santika mempunyai arti saat tinggi dari bangunan adalah 2 1⁄4 dari lebar 

bangunan, paushtika adalah saat dimana tinggi bangunan merupakan 2 kali dari lebar 

bangunan, parshnika/jayada adalah saat tinggi bangunan adalah 1 3⁄4 dari lebar 

bangunan, adbhuta adalah saat tinggi bangunan adalah 1 1⁄2 dari lebar bangunan dan 

sarvakamika adalah saat tinggi bangunan adalah 1 1⁄4 dari lebar bangunan (Acharya, 

1927, hal. 41).  

Berdasarkan teori tersebut dapat disimpulkan pula bahwa perhitungan proporsi 

antara lebar dan tinggi pada Candi Tebing Gunung Kawi termasuk ke dalam paushtika 

(Gunawarman & Wijaya, 2018, hal. 12-13) .  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Gambar 5. Kajian Proporsi Candi Gunung Kawi 

Sumber: (Gunawarman & Wijaya, 2018) 



 49 

  
Keterangan : 

T : tinggi keseluruhan candi, Tk : tinggi kaki candi, Tb : tinggi badan candi, Tkp: tinggi kepala 
candi, Tkp1: tinggi kepala tingkat 1, Tkp2: tinggi kepala tingkat 2, Tkp3: tinggi kepala tingkat 

3, Tdm: tinggi dasar mahkota, Tm: tinggi mahkota, Tp : tinggi pintu semu, Lp : lebar pintu 
semu, Lk : lebar dasar kaki candi, Lb : lebar dasar badan candi, Lkp : lebar dasar kepala 

candi. 
 
b). Material dan Teknik Pembuatan 

Candi tebing Gunung Kawi sebagai struktur arsitektur yang dipahatkan di tebing, tentu 

materialitasnya mengikuti stuktur tebing lokasinya. Peraturan Daerah Kabupaten 

Gianyar Nomor 4 tahun 2020 tentang Perubahan atas peraturan Daerah Kabupaten 

Ginayar Nomor 5 Tahun 2019 Tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah 

Daerah Semesta Berencana Kabupaten Gianyar Tahun 2018-2023, khususnya pada 

bagian lampiran (II-4 sampai II-5) menjelaskan tentang susunan geologi di sepanjang 

Daerah Aliran Sungai (DAS) di sekitaran Gianyar. Struktur batuan wilayah Kabupaten 

Gianyar tersusun oleh formasi geologi yang sama di seluruh wilayah yaitu batuan 

gunung api muda kelompok Buyan-Beratan dan Batur yang terbentuk pada era 

kwarter. Batuan ini terdiri dari breksi vulkanik, tufa pasiran dan endapan laharik. Jenis 

tanah di Kabupaten Gianyar seluruhnya termasuk jenis regosol dengan bahan induk 

berupa endapan laut dan abu volkan intermedier (Pemerintah Kabupaten Gianyar, 

2020, hal. II-4-II-5). Litologi secara umum di wilayah-wilayah Kompleks Candi Gunung 

Kawi dan sekitarnya berupa batuan tufa endapan gunung api Buyan-Bratan dan Batur 

purba yang berumur ± 1,8 juta tahun atau pada zaman Kuarter Kala Plistosen. 

Karakteristik endapan tufa di daerah tersebut berupa endapan pumice yang lazim 

disebut batuapung. Batuapung memiliki rongga dan bertekstur seperti roti. Beberapa 

lokasi di daerah ini juga ditemukan litologi breksi dan konglomerat (Bagus & 

Prihatmoko, 2016). 

Oleh karena itu, maka jenis batuan di Kompleks Candi Gunung Kawi merupakan 

batuan tufa-breksi yang tidak mungkin digunakan untuk pembangunan dengan 

menggunakan teknik gosok karena karakternya merupakan batuan keras dan sulit 

diratakan. Jenis batuan yang biasanya menggunakan teknik gosok biasanya memiliki 

karakter yang lebih lunak, seperti batu padas yang digunakan dalam pembangunan 

Candi Pegulingan, Candi Mangening, dan Candi Wasan. Oleh karena itu, berdasarkan 

karakter batuannya, teknik pembangunan candi yang diadaptasi pada Kompleks Candi 



 50 

Gunung Kawi tidak menggunakan teknik gosok, tetapi menggunakan konsep candi 

tebing yaitu dengan melakukan pahatan langsung pada tebing lokasi.  

Teknik pembangunan candi di Bali berbeda dengan di Jawa, khususnya untuk 

bangunan candi dengan konstruksi batu. Pembangunan candi dengan konstruksi batu 

di Jawa menggunakan sistem pasak–purus atau batu kait, sedangkan pembangunan 

candi di Bali menggunakan sistem teknik gosok. Namun, lingkungan tempat 

didirikannya Kompleks Candi Gunung Kawi memiliki keterbatasan jika harus 

membangun dalam bentuk tiga dimensi. Pada lingkungan Kompleks Candi Gunung 

Kawi, faktor geografi dan sumber daya alam yang menjadi bahan baku pembangunan 

candi menjadi kendala tersebut. Kondisi geografi di wilayah tersebut memiliki 

kelerengan yang cukup terjal. Kompleks Candi Gunung Kawi terletak pada satuan 

bentuk lahan lereng bawah gunung api dengan ketinggian sekitar 500 meter di atas 

permukaan laut, dan kelerengan rata-rata 12%, serta kelerengan maksimum 30%. 

Daerah dengan kelerengan terjal ini biasanya terdapat di tepi-tepi sungai. Material 

alami yang dipahat menjadi candi Gunung Kawi, kemudian dilapisi kembali 

menggunakan pelapis material batu untuk candi yang bernama bajralepa (Bagus & 

Prihatmoko, 2016).  

c). Detail Candi 

Secara bentuk, Candi Gunung Kawi menyerupai percandian Jawa namun dengan 

simplifikasi ragam hias, menandakan adaptasi lokal terhadap proporsi dan detail. 

Permainan bidang diwujudkan melalui penjorokan dan penonjolan, membentuk 

artikulasi geometris yang dalam istilah arsitektur Bali sering dibaca sebagai bebaturan 

atau pepalihan. Karena data tekstual tentang nomenklatur detail candi belum 

sepenuhnya ditemukan, penamaan bagian dalam pembahasan ini memakai istilah 

tradisional arsitektur Bali sebagai perangkat interpretasi awal, mengikuti paparan 

Gunawarman (2013). Arsitektur Bali mengenal analogi Tri Angga (kepala, badan, kaki) 

sebagai pembagian vertikal bangunan, dan pembacaan ini secara empiris tampak pada 

kelompok candi timur maupun barat di Gunung Kawi. Dalam tradisi candi, pembagian 

tersebut juga sering disejajarkan dengan konsepsi kosmologis: kaki sebagai dunia 

bawah, tubuh sebagai dunia tengah, dan atap sebagai dunia atas, baik dalam 

terminologi Hindu maupun Buddha (Istari, 2015). Candi Gunung Kawi memiliki detail, 

yang menerapkan bagian candi yang dapat dijabarkan sebagai berikut: 



 51 

Bagian Kepala 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 6. Detail Kepala Candi 
Sumber: Reproduksi dari Gunawarman (2013)  

 
 
 
 
 
 
 



 52 

Bagian Badan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 7. Detail Badan Candi 

Bagian Kaki 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 8. Detail Kaki dan Teras Candi 
 



 53 

2). Ceruk Pertapaan 

Pada sebelah tenggara candi kelompok lima ini, terdapat ceruk pertapaan berjumlah 

sepuluh buah dan mengelompok dengan pintu masuk dari arah barat daya dalam 

bentuk gapura. Penataan ceruk pertapaan ini terbagi atas tiga bagian, yaitu bagian 

barat laut, tengah, dan tenggara. Masing-masing bagian memiliki pintu sebagai 

penghubung antara ceruk pertapaan yang satu dengan yang lainnya. Ceruk pertapaan 

di bagian barat laut dapat dicapai melalui sebuah pintu masuk yang menghadap ke 

tenggara, dan di dalamnya terdapat dua buah ceruk pertapaan yang berhadap-

hadapan. Ceruk pertapaan utama berbentuk segi empat dengan sebuah pintu masuk 

dalam bentuk gapura yang dibuat megah dan menghadap ke barat daya (Bagus & 

Prihatmoko, 2016, hal. 109). 

Gambar 9. Ceruk Pertapaan 
Sumber: (Bagus & Prihatmoko, 2016) 

 
Pada bagian dalam ceruk pertapaan ini, terdapat altar yang memanjang, tempat duduk 

dari batu padas berbentuk bujur sangkar, dan pedupaan. Pada bagian depan gapura, 

terdapat juga sebuah ceruk pertapaan yang dipahatkan pada dinding tebing sebelah 

barat daya dan menghadap ke timur laut yang berhadap- hadapan dengan gapura. 

Pada bagian tengah, terdapat lima buah ceruk pertapaan dalam posisi yang 

menggambarkan empat penjuru mata angin, yaitu utara, timur, selatan, dan barat, 

dengan sebuah ceruk yang terletak di tengah-tengahnya. Ceruk pertapaan bagian 

tengah ini memiliki posisi yang saling berhadapan, berbentuk segi empat, atap 

berbentuk limas, memiliki sebuah kamar, dan ruangan depan, serta dapat dilihat dari 

keempat sisi.  Pada ceruk pertapaan tersebut, ceruk pertapaan sebelah utara memiliki 

satu buah pilar. 



 54 

 Ceruk pertapaan sebelah timur memiliki dua buah pilar. Ceruk pertapaan 

sebelah selatan memiliki satu buah pilar. Ceruk pertapaan sebelah barat memiliki dua 

buah pilar. Pada sebelah selatan dari kelompok ceruk pertapaan tersebut masih 

terdapat lagi sederetan ceruk pertapaan yang dapat dicapai melalui sebuah pintu yang 

terletak di sebelah barat laut. Ceruk pertapaan tersebut dipahatkan pada sisi tebing 

sebelah timur dan menghadap ke barat, berbentuk segi empat, atap berbentuk limas, 

dan hanya memiliki sebuah ruangan terbuka. Kelompok empat candi tebing juga 

dilengkapi dengan ceruk-ceruk pertapaan dan beberapa buah pancuran, serta terletak 

di sebelah barat daya Sungai Pakerisan. Candi tebing tersebut berhadapan dengan 

candi kelompok lima. Candi tebing kelompok empat dipahatkan dalam ceruk-ceruk 

pelindung dan diberi lapisan bajralepa pada bagian permukaannya. Pada sebelah barat 

laut candi tebing kelompok empat, terdapat tinggalan arkeologi yang disebut makam 

X dan oleh masyarakat setempat disebut geria pedanda. Kelompok ini terdiri dari 

gapura-gapura, candi, dan ceruk-ceruk pertapaan. Candi tebing ini dipahatkan pada 

dinding sebelah barat dan menghadap ke timur. Candi tebing ini dipahatkan dalam 

ceruk pelindung yang kuat dan bagian permukaan candi diberi lapisan bajralepa. 

Ambang pintu candi memiliki inskripsi yang ditulis dengan aksara Kadiri Kuadrat yang 

berbunyi rakryan. Candi ini diduga berfungsi untuk pendharman seorang pejabat tinggi 

kerajaan (Bagus & Prihatmoko, 2016) (Kempers, 1960, hal. 78).  

 
Gambar 10. Ceruk Pertapaan Geria (Rumah) Pedanda (Pendeta) 

Sumber: (Bagus & Prihatmoko, 2016) 
 

Candi tebing kelompok satu berada di sebelah selatan dari candi kelompok empat dan 

memiliki ceruk-ceruk pertapaan dengan pintu masuk di utara. Ceruk-ceruk pertapaan 

ini memiliki halaman segi empat dan berjumlah tiga buah. Ceruk pertapaan ini 



 55 

dipahatkan pada dinding tebing bagian timur, selatan, dan barat. Ceruk pertapaan 

sebelah timur memiliki dua pilar. Ceruk pertapaan sebelah selatan memiliki satu buah 

pilar. Ceruk pertapaan sebelah barat memiliki dua buah pilar. Ketiga ceruk pertapaan 

ini memiliki atap berbentuk limas. Sementara itu, pada halaman bagian tengahnya 

terdapat bebaturan yang berbentuk segi empat (Bagus & Prihatmoko, 2016). 

Suantika (2020) mengungkapkan bahwa secara garis besarnya terdiri atas 

bangunan-bangunan suci (sakral) seperti: Candi tebing atau candi padas; Bangunan 

tempat bersemadi; Bangunan Ceruk Pemujaan serta Pahatan tebing berbentuk 

bangunan profan (umum), yang berdasarkan jumlah tiangnya ada bangunan bertiang 

delapan (sakatus), bangunan bertiang enam (sakanem), bangunan bertiang empat dan 

bangunan bertiang satu (tunggal) serta bangunan gapura/pintu masuk.  Bangunan-

bangunan tersebut ada yang berfungsi sakral karena merupakan kelengkapan 

sarana/prasarana bangunan suci yang letaknya dalam kompleks bangunan suci dan 

bangunan yang lokasinya diluar komplek bangunan suci diduga berfungsi sebagai 

tempat tinggal sementara untuk para pendeta/pertapa/ petugas penjaga dan 

pemelihara bangunan suci. 

 

 

 

 

 

 

Gambar 11. Ceruk Pertapaan di Sisi Barat (Grup 4 Candi) 
 
Dari bentuk denah bangunan dan bentuk bangunan seperti candi tebing, bangunan 

rumah (sakutus, sakenem, sakepat, angkul-angkul/gapura), dan melihat tahun 

didirikannya, maka dapat dipastikan memiliki hubungan yang erat dengan konsep-

konsep dasar arsitektur tradisional Bali, bahkan mungkin pahatan-pahatan tebing 



 56 

tersebut merupakan cikal bakalnya arsitektur tradisional Bali (Suantika, 2020, hal. 14-

15).  

3). Candi Tebing Kelebutan 

Secara administratif candi ini terletak di desa Tatiapi, Kecamatan Tampaksiri, 

Kabupaten Gianyar. Pahatan candi ini berada di sebelah timur sungai Petanu. Keadaan 

situs ini lebih terjal dibandingkan dengan situs-situs lainnya, yang ditemukan sesudah 

ada tanah longsor yang menyebabkan terbukanya tebing sungai dan candinya terlihat. 

sewaktu tebing candi dibersihkan ditemukan dua buah perigi yang dindingnya 

sebagian telah runtuh. Pada dasar salah satu perigi itu terdapat lobang yang tembus 

dan tak tentu bentuknya (Badra, 1998, hal. 94).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 12. Foto Candi Tebing Kelebutan 
 
b. Seni Arca dan Patung 

Kehadiran arca-arca dengan gaya seni "asing", misalnya gaya seni Cola di India Selatan 

(abad ke-11-12 Masehi), gaya seni Amarawati di India utara (abad ke-7 sampai 8 

Masehi), gaya seni Pala di India Utara (abad ke-8 sampai 11 Masehi) atau gaya seni 

Dwarawati di Asia Tenggara daratan (abad ke-7 sampai 12 Masehi) yang secara 

kuantitatif sangat sedikit jumlahnya, mengindikasikan bahwa masyarakat atau kerajaan 

di Nusantara telah mengadakan kontak dengan kerajaan lain di luar Nusantara (Utomo, 

2016, hal. 5). Seni patung merupakan salah satu cabang seni rupa tiga dimensi 

yangmemiliki fungsi, baik fungsi murni (fine art) dan fungsi terapan (applied art) 

tergantung dari tujuan penciptaan. Namun pada umumnya seni patung lebihdikenal 

sebagai seni murni. Pada seni murni biasanya patung dibuat sebagai media ekspresi. 

Sedangkan pada seni terapan, patung dapat dijumpai pada tiang penyangga 



 57 

bangunan-bangunan kuno. Seni patung merupakan salah satu bentuk karya seni rupa 

yang memiliki tiga dimensi untuk dapat dinikmati nilai dan bentuk estetisnya dari 

berbagai sudut pandang. Seni patung memiliki beberapa jenis jika dilihat dari segi 

medianya, di antaranya dari bahan logam, fiber, batu, dan kayu (Kartika, 2004, hal. 34-

35). 

1). Arca Durga Mahisasuramardini 

Arca Durga Mahisasuramardini secara in situ ditempatkan di Pura Dukit Darma Durga 

Kutri, dan bersifat sebagai monumen hidup (living monument) karena masih 

difungsikan sebagai pemujaan bagi masyarakat sekitar. Pura Bukit Darma Durga Kutri 

terletak di Banjar (Dusun) Kutri, Desa Buruan, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten 

Giahyar, Propinsi Bali. Atau situs ini terletak di antara koordinat 80 30’ Bujur Timur dan 

80 30’-80 40’ Lintang Selatan dengan ketinggian 193 meter dari permukaan air laut. 

Lokasi yang sangat mudah dicapai, persis pada jalan utama ke Blahbatuh atau menuju 

kota Gianyar. Pura Bukit Dharma mudah dicapai karena terletak di pinggir jalan raya 

Gianyar Denpasar atau 4 kilometer di sebelah barat Kota Gianyar dan 24 kilometer dari 

Denpasar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 13. Arca Durga Mahisasuramardini  

Sumber: (Calo, 2020, hal. 10) 



 58 

Pura ini terdiri atas empat buah pura, yaitu Pura Puséh, Pura Ulun Carik, Pura Bukit 

Dharma, dan Pura Kédarman. Pura Puseh Desa terletak pada halaman ke dua (jaba 

tengah), Pura Ulun Carik dan Pura Bukit Dharma pelatarannya lebih tinggi dari Pura 

Ulun Carik dan Pura Kedarman terletak pada pelataran yang paling tinggi, karena 

terletak di atas bukit. Menuju Pura Kédarman harus melalui anak tangga sebanyak 102 

buah dengan ketinggian 193 meter di atas permukaan laut (Suryasih, Sendra, 

Mahagangga, Suryawan, & Kusumanegara, 2014). 

1. Latar Belakang Cerita 

Kisah kehancuran para asura dengan rajanya yang berkepala kerbau (Mahisasura) 

oleh perwujudan shaktinya-Siwa yang dikenal sebagai Devi Mahatmya Purana atau 

Durga Saptasati. Kisah ini muncul dalam Markandeya Purana, yang disusun pada abad 

keenam M  (Santiko, 1997). Pendapat yang berbeda menyatakan bahwa Markandeya 

Purana (c.250 M) adalah karya sastra yang dihasilkan selama gerakan keagamaan 

yang kuat pada Periode Gupta (320-650 M) (Ariati, 2009). Salah satu interpretasi 

kekalahan Durga atas asura adalah bahwa itu melambangkan perannya melindungi 

orang, terutama dari konsekuensi perang. Referensi untuk perannya yang paling 

penting ini ditemukan dalam namanya, yang berasal dari bahasa Sansekerta durga 

(dur+gam), yang berarti benteng. Peran Durga lebih diperjelas dalam Devi Mahatmya 

12.4-7, di mana disebutkan bahwa dia melindungi orang-orang yang menyembahnya 

pada tanggal delapan, sembilan, dan empat belas bulan, ketika bulan cerah. Para 

penyembah tidak perlu takut pada pelaku kejahatan, tidak akan dilukai oleh senjata, 

akan dilindungi dari kemiskinan, kebakaran, dan banjir, dan tidak akan dipisahkan dari 

orang yang mereka cintai (Santiko, 1997, hal. 215). Devi Mahatmya menggambarkan 

dewi memiliki tiga aspek transenden: kekuatan ilusi dan penebusan darinya (maya), 

kebumian dan materialitas (prakriti) dan kekuatan atau energi (shakti). Ketiga aspek 

dewi ini mewakili integrasi tema-tema keagamaan purba sebelumnya ke dalam satu 

teologi feminin ilahi yang menyeluruh, yang oleh para teolog kuno digabungkan dan 

dibentuk kembali dengan mengikuti formulasi sebelumnya untuk 

membuatnyamelayani tujuan satu, yaitu menjadi Dewi tertinggi (supreme goddess) 

(Ariati, 2009, hal. 35-36). 

Perkembangannya di Indonesia yang sejaman denganmasa pemerintahan 

Prabu Udayana sampai Anak Wungsu, dekat dengan anak sulung Prabu Udayana yaitu 



 59 

Airlangga atau Erlangga yang memerintah di kerajaan Kahuripan-Jawa Timur. Santiko 

(1997) menyatakan bahwa Durga disembah oleh Raja Erlangga, yang memerintah 

Jawa selama abad kesepuluh dan kesebelas. Data prasasti menunjukkan bahwa, 

setelah melarikan diri dari ibukota Watan Mas karena menghadapi serangan, Erlangga 

pergi ke Patakan, desa Kambang Sri, untuk memuja dewi berbentuk arca (Bhattari 

Arcarupa) di pertapaan Terep. Erlangga memperoleh kemenangan, dan sekembalinya 

ke istananya ia mengumumkan prasasti Terep pada tahun 1032 M, memberikan status 

bebas pajak pertapaan Terep. Meskipun nama Durga tidak muncul dalam prasasti 

Patakan, perbandingan data lain membuktikan bahwa Bhattari Arccarupa ini tidak lain 

adalah Durga  (Santiko, 1997, hal. 216).  

Istilah ‘Durga Mahisasuramardani terdiri dari kata ‘Durga’ dapat berarti “dia yang 

sulit (dur) untuk melawan (ga)”, oleh karena itu Durga berarti “yang tak tergoyahkan, 

tak terkalahkan”. Dengan demikian dapat memahami Durga Mahisasuramardini 

sebagai “dewi tak terkalahkan (durga), yang menghancurkan (mardini) setan (asura) 

dalam bentuk kerbau (mahisa)”. Citra Durga Mahisasuramardini digambarkan dalam 

bentuk yang megah dan menakjubkan karena dipahami sebagai dewi yang 

menyelamatkan tiga dunia (triloka, tripura) dari tirani kerbau-iblis Mahisa. (Ariati, 2009).  

Basudewa (2019) menjabarkan bahwa cerita mitologi Durga Mahisasuramardini 

berawal dari penyerangan para asura terhadap para dewa di sorga. Para dewa 

dipimpin oleh oleh Dewa Brahma yang mengalami kekalahan dan melaporkan kejadian 

tersebut kepada Dewa Siwa dan Wisnu. Mendengar keadaan tersebut membuat Siwa 

dan Wisnu sangat marah, sehingga wajah kedua dewa tersebut memancarkan cahaya 

yang sangat panas. Hal serupa juga terjadi pada muka para dewa lainnya yang hadir 

saat itu. Cahaya-cahaya tersebut terkumpul menyerupai sebuah gunung yang 

panasnya bergemerlapan. Tiba-tiba cahaya panas tersebut berubah menjadi dewi 

cantik yang diberi nama Durga, serta dikenal dengan nama Candi atau Candika.  

Durga inilah saktinya para dewa untuk mengalahkan para raksasa (asura). Para 

dewa yang hadir dalam penciptaan itu masing-masing memberikan hadian senjata 

ataupun perhiasan kepada dewi seperti Siwa memberikan hadiah trisula, Wisnu 

memberikan cakra, Brahma memberikan kamandalu (kendi), Baruna memberikan 

sangkha (terompet kulit kerang), Agni memberikan sakti (tombak), Bayu memberikan 

dhanu (busur) dan sara (anak panah), Indra memberikan Vajra/Bajra/Wajra (petir) dan 



 60 

genta, Yama memberikan hadiah kaladandha (gada kecil) dan pasa, Prajapati-Brahma 

memberikan aksamala (tasbih), Surya memberikan sinarnya yang tembus (masuk) ke 

dalam pori-pori kulit Dewi, Kala memberikan khetaka (perisai), Ksirarnawa (lautan susu) 

memberikan sebuah kalung bercahaya, pakaian yang tidak aus, anting-anting, dan 

kalung ardhacandra (bulan sabit), Gunung Himalaya memberikan seekor singa untuk 

kendaraan (wahana), Wiswakarma memberikan parasu (kapak), Kuwera memberikan 

hadiah minuman anggur, Saghara (lautan besar) memberikan hadiah bunga teratai 

untuk penghias dada dan setangkai teratai berwarna biru, serta ular Sesa memberikan 

kalung mutiara hitam yang disebut sesahara.  

Setelah menerima senjata dan perhiasan tersebut, Dewi Durga pergi berperang 

melawan bala tentara raksasa (asura). Ketika Durga berhadapan dengan asura 

bernama Raktawija, jika asura ini mengeluarkan darah dan menetes ke tanah seketika 

darah tersebut berubah menjadi asura baru. Kesaktian asura inilah membuatnya 

disebut sebagai Raktawija yang artinya ‘lahir dari darah’. Asura Raktawija berkali-kali 

berubah wujud menjadi seekor kerbau, singa, gajah dan pada akhirnya berubah lagi 

menjadi kerbau yang dikenal dengan sebutan Mahisasura (dari kata Mahisa=kerbau 

dan Asura=raksasa;). Raktawija berubah menjadi mahisa bermaksud untuk menyamar 

dan membaur dengan kerbau-kerbau liar yang sedang makan di padang rumput. Dewi 

Durga tetap mengetahui hal tersebut langsung loncat kepunggung Mahisasura dan 

menyembelih leher mahisa. Raktawijaya dalam bentuk aslinya keluar dari leher mahisa 

dan seketika Dewi Durga menggenggam rambut asura dengan erat-erat. Demikian 

juga ekor mahisa dipegang oleh tangannya yang lain. Posisi ini membuat Mahisasura 

tidak dapat berkutik sehingga Durga dengan mudah dapat membunuhnya, dengan 

menghindari agar darah asura tidak menetes ke tanah. Dewi Durga menduplikasi 

dirinya menjadi sosok Camunda untuk meminum darahnya, dengan demikian 

berakhirlah riwayat Raktawija. Duplikasi Dewi Durga menjadi wujud lain di luar dirinya, 

yaitu Camunda, disebut sebagai sapta-matrka sebagai bentuk kekuatan Durga 

Mahisasuramardini (Basudewa, 2019, hal. 131-132).  

 

 

 

 



 61 

2. Ikonografi 

Ikonografi adalah istilah yang mengacu kepada tokoh yang digambarkan dan kemiripan 

tokoh yang dinyatakan dalam gambar dengan tujuan untuk mengadakan hubungan 

dengan tokoh atau dewa tersebut. Tokoh atau dewa yang menjadi objek pemujaan 

diwujudkan dalam bentuk arca. Arca adalah perwujudan dari dewa maupun tokoh yang 

telah wafat. Durga merupakan sakti Siwa, direpresentasikan dengan banyak wujud, 

setidak-tidaknya ada sembilan jumlahnya (disebut nawadurga).  (Srijaya, Prawirajaya, 

Titasari, Bagus, & Rema, 2020).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 14. Ikonografi Senjata Pada Arca Durhamahisasuramardini 
Sumber: (Satyanda, 2015, hal. 8) 

 



 62 

Dewi Durga dalam bentuk Durga Mahisasuramardini, umumnya selalu digambarkan 

dengan banyak tangan, biasanya 8, 10 sampai 12 buah. Sikapnya berdiri seperti orang 

sedang menari, sedang menginjak punggung seekor kerbau. Jika dibandingkan 

dengan arca Durga yang dijumpai di Jawa, maka arca Durga yang terdapat di Pura 

Bukit Darma Kutri mempunyai bentuk yang jauh lebih langsing dan seolah-olah arca ini 

tidak memakai kain, karena relief di antara kedua kakinya kelihatan amat tipis. 

Prabhamandala (alas berbentuk padma)-nya berbentuk bulat telor, dengan lapik (alas 

dasar)-nya berupa padma bersusun dua (padma ganda). Tangan sebanyak delapan, 

masing-masing tangan memegang atribut, yaitu tangan kanan depan memegang 

cakra, ekor mahisa (kerbau), anak panah (sara) dan sakti (tombak). Tangan kiri 

memegang perisai (ketaka) dan busur panah (danus), rambut raksasa dan sangkha 

(terompet dari kulit perang; sebagai perlengkapan perang) (Badra, 2007). Penelitian 

Satyanda (2015) mengungkapkan atribut senjata pada Arca Durga 

Mahisasuramardhini dan dapat diungkapkan maknanya sebagai berikut. 

Tabel 2. Makna Senjata pada Arca Durga Mahisasuramardhini 

No Senjata Posisi pada Arca Makna Simbolik Utama 
 

1 Cakra 
 

Tangan kanan keempat 
dari bawah 

Simbol matahari, energi kosmik, 
kekuatan pemelihara semesta, dan 
kesaktian ilahi. Menegaskan peran 
Durga sebagai penegak dharma dan 
pemelihara keseimbangan kosmos. 

2 Sara (Anak Panah) 
 

Tangan kanan pertama 
dari bawah 

Lambang keperkasaan, kehendak, dan 
kemenangan spiritual melalui 
pengendalian keinginan. 

3 Sakti (Tombak) 
 

Tangan kanan kedua dari 
bawah 

Simbol energi, kekuatan, dan daya 
tempur ilahi. Menegaskan karakter 
Durga sebagai perwujudan sakti dan 
pelindung kebenaran. 



 63 

4 Khetaka (Perisai) 
 

Tangan kiri kedua dari 
bawah 

Lambang perlindungan, pengayoman, 
dan pertahanan terhadap kejahatan 
dan marabahaya. 

5 Dhanus (Busur) 
 

Tangan kiri ketiga dari 
bawah 

Simbol kekuasaan, disiplin batin, dan 
pengendalian hasrat duniawi sebagai 
dasar kemenangan spiritual. 

6 Sangkha (Terompet 
Kerang) 

 

Tangan kiri keempat dari 
bawah 

Simbol keselamatan, hukum kosmik, 
kemenangan ilahi, dan suara kosmos 
sebagai penegasan peran Durga 
sebagai penegak dharma. 

 

Arca Durga Mahisasuramardhini di Pura Kedharman Kutri dapat dilihat memiliki 

delapan tangan yang disebut asta buja dan berbagai senjata pemberian dewa-dewa, 

sesuai dengan cerita yang melatarbelakangi arca tersebut (Satyanda, 2015). 

Relevansinya dengan teks cerita, dimana setiap Dewa atau kekuatan alam dari segala 

arah memberikan atribut khusus kepada Durga untuk membasmi Mahisasura. Hal 

tersebut menunjukkan setiap atribut Durga Mahisasuramardini merupakan penanda 

arah, sebagai simbol energi kosmis dari seluruh penjuru alam yang menyertai kekuatan 

Durga. Pada penentuan posisi arah dalam konsep di Bali dan Jawa kuno dikenal 

dengan konsep delapan Dewa penjaga arah mata angin (Asta Dikpalaka) dan juga 

sembilan Dewa penjaga arah angin; dimana di tengah adalah Siwa yang dikenal 

dengan Dewata Nawa Sanggaha. 

 

 

 

 

 

 



 64 

Tabel 3. Korelasi Durgamahisasurawardani Arah Astadikpalaka dan Nawa Sanggaha 

Nama Dewa Senjata atau 
Atribut 

Pemberian 

Asta dikpalaka Nawa 
Sanggaha 

Pura Bukit 
Dharma 

Isana (Siwa) Trisula Timur Laut Tengah  
Wisnu Cakra  Utara Ö 
Brahma Kamandalu (kendi)  Selatan  
Baruna Sangkha (terompet 

kulit kerang) 
Barat  Ö 

Agni Sakti (tombak) Tenggara  Ö 
Bayu Dhanu (busur) dan 

Sara (anak panah) 
Barat laut  Ö 

Indra Bajra dan Genta Timur   
Yama Kaladandha (gada 

kecil) dan pasa 
(panah) 

Selatan   

Prajapati-brahma Aksamala (tasbih)    
Surya disebut juga 
dengan Nirrti 

Sinar Barat Daya   

Kala Khetaka (perisai)   Ö 
Ksirarnawa 
(galaksi bima 
sakti/milky way)- 
 zenith 

Kalung cahaya,  
pakaian dan kalung 
ardachandra 
(bulan sabit) 

   

Gunung Himalaya Singa sebagai 
wahana 
(tunggangan) 

   

Wismakarma Parasu (kapak)    
Kuwera Minuman Anggur Utara   
Sagara (lautan 
besar)  

Bunga teratai 
penghias dada dan 
setangkai teratai 
warna biru 

   

Ular sesa 
(wahananya 
Mahawisnu)-nadir 

Kalung mutiara 
hitam (sesahara) 

   

 
Pada tabel di atas, penerapan Asta Dikpalaka lebih banyak diterapkan pada atribut 

yang diberikan kepada Durga Mahisasuramardini, sesuai teks cerita mitologi yang 

menyertainya. Semua sosok Dewa dalam cerita teks, dapat diinterpretasikan arah 

anginnya sesuai dengan Asta Dikpalaka; dimana posisi Nrrti yang disinonimkan dengan 

Surya. Jika dikorelasikan dengan senjata yang ditunjukan pada arca yang dikorelasikan 

dengan teks mitologisnya, menunjukan bahwa senjata yang dibawanya merupakan 

pemberian Wisnu, Baruna, Agni, Bayu, Indra dan Kala. Dari 4 Dewa yang memberikan 

senjata tersebut, termasuk ke dalam filsafat kepemimpinan yang dinamakan Asta 

Brata.Asta Brata yaitu delapan tipe kepemimpinan yang merupakan delapan sifat 

kemahakuasaan Tuhan. Ajaran ini diberikan Sri Rama kepada Wibhisana sebagai raja 



 65 

Alengka Pura menggantikan kakaknya Rahwana. Dalam konsep Asta Brata ada 

delapan ajaran kepemimpinan hindu yang perlu diterapkan dan dijadikan sebagai 

pedoman dalam diri seorang pemimpin. Oleh karena itu pemaknaan senjata pada Arca 

Durga Mahisasuramardini Pura Bukit Dharma, merupakan representasi ajaran 

kepemimpinan. Ajaran tersebut adalah: 

1. Indra Brata yang artinya seorang pemimpin hendaknya mengikuti sifat-sifat dewa 

indra sebagai dewa pemberi hujan atau dikenal dengan memberi kesejahteraan 

kepada rakyat.  

2. Bayu Brata yang artinya seorang pemimpin hendaknya selalu dapat mengehtahui 

dan menyelidiki keadaan serta kehendak yang sebenarnya terutama keadaan 

masyarakat yang hidupnya paling menderita.  

3. Baruna Brata yang artinya seorang pemimpin hendaknya dapat memberantas 

segala jenis penyakit yang berkembang di masyarakat, seperti pengangguran, 

kenakalan remaja, pencurian, dan pengacau keamanan negara.  

4. Agni Brata yang artinya seorang pemimpin hendaknya harus memiliki sifat-sifat 

selalu dapat memotivasi tumbuhnya sifat ksatria dan semangat yang berkobar 

dalam menundukkan musuh-musuhnya (Rai & Suarningsih, 2019).  

Arca Durga Mahisasuramardini ditempatkan di atas bukit, yang digunakan sebagai 

tempat suci kerajaan. Oleh karena itu, penanda yang berhubungan dengan pesan-

pesan nilai filsafat kenegaraan. Selain dari makna yang tersirat pada senjata, aspek 

visual patung juga tersirat melalui sikap dan gestur dari arca.  

Arca Dhurga Mahisasuramardhini ini merepresentasikan sikap berdiri dengan 

sikap Alidha, yaitu sikap dimana letak telapak kaki saling berjauhan, yakni kaki kiri 

terletak di atas kepala kerbau dan kaki kanan terletak pada punggung bagian belakang 

daripada kerbau yang merupakan perwujudan dari Asura. Alidha adalah sikap khusus 

yang diperlihatkan oleh arca-arca membawa busur atau pemburu (dhanvinam) yang 

telah melihat mangsanya dan siap untuk menembak. Busur dipegangNya dengan erat-

erat dengan tangan kiri dan anak panah digenggam dengan tangan kanan. Menurut 

kamus Chitamani, bahwa posisi kaki yang dibengkokkan adalah kaki yang didepan 

namita purva- jangha dan posisi kaki kiri lurus paschima praguna bavet (Pratima-

Kosha). Arca Dewi Durga Mahisasuramardhini ini ditunjukkan dalam tubuh langsing 

menggambarkan sambhanga, dvibhanga dan postur tribhanga. Asana dalam 



 66 

pengertian tempat duduk adalah Padmasana ganda berbentuk segiempat dengan 

sudut membulat, sedangkan dibawahnya terdapat capik yang berbentuk segiempat. 

Vahana atau hewan tunggangan adalah kerbau dengan sikap berbaring dan kepalanya 

besar serta pada leher kalung yang berhias genta. Kerbau menghadap ke kiri.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 15. Gestur Arca Durgamahisuramardhini 
Sumber: (Satyanda, 2015, hal. 10) 

 
Stela pada Arca Durgamahisasuramarini berbentuk sisi sejajar dengan puncak 

membulat, Prabhamanala berbentuk bulat telor, pada bagian tepinya berhias segitiga 



 67 

kecil. Pakaian/perhiasan: pakaian arca ini berupa kain berhias yang tampak tidak jelas 

lagi karena pecah. Elemen yang masih dapat diketahui hanya Wiron yang 

menggantung sampai punggung kerbau. Samput bersilang di depan paha di kanan dan 

kiri badan tampak simpul berbentuk pita dengan ujung mengarah keatas. Uncal 

berjumlah dua buah pada ujungnya berhias jumbai. Sedangkan perhiasan yang 

dikenakan adalah mahkota berbentuk Jatamakuta berhias bunga, kalung susun dua, 

gelang lengan berhias simbar, dengan motif bunga. Gelang susun dua berupa untaian 

manik-manik. Gelang siku dan kaki berhias simbar (Satyanda, 2015). Sikap atau gestur 

patung dapat diinterpretasikan sebagai berikut: 

a. Sikap kepala: sikap kepala Dewi Durga terlihat bengkok kekiri, terlihat dari sisa pola 

wajah yang cantik sebagai lambang kebaikan dan kasih sayang.  

b. Bentuk Payudara: dapat disaksikan dari sisa pola bentuk payudara Dewi Durga 

yang menonjol dengan bentuk yang indah sebagai lambang kesuburan.  

c. Bentuk perut: dapat disimak dari pola dan sisa bentuk perut Dewi Durga yang 

langsing dan indah sebagai lambang kelahiran.  

d. Sikap kaki: dapat disaksikan bahwa kaki Dewi Durga yang sedang menginjak 

kepala kerbau penjelmaan asura sebagai lambang dari menghancurkan sifat-sifat 

buruk seperti raksasa (Satyanda, 2015, hal. 10-11).  

Pada perkembangannya Arca ini dipercaya sebagai representasi dari Mahendradatta 

yang disebut dengan ‘Bhatari Lumah Ing Burwan’. Arca ini diduga dibuat pada masa 

pemerintahan Marakata dan Anak Wungsu, sebagai persembahan bagi ibunya. Tidak 

menutup kemungkinan Airlangga, sebagai anak sulung, yang juga menjadi raja di Jawa 

timur, pernah berkunjung di tempat arca ini, untuk memberikan penghormatan pada 

ibunya, sekaligus menjalin hubungan kenegaraan dengan kerajaan Bali. 

2). Terompah (Sandal Batu) dan Arca Ganesha 

Peninggalan artefak seni rupa yang indigenous dari masa pemerintahan Udayana 

sampai Anak Wungsu, bahkan tidak dapat ditemukan di daerah lain adalah peninggalan 

patung berbentuk ‘sandal’ yang terbuat dari batu padas dengan landasan bermotif 

teratai (Padma) menyatu dengan patung Ganesha pada alas (lapik) yang sama.. Tidak 

ada satu prasasti atau bukti tertulis yang menjelaskan artefak tersebut, namun diyakini 

merupakan peninggalan pemerintahan Udayana sampai Anak Wungsu, karena 



 68 

ditemukan di samping Arca Durga Mahisamardini di Pura Bukit Darma Durga Kutri 

pada tahun 1921 oleh Louis C. Heyting.  

Artikel Louis C. Heyting tahun 1967 berjudul “Rama’s Sandalen Op Bali” 

(Sandal Rama di Bali) yang diterbitkan dalam jurnal “Bijdragen tot de Taal-, Land- en 

Volkenkunde, Deel 123, 3de Afl (1967) melaporkan ditemukannya artefak berbentuk 

sandal kuno (disebut juga dengan terompah atau paduka), yang diduga dikeluarkan 

pada jaman pemerintahan Anak Wungsu. Louis C. Heyting (1967) menjelaskan 

kronologisnya penemuan tersebut, diawali pada tahun 1920-an, Dinas Purbakala di 

Batavia mengumumkan isi beberapa piagam tembaga yang ditemukan di Bali. 

Beberapa di antaranya dikeluarkan oleh “Paduka Haji Anak wungsumira kalih bathari 

lumah i Buruan bathara lumah i Banyu Wka”. Istilah tersebut berarti Raja Anak Wungsu 

ananda dari Ratu yang dimakamkan di Buruan, dan raja yang dimakamkan di Banyu 

Wka berangka tahun 971-995 Saka. Pengumuman prasasti tersebut menarik minat 

Heyting untuk melakukan penelitian purbakala di Bali. Ketika berada di Bali, 

ketertarikan tersebut dikuatkan dengan studi literatur tradisional Pada koleksi candra 

sengkala yang dikumpulkan dari lontar milik pendeta dan cendekia tradisional Bali 

lainnya, Heyting menemukan tiga kali disebutkan tentang pendirian candi (pura 

pemakaman) di Buruan pada tahun 929 Saka atau 1007 M. Candra sengkala tersebut 

berbunyi “lawang-angapit-lawang” menandakan tahun 929 Saka. Pencarian 

pemakaman Mahendradatta (dalam prasasti dituliskan sebagai ida bhatari lumah ing 

Burwan) dimulai dengan menyimak dengan seksama peta topografi Bali Tengah tahun 

1906. Heyting menemukan sebuah desa bernama Buruan, terletak di sebelah selatan 

desa Kutri, tidak jauh dari kota utama Gianyar, yang namanya sama dengan tertera di 

prasasti yaitu dekat dengan kata “brwan atau burwan”.   

Dugaan tersebut mengantarkan Heyting berkunjung ke desa Buruan pada 

November 1921, ditemani oleh pemandu Ida Putu (Pe)Maron, Heyting berkunjung ke 

sebuah bukit dimana terdapat Pura Bukit Dharma. Pada pura tersebut ditemukan 

sebuah patung padas dalam keadaan aus yang menunjukan usia yang tua, 

menggambarkan Dewi Durga Mahisasuramardini, berlengan delapan dan berdiri di 

atas seekor kerbau. Arca tersebut diletakan khusus pada bangunan terbuka 

sederhana. Heyting pada saat itu mengira telah menemukan patung pemakaman 

Mahendradatta, atau disebut Gunapriyadharmapatni, istri Udayana.  



 69 

 
Gambar 16. Posisi Terompah dan Patung Ganesha tahun 1920an 

Sumber: (Heyting, 1967) 
 

Tepat di sebelahnya, di bawah atap yang sama, Heyting melihat beberapa patung kecil, 

yang maknanya belum diketahui korelasi dan maknanya. Pada tahun 1923 Heyting 

dapat mengambil foto pertama potret Arca Durga Mahisamardiri simbol Mahendradatta 

dan gambar Candi Buruan. Dinas Purbakala melaporkan penemuan Heyting, dan 

kemudian menunjukkan fotonya kepada peneliti purbakala seperti Ms. Muusses, 

Bosch, Stutterheim, Krom, Van Erp dan Rouffaer. Pada pemeriksaan lebih dekat, dua 

yang patung lebih kecil ternyata adalah: representasi pahatan paras dari sepasang 

sandal, dilengkapi dengan pengait yang timbul untuk dijepit di antara jempol kaki dan 

jari kaki kedua (disebut juga paduka), beralaskan dudukan bermotif teratai sebagai 

alasnya, dan di sebelah kanannya terdapat Ganesa kecil duduk di landasan bermotif 

teratai, dan sebelah kanan, terdapat dua lingga yang berukuran sama ini, juga di atas 

landasan bermotif teratai. Tinggi patung menurut Heyting adalah Arca Durga setinggi 

2,25 m., sandal 15 cm., Ganesa dan lingga 30 cm (Heyting, 1967).  

Hipotesis Heyting menyebutkan bahwa sandal batu di desa Buruan menunjuk 

ke arah sebuah episode terkenal dari Ramayana, yang selama berabad-abad memiliki 

arti penting di Bali, tidak terkecuali dalam seni visual. Oleh karena itu, artefak kesenian 

tersebut disebut ‘Sandal Rama’ (Rama’s Sandalen) oleh Heyting, mengingatkan sandal 



 70 

Rama yang diserahkan kepada adik tirinya Bharata, sebagai simbol wewenang 

kekuasaan Raja. Sedangkan Ganesha disebelahnya adalah simbol Bharata itu sendiri 

(Heyting, 1967). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 17. Foto Terompah dan Patung Ganesha Tahun 1920an 
Sumber: (Heyting, 1967) 

 

a). Latar Belakang Cerita 

Rama adalah tokoh utama sekaligus protagonis dari Kisah Ramayana. Rama dalam 

Hinduisme merupakan salah satu awatara Wisnu dalam menumpas angkara murka 

Rahwana atau Dasamuka, sebagai tokoh antagonis. Setelah tiba saatnya, ketika dapat 

meminang Dewi Sita sebagai hasil kemenangan sayembara, Sri Rama diserahi 

kekuasaan negara dan takhta kerajaanya dari ayahnya, Prabu Dasarata. Tetapi Dewi 

Kekayi menagih janji kepada Prabu Dasarata, agar putranya Bharata dinobatkan 

menjadi raja Ayudya. Pertikaian secara halus antara Prabu Dasarata dengan 

permaisurinya itu, Dewi Kekayi, mengakibatkan Prabu Dasarata jatuh sakit. Rama 

mengetahuinya dan kemudian meloloskan diri dari negara Ayudya demi kesejahteraan 

keluarga keraton. Rama pergi bersama Dewi Sita diiringi oleh Laksmana adiik tirinya 

yang setia   

Bharata akhirnya dinobatkan menjadi raja Ayudya, tetapi tidak bersedia sebelum 

ada persetujuan Sri Rama. Bharata kemudian pergi menyusul Sri Rama, karena Prabu 

Dasarata mangkat disebabkan oleh kesedihannya. Berata mencari kakak tirinya Rama 

ke dalam hutan, setelah pembakaran jenazah mendiang ayahnya Prabu Dasarata. 

Setelah bertemu kakaknya, Bharata menyerahkan kerajaan ke Rama, ahli waris yang 

berhak dan anak yang paling tua. Permintaan Berata ditolak Rama dengan alasan 



 71 

menghormati keputusan Ayahnya. Berata kembali ke Ayodya menganggap diri sebagai 

wakil Rama, karena diberi nasehat kepemimpinan yang berbunyi: 

Tegakkan slalu dharma dalam kehidupan di dunia, orang-orang bijaksana hendaknya 
dijadikan panutan, bukan harta, nafsu atau kemasyuran, keberhasilan yang sungguh bijak 
adalah karena mampu memahami hakekat dharma dalam kehidupan di dunia ini. 

Setelah berjurnpa dengan Rama, Bharata kemudian kembali ke Ayodya dan 

memegang pemerintahan kerajaan atas nama Sri Rama, ditandai dengan 

Sandal/Paduka Sri Rama yang diletakkan di singgasana, sebagai simbol kehadiran 

Rama sebagai pemimpin Ayodya. 

Cerita Ramayana berasal dari kitab Ramayana mahakarya Maharesi Walmiki. 

Kata Ramayana berasal dari kata rama dan ayana yang berarti kisah pengembaraan 

Ramawijaya. Kitab Ramayana digubah dalam bentuk kakawin Ramayana. Menurut Prof. 

Dr. Purbacaraka, penggubahan Kitab Ramayana ke dalam bentuk Kakawin dilakukan 

pada zaman Mataram kuno, yakni pada masa pemerintahan Raja Dyah Balitung, 

sebelum abad ke-9 (Poespaningrat, 2005). Kakawin Ramayana diangkat sebagai 

tonggak awal kelahiran sastra kakawin di Jawa. Kakawin tersebut diperkirakan telah 

ada pada masa  pemerintahan Mpu Sindok di Jawa Tengah sekitar abad ke-10. Belum 

diketahui secara pasti siapa pengarang Kakawin Ramayana sekalipun banyak ahli telah 

meneliti Kakawin Ramayana, dari berbagai sudut pandang dan permasalahannya. 

Banyak peneliti yang mengungkapkan bahwa Kakawin Ramayan sebagai “adikakawin” 

‘kakawin pertama dan teladan’ bagi sederetan karya kakawin dalam sastra Jawa-Bali 

yang tersebar sepanjang kurun waktu yang meliputi seribu tahun. Kakawin Ramayana 

selalu menduduki tempat terhormat dan pasti serta merupakan kakawin terpanjang di 

antara kakawin-kakawin periode Jawa Hindu.  

Kemunculan Kakawin Ramayana disusul kemudian oleh Kakawin Arjunawiwaha 

yang digubah oleh Mpu Kanwa pada masa pemerintahan Raja Airlangga di Kerajaan 

Kadiri di Jawa Timur. Pada periode Kadiri muncul sejumlah karya sastra kakawin, 

antara lain Kakawin Hariwangsa karya Mpu Panuluh, Kakawin Gatotkacasraya karya 

Mpu Panuluh, Kakawin Bharatayudha karya Mpu Sedah dan Mpu Panuluh, Kakawin 

Smaradahana karya Mpu Dharmaja, Kakawin Sumanasantaka karya Mpu Monaguna. 

Selanjutnya, pada masa Majapahit muncul karya sastra kakawin, antara lain Kakawin 

Bhomantaka yang pengarangnya belum diketahui secara pasti, Kakawin Arjunawijaya 

karya Mpu Tantular, Kakawin Sutasoma karya Mpu Tantular, Kakawin 



 72 

Nagarakretagama karya Prapanca, Kakawin Lubdhaka karya Mpu Tanakung (Suarka, 

2017).  

Kisah Rāmāyan ̧a di Indonesia baik dalam bentuk karya sastra (Kakawin) juga 

berkembang ke dalam beragam jenis kesenian baik seni pertunjukan maupun seni 

rupa. Kisah Ramayana dalam seni tertua dalam bentuk tertuannya, terpatri pada relief 

di candi Prambanan dan candi Panataran. Relief cerita Ramayana di candi Prambanan 

rupanya lebih dekat dengan Sĕrat Rama Kĕling, adapun relief di candi Panataran dekat 

dengan Kakawin Rāmāyan ̧a. Dari berbagai penelitian para ahli teks, Kakawin 

Rāmāyan ̧a diperkirakan digubah pada abad IX Masehi (820-832 Ç atau 898-910 M), 

ketika kekuasaan Raja Dyah Balitung dengan pusat kerajaan Medang (Mataram kuno) 

masih berpusat di Jawa Tengah. Raja Dyah Balitung merupakan leluhur dari Permaisuri 

Mahendradatta. 

Berdasarkan penelitian Himansu Bhusan Sarkar, Manomohan Ghosh, Camille 

Blucke, dan Hooykaas, diketahui bahwa sumber penulisan Kakawin Rāmāyan ̧a adalah 

Rāvan ̧avadha karya Bhat ̧t ̧ikâvya. Anggapan umum di Bali (misalnya Ktut Ginarsa) 

bahwa penulis Kakawin Rāmāyan ̧a bernama Yogīśwara (Darusuprapta, 1963, hal. 60). 

Hal tersebut didasarkan ditemukannya baris kalimat yang memuat kata yogīśwara 

tersebut berbunyi: "Sang yogīśwara çis ̧t ̧a sang sujana çuddha manahira huwus mace 

sira", yang artinya sang yogīśwara (pendeta besar) menjadi sangat pandai dan sang 

sujana (orang baik) menjadi bersih hatinya setelah membacanya (Rāmāyan ̧a ini). 

Rangkaian kata-kata "çis ̧t ̧a sujana çuddha manahira" itu dianggap memuat sengkalan 

yang menunjuk tahun 1016 Ç. Dalam hal ini kata çis ̧t ̧a = 6; sujana = 1; çuddha = 0; 

manah = 1. Jadi 6101 atau tahun 1016 Ç (Padmapuspita, 1979, hal. 13). Akan tetapi 

dalam koreksinya, Padmapuspita lebih cenderung menyetujui bahwa sengkalan di atas 

menunjuk tahun 1018 Ç (1096 M), karena kata çis ̧t ̧a yang artinya 'terpelajar' atau 

'pandai' diberi arti '8', sama dengan pendeta. Padmapuspita juga menemukan adanya 

kata "guna" sampai tiga kali (triguna) dari bait penutup dalam Kakawin Rāmāyan ̧a 

tersebut. Karena itu Padmapuspita menawarkan pandangannya bahwa kemungkinan 

penulis Kakawin Rāmāyan ̧a adalah Mpu Triguna, semasa pemerintahan Çri Jayawarsa 

Digwijaya Çastra Prabu, yang memerintah tahun 1026 Ç (1104 M) (Tedjowirawan, 

2012). 

 



 73 

c). Ikonografi 

Istilah paduka yang merujuk pada sandal atau alas kaki Rama yang digunakan oleh 

Bharata sebagai simbol penguasa asli Ayodya ditemukan pada Kakawin Ramayana 

Sargah 3 pada bagian akhir (sloka 9) yang berbunyi: 

9. “Diceritakan Sang Bharata (Kekayiputra) pergi kembali Ayodya, Membawa sandal 
(paduka) Sang Rama yang utama Paduka tersebut dihormati dan disembah oleh rakyat 
Ayodya, Sang Bharata menjalani kewajiban menjadi raja didasari oleh rasa bhakti untuk 
kemajuan kerajaan” 

Pada kakawin Ramayana tersebut yang dimaksud dengan sandal (paduka) tentu bukan 

sandal seorang raja yang mewah, melainkan sandal atau penutup kaki untuk seorang 

pertapa yang digunakan Rama pada masa pengasingannya di hutan. Paduka berasal 

dari Bahasa Sansekerta ‘pada’ yang berarti ‘kaki’, istilah tersebut merupakan definisi 

dari arketip alas kaki India kuno (britishmuseum.org). Dalam bahasa Jawa kuno dikenal 

istilah ‘tlumpah’ dan dalam bahasa Bali dikenal dengan terompah, keduanya mengacu 

ke alas kaki sejenis sandal sederhana. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 18. Relief Ramayana pada Panel 9 Candi Siwa-Prambanan 
Sumber: (Kussnowari, 2008) 

 
Pada relief Candi Siwa di Kompleks Candi Prambanan khususnya pada panel 9 

ditemukan relief yang menggambarkan situasi pada Kakawin Ramayana Sargah 3 

Sloka 9. Relief panel tersebut dibagi menjadi 2 pilahan yang menggambarkan dua 

adegan berbeda. Pilahan 1 menggambarkan adegan Bharata putera Kaikeyi atau 

Kekayi akan dinobatkan menjadi raja, tetapi menolak. Bharata pergi ke hutan mencari 

Rama, Laksmana dan Sinta yang sedang menjalani hukuman. Tujuan Barata mencari 

Rama, Laksmana dan Sinta adalah untuk membujuk Rama kembali ke istana dan 

memerintah Kerajaan Ayodya.  

Pilahan 1 Pilahan 2 



 74 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 19. Panel 7, 8 dan 10 yang Menggambarkan Kaki Telanjang 
Sumber: (Kussnowari, 2008) 

 
Pilahan 2 menggambarkan adegan Bharata dapat menemukan Rama dan Laksmana. 

Bharata memberitahukan bahwa Ramanda Prabu Dasarata sudah wafat. Bharata 

mohon kepada Rama untuk kembali ke Ayodya menggantikan kedudukan ayahanda 

mewarisi tahta kerajaan di Ayodya. Namun permintaan Bharata ditolak. Rama tidak 

mau kembali ke negaranya, dan hanya menitipkan tlumpah atau sandal sebagai 

gantinya. Pesan Rama, agar tlumpah atau sandal tersebut ditaruh di atas Singgasana 

dan Bharata disuruh pulang kembali ke Ayodya menggantikan ayahanda sebagai Raja 

Ayodya atas nama Rama (Kussnowari, 2008). Pada pilahan 2 tersebut digambarkan 

bentuk sandal rama atau dalam kakawin Ramayana disebutkan sebagai paduka. 

Bentuknya nyaris persegi empat dengan lengkungan di sisi-sisinya, yang tidak 



 75 

mencerminkan benda yang difungsikan sebagai alas kaki. Patut diduga pemahat candi 

tersebut, belum pernah mengetahui bentuk alas kaki. Hal tersebut dikarenakan pada 

budaya Jawa kuno melalui tinggalan candi mayoritas sosok manusia digambarkan 

telanjang kaki. Pada relief tersebut telah dimunculkan bentuk sandal,  yang menyerupai 

benda bundar dalam genggaman sosok Rama dalam posisi berdiri menunduk, dengan 

gestur sedang memberikannya ke sosok Bharata yang posisi badannya lebih rendah, 

dengan sikap menerima. 

Masih dalam  Relief Ramayana di Candi Siwa Prambanan, panel yang lain, baik 

sebelum dan sesudah adegan tersebut, tidak menunjukan adanya pemakaian sandal. 

Bahkan pada panel 9 tersebut, pada pilahan 1 adegan Bharata sedang menaiki kuda, 

digambarkan kaki telanjang Bharata dalam keadaan tanpa memakai alas kaki. Panel 7, 

8 (sebelum panel 9) dan panel 10 (setelah panel 9) menunjukkan bahwa, hanya pada 

adegan penyerahan tlumpah bentuk sandal Rama digambarkan. Sedangkan pada 

adegan sebelum dan sesudahnya tidak terdapat tokoh yang menggunakan alas kaki, 

baik golongan bangsawan, pendeta bahkan Rama sendiri. Heyting (1967) 

membenarkan hal tersebut, pencariannya mengenai gambar sandal dalam seni Jawa 

Kuno, Heyting menemukan di disertasi Stutterheim. Pada disertasi tersebut terdapat 

gambar paduka Rama, di antara relief Candi Prambanan (panel 9 Candi Siwa), namun 

tidak memiliki kemiripan sedikit pun dengan paduka yang terdapat di Pura Bukit Darma 

Durga Kutri.  

Gambar sandal di Candi Siwa Prambanan tersebut cenderung lebih mirip papan 

persegiyang dibulatkan di bagian bawah dan dibentangkan secara diagonal oleh 

sejenis pita yang tipis. Pernyataan tersebut tercantum pada buku Isaac Groneman yang 

berjudul “Tjandi Parambanan op Midden-Java na de ontgraving’ pada tahun 1893. 

Heyting bersikeras bahwa kekhasan fitur menonjol pada artefak sandal batu di Pura 

Bukit Darma difungsikan sebagai pegangan jari-jari kaki, dan besar dugaan itu 

melambangkan Sandal Rama. Namun bagaimanapun juga hal tersebut menguatkan  

relasi yang sangat erat antara Bali dan Jawa. 

Pernyataan Heyting dan fakta melalui temuan relief sandal di Candi Siwa 

Prambanan menimbulkan dua hipotesis. Hipotesis pertama adalah besar kemungkinan 

sandal batu tersebut  adalah representasi dari Erlangga atau Airlangga raja kerajaan 

Kahuripan di Jawa timur, yang diberikan kepada adiknya Anak Wungsu, raja kerajaan 



 76 

Singhadwala di Bali. Artefak sandal batu tersebut meminjam relasi simbolik kisah 

Ramayana. Dimana Erlangga merepresentasikan dirinya sebagai Rama (salah satu 

awatara Wisnu), yang melegitimasi dan mendukung kekuasaan adiknya sendiri yaitu 

Anak Wungsu sebagai representasi Bharata.  

Airlangga memerintah di Jawa Timur sekitaran tahun 1019-1042 Masehi, 

sedangkan Anak Wungsu memerintah sekitaran tahun 1049-1077 Masehi. Sebelum 

Anak Wungsu, bertahta kakaknya Marakata 1022-1025. Di sela pemerintahan masing-

masing kakak beradik lintas pulau tersebut, terdapat nama Sri Ajnadewi yang 

memerintah di Bali 1011-1016. Tedapat masa transisi dan kekosongan pemerintahan 

di Bali yang masih misteri sampai sekarang. Setelah Anak Wungsu, digantikan Sri 

Maharaja Walaprabhu 1079-1088, terjadi kembali kekosongan pemerintahan.  

Ratu Sang Ajnadewi dinobatkan untuk menggantikan Raja Udayana 

Warmadewa, namun, tidak ada hubungan yang jelas relasi kekeluargaanya dengan raja 

yang digantikan. Untuk mendapatkan informasi yang jelas, prasasti Pucangan yang 

dikeluarkan oleh Raja Airlangga, penguasa Jawa Timur, perlu diperhatikan. Dalam 

prasasti ini disebutkan bahwa pada tahun 1016 M kerajaan Dharmawangsa di Jawa 

Timur diserang oleh Raja Wurawari kemungkinan dari Dinasti Syailendra (Sumatera), 

mengakibatkan kehancuran (pralaya). Saat akad nikah Airlangga dan Putri 

Dharmawangsa berlangsung, penyerangan dilakukan secara bersamaan. Disebutkan 

bahwa Pulau Jawa tampak seperti lautan api dan banyak orang dan penguasa kerajaan 

telah meninggal. Airlangga yang saat itu berusia 16 tahun berhasil menyelamatkan diri 

dengan melarikan diri ke hutan ditemani oleh pengikut setianya bernama Narottama. 

Selama tahun pralaya nama Ratu Ajnadewi yang memerintah Bali muncul dalam 

sumber-sumber sejarah. Mengenai fakta ini, dapat diduga bahwa Udayana (ayah 

Airlangga) yang tampaknya hadir di pesta pernikahan putranya di Jawa Timur 

terbunuh, sehingga tahta di Bali tiba-tiba kosong. Untuk mengisi kekosongannya, 

keluarga kerajaan mungkin telah mengangkat seorang kerabat atau wali raja bernama  

Sang Ajnadewi sebagai Ratu Bali (Setiawan, 2008). Prasasti Sembiran A III 

(Goris no. 351), bertahun Saka 938 (1016 Masehi) (satu-satunya prasasti yang 

dikeluarkan oleh ratu ini), yang menyuratkan kekacauan di desa Julah. 

VIa. 3 ....... , memberitahukan musyawarah tentang kekacauan seluruh desa, 



 77 

4. (karena) mati dan ditawan musuh, lebih-lebih lagi pergi berlindung (majengan?) di desa 
berjauhan Oohan), akhirnya sekarang bersisa 50 keluarga, pada mulanya 300 keluarga. 
Oleh karena tidak mampu  
5. mengisi (membayar) drabyahajlna secara lunas pada waktunya, sampai dengan segala 
macam buncang hajl ..  
6 hal itu menjadikan sakit hati mereka (penduduk) itulab sebabnya menyembah kebadapan 
baginda raja memohon tetesan amhrta (air untuk hidup) ...... .  

Kejadian kekacauan (pralaya) di kerajaan Medang Jawa timur dan kekacauan di desa 

Julah (Bali utara) seakan mempunyai korelasi yang erat. Raja Wurawuri sebagai 

pimpinan sekutu raja-raja vassal dari kerajaan Sriwijaya-Sumatera mengambil alih 

kekuasaan tanah Jawa. Besar kemungkinan, salah satu sekutu raja Wurawuri berniat 

menaklukan Bali juga agar berada di bawah pemerintahan Sriwijaya. 

Sri Ajnadewi memerintah diperkirakan sampai 1022, sampai anak Udayana, 

Marakata, pelanjut dinasti Warmadewa mengeluarkan prasasti pertamanya. Marakata 

dengan nama resmi nya adalah Dharmawangsawardhana Marakata Pangkajasthana 

Uttuganggadewa masa pemerintahannya bersamaan dengan masa pemerintahan 

Airlangga di Jawa Timur. Marakata adalah raja yang sangat memperhatikan kehidupan 

rakyatnya, sehingga dicintai dan dihormati oleh rakyatnya. Untuk kepentingan 

peribadatan. Marakata dipercaya sebagai raja yang membangun prasada atau 

bangunan suci di Gunung Kawi daerah Tampak Siring, Bali.  

Besar kemungkinan artefak sandal batu tersebut diberikan oleh Airlangga ke 

adiknya Marakata, sebagai sebuah simbol dukungan Airlangga sebagai raja besar di 

Jawa timur, kepada adiknya, Marakata di Bali. Sandal tersebut berada di landasan 

(lapik) yang sama dengan arca ganesha, sebagai Dewa penghilang rintangan. Secara 

simbolik artefak tersebut bermakna sebagai restu atau dukungan penuh; sebagai 

pelimpahan wewenang untuk menjalankan pemerintahan secara otonom, namun tetap 

dalam pengawasan sang pemberi terompah (semacam kerajaan vassal dengan 

otonomi khusus). 

 Penulis menduga artefak tersebut bukan asli dibuat di Bali, namun berupa 

barang persembahan untuk raja Bali, yaitu Marakata, dari kakaknya Airlangga, Anak 

tertua Udayana yang menjadi raja di kerajaan Kahuripan-Jawa Timur. Dugaan penulis 

berdasarkan beberapa pertimbangan: 

1. Airlangga dan Marakata, sebagai raja kakak-beradik lintas pulau, masa 

pemerintahannya sejaman. Jadi tidak mengherankan Airlangga sesekali 

mengunjungi tanah lahirnya dan adik-adiknya, ketika menjadi raja. 



 78 

2. Airlangga memang dekat dengan simbol-simbol waisnawa (pemuja Wisnu) dalam 

kesenian di jamannya. Salah satunya adalah arca perwujudan Airlangga sebagai 

Wisnu yang sedang menunggangi Garuda disebut sebagai “Wisna Garudasana” 

atau “Wisna Garudanarayanamurti” yang ditemukan di Candi Belahan diduga 

berasal dari Abad ke-11. Representasi Wisnu pada arca tersebut iidentifikasikan 

sebagai penggambaran Raja Airlangga.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 20. Arca Wisnu Menunggangi Garuda P 
Sumber: Gunawan Kartapranata (Januari 2008) 

 
3. Airlangga sendiri menganggap dirinya sebagai penjelmaan Wisnu (Wisnu Murti), 

yang tertulis pada Prasasti Pucangan berbahasa Jawa kuno, yang berbunyi: 

“…tetapi karena ia seperti (penjelmaan) Dewa Wisnu, maka tidak bisa dibinasakan oleh 
kekuatan Mahapralaya (Susanti, 2010, hal. 89). 

Maka tidak berlebihan menduga bahwa terompah Rama merupakan hadiah Airlangga 

kepada adiknya Marakata. 

4. Dalam konteks bentuk, dimana representasi paduka antara relief Candi 

Prambanan dengan artefak di Pura Durga Kutri berbeda, maka besar 

kemungkinan Airlangga atau seniman pembuat artefak, telah melihat bentuk 

sandal yang digunakan oleh pengunjung asing yang berkunjung ke kerajaan 

Kahuripan. Sehingga bentukan artefak di Pura Bukit Dharma mengikuti bentuk 



 79 

sandal dari pengunjung India tersebut. Hal tersebut telihat pada kutipan dari 

prasasti Cane 943 Śaka/1021 Masehi: 

 
 
 
  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Gambar 21. Paduka pada Arca India dan Sepasang Paduka Kuno India 
Sumber: (Dokras, 2020) 

 

Susanti (2010) menjelaskan bangsa-bangsa asing yang berkunjung ke Kerajaan 

Kahuripan adalah Kliŋ (Kalingga) adalah salah satu suku dari India, Sińhala adalah 

Srilanka, āryyā adalah salah satu suku dari India (non Dravidian), Pandikira adalah salah 

satu suku dari Asia Selatan(Pandyas and Keras), Dravida adalah salah satu suku dari 

Asia Selatan (Tamil), Campa adalah salah satu bagian dari Vietnam sekarang (Cam), 

Kmir adalah Khmer sekarang, Rĕmĕn (atau Mon) adalah salah satu suku dari Burma 

sekarang (Susanti, 2010, hal. 6). Bukti prasasti menunjukkan interaksi Airlangga 

dengan bangsa Asia selatan, yang jamak menggunakan paduka/terompah/ atau sandal. 

Sehingga terompah di Pura Bukit Dharma  kemungkinan besar terompah mengikuti 

bentuk alas kaki yang digunakan oleh bangsa Asia selatan tersebut. 

Hal tersebut menguatkan bahwa Airlangga yang memberikan terompah Rama ke 

kerajaan Bali yang dipimpin oleh Marakata. Terompah tersebut diletakkan di samping 



 80 

Arca Durgamahisasuramardini sebagai perwujudan Mahendradatta, ibunya. Oleh 

karena masa pemerintahan Marakata yang singkat (3 tahun) maka dilanjutkan oleh 

Anak Wungsu, meskipun pemerintahannya tidak sejaman dengan Airlangga. Namun 

sistem pemerintahan bercorak Kahuripan yang Waisnawa tetap diteruskan, dengan 

mengklaim dirinya sebagai perwujudan Wisnu pula. Prasasti Dawan yang berangka 

tahun 975 Saka atau 1053 Masehi disebutkan: 

…belas kasihan (Raja Anak Wungsu) terhadap jiwa (rakyat) bagaikan Dewa Hari (Wisnu) 
yang selalu memikirkan kesempurnaan atau kesejahteraan dunia yang dikuasainya… 

Maka dari itu terompah batu yang terdapat pada Pura Bukit Dharma Durga Kutri 

merupakan pemberian Airlangga sebagai dukungan terhadap kedua Adiknya yang 

menjadi raja di Bali. Simbolisasi pelimpahan kekuasaan tersebut menyiratkan bahwa 

kerajaan Bali adalah kerajaan Vassal dari kerajaan Airlangga, namun diberikan otonomi 

khusus dalam pengelolaannya. Hal tersebut diduga sebagai simbol, penguatan 

legitimasi Marakata yang menggantikan Raja Ajnadewi dan meneguhkan dinasti 

Warmadewa di Bali kembali. Dugaan kuat lainnya adalah rencana Airlangga untuk 

menempatkan salah satu putranya untuk menjadi raja di Bali, sehingga mengirimkan 

Mpu Bharadah untuk menyiapkan hal tersebut. Mpu Bharadah berkunjung ke Bali 

untuk menemui Mpu Kuturan. Maksud Airlangga tersebut ditolak oleh Mpu Kuturan 

karena telah menyiapkan sosok Raja Bali. Besar kemungkinan karena penolakan 

tersebut, Airlangga tetap mendukung Raja Bali dengan mengirimkan simbol terompah 

Raja tersebut, sebagai penanda Airlang menyetujui anaknya tidak memerintah Bali, 

sekaligus mendukung penuh Raja Bali yang telah dipilih oleh Mpu Kuturan. 

c. Landasan Estetika Seni Rupa 

Pada pemaparan sebelumnya telah diungkapkan bahwa seni rupa pada jaman 

Pemerintahan Prabu Udayana sampai Anak Wungsu, mengaplikasikan seni Hindu-

Buddha yang berkembang di Nusantara pada abad 10-11 Masehi. Seni Hindu-Budha 

yang dipengaruhi oleh kesenian India kuno, berelasi dengan perkembangan kerajaan 

di Indonesia, seperti Kutai (Kalimantan), Tarumanegara (Jawa Barat), Sriwijaya 

(Sumatera) dan Jawa kuno. Corak-corak kesenian ideologis yang berkembang di 

masing- masing daerah tersebut, larut melebur dengan corak kesenian prasejarah. 

Pada masa pemerintahan Udayana sampai Anak Wungsu, khususnya pada 

pemerintahan Udayana kesenian Jawa kuno mendominasi corak kesenian di Bali. Hal 



 81 

tersebut diakibatkan oleh pengaruh Mahendradatta dari kerajaan Medang, dikuatkan 

dengan pemerintahan Airlangga sebagai pelindung kerajaan Singhadwala di Bali 

yang diperintah adik-adiknya. 

Berbicara masalah kesenian India kuno, tidak terlepas dari pembahasan 

mengenai konsep religiusitas yang berkembang pada masa itu. Susan L. Huntington 

(2016) menyatakan bahwa agama (religion) adalah kekuatan utama yang merangsang 

penciptaan seni dan arsitektur di India kuno. Menurut sebagian besar sistem 

pemikiran India, dunia realitas yang fenomenal adalah ilusi, dirasakan dan ditafsirkan 

oleh indera, yang menghasilkan data pribadi daripada pemahaman tentang keadaan 

yang universal. Ilusi utama adalah kepercayaan akan keberadaan ego diri yang 

terpisah. Sebagian besar agama India berusaha untuk menghilangkan ilusi ini dan 

untuk mendorong realisasi kesatuan universal dan pemahaman bahwa setiap entitas 

yang tampaknya terpisah hanyalah manifestasi dari Yang Esa. Kebenaran Tertinggi 

dianggap transenden, secara intrinsik di luar sarana manusia yang terbatas untuk 

memperoleh pengetahuan. Namun, sejumlah perangkat simbolik (yang menunjukkan 

Kebenaran bukan dengan mengungkapkannya tetapi dengan merujuknya) mungkin 

mengarah pada tujuan mewujudkan keadaan yang tidak dapat dibedakan. Di 

antaranya adalah mantra (rumus verbal atau mantra), yantra (perangkat mekanis 

seperti diagram geometris), dan murti (gambar, ikon, atau pahatan) (Huntington, 

2016, hal. xxvi). Seni visual atau seni rupa India kuno menitikberatkan pada 

pembahasan peralatan simbolik ini. 

Apa yang disebut dengan seni India kuno, faktanya, merupakan reifikasi4 

konsep-konsep metafisik tertentu, yang tujuannya adalah untuk memungkinkan umat 

beragama untuk lebih mudah menginternalisasi Kebenaran tertinggi. Banyak rencana 

bangunan India dan bentuk arsitektur lainnya yang dibuat untuk penggunaan 

keagamaan didasarkan pada yantra, yang menjadikannya perwujudan dari ide abstrak 

yang rumit. Gambar-gambar (murti) yang menghiasi struktur tersebut atau terjadi 

dalam konteks keagamaan lain juga mengungkapkan konsep-konsep keagamaan 

(Huntington, 2016). 

Seniman, kriyawan dan juga arsitek menempati tempat yang cukup tinggi dalam 

lapisan sosial setara dengan seorang pendeta dalam konsep Hinduisme. Oleh karena 

seniman dapat menciptakan suatu karya seni yang menggugah perasaan, mampu 



 82 

menerjemahkan bahasa abstrak menjadi benda visual dan mampu mewujudkan dari 

keadaan kosong menjadi mengada (being). Seniman pada hakekatnya 

menerjemahkan bahasa metafisik alam, sebagai jembatan antara teks spiritual pada 

penubuhannya pada karya seni berdimensi. Hinduisme menekankan bahwa zat 

Brahman meresap ke semua elemen dunia baik material, dimensi, ruang, waktu dan 

energi, yang kesemuanya sinkron dengan getaran semesta (disimbolkan dengan 

aksara suci Om) sebagai pusat keberadaan. Oleh karena itu proses penciptaan oleh 

seniman India kuno, mengikuti proses penciptaan Brahman sesuai yang tertuang 

dalam teks Weda. Agar benda ciptaannya selaras, harmonis dengan getaran semesta 

itu, maka dilakukan pengukuran melalui sistem pengukuran yang dalam Kitab 

Silpashastra disebut Manopakarana-Vidhana. 

Kitab Manasara Silpashastara menjabarkan genealogi mistikal dari seorang 

seniman, yang menjabarkan bagaimana proses penciptaan dan penetapan ukuran 

sebuah karya seni 2 dan 3 dimensi. Prasanna Kumar Acharya (1934) menyatakan 

bahwa proses penciptaan dimulai dari keempat wajah (catur mukha) Brahma yang 

menghadap ke empat arah sebagai pencipta (Utpetti) alam semesta, berevolusi 

menjadi pencipta atau perancang (arsitek) ilahi yang disebut dengan Visvakarman, 

Maya, Tvashtar dan Manu. Empat arsitek ilahi ini ‘ber-inkarnasi5’ menjadi sesosok 

entitas yang semuanya adalah pencipta di Alam manusia yaitu Sthapati, Sutragrahin, 

Vardhaki dan Takshaka. Keempat entitas ini merepresentasikan keempat kelas 

perancang di alam manusia. Staphati menempati posisi tertinggi dan menjadi 

pembangun utama (Master Builder). Sutragrahin adalah guru dari Vardhaki dan 

Takshaka, Vardhaki adalah instruktur dari Takshaka. 

Sthapati wajib menguasasi semua ilmu pengetahuan (sastra), wajib memahami 

isi Weda, dan mempunyai kualifikasi sebagai pemimpin yang agung (supreme 

director) yang disebut acharya. Sutragahin juga wajib mengetahui Weda dan Sastra, 

dan ahli dalam bidang penggambaran rancangan (draftsman) yang disebut dengan 

istilah rakhajna. Vardhaki juga wajib memiliki pengetahuin umum Weda, namun 

spesialisasinya adalah melukis (chitra-karman). Takshaka adalah ahli dalam teknis 

membangun khususnya sebagai tukang kayu (carpentry). 

Keempat entitas ini yang nantinya menjadi jabatan dalam kualifikasi perancang 

bersifat metafisik, dimana manusia yang menduduki jabatan tersebut wajib lulus 



 83 

kualifikasi dan melakukan ritual inagurasi, disaksikan oleh guru atau pendeta. 

Keempat jabatan perancang tersebut wajib memahami dan menggunakan sistem 

ukuran, untuk menciptakan sebuah karya seni visual yang mengikuti sistem 

pengukuran dari getaran semesta. Berikut tabulasi sistem pengukuran yang 

digunakan dalam penciptaan karya seni rupa dan arsitektur. 

Tabel 4.  Sistem Pengukuran dalam Kitab Silpa Shastra 

Besaran Istilah dalam 
Silpa Shastra 

Analogi dalam cm 

1 atom paramanu satuan terkecil dari 
alam (Hinduisme) 

Dalam fisika 
modern, ukuran ato adalah 
0.1 sampai 0.5 
nanometer 
(1 × 10−10 m to 5 × 
10−10 m) 

8 paramanu 1 
rathadhuli/ratharanu 

sebutir debu 0,000625 

8 rathaduli 1 balagra/romagra sehelai rambut 0,005 
8 balagra 1 liksha telur kutu 0,04 
8 liksha 1 yuka setinggi kutu 0,3 
8 yuka 1 yava biji barley 0,24 
8 yava (besar) 
7 yava 

 (menengah) 6 
yava (kecil) 

1 angula selebar jari 
tangan 

1,9 

12 Angula 1 vistati atau disebut 
juga 1 TALA 

sepanjang telapak 
tangan 

22,8 

2 Vistati/tala 
(24 angula) 

1 kishku-hasta atau 
1 hasta 

se-hasta6 kecil 
(small cubit) 

45,6 

25 angula 1 prajapatya-hasta - 47,5 
26 1 dhanurmushti- 

hasta 
- 49,4 

27 1 dhanurgraha- 
hasta/dhanurmushti 

- 51,3 

4 
dhanurmushti 

1 dhanu atau danda dhanu=busur, 
danda=tongkat 

182,4 atau 6 
kaki/feet (6’)=182,88 

8 dhanu 1 rajju tali pengukur 
(measurement 
string) 

1.459,2 

S. P. Gupta dan Asthana (2002) menyebutkan bahwa tala adalah pengukuran utama 

dalam ikonometri Hindu. Satu Tala adalah 1 panjang telapak tangan (palm-length), 

yaitu ketika direntangkan, ukuran paling panjang adalah jarak dari ujung ibu jari 

tengah. Tala juga disebut vitasti, mukha, yama, arka, rasi dan jagati. Ukuran Tala dapat 

dibagi menjadi beberapa angula, satu angula adalah ketebalan jari tengah. Satu Tala 

adalah 12 angula. 



 84 

Gambar di bawah menunjukan bahwa panjang dimensi ukuran panjang telapak 

tangan disebut satu tala, dimana has tengahnya sebesar 1 angula. Tala sebagai satuan 

ukuran utama, dijadikan dasar dalam penentuan ikonometri dan proporsi karya seni 

baik arca maupun patun. Sistem ikonomteri tersebut disebut dengan talamana (Gupta 

& Asthana, 2002). Istilah tala secara harfiah berarti telapak tangan, dalam aplikasinya 

mengacu ke ukuran panjang antara ujung jari tengah dan ujung telapak dekat 

pergelangan tangan. Panjang ini dalam semua kasus dianggap sama dengan panjang 

wajah dari kulit kepala hingga dagu. Oleh karena itu, biasanya tala digunakan untuk 

mengukur panjang total wajah daripada dalam dengan menggunakan ukuran telapak 

tangan (Rao, 1977). 

Gambar 22. Ukuran Satu Tala  

Menurut Vaikhanasagama perbandingan tersebut dibedakan secara kuantitas yaitu 

dari ekala (1 tala) sampai dasatala (10 tala), juga kualitasnya dari uttama, madhyama 

sampai adhama dari setiap kuantitas. 

Tabel 5. Ikonometri Hindu berdasarkan Vaikhanasagama 

Kategori Tala Angula dalam 
cm 

Representasi 

Uttama 
Dasatala 

10 tala 124 
angula 

235,6 Visnu, Brahma, Siva 

Madhyama 
Dasatala 

10 tala 120 
angula 

228 Sri, Bhumi, Uma, Saraswati 

Adhama 
Dasatala 

10 tala 116 
angula 

220,4 Indra, Dewa Lokapala, Surya,   Candra,   12 
Aditya, 11 Rudra, 8 Vasu, Aswin, Bhrgu, 
Markandeya, Garuda, Sesa, Durga, 
Karrtikeya serta 7 Resi 

Navardhatala 9 tala 114 
angula 

216,6 Yaksa termasuk para Kubera, Navagraha dan 
makhluk ilahi lainnya 

Navatala 9 tala 108 
angula 

205,2 Raksasa, Asura dan Indra 



 85 

Astatala 8 tala 96 angula 182,4 Manusia biasa 
Saptatala 7 tala 84 angula 159,6 Vaitala 

Sattala 6 tala 72 angula 136,8 Preta 
Pancatala 5 tala 60 angula 114 Manusia berpunuk (hunchbacks) 

Catustala 4 tala 48 angula 91,2 Manusia cebol 

Tritala 3 tala 36 angula 68,4 Buta, Kinara 
Dvitala 2 tala 24 angula 45,6 Kusmanda (Kumbhanda) 

Ekatala 1 tala 12 angula 22,8 Kabandha 

Ikonometri tersebut mengatur tinggi dan proporsi karya seni berdasarkan yang 

tertulis teks Agama. Perbedaan kuantitas tersebut membedakan antara semua 

makhluk dari kabandha (ekatala) sampai makhluk ilahi yang tertinggi yaitu manifestasi 

Tuhan sesuai tugasNya yaitu Brahma, Wisnu dan Shiwa yang menempati ukuran 

Uttama Dasatala; ukuran tertinggi. Kabandha adalah seorang Gandarva (musisi sorga) 

yang bernama vishavasu atau Danu, dikutuk menjadi makhluk menyeramkan yang 

digambarkan bermulut besar di perutnya, tidak mempunyai kepala dan leher dan 

mempunyai mata di dadanya. Kabandha menempati posisi terbawah dengan proporsi 

ekatala. Perbedaan ikonometri dapat dilihat pada aplikasi talamana pada pembuatan 

seni patung 3 dimensional, dari hewan sampai makhluk ilahi tertinggi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 23. Ikonometri India Kuno Menggunakan Satuan Tala 

Dari satuan ukuran yang sesuai dengan teks Agama, dengan satuan standar adalah 

angula, maka para arsitek yang menciptakan karya yang besar dibandingkan dengan 

seniman patung atau arca. Oleh karena itu pada praktik pengukurannya dibantu oleh 

alat ukur yang telah distandarisasi (semacam penggaris) untuk memudahkan 

pengukuran untuk bidang kerja yang lebih luas dan besar. Alat-alat sang arsitek India 



 86 

kuno disebut sebagai sutrastaka tampaknya cukup sederhana. Delapan jumlahnya, 

terdiri dari skala yang ditandai dengan sudut. Kemudian ada tingkat berbentuk 

segitiga, tali, garis tegak lurus, dan kompas pembagi, bersama dengan bidang persegi 

dan alat tulis untuk referensi dimensi. Tetapi alat terpenting dari sutrastaka adalah 

mata manusia. Semuanya harus terlihat benar, bahkan jika itu telah diukur dengan 

kepuasan formalistik. Seorang arsitek bangunan India kuno (vastu) yang baik, pada 

kenyataannya, menjadi sangat waspada dan sadar akan lingkungannya, merasakan 

cacat dan kekurangan dalam konstruksi jauh sebelum pita pengukur keluar. Desakan 

bahwa mata menjadi alat utama perdagangan membuat ideal ini berkembang dengan 

baik (Arya, 2000, hal. 21). 

 
Gambar 24.  Sutrashtaka, Alat Pengukur India Kuno 

 

Konsep menarik yang dibagikan vastu korelasinya dengan pembuatan patung adalah 

bahwa semua pekerjaan dimulai dari nabhi, atau pusar. Proses pengukiran patung 

selalu dimulai dari pusar, dan pembangunan di sebuah situs juga dimulai dari ‘pusar’ 

dari denah Vastu Purusha. Pusar seharusnya menjadi lokus energi kreatif, titik stabil 

tubuh, karena setiap gambar mewakili Yupa Stambha, Axis Mundi, atau Pilar Alam 

Semesta, perhatian dan perhatian besar selalu diberikan sebelum pekerjaan dimulai. 



 87 

Gambar 25. Denah Vastu Purusha Menganalogi Tubuh Manusia 

 

Titik nabhi (pusar/navel) sebagai inti dari penentuan titik awal desain arsitektural 

berdasarkan vastu shastra. Titik nabhi mengacu ke titik ‘brahma’ dalam denah Vastu 

Purusha, dimana Brahma dalam konsep Tri Murti difungsikan sebagai sthiti (pencipta), 

sehingga proses penciptaan artefak kesenian memulainya dari titik nabhi. Gagasan ini 

akhirnya berkembang menjadi konsep bangunan tempat suci (mandir/pura/cand)i yang 

mewakili Purusha, manusia kosmik. Dalam konteks ini, setiap bagian dari tempat suci 

yang didesain berdasarkan kitab vastu yang dirancang dengan baik cocok dengan 

bagian tertentu dari tubuh manusia. Bagian atas candi adalah kepala, tempat paling suci 

(sanctum) berkorelasi dengan penentuan leher, aula pertemuan adalah perut. Dinding 

pembatas adalah kaki, dan pintu masuk berfungsi sebagai kaki. Gambar dewa dianggap 

sebagai percikan vital dari jiwa, Jiva, yang menjiwai seluruh tubuh candi (Arya, 2000, 

hal. 33-34). Oleh karena itu, bangunan tempat suci dipercayai mempunyai ‘jiwa’ secara 

intrinsik sehingga mampu ‘hidup’ menjadi mahkluk kosmik (cosmic man) dan mampu 

mentransmisikan energi alam kepada manusia yang berinteraksi dengannya. 

Korelasi antara tubuh, alam, artefak kesenian dan religiusitas melahirkan empat 

prinsip pengembangan kesenian berbasis Hinduisme yaitu dharma, rūpa, bhāva dan 

rasa. Dharma seorang manusia menurut Hinduisme adalah kondisi "apa adanya", 

"kewajiban hidup" dan jalan ideal untuk melalui hidup. 



 88 

Gambar 26. Bangunan Tempat Suci sebagai Makhluk Kosmik 

Dharma dalam bangunan merujuk pada fungsinya, tugas yang diemban untuk 

dilakukan. Rūpa berarti "bentuk", yang menunjukkan bentukan dan mode penataan 

ruang yang paling baik dalam mewujudkan misi rumah. Vāstu selaras dengan diktum 

arsitektur modern yang terkenal yaitu “Bentuk mengikuti fungsi dan Bentuk mengalir 

dari fungsi”. Bhāva adalah konsekuensi persepsi yang mengalir dari interaksi 

pengamat dengan bentuk kesenian. Bhāva berarti “keadaan, kondisi, keadaan”—baik 

suasana rumah, yang muncul sebagai akibat dari fungsi dan bentuknya, maupun 

“suasana internal” dari bangunan, keadaan kesadaran yang muncul dalam diri 

penghuni ketika menghuni tempat tinggal itu. Dari bhāva dihasilkan rasa (esensi, 

sentimen, pengalaman estetis), cita rasa hidup Anda. Rasa dalam bahasa Sansekerta 

berarti “jus,” dalam semua arti kata itu; rasa dunia (yang terutama meliputi air, getah 

bening, plasma darah, air mani, getah tanaman, jus buah dan sayuran, logam yang 

disiapkan secara alkimia, rasa, dan emosi) adalah "realitas cair" dari kehidupan. Esensi 

rasa yang membentuk realitas manusia bergabung untuk menciptakan rasa 

emosional pribadi manusia, persepsi subjektif yang menyirami jiwanya. Rasa yang 

lezat membuat kehidupan yang lezat, kehidupan sukha. Kehidupan yang benar-benar 

memuaskan adalah rasātmaka, diisi sampai penuh dengan emosi murni dan 

menyegarkan yang meresap ke dalam inti kesadaran (Svoboda, 2013, hal. 437-438). 

Keempat prinsip tersebut menekankan antara keselarasan antara objek dan 

subyek dalam menciptakan sensasi estetis tertentu pada manusia sebagai 

pengamat. Karya seni yang dibuat tidak merupakan ekspresi subyektif dari seniman 



 89 

pembuatnya, namun mengikuti prinsip keselarasan tersebut dari praktik berkarya, 

kualitas hasil akhir, waktu, ruang penempatan dan manusia sebagai penikmatnya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 27. Konsep Estetika India Kuno 

 

Prinsip keselarasan melahirkan pakem dan aturan praktik kesenian yang sinergi 

dengan teks keagamaan. Agama di sini diartikan sebagai pesan vibrasi alam semesta 

beserta isinya, untuk mengatur kehidupan manusia agar berkehidupan yang harmonis. 

Oleh karena itu, praktik kesenian dekat dengan religiusitas, dimana agama merupakan 

kodifikasi pesan/vibrasi semesta untuk mengatur perikehidupan manusia, sedangkan 

kesenian merupakan salah satu bahasa untuk menerjemahkan pesan tersebut kepada 

manusia. Fungsi kesenian di sini utamanya dalam menyentuh ‘perasaan’ manusia 

melalui bahasa keindahan, sehingga menimbulkan sensasi estetis berupa kesenangan 

yang lebih diingat manusia, dibandingkan dengan disampaikan secara oral dan tesktual 

yang hanya menyentuh aspek kognitif saja. Kesenian dapat menyentuh kelima indra 

manusia sebagai gerbang pencerapan realitas alam, menjadi sensasi keindahan yang 

menyentuh sanubari manusia. Sensasi keindahan menimbulkan kebahagiaan, 

sehingga ketika telah melaluinya akan menimbulkan kerinduan manusia pada sensasi 

keindahan tersebut.



 90 

PENGARUH GEOPOLITIK ASIA TENGGARA TERHADAP 
SENI ZAMAN UDAYANA–ANAK WUNGSU 

 

 

A. Geopolitik sebagai Konteks Dinamika Seni dan Landasan Formulasi Estetika 

Pembahasan mengenai pengaruh geopolitik Asia Tenggara pada seni Bali Kuno, 

khususnya pada masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu, disusun bukan 

untuk memposisikan seni sebagai produk langsung dari peristiwa politik. Pendahuluan 

ini justru bertujuan menempatkan geopolitik sebagai konteks historis yang membentuk 

medan kemungkinan bagi lahirnya praktik seni, pilihan material, strategi bentuk, serta 

orientasi simbolik yang kemudian dirumuskan sebagai estetika. Dengan kata lain, 

pembahasan ini dimaksudkan sebagai pengantar konseptual yang menjelaskan 

mengapa seni Bali Kuno pada periode tersebut berkembang dengan karakter tertentu, 

sebelum memasuki perumusan estetika secara lebih sistematis pada bab-bab 

berikutnya. 

Pada pergantian abad ke-10 hingga ke-11, Asia Tenggara berada dalam fase 

transisi besar. Runtuhnya hegemoni maritim lama, perubahan jalur perdagangan, serta 

munculnya pusat-pusat kekuasaan baru menciptakan ketidakstabilan sekaligus peluang 

bagi wilayah-wilayah yang berada di dalam jejaring tersebut. Bali tidak berada di luar 

dinamika ini. Sebaliknya, Bali merupakan bagian aktif dari ruang maritim Nusantara yang 

dihubungkan oleh jalur laut, aliansi dinasti, dan jaringan religius. Kondisi geopolitik ini 

membentuk latar di mana seni tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi religius, tetapi juga 

sebagai sarana penataan ulang relasi antara kekuasaan, masyarakat, dan kosmos. 

Pendekatan yang digunakan dalam pembahasan ini menempatkan geopolitik 

sebagai kondisi struktural, bukan sebagai penentu gaya seni secara langsung. Seni tidak 

dipahami sebagai refleksi mekanis dari kekuasaan politik, melainkan sebagai respons 

kultural yang dimediasi oleh nilai religius, etika sosial, serta kondisi ekologis setempat. 

Oleh karena itu, perubahan politik atau pergeseran pusat kekuasaan tidak otomatis 

menghasilkan perubahan bentuk seni, tetapi menciptakan tekanan, peluang, dan 

batasan yang kemudian diolah melalui praktik kesenian lokal. Perspektif ini penting 

untuk menghindari pembacaan reduksionis yang menyederhanakan seni Bali Kuno 

sebagai hasil “pengaruh luar” semata. 



 91 

Dalam konteks ini, figur-figur historis seperti Udayana, Airlangga, Marakata, dan Anak 

Wungsu dipahami bukan hanya sebagai tokoh politik, tetapi sebagai aktor yang berada di 

persimpangan antara kekuasaan, agama, dan budaya. Relasi dinasti antara Bali dan 

Jawa Timur, serta kontestasi otoritas religius yang melibatkan tokoh-tokoh bhagawanta, 

membentuk iklim ideologis yang mempengaruhi cara seni diposisikan dalam 

masyarakat. Seni menjadi medium untuk menegaskan legitimasi, sekaligus sarana 

menjaga keseimbangan kosmologis di tengah perubahan regional yang signifikan. 

Pembahasan geopolitik dalam bab ini juga berfungsi untuk menjelaskan mengapa 

seni Bali Kuno pada masa Udayana–Anak Wungsu menunjukkan kecenderungan yang 

tidak sepenuhnya sejalan dengan model seni Jawa atau India. Pilihan untuk 

mengembangkan candi tebing, penggunaan material lokal seperti batu padas, serta 

penempatan monumen dalam lanskap sungai tidak dapat dipahami hanya sebagai 

keputusan teknis atau estetis semata. Ia merupakan hasil dari negosiasi kompleks 

antara tradisi agama, kondisi alam, dan posisi Bali dalam jaringan kekuasaan Asia 

Tenggara. Dengan memahami konteks ini, pembaca dapat melihat bahwa perbedaan 

bentuk bukanlah penyimpangan, melainkan pernyataan kultural yang sadar. 

Dengan demikian, pendahuluan ini berfungsi sebagai jembatan analitis menuju 

formulasi estetika yang akan dibahas pada bab-bab selanjutnya. Pembacaan terhadap 

dinamika geopolitik dan relasi kekuasaan memberikan landasan historis yang diperlukan 

untuk merumuskan estetika seni Bali Kuno secara kontekstual. Estetika tidak dipahami 

sebagai kategori abstrak yang terlepas dari sejarah, melainkan sebagai hasil dari proses 

panjang adaptasi, resistensi, dan kreativitas budaya. Melalui kerangka ini, formulasi 

estetika pada bab berikutnya dapat dibaca bukan sebagai teori yang berdiri sendiri, tetapi 

sebagai sintesis dari pengalaman sejarah, praktik sosial, dan pandangan kosmologis 

masyarakat Bali Kuno. 

 

B. Dinamika Geopolitik Kawasan dan Seni pada Masa Udayana–Anak Wungsu 

Masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu berlangsung pada periode krusial 

dalam sejarah Asia, ketika lanskap geopolitik kawasan mengalami pergeseran besar dari 

tatanan hegemonik menuju konfigurasi kekuasaan yang lebih terfragmentasi dan 

regional. Periode ini, yang mencakup akhir abad ke-10 hingga pertengahan abad ke-11, 

merupakan masa transisi yang membentuk ulang hubungan antara kekuasaan politik, 



 92 

jaringan perdagangan, dan otoritas religius di Asia Tenggara. Dalam konteks tersebut, 

seni tidak berkembang dalam ruang hampa, melainkan dalam medan sejarah yang 

dipengaruhi oleh perubahan pusat kekuasaan, aliansi dinasti, serta intensifikasi 

konektivitas maritim. 

Di tingkat Nusantara, Sriwijaya masih menjadi kekuatan dominan hingga awal 

abad ke-11. Kerajaan ini mengontrol jalur perdagangan Selat Malaka dan berperan 

sebagai pusat Buddhisme Mahayana internasional. Namun, dominasi Sriwijaya mulai 

melemah secara signifikan setelah serangan Dinasti Chola dari India Selatan pada 1025 

M, yang dipimpin oleh Rajendra Chola I. Peristiwa ini tidak hanya berdampak militer, 

tetapi juga mengguncang struktur ekonomi dan simbolik Asia Tenggara. Runtuhnya satu 

pusat hegemoni membuka ruang bagi kerajaan-kerajaan regional untuk menegaskan 

otonomi politik dan kulturalnya masing-masing. 

Dalam lanskap inilah Bali beroperasi. Bali tidak berada di bawah kendali langsung 

Sriwijaya, tetapi hidup berdampingan dengan pengaruhnya dalam jaringan maritim 

Nusantara. Ketika hegemoni Sriwijaya melemah, Bali memasuki fase pasca-hegemonik 

yang relatif stabil, memungkinkan konsolidasi internal tanpa tekanan dominasi eksternal 

yang kuat. Kondisi ini penting untuk dipahami, karena seni Bali Kuno berkembang bukan 

sebagai seni yang tunduk pada imperium maritim besar, melainkan sebagai ekspresi 

budaya yang tumbuh dalam ruang otonomi relatif. 

Di Jawa Timur, kekuatan politik utama sebelum runtuhnya Medang dipegang oleh 

Dharmawangsa Teguh, raja dari Kerajaan Medang. Medang merupakan pesaing langsung 

Sriwijaya dan memainkan peran aktif dalam geopolitik regional. Hubungan dinasti antara 

Bali dan Jawa Timur terjalin melalui pernikahan Udayana dengan Mahendradatta, yang 

menempatkan Bali dalam orbit politik Jawa, namun tanpa kehilangan kedaulatannya. 

Aliansi ini melahirkan Airlangga, figur sentral dalam sejarah Nusantara awal abad ke-11. 

Setelah kehancuran Medang akibat serangan Wurawari pada 1016 M, Airlangga 

muncul sebagai aktor stabilisasi kawasan. Ia berhasil membangun Kerajaan Kahuripan 

dan mengembalikan tatanan politik Jawa Timur. Secara genealogis, Airlangga memiliki 

hak atas tahta Bali sebagai putra sulung Udayana. Namun, ia memilih untuk tidak 

mengklaim kekuasaan di Bali dan membiarkan adik-adiknya, Marakata dan Anak 

Wungsu, memerintah. Keputusan ini dapat dibaca sebagai strategi pembagian wilayah 



 93 

dinasti yang disengaja, yang menegaskan Bali sebagai pusat kekuasaan otonom dalam 

jaringan keluarga kerajaan yang sama. 

Pilihan politik tersebut memiliki implikasi kultural yang penting. Bali tidak 

berkembang sebagai satelit budaya Jawa Timur, meskipun berada dalam hubungan 

dinasti yang erat. Sebaliknya, Bali menunjukkan kecenderungan untuk memperkuat 

sistem religius dan sosialnya sendiri, yang dipandu oleh figur bhagawanta lokal seperti 

Mpu Kuturan. Dalam tradisi Jawa, figur bhagawanta supradinastik seperti Mpu Bharada 

memiliki otoritas religius lintas wilayah. Namun, kuatnya posisi Mpu Kuturan di Bali 

menunjukkan bahwa otoritas spiritual di Bali tidak berada di bawah kendali Jawa. 

Kontestasi otoritas religius ini, meskipun tidak tercatat secara eksplisit dalam prasasti, 

koheren secara struktural dan berkontribusi pada konsolidasi kedaulatan budaya Bali. 

Di luar Nusantara, India dan Cina juga memainkan peran penting sebagai sumber 

tekanan dan peluang geopolitik. Dari India, selain ekspedisi Chola, pengaruh ideologis 

Hindu-Buddha terus mengalir melalui jaringan rohaniawan dan teks agama, tanpa harus 

disertai dominasi politik langsung. Dari Cina, kebangkitan ekonomi maritim pada masa 

Dinasti Song mendorong intensifikasi perdagangan dan masuknya material budaya 

seperti keramik ke Asia Tenggara. Pengaruh Cina pada periode ini lebih terasa pada ranah 

material dan ekonomi ritual, bukan pada ikonografi atau bentuk seni religius. 

Sementara itu, di Asia Tenggara daratan, kerajaan-kerajaan seperti Kerajaan 

Khmer di bawah Suryavarman I dan Kerajaan Pagan di Myanmar mengembangkan tradisi 

monumental yang kuat dan terpusat. Kontras dengan model-model tersebut, Bali tidak 

mengadopsi pola seni monumental teritorial. Seni Bali Kuno justru berkembang melalui 

integrasi lanskap, ritual, dan kehidupan agraris, terutama di sepanjang sungai dan sistem 

irigasi. 

Dengan demikian, geopolitik pada masa Udayana hingga Anak Wungsu 

membentuk seni Bali Kuno bukan melalui peniruan pusat-pusat kekuasaan besar, tetapi 

melalui penciptaan ruang bagi artikulasi lokal. Seni Bali Kuno dapat dipahami sebagai 

respons kultural terhadap dunia Asia yang cair, terhubung, dan plural. Dalam medan 

pasca-hegemonik inilah Bali merumuskan praktik seni yang berakar kuat pada kosmologi 

lokal, ritual komunal, dan lanskap alam, yang kemudian menjadi dasar bagi formulasi 

estetika Bali Kuno pada bab-bab selanjutnya. 

 



 94 

C. Bali dalam Mandala Maritim Asia Tenggara Abad ke-10–11 

Pada abad ke-10 hingga ke-11, ruang Asia Tenggara tidak beroperasi sebagai kumpulan 

wilayah dengan batas teritorial tegas, melainkan sebagai jaringan mandala maritim yang 

cair dan berlapis. Kekuasaan ditentukan oleh kemampuan mengendalikan jalur laut, 

pelabuhan, aliansi dinasti, serta simpul-simpul religius dan ekonomi, bukan oleh 

penguasaan daratan secara administratif. Sejarawan seperti George Coedès 

menegaskan bahwa kerajaan-kerajaan Asia Tenggara awal tidak membentuk negara 

teritorial dalam pengertian modern, melainkan pusat-pusat kekuasaan yang 

pengaruhnya memancar dan melemah sesuai jarak, relasi politik, dan kepentingan 

dagang. Dalam kerangka ini, laut bukanlah batas, melainkan medium penghubung 

utama antarkawasan. 

Dalam struktur mandala maritim tersebut, Bali menempati posisi strategis di 

antara Laut Jawa dan Selat Lombok, yang menghubungkan jalur perdagangan barat–

timur Nusantara. Bali tidak dapat dipahami sebagai wilayah pinggiran yang pasif, 

melainkan sebagai simpul regional yang terhubung dengan pergerakan barang, manusia, 

dan gagasan. Denys Lombard, dalam kerangka besar Nusantara sebagai persimpangan 

dunia, menekankan bahwa kawasan kepulauan Indonesia sejak awal merupakan ruang 

pertemuan berbagai arus budaya, di mana keterhubungan maritim justru memungkinkan 

diferensiasi budaya lokal, bukan penyeragaman. Denys Lombard melihat laut sebagai 

“ruang budaya” yang mempertemukan, tetapi sekaligus memberi peluang bagi tiap 

wilayah untuk merumuskan identitasnya sendiri. 

Keterhubungan Bali dengan jaringan maritim Asia Tenggara tercermin secara tidak 

langsung melalui temuan artefak perdagangan, seperti keramik asing, serta indikasi 

keberadaan pelabuhan-pelabuhan kuno di wilayah pesisir. Bukti-bukti ini menunjukkan 

bahwa Bali terlibat dalam sirkulasi ekonomi regional, meskipun tidak selalu tampil 

sebagai pusat dagang utama seperti Sriwijaya atau pelabuhan-pelabuhan di pesisir Jawa. 

Namun, sebagaimana ditekankan oleh Coedès, keterlibatan dalam jaringan 

perdagangan tidak otomatis menghilangkan struktur lokal. Justru dalam banyak kasus, 

kerajaan-kerajaan Asia Tenggara menggunakan arus dagang dan kontak luar untuk 

memperkuat legitimasi internal dan simbolisme kekuasaan, bukan untuk menggantikan 

sistem budaya yang telah ada. 



 95 

Dalam konteks Bali, keterhubungan maritim ini tidak menghasilkan 

penyeragaman estetika dengan pusat-pusat budaya besar seperti Jawa atau India. 

Sebaliknya, Bali menunjukkan kemampuan selektif dalam menyerap pengaruh luar. 

Unsur-unsur religius dan simbolik dari India dan Jawa hadir, tetapi selalu dinegosiasikan 

dengan kondisi ekologis, struktur sosial, dan tradisi ritual setempat. Denys Lombard 

menekankan bahwa proses semacam ini merupakan ciri khas kawasan Nusantara, di 

mana pengaruh asing tidak diterima secara mentah, melainkan “diterjemahkan” ke 

dalam bahasa budaya lokal. 

Kondisi ini menjadi latar penting bagi perkembangan seni Bali Kuno. Dalam medan 

mandala maritim, seni tidak berkembang sebagai hasil imitasi pusat kekuasaan 

eksternal, tetapi sebagai respons kreatif terhadap keterhubungan regional. Akses 

terhadap jaringan luas memungkinkan masuknya ide, simbol, dan material, sementara 

otonomi lokal memberi ruang bagi Bali untuk merumuskan ekspresi seni yang khas. 

Dengan demikian, seni Bali Kuno pada masa Udayana hingga Anak Wungsu dapat 

dipahami sebagai produk dari posisi Bali dalam jaringan Asia Tenggara yang terbuka 

namun berakar kuat, adaptif tetapi tidak kehilangan identitasnya. Pemahaman ini 

menjadi dasar penting untuk membaca perkembangan estetika Bali Kuno sebagai hasil 

negosiasi antara konektivitas maritim dan keteguhan struktur budaya lokal. 

 

D. Aliansi Dinasti Bali–Jawa dan Mobilitas Budaya dalam Perkembangan Seni Bali 

Kuno 

Aliansi dinasti antara Bali dan Jawa Timur pada masa pemerintahan Udayana hingga 

Anak Wungsu merupakan salah satu faktor geopolitik yang paling konkret dalam 

membentuk medan kultural Bali Kuno. Namun, aliansi ini tidak dapat dibaca secara 

sederhana sebagai saluran “pengaruh Jawa” terhadap Bali. Pendekatan semacam itu 

berisiko mereduksi dinamika budaya menjadi relasi pusat–pinggiran yang ahistoris. 

Sebaliknya, aliansi dinasti perlu dipahami sebagai mekanisme pembukaan mobilitas 

budaya, yang memperluas jaringan simbolik, religius, dan politis, tetapi sekaligus 

memicu proses seleksi dan negosiasi lokal dalam praktik seni. 

Pernikahan Raja Udayana Warmadewa dengan Gunapriyadharmapatni atau 

Mahendradatta menempatkan Bali dan Jawa Timur dalam satu orbit genealogis dan 

ideologis. Relasi ini memberi Bali akses langsung pada jaringan legitimasi politik Jawa 



 96 

Timur yang pada akhir abad ke-10 masih memegang posisi penting dalam lanskap 

Nusantara. Bukti keterkaitan ini terekam jelas dalam bahasa prasasti Bali Kuno, 

khususnya melalui penggunaan gelar dan nama penobatan yang menyertakan unsur 

“Dharmawangsa”. Penyematan unsur tersebut bukan sekadar ornamen titulatur, 

melainkan pernyataan politik simbolik yang menegaskan kedekatan garis keturunan Bali 

dengan dinasti Jawa. Dengan demikian, aliansi dinasti beroperasi pada level representasi 

kekuasaan yang formal dan elitis, sebagaimana tercermin dalam sumber epigrafis. 

Namun, penting dicatat bahwa prasasti sebagai sumber bersifat normatif dan 

tidak menjangkau praktik keseharian masyarakat maupun dinamika produksi seni di 

tingkat lokal. Di sinilah pendekatan kritis diperlukan. Data epigrafis memperlihatkan 

bagaimana relasi Bali–Jawa dimaknai oleh elite penguasa, tetapi tidak secara otomatis 

menjelaskan bagaimana relasi tersebut diterjemahkan dalam praktik kesenian. Justru 

jarak antara bahasa resmi prasasti dan bukti artefaktual membuka ruang analisis tentang 

bagaimana mobilitas budaya bekerja secara tidak langsung dan tidak seragam. 

Lahirnya Airlangga dari aliansi Udayana dan Mahendradatta memperkuat jalinan 

Bali–Jawa pada momen krisis regional. Ketika kerajaan Dharmawangsa runtuh akibat 

serangan Wurawuri, Airlangga tampil sebagai figur pemulih tatanan di Jawa Timur. Secara 

genealogis, ia memiliki hak atas tahta Bali, tetapi memilih untuk tidak mengklaimnya dan 

membiarkan Marakata serta Anak Wungsu memerintah. Keputusan ini menunjukkan 

bahwa aliansi dinasti tidak dimaksudkan untuk menciptakan integrasi politik total, 

melainkan pembagian wilayah kekuasaan yang relatif seimbang. Dalam konteks budaya, 

keputusan tersebut memberi Bali ruang untuk mengembangkan tradisi seni dan 

religiusnya sendiri tanpa berada di bawah bayang-bayang hegemoni Jawa Timur. 

Mobilitas budaya yang muncul dari aliansi dinasti ini terutama berlangsung 

melalui pergerakan rohaniawan, teks agama, dan idiom simbolik Siwa-Buddha. 

Ikonografi dan konsep religius dari Jawa dan India memang hadir di Bali pada periode ini, 

tetapi kehadirannya tidak dapat disamakan dengan adopsi gaya seni Jawa secara 

langsung. Bukti artefaktual justru menunjukkan bahwa Bali memilih strategi lokalisasi 

yang kuat. Bentuk candi tebing, penggunaan batu padas lokal, serta penempatan 

monumen dalam lanskap sungai dan sistem irigasi merupakan keputusan yang tidak 

mengikuti model arsitektur Jawa Timur yang lebih menonjolkan bangunan batu berdiri 

dan orientasi monumental teritorial. 



 97 

Perbedaan ini menandakan bahwa mobilitas budaya tidak bekerja sebagai arus satu 

arah, melainkan sebagai proses dialogis. Bali menyerap idiom simbolik yang dibutuhkan 

untuk legitimasi religius dan politik, tetapi menerjemahkannya melalui bahasa material, 

teknik, dan lanskap yang berakar pada kondisi ekologis dan struktur sosial setempat. 

Dalam kerangka ini, seni Bali Kuno berkembang sebagai hasil negosiasi antara 

keterhubungan regional dan otonomi lokal. Ikonografi Siwa-Buddha berfungsi sebagai 

horizon makna bersama, sementara wujud estetiknya menjadi penanda identitas Bali. 

Aliansi dinasti Bali–Jawa dengan demikian tidak melahirkan homogenisasi seni, 

tetapi justru mempertegas diferensiasi kultural. Relasi genealogis membuka akses pada 

jaringan simbolik lintas wilayah, sementara keputusan politik untuk mempertahankan 

kedaulatan Bali memungkinkan penguatan karakter lokal dalam seni. Dalam konteks ini, 

perkembangan seni Bali Kuno pada masa Udayana hingga Anak Wungsu dapat dipahami 

sebagai respon kreatif terhadap mobilitas budaya yang terkelola, di mana pengaruh luar 

diolah secara selektif untuk memperkuat, bukan melemahkan, identitas kultural Bali. 

 
E. Posisi Airlangga sebagai Aktor Geopolitik Pascajatuhnya Sriwijaya 

Peran Airlangga menjadi krusial dalam memahami konfigurasi geopolitik Asia Tenggara 

pada fase pasca runtuhnya hegemoni Sriwijaya di awal abad ke-11. Serangan terhadap 

pusat-pusat kekuasaan Sriwijaya dan kehancuran Kerajaan Medang pada 1016 M 

menandai berakhirnya satu tatanan lama dan membuka periode ketidakstabilan 

regional. Dalam situasi tersebut, Airlangga muncul bukan sekadar sebagai penerus 

dinasti, melainkan sebagai aktor pemulih tatanan yang mampu merumuskan ulang 

keseimbangan politik di Jawa Timur dan, secara tidak langsung, memengaruhi dinamika 

kekuasaan di Bali. 

Sebagai figur yang dibesarkan dalam konteks aliansi Bali–Jawa, Airlangga 

membawa legitimasi genealogis dan religius yang melintasi wilayah. Keberhasilannya 

mendirikan Kerajaan Kahuripan dan menata ulang struktur politik Jawa Timur 

menunjukkan kapasitasnya sebagai pengelola krisis. Namun, yang penting dicermati 

adalah bahwa pemulihan tatanan ini tidak diarahkan pada pembentukan hegemoni 

teritorial baru yang luas. Pembagian wilayah kekuasaan yang kemudian dilakukan 

Airlangga justru menandakan kesadaran akan keterbatasan kontrol politik langsung serta 

pentingnya stabilitas regional melalui otonomi relatif masing-masing pusat kekuasaan. 



 98 

Dalam konteks Bali, posisi Airlangga memiliki bobot yang lebih kompleks. Secara 

genealogis, ia merupakan putra sulung Udayana dan, dengan demikian, memiliki hak 

atas tahta Bali. Namun, pilihan politiknya untuk tidak kembali memerintah Bali dan 

membiarkan Marakata serta Anak Wungsu berkuasa tidak dapat dipahami sebagai 

sekadar keputusan personal. Keputusan ini mencerminkan strategi dinasti yang 

disengaja, yaitu pembagian wilayah kekuasaan dalam satu jaringan keluarga tanpa 

menciptakan subordinasi langsung. Bali ditempatkan sebagai pusat kekuasaan yang 

berdiri sendiri, sejajar secara genealogis dengan Jawa Timur, meskipun berada dalam 

orbit dinasti yang sama. 

Implikasi kultural dari keputusan ini sangat signifikan. Dengan tidak menjadikan 

Bali sebagai wilayah kekuasaan langsung Airlangga, tidak muncul tuntutan untuk 

menyelaraskan sistem budaya dan seni Bali dengan model Jawa Timur. Sebaliknya, Bali 

memperoleh ruang untuk mengembangkan sistem religius, sosial, dan artistiknya secara 

otonom. Hubungan Bali–Jawa pada masa ini lebih bersifat jaringan legitimasi daripada 

dominasi struktural. Relasi tersebut memungkinkan pertukaran simbolik dan ideologis, 

tetapi tidak memaksakan penyeragaman bentuk. 

Dalam bidang seni, posisi Airlangga sebagai figur lintas wilayah menciptakan iklim 

legitimasi religius yang luas. Ikonografi, konsep kosmologis, dan bahasa simbolik Siwa-

Buddha beredar dalam jaringan dinasti dan rohaniawan yang terkait dengan dirinya. 

Namun, legitimasi ini tidak diikuti oleh transfer gaya artistik secara langsung. Bukti 

artefaktual justru menunjukkan bahwa pada masa Marakata dan Anak Wungsu, seni Bali 

Kuno semakin menegaskan solusi lokal. Pilihan untuk mengembangkan candi tebing, 

penggunaan material batu padas setempat, serta integrasi monumen dengan lanskap 

sungai dan sistem irigasi menunjukkan bahwa Bali tidak mengadopsi model monumental 

Jawa Timur, tetapi merumuskan ekspresi estetiknya sendiri. 

Dengan demikian, Airlangga dapat dipahami sebagai aktor geopolitik yang 

berperan menciptakan kondisi stabil bagi berkembangnya diferensiasi budaya. Ia 

menyediakan payung legitimasi dinasti dan religius lintas wilayah, tetapi sekaligus 

membiarkan pusat-pusat kekuasaan regional mengartikulasikan identitasnya masing-

masing. Dalam konteks seni Bali Kuno, kondisi ini memungkinkan munculnya 

kecenderungan estetik yang adaptif terhadap pengaruh luar, namun tetap berakar kuat 

pada lanskap, material, dan struktur sosial lokal. Seni Bali Kuno pada fase ini bukan hasil 



 99 

peniruan, melainkan pernyataan kultural yang tumbuh dari otonomi yang dijaga secara 

sadar dalam jaringan geopolitik pasca-hegemonik. 

 

F. Kontestasi Otoritas Religius 

Dalam membaca dinamika geopolitik dan kultural Bali pada masa pemerintahan Anak 

Wungsu, persoalan otoritas religius menjadi simpul analitis yang tidak kalah penting 

dibanding relasi dinasti. Pada fase pasca runtuhnya hegemoni lama di Nusantara, 

legitimasi kekuasaan tidak hanya dipertaruhkan melalui garis keturunan dan kontrol 

wilayah, tetapi juga melalui penguasaan otoritas kosmologis. Dalam konteks inilah 

kontestasi antara figur-figur religius lintas wilayah memperoleh makna strategis bagi 

pembentukan kedaulatan budaya Bali. 

Dalam tradisi Jawa Timur, Mpu Bharada dikenal sebagai bhagawanta 

supradinastik, yakni rohaniawan yang tidak terikat secara eksklusif pada satu kerajaan 

dan memiliki kewenangan simbolik dalam urusan legitimasi kosmis. Posisi semacam ini 

memberinya otoritas untuk bertindak lintas wilayah, terutama dalam konteks 

penobatan, pembagian wilayah, dan penataan kosmologis kekuasaan. Secara 

struktural, figur seperti Mpu Bharada berpotensi hadir pula dalam konteks Bali, terlebih 

mengingat eratnya hubungan dinasti antara Bali dan Jawa Timur pada masa Airlangga. 

Namun, Bali pada masa pemerintahan Anak Wungsu telah memiliki figur otoritas 

religiusnya sendiri, yakni Mpu Kuturan, yang memegang peran sentral dalam penataan 

agama, ritus, dan struktur sosial keagamaan Bali. Mpu Kuturan tidak sekadar berfungsi 

sebagai rohaniawan istana, melainkan sebagai pengelola sistem religius yang 

menyentuh langsung kehidupan komunal masyarakat Bali. Otoritasnya berakar pada 

pemahaman lokal terhadap kosmologi, ritual, dan lanskap, bukan semata-mata pada 

legitimasi supradinastik. 

Narasi mengenai adanya permohonan izin Mpu Bharada kepada Mpu Kuturan, 

meskipun tidak tercatat secara eksplisit dalam prasasti, memiliki koherensi struktural 

dalam konteks budaya Asia Tenggara awal abad ke-11. Ketidakhadiran bukti epigrafis 

langsung tidak serta-merta meniadakan kemungkinan tersebut, mengingat prasasti 

bersifat elitis dan normatif, serta jarang merekam dinamika negosiasi otoritas religius 

secara rinci. Yang lebih penting untuk dibaca adalah implikasi analitis dari narasi 



 100 

tersebut. Jika penolakan terhadap intervensi religius eksternal benar terjadi, maka 

peristiwa itu dapat dipahami sebagai momen konsolidasi kedaulatan religius Bali. 

Penolakan tersebut bukan sekadar konflik personal antara dua figur rohaniawan, 

melainkan pernyataan struktural bahwa Bali memiliki sistem otoritas spiritual yang 

berdiri sendiri dan tidak berada di bawah subordinasi pusat religius Jawa. Dalam 

kerangka ini, Bali menegaskan batas simbolik antara keterhubungan dinasti dan 

kemandirian religius. Relasi Bali–Jawa tetap terjaga pada tingkat genealogis dan politik, 

tetapi tidak diperluas menjadi dominasi kosmologis. Dengan demikian, kontestasi 

otoritas religius justru memperjelas pembagian ruang antara jaringan kekuasaan lintas 

wilayah dan kedaulatan budaya lokal. 

Implikasi dari kontestasi ini terhadap perkembangan seni Bali Kuno bersifat 

langsung dan mendasar. Dengan tidak tunduk pada pusat religius Jawa, Bali tidak terikat 

pada model estetika istana atau “court style” Jawa yang cenderung monumental dan 

terpusat. Sebaliknya, seni Bali berkembang dalam kerangka ritual komunal yang berakar 

pada praktik lokal, lanskap alam, dan kebutuhan religius masyarakat. Karya seni tidak 

diarahkan untuk merepresentasikan kemegahan kekuasaan teritorial, melainkan untuk 

mengintegrasikan nilai kosmologis ke dalam kehidupan sehari-hari melalui ritus, 

bangunan suci, dan penataan ruang yang dekat dengan aktivitas agraris dan sistem air. 

Dalam konteks ini, kedaulatan religius Bali berfungsi sebagai prasyarat bagi 

diferensiasi estetika. Seni Bali Kuno tidak menolak pengaruh luar secara total, tetapi 

menempatkannya dalam kerangka interpretasi lokal yang dikendalikan oleh otoritas 

religius setempat. Kontestasi antara Mpu Bharada dan Mpu Kuturan, baik sebagai 

peristiwa historis maupun sebagai konstruksi analitis, membantu menjelaskan mengapa 

seni Bali Kuno pada masa Anak Wungsu berkembang sebagai tradisi yang khas. Ia 

merupakan hasil dari pilihan sadar untuk mempertahankan otonomi kosmologis, yang 

pada gilirannya memungkinkan lahirnya ekspresi seni yang berakar kuat pada praktik 

ritual komunal dan identitas budaya Bali. 

 

G. Dampak Geopolitik terhadap Orientasi Estetika dan Praktik Seni 

Dinamika geopolitik pada masa Udayana hingga Anak Wungsu tidak bekerja sebagai 

sebab tunggal yang “mencetak” bentuk seni Bali Kuno, melainkan sebagai medan kondisi 

yang memengaruhi cara Bali menegosiasikan legitimasi, mengelola jaringan religius, dan 



 101 

mengartikulasikan identitas kultural. Karena itu, dampaknya terhadap seni lebih tepat 

dipahami melalui mekanisme yang bersifat mediasi: geopolitik memicu kebutuhan 

simbolik dan institusional, lalu kebutuhan tersebut diterjemahkan dalam pilihan bentuk, 

material, lokasi, dan tata laku produksi seni. Empat mekanisme berikut memperlihatkan 

bagaimana proses itu berlangsung secara argumentatif. 

1. Penguatan Otonomi Estetika 

Dalam konteks Asia Tenggara abad ke-10 hingga ke-11, pusat-pusat kekuasaan besar 

cenderung menegaskan dirinya melalui arsitektur monumental yang tampil sebagai 

pernyataan politik-teritorial. Model Jawa Timur dan Khmer, misalnya, mengembangkan 

tradisi bangunan batu berdiri yang menonjolkan keteraturan massa, hirarki ruang, serta 

visibilitas monumen sebagai simbol pusat kuasa. Bali justru mengambil arah berbeda. 

Pada masa Anak Wungsu, ekspresi monumen penting tampil dalam format candi tebing 

dan ceruk pertapaan, yang secara visual lebih “menyatu” dengan lanskap daripada 

memerintahkannya. 

Perbedaan ini bukan sekadar preferensi estetis, melainkan dapat dibaca sebagai 

strategi kultural dalam medan pasca-hegemonik. Setelah keruntuhan Medang dan 

melemahnya dominasi Sriwijaya, Bali berada pada posisi yang relatif otonom di jaringan 

politik Nusantara. Keputusan Airlangga untuk tidak mengintegrasikan Bali ke dalam 

struktur kekuasaan Jawa memperkuat otonomi itu. Dalam kondisi tersebut, Bali tidak 

memerlukan penyeragaman bentuk monumen demi menunjukkan loyalitas kepada 

pusat lain. Sebaliknya, Bali memiliki ruang untuk membangun legitimasi melalui bahasa 

lokal yang tetap kompatibel dengan kerangka religius Siwa-Buddha, namun tidak 

bergantung pada format monumental asing. 

Karena itu, candi tebing dapat dipahami sebagai “pernyataan otonomi estetika”: 

ia menunjukkan bahwa Bali mengenal idiom religius yang sama (dalam hal kosmologi 

dan fungsi ritual), tetapi memilih perangkat formal yang khas, yang berakar pada lanskap 

sungai dan geologi setempat. Dengan kata lain, Bali tidak menolak pengaruh luar, tetapi 

menolak menjadi cabang gaya pusat. Inilah bentuk negosiasi geopolitik yang 

diterjemahkan ke ranah estetika. 

2. Pilihan Material Lokal 

Geopolitik maritim membuka konektivitas dan pertukaran material, tetapi seni tidak 

pernah sepenuhnya ditentukan oleh apa yang “datang dari luar”. Seni bekerja melalui 



 102 

apa yang tersedia, dapat dikerjakan, dan bermakna dalam sistem lokal. Pilihan Bali pada 

batu padas, terutama pada monumen-monumen tebing, bukan semata-mata keputusan 

teknis, melainkan keputusan yang menunjukkan dua hal. Pertama, ia merupakan bentuk 

adaptasi ekologis: batu padas mudah dipahat pada konteks geologi tertentu dan sesuai 

untuk teknik penggalian tebing. Kedua, ia adalah pernyataan identitas: material lokal 

membuat monumen menjadi bagian dari tanah Bali itu sendiri, bukan benda yang 

“diimpor” secara estetik. 

Dalam konteks geopolitik, pilihan material lokal juga dapat dibaca sebagai 

strategi yang membatasi ketergantungan pada jaringan eksternal. Jika pada tradisi Jawa 

penggunaan batu andesit dan teknologi konstruksi tertentu menuntut rantai pasok dan 

organisasi tenaga kerja yang khas, maka Bali memilih jalur yang lebih menyatu dengan 

sumber daya lokal, sehingga patronase seni dan produksi monumen tidak bergantung 

pada model pusat kekuasaan lain. Pilihan ini memperkuat kedaulatan budaya: seni 

dibangun dari material yang dekat, dikerjakan dengan pengetahuan lokal, dan beroperasi 

dalam logika lanskap Bali. 

Implikasinya terhadap estetika juga jelas. Batu padas, dengan karakteristiknya, 

mempengaruhi detailisasi, tekstur, dan ketahanan pahatan. Hal ini mendorong 

kecenderungan visual yang berbeda dari tradisi batu keras. Dengan demikian, aspek 

material menjadi mediator yang menjelaskan mengapa kesamaan tema religius tidak 

identik dengan kesamaan bentuk. 

3. Politik Lanskap Air 

Salah satu ciri paling khas seni dan monumen Bali Kuno pada periode ini adalah 

keterikatannya pada lanskap sungai. Ini bukan kebetulan geografis, melainkan ekspresi 

dari politik lanskap. Pada masyarakat agraris, air bukan hanya sumber kehidupan, tetapi 

infrastruktur sosial dan basis organisasi kolektif. Menempatkan monumen suci di 

sepanjang sungai berarti menautkan legitimasi religius dengan urat nadi kehidupan 

sehari-hari. 

Dalam kerangka geopolitik mandala, kekuasaan yang stabil tidak hanya dibangun 

melalui dominasi militer, tetapi melalui kemampuan mengintegrasikan ritus, ekonomi, 

dan kesejahteraan. Dengan mengikat monumen pada lanskap air, kerajaan Bali 

menegaskan bahwa pusat kekuasaan dan agama hadir pada ruang yang paling vital bagi 

masyarakat. Monumen menjadi “penjaga” sekaligus penanda keteraturan kosmologis 



 103 

yang dipraktikkan melalui pengelolaan air. Strategi ini berbeda dari monumentalitas 

teritorial: alih-alih membangun simbol kekuasaan yang berdiri di atas masyarakat, Bali 

membangun simbol yang berada di dalam jaringan kehidupan masyarakat. 

Secara estetis, politik lanskap air ini menghasilkan konsekuensi bentuk: orientasi 

ruang, integrasi dengan vegetasi dan tebing, serta pengalaman ruang yang bersifat 

prosesi dan kontemplatif. Seni tidak diposisikan untuk dilihat dari jauh sebagai ikon 

kekuasaan, melainkan dialami sebagai bagian dari perjalanan ritual dan aktivitas harian. 

Ini menjelaskan mengapa monumen Bali Kuno sering menekankan kualitas “hidup” 

melalui kesatuannya dengan alam, bukan melalui skala yang menaklukkan alam. 

4. Anonimitas dan Komunalitas Seni 

Dalam banyak tradisi istana yang kuat dan terpusat, nama seniman dan gaya pribadi 

dapat menjadi bagian dari legitimasi budaya, karena karya seni berfungsi sebagai 

representasi prestise patron dan identitas elite. Dalam Bali Kuno, yang lebih menonjol 

justru sebaliknya: seni bekerja sebagai perangkat ritus kolektif, dan jejak individual 

seniman tidak ditonjolkan sebagai sumber otoritas. 

Anonimitas ini memiliki kaitan dengan struktur kekuasaan dan otoritas religius. 

Jika Bali menegaskan kedaulatan budaya melalui otoritas bhagawanta lokal dan ritus 

komunal, maka seni cenderung diposisikan sebagai bhakti dan persembahan. Karya 

tidak dimaksudkan untuk mengabadikan individu, melainkan untuk mengaktifkan relasi 

antara manusia, alam, dan kosmos. Dalam konteks geopolitik pasca-hegemonik, 

orientasi komunal ini juga berfungsi sebagai mekanisme stabilisasi: seni menjadi milik 

bersama, tidak menimbulkan kompetisi prestise personal yang dapat mengganggu 

keseimbangan sosial. 

Konsekuensinya, estetika Bali Kuno pada periode ini lebih mudah dipahami 

sebagai estetika praktik: keindahan tidak berdiri sebagai tujuan mandiri, melainkan 

melekat pada ketepatan laku, kesesuaian ritus, dan keberhasilan integrasi monumen 

dengan lanskap. Dengan kerangka ini, pembahasan seni tidak berhenti pada “bentuk”, 

tetapi masuk ke cara seni bekerja dalam masyarakat. 

Keempat mekanisme di atas menunjukkan bahwa dampak geopolitik terhadap seni 

Bali Kuno tidak mengambil bentuk dominasi gaya dari luar, tetapi berupa penguatan 

kondisi yang memungkinkan Bali menegaskan artikulasi lokalnya. Otonomi estetika, 

pilihan material, politik lanskap air, serta komunalitas produksi seni membentuk satu 



 104 

konfigurasi yang konsisten: seni Bali Kuno menjadi sistem yang mengikat legitimasi 

kekuasaan pada ekologi dan ritus, bukan pada monumentalitas teritorial dan kultus 

individu. Konfigurasi inilah yang kemudian menjadi bahan dasar untuk merumuskan 

estetika Bali Kuno pada bab berikutnya, yakni estetika yang tidak semata visual, tetapi 

bekerja sebagai praktik hidup yang menyatukan kosmos, masyarakat, dan lanskap. 

 

H. Geopolitik sebagai Kondisi, Seni sebagai Respons Kultural 

Pembacaan terhadap geopolitik Asia Tenggara pada masa pemerintahan Udayana 

hingga Anak Wungsu menunjukkan bahwa seni Bali Kuno tidak berkembang melalui 

mekanisme pemaksaan gaya atau peniruan pusat-pusat kekuasaan regional. Geopolitik 

bekerja pada tingkat yang lebih mendasar, yakni sebagai kondisi historis yang 

membentuk medan kemungkinan bagi praktik budaya. Aliansi dinasti Bali–Jawa, 

runtuhnya hegemoni lama seperti Sriwijaya, serta munculnya kontestasi otoritas religius 

lintas wilayah tidak menentukan bentuk seni secara langsung, tetapi menciptakan 

tekanan, peluang, dan batasan yang kemudian direspons secara kreatif oleh masyarakat 

Bali. 

Dalam konteks ini, aliansi dinasti membuka akses Bali terhadap jaringan 

legitimasi religius dan simbolik yang luas, namun tidak menghapus kedaulatan politik 

dan kulturalnya. Keputusan-keputusan strategis, terutama yang berkaitan dengan 

pembagian wilayah kekuasaan dan penegasan otoritas religius lokal, memungkinkan Bali 

untuk menyerap idiom-idiom kosmologis Siwa-Buddha tanpa harus tunduk pada model 

estetika istana Jawa. Dengan demikian, keterhubungan regional tidak berujung pada 

homogenisasi budaya, melainkan pada diferensiasi yang semakin tegas. 

Runtuhnya pusat hegemoni lama berperan sebagai katalis penting dalam proses 

ini. Pada fase pasca-hegemonik, tidak ada satu kekuatan tunggal yang mampu 

memaksakan standar estetika atau praktik budaya lintas wilayah. Kondisi tersebut 

memberi ruang bagi kerajaan-kerajaan regional seperti Bali untuk mengembangkan 

sistem budaya yang sesuai dengan kebutuhan internalnya. Seni Bali Kuno pada masa ini 

memperlihatkan kecenderungan untuk mengikat legitimasi religius dan politik pada 

lanskap lokal, terutama melalui integrasi monumen dengan sistem sungai, irigasi, dan 

kehidupan agraris. Pilihan ini menandai pergeseran orientasi dari monumentalitas 

teritorial menuju kebermaknaan kosmologis yang hidup dalam praktik sehari-hari. 



 105 

Kontestasi otoritas religius antara figur-figur lintas wilayah dan otoritas lokal 

semakin menegaskan arah tersebut. Dengan mempertahankan kedaulatan religiusnya, 

Bali tidak mengadopsi model “court style” yang terpusat dan hierarkis. Sebaliknya, seni 

berkembang dalam kerangka komunal, di mana anonimitas pembuat dan orientasi 

bhakti lebih diutamakan daripada ekspresi individual atau prestise istana. Seni menjadi 

perangkat integrasi sosial dan spiritual, bukan sekadar representasi kekuasaan 

personal. 

Melalui sintesis ini dapat ditegaskan bahwa seni Bali Kuno pada masa Udayana 

hingga Anak Wungsu merupakan respons kultural yang sadar terhadap perubahan 

geopolitik regional. Estetika, ritual, dan lanskap dipadukan untuk membangun sistem 

budaya yang otonom, berkelanjutan, dan berakar kuat pada kosmologi lokal. Seni tidak 

berdiri sebagai produk sampingan politik, melainkan sebagai medium aktif yang 

mengolah kondisi geopolitik menjadi tatanan makna yang stabil bagi masyarakat. 

Bab ini, dengan demikian, berfungsi sebagai jembatan konseptual menuju 

pembahasan estetika pada bab-bab selanjutnya. Dengan memahami geopolitik sebagai 

kondisi dan seni sebagai respons, pembaca dapat melihat bahwa kekhasan seni Bali 

Kuno tidak muncul dari isolasi, tetapi dari kemampuan Bali mengelola keterhubungan 

regional secara selektif. Kerangka ini menjelaskan mengapa seni Bali Kuno berkembang 

sebagai tradisi yang memiliki kontinuitas internal yang kuat dan tidak dapat dipahami 

sebagai cabang langsung dari seni Jawa atau India, melainkan sebagai sistem estetika 

yang lahir dari negosiasi historis yang kompleks dan kontekstual. 

 



 106 

FORMULASI ESTETIKA DARI SENI JAMAN UDAYANA-ANAK 
WUNGSU 

 

 

A. Estetika sebagai Kerangka Pemahaman Kesenian Masa Lampau 

Pembahasan mengenai kesenian pada masa Bali Kuno, khususnya pada periode 

pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu, memerlukan kejelasan terlebih dahulu 

tentang apa yang dimaksud dengan estetika. Tanpa kerangka ini, seni mudah dipahami 

secara sempit sebagai persoalan bentuk, dekorasi, atau keindahan visual semata. 

Padahal, sebagaimana ditunjukkan oleh data historis dan konseptual dalam naskah ini, 

seni pada masa Bali Kuno beroperasi sebagai sistem pengetahuan, praktik spiritual, 

sekaligus medium komunikasi kosmologis. Oleh karena itu, estetika dalam konteks ini 

diposisikan sebagai landasan konseptual untuk membaca makna kesenian secara utuh. 

Secara umum, dalam tradisi pemikiran Barat, estetika dipahami sebagai cabang 

filsafat yang membahas pengalaman inderawi manusia terhadap keindahan. Istilah 

estetika berakar dari kata Yunani aisthesis, yang berarti persepsi indrawi. Dalam 

pengertian ini, estetika berkaitan dengan bagaimana manusia menangkap, merasakan, 

dan menilai sesuatu melalui pancaindra. Fokus utama estetika Barat, terutama sejak 

abad ke-18, cenderung menempatkan keindahan sebagai pengalaman subjektif yang 

muncul dari hubungan antara objek dan persepsi pengamat. Dengan demikian, karya 

seni dipahami sebagai objek yang memicu pengalaman rasa, baik berupa kenikmatan, 

keterpesonaan, maupun refleksi emosional dan intelektual. 

Namun, pemahaman tersebut tidak sepenuhnya memadai untuk menjelaskan 

kesenian tradisional dan pra-modern, termasuk kesenian Bali Kuno. Dalam konteks ini, 

estetika tidak dapat dilepaskan dari sistem nilai, kepercayaan, dan pandangan hidup 

masyarakat pendukungnya. Estetika tidak berdiri sebagai disiplin otonom yang terpisah 

dari agama, etika, dan kosmologi, melainkan melebur di dalamnya. Keindahan bukan 

semata-mata persoalan rasa visual, melainkan hasil dari keselarasan antara manusia, 

alam, dan tatanan semesta. 

Dalam tradisi pemikiran Timur, khususnya yang dipengaruhi oleh Hinduisme dan 

Buddhisme, estetika berkaitan erat dengan pengalaman spiritual dan etis. Keindahan 



 107 

dipahami sebagai manifestasi keteraturan kosmik dan kebenaran metafisis. Konsep 

keindahan tidak berdiri sendiri, tetapi selalu berkelindan dengan kebenaran dan 

kesucian. Dalam estetika Hindu, hal ini dirumuskan melalui tiga prinsip utama, yaitu 

satyam sebagai kebenaran, sivam sebagai kesucian atau nilai ilahi, dan sundaram 

sebagai keindahan. Keindahan, dengan demikian, bukan tujuan akhir, melainkan akibat 

dari keselarasan dengan hukum semesta. 

Kerangka ini sangat relevan untuk memahami kesenian Bali Kuno. Seni tidak 

diposisikan sebagai ekspresi individual atau media hiburan semata, melainkan sebagai 

praktik hidup yang sarat nilai spiritual. Karya seni hadir sebagai sarana persembahan, 

sebagai media kontemplasi, dan sebagai wahana pendidikan kosmologis bagi 

masyarakat. Estetika dalam konteks ini bekerja sebagai prinsip pengikat yang 

menyatukan aspek bentuk, fungsi, makna, dan etika dalam satu kesatuan yang utuh. 

Dengan memahami estetika sebagai kerangka pemahaman kesenian, maka seni 

tidak lagi dibaca hanya dari aspek visual atau teknisnya, tetapi juga dari relasinya dengan 

teks agama, praktik ritual, struktur sosial, dan lanskap alam. Estetika menjadi alat baca 

yang memungkinkan peneliti menelusuri bagaimana nilai-nilai abstrak diwujudkan 

secara konkret dalam bentuk arca, relief, arsitektur, dan seni pertunjukan. Dalam 

kerangka ini pula, perbedaan antara estetika Barat dan Timur tidak dipahami sebagai 

pertentangan, melainkan sebagai perbedaan penekanan epistemologis yang membantu 

memperjelas posisi kesenian Bali Kuno sebagai bagian dari sistem peradaban yang 

holistik. 

Oleh karena itu, estetika dalam pembahasan ini tidak diperlakukan sebagai teori 

keindahan yang netral dan universal, melainkan sebagai perangkat konseptual yang 

kontekstual. Ia menjadi pintu masuk untuk memahami kesenian Bali Kuno sebagai 

ekspresi pandangan dunia, cara hidup, dan sistem pengetahuan masyarakatnya. 

Kerangka inilah yang selanjutnya menjadi dasar untuk membahas hubungan antara 

estetika, kesenian, dan pengaruh estetika India Kuno dalam pembentukan seni pada 

masa Udayana hingga Anak Wungsu. 

 

B. Pengertian Estetika dalam Tradisi Barat 

Dalam tradisi pemikiran Barat, istilah estetika berakar dari kata Yunani aisthesis, yang 

berarti persepsi indrawi atau kemampuan manusia untuk merasakan melalui 



 108 

pancaindra. Dari akar kata ini lahir istilah aisthetikos, yang merujuk pada segala hal yang 

berkaitan dengan penangkapan kesan melalui penglihatan, pendengaran, perabaan, 

penciuman, dan pengecapan. Dengan demikian, sejak awal estetika berkaitan erat 

dengan pengalaman langsung manusia terhadap dunia, sebelum pengalaman tersebut 

diolah secara rasional atau konseptual. 

Sebagai cabang filsafat, estetika berkembang untuk membahas persoalan 

keindahan, seni, dan pengalaman rasa yang muncul ketika manusia berhadapan dengan 

objek tertentu. Dalam kerangka ini, estetika tidak hanya menanyakan apa yang indah, 

tetapi juga bagaimana keindahan itu dialami dan dinilai. Penilaian estetis dipahami 

sebagai bentuk pengalaman khusus yang berbeda dari pengetahuan ilmiah atau 

penilaian moral. Ia beroperasi pada wilayah rasa, intuisi, dan persepsi, meskipun tetap 

dapat direfleksikan secara kritis melalui bahasa dan konsep. 

Penting untuk dibedakan antara dua jenis cara manusia memahami dunia dalam 

tradisi filsafat Barat, yaitu aisthesis dan noesis. Aisthesis merujuk pada pengalaman 

indrawi yang bersifat langsung, konkret, dan situasional. Ia terjadi ketika seseorang 

melihat bentuk, merasakan tekstur, menangkap warna, atau merespons irama dan 

bunyi. Sebaliknya, noesis mengacu pada pemahaman konseptual dan rasional, yaitu 

proses berpikir abstrak yang mengolah pengalaman inderawi menjadi ide, kategori, dan 

pengetahuan sistematis. Dalam konteks seni, aisthesis bekerja pada tingkat pengalaman 

langsung terhadap karya, sementara noesis berperan ketika pengalaman tersebut 

ditafsirkan, dianalisis, atau diberi makna konseptual. 

Pembedaan ini menjadi penting dalam membaca karya seni masa lalu. Karya seni 

tidak pertama-tama diciptakan untuk dipahami melalui konsep teoritis, melainkan untuk 

dialami secara inderawi oleh masyarakat pendukungnya. Persepsi visual terhadap 

bentuk, proporsi, gestur, dan material merupakan pintu masuk utama sebelum makna 

simbolik atau filosofisnya dirumuskan. Oleh karena itu, pendekatan estetika dalam 

tradisi Barat mengingatkan bahwa pemahaman seni harus dimulai dari pengalaman 

inderawi, bukan semata dari kerangka konseptual yang dibangun kemudian. 

Sebagai pijakan teoretis, pengertian estetika dalam tradisi Barat ini memberikan 

landasan awal bagi pembaca untuk memahami bahwa estetika berurusan dengan cara 

manusia merasakan dan mengalami karya seni. Kerangka ini menjadi penting sebelum 

melangkah ke pemahaman estetika dalam tradisi Timur, di mana pengalaman inderawi 



 109 

tersebut tidak berhenti pada rasa, tetapi terhubung secara langsung dengan dimensi etis, 

spiritual, dan kosmologis. 

 

C. Pengertian Estetika dalam Tradisi Timur 

Berbeda dengan tradisi Barat yang menempatkan estetika terutama sebagai pengalaman 

perseptual dan refleksi rasa keindahan, tradisi Timur memahami estetika sebagai 

pengalaman yang bersifat menyeluruh, mencakup dimensi spiritual, etis, dan 

kosmologis. Keindahan tidak dipisahkan dari cara hidup, keyakinan, dan orientasi 

manusia terhadap semesta. Dengan demikian, estetika Timur tidak berhenti pada apa 

yang tampak oleh indera, tetapi berlanjut pada bagaimana pengalaman inderawi 

tersebut membentuk kesadaran, sikap batin, dan laku hidup. 

Dalam konteks ini, pengalaman estetis dipahami sebagai bagian dari proses 

penyadaran diri. Keindahan bukan semata-mata sesuatu yang dinikmati secara visual, 

melainkan sesuatu yang dialami sebagai resonansi batin. Karya seni, ritual, maupun 

tatanan ruang dipandang mampu mempengaruhi kondisi mental dan spiritual manusia. 

Oleh karena itu, estetika Timur selalu berkelindan dengan etika, karena pengalaman 

keindahan diharapkan mengarahkan manusia pada sikap hidup yang selaras, tertib, dan 

bermakna. 

Dalam tradisi Hindu, pemahaman ini dirumuskan secara klasik melalui konsep 

satyam, sivam, dan sundaram. Satyam merujuk pada kebenaran, yaitu kesesuaian 

dengan hukum kosmik dan realitas tertinggi. Sivam menunjuk pada kesucian atau nilai 

ilahi yang mengandung dimensi moral dan spiritual. Sundaram adalah keindahan, yang 

tidak berdiri sendiri, melainkan lahir sebagai konsekuensi dari kebenaran dan kesucian. 

Keindahan dalam pengertian ini bukan tujuan akhir, tetapi tanda bahwa suatu bentuk, 

tindakan, atau karya berada dalam keselarasan dengan tatanan semesta. 

Kerangka satyam, sivam, sundaram menunjukkan bahwa estetika Hindu bersifat 

normatif sekaligus spiritual. Sebuah karya seni dianggap indah bukan hanya karena 

proporsi atau keterampilan teknisnya, tetapi karena ia benar secara kosmologis dan 

murni secara etis. Dengan demikian, penilaian estetis tidak terlepas dari pertimbangan 

moral dan religius. Estetika menjadi ukuran keselarasan antara niat, proses, dan hasil, 

bukan semata hasil visual yang dapat diamati. 



 110 

Dalam tradisi Timur, khususnya yang berkembang di wilayah Nusantara yang 

dipengaruhi Hindu dan Buddha, estetika juga dipahami sebagai praktik penyelarasan 

antara manusia, alam, dan kosmos. Manusia diposisikan sebagai bagian dari tatanan 

semesta, bukan sebagai subjek yang berdiri di luar dan menilai objek secara terpisah. 

Oleh karena itu, karya seni, bangunan suci, ritual, dan persembahan dirancang untuk 

menjaga keseimbangan hubungan tersebut. Bentuk, ukuran, material, dan penempatan 

karya tidak dipilih secara arbitrer, melainkan mengikuti prinsip keselarasan dengan 

lingkungan alam dan struktur kosmik. 

Estetika dalam konteks ini terwujud dalam praktik hidup sehari-hari. Ritual 

keagamaan, upacara, seni pertunjukan, arsitektur, dan karya rupa tidak dipahami 

sebagai aktivitas terpisah dari kehidupan, tetapi sebagai laku estetik yang menyatu 

dengan etika dan spiritualitas. Persembahan, misalnya, bukan sekadar tindakan 

simbolik, tetapi perwujudan keindahan yang lahir dari ketulusan, keteraturan, dan 

kesadaran kosmologis. Keindahan hadir ketika manusia menempatkan dirinya secara 

tepat dalam relasi dengan alam dan yang ilahi. 

Pemahaman estetika dalam tradisi Timur inilah yang menjadi jembatan 

konseptual menuju konteks Bali Kuno. Dalam kebudayaan Bali, estetika tidak pernah 

berdiri sebagai teori abstrak, melainkan hidup dalam praktik kesenian, ritual, dan tata 

ruang. Keindahan dipahami sebagai hasil dari penyelarasan batin, tindakan, dan 

lingkungan, sehingga seni pada masa Bali Kuno dapat dibaca sebagai manifestasi 

langsung dari cara hidup dan pandangan dunia masyarakatnya. Kerangka ini menjadi 

dasar penting untuk memahami bagaimana estetika India Kuno diterima, diolah, dan 

diwujudkan secara khas dalam kesenian Bali pada masa Udayana hingga Anak Wungsu. 

 

D. Estetika dan Kesenian dalam Masyarakat Bali Kuno 

Pembahasan estetika dalam konteks Bali Kuno tidak dapat dilepaskan dari cara 

masyarakat memahami seni itu sendiri. Data-data historis, prasasti, dan kajian 

etimologis yang termuat dalam naskah ini menunjukkan bahwa kesenian Bali Kuno tidak 

tumbuh sebagai ranah otonom yang terpisah dari kehidupan sehari-hari, melainkan 

sebagai bagian integral dari sistem nilai, praktik religius, dan struktur sosial. Estetika, 

dalam konteks ini, bukan sekadar teori keindahan, tetapi cara pandang hidup yang 

membentuk bagaimana seni diciptakan, dipraktikkan, dan dimaknai. 



 111 

Dalam masyarakat Bali Kuno, seni tidak diposisikan sebagai produk individual yang 

menonjolkan ekspresi personal, melainkan sebagai laku kolektif yang berorientasi pada 

keseimbangan kosmologis. Hal ini tercermin dari pemahaman lokal terhadap istilah seni 

itu sendiri. Istilah senhi atau sni dalam bahasa Bali Kuno, sebagaimana tercatat dalam 

prasasti Sukawana dan Srodokan, bermakna “kecil”. Makna ini bukan menunjuk pada 

ukuran fisik, melainkan pada sikap batin, yaitu proses “mengecilkan diri”. Seni dipahami 

sebagai praktik merendahkan ego, menahan angkara, dan meluruhkan keakuan demi 

terciptanya keselarasan dengan tatanan yang lebih besar. 

Pemahaman ini menempatkan kesenian sebagai praktik spiritual. Berkesenian 

bukan aktivitas untuk menampilkan keunggulan individu, melainkan laku pengabdian 

dan persembahan. Dalam konteks religius Bali Kuno yang bercorak sinkretisme Siwa-

Buddha, seni berfungsi sebagai jalan spiritual yang sejalan dengan nilai bhakti dan seva. 

Karya seni dihasilkan bukan untuk kepuasan personal atau pengakuan sosial, tetapi 

sebagai bentuk pelayanan kepada yang ilahi dan kontribusi terhadap keteraturan 

kosmos. Oleh karena itu, konsep kepengarangan tidak menjadi perhatian utama, karena 

karya dianggap melebur dengan fungsi dan makna ritusnya. 

Estetika dan kesenian dalam masyarakat Bali Kuno juga tidak dapat dilepaskan 

dari struktur sosial dan komunal. Seni hadir dalam upacara, bangunan suci, sistem 

pemukiman, serta dalam aktivitas keseharian masyarakat. Kesenian menjadi media 

pendidikan kultural yang mentransmisikan nilai, norma, dan pengetahuan kosmologis 

secara turun-temurun. Dalam situasi di mana literasi teks belum menjadi praktik 

dominan bagi masyarakat luas, seni berperan sebagai sarana komunikasi visual dan 

performatif yang efektif. Melalui bentuk, gestur, irama, dan tata ruang, masyarakat 

belajar memahami hubungan antara manusia, alam, dan dunia niskala. 

Keterpaduan antara estetika dan kehidupan ini juga tampak pada cara seni 

diletakkan dalam lanskap alam. Penempatan arca, candi, dan ceruk pertapaan di dekat 

sungai atau sumber air menunjukkan bahwa keindahan tidak dipisahkan dari fungsi 

ekologis dan simbolik. Sungai dipahami sebagai urat nadi kehidupan, sehingga 

keberadaan artefak seni di sekitarnya menjadikan pengalaman estetis menyatu dengan 

aktivitas sehari-hari. Dengan demikian, estetika tidak hadir sebagai pengalaman sesaat, 

tetapi sebagai pengingat terus-menerus akan nilai religius dan kosmologis dalam 

kehidupan masyarakat. 



 112 

Dalam kerangka ini, estetika Bali Kuno bekerja sebagai prinsip pengatur, bukan sebagai 

kategori penilaian eksternal. Keindahan lahir ketika seni dijalankan sesuai dengan etika, 

ritus, dan tatanan kosmos. Kesenian menjadi sarana penyelarasan antara niat, tindakan, 

dan hasil, antara individu dan komunitas, serta antara manusia dan semesta. 

Pemahaman inilah yang membedakan estetika Bali Kuno dari estetika modern yang 

cenderung memisahkan seni dari konteks hidupnya. 

Dengan demikian, estetika dan kesenian dalam masyarakat Bali Kuno dapat 

dipahami sebagai satu kesatuan praksis budaya yang hidup. Estetika tidak hadir sebagai 

konsep abstrak, tetapi sebagai laku yang dijalankan melalui ritual, persembahan, dan 

karya seni. Kerangka ini menjadi landasan penting untuk memahami bagaimana 

pengaruh estetika India Kuno diterima dan diolah dalam konteks Bali, serta bagaimana 

seni pada masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu berfungsi sebagai cermin 

peradaban yang matang dan berakar kuat pada pandangan hidup masyarakatnya. 

 

E. Seni sebagai Praktik Spiritual dan Sosial 

Upaya memahami seni sebagai praktik spiritual dan sosial dalam masyarakat Bali Kuno 

menghadapi keterbatasan metodologis yang perlu dinyatakan secara terbuka. Data 

utama yang tersedia, terutama prasasti, bersifat elitis, formal, dan normatif. Prasasti 

ditulis dalam konteks kekuasaan, administrasi, dan legitimasi religius raja beserta elit 

pendukungnya. Ia merekam ketetapan hukum, pemberian anugerah, kewajiban desa, 

dan peran tokoh-tokoh resmi. Dengan karakter seperti itu, prasasti tidak dimaksudkan 

untuk mendeskripsikan praktik keseharian masyarakat, apalagi pengalaman batin 

pelaku kesenian di tingkat lokal. Oleh karena itu, pembacaan seni sebagai praktik 

spiritual tidak dapat sepenuhnya bergantung pada prasasti sebagai sumber tunggal, 

melainkan harus dikonstruksi melalui pembacaan kritis lintas data  

Keterbatasan serupa juga muncul pada data artefaktual. Tinggalan arca, relief, 

candi tebing, dan ceruk pertapaan yang ada saat ini berada dalam kondisi terfragmentasi 

dan mengalami korosi material akibat jarak waktu yang panjang. Erosi pada batu padas, 

ausnya detail pahatan, serta perubahan konteks lanskap membuat pembacaan fungsi 

awal artefak tidak dapat dilakukan secara langsung. Artefak yang kini tampil sebagai 

objek visual terpisah sesungguhnya dahulu merupakan bagian dari sistem ritual yang 

hidup, diaktifkan melalui praktik keagamaan, pergerakan tubuh, bunyi, dan 



 113 

persembahan. Keberjarakan temporal ini menuntut kehati-hatian agar artefak tidak 

dibaca semata sebagai benda estetik yang statis. 

Dalam situasi keterbatasan sumber tersebut, pemahaman seni sebagai praktik 

spiritual dan sosial justru memperoleh pijakan penting dari data etimologis yang bersifat 

konseptual. Istilah senhi atau sni yang tercatat dalam prasasti Bali Kuno dan bermakna 

“kecil” memberikan petunjuk awal tentang orientasi batin dalam praktik kesenian. 

Makna “kecil” di sini tidak menunjuk pada skala fisik, melainkan pada sikap menurunkan 

diri, meredam ego, dan menempatkan manusia dalam relasi yang lebih luas dengan 

kosmos. Penafsiran ini diperkuat oleh konteks religius Siwa-Buddha yang berkembang 

pada masa Bali Kuno, di mana pengendalian diri dan disiplin batin menjadi bagian 

penting dari laku spiritual  

Pemahaman ini juga sejalan dengan makna sani dalam tradisi Sanskerta yang 

dipahami sebagai persembahan dan pelayanan yang tulus. Dengan demikian, seni tidak 

diposisikan sebagai sarana ekspresi individual atau pencapaian artistik personal, 

melainkan sebagai bagian dari bhakti dan seva. Dalam kerangka ini, seni adalah laku 

yang menghubungkan manusia dengan yang ilahi melalui tindakan yang teratur, beretika, 

dan berulang. Keindahan bukan tujuan utama, melainkan konsekuensi dari ketepatan 

laku dan kemurnian niat. 

Ketiadaan penekanan pada kepengarangan individual dalam seni Bali Kuno dapat 

dibaca sebagai konsekuensi logis dari pemahaman tersebut. Prasasti jarang, bahkan 

hampir tidak pernah, mencatat nama pembuat arca atau bangunan secara personal. 

Anonimitas ini bukan sekadar karena keterbatasan dokumentasi, tetapi mencerminkan 

pandangan bahwa karya seni tidak mewakili individu, melainkan fungsi ritual dan 

kepentingan kolektif. Seni beroperasi dalam ruang komunal, di mana nilai karya 

ditentukan oleh perannya dalam menjaga keteraturan kosmologis dan sosial, bukan oleh 

reputasi pembuatnya. 

Dimensi sosial dari praktik seni juga dapat ditelusuri secara tidak langsung 

melalui konteks keberadaan artefak. Penempatan candi tebing, arca, dan ceruk 

pertapaan di sepanjang aliran sungai menunjukkan keterkaitan erat antara seni, ritual, 

dan aktivitas keseharian masyarakat. Sungai sebagai urat nadi kehidupan agraris dan 

sosial menjadi ruang pertemuan antara praktik ekonomi, ritual, dan pengalaman estetik. 

Artefak seni tidak ditempatkan di ruang terisolasi, melainkan hadir dalam lanskap yang 



 114 

dilalui dan digunakan masyarakat, sehingga nilai-nilai religius diinternalisasi melalui 

perjumpaan sehari-hari, bukan melalui pengajaran formal semata. 

Dengan membaca keterbatasan prasasti dan artefak secara kritis, dapat 

dirumuskan bahwa seni dalam masyarakat Bali Kuno berfungsi sebagai praktik spiritual 

yang bersifat implisit dan sosial yang bersifat kolektif. Ia tidak selalu terartikulasikan 

secara eksplisit dalam teks, tetapi bekerja melalui pengulangan ritus, pengendalian diri, 

dan keterlibatan komunal. Estetika dalam konteks ini bukanlah kategori penilaian visual 

yang terpisah, melainkan etos laku yang menata hubungan manusia dengan yang ilahi, 

dengan alam, dan dengan sesamanya. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan 

kesenian Bali Kuno yang lebih kontekstual, sekaligus menghindari romantisasi atau 

generalisasi yang tidak didukung oleh bukti historis yang tersedia. 

 

F. Seni sebagai Sistem Pengetahuan 

Dalam konteks masyarakat Bali Kuno, seni tidak dapat diposisikan sebagai produk 

kultural tambahan yang berdiri di pinggiran sistem pengetahuan. Sebaliknya, seni justru 

menempati posisi sentral sebagai modus utama produksi, penyimpanan, dan transmisi 

pengetahuan. Ketika tradisi tulis masih terbatas pada kalangan elite religius dan 

administratif, seni berfungsi sebagai medium epistemik yang menjembatani nilai 

kosmologis, etika religius, dan praktik sosial ke dalam bentuk yang dapat dialami secara 

langsung oleh masyarakat luas. Dengan demikian, seni Bali Kuno bekerja sebagai sistem 

pengetahuan yang hidup, bukan sekadar ekspresi estetis. 

Pertama, seni berperan sebagai media transmisi nilai agama dan kosmologi. 

Ajaran-ajaran religius yang bersumber dari teks-teks Hindu dan Buddha tidak disebarkan 

secara eksklusif melalui pembacaan atau pengajaran verbal, melainkan diwujudkan 

dalam bentuk visual, spasial, dan ritual. Arca, bangunan suci, tata ruang, serta hiasan 

simbolik menjadi perangkat untuk “menghadirkan” kosmologi ke dalam pengalaman 

inderawi. Melalui seni, konsep-konsep abstrak seperti keteraturan kosmos, hubungan 

antara bhuwana alit dan bhuwana agung, serta hierarki nilai spiritual diterjemahkan 

menjadi bentuk yang dapat dilihat, disentuh, dan dialami. Dengan cara ini, seni tidak 

hanya menyampaikan isi ajaran agama, tetapi juga membentuk cara masyarakat 

memahami dan menginternalisasikannya. 



 115 

Kedua, seni berfungsi sebagai arsip hidup peradaban pada masa ketika teks tertulis 

bersifat terbatas, elitis, dan tidak menjangkau kehidupan keseharian masyarakat. 

Prasasti-prasasti Bali Kuno mencatat keputusan politik, hak istimewa, dan legitimasi 

kekuasaan, tetapi tidak merekam secara rinci bagaimana nilai-nilai tersebut dijalankan 

dalam praktik sehari-hari. Di sinilah seni mengambil peran sebagai penyimpan memori 

kolektif. Bentuk monumen, pola hias, dan konfigurasi ruang menyimpan jejak 

pengetahuan tentang teknologi material, sistem kepercayaan, organisasi sosial, serta 

relasi manusia dengan alam. Seni menjadi arsip yang tidak statis, karena ia terus 

diaktifkan melalui ritus dan penggunaan berulang, sehingga pengetahuan yang 

dikandungnya tetap relevan dan dipahami lintas generasi. 

Sebagai arsip hidup, seni Bali Kuno juga menunjukkan sifat selektif dan adaptif. 

Tidak semua pengaruh luar direkam secara mentah; yang tersisa adalah hasil olahan 

lokal yang sesuai dengan konteks ekologis dan kosmologis Bali. Dengan demikian, seni 

tidak hanya menyimpan informasi tentang masa lalu, tetapi juga merekam proses 

negosiasi budaya yang membentuk identitas Bali Kuno. Arsip semacam ini tidak dapat 

dibaca hanya melalui pendekatan tekstual, melainkan memerlukan pembacaan 

terhadap bentuk, material, dan konteks penggunaan karya seni. 

Ketiga, seni berfungsi sebagai sarana pendidikan kultural melalui pengalaman 

estetik. Dalam masyarakat Bali Kuno, pembelajaran nilai tidak terutama berlangsung 

melalui sistem pendidikan formal, melainkan melalui partisipasi dalam ritus, 

pengamatan terhadap artefak suci, dan keterlibatan dalam praktik kolektif. Seni 

menyediakan kerangka pengalaman yang memungkinkan masyarakat “belajar dengan 

mengalami”. Melalui prosesi ritual, interaksi dengan bangunan suci, dan keterlibatan 

dalam pembuatan serta pemeliharaan karya seni, nilai-nilai kosmologis dan etika 

ditanamkan secara berulang dan embodied. Pendidikan semacam ini tidak menekankan 

penguasaan konsep abstrak, melainkan pembentukan rasa, sikap, dan kesadaran akan 

keterhubungan manusia dengan kosmos. 

Pendekatan pengalaman ini menjelaskan mengapa estetika Bali Kuno tidak dapat 

dipisahkan dari fungsi pedagogisnya. Keindahan bukan tujuan akhir, melainkan sarana 

untuk menarik perhatian, membangun keterlibatan emosional, dan memfasilitasi proses 

internalisasi nilai. Seni bekerja sebagai medium yang efektif karena ia menggabungkan 

dimensi visual, spasial, dan ritual dalam satu kesatuan pengalaman. Dengan demikian, 



 116 

pendidikan kultural berlangsung secara berkelanjutan dan kolektif, tanpa memerlukan 

institusi pendidikan terpisah. 

Melalui tiga fungsi tersebut, seni Bali Kuno dapat dipahami sebagai inti dari sistem 

peradaban, bukan sekadar produk sampingan dari agama atau politik. Seni menjadi 

ruang pertemuan antara kosmologi, etika, teknologi, dan kehidupan sosial. Ia 

mentransmisikan pengetahuan, menyimpan memori kolektif, dan mendidik masyarakat 

melalui pengalaman estetik yang terintegrasi. Pemahaman ini menguatkan argumen 

bahwa untuk membaca peradaban Bali Kuno, seni harus diperlakukan sebagai sistem 

pengetahuan yang utuh. Tanpa memahami seni sebagai pusat epistemik, upaya 

merekonstruksi pandangan hidup dan struktur peradaban Bali Kuno akan selalu berada 

dalam posisi parsial dan terfragmentasi. 

 

G. Pengaruh Estetika India Kuno dalam Seni Bali Kuno 

1. Latar Kosmologi Hindu–Buddha 

Untuk memahami pengaruh estetika India Kuno dalam seni Bali Kuno, penting terlebih 

dahulu menempatkannya dalam kerangka kosmologi Hindu–Buddha yang menjadi dasar 

filosofis peradaban India. Pengaruh ini tidak hadir sebagai paket gaya visual yang 

ditransfer secara utuh, melainkan sebagai horizon pemikiran yang membentuk cara 

manusia memaknai kehidupan, waktu, dan relasinya dengan yang ilahi. Estetika India, 

dalam konteks ini, berakar pada pandangan kosmologis yang holistik dan transformatif, 

di mana seni berfungsi sebagai medium spiritual, bukan sekadar objek keindahan. 

Salah satu konsep kunci dalam kosmologi Hindu–Buddha adalah siklus waktu. 

Waktu tidak dipahami secara linear dan progresif, melainkan bersifat siklik, berulang, 

dan kosmis. Konsep samsara menggambarkan lingkaran kelahiran, kehidupan, 

kematian, dan kelahiran kembali yang terus berlangsung, dipengaruhi oleh hukum karma 

sebagai prinsip sebab-akibat moral. Dalam kerangka ini, kehidupan manusia tidak berdiri 

sebagai peristiwa tunggal, tetapi sebagai bagian dari proses kosmik yang panjang dan 

berlapis. Tujuan akhir dari perjalanan ini adalah moksha dalam tradisi Hindu atau 

nirwana dalam tradisi Buddha, yakni pembebasan dari keterikatan duniawi dan 

pelepasan dari siklus samsara. 



 117 

Pandangan siklik ini memiliki implikasi langsung terhadap estetika. Keindahan 

tidak diorientasikan pada kebaruan atau inovasi semata, melainkan pada keselarasan 

dengan tatanan kosmik yang abadi. Seni religius India tidak bertujuan merepresentasikan 

realitas empiris secara naturalistik, tetapi menghadirkan struktur kosmologis yang 

melampaui pengalaman sehari-hari. Dengan demikian, bentuk-bentuk seni cenderung 

simbolik, terukur, dan mengikuti prinsip-prinsip yang dianggap mencerminkan 

keteraturan semesta. 

Kosmologi Hindu–Buddha juga menekankan pandangan holistik tentang 

kehidupan, di mana tidak terdapat pemisahan tegas antara dunia material dan spiritual. 

Tubuh, alam, ritus, dan kesadaran dipahami sebagai bagian dari satu kesatuan kosmik. 

Dalam kerangka ini, seni tidak berdiri sebagai domain otonom yang terpisah dari agama 

atau etika, melainkan terintegrasi dalam praktik hidup. Estetika bukan sekadar persoalan 

rasa atau persepsi visual, tetapi berkaitan erat dengan cara hidup yang benar, selaras, 

dan bermakna. Seni menjadi sarana untuk menata hubungan manusia dengan kosmos, 

bukan hanya untuk memuaskan indera. 

Posisi seni religius dalam praktik darśan memperjelas orientasi tersebut. Darśan 

bukan sekadar tindakan melihat, melainkan pengalaman timbal balik antara manusia 

dan yang ilahi. Melalui arca, bangunan suci, dan simbol visual, yang ilahi “dihadirkan” 

agar dapat dialami oleh umat. Dalam konteks ini, seni berfungsi sebagai medium 

perjumpaan, bukan objek pasif untuk dikagumi. Keindahan seni religius terletak pada 

kemampuannya memfasilitasi pengalaman spiritual, bukan pada ekspresi individual 

seniman atau inovasi formal. 

Kerangka kosmologi inilah yang membentuk dasar estetika India Kuno dan 

kemudian menjadi salah satu sumber penting bagi perkembangan seni Bali Kuno. 

Namun, penting ditegaskan bahwa Bali tidak mengadopsi kosmologi ini secara mentah. 

Sebaliknya, konsep-konsep seperti siklus waktu, karma, pembebasan, dan darśan 

diterjemahkan ke dalam konteks lokal yang memiliki tradisi ritual, lanskap, dan struktur 

sosialnya sendiri. Dengan memahami latar kosmologi Hindu–Buddha sebagai dasar 

estetika India, pembaca dapat melihat bahwa pengaruh India dalam seni Bali Kuno 

bersifat konseptual dan filosofis, bukan sekadar visual. Kerangka ini menjadi pijakan 

untuk menelusuri bagaimana prinsip-prinsip estetika India kemudian dinegosiasikan, 

diolah, dan dilokalkan dalam praktik seni Bali Kuno pada subbab-subbab berikutnya. 



 118 

2. Prinsip Estetika India Kuno dalam Seni Religius 

Subbab ini disusun sebagai fondasi teoretis untuk memahami kerangka estetika India 

Kuno sebelum menelusuri bagaimana prinsip-prinsip tersebut diolah dan dinegosiasikan 

dalam konteks Bali Kuno. Tujuannya bukan untuk mengasumsikan keseragaman praktik, 

melainkan untuk menjelaskan apa yang dibawa oleh estetika India ke wilayah Nusantara 

dalam bentuk perangkat konseptual, normatif, dan simbolik. 

Salah satu prinsip paling mendasar dalam estetika seni religius India Kuno adalah 

kepatuhan terhadap norma tekstual, khususnya yang tertuang dalam tradisi Shilpa 

Shastra. Teks-teks Shilpasastra tidak berfungsi sebagai panduan teknis semata, tetapi 

sebagai perangkat kosmologis yang menghubungkan pembuatan artefak seni dengan 

hukum semesta. Di dalamnya diatur ukuran, proporsi, ikonometri, dan tata cara 

perwujudan arca serta bangunan suci agar selaras dengan tatanan kosmik. Kepatuhan 

terhadap Shilpasastra dimaknai sebagai bentuk disiplin spiritual, di mana seniman atau 

perajin tidak bekerja berdasarkan kehendak personal, melainkan mengikuti hukum yang 

dianggap bersumber dari keteraturan alam semesta. 

Prinsip ini menempatkan seni religius sebagai praktik yang bersifat normatif dan 

etis. Kesalahan proporsi atau penyimpangan ikonografi tidak hanya dipandang sebagai 

kekeliruan estetis, tetapi juga sebagai gangguan terhadap keharmonisan kosmos. Oleh 

karena itu, estetika India Kuno tidak memberi ruang besar bagi eksperimen individual 

yang bebas, terutama dalam konteks seni religius. Kreativitas ditempatkan dalam 

kerangka kepatuhan, bukan kebaruan. 

Di dalam kerangka Shilpasastra, proporsi kosmik memegang peranan sentral. 

Sistem tala digunakan untuk menentukan ukuran tubuh arca berdasarkan modul-modul 

yang dianggap mencerminkan harmoni semesta. Tubuh dewa tidak dipahami sebagai 

representasi anatomi manusia biasa, melainkan sebagai tubuh kosmik yang tunduk pada 

rasio ideal. Demikian pula, mudra dan pose tidak bersifat dekoratif, tetapi mengandung 

makna simbolik yang spesifik. Setiap gerak tangan, sikap tubuh, dan atribut memiliki 

fungsi semiotik untuk menyampaikan aspek-aspek tertentu dari kekuatan ilahi. 

Ikonografi dalam seni religius India Kuno juga bekerja dalam sistem yang ketat. 

Dewa-dewi diwujudkan dengan ciri-ciri visual yang konsisten agar dapat dikenali dan 

“dihadirkan” secara tepat dalam praktik darśan. Konsistensi ini bukan sekadar konvensi 

visual, tetapi bagian dari mekanisme ritual. Dengan mengenali ikonografi yang benar, 



 119 

umat diyakini dapat menjalin relasi spiritual yang sah dengan yang ilahi. Dalam konteks 

ini, estetika berfungsi sebagai bahasa simbolik yang menghubungkan manusia dengan 

tatanan transenden. 

Konsep keindahan dalam estetika India Kuno, dengan demikian, tidak bertumpu 

pada subjektivitas rasa atau preferensi visual individual. Keindahan dipahami sebagai 

kesesuaian dengan hukum semesta. Sebuah karya seni dianggap indah bukan karena 

tampak menyenangkan bagi mata semata, tetapi karena ia benar secara kosmologis. 

Kebenaran bentuk, ketepatan ukuran, dan keselarasan simbolik menjadi tolok ukur 

utama. Estetika bersifat objektif dalam pengertian kosmologis, karena ia mengacu pada 

tatanan yang dianggap universal dan abadi. 

Prinsip-prinsip inilah yang dibawa oleh estetika India Kuno ke berbagai wilayah 

Asia Tenggara, termasuk Nusantara. Namun, penting ditegaskan bahwa yang berpindah 

bukanlah gaya visual secara utuh, melainkan kerangka normatif dan kosmologis tentang 

bagaimana seni religius seharusnya diwujudkan. Shilpasastra, ikonometri, dan konsep 

keselarasan kosmik menyediakan bahasa dasar yang dapat diterjemahkan ke dalam 

konteks lokal yang berbeda-beda. 

Dengan memahami prinsip estetika India Kuno ini sebagai fondasi teoretis, kita 

dapat membaca seni Bali Kuno secara lebih tajam. Kesamaan ikonografi atau tema 

religius tidak serta-merta menunjukkan peniruan langsung, melainkan keterlibatan Bali 

dalam horizon kosmologis yang sama. Pada saat yang sama, perbedaan bentuk, 

material, dan lanskap justru menjadi indikator bagaimana prinsip-prinsip estetika India 

tersebut dinegosiasikan dan diolah ulang sesuai dengan kondisi lokal Bali. Subbab ini, 

dengan demikian, menjadi pijakan penting untuk menelusuri transformasi estetika India 

dalam konteks Bali Kuno pada pembahasan selanjutnya. 

3. Proses Lokalisasi Estetika India di Bali Kuno 

Pengaruh estetika India Kuno dalam seni Bali Kuno tidak berlangsung melalui peniruan 

literal atas bentuk, gaya, maupun tata ikonografi sebagaimana dijumpai di pusat-pusat 

peradaban India atau di Jawa. Yang terjadi justru merupakan proses lokalisasi yang 

selektif dan dialogis, di mana kerangka kosmologis dan normatif dari India dipertemukan 

dengan kemampuan teknis perajin lokal, struktur sosial Bali, serta kondisi alam yang 

khas. Proses ini menegaskan bahwa estetika tidak berpindah sebagai bentuk jadi, 



 120 

melainkan sebagai sistem gagasan yang harus dinegosiasikan agar dapat berfungsi 

dalam konteks baru. 

Pertama, estetika India di Bali Kuno tidak ditiru secara literal karena perbedaan 

konteks ekologis dan kultural yang mendasar. Prinsip-prinsip Shilpasastra, ikonometri, 

dan ikonografi memang dikenal sebagai horizon normatif, tetapi penerapannya tidak 

dapat dilepaskan dari material dan teknik yang tersedia di Bali. Batu padas, kondisi 

tebing sungai, serta tradisi pertukangan lokal membatasi sekaligus membuka 

kemungkinan bentuk yang berbeda dari seni batu keras India atau Jawa. Akibatnya, 

kesesuaian kosmologis tidak dicapai melalui kesamaan visual, melainkan melalui 

adaptasi proporsi, simbol, dan fungsi ritual ke dalam bahasa material setempat. 

Kedua, proses lokalisasi berlangsung melalui dialog antara teks agama, 

kemampuan teknis lokal, dan kondisi alam. Teks-teks religius Hindu dan Buddha 

menyediakan kerangka makna tentang dewa, kosmos, dan relasi manusia dengan yang 

ilahi. Namun, teks-teks tersebut tidak berfungsi sebagai instruksi teknis yang kaku. Ia 

memerlukan interpretasi oleh rohaniawan dan perajin yang memahami konteks Bali. 

Dalam praktiknya, dialog ini menghasilkan kompromi kreatif. Prinsip ikonografi 

dipertahankan pada tingkat makna dasar, sementara bentuk fisik disesuaikan dengan 

teknik pahat tebing, skala ruang yang menyatu dengan lanskap, serta kebutuhan ritual 

masyarakat agraris. 

Kondisi alam Bali, khususnya keberadaan sungai sebagai urat nadi kehidupan, 

memainkan peran penting dalam proses ini. Estetika India yang pada banyak kasus 

diwujudkan melalui bangunan berdiri dan komposisi teritorial, di Bali diterjemahkan ke 

dalam arsitektur yang menyatu dengan tebing dan aliran air. Hal ini bukan penyimpangan 

dari prinsip kosmologis, melainkan reinterpretasi. Keselarasan dengan semesta 

diwujudkan bukan melalui dominasi atas alam, tetapi melalui integrasi dengan lanskap 

yang dianggap hidup dan sakral. Dengan demikian, lokalisasi estetika India di Bali 

berlangsung sebagai proses ekologis sekaligus spiritual. 

Ketiga, dari dialog tersebut muncul bentuk-bentuk baru yang tidak identik dengan 

India maupun Jawa. Candi tebing dan ceruk pertapaan di Bali Kuno tidak memiliki 

padanan langsung di India, dan juga berbeda dari model candi Jawa yang berdiri sebagai 

massa bangunan terpisah dari alam sekitarnya. Bentuk-bentuk ini menunjukkan bahwa 

Bali tidak sekadar berada di antara dua tradisi besar, tetapi mengembangkan artikulasi 



 121 

estetikanya sendiri. Keberbedaan ini bukan tanda keterbatasan, melainkan indikator 

kreativitas kultural dalam mengolah pengaruh luar menjadi sistem yang fungsional dan 

bermakna secara lokal. 

Dalam konteks ini, lokalisasi estetika dapat dipahami sebagai proses epistemik. 

Bali tidak hanya mengubah bentuk seni, tetapi juga cara pengetahuan estetika bekerja. 

Prinsip keselarasan kosmik, kepatuhan terhadap norma religius, dan fungsi darśan tetap 

dipertahankan, namun diwujudkan melalui pengalaman ruang, material, dan ritus yang 

khas Bali. Seni menjadi sarana untuk menegaskan kosmologi dalam bahasa yang dapat 

dipahami dan dialami oleh masyarakat setempat. 

Subbab ini menjadi pengantar langsung menuju analisis empiris seni Bali Kuno. 

Dengan memahami bahwa estetika India di Bali adalah hasil lokalisasi, bukan imitasi, 

pembacaan terhadap artefak dan lanskap seni Bali Kuno dapat diarahkan pada 

pencarian logika adaptasi dan negosiasi budaya. Fokus analisis tidak lagi terjebak pada 

pertanyaan tentang kesamaan atau perbedaan visual semata, tetapi bergeser pada 

bagaimana prinsip-prinsip estetika India diolah menjadi sistem seni yang otonom, 

kontekstual, dan berkelanjutan dalam peradaban Bali Kuno. 

4. Posisi Jawa Kuno sebagai Medium Transmisi Estetika India ke Bali 

Dalam menelusuri pengaruh estetika India Kuno terhadap seni Bali Kuno, posisi Jawa 

Kuno perlu dipahami bukan sebagai sumber utama yang menggantikan India, melainkan 

sebagai medium transmisi regional yang berperan penting dalam proses peralihan 

gagasan, norma, dan praktik estetika. Posisi ini berkorelasi langsung dengan dinamika 

geopolitik yang telah dibahas pada bab sebelumnya, khususnya relasi dinasti, mobilitas 

rohaniawan, dan restrukturisasi kekuasaan Asia Tenggara pada abad ke-10 hingga ke-11. 

Sejak periode awal, Jawa telah lebih dahulu berinteraksi intensif dengan peradaban 

India, baik melalui jaringan perdagangan, pertukaran rohaniawan, maupun produksi teks 

dan monumen religius. Kerajaan-kerajaan Jawa seperti Kerajaan Medang 

mengembangkan tradisi seni religius yang secara relatif lebih sistematis dalam 

menerjemahkan prinsip-prinsip Shilpasastra, ikonografi Hindu–Buddha, dan konsep 

kosmologis India ke dalam konteks Nusantara. Dalam proses ini, Jawa tidak sekadar 

menjadi penerima pasif, tetapi melakukan penyesuaian awal yang menghasilkan sintesis 

antara norma India dan kondisi lokal Jawa. 



 122 

Ketika Bali memasuki fase intensifikasi hubungan dengan Jawa Timur melalui 

aliansi dinasti pada masa Udayana dan Mahendradatta, Bali berinteraksi dengan estetika 

India yang telah melewati satu tahap lokalisasi di Jawa. Dengan demikian, estetika India 

yang sampai ke Bali bukanlah estetika “mentah” dari anak benua India, melainkan 

estetika yang telah dimediasi oleh pengalaman Jawa Kuno. Hal ini menjelaskan mengapa 

banyak kesamaan ikonografis dan terminologis antara seni Bali Kuno dan seni Jawa 

Timur, terutama dalam representasi dewa-dewi, atribut, serta struktur simbolik Siwa-

Buddha. 

Namun, penting ditegaskan bahwa posisi Jawa sebagai medium transmisi tidak 

menjadikannya pusat normatif yang harus ditiru secara penuh oleh Bali. Seperti telah 

ditunjukkan dalam pembahasan geopolitik sebelumnya, relasi Bali–Jawa bersifat orbital 

dan genealogis, bukan subordinatif. Bali menerima Jawa sebagai salah satu saluran 

penting pengetahuan religius dan estetika, tetapi tidak mengadopsi keseluruhan model 

estetik Jawa, terutama yang berkaitan dengan monumentalitas arsitektur, penggunaan 

material batu keras, dan gaya istana yang terpusat. 

Dalam kerangka ini, Jawa berfungsi sebagai filter kultural. Prinsip-prinsip estetika 

India yang kompleks, normatif, dan tekstual menjadi lebih mudah diakses melalui praktik 

seni Jawa yang telah disesuaikan dengan konteks Asia Tenggara. Mobilitas rohaniawan, 

teks, dan simbol dari Jawa ke Bali berlangsung seiring dengan mobilitas politik dan 

dinasti, tetapi selalu dihadapkan pada otoritas religius dan kondisi ekologis Bali. 

Hasilnya adalah proses seleksi ganda: Bali menyaring kembali apa yang telah disaring 

oleh Jawa. 

Perbedaan respons Bali terhadap warisan Jawa ini dapat dipahami sebagai bagian 

dari strategi kultural dalam medan pasca-hegemonik. Ketika pusat-pusat kekuasaan 

besar seperti Sriwijaya melemah dan Jawa Timur sibuk dengan konsolidasi internal pasca 

pralaya, Bali memiliki ruang untuk mengembangkan jalur estetikanya sendiri. Dalam 

konteks tersebut, Jawa menjadi referensi antara, bukan model akhir. Bali mengambil 

prinsip kosmologis dan ikonografis yang dianggap sah secara religius, tetapi 

menerjemahkannya ke dalam bahasa lanskap, material, dan praktik ritual lokal. 

Dengan demikian, posisi Jawa Kuno dalam perkembangan seni Bali Kuno dapat 

dirumuskan sebagai perantara epistemik, bukan sebagai sumber dominasi estetik. Jawa 

menyediakan kerangka interpretatif awal terhadap estetika India, sementara Bali 



 123 

melanjutkan proses lokalisasi tersebut ke tingkat yang lebih kontekstual. Korelasi ini 

memperkuat argumen bahwa seni Bali Kuno lahir dari proses berlapis: India sebagai 

sumber kosmologis, Jawa sebagai medium transmisi regional, dan Bali sebagai ruang 

artikulasi akhir yang otonom. Pemahaman berlapis inilah yang memungkinkan 

pembacaan seni Bali Kuno secara historis dan kritis, serta menghindari reduksi Bali 

sebagai sekadar cabang dari tradisi seni India atau Jawa. 

5. Independensi dan Karakterisasi Estetika Bali Kuno 

Setelah menelusuri pengaruh geopolitik, kosmologi Hindu–Buddha, prinsip estetika India 

Kuno, serta posisi Jawa Kuno sebagai medium transmisi regional, tahap berikutnya yang 

krusial adalah menegaskan independensi dan karakterisasi estetika Bali Kuno. Subbab 

ini berfungsi sebagai penghubung konseptual yang memisahkan antara pembahasan 

pengaruh eksternal dan perumusan estetika Bali Kuno sebagai sistem yang berdiri 

sendiri. Dengan kata lain, bagian ini menjawab pertanyaan mendasar: pada titik mana 

dan melalui mekanisme apa Bali Kuno tidak lagi sekadar “menerima” pengaruh, tetapi 

mulai mengartikulasikan estetika sebagai ekspresi peradaban yang otonom. 

Independensi estetika Bali Kuno tidak dapat dipahami sebagai sikap isolatif atau 

penolakan terhadap dunia luar. Justru sebaliknya, Bali Kuno berkembang dalam kondisi 

keterhubungan regional yang intens. Namun, seperti telah ditunjukkan dalam 

pembahasan geopolitik sebelumnya, keterhubungan tersebut diimbangi oleh 

keputusan-keputusan politik dan religius yang menjaga kedaulatan internal. Otonomi 

kekuasaan Bali pada masa Marakata dan Anak Wungsu, kemandirian otoritas religius 

melalui figur bhagawanta lokal, serta tidak adanya penyeragaman budaya oleh pusat luar 

menciptakan ruang bagi pembentukan karakter estetika yang khas. Independensi ini 

bersifat struktural, bukan deklaratif. Ia hadir melalui praktik, bukan melalui pernyataan 

ideologis yang eksplisit. 

Karakterisasi estetika Bali Kuno tampak pertama-tama pada orientasi kosmologis 

yang kontekstual. Prinsip keselarasan dengan semesta yang bersumber dari kosmologi 

India tidak diwujudkan melalui skema kosmik universal yang abstrak, melainkan melalui 

relasi konkret dengan lanskap Bali. Sungai, tebing, tanah, dan sistem air menjadi medium 

utama artikulasi kosmologi. Dengan demikian, estetika Bali Kuno beroperasi pada skala 

yang dekat dengan kehidupan sehari-hari, bukan pada representasi kosmos yang 



 124 

terpisah dari realitas ekologis. Keselarasan kosmik dicapai melalui integrasi dengan 

alam lokal, bukan melalui dominasi simbolik atasnya. 

Kedua, karakter estetika Bali Kuno ditandai oleh pergeseran pusat ekspresi dari 

monumentalitas ke pengalaman. Jika dalam banyak tradisi istana Asia Tenggara 

monumentalitas arsitektur berfungsi sebagai penanda kekuasaan teritorial, Bali Kuno 

memilih jalur yang lebih subtil. Candi tebing, ceruk pertapaan, dan penataan ruang ritual 

tidak dirancang untuk dilihat dari kejauhan sebagai ikon politik, melainkan untuk dialami 

melalui prosesi, kontemplasi, dan keterlibatan tubuh. Estetika di sini tidak berorientasi 

pada tampilan visual semata, tetapi pada pengalaman spasial dan ritual yang 

berlangsung berulang. Karakter ini menunjukkan bahwa keindahan dipahami sebagai 

sesuatu yang dialami dalam waktu dan praktik, bukan sebagai citra yang statis. 

Ketiga, independensi estetika Bali Kuno juga tercermin pada etos komunal dan 

anonimitas produksi seni. Seni tidak dilekatkan pada figur seniman individual atau gaya 

personal, melainkan pada fungsi ritus dan kebutuhan kolektif. Ketiadaan kultus seniman 

istana bukan kekurangan dokumentasi, tetapi cerminan dari posisi seni sebagai laku 

bhakti dan bagian dari sistem sosial. Estetika tidak berfungsi untuk mengangkat prestise 

individu, melainkan untuk menjaga keseimbangan relasi antara manusia, masyarakat, 

dan kosmos. Dalam kerangka ini, seni menjadi bahasa bersama yang dipahami dan 

dirawat secara kolektif. 

Keempat, karakterisasi estetika Bali Kuno menunjukkan kemampuan seleksi dan 

transformasi terhadap pengaruh luar. Bali tidak mengadopsi prinsip estetika India atau 

Jawa secara menyeluruh, tetapi memilih elemen-elemen yang dianggap relevan dengan 

struktur sosial dan ekologinya. Prinsip ikonografi dan kosmologi dipertahankan pada 

tingkat makna, sementara bentuk, material, dan teknik disesuaikan secara radikal. 

Proses ini menghasilkan ekspresi seni yang tidak dapat direduksi sebagai varian India 

maupun cabang Jawa. Ia merupakan sintesis baru yang memiliki logika internal sendiri. 

Dengan menegaskan independensi dan karakterisasi ini, subbab ini menempatkan seni 

Bali Kuno sebagai subjek aktif dalam sejarah estetika, bukan sebagai objek pasif dari 

pengaruh eksternal. Estetika Bali Kuno muncul sebagai sistem yang lahir dari negosiasi 

historis yang kompleks, di mana keterhubungan regional justru menjadi pemicu bagi 

diferensiasi lokal. Pemahaman ini menjadi landasan konseptual yang penting sebelum 



 125 

memasuki bab berikutnya, yakni formulasi estetika Bali Kuno sebagai inti kebaruan buku 

ini. 

Melalui jembatan ini, pembaca diarahkan untuk melihat bahwa estetika Bali Kuno 

bukan sekadar kumpulan ciri visual atau gaya artistik, melainkan sebuah sistem 

pengetahuan dan praktik hidup yang memiliki konsistensi internal. Formulasi estetika 

pada bab selanjutnya tidak akan dibangun di atas asumsi pengaruh sepihak, tetapi pada 

pengakuan bahwa Bali Kuno telah membangun kerangka estetikanya sendiri. Inilah titik 

di mana buku ini bergerak dari kajian pengaruh menuju kontribusi konseptual, dengan 

menawarkan pembacaan estetika Bali Kuno sebagai epistemologi budaya yang mandiri 

dan relevan untuk diskursus estetika yang lebih luas. 

 

H. Rumusan Estetika Seni Zaman Udayana–Anak Wungsu 

Subbab ini merupakan inti konseptual buku, karena di sinilah seluruh pembahasan 

geopolitik, kosmologi, transmisi budaya, dan proses lokalisasi dirumuskan menjadi 

kerangka estetika seni Bali Kuno pada masa Udayana–Anak Wungsu. Rumusan ini tidak 

dimaksudkan sebagai definisi estetika dalam pengertian normatif Barat yang bersifat 

universal dan abstrak, melainkan sebagai rekonstruksi epistemologis atas cara seni 

bekerja, dimaknai, dan dihidupi dalam konteks peradaban Bali Kuno. Berdasarkan 

pembahasan sebelumnya, estetika seni pada masa Udayana–Anak Wungsu tidak dapat 

dipahami sebagai kategori visual yang berdiri sendiri. Estetika pada periode ini 

merupakan sistem yang menyatukan kosmologi, ritus, lanskap, material, dan praktik 

sosial dalam satu kesatuan makna. Dengan demikian, estetika Bali Kuno lebih tepat 

dipahami sebagai modus keberadaan daripada sekadar teori keindahan. 

1 Estetika sebagai Keselarasan Kosmologis yang Dihidupi 

Rumusan pertama estetika seni Bali Kuno adalah bahwa keindahan dipahami sebagai 

keselarasan dengan tatanan kosmos, bukan sebagai ekspresi subjektif rasa. Prinsip ini 

berakar pada kosmologi Hindu–Buddha yang memandang semesta sebagai sistem 

berlapis dan teratur, namun di Bali prinsip tersebut diterjemahkan secara kontekstual 

melalui relasi dengan alam lokal. Keselarasan kosmik tidak diwujudkan melalui simbol 

universal semata, tetapi melalui keterhubungan konkret antara bangunan suci, ritus, dan 

lanskap seperti sungai, tebing, dan tanah. 



 126 

Dalam konteks ini, karya seni tidak dinilai dari inovasi bentuk atau kerumitan visual, 

melainkan dari ketepatannya dalam menempatkan manusia pada posisi yang selaras 

dengan kosmos. Estetika bekerja sebagai mekanisme penataan relasi antara bhuwana 

alit dan bhuwana agung, di mana seni menjadi penghubung yang memungkinkan tatanan 

kosmik hadir dalam kehidupan sehari-hari. 

2 Estetika sebagai Praktik Ritual dan Pengalaman, Bukan Representasi 

Rumusan kedua menegaskan bahwa estetika seni Bali Kuno bersifat performative dan 

experiential. Seni tidak dimaksudkan untuk direpresentasikan atau dipamerkan sebagai 

objek otonom, melainkan untuk dialami melalui ritus, prosesi, dan keterlibatan tubuh. 

Keindahan muncul dalam proses, bukan pada hasil akhir semata. Hal ini menjelaskan 

mengapa banyak artefak dan bangunan suci Bali Kuno tidak dirancang untuk dilihat dari 

satu sudut pandang ideal, tetapi untuk dilalui, didekati, dan diaktifkan secara berulang. 

Dengan orientasi ini, estetika Bali Kuno berbeda secara fundamental dari estetika istana 

yang menekankan visibilitas kekuasaan. Seni tidak berfungsi sebagai citra kekuasaan, 

melainkan sebagai perangkat pengalaman spiritual dan sosial. Estetika menjadi bagian 

dari laku hidup, bukan konsumsi visual. 

3 Estetika sebagai Integrasi Lanskap, Material, dan Teknologi Lokal 

Rumusan ketiga menempatkan estetika Bali Kuno sebagai estetika lanskap dan 

materialitas. Pilihan bentuk candi tebing, penggunaan batu padas, dan integrasi 

bangunan dengan aliran sungai menunjukkan bahwa keindahan dipahami melalui 

kemampuan seni untuk menyatu dengan lingkungan, bukan menaklukkannya. Material 

tidak diperlakukan sebagai media netral, tetapi sebagai bagian dari kosmos yang 

memiliki kualitas dan makna. 

Dalam kerangka ini, teknologi dan teknik tidak dipisahkan dari estetika. Cara memahat, 

menggali, dan membentuk ruang merupakan bagian dari pengetahuan estetis itu sendiri. 

Estetika Bali Kuno lahir dari dialog antara norma kosmologis dan batasan teknis, 

sehingga menghasilkan bentuk yang khas dan tidak dapat direduksi sebagai tiruan India 

maupun Jawa. 

4 Estetika sebagai Sistem Pengetahuan dan Pendidikan Kultural 

Rumusan keempat menegaskan bahwa estetika seni Bali Kuno berfungsi sebagai sistem 

pengetahuan. Seni menjadi media transmisi nilai ketika teks tertulis terbatas dan elitis. 



 127 

Melalui pengalaman estetik yang berulang, masyarakat belajar tentang kosmologi, etika, 

dan tatanan sosial tanpa harus membaca teks atau memahami doktrin secara abstrak. 

Dalam konteks ini, estetika tidak bersifat dekoratif, tetapi pedagogis. Seni mendidik 

melalui rasa, pengalaman, dan partisipasi. Keindahan berfungsi sebagai sarana 

internalisasi nilai, bukan tujuan akhir. Inilah sebabnya seni Bali Kuno memiliki daya tahan 

budaya yang kuat, karena pengetahuan yang dikandungnya terus diaktifkan melalui 

praktik kolektif. 

5 Estetika sebagai Laku Bhakti dan Etika Komunal 

Rumusan kelima menempatkan estetika Bali Kuno dalam kerangka bhakti dan etika 

komunal. Anonimitas seniman, ketiadaan kultus individu, dan orientasi persembahan 

menunjukkan bahwa seni dipahami sebagai bentuk pengabdian, bukan ekspresi 

personal. Keindahan tidak dilekatkan pada identitas pembuat, melainkan pada 

keberhasilan karya dalam menjalankan fungsi kosmologis dan sosialnya. Etika ini 

membedakan estetika Bali Kuno dari estetika modern yang sering menempatkan 

seniman sebagai pusat makna. Dalam seni Bali Kuno, pusat makna berada pada relasi 

antara manusia, masyarakat, dan kosmos. Estetika menjadi mekanisme kolektif untuk 

menjaga keseimbangan, bukan arena kompetisi simbolik. 

6 Sintesis Rumusan Estetika Bali Kuno 

Berdasarkan uraian di atas, estetika seni Bali Kuno pada masa Udayana–Anak Wungsu 

dapat dirumuskan sebagai sistem estetik-kosmologis yang bersifat integratif, 

performatif, dan komunal, dimana keindahan dipahami sebagai keselarasan hidup yang 

dialami melalui ritus, lanskap, dan praktik sosial. Estetika tidak berdiri sebagai teori 

keindahan yang terpisah, melainkan sebagai epistemologi budaya yang mengatur cara 

manusia membangun, beribadah, dan hidup bersama alam. Rumusan ini menegaskan 

kebaruan buku ini. Estetika Bali Kuno tidak dibaca sebagai varian dari estetika India atau 

Jawa, tetapi sebagai sistem mandiri yang lahir dari negosiasi historis dan ekologis yang 

kompleks. Dengan menempatkan estetika sebagai inti peradaban, subbab ini menjadi 

fondasi konseptual untuk membaca seni Bali Kuno bukan hanya sebagai peninggalan 

masa lalu, tetapi sebagai sumber pengetahuan yang relevan untuk memahami relasi 

antara seni, budaya, dan kehidupan manusia secara lebih luas. 

 



 128 

I. Dimensi Estetika 

Dalam kajian sejarah seni dan estetika, istilah dimensi estetika digunakan untuk 

menandai bahwa estetika suatu zaman tidak pernah berdiri sebagai satu aspek tunggal, 

apalagi sekadar persoalan bentuk visual atau rasa keindahan. Estetika merupakan 

konstruksi kultural yang terbentuk dari pertemuan berbagai lapisan kehidupan, mulai 

dari kosmologi, struktur sosial, teknologi, material, hingga pengalaman hidup 

masyarakat pendukungnya. Oleh karena itu, pembahasan estetika suatu zaman 

menuntut pendekatan multidimensional yang mampu menangkap kompleksitas relasi 

tersebut. 

Dimensi estetika dapat dipahami sebagai bidang-bidang utama tempat estetika 

bekerja dan dimaknai. Setiap dimensi merepresentasikan cara tertentu di mana nilai 

keindahan, keselarasan, dan makna simbolik diwujudkan dalam praktik seni. Dengan 

membaca estetika melalui dimensi-dimensi ini, analisis tidak terjebak pada penilaian 

formal semata, tetapi mampu menyingkap sistem pengetahuan dan cara berpikir yang 

melatarbelakangi produksi seni pada periode tertentu. 

Dalam konteks pembahasan estetika suatu zaman, dimensi estetika berfungsi 

sebagai alat analisis historis. Ia membantu menjawab pertanyaan mengapa bentuk seni 

tertentu muncul, mengapa material tertentu dipilih, dan mengapa strategi visual atau 

simbolik tertentu dianggap sahih dan bermakna pada masanya. Dengan kata lain, 

dimensi estetika memungkinkan kita membaca seni sebagai produk relasi antara 

manusia, alam, dan kosmos dalam konteks waktu tertentu, bukan sebagai objek yang 

berdiri terlepas dari sejarahnya. 

Secara metodologis, penggunaan dimensi estetika juga penting untuk 

menghindari dua kecenderungan ekstrem dalam kajian seni masa lalu. Pertama, 

reduksionisme formalistik yang menilai seni hanya berdasarkan rupa dan teknik, tanpa 

mempertimbangkan konteks budaya dan spiritualnya. Kedua, determinisme ideologis 

yang melihat seni semata-mata sebagai cerminan doktrin agama atau kekuasaan, tanpa 

memberi ruang bagi kreativitas, negosiasi, dan adaptasi lokal. Pendekatan dimensional 

memungkinkan keseimbangan antara kedua kutub tersebut, dengan menempatkan seni 

sebagai praktik budaya yang aktif dan dinamis. 

Dalam kajian estetika Bali Kuno, dimensi estetika menjadi sangat relevan karena 

seni tidak pernah hadir sebagai ranah otonom. Seni terjalin erat dengan ritus, lanskap, 



 129 

sistem sosial, dan legitimasi kosmologis. Oleh karena itu, estetika Bali Kuno tidak dapat 

dirumuskan hanya melalui kategori keindahan visual, tetapi harus dibaca melalui 

dimensi material, teknik, proporsi, strategi dialog estetik, dan fungsi religiusnya. Setiap 

dimensi tersebut memperlihatkan bagaimana nilai estetis dibentuk melalui proses 

lokalisasi ajaran agama dan pengalaman hidup masyarakat Bali. 

Dengan menempatkan dimensi estetika sebagai pengantar, pembahasan estetika 

suatu zaman tidak lagi bersifat deskriptif semata, tetapi analitis dan argumentatif. 

Dimensi estetika berfungsi sebagai jembatan antara teori estetika dan bukti empiris, 

antara konsep abstrak tentang keindahan dan wujud konkret seni yang dapat diamati. 

Melalui kerangka ini, estetika dipahami bukan sebagai kategori universal yang statis, 

melainkan sebagai sistem makna yang terus dibentuk oleh dinamika sejarah, budaya, 

dan lingkungan. 

Pengantar ini menegaskan bahwa pembahasan dimensi estetika pada masa 

Udayana–Anak Wungsu bukan sekadar inventarisasi ciri-ciri seni Bali Kuno, melainkan 

upaya untuk merekonstruksi cara suatu peradaban memahami dan menghidupi 

keindahan. Dengan demikian, dimensi estetika menjadi pintu masuk yang esensial untuk 

memahami estetika sebagai ekspresi peradaban, sekaligus sebagai fondasi bagi 

perumusan estetika Bali Kuno yang menjadi kontribusi utama buku ini. 

Pada jaman Bali kuno raja sebagai pemegang tampuk pimpinan mengadakan 

lokalisasi mengenai teks-teks agama yang berasal dari luar. Proses lokalisasi tersebut 

menggunakan pemahaman fakta yang berasal dari alam berpikir masyarakat atau 

sesuatu yang telah dialami langsung olehnya. Proses lokalisasi tersebut juga tersirat ke 

dalam pemilihan material, bentukan artefak dan penamaan. 

1. Dari segi material 

 Raja pembangun Candi Gunung Kawi tidak mengikuti tata bangun candi di Jawa 

dengan menggunakan material batu andesit untuk membangun candi. Raja 

pembangun Candi menggunakan bahan sekitar lokasi yaitu batu padas dan tetap 

mempertahankan aspek lingkungan eksisting. Material baik Candi Gunung Kawi 

dan Arca di Pura Bukit Darma diambil dari daerah sekitarnya yang berada di garis 

sungai. 

2. Dari segi teknik pembuatan 

Candi Gunung Kawi mempunyai aspek kebaruan teknik membangun dengan 



 130 

menggabungkan kemampuan undagi aungan (pembuat terowongan) dan undagi 

batu (pembuat rumah) dalam membangun candi tebing. Undagi aungan sebagai 

ahli melubangi tebing untuk saluran air, bersanding dengan undagi batu yang ahli 

membangun rumah dari batu bersusun. Perkawinan kedua ahli ini menyiratkan 

suatu keberanian dan pemikiran yang mendalam mengenai pengetahuan potensi 

alam dan kekriyaan penduduknya. Oleh karena itu Candi Gunung Kawi adalah satu-

satunya candi tebing di Indonesia. 

3. Dari segi proporsi 

Proporsi masih menggunakan hitungan dari Shilpasastra sebagai bentuk 

kepatuhan terhadap teks Agama. Pada proses pembuatannya terjadi dialog antara 

seniman pembuat dan objek seninya. Tema religius dijadikan tema pokok pada 

pembuatan objek seni, namun dengan mengikuti prinsip estetika India. 

Keterbatasan alat dan karakteristik material batu padas, menyebabkan proses 

detailisasi dilakukan tidak secara penuh. Bentukan mendekati ke bentuk kaku- 

mengglobal bukan ke bentukan yang luwes, kecil dan rumit. Hal tersebut 

menampilkan bentukan yang geometris yang umum dan tegas. 

4. Dari segi strategi dialog estetik 

Tampilan tinggalan arkeologis menunjukan hasil dialog antara seni lokal melalui 

tinggal budaya sebelumnya dan perwujudan bhatara lokal dengan seni dari daerah 

lain (suniantara) dari Jawa dan juga India. Idiom asing seperti nama tempat dan 

penamaan arca dilakukan untuk memberikan bobot kualitas lebih religius karena 

dekat dengan daerah dimana agama tersebut diturunkan. Semakin dekat dengan 

istilah asing seperti pemertahanan istilah waranasi, amarawati dan Nalanda 

menyiratkan bahwa daerah tersebut secara murni menerapkan ajaran Agama asal 

sesuai aslinya. Kedekatan dengan sumber menjadi penting untuk menguatkan 

keterhubungan dengan energi ilahi tempat agama tersebut diturunkan. Dialog 

estetika ditunjukkan dengan tampilan artefak yang tidak mirip dengan aslinya di 

India atau Jawa, yang menyiratkan terjadi dialog dalam praktik kesenian, yang 

berhubungan dengan alat dan kemampuan teknik ukir seniman lokal. Raja pada 

jaman tersebut masih menggunakan strategi agama dan trah/dinasti sebagai 

legitimasi kekuasannya. Mahendradatta ketika memerintah dengan suaminya 

membawa estetika Jawa kuno yang dikenalnya ke tanah Bali. Bali sendiri telah 



 131 

berkembang bentukan kesenian yang tumbuh kembang dari periodisasi 

sejarahnya.Kesenian Jawa kuno sendiri merupakan hasil persilangan beragam 

mashab kesenian baik dari India maupun dari asia timur dan tenggara. Dialog 

tersebut melahirkan bentukan kesenian yang khas. 

5. Dari segi seni religius 

 Seni pada jaman itu masih merupakan bagian dari komunikasi religius, yang 

digunakan sebagai panduan masyarakat dalam peri kehidupannya. Kesenian Bali 

pada jaman sebelumnya yang bersifat dinamisme dan animisme dengan 

menekankan pada penubuhan pesan roh ke dunia nyata. Pada jaman pemerintaha 

Jaman Udayana sampai Anak Wungsu, corak kesenian digunakan sebagai pesan 

teks agama. Keberadaan arca dan candi tebing digunakan sebagai media belajar 

masyarakat pada kehidupan yang beragama. Pada jaman tersebut produk seni 

tidak merupakan benda mati, namun telah menjadi hidup, menjadi monumen 

hidup (living monument) melalui kesatuannya dengan alam sekitar. Pemahaman 

tersebut juga didukung oleh penempatan arca dan candi yang berdekatan dengan 

sungai, yang kala itu posisi sungai adalah urat nadi dari kehidupan masyarakat. 

Oleh karena itu, seluruh artefak kesenian ditempatkan di aliran sungai atau sumber 

air, sehingga masyarakat umum secara tidak langsung mengingat nilai keagamaan 

dalam aktivitas kesehariannya. 

 

J. Fungsi dan Makna 

Dalam kajian estetika historis, pengungkapan fungsi dan makna seni merupakan langkah 

metodologis yang esensial. Estetika suatu zaman tidak dapat dipahami hanya melalui 

analisis bentuk, gaya, atau teknik visual, karena keindahan selalu beroperasi dalam 

relasi sosial, religius, dan kultural tertentu. Fungsi dan makna mengungkap untuk apa 

seni dihadirkan, bagaimana seni digunakan, dan nilai apa yang diinternalisasikan melalui 

kehadirannya. 

Dengan menelaah fungsi dan makna, seni tidak diposisikan sebagai artefak pasif, 

melainkan sebagai medium aktif yang bekerja dalam kehidupan masyarakat. 

Pendekatan ini memungkinkan pembacaan estetika sebagai sistem hidup yang 

terintegrasi dengan praktik ritual, transmisi pengetahuan, dan pembentukan kesadaran 

kolektif. Dalam konteks masyarakat yang tingkat literasinya terbatas dan tradisi lisan 



 132 

masih dominan, seni justru memegang peran sentral sebagai sarana komunikasi nilai 

dan kosmologi. 

Oleh karena itu, pengungkapan fungsi dan makna seni pada masa Udayana 

hingga Anak Wungsu menjadi krusial untuk memahami estetika Bali Kuno. Estetika pada 

periode ini tidak bertumpu pada otonomi visual, tetapi pada kemampuan seni 

menjalankan fungsi religius, pedagogis, dan kontemplatif secara simultan. Dari sinilah 

dapat dipahami bahwa seni Bali Kuno merupakan inti dari sistem peradaban, bukan 

sekadar ekspresi artistik tambahan. 

Seni rupa pada masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu menjalankan 

fungsi yang berlapis dan saling terkait. Fungsi-fungsi ini tidak berdiri sendiri, melainkan 

membentuk jaringan makna yang memungkinkan seni bekerja sebagai medium religius, 

sosial, dan kultural. Melalui fungsi dan maknanya, seni rupa Bali Kuno mengartikulasikan 

estetika sebagai pengalaman hidup yang menyatu dengan kehidupan masyarakat. 

1. Fungsi dan Makna Representatif Simbolik 

Fungsi utama seni rupa pada periode ini adalah sebagai representasi simbolik nilai-nilai 

agama. Arca, candi tebing, dan elemen visual lainnya berfungsi menghadirkan ajaran 

Hindu–Buddha dalam bentuk yang dapat ditangkap secara inderawi oleh masyarakat. 

Representasi ini tidak bersifat dekoratif, melainkan normatif. Seni mengikuti panduan 

teks agama dan tradisi kekriyaan yang berkembang, sehingga simbol, atribut, dan 

proporsi memiliki makna kosmologis yang spesifik. Melalui representasi simbolik ini, 

seni berperan menggugah rasa dan kesadaran religius masyarakat. Kehadiran artefak 

seni di ruang publik dan ruang ritual memastikan bahwa nilai agama senantiasa hadir 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, estetika bekerja sebagai pengingat 

kolektif yang terus-menerus, bukan sebagai pengalaman sesaat. 

2. Fungsi dan Makna Translatif-Naratif 

Selain fungsi representatif, seni rupa juga menjalankan fungsi translatif-naratif, yakni 

menerjemahkan teks dan energi ilahi ke dalam bahasa visual dan spasial yang dapat 

dipahami oleh masyarakat lokal. Pada masa ini, praktik keagamaan banyak 

berlangsung melalui tradisi lisan dan penerjemahan teks ke bahasa lokal. Tidak semua 

lapisan masyarakat memiliki akses langsung terhadap teks tertulis atau kemampuan 

membacanya. Dalam kondisi tersebut, seni menjadi medium komunikasi yang efektif. 

Seni rupa berfungsi sebagai jembatan antara ajaran agama yang berasal dari luar 



 133 

dengan pengalaman hidup masyarakat Bali. Proses ini bersifat dialogis. Teks agama dan 

simbol asing tidak diterapkan secara literal, tetapi ditafsirkan melalui kemampuan 

teknis lokal, material setempat, dan lanskap Bali. Dengan demikian, seni menjadi ruang 

negosiasi budaya yang memungkinkan ajaran agama diinternalisasi tanpa kehilangan 

keterhubungan dengan realitas sosial masyarakat agraris. 

3. Fungsi dan Makna Kontemplatif 

Fungsi lain yang tidak kalah penting adalah fungsi kontemplatif. Seni rupa dijadikan 

objek fokus dalam praktik kontemplasi religius, baik secara individual maupun 

komunal. Artefak seni berperan sebagai abstraksi simbolik yang memungkinkan 

masyarakat mengarahkan pikiran dan kesadarannya kepada Sang Ilahi. Dalam konteks 

ini, hubungan antara subjek dan objek seni tidak bersifat representasional semata, 

tetapi partisipatif. Penentuan ukuran, proporsi, dan orientasi karya seni mengikuti 

panduan teks agama karena seni dipahami sebagai sarana untuk menyelaraskan batin 

manusia dengan tatanan kosmik. Kontemplasi melalui seni menjadi bagian dari praktik 

religius itu sendiri. Dengan kata lain, estetika tidak berhenti pada pengalaman visual, 

tetapi berlanjut sebagai laku spiritual yang menghubungkan manusia dengan dimensi 

transenden. 

4. Variasi Fungsi dalam Tradisi Buddhis dan Siwaisme 

Dalam seni rupa bercorak Buddhis pada masa Udayana hingga Anak Wungsu, terlihat 

kecenderungan kuat menuju abstraksi visual. Artefak seni cenderung geometris, 

minimalis, dan berorientasi pada fungsi kontemplatif. Hal ini tampak jelas pada 

tinggalan Candi Tebing Gunung Kawi dan kompleks ceruk pertapaan di sekitarnya. 

Meskipun dibuat dengan teknik melubangi tebing, interior ceruk tetap menampilkan 

elemen konstruksi yang menyerupai arsitektur kayu, seperti kuda-kuda atap. Fenomena 

ini menunjukkan proses lokalisasi yang mendalam, di mana tema asing diterjemahkan 

melalui ingatan teknologis dan estetik lokal. Sebaliknya, seni rupa bercorak Siwaisme, 

termasuk Shaktiisme dan arca dewa-dewa lainnya, menampilkan kepatuhan yang lebih 

ketat terhadap teks agama yang dipengaruhi oleh tradisi Jawa Kuno. Kekakuan bentuk, 

atribut arca, dan struktur ikonografi menunjukkan orientasi representatif yang kuat. 

Namun, sekalipun patuh pada norma visual religius, improvisasi tetap terjadi melalui 

penggunaan material batu padas yang berbeda secara radikal dari medium di Jawa. Hal 



 134 

ini menegaskan bahwa kepatuhan terhadap teks tidak menghapus kreativitas lokal, 

melainkan membingkainya. 

Pemaparan fungsi dan makna seni rupa pada masa Udayana dan Anak Wungsu 

mengarah pada pemahaman bahwa seni Bali Kuno mulai menampilkan keberanian 

dalam menegaskan karakter lokal. Meskipun berada di bawah bayang-bayang 

hegemoni estetika India dan Jawa Kuno, seni Bali tidak sekadar meniru. Prinsip 

kesenian tampak mengalah secara simbolik, namun pada tingkat praktik dan material 

justru memperlihatkan otonomi yang kuat. Dengan demikian, fungsi dan makna seni 

rupa Bali Kuno menegaskan bahwa estetika pada periode ini bekerja sebagai sistem 

integratif. Seni tidak hanya merepresentasikan agama, tetapi menerjemahkan, 

mengajarkan, dan menghidupkannya dalam lanskap dan kehidupan sosial. Inilah yang 

menjadikan seni Bali Kuno bukan sekadar artefak sejarah, melainkan fondasi kultural 

yang menandai suatu zaman melalui karakter estetik yang khas dan berkelanjutan. 

 
 
 
 
 
 



 135 

PELESTARIAN DAN CAGAR BUDAYA 

 

 

A. Refleksi atas Seni dan Peradaban Bali Kuno 

Kesenian pada masa pemerintahan Raja Udayana hingga Anak Wungsu (sekitar 989–

1077 M) memperlihatkan kematangan peradaban Bali Kuno yang tumbuh bukan hanya 

melalui kekuasaan politik, tetapi melalui budaya yang bekerja halus di keseharian. Seni 

pada periode ini dapat dipahami sebagai cara masyarakat “membaca” dunia: alam, 

kehidupan sosial, dan keyakinan spiritual dipertemukan dalam bentuk-bentuk yang 

indah sekaligus bermakna. Keindahan bukan sekadar hasil keterampilan, melainkan 

tanda dari keteraturan hidup yang ingin dijaga bersama. 

Berbagai prasasti dan tinggalan arkeologis menunjukkan bahwa seni hadir di 

pusat kehidupan, mengiringi ritual keagamaan, peristiwa kenegaraan, hingga ruang 

pergaulan masyarakat. Seni pertunjukan dan seni rupa berfungsi sebagai pengikat: ia 

merawat hubungan manusia dengan yang sakral, menyatukan komunitas melalui 

pengalaman bersama, sekaligus menyimpan ingatan kolektif tentang nilai dan norma. 

Karena itu, karya-karya seni dari masa ini tidak tepat dipandang sebagai “hiasan” 

sejarah, melainkan sebagai bagian dari cara hidup dan cara berpikir. 

Kehidupan kesenian berkembang dalam spektrum yang luas. Ada seni yang 

hidup di ranah rakyat, ada seni yang dekat dengan istana, dan ada seni yang bersifat 

sakral. Namun batasnya tidak selalu kaku. Dalam banyak kesempatan, ruang-ruang itu 

saling berjumpa: pertunjukan istana dapat disaksikan masyarakat, sementara kesenian 

rakyat tetap mungkin hadir dalam perhatian elite. Kelenturan ini memperlihatkan bahwa 

seni, pada dasarnya, menjadi bahasa bersama yang dapat menyeberangi lapisan 

sosial, meski tetap menyimpan ragam gaya, tata nilai, dan fungsi yang berbeda. 

Landasan estetik pada masa Udayana hingga Anak Wungsu juga 

memperlihatkan dialog panjang antara pengaruh luar dan daya cipta lokal. Unsur India 

dan Jawa Kuno hadir melalui agama, sastra, dan ikonografi, tetapi tidak berhenti 

sebagai tiruan. Ia mengalami proses pelokalan yang kreatif, menyesuaikan alam Bali, 

ketersediaan material, tradisi keterampilan, serta rasa artistik setempat. Dari proses 



 136 

inilah lahir karakter Bali Kuno yang khas: terbuka pada perjumpaan budaya, namun 

tetap berakar pada identitasnya sendiri. 

Lebih jauh, kesenian juga berperan strategis sebagai medium legitimasi dan 

pendidikan nilai. Melalui pertunjukan, masyarakat belajar tentang etika, kepemimpinan, 

kebajikan, dan kisah-kisah yang membentuk horizon moral bersama. Melalui relief, 

arca, dan bangunan suci, ruang menjadi “teks” yang dapat dibaca: ia mengarahkan 

ingatan, memperkuat orientasi spiritual, dan membingkai pengalaman kolektif. Dengan 

demikian, seni pada masa ini bekerja sekaligus sebagai ekspresi, pedoman, dan 

warisan. 

Pada akhirnya, warisan kesenian masa Udayana hingga Anak Wungsu 

memperlihatkan cara peradaban membangun martabatnya melalui seni. Ia berbicara 

kepada masa kini bukan hanya karena usianya yang tua, tetapi karena kemampuannya 

menunjukkan satu pelajaran penting: sebuah kebudayaan dapat tumbuh kuat ketika 

keindahan dipahami sebagai bagian dari tanggung jawab hidup, bukan sekadar 

tontonan, dan ketika seni diletakkan sebagai sarana merawat hubungan manusia 

dengan komunitas, alam, dan yang disucikan. 

 

B. Cagar Budaya dan Pengembangan ke Masa Kini 

Warisan kesenian masa pemerintahan Raja Udayana hingga Anak Wungsu bukan 

sekadar peninggalan historis, melainkan fondasi kebudayaan yang terus hidup dan 

relevan hingga kini. Dalam konteks modern, warisan tersebut memiliki makna strategis 

sebagai bagian dari cagar budaya yang menyimpan nilai sejarah, estetika, spiritualitas, 

serta kebijaksanaan peradaban. Cagar budaya dipahami tidak hanya sebagai objek 

pelestarian fisik semata, tetapi juga sebagai wadah pemaknaan, inspirasi identitas, dan 

pembelajaran lintas generasi yang memperkaya kehidupan kebudayaan bangsa. 

Di tingkat nasional, pelestarian cagar budaya diatur secara jelas melalui 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 11 Tahun 2010 tentang Cagar Budaya. 

Undang-undang ini mendefinisikan cagar budaya sebagai warisan budaya bersifat 

kebendaan berupa benda, bangunan, struktur, situs, dan kawasan yang perlu 

dilestarikan karena memiliki nilai penting bagi sejarah, pendidikan, ilmu pengetahuan, 

agama, dan budaya masyarakat. Undang-undang ini juga menegaskan bahwa 

pelestarian cagar budaya merupakan tanggung jawab bersama negara dan 



 137 

masyarakat, termasuk pengaturan perlindungan, pengembangan, dan 

pemanfaatannya secara berkelanjutan.  

Pengaturan tersebut didukung pula oleh instrumen lain seperti Undang-Undang 

Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, yang memberikan dasar hukum 

bagi upaya meningkatkan ketahanan budaya, memperkaya keberagaman, dan 

memperteguh jati diri bangsa melalui kegiatan pelestarian, pendidikan budaya, dan 

promosi nilai-nilai tradisi. Pada tingkat operasional, Peraturan Pemerintah Nomor 1 

Tahun 2022 mengatur pelindungan objek yang diduga cagar budaya, sekaligus 

mekanisme pendaftaran, pendanaan, dan pengawasan pelestarian, yang memperkuat 

kerangka hukum pelaksanaannya.  

Selain hukum nasional, pelestarian warisan budaya juga memiliki basis 

internasional. UNESCO, melalui konvensi yang relevan seperti Convention for the 

Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (2003) dan instrumen lainnya, 

mendorong negara-negara anggota termasuk Indonesia untuk mengidentifikasi, 

melindungi, mempromosikan, dan merevitalisasi warisan budaya takbenda dan benda 

yang menjadi bagian dari identitas masyarakat dunia. Konvensi-konvensi ini 

menegaskan bahwa budaya adalah warisan umat manusia dan perlu dilindungi melalui 

kerja sama internasional serta partisipasi komunitas lokal.  

Dalam era globalisasi, pelestarian warisan budaya menghadapi tantangan 

signifikan. Komersialisasi tradisi, perubahan gaya hidup, serta tekanan modernisasi 

dapat mengaburkan makna asli dari tradisi dan kesenian lokal, menggeser fungsi ritual 

menjadi atraksi semata. Namun tantangan ini juga membuka peluang baru. Pendidikan 

berbasis budaya, pariwisata yang menghormati nilai-nilai lokal, serta pemberdayaan 

komunitas menjadi ruang strategis untuk memastikan bahwa warisan budaya tidak 

hanya dilindungi secara materi, tetapi juga terus hidup sebagai sumber kreativitas dan 

pengetahuan. 

Kesenian Bali Kuno, dengan prinsip estetika dan kosmologi yang terkandung di 

dalamnya, dapat menjadi sumber gagasan penting bagi pengembangan seni 

kontemporer, desain, arsitektur, dan ekspresi kebudayaan masa kini tanpa kehilangan 

akarnya. Melalui pendekatan yang kritis, kreatif, dan berkelanjutan, pelestarian cagar 

budaya bukan saja menjaga artefak dan situs, tetapi juga memperkuat identitas kolektif, 

memperkaya dialog antarbudaya, serta membimbing masyarakat dalam menghadapi 



 138 

dinamika zaman, sehingga warisan Bali Kuno terus hidup sebagai kekuatan peradaban 

yang relevan dan inspiratif. 

 

C. Rekomendasi Strategis Pelestarian dan Pengembangan 

Rekomendasi strategis dalam pelestarian dan pengembangan cagar budaya Bali Kuno 

tidak dapat dirumuskan secara terpisah dari pemahaman atas estetika, fungsi, dan 

makna seni pada masanya. Pelestarian yang hanya berfokus pada aspek material dan 

visual berisiko mereduksi warisan budaya menjadi objek statis, terlepas dari sistem 

pengetahuan dan praktik hidup yang melahirkannya. Oleh karena itu, setiap strategi 

pelestarian perlu berangkat dari pembacaan mendalam terhadap cara seni bekerja 

dalam peradaban Bali Kuno, yakni sebagai laku kosmologis, medium sosial, dan sarana 

pendidikan nilai. 

Pembacaan estetika seni Bali Kuno pada masa Udayana–Anak Wungsu 

menunjukkan bahwa seni tidak pernah hadir sebagai entitas otonom. Ia selalu 

terhubung dengan lanskap, ritus, struktur sosial, dan etika hidup masyarakat. 

Konsekuensinya, pelestarian cagar budaya tidak cukup dipahami sebagai upaya 

menjaga keutuhan bentuk fisik atau mencegah kerusakan artefak. Pelestarian harus 

dimaknai sebagai proses menjaga relasi-relasi kultural yang memungkinkan seni terus 

hidup dan bermakna dalam konteks yang berubah. 

Dalam konteks Bali, tantangan pelestarian semakin kompleks karena tekanan 

modernisasi, pariwisata massal, dan komodifikasi budaya. Tanpa kerangka konseptual 

yang kuat, pelestarian berisiko berubah menjadi proses estetisasi permukaan, di mana 

simbol dan bentuk tradisi dipertahankan, tetapi makna dan fungsinya terlepas dari 

kehidupan masyarakat. Oleh karena itu, rekomendasi strategis yang diajukan di sini 

tidak bertujuan mengembalikan seni Bali Kuno ke kondisi masa lalu secara romantik, 

melainkan menjaga kesinambungan nilai melalui adaptasi yang sadar dan bertanggung 

jawab. 

Rekomendasi ini juga disusun dengan kesadaran bahwa pelestarian dan 

pengembangan bukanlah dua kutub yang saling meniadakan. Dalam tradisi Bali Kuno 

sendiri, keberlanjutan budaya dibangun melalui proses lokalisasi, negosiasi, dan 

transformasi yang berkelanjutan. Dengan demikian, pengembangan seni dan budaya 

masa kini dapat dipahami sebagai kelanjutan dari logika budaya lama, selama ia 



 139 

berakar pada prinsip keselarasan kosmologis, etika komunal, dan penghormatan 

terhadap alam. 

Atas dasar pemahaman tersebut, strategi pelestarian dan pengembangan cagar 

budaya Bali Kuno perlu dirumuskan secara lintas disiplin dan lintas sektor, melibatkan 

negara, komunitas, lembaga pendidikan, serta praktisi seni dan desain. Rekomendasi 

yang disajikan dalam subbab ini bertujuan untuk menjembatani warisan estetika Bali 

Kuno dengan kebutuhan masa kini, sekaligus memastikan bahwa cagar budaya tidak 

hanya bertahan sebagai peninggalan sejarah, tetapi terus berfungsi sebagai sumber 

pengetahuan, inspirasi, dan identitas kultural yang hidup. 

1. Pelestarian Berbasis Nilai dan Konteks 

Pelestarian cagar budaya Bali Kuno menuntut pendekatan yang melampaui 

perlindungan fisik semata. Fakta lapangan menunjukkan bahwa banyak tinggalan seni 

dan arsitektur dari masa Udayana hingga Anak Wungsu berada di ruang terbuka, 

menyatu dengan lanskap alam, dan sejak awal dirancang untuk berinteraksi dengan 

lingkungan. Kondisi ini menjadikan artefak tersebut sebagai living monument, yakni 

monumen yang tidak terpisah dari siklus alam dan praktik sosial, tetapi justru hidup di 

dalamnya. 

Situs seperti Candi Tebing Gunung Kawi dan ceruk-ceruk pertapaan di 

sepanjang lembah sungai merupakan contoh nyata dari artefak yang sejak awal 

diletakkan in situ. Keberadaannya di tebing batu padas, dekat aliran air, dan terbuka 

terhadap hujan, angin, kelembapan, serta pertumbuhan mikroorganisme bukanlah 

kecelakaan historis. Penempatan ini berkaitan langsung dengan kosmologi air, praktik 

ritual, dan pemahaman lanskap sebagai bagian dari tatanan sakral. Dengan demikian, 

paparan terhadap cuaca dan proses alam merupakan bagian inheren dari konsep 

keberadaan monumen itu sendiri. 

Namun, kondisi in situ ini juga membawa konsekuensi konservasi yang serius. 

Batu padas yang relatif lunak mengalami pelapukan akibat erosi air hujan, rembesan 

air tanah, perubahan suhu, serta proses kimia yang bersifat korosif. Detail pahatan 

secara bertahap aus, permukaan menjadi rapuh, dan dalam beberapa kasus terjadi 

kehilangan volume material. Fakta ini sering kali mendorong pendekatan pelestarian 

yang berorientasi pada “pengamanan bentuk”, misalnya dengan penutupan fisik 

berlebihan atau pembatasan akses yang kaku. 



 140 

Pendekatan semacam itu perlu ditinjau secara kritis. Perlindungan fisik yang 

mengabaikan konteks kosmologis dan sosial berisiko mengubah monumen hidup 

menjadi objek mati. Dalam tradisi Bali Kuno, nilai estetika dan religius tidak terletak 

semata pada keutuhan material, tetapi pada keberlanjutan relasi antara artefak, alam, 

dan praktik ritual. Oleh karena itu, pelestarian berbasis nilai menuntut keseimbangan 

antara upaya memperlambat kerusakan material dan menjaga keterbukaan monumen 

terhadap fungsi kulturalnya. 

Pelestarian berbasis konteks juga berarti memahami bahwa degradasi material 

tidak selalu identik dengan hilangnya makna. Jejak pelapukan, perubahan warna, dan 

ausnya permukaan dapat dibaca sebagai bagian dari perjalanan waktu dan 

penggunaan ritus yang berulang. Dalam kerangka ini, konservasi tidak bertujuan 

mengembalikan artefak ke kondisi “baru”, melainkan menjaga kelayakan struktural, 

keterbacaan simbolik, dan keberlanjutan fungsi. 

Implikasinya, strategi pelestarian perlu bersifat adaptif dan berbasis 

pengetahuan lintas disiplin. Pendekatan konservasi harus melibatkan kajian geologi 

material, iklim mikro, hidrologi lanskap, serta pemahaman antropologis tentang praktik 

ritual setempat. Intervensi fisik sebaiknya bersifat minimal dan reversibel, disertai 

pengelolaan lanskap yang mempertahankan alur air, vegetasi penyangga, dan pola 

akses tradisional. 

Dengan menempatkan nilai kosmologis, ritual, dan sosial sebagai dasar, 

pelestarian cagar budaya Bali Kuno dapat menghindari reduksi artefak menjadi 

sekadar objek wisata atau monumen statis. Sebaliknya, ia diperlakukan sebagai entitas 

hidup yang terus berinteraksi dengan alam dan masyarakat. Pendekatan ini tidak hanya 

lebih setia pada logika estetik Bali Kuno, tetapi juga lebih berkelanjutan dalam 

menghadapi kenyataan lapangan bahwa artefak-artefak tersebut akan selalu berada 

dalam proses perubahan. 

2. Integrasi ke dalam Pendidikan Seni dan Desain 

Integrasi estetika Bali Kuno ke dalam pendidikan seni dan desain perlu dilakukan 

secara kritis, sistematis, dan terukur, agar tidak berhenti pada pengenalan visual atau 

romantisasi tradisi. Tantangan utama dalam pendidikan seni dan desain kontemporer 

adalah kecenderungan menjadikan warisan budaya sebagai sumber bentuk siap pakai, 

sementara prinsip epistemologis yang melandasinya jarang disentuh. Oleh karena itu, 



 141 

integrasi yang dimaksud di sini bukanlah reproduksi gaya, melainkan transfer cara 

berpikir dan cara merancang. 

Secara konseptual, estetika Bali Kuno menawarkan seperangkat prinsip yang 

relevan untuk pendidikan desain masa kini, antara lain keselarasan kosmologis, 

kesadaran lanskap, etika material, dan seni sebagai praktik sosial. Prinsip-prinsip ini 

dapat diterjemahkan ke dalam kurikulum melalui beberapa langkah konkret berikut. 

a. Penguatan Materi Teoretis Berbasis Epistemologi Lokal 

Pada level dasar, kurikulum perlu memasukkan estetika Bali Kuno sebagai bagian dari 

kajian teori seni dan desain, bukan hanya sebagai subbab sejarah. Materi tidak 

difokuskan pada kronologi atau klasifikasi artefak semata, tetapi pada pembacaan 

estetika sebagai sistem pengetahuan. Konten yang dapat dikembangkan meliputi: 

• konsep keselarasan kosmos, manusia, dan alam sebagai dasar perancangan 

• pemahaman seni sebagai laku etis dan sosial, bukan ekspresi individual semata 

• pembacaan lanskap dan ruang sebagai “teks budaya” 

Pendekatan ini memungkinkan mahasiswa memahami bahwa estetika adalah kerangka 

berpikir, bukan sekadar selera visual. 

b. Modul Studio Berbasis Prinsip, Bukan Bentuk 

Pada level praktik studio, integrasi dilakukan melalui perancangan modul yang 

menekankan prinsip, bukan peniruan bentuk tradisional. Misalnya, alih-alih meminta 

mahasiswa merancang bangunan atau produk dengan “gaya Bali”, tugas studio 

diarahkan pada: 

• eksplorasi relasi ruang dan lanskap berbasis konteks alam setempat 

• eksperimen material lokal dengan mempertimbangkan sifat ekologis dan 

teknisnya 

• perancangan yang mempertimbangkan ritme penggunaan, pengalaman tubuh, 

dan praktik sosial 

Dengan pendekatan ini, estetika Bali Kuno berfungsi sebagai kerangka konseptual 

yang membimbing proses desain, bukan sebagai katalog ornamen. 

c. Integrasi Studi Lapangan dan Pembacaan Situs 

Langkah praktis lain yang krusial adalah integrasi studi lapangan ke situs-situs cagar 

budaya sebagai bagian dari pembelajaran. Kunjungan tidak berhenti pada observasi 

visual, tetapi dilengkapi dengan: 



 142 

• pemetaan relasi antara artefak, lanskap, dan aktivitas manusia 

• pembacaan kondisi material dan dampak lingkungan 

• refleksi terhadap fungsi ruang dalam konteks ritual dan sosial 

Dari sini, mahasiswa belajar membaca desain sebagai hasil negosiasi antara nilai, alam, 

dan keterbatasan teknis. 

d. Pengembangan Metode Analisis dan Dokumentasi 

Kurikulum juga dapat mengintegrasikan pelatihan metode analisis dan dokumentasi 

berbasis estetika Bali Kuno, seperti: 

• analisis proporsi dan orientasi ruang 

• dokumentasi relasi artefak dengan alur air, cahaya, dan topografi 

• refleksi naratif atas pengalaman ruang dan ritus 

Metode ini memperkaya kemampuan mahasiswa dalam memahami desain sebagai 

proses multidimensional, bukan sekadar objek akhir. 

e. Penilaian Berbasis Proses dan Etika 

Untuk menjaga konsistensi integrasi, sistem evaluasi pembelajaran perlu menilai tidak 

hanya hasil visual, tetapi juga proses dan pertimbangan etis. Kriteria penilaian dapat 

mencakup: 

• ketepatan membaca konteks dan lanskap 

• kejelasan relasi antara konsep, material, dan fungsi 

• kesadaran terhadap dampak sosial dan ekologis desain 

Estetika Bali Kuno berkontribusi langsung pada pembentukan etos perancang yang 

bertanggung jawab. Melalui langkah-langkah ini, integrasi estetika Bali Kuno ke dalam 

pendidikan seni dan desain tidak berhenti pada pengayaan materi lokal, tetapi 

membentuk epistemologi desain alternatif yang relevan dengan tantangan 

kontemporer. Warisan Bali Kuno berfungsi sebagai sumber cara berpikir yang 

menempatkan desain dalam relasi etis dengan manusia, alam, dan budaya, sehingga 

pendidikan seni dan desain tidak hanya menghasilkan karya yang menarik secara 

visual, tetapi juga berakar secara kultural dan berkelanjutan. 

 

3. Pengembangan Seni dan Desain Kontemporer Berakar Tradisi 

Pengembangan seni dan desain kontemporer yang berakar pada estetika Bali Kuno 

perlu diarahkan secara sadar agar tidak terjebak pada reproduksi simbol atau gaya 



 143 

permukaan. Tantangan utama dalam konteks industri kreatif saat ini adalah 

kecenderungan menjadikan tradisi sebagai komoditas visual yang mudah dikenali, 

tetapi terlepas dari nilai epistemologis dan etika yang melahirkannya. Oleh karena itu, 

pengembangan yang dimaksud di sini menempatkan estetika Bali Kuno sebagai 

sumber prinsip dan logika perancangan, bukan sebagai katalog motif. 

Estetika Bali Kuno menawarkan seperangkat prinsip yang sangat relevan bagi 

industri kreatif masa kini, khususnya dalam menghadapi isu keberlanjutan, identitas 

lokal, dan tanggung jawab sosial. Prinsip integrasi lanskap, kesadaran material, dan 

fungsi sosial seni dapat ditransformasikan menjadi strategi pengembangan industri 

yang berdampak secara kultural, ekologis, dan ekonomi. 

a. Industri Desain Berbasis Lanskap dan Konteks Lokal 

Prinsip integrasi lanskap dalam estetika Bali Kuno dapat diterjemahkan ke dalam 

pengembangan industri desain arsitektur, interior, dan tata ruang yang sensitif 

terhadap konteks. Industri ini tidak berorientasi pada bentuk ikonik universal, 

melainkan pada desain yang tumbuh dari kondisi tapak, iklim, topografi, dan budaya 

setempat. Pendekatan ini relevan bagi pengembangan hunian, fasilitas publik, dan 

destinasi pariwisata yang berkelanjutan. Dalam konteks ini, estetika Bali Kuno 

berkontribusi pada industri desain yang tidak mengejar spektakularitas visual, tetapi 

kualitas pengalaman ruang. Dampaknya bukan hanya pada nilai ekonomi proyek, tetapi 

pada peningkatan kualitas hidup, keberlanjutan lingkungan, dan penguatan identitas 

lokal. 

b. Industri Material dan Kriya Berbasis Pengetahuan Lokal 

Kesadaran material yang kuat dalam seni Bali Kuno membuka peluang pengembangan 

industri kriya dan material yang berakar pada sumber daya lokal. Industri ini tidak 

sekadar memproduksi kerajinan tradisional, tetapi mengembangkan material, teknik, 

dan produk kontemporer yang berkelanjutan. Batu, kayu, tanah, serat alam, dan 

material lokal lainnya dapat dieksplorasi kembali melalui riset desain dan teknologi 

tepat guna. Pendekatan ini mendorong industri kreatif yang berbasis pengetahuan, 

bukan eksploitasi. Nilai tambah tidak hanya dihasilkan dari bentuk akhir produk, tetapi 

dari proses, cerita material, dan etika produksinya. Dengan demikian, industri kriya dan 

material berakar tradisi mampu menciptakan dampak ekonomi sekaligus menjaga 

keberlanjutan ekologis dan sosial. 



 144 

c. Industri Seni Pertunjukan dan Pengalaman Budaya 

Fungsi sosial dan ritual seni Bali Kuno dapat menjadi landasan bagi pengembangan 

industri seni pertunjukan dan pengalaman budaya yang beretika. Alih-alih mengemas 

seni sebagai atraksi singkat, pendekatan ini menempatkan seni sebagai pengalaman 

yang melibatkan pemahaman konteks, partisipasi, dan refleksi. Industri ini dapat 

berkembang dalam bentuk program residensi seni, festival berbasis komunitas, dan 

ruang pertunjukan yang mengedepankan kualitas pengalaman, bukan kuantitas 

tontonan. Dampaknya tidak hanya pada ekonomi kreatif, tetapi juga pada transfer 

pengetahuan, regenerasi seniman, dan penguatan komunitas lokal. 

d. Industri Desain Sosial dan Inovasi Berbasis Komunitas 

Prinsip seni sebagai praktik sosial dalam estetika Bali Kuno relevan bagi 

pengembangan industri desain sosial. Desain diposisikan sebagai alat untuk 

memecahkan persoalan komunitas, seperti ruang bersama, keberlanjutan lingkungan, 

dan penguatan ekonomi lokal. Industri ini bergerak di persimpangan antara desain, 

antropologi, dan pembangunan sosial. Dengan pendekatan ini, desain tidak lagi 

dipahami sebagai produk eksklusif, tetapi sebagai proses kolaboratif yang melibatkan 

masyarakat sebagai subjek. Dampak yang dihasilkan bersifat jangka panjang, karena 

desain berfungsi sebagai katalis perubahan sosial yang berakar pada nilai lokal. 

e. Ekosistem Industri Kreatif Berbasis Nilai 

Pengembangan seni dan desain kontemporer berakar tradisi pada akhirnya menuntut 

pembentukan ekosistem industri kreatif yang berbasis nilai. Ekosistem ini melibatkan 

perancang, perajin, akademisi, komunitas, dan pembuat kebijakan dalam relasi yang 

saling menguatkan. Estetika Bali Kuno menyediakan kerangka nilai yang memastikan 

bahwa pertumbuhan industri tidak mengorbankan identitas dan keberlanjutan. 

Dengan menempatkan estetika Bali Kuno sebagai landasan, industri kreatif tidak 

hanya menghasilkan produk dan layanan, tetapi juga membangun narasi budaya yang 

bermakna. Dampak yang dihasilkan melampaui keuntungan ekonomi, mencakup 

penguatan jati diri, keberlanjutan lingkungan, dan pewarisan pengetahuan lintas 

generasi. Melalui arah pengembangan ini, seni dan desain kontemporer berakar tradisi 

tidak menjadi nostalgia masa lalu, melainkan strategi masa depan. Estetika Bali Kuno 

berfungsi sebagai sumber daya intelektual dan etis yang memungkinkan industri kreatif 



 145 

berkembang secara bertanggung jawab, relevan, dan berdampak nyata bagi 

masyarakat. 

 

4. Pelibatan Komunitas sebagai Subjek Pelestarian 

Pelestarian cagar budaya Bali Kuno tidak dapat berjalan efektif apabila masyarakat 

hanya ditempatkan sebagai objek atau penerima kebijakan. Pengalaman di berbagai 

situs menunjukkan bahwa pendekatan yang bersifat top-down dan administratif 

cenderung menghasilkan pelestarian yang kaku, terlepas dari kehidupan kultural yang 

justru menjadi sumber makna warisan tersebut. Oleh karena itu, pelestarian yang 

berkelanjutan harus menempatkan komunitas sebagai subjek utama, yakni pelaku 

yang memiliki pengetahuan, pengalaman, dan keterikatan langsung dengan cagar 

budaya. 

Dalam konteks Bali, pengetahuan lokal tidak hanya tersimpan dalam teks atau 

arsip formal, tetapi hidup dalam praktik ritual, sistem adat, dan ingatan kolektif 

masyarakat. Praktik persembahyangan, perawatan tempat suci, hingga tata cara 

penggunaan ruang merupakan bentuk pelestarian yang berlangsung secara turun-

temurun. Pengetahuan ini bersifat situasional dan kontekstual, sering kali tidak 

terdokumentasi secara tertulis, tetapi sangat menentukan keberlanjutan makna situs 

dan artefak. 

Pelibatan komunitas sebagai subjek berarti mengakui bahwa pelestarian bukan 

sekadar persoalan teknis konservasi, melainkan proses sosial dan kultural. Masyarakat 

memiliki pemahaman intuitif mengenai waktu ritual, batas-batas sakral, serta etika 

penggunaan ruang yang tidak selalu tertangkap oleh pendekatan teknokratis. Ketika 

pengetahuan ini diabaikan, pelestarian berisiko mengganggu keseimbangan antara 

fungsi religius dan perlindungan fisik, bahkan dapat memicu resistensi sosial. 

Secara praktis, pelibatan komunitas dapat dilakukan melalui beberapa 

mekanisme. Pertama, integrasi masyarakat dalam proses perencanaan dan 

pengambilan keputusan pelestarian. Komunitas tidak hanya dimintai persetujuan, 

tetapi dilibatkan sejak tahap identifikasi nilai, perumusan prioritas, hingga evaluasi 

kebijakan. Kedua, pengakuan terhadap praktik ritual sebagai bagian dari sistem 

pelestarian. Aktivitas keagamaan dan adat tidak dipandang sebagai ancaman bagi 

konservasi, melainkan sebagai elemen yang menjaga situs tetap hidup dan bermakna. 



 146 

Ketiga, pemberdayaan komunitas melalui pendidikan dan transfer pengetahuan 

lintas generasi. Program pelestarian perlu membuka ruang bagi generasi muda untuk 

memahami nilai estetika, kosmologi, dan sejarah situs, sehingga warisan budaya tidak 

terputus. Keempat, penciptaan skema ekonomi budaya yang adil. Ketika masyarakat 

memperoleh manfaat langsung dari pelestarian, baik melalui kegiatan edukasi, 

pariwisata beretika, maupun industri kreatif berbasis lokal, komitmen terhadap 

keberlanjutan menjadi lebih kuat. 

Dengan menempatkan komunitas sebagai subjek, pelestarian tidak lagi 

dipahami sebagai kewajiban administratif, tetapi sebagai praktik kultural yang 

dijalankan bersama. Pendekatan ini sejalan dengan logika estetika Bali Kuno, di mana 

seni dan ruang sakral hidup melalui partisipasi kolektif, bukan melalui pembekuan 

bentuk. Tanpa keterlibatan masyarakat, pelestarian berisiko kehilangan ruhnya dan 

berubah menjadi pengelolaan benda mati. Sebaliknya, dengan pelibatan komunitas 

yang bermakna, cagar budaya dapat terus hidup sebagai sumber identitas, 

pengetahuan, dan kebanggaan bersama. 

 

5. Pariwisata Budaya yang Beretika 

Pariwisata budaya memiliki posisi yang ambivalen dalam konteks pelestarian cagar 

budaya Bali Kuno. Di satu sisi, pariwisata membuka peluang ekonomi dan memperluas 

apresiasi publik terhadap warisan budaya. Di sisi lain, tanpa kerangka etis yang jelas, 

pariwisata berpotensi mereduksi seni dan situs suci menjadi komoditas visual yang 

terlepas dari nilai kosmologis dan spiritualnya. Oleh karena itu, pengembangan 

pariwisata perlu diarahkan pada model yang beretika, yakni pariwisata yang berangkat 

dari pemahaman budaya, bukan dari eksploitasi atraksi. 

Pariwisata budaya yang beretika menempatkan seni dan situs bukan sebagai 

tontonan, melainkan sebagai ruang belajar dan pengalaman kultural. Pengunjung tidak 

hanya diajak melihat, tetapi memahami konteks sejarah, fungsi ritual, dan makna 

simbolik yang melekat pada artefak dan lanskap. Dalam kerangka ini, pengalaman 

wisata dibangun melalui narasi yang mendidik, ritme kunjungan yang menghormati 

waktu sakral, serta tata kelola ruang yang menjaga martabat situs. 

Pendekatan ini menuntut perubahan paradigma dari pariwisata berbasis 

kuantitas menuju pariwisata berbasis kualitas pengalaman. Pembatasan jumlah 



 147 

pengunjung, pengaturan jalur kunjungan, dan penentuan zona sakral dan profan 

menjadi langkah penting untuk menjaga keseimbangan antara akses publik dan 

pelestarian nilai. Dengan demikian, kehadiran wisatawan tidak mengganggu praktik 

ritual dan kehidupan komunitas lokal, tetapi justru mendukung keberlanjutan fungsi 

budaya situs. 

Pariwisata yang beretika juga mensyaratkan keterlibatan aktif masyarakat 

sebagai penjaga makna dan penyampai pengetahuan. Pemandu lokal, seniman, dan 

pemangku adat berperan sebagai mediator budaya yang menjelaskan nilai estetika dan 

spiritual secara kontekstual. Peran ini tidak hanya meningkatkan kualitas pengalaman 

pengunjung, tetapi juga memperkuat posisi masyarakat sebagai subjek budaya, bukan 

pelengkap industri pariwisata. 

Dari sisi ekonomi, pariwisata budaya yang beretika diarahkan pada distribusi 

manfaat yang adil. Pendapatan dari kunjungan, program edukasi, dan kegiatan budaya 

perlu kembali ke komunitas dalam bentuk perawatan situs, penguatan praktik seni, dan 

pendidikan generasi muda. Dengan skema ini, kesejahteraan masyarakat tidak dicapai 

dengan mengorbankan nilai budaya, melainkan melalui penguatan identitas dan 

pengetahuan lokal. 

Dalam konteks estetika Bali Kuno, pariwisata yang beretika sejalan dengan 

pandangan bahwa seni dan ruang sakral merupakan bagian dari laku hidup, bukan 

objek konsumsi sesaat. Ketika pariwisata dibangun di atas prinsip penghormatan, 

pembelajaran, dan keberlanjutan, pelestarian cagar budaya tidak menjadi beban, tetapi 

peluang untuk menjaga kesinambungan antara masa lalu dan masa kini. Pendekatan 

inilah yang memungkinkan warisan seni Bali Kuno tetap hidup, bermakna, dan relevan 

di tengah dinamika global. 

 

D.Estetika sebagai Cara Hidup dan Warisan Peradaban 

Buku ini berangkat dari satu persoalan mendasar yang melampaui pembacaan sejarah 

seni konvensional, yaitu bagaimana seni pada masa pemerintahan Udayana hingga 

Anak Wungsu bekerja sebagai bagian integral dari peradaban Bali Kuno, dan 

bagaimana cara kerja tersebut menantang pemahaman estetika modern yang 

cenderung memisahkan seni dari kehidupan. Penelusuran historis, arkeologis, dan 

konseptual yang dilakukan menunjukkan bahwa seni pada periode ini tidak pernah 



 148 

hadir sebagai ranah otonom. Ia tidak diciptakan untuk berdiri sendiri sebagai objek 

apresiasi visual, melainkan sebagai bagian dari sistem kehidupan yang 

menghubungkan kosmologi, ritus, lanskap, dan struktur sosial secara simultan. 

Dalam konteks Bali Kuno, estetika tidak dapat dipahami sebagai kategori 

normatif tentang indah atau tidak indah, tetapi sebagai cara hidup. Seni menjadi 

medium di mana tatanan kosmik diterjemahkan ke dalam praktik keseharian. Relasi 

manusia dengan alam, dengan komunitas, dan dengan yang disucikan dibingkai 

melalui bentuk-bentuk estetik yang bersifat fungsional sekaligus simbolik. Oleh karena 

itu, estetika Bali Kuno tidak bekerja pada level representasi semata, tetapi pada level 

performatif, dihidupi melalui ritus, penggunaan ruang, dan pengalaman tubuh. 

Estetika Bali Kuno, sebagaimana dirumuskan dalam buku ini, adalah sistem 

pengetahuan yang beroperasi melalui praktik. Ia menata relasi antara manusia, alam, 

dan yang ilahi tanpa memisahkan dimensi material dari dimensi spiritual. Keindahan 

dipahami sebagai keselarasan yang dijalani dan dijaga secara kolektif, bukan sebagai 

citra yang dikonsumsi secara individual. Dalam kerangka ini, seni berfungsi sebagai 

sarana pembelajaran nilai, pengikat komunitas, dan alat legitimasi kosmologis, 

sekaligus sebagai arsip hidup peradaban ketika tradisi tulis bersifat terbatas dan 

cenderung elitis. 

Pembahasan geopolitik Asia Tenggara, aliansi dinasti Bali–Jawa, serta peran 

figur-figur kunci seperti Udayana, Mahendradatta, Airlangga, dan para bhagawanta 

memperlihatkan bahwa lahirnya estetika Bali Kuno tidak dapat dilepaskan dari 

dinamika regional. Bali terhubung secara aktif dengan jaringan budaya dan kekuasaan 

yang luas. Namun, buku ini menunjukkan bahwa keterhubungan tersebut tidak 

berujung pada penyeragaman estetika. Justru dalam ruang perjumpaan dan negosiasi 

inilah Bali Kuno menegaskan independensi kulturalnya. Pengaruh India dan Jawa tidak 

diserap secara literal, melainkan dilokalisasi melalui pilihan material, teknik, lanskap, 

dan fungsi sosial seni. Dengan demikian, seni Bali Kuno berkembang bukan sebagai 

cabang dari pusat-pusat budaya luar, tetapi sebagai ekspresi lokal yang otonom. 

Melalui pembacaan dimensi estetika, fungsi dan makna, serta bukti empiris pada 

tinggalan seni, buku ini menegaskan bahwa estetika Bali Kuno bersifat performatif, 

komunal, dan kontekstual. Candi tebing, ceruk pertapaan, arca Siwa–Buddha, serta 

penempatan artefak dalam lanskap sungai tidak dapat dipahami semata sebagai 



 149 

peninggalan masa lalu. Ia merupakan manifestasi dari cara berpikir yang melihat seni 

sebagai bagian dari siklus kehidupan. Pelapukan material, penggunaan berulang dalam 

ritus, dan keterbukaan terhadap proses alam bukanlah tanda kegagalan estetika, 

melainkan konsekuensi logis dari seni yang hidup dan berfungsi. 

Dalam konteks masa kini, warisan estetika Bali Kuno menghadirkan tantangan 

sekaligus peluang. Tantangannya terletak pada kecenderungan modern untuk 

membekukan seni sebagai objek atau mengkomodifikasinya sebagai citra. Peluangnya 

terletak pada kemungkinan membaca ulang estetika sebagai sistem nilai dan 

pengetahuan yang relevan dengan isu-isu kontemporer, seperti keberlanjutan, etika 

desain, dan relasi manusia dengan lingkungan. Oleh karena itu, pelestarian tidak dapat 

direduksi menjadi upaya menjaga bentuk fisik semata, tetapi harus dipahami sebagai 

usaha menjaga kesinambungan relasi kultural. Integrasi ke dalam pendidikan seni dan 

desain, pengembangan industri kreatif yang berakar tradisi, pelibatan komunitas 

sebagai subjek pelestarian, serta pengembangan pariwisata budaya yang beretika 

merupakan strategi untuk memastikan bahwa warisan ini tetap hidup dan bermakna. 

Berangkat dari pemahaman tersebut, cagar budaya menjadi paradigma kunci 

untuk menjembatani warisan estetika Bali Kuno dengan masa depan. Cagar budaya 

tidak lagi dapat dipahami semata sebagai benda atau situs yang “dilindungi” dari 

perubahan, melainkan sebagai ruang hidup pengetahuan yang menautkan masa lalu, 

masa kini, dan masa depan. Dalam konteks Bali Kuno, cagar budaya menyimpan bukan 

hanya artefak material, tetapi juga cara berpikir, sistem nilai, serta relasi ekologis dan 

spiritual yang membentuk peradaban. Ketika cagar budaya direduksi menjadi objek 

statis atau sekadar destinasi wisata, yang hilang justru dimensi terpentingnya, yaitu 

kemampuannya membimbing masyarakat dalam menafsirkan kehidupan secara 

berkelanjutan. 

Paradigma pelestarian ke depan menuntut pergeseran dari pendekatan 

konservasi berbasis objek menuju pendekatan pelestarian berbasis nilai dan konteks. 

Situs-situs seperti candi tebing, ceruk pertapaan, dan lanskap sungai perlu dipahami 

sebagai kesatuan ekosistem budaya, tempat seni, ritus, dan alam saling berkelindan. 

Pelapukan material, penggunaan berulang dalam praktik ritual, serta keterbukaan 

terhadap proses alam tidak selalu harus dimaknai sebagai ancaman, tetapi sebagai 

karakter dari warisan yang hidup. Tantangan pelestarian justru terletak pada 



 150 

bagaimana menjaga keseimbangan antara perlindungan fisik, keberlanjutan fungsi 

kultural, dan kebutuhan masyarakat masa kini. 

Arah masa depan cagar budaya Bali Kuno juga menuntut integrasi yang lebih 

kuat dengan pendidikan dan pengembangan pengetahuan. Cagar budaya dapat 

berfungsi sebagai laboratorium terbuka bagi pendidikan seni, desain, arsitektur, dan 

ilmu budaya. Melalui pendekatan ini, generasi muda tidak hanya mempelajari bentuk 

dan gaya, tetapi juga menyerap prinsip-prinsip dasar seperti keselarasan kosmologis, 

etika material, dan tanggung jawab sosial seni. Dengan demikian, cagar budaya 

menjadi sumber epistemologi, bukan sekadar referensi visual atau latar sejarah. 

Di sisi lain, pengembangan ekonomi kreatif dan pariwisata budaya perlu 

diarahkan pada model yang menghormati nilai dan konteks. Cagar budaya tidak 

diposisikan sebagai komoditas yang dieksploitasi, tetapi sebagai ruang belajar dan 

pengalaman kultural yang mendalam. Pendekatan ini membuka peluang kesejahteraan 

bagi masyarakat tanpa mengorbankan integritas warisan. Keterlibatan komunitas 

sebagai subjek pelestarian menjadi syarat utama agar cagar budaya tetap relevan dan 

bermakna dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan kerangka ini, cagar budaya tidak lagi dilihat sebagai beban masa lalu 

yang harus dijaga dengan membekukan perubahan, melainkan sebagai modal kultural 

untuk membangun masa depan yang berakar dan beretika. Warisan estetika Bali Kuno, 

ketika dikelola melalui paradigma cagar budaya yang hidup, memiliki potensi untuk 

berkontribusi pada perumusan cara hidup yang lebih selaras dengan alam, lebih adil 

secara sosial, dan lebih bijak dalam memaknai keindahan. Di sinilah cagar budaya 

menemukan perannya yang paling strategis, bukan hanya sebagai saksi sejarah, tetapi 

sebagai penuntun arah peradaban ke depan. 

Bagian penutup ini tidak dimaksudkan sebagai kesimpulan yang menutup 

perdebatan, melainkan sebagai undangan untuk melanjutkan dialog. Estetika Bali Kuno 

bukan warisan yang selesai ditafsirkan, tetapi sumber pengetahuan yang terus dapat 

dibaca ulang seiring perubahan zaman. Dengan menempatkan estetika sebagai cara 

hidup dan seni sebagai inti peradaban, buku ini berupaya menawarkan perspektif 

alternatif bagi diskursus estetika, seni, dan desain, baik dalam konteks Indonesia 

maupun global. 



 151 

Pada akhirnya, pelajaran terpenting dari seni pada masa Udayana hingga Anak 

Wungsu adalah bahwa keberlanjutan sebuah kebudayaan tidak ditentukan oleh 

penolakan terhadap perubahan, melainkan oleh kekuatan prinsip estetik dan etis yang 

mampu menuntun adaptasi tanpa kehilangan jati diri. Warisan Bali Kuno mengingatkan 

kita bahwa keindahan, ketika dipahami sebagai tanggung jawab bersama, dapat 

menjadi fondasi peradaban yang berkelanjutan dan bermartabat. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 152 

DAFTAR PUSTAKA 
 
 
Acharya, P. K. (1927). Indian Architecture According To Manasara Silpasastra. New York: The 

Oxford University Press. 
Ardika, I., & Beratha, S. (1996). Perajin Pada Masa Bali Kuna Abad IX–XI M. Denpasar: Udayana 

Press. 
Ardika, I., Setiawan, I., Wiguna, I., & Srijaya, I. (2018). Sapatha dalam Relasi Kuasa dan 

Pendisiplinan Pada Masyarakat Bali Kuno Abad IX–XIV Masehi. Berkala Arkeologi, 
38(1), 1–16. 

Ardika, I., & Setiawan, I. (Ed.). (2014). Raja Udayana Warmadewa: Nilai-Nilai Kearifan dalam 
Konteks Religi, Sejarah, Sosial Budaya, Ekonomi, Lingkungan, Hukum dan Pertahanan 
dalam Perspektif Lokal, Nasional dan Universal. Denpasar: Pustaka Larasan. 

Ardiyasa, I. N. (2018). Peran Mpu Kuturan dalam Membangun Peradaban Bali (Tinjauan 
Historis, Kritis). Purwadita, 2(1), 23–32. 

Ariati, N. W. (2009). The Journey of A Goddess: Durga in India, Java and Bali. Northern 
Territory: Charles Darwin University. 

Asian Art Museum. (2014). Beliefs Made Visible: Understanding South Asian Hindu and 
Buddhist Art. Seattle: Asian Art Museum. 

Astra, I. G. (1977). Jaman Pemerintahan Maharaja Jayapangus di Bali (1178–1181 M). 
Denpasar: Fakultas Sastra Universitas Udayana. 

Astra, I. G. (1997). Birokrasi Pemerintahan Bali Kuno Abad X–XII: Sebuah Kajian Epigrafis. 
Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada. 

Astra, I. G. (2013). Menapak Jejak-Jejak Kekuasaan Raja Udayana dan Tinggalannya di Bali 
dalam Perspektif Collective Memories Kekiniannya. Seminar Nasional “Menjelajar 
Tokoh Udayana di Bali”. Denpasar: Pusat Kajian Bali Universitas Udayana. 

Badra, I. W. (1998). Penempatan Bangunan Suci di Beberapa Sungai di Kabupaten Gianyar. 
Forum Arkeologi, (1), 88–98. 

Badra, I. W. (2001). Nilai dan Manfaat Relief Mahabharata di Beberapa Pura di Bali. Forum 
Arkeologi, 14(1), 58–66. 

Badra, I. W. (2007). Atribut Senjata Pada Arca Durga Mahisasuramardini di Pura Bukit Darma 
Kutri, Blahbatuh, Gianyar. Forum Arkeologi, 20(1), 52–60. 

Badra, I. W. (2011). Arca-Arca Penghias Arsitektur Bangunan Suci di Puri Anyar Kerambitan, 
Tabanan. Forum Arkeologi, 24(3), 187–194. 

Bagus, A., & Prihatmoko, H. (2016). Kearifan Lokal dalam Pembangunan Kompleks Candi 
Gunung Kawi. Forum Arkeologi, 29(2), 105–116. 

Bandem, I. M. (2013). Gamelan Bali di Atas Panggung Sejarah. Denpasar: BP STIKOM Bali. 
Basundoro, P. (2014). Raja Udayana: Antara Bali dan Jawa Timur. Dalam I. Ardhana & I. 

Setiawan (Ed.), Raja Udayana Warmadewa (hlm. 109–116). Denpasar: Pustaka Larasan. 
Basudewa, D. G. (2019). Laksana Arca Durga Mahisasuramardini di Bali: Sebuah Tinjauan 

Variasi dan Makna. Siddhayatra: Jurnal Arkeologi, 24(2), 128–149. 
Budiana, I. D. (2018). Seni dan Konsepsi Kepercayaan pada Masa Praaksara di Bali. Seminar 

Nasional Agama, Adat, Seni dan Sejarah di Zaman Milenial. Denpasar: UNHI. 
Calo, A. (2020). Durga Mahisasuramardini in Likely Tantric Buddhist Context from the Northern 

Indian Subcontinent to 11th-Century Bali. Pratu Journal, 1, 1–20. 
Chanda-Vaz, U. (2015). Aesthetics in Indian Art. Mumbai: St. Xavier’s College. 
Damste, H. T. (1921). Een Boeddhistisch Rotsklooster op Bali. Dalam Oudheidkundig Verslag 

1921 Tweede Kwartaal. Weltevreden–Gravenhage: Albrecht & Co – Martinus Nijhoff. 
Darmosoetopo, R. (1980). Sedikit Uraian Tentang Pergantian Tahta Kerajaan Indonesia Kuna. 

Berkala Arkeologi, 1(1), 52–57. 
Darmosoetopo, R. (1991). Dampak Kutukan dan Denda Terhadap Penetapan Sima. Jakarta: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 



 153 

Darusuprapta. (1963). Merunut Pupuh-Pupuh Rama Djarwa Matjapat. Yogyakarta: Fakultas 
Sastra dan Kebudayaan UGM. 

Dienaputra, R. D. (2012). Rekonstruksi Sejarah Seni dalam Konstruk Sejarah Visual. Panggung, 
22(4), 1–16. 

Dinas Kebudayaan Provinsi Bali. (1987). Pura Besakih. Denpasar: Pemerintah Provinsi Bali. 
Djelantik, A. A. (1999). Estetika: Sebuah Pengantar. Bandung: Masyarakat Seni Pertunjukan 

Indonesia. 
Ekawana, I. G. (1987). Struktur Pemerintahan Raja Marakata di Bali. Berkala Arkeologi, 8(1), 

71–96. 
Enger, R. (2020). Art History Methodologies. Diakses dari Obelisk Art History. 
Geria, I. M. (1994). Perdagangan Masa Bali Kuno. Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi Nasional. 
Goris, R. (1954). Prasasti Bali I. Bandung: Masa Baru. 
Granoka, I., Astra, I., Bagus, I., Jendra, I., Medera, I., & Ginarsa, K. (1985). Kamus Bali Kuno–

Indonesia. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 
Gunawarman, A. A. (2013). Kajian Proporsi Pada Candi Tebing Gunung Kawi. Denpasar: Tesis 

Magister Arsitektur. 
Gunawarman, A., & Wijaya, I. (2018). Perhitungan Proporsi Pada Candi Tebing Gunung Kawi. 

Anala, 2(18), 1–13. 
Hauser-Schaublin, B., & Ardika, I. (2008). Burials, Texts and Rituals. Göttingen: 

Universitätsverlag Göttingen. 
Haryono, T. (2006). Sejarah Seni Pertunjukan dalam Perspektif Arkeologi. Yogyakarta: Balai 

Kajian Sejarah. 
Heyting, L. C. (1967). Rama’s Sandalen op Bali. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 

123(3), 373–378. 
Istari, T. M. (2007). Seni Tari Pada Upacara Penetapan Sima. Yogyakarta: Balai Arkeologi 

Yogyakarta. 
Istari, T. M. (2015). Ragam Hias Candi-Candi di Jawa. Yogyakarta: Kepel Press. 
Iryanti, V. E. (2000). Tari Bali: Sebuah Telaah Historis. Harmonia, 1. 
Iyer, A. (1996). Prambanan Revisited. Bulletin de l’Ecole Française d’Extrême-Orient, 157–184. 
Iyer, A. (1998). Prambanan: Sculpture and Dance in Ancient Java. Bangkok: White Lotus. 
Kartika, D. S. (2004). Seni Rupa Modern. Bandung: Rekayasa. 
Kartakusuma, R. (1983). Alat-Alat Upacara dari Prasasti-Prasasti. Jakarta: Puslit Arkenas. 
Kartodirdjo, S., Poesponegoro, M., & Notosusanto, N. (1975). Sejarah Nasional Indonesia. 

Jakarta: Balai Pustaka. 
Kempers, A. J. (1960). Bali Purbakala. Jakarta: Ichtiar. 
Kossak, S., & Watts, E. (2001). The Art of South and Southeast Asia. New York: The 

Metropolitan Museum of Art. 
Kussnowari, I. (2008). Transformasi Relief Candi Siwa Prambanan. Yogyakarta: Universitas 

Sanata Dharma. 
Laksmi, N. K. (2016). Menggali Makna Drwyahaji dan Buncanghaji. Forum Arkeologi, 29(2), 55–

64. 
Lanus, S. (2018). Hakikat Seni. Diakses dari tatkala.co. 
Maharani, I. A. (2018). Konsep Ruang Hunian Bali Aga. Bandung: Institut Teknologi Bandung. 
Marzuki, I. W. (2010). Pasar pada Masa Bali Kuno. Naditira Widya, 4(2), 282–294. 
Nastiti, T. S. (1982). Tiga Prasasti Masa Balitung. Jakarta: Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan. 
Noorwatha, I. K. (2019). Naranatha Kanya. Jakarta: Direktorat Sejarah. 
Padmapuspita, Y. (1979). Runut Merunut Penulisan Kakawin Ramayana. Yogyakarta: UGM. 
Pemerintah Kabupaten Gianyar. (2020). Peraturan Daerah Kabupaten Gianyar Nomor 4 Tahun 

2020. 
Poespaningrat, P. (2005). Nonton Wayang dari Berbagai Pakeliran. Yogyakarta: PT Kedaulatan 

Rakyat. 



 154 

Poesponegoro, M., & Notosusanto, N. (1984). Sejarah Nasional Indonesia II. Jakarta: Balai 
Pustaka. 

Prajudi, R. H. (1999). Kajian Tipo Morfologi Arsitektur Candi di Jawa. Bandung: ITB. 
Prawira, N. G. (2001). Seni Rupa Indonesia-Hindu. Wacana Seni Rupa, 1(3), 56–68. 
Prawirajaya, K., Purwanto, H., & Titasari, C. (2020). Gunung Kawi Temple Tampaksiring. Forum 

Arkeologi, 33(2), 101–120. 
Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah. (1978). Sejarah Kebangkitan Nasional 

Daerah Bali. Jakarta. 
Raharjo, S., Munandar, A., & Zuhdi, S. (1998). Sejarah Kebudayaan Bali. Jakarta: CV Eka 

Dharma. 
Rai, I., & Suarningsih, N. (2019). Konsepsi Asta Brata. Widya Accarya. 
Santiko, H. (1997). The Goddess Durga in the East-Javanese Period. Asian Folklore Studies, 

56(2). 
Santosa, H., Lubis, N., Sofianto, K., & Mulyadi, R. (2017). Seni Pertunjukan Bali Masa 

Warmadewa. Mudra, 32(1), 81–91. 
Sarma, A. (2012). Traditions and Technique of Indian and Balinese Dances. Academia.edu. 
Satyanda, D. K. (2015). Kajian Estetika Bentuk Arca Durga. Denpasar: ISI Denpasar. 
Sedyawati, E. (1987). Masalah Estetik dalam Arkeologi Indonesia. Dalam Diskusi Ilmiah 

Arkeologi II. Jakarta. 
Sedyawati, E. (2010). Budaya Indonesia. Jakarta: Rajawali Press. 
Seramasara, I. G. (2014). Seni Pertunjukan Zaman Udayana. Dalam Raja Udayana 

Warmadewa. Denpasar. 
Setiawan, I. K. (2008). Sosio-Political Aspects of Ancient Julah. Dalam Burials, Texts and 

Rituals. Göttingen. 
Setiawan, I. K. (2012). Seni Pertunjukan dalam Masyarakat Bali Kuna. Forum Arkeologi, 25(1), 

60–70. 
Shastri, N. D. (1963). Sejarah Bali Dwipa. Denpasar: Bhuvana Saraswati. 
Sidemen, I. B. (2011). Bali Jilid Satu. Denpasar: Tidak dipublikasikan. 
Soekmono, R. (1988). Pengantar Sejarah Kebudayaan Indonesia 2. Yogyakarta: Kanisius. 
Sudarsono. (2004). Tari-Tarian Indonesia I. Jakarta. 
Suantika, I. W. (2020). Identifikasi Bangunan Pada Pahatan Tebing Sungai Pakerisan. Forum 

Arkeologi, 33(1), 1–16. 
Suarka, I. N. (2017). Kakawin Sutasoma. Dalam Dinamika Manusia dan Kebudayaan Indonesia. 

Denpasar. 
Sukoyo, J. (2015). Nilai Moral dalam Cerita Ramayana. Seminar Nasional Pembelajaran Bahasa 

Daerah. 
Sunarya, N. (1998). Batwan: Sebuah Pemukiman Kuna di Bali. Forum Arkeologi, 2. 
Suryajaya, M. (2016). Sejarah Estetika. Jakarta: Gang Kabel. 
Suryasih, I., et al. (2014). Upaya Merancang Tinggalan Prabu Udayana. Seminar Nasional Sains 

dan Teknologi. 
Susanti, N. (2010). Airlangga. Depok: Komunitas Bambu. 
Sustiawati, N., et al. (2011). Pengetahuan Seni Tari Bali. Denpasar. 
Tagor, A. (1914). Some Notes on Indian Artistic Anatomy. Calcutta. 
Tedjowirawan, A. (2012). Menelusuri Jejak Cerita Rama. Jumantara, 3(1), 1–43. 
Tedjowirawan, A. (2019). Kakawin Udayana. Manuskripta, 9(1), 25–44. 
Utomo, B. B. (2016). Pengaruh Kebudayaan India dalam Bentuk Arca di Sumatra. Jakarta. 
Wahyuni, N. M. (2016). Petugas Pertapaan Masa Bali Kuno. Forum Arkeologi, 29(1), 33–44. 
Wojowasito, S. (1977). Kamus Kawi. Malang. 
Yuliati, L. K. (1990). Sanur: Situs Arkeologi yang Kompleks. Forum Arkeologi, 2(2). 
Yusa, I. M. (2016). Sinergi Sains, Teknologi dan Seni. Denpasar: STMIK STIKOM Indonesia. 
 
 



 
 
 
 

Buku ini mengajak pembaca menelusuri wajah peradaban Bali Kuno 
melalui jejak-jejak seni yang ditinggalkan pada masa pemerintahan 
Raja Udayana hingga Anak Wungsu. Di dalamnya, seni tidak hadir 
sebagai sekadar peninggalan visual atau hiburan masa lalu, 
melainkan sebagai bahasa kebudayaan yang menyimpan cara 
berpikir, cara hidup, dan cara manusia Bali Kuno memaknai dunia. 
 
Buku ini melalui pembacaan prasasti, kajian seni pertunjukan, serta 
telaah tinggalan arkeologis seperti Candi Gunung Kawi dan 
kompleks pertapaan di lembah Pakerisan, buku ini memperlihatkan 
bagaimana estetika, religiositas, politik, dan kehidupan sosial 
berkelindan membentuk suatu peradaban yang matang dan 
berkarakter. Seni tampil sebagai ruang dialog antara tradisi lokal 
dan pengaruh luar, antara keterampilan teknis dan kesadaran 
spiritual, antara ekspresi individu dan identitas kolektif. 
 
Buku ini menawarkan refleksi tentang relevansi kebijaksanaan Bali 
Kuno bagi masa kini. Ia mengingatkan bahwa seni yang hidup tidak 
hanya mencipta keindahan, tetapi juga menumbuhkan 
keseimbangan, etika, dan martabat sebuah peradaban. Sebuah 
bacaan yang tidak hanya mengajak melihat masa lalu, tetapi juga 
memahami bagaimana manusia dapat membangun masa depan 
melalui seni dan kebudayaan. 
 


