& A\\ N
\\‘v

= '/‘ .\.\"- Oy v
_Anak Agung Gede R,e’maw* S\

| Kadek Dwi Noorwatha - ~~
\ IN
I
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
N< i
"/""\i e

g\ -



ESTETIKA BALI KUNO

DINAMIKA SENI DAN BUDAYA MASA PEMERINTAHAN
RAJA UDAYANA SAMPAI ANAK WUNGSU (989-1077 M)

Penulis
Anak Agung Gede Rai Remawa
| Kadek Dwi Noorwatha

PUSAT PENERBITAN LPPM INSTITUT SENI INDONESIA BALI
2026



Estetika Bali Kuno: Dinamika Seni dan Budaya Masa Pemerintahan Raja
Udayana Sampai Anak Wungsu (989-1077 M)

Denpasar 2026 © UPTD. Monumen Perjuangan Rakyat Bali

Penulis:
Anak Agung Gede Rai Remawa
| Kadek Dwi Noorwatha

Editor:
| Kadek Dwi Noorwatha

Sampul:
| Kadek Dwi Noorwatha

Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak atau memindahkan sebagian atau seluruh isi buku
ke dalam bentuk apapun, secara elektronis maupun mekanis, termasuk fotokopi, merekam, atau dengan
teknik perekaman lainnya, tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014 tentang Hak
Cipta.

Diterbitkan pertama kali oleh:
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
JI. Nusa Indah, Denpasar, Bali, 80235

Bekerjasama dengan:
UPTD. Monumen Perjuangan Rakyat Bali

E-mail: penerbitan@isi-dps.ac.id
Website: omp.isi-dps.ac.id/index.php/NKMEP

viii+158 him, 21 x 29,7 cm
ISBN: 978-623-5560-70-0 (elektronik)

ISBN 978-k23-55L0-70-0 (PDF)

, LN

786235 560700
Cetakan Januari 2026



mailto:penerbitan@isi-dps.ac.id
omp.isi-dps.ac.id/index.php/NKMEP




KATA PENGANTAR

Om Swastyastu

Puji syukur kami panjatkan ke hadapan Ida Sang Hyang Widhi Wasa atau Tuhan Yang
Maha Esa, karena atas asung kerta wara nugraha-Nya, buku yang berjudul Estetika Bali Kuno:
Dinamika Seni dan Budaya Masa Pemerintahan Raja Udayana Sampai Anak Wungsu (989-
1077 M) ini dapat disusun dan diterbitkan pada tahun 2025. Buku ini dihadirkan sebagai bacaan
yang menjembatani dunia akademik dan masyarakat umum dalam memahami kekayaan
warisan seni dan budaya Bali Kuno, khususnya pada masa pemerintahan Raja Udayana hingga
Anak Wungsu.

Di tengah arus globalisasi yang semakin cepat dan kompleks, keberadaan warisan
budaya menghadapi tantangan yang tidak ringan. Perubahan gaya hidup, perkembangan
teknologi, dan intensitas pertukaran budaya dunia menuntut cara pandang baru dalam
memaknai tradisi. Dalam konteks tersebut, buku ini diharapkan dapat menjadi ruang dialog
yang mempertemukan sejarah, nilai budaya, dan kesadaran masa kini, sekaligus
menumbuhkan kepedulian terhadap pentingnya pelestarian seni dan kebudayaan sebagai
bagian dari cagar budaya bangsa.

Penyajian materi dalam buku ini dirancang dengan pendekatan semi ilmiah agar dapat
diakses oleh pembaca dari berbagai latar belakang, tanpa mengurangi kedalaman makna yang
terkandung di dalamnya. Melalui narasi yang runtut dan mudah dipahami, pembaca diajak
mengenali dinamika seni dan kebudayaan Bali Kuno sebagai fondasi penting pembentukan
identitas budaya yang tetap relevan di tengah pergaulan global.

Akhir kata, semoga kehadiran buku ini dapat memperkaya wawasan, menumbuhkan
rasa memiliki terhadap warisan budaya, serta menginspirasi upaya bersama dalam menjaga,
merawat, dan melestarikan seni sebagai kekuatan peradaban.

Sekian dan terima kasih.

Om Shanti Shanti Shanti Om
Januari 2026

Tim Penyusun




DAFTARISI

KATA PENGANTAR . ..ttt ettt et s et st etae e et s e ta s etaa s eeneseeneseaneeeansannnnas i
DAFTAR ISI ettt ettt ettt et e b e et s et s et s eaneean e tnasetneseaneeeanesennnas i
DAFTAR GAMBAR ...ttt ettt et ettt et s et s et e eaae e eaa e teasetneseaneseaneaennnas \%
DAFTAR TABEL ...ttt et et e et s et e et s een s ean s eaneenaneaenas Vi
GLOSSARIUM ittt ettt ettt ettt et et s et e et e et s et e ean e eaneenasetnaseenasaenesannnns vii
BALI KUNO DAN JEJAK PERADABAN .....uteiti ettt ettt ettt ete et e e et e et s et s eenesennaes 1
A. Bali sebagai RUGNG Peradaban ..........cccoiiieiuiiniiiiiei ettt 1
B. Zaman Bali Kuno sebagai Masa PEMBENTUKAN.............cceeuiiuiiiiiiiiiiiiiieiiieiieeee e, 2
C. Dinasti Udayana Warmadewa dalam Sejarah Bali ..............cccceveiiuiiuiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeneanna, 3
D. Seni sebagai Cermin Peradaban............c..uvuueeuieeuiiiieeieiiieeieeiieeieetieeiesteenestsenseeenasenees 4

E. Warisan yang Tetap HiUP .........ceueenen ittt ettt ettt e e e ens 5
MEMAHAMI SEJARAH KESENIAN BALI KUNO ....cvuiiiiiiiieiie ettt et et eeene e enaeee 7
A. S€jarah Seni dan KESENIAN.........c..eu ettt e e e e e et e e e e e ens 7
B. Senidan Estetika Hindu-Budha Abad ke-11 di NUSANTAra ..........cceeueeeieeneieineniiinennnennnn. 10
MASA PEMERINTAHAN UDAYANA SAMPAI ANAKWUNGSU.....ccceuiiiiiiiiiiiiiiieicieiceee e, 18
A. Tinggalan Prasasti pada Masa Pemerintahan Udayana (989-1001T M).......cccccevveiencenens. 18
B. Prasasti Masa Pemerintahan Marakata sampai Anak WUNgsU ..........cccceeeiiiiiiienencennanns 19

1. RajaMarakata (10221025 M) . iuiuiiiiii ittt et e e e e e e e e e eaa e saaananas 19

2. Raja Anak WUNESU (TO49—T1077 M) . euuiiiie ettt ettt ettt e e e e eeeanes 20

C. Struktur PEmMErintaRan ..........c.veuiiieiiiiie e eee et e et s e e e ee s e sae e eens 21

D EKORNOMI eeeeeeeeeee ettt ettt ettt ettt e et et e e e et st et e e en et e e eeneanennanns 23

T EKONOMI A AriS e ittt ettt ettt et et et et et e e e e e e eeeeaeanas 23

2. Pertukangan dan Kerajinan Rumah Tangga......c.ccviiiniiiiiiiiiiiii e 24

B P EINAKAN et ettt ettt eaeaaan 25

4. Pasardan Perdagangan.......cceu e ettt ettt et et e e e eaa e 25

5. Komoditas dan Jaringan ProdukKSi ... e 26

6. Sarana Pendukung EKONOMI c.uu.iueiiuiiriiiie ettt et e e et et e e eeeeaaeeneaaeannnan 26
KESENIAN DI JAMAN UDAYANA SAMPAI ANAKWUNGSU .....couiiiiiiiiiiiiiiciieeeeeeeeee e, 28
A. GamBaran UMUIM .......oeuvieiiiiiie ettt sttt et e st et s e st s eaesanseasansansaneannns 28
B. SENIPEIEUNJUKAN .....conoeeeeeeeeee ettt ettt e e e e e et et s e s e e e s e e saasnenns 31

1. Ragam Seni PertUnjUKAN .....c..iiuiiiiiiiiie ittt e e te et e e e eeee e eneeeeeneanaaens 31

a.  Tari, Drama, dan Teater ...ttt neneas 31

b. Seni Gamelan (Karawitan) .....cc.eee i et e e e e aeeaeaas 33

2. Landasan Estetika Seni Pertunjukan ...........ccooiiiiiiiiiiii e 34

I 1 -1 1] 1= 1< OO URURRRN 39

4. FUNGSI dan MaKna ...ttt ettt e e eaa e 40

a. Fungsi dan Makna ReligiUS.....c.eu et e e 41

b. Fungsi dan Makna Feodal FOrmal........cocoi i 41

c. Fungsi dan Makna EAUKASI.....c.eeuienieiiiiiii e 42

d. Fungsidan Makna HibUran ... et e e e e 42

O o T AUV o - 42
a. Seni Relief dan ArSitEKIUN ... ... iu it ees et e e e ee e e e enaeens 44

b. Seni Arca dan PatUN .......ciuiiiiii ittt et e e e s e ea e e saeeaaes 56

c. Landasan Estetika Seni RUPa.....cceoiuiiiiiiiiii e 80
PENGARUH GEOPOLITIK ASIA TENGGARA TERHADAP SENI ZAMAN UDAYANA-ANAK WUNGSU
......................................................................................................................................... 90
A Geopolitik sebagai Konteks Dinamika Seni dan Landasan Formulasi Estetika........ 90




B. Dinamika Geopolitik Kawasan dan Seni pada Masa Udayana-Anak Wungsu ......... 91
C. Bali dalam Mandala Maritim Asia Tenggara Abad ke-T10—TT.....c.ccceueeiiiiiiiinienennannen. 94
D. Aliansi Dinasti Bali-Jawa dan Mobilitas Budaya dalam Perkembangan Seni Bali Kuno
95

E. Posisi Airlangga sebagai Aktor Geopolitik Pascajatuhnya Sriwijaya ..........c............ 97
F. Kontestasi OtoritasS RELUGIUS .......c..vuueeuiie ettt et e et e et st et e eaeees e eaneenaees 99
G. Dampak Geopolitik terhadap Orientasi Estetika dan Praktik S€ni ..........ccccceevevveennnn.. 100
1. Penguatan Otonomi ESTELIKa ..cc.ieeiiniiiiii e 101

2. Pilihan Material LoKal.......ovueiininiiiiiiii et 101

I o] N =T 1] €= o 1 AN | S TP 102
4. Anonimitas dan Komunalitas SeNi ......cccuuieiniiiiniiiiiiiiiiie ettt 103
H. Geopolitik sebagai Kondisi, Seni sebagai Respons Kultural............c.ccccccuevuuvenn..n. 104
FORMULASI ESTETIKA DARI SENI JAMAN UDAYANA-ANAKWUNGSU......cccviiiiiiieiniiiinieennnes 106

A. Estetika sebagai Kerangka Pemahaman Kesenian Masa Lampau........................ 106

B. Pengertian Estetika dalam TradiSi Barat...........coeeeeiiuieniiiiiiiiiiiieeeeeiieeieeeeeeeaenns 107

C. Pengertian Estetika dalam TradiSi TIMUF ........covoiveiiiieieiiiiieiee e eeeeeeeans 109

D. Estetika dan Kesenian dalam Masyarakat Bali KUNO ...........cccociveiiiiiiiiiiiinininnans 110

E. Seni sebagai Praktik Spiritual dan SOSial...........ccc.ceuiviuiiiiiiiiiiiiiiiiiieeieiiie e eiie e ennes 112
F. Seni sebagai Sistem PengetalUan .........c..ceeueuiiiuiiiieiieiiieeeeiie e etie e eeie e s aeersaaeenaes 114

G. Pengaruh Estetika India Kuno dalam Seni Bali KUNO ...........cccccoveuiiiieiiiiiieiiiiieiiiiineennns 116
1. Latar Kosmologi HINdu—Buddha.........c.coeiiiniii e 116
2. Prinsip Estetika India Kuno dalam Seni ReliGiUS ..........ccc.ceuueiuiiiniiieiiiiiiiiieeienenenannns 118

3. Proses Lokalisasi Estetika India di Bali KUNO ...........ccccccceviiuiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiieenen, 119

4. Posisi Jawa Kuno sebagai Medium Transmisi Estetika India ke Bali...........c.............. 121

5. Independensi dan Karakterisasi Estetika Bali KUNO ........ccoiuviiiiiiiiiiiiiiie e, 123

H. Rumusan Estetika Seni Zaman Udayana-Anak WUNGSU...........ccccuvveeeeiienniennennnnn. 125

1 Estetika sebagai Keselarasan Kosmologis yang Dihidupi......ccceeeeeeeiiniiniiiiniiiiinnennenns 125

2 Estetika sebagai Praktik Ritual dan Pengalaman, Bukan Representasi........c............. 126

3 Estetika sebagai Integrasi Lanskap, Material, dan Teknologi Lokal...........c..c..c.......... 126

4 Estetika sebagai Sistem Pengetahuan dan Pendidikan Kultural.............cccccoevenennnen.. 126

5 Estetika sebagai Laku Bhakti dan Etika Komunal .........cooeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeneee 127

6 Sintesis Rumusan Estetika Bali KUNO ....cc.coiuiiiiiiiiiiiiiiiiicce et 127

l. DimenSi ESTEUIKE .....ccunviniiiiiiiiiiii ittt et e 128

1 Dari S€ZIi MAteriAl. ... i e e e e ea e 129

2 Dari segi teknik pembuatan .......c.oen i 129

T D E-T g 1Y <1 o] do] o o] <1 NN P O PP PP PP PR PPN 130

4. Darisegistrategi dialog eStetik ... 130

5.  Dari Segi SENi rELGIUS....euiiniiii ettt et e e e e e e ea e 131
JoFUNGSI AAN MaKNG ......ooiniiiiiie ettt ettt et aeaaan 131

1. Fungsi dan Makna Representatif SimboliK.......cccoviiiiiiiiiiiiiiiiiiic e 132

2. Fungsidan Makna Translatif-Naratif.........c.cooiiiiiiii e 132

3.  Fungsidan Makna Kontemplatif.........cooiiiiiiiii e 133

4. Variasi Fungsi dalam Tradisi Buddhis dan Siwaisme .........ccceeevviiiiiiienienienennnenn. 133

PELESTARIAN DAN CAGAR BUDAYA ...ttt ettt et et et e it s et s eeneaes 135

A. Refleksi atas Seni dan Peradaban Bali KUNO .........c.c.c.ceeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeceieee 135

B. Cagar Budaya dan Pengembangan ke Masa KiNi..........c..ceeueeuiieuiiiininiiiineniiiinenneinennnes 136

C. Rekomendasi Strategis Pelestarian dan Pengembangan...........cccoceeeuevieeiiiineennrennennns 138

1. Pelestarian Berbasis Nilai dan KONTEKS ........ccovieiiiiiiiiiiiiiiiiiiicn e 139

2. Integrasi ke dalam Pendidikan Seni dan Desain ........cccvevviiiriiiiiineiniiineiieeeeeeeenenn. 140

a. Penguatan Materi Teoretis Berbasis Epistemologi Lokal.........cccccoiiiiiiiiinninnan..n. 141

b. Modul Studio Berbasis Prinsip, Bukan BentuK...........ccccooiiiiiiiiiiiiiiicieeceeeeene 141

c. Integrasi Studi Lapangan dan Pembacaan SitusS........cccvvueiiiiiiiiiiiiiiieieiieeieeeneennes 141




d. Pengembangan Metode Analisis dan Dokumentasi.......cccceveeeeiiiiiniiiiiiiiiinnennennen. 142

e. Penilaian Berbasis Proses dan Etika ..., 142

3. Pengembangan Seni dan Desain Kontemporer Berakar TradiSi.......cccccoveeveniinnennnenn. 142

a. Industri Desain Berbasis Lanskap dan Konteks Lokal.......ccccoveviiiiiiiiiinininininnan.n. 143

b. Industri Material dan Kriya Berbasis Pengetahuan Lokal...............ccoiiiiininnie. 143

c. Industri Seni Pertunjukan dan Pengalaman Budaya .........ccceeeeviiiiiiiiiiineinnennnnnns 144

d. Industri Desain Sosial dan Inovasi Berbasis Komunitas........cccoceeeviviiiiieeiniennennn, 144

e. Ekosistem Industri Kreatif Berbasis Nilai ......cciiiiiiiiiiiiiiii e, 144

4. Pelibatan Komunitas sebagai Subjek Pelestarian........ccccceveiiiiiiiiiiiiiiiiiniiiniineenen, 145

5. Pariwisata Budaya yang Beretika ...........ou i 146
D.Estetika sebagai Cara Hidup dan Warisan Peradaban ............ccccceuveeuiiiieeniiiinenneinnennnns 147
DAFTAR PUSTAKA e ittt ettt et ettt et see et s et s e et s eaesansansasnsanseansasnsansensennsennns 152




Gambar 1.
Gambar 2.
Gambar 3.
Gambar 4.
Gambar 5.
Gambar 6.
Gambar?7.
Gambar 8.
Gambar 9.
Gambar 10
Gambar 11
Gambar 12
Gambar 13
Gambar 14
Gambar 15
Gambar 16
Gambar 17
Gambar 18
Gambar 19
Gambar 20
Gambar 21
Gambar 22
Gambar 23
Gambar 24
Gambar 25
Gambar 26
Gambar 27

DAFTAR GAMBAR

Terataidalam Senilndia.....c.ooe v e 15
Site Plan dan Keterangan FOtO .....viiiiiiiiiiiiiiciien e 45
Peripih Candi GUNUNE KAWIi ....iiiiuiiiiiiiiiiiieei et ee e s e e e e e 46
Elemen Pembentuk Proporsi Candi Tebing Gunung Kawi .........cccccoveeeneniee. 47
Kajian Proporsi Candi GUNUNE KaWi ......vviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiecceeceine e 48
Detail Kepala Candi.....couviiiiiiiiiiiiii et e e e e 51
Detail Badan Candi......ceeieenieiieieiieiei et eie e et e e e e e eeeaenaenens 52
Detail Kaki dan Teras Candi.....c.ceueieiniiiiiiiiiiiieie et eee e e eeen 52
OFC] (U1 = g e=T o F-F= | o DTSR 53
. Ceruk Pertapaan Geria (Rumah) Pedanda (Pendeta).......cccccveiiviiinininnnns 54
. Ceruk Pertapaan di Sisi Barat (Grup 4 Candi)......ccoviviiiiiiiiniiiiiiniiiinieinenns 55
. Foto Candi Tebing Kelebutan ........ccooiiiiiiiiiiic e 56
. Arca Durga MahisasuramardiNi......ccceeeieeiinieiiiiieire e e e 57
. Ikonografi Senjata Pada Arca Durhamahisasuramardini............cccceveeenenn. 61
. Gestur Arca Durgamahisuramardhini......c.cccceeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciiicnie s 66
. Posisi Terompah dan Patung Ganesha tahun 1920an..........ccccoveevivinennns 69
. Foto Terompah dan Patung Ganesha Tahun 1920an ..........ccccovviviviivininnns 70
. Relief Ramayana pada Panel 9 Candi Siwa-Prambanan ............ccccceveenans 73
.Panel 7, 8 dan 10 yang Menggambarkan Kaki Telanjang .......c....ccceeeveeeninns 74
.Arca Wisnu Menunggangi Garuda P ......cccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicnereeeeaas 78
. Paduka pada Arca India dan Sepasang Paduka Kuno India..........c....c.c..... 79
LUKUFaN SatuTala oottt ettt e e e e 84
. Ikonometri India Kuno Menggunakan Satuan Tala.........cccovceeviiiiiiniininennnns 85
. Sutrashtaka, Alat Pengukur India KUNO ........ccoiiiiiiiiiiiiiiiiinerrceeans 86
. Denah Vastu Purusha Menganalogi Tubuh Manusia........cc.ccocvviviiiiinininnnn, 87
. Bangunan Tempat Suci sebagai Makhluk Kosmik..........cccooceiiiiiiiniinninnnn, 88
. Konsep Estetika INdia KUNO ....ouiniiiiiiniiiiieci e e 89




DAFTAR TABEL

Tabel 1. Perbandingan Tari Klasik India dan Bali............cccccoooiiiiiniiniiniieeeeeeeeeee 36
Tabel 2. Makna Senjata pada Arca Durga Mahisasuramardhini............ccccoceeeeneneenene. 62
Tabel 3. Korelasi Durgamahisasurawardani Arah Astadikpalaka dan Nawa Sanggaha
......................................................................................................................................... 64
Tabel 4. Sistem Pengukuran dalam Kitab Silpa Shastra..........c.ccccooveiiiiinninenienene 83
Tabel 5. lkonometri Hindu berdasarkan Vaikhanasagama............ccccceoeiiniincncnncnenn. 84




Istilah
Airlangga

Anak Wungsu

Arca

Aungan

Bali Kuno

Banua
Bhagawanta

Bhimi

Cagar Budaya
Candi Tebing
Darsana

Dimensi Estetika
Estetika Bali Kuno
Estetika India Kuno
Geopolitik Mandala
Gunung Kawi
Hyang

Ikonografi

Jataka

Lokalisasi Estetika

Kadatuan
Karaman

Ksetra

Living Monument
Mahendradatta

Mpu Kuturan

GLOSSARIUM

Pengertian
Raja Jawa Timur abad ke-11, putra Udayana dan Mahendradatta.
Aktor penting geopolitik Bali-Jawa pasca runtuhnya Sriwijaya.
Raja Bali Kuno (x1049-1077 M) pada masa konsolidasi politik,
religius, dan estetika seni Bali.
Pahatan figur religius sebagai media darsana dan objek kontemplasi
dalam praktik Hindu-Buddha.
Terowongan atau saluran air bawah
penguasaan teknologi lanskap Bali Kuno.
Periode sejarah Bali pra-Majapahit; dalam buku ini difokuskan pada
masa Udayana—Anak Wungsu.
Wilayah permukiman atau komunitas yang diakui secara
administratif dan ritual.
Pemuka agama dengan otoritas spiritual dan kosmologis dalam
struktur kerajaan.
Tanah atau wilayah; dalam konteks prasasti sering berkaitan dengan
hak guna, pajak, dan status sakral.
Warisan budaya bernilai sejarah, religius, dan kultural yang dilindungi
dan dikembangkan secara berkelanjutan.
Bangunan suci yang dipahat langsung pada tebing batu, khas Bali
Kuno.
Praktik religius melihat dan mengalami kehadiran ilahi melalui simbol
atau arca.
Aspek-aspek pembentuk estetika suatu zaman, meliputi material,
teknik, proporsi, fungsi, dan makna.
Sistem keindahan berbasis kosmologi, lanskap, ritus, dan etika
komunal.
Prinsip estetika Hindu-Buddha yang diatur dalam teks seperti
Silpasastra, Nastya Shastra dlI
Sistem kekuasaan Asia Tenggara berbasis jaringan relasi, bukan
batas teritorial kaku.
Kompleks candi tebing dan ceruk pertapaan di Sungai Pakerisan.
Sebutan untuk entitas ilahi atau leluhur yang disucikan.
Sistem tanda visual religius berupa atribut, pose, dan simbol arca.
Kisah kehidupan Buddha yang digunakan sebagai sumber ajaran
moral dan ikonografi.
Proses adaptasi pengaruh luar ke dalam konteks budaya dan alam
setempat.
Pusat kekuasaan atau wilayah kerajaan.
Komunitas desa atau kelompok masyarakat yang memiliki
kewajiban adat dan ritual.
Wilayah suci atau lahan yang ditetapkan untuk kepentingan
keagamaan.
Tinggalan budaya yang masih aktif dalam praktik ritual dan sosial.
Permaisuri Udayana dari Jawa Timur; penghubung politik dan
budaya Bali-Jawa.
Pemuka agama utama Bali Kuno yang menata sistem religius dan
sosial.

tanah; menunjukkan

\ii



Mudra
Otonomi Estetika

Proporsi Kosmik

Silpasastra
Sima

Siwa-Buddha
Sthana
Swatantra

Undagi
Warisan Takbenda

Gestur simbolik dalam seni religius Hindu-Buddha.

Kemampuan budaya mengembangkan ekspresi seni sendiri meski
dipengaruhi luar.

Sistem ukuran dan perbandingan bentuk yang selaras dengan
tatanan semesta.

Teks India Kuno tentang seni, arsitektur, dan ikonometri religius.
Tanah perdikan yang dibebaskan dari pajak untuk kepentingan
keagamaan atau ritual.

Tradisi sinkretik yang memadukan Siwaisme dan Buddhisme di Bali
Kuno.

Tempat kedudukan dewa atau arca; lokasi sakral yang ditetapkan
secara resmi.

Status otonomi atau pembebasan kewajiban tertentu yang
diberikan oleh raja.

Ahli bangunan dan teknologi tradisional Bali.

Nilai, pengetahuan, dan praktik budaya yang tidak berwujud fisik.

viii



BALI KUNO DAN JEJAK PERADABAN

A. Bali sebagai Ruang Peradaban

Pulau Bali bukan sekadar ruang geografis, melainkan ruang peradaban yang terbentuk
melalui interaksi panjang antara lingkungan alam, aktivitas manusia, dan sistem nilai
spiritual. Secara geografis, Bali terletak pada jalur pelayaran kuno yang
menghubungkan kawasan Asia Selatan, Asia Tenggara daratan, dan kepulauan
Nusantara. Sejak awal milenium pertama Masehi, wilayah ini menjadi bagian dari
jaringan perdagangan maritim yang mempertemukan para pedagang, pendeta,
perajin, dan pengelana dari berbagai latar budaya. Temuan-temuan arkeologis berupa
prasasti, artefak, dan sisa-sisa bangunan suci menunjukkan bahwa Bali telah terlibat
aktif dalam dinamika regional sejak abad ke-8 Masehi.

Sumber-sumber tertulis menyebutkan bahwa nama Bali atau Balidwipa telah
dikenal sekurang-kurangnya sejak abad ke-10 Masehi, sebagaimana tercantum dalam
prasasti Kesari Warmadewa bertahun 913 Masehi. Jejak hubungan Bali dengan dunia
luar juga tampak dari masuknya pengaruh India melalui sistem kepercayaan Hindu dan
Buddha, penggunaan aksara dan bahasa Sanskerta serta Jawa Kuno, serta
berkembangnya struktur pemerintahan kerajaan yang terorganisasi. Pengaruh
tersebut tidak hadir sebagai tiruan pasif, melainkan diolah dan diserap ke dalam
kerangka budaya lokal, membentuk corak kebudayaan Bali yang khas.

Bentang alam dalam lanskap sosial dan spiritual Bali Kuno, tidak dipandang
sebagai latar pasif kehidupan manusia, tetapi sebagai entitas hidup yang menyatu
dengan tatanan kosmos. Keberadaan gunung, laut, sungai, hutan, dan daratan memiliki
makna simbolik dan religius yang mengatur orientasi ruang, tata pemukiman, serta
praktik ritual. Kesadaran kosmologis ini tercermin dalam sistem kepercayaan, struktur
desa, pembagian ruang suci dan profan, hingga dalam bentuk-bentuk seni dan
arsitektur yang berkembang pada masa itu.

Ingatan kolektif tentang Bali sering kali menampilkan citra keindahan seni,
harmoni upacara, dan keseimbangan hidup religius. Namun di balik citra tersebut
terdapat proses sejarah yang kompleks. Bali pada masa Bali Kuno mengalami dinamika

politik melalui pergantian dinasti, konsolidasi kekuasaan kerajaan, serta hubungan




diplomatik dan kekerabatan dengan pusat-pusat kekuasaan di Jawa dan kawasan
Nusantara lainnya. Aktivitas ekonomi, terutama pertanian dan perdagangan,
membentuk struktur sosial masyarakat, sementara sistem kepercayaan memberi
landasan etis dan spiritual bagi kehidupan bersama.

Seni dan kebudayaan Bali Kuno dalam konteks inilah berkembang bukan
sebagai unsur dekoratif semata, melainkan sebagai ekspresi menyeluruh dari cara
pandang masyarakat terhadap dunia. Tinggalan arkeologis berupa relief, arca,
arsitektur suci, seni pertunjukan, dan simbol visual lainnya menjadi media pertemuan
antara pengetahuan, kepercayaan, kekuasaan, dan kehidupan sehari-hari. Masa Bali
Kuno dengan demikian dapat dipahami sebagai fondasi peradaban yang menopang
seluruh perkembangan kebudayaan Bali berikutnya, dari masa klasik hingga masa kini,

sekaligus memberi kontribusi penting bagi khazanah peradaban Asia Tenggara.

B. Zaman Bali Kuno sebagai Masa Pembentukan

Periode Bali Kuno merujuk pada rentang waktu panjang antara sekitar abad ke-8
hingga abad ke-13 Masehi, sebelum hadirnya pengaruh besar Majapahit yang
membawa perubahan signifikan dalam struktur politik dan budaya Bali. Masa ini
merupakan fase pembentukan yang sangat menentukan, ketika dasar-dasar sistem
nilai, struktur sosial, tata pemerintahan, serta ekspresi artistik Bali dibangun dan
dimatangkan.

Pada masa ini berkembang kerajaan-kerajaan lokal dengan sistem administrasi
yang terorganisasi, sebagaimana tercermin dalam berbagai prasasti berbahasa Bali
Kuno dan Jawa Kuno. Prasasti-prasasti tersebut merekam keberadaan raja, pejabat
kerajaan, pendeta, dan komunitas desa sebagai unsur utama dalam struktur
masyarakat. Bersamaan dengan itu, terbentuk pula sistem hukum adat, pembagian
wilayah, serta mekanisme pengelolaan sumber daya yang menunjukkan tingkat
peradaban yang tinggi dan stabil.

Dinamika sejarah periode Bali Kuno khususnya di bidang kepercayaan dan
spiritualitas, menandai integrasi mendalam antara ajaran Hindu dan Buddha dengan
tradisi lokal. Kosmologi yang berkembang tidak hanya mengatur praktik keagamaan,

tetapi juga memengaruhi tatanan ruang, struktur pemukiman, dan orientasi bangunan.




Konsep keselarasan antara manusia, alam, dan dunia spiritual menjadi landasan utama
kehidupan sosial, sekaligus memberi arah bagi perkembangan seni dan estetika.
Dinamika seni pada masa Bali Kuno tumbuh sebagai sistem ekspresi yang
menyatu dengan kehidupan masyarakat. Arsitektur suci, relief, arca, seni pertunjukan,
dan ragam hias tidak sekadar diciptakan sebagai objek keindahan, melainkan sebagai
sarana komunikasi kosmologis, legitimasi kekuasaan, dan media pewarisan nilai.
Bentuk-bentuk seni yang muncul pada periode ini memperlihatkan pemahaman
estetika yang matang, dengan keseimbangan antara fungsi ritual, simbolisme, dan
keindahan visual.
Masa pemerintahan Raja Udayana hingga Anak Wungsu di antara seluruh fase
Bali Kuno,, antara tahun 989 hingga 1077 Masehi, menempati posisi istimewa sebagai
periode kematangan. Pemerintahan yang relatif stabil memungkinkan berkembangnya
kehidupan sosial, ekonomi, dan kebudayaan secara lebih terstruktur. Pada masa ini
pula tercatat peninggalan-peninggalan arsitektur dan seni rupa yang kualitas artistiknya
memberi pengaruh besar terhadap perkembangan seni Bali di masa-masa berikutnya.
Kematangan peradaban pada periode ini tidak hanya tercermin dalam kemegahan
tinggalan material, tetapi juga dalam sistem nilai yang mengatur hubungan antara
kekuasaan, masyarakat, dan spiritualitas. Warisan inilah yang kemudian menjadi
fondasi utama bagi kesinambungan tradisi Bali hingga masa kini, menjadikan Bali Kuno

sebagai salah satu fase terpenting dalam sejarah pembentukan kebudayaan Bali.

C. Dinasti Udayana Warmadewa dalam Sejarah Bali
Raja Udayana Warmadewa dan putranya, baik Marakata dan Anak Wungsu, menempati
posisi sentral dalam sejarah Bali Kuno, bukan semata sebagai penguasa politik, tetapi
sebagai figur yang membentuk arah peradaban dan kebudayaan Bali. Masa
pemerintahannya menandai kesinambungan kekuasaan yang relatif stabil, suatu
kondisi penting yang memungkinkan berkembangnya kehidupan sosial, ekonomi, dan
budaya secara seimbang. Stabilitas ini menjadi fondasi bagi tumbuhnya kreativitas
seni, penguatan sistem kepercayaan, serta pematangan struktur sosial masyarakat Bali
Kuno.

Raja Udayana dikenal sebagai penguasa yang memperkuat hubungan Bali

dengan pusat-pusat kebudayaan besar di Nusantara, khususnya Jawa, melalui jaringan




politik, perkawinan, dan diplomasi. Hubungan ini memperkaya khazanah intelektual
dan artistik Bali tanpa menghapus identitas lokalnya. Justru dalam pertemuan antara
pengaruh luar dan tradisi setempat inilah terbentuk karakter khas kebudayaan Bali
yang bersifat terbuka namun selektif, adaptif namun berakar kuat.

Puncak kesinambungan ini tercermin pada masa pemerintahan Anak Wungsu
yang berlangsung cukup panjang. Balidwipa di bawah kepemimpinannya, mengalami
masa kematangan peradaban, ditandai oleh berkembangnya sistem pemerintahan
yang lebih terorganisasi, aktivitas keagamaan yang intensif, serta peningkatan produksi
karya-karya seni dan arsitektur. Tinggalan arsitektur suci, relief, dan arca dari periode
ini memperlihatkan kualitas artistik yang tinggi, sekaligus memperkuat fungsi simbolik
dan spiritual ruang-ruang publik maupun sakral.

Pada masa ini, seni tidak berdiri sebagai kegiatan terpisah dari kehidupan
sehari-hari, melainkan terjalin erat dengan ritual, tata sosial, dan kosmologi masyarakat.
Karya seni hadir dalam upacara, bangunan suci, pemujaan, serta dalam pola kehidupan
desa. Seni menjadi bahasa kolektif yang menata hubungan manusia dengan alam,
sesama manusia, dan dunia yang transenden. Nilai-nilai kosmologis dan etika melalui
seni tersebut, diwariskan, sekaligus memperkuat ikatan sosial masyarakat Bali Kuno.

Masa Udayana dan Anak Wungsu dengan demikian, tidak hanya menghasilkan
peninggalan-peninggalan material yang mengesankan, tetapi juga meletakkan
kerangka nilai dan pandangan hidup yang terus berlanjut dalam tradisi Bali hingga hari
ini. Periode ini dapat dipahami sebagai jantung dari pembentukan identitas

kebudayaan Bali yang kemudian berkembang dan bertahan lintas zaman.

D. Seni sebagai Cermin Peradaban

Seni Bali Kuno merupakan cermin peradaban yang merekam secara halus namun
mendalam cara masyarakat memahami dirinya dan semesta tempat kehidupannya.
Warisan kebudayaan dalam setiap karya seni, tertanam pandangan dunia yang tidak
memisahkan keindahan dari kehidupan, dan tidak memisahkan kehidupan dari
kosmos. Keindahan tidak dipahami sebagai sekadar pengalaman estetis, melainkan
sebagai manifestasi keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan spiritual yang

mengatur kehidupan. Oleh karena itu, seni menjadi ruang pertemuan antara yang




kasatmata dan yang tak kasatmata, antara pengalaman inderawi dan kesadaran
metafisis.

Ekspresi kesenian yang mengandung nilai estetika berkembang sebagai media
ekspresi kosmologis yang kompleks. Ekspresi tersebut tercermin melalui setiap garis
pahatan, komposisi bentuk, tata ruang bangunan, gerak tari, irama gamelan, hingga
ornamen visual mengandung simbol dan makna yang merujuk pada struktur semesta.
Seni bagi masyarakat Bali kuno bukan sekadar hasil keterampilan teknis, tetapi
merupakan perwujudan pengetahuan kosmik yang hidup dalam kesadaran kolektif
masyarakat Bali Kuno. Ekspresi seni yang diterjemahkan melalui simbol, bentuk, warna,
bunyi, dan gerak, mengekspresikan pemahaman tentang asal-usul kehidupan,
keteraturan alam, siklus waktu, serta posisi manusia sebagai bagian dari tatanan
kosmos.

Karya seni dalam konteks ini, berfungsi sebagai arsip hidup peradaban.
Tinggalan jejak seni pada masa Bali kuno menyimpan ingatan kolektif tentang sejarah,
kepercayaan, struktur sosial, serta nilai-nilai yang diwariskan lintas generasi. Ketika
teks tertulis masih terbatas, seni berperan sebagai medium utama penyampaian
pengetahuan dan nilai. Melalui ritual, pertunjukan, dan ruang-ruang sakral, generasi
muda belajar memahami dunia, bukan melalui doktrin, melainkan melalui pengalaman
estetik yang menginternalisasi nilai secara halus namun mendalam.

Kesenian juga berfungsi sebagai ruang pendidikan kultural yang membentuk
watak masyarakat. Nilai moral, etika sosial, serta kebijaksanaan spiritual tidak diajarkan
secara terpisah, melainkan dihidupkan melalui praktik seni yang menyatu dengan
kehidupan sehari-hari. Setiap upacara, pertunjukan, dan karya visual menjadi proses
pembelajaran kolektif yang membentuk kesadaran tentang kebersamaan, tanggung
jawab sosial, dan hubungan manusia dengan yang transenden. Dengan demikian, seni
berperan sebagai bahasa kebudayaan yang mengikat individu dalam kesadaran
kolektif sebagai satu komunitas peradaban, sekaligus sebagai fondasi yang menjaga

kesinambungan identitas budaya Bali dari masa ke masa.

E. Warisan yang Tetap Hidup
Jejak estetika dan kesenian dari masa pemerintahan Raja Udayana hingga Anak

Wungsu tidak berhenti sebagai peninggalan sejarah yang beku. la terus hidup dan




berdenyut dalam praktik budaya Bali hingga hari ini. Nilai, bentuk, dan prinsip yang
tumbuh pada masa Bali Kuno masih dapat dikenali dalam arsitektur tradisional, tata
ruang desa, upacara keagamaan, seni pertunjukan, serta dalam pola hidup masyarakat
Bali yang menjunjung keseimbangan antara manusia, alam, dan dunia spiritual. Tradisi-
tradisi tersebut menjadi bukti bahwa warisan Bali Kuno bukan sekadar memori masa
lalu, melainkan sistem nilai yang tetap bekerja dalam kehidupan kontemporer.

Keberlanjutan ini menunjukkan bahwa kebudayaan Bali dibangun di atas fondasi
yang kokoh dan lentur sekaligus. Kokoh karena nilai-nilai dasarnya tetap terjaga, lentur
karena mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan identitas.
Dalam setiap generasi, warisan tersebut diolah kembali melalui praktik, penafsiran, dan
kreativitas baru, sehingga tradisi tidak berhenti sebagai pengulangan, tetapi menjadi
proses pewarisan yang hidup.

Di tengah dunia yang bergerak cepat oleh arus globalisasi, warisan ini
menghadapi tantangan yang semakin kompleks. Perubahan gaya hidup, komersialisasi
budaya, serta penetrasi budaya global kerap memengaruhi cara masyarakat memaknai
dan mempraktikkan tradisi. Sebagian nilai berisiko tereduksi menjadi sekadar bentuk
luar atau simbol wisata, terlepas dari kedalaman maknanya. Namun bersamaan dengan
tantangan tersebut, tumbuh pula kesadaran baru di kalangan masyarakat, pendidik,
dan generasi muda akan pentingnya pelestarian budaya sebagai fondasi identitas dan
kekuatan peradaban.

Dalam konteks inilah, memahami Bali Kuno menjadi lebih dari sekadar upaya
menengok masa lalu. la merupakan proses membaca akar yang menopang masa
depan. Melalui pengenalan kembali terhadap nilai-nilai estetika dan kebudayaan Bali
Kuno, masyarakat diajak untuk merawat kesinambungan warisan budaya secara kritis,
kreatif, dan bertanggung jawab. Dengan cara ini, seni dan kebudayaan tidak hanya
bertahan sebagai peninggalan, tetapi terus hidup sebagai sumber inspirasi,
kebijaksanaan, dan arah bagi perjalanan peradaban di tengah dunia yang terus
berubah.




MEMAHAMI SEJARAH KESENIAN BALI KUNO

A. Sejarah Seni dan Kesenian

R. P. Soejono yang bertindak sebagai ketua lkatan Ahli Arkeologi Indonesia pada
Diskusi Ilmiah Arkeologi Il tahun 1986 merumuskan, bahwa dalam telaah sejarah
kesenian perlu senantiasa dibedakan antara: (1) Seni sebagai
gagasan/kaidah/konsep keindahan; Seni sebagai perilaku; dan Seni sebagai
benda/artefak;. (2) Sejarah Kesenian dapat diamati dua aspeknya secara terpisah,
yaitu aspek bentuk-bentuknya dan aspek pesan- pesannya (3) Ahli Arkeologi yang
ingin mengkhususkan perhatiannya kepada aspek seninya perlu memperdalam
pengetahuan dan pengenalannya mengenai unsur-unsur dasar estetik dari masing-
masing bidang seni; (4) Dalam studi artefak seni yang dilakukan oleh para ahli
arkeologi, perlu diberikan perhatian lebih banyak kepada latar belakang budaya dan
kemasyarakatan dari hasil-hasil karya seni tersebut; (5) Studi ragam hias, jenis-
jenis pakaian dan perhiasan, arsitektur beserta segala komponennya, seni
pertunjukan dan seni lukis di Indonesia, perlu diperdalam khususnya dengan studi

taksonomi dan etno-arkeologi (Soejono, 1987, hal. xxv).

Apakah seni itu? Tulisan Sugi Lanus (2018) cukup memberikan perbedaan
pandang mengenai hakekat seni di Bali. Dengan mengutip prasati Sukawana yang
ditulis dalam Bahasa Bali Kuno berangka tahun saka 804 (891 Masehi/abad ke-9),
istilah ‘senhi’ yang dekat dengan pelafalan kata ‘seni’ telah tertulis. Istilah ‘senhi’
yang dilafalkan sebagai ‘seni’ kala itu dalam bahasa Bali kuno dapat diartikan
sebagai ‘kecil’. Pada Prasasti Srodokan berangkatahun saka 837 (915 Masehi/abad
ke-10) kata ‘senhi’ tersebut tertulis dengan kata ‘sni’ yang sama-sama mempunyai
arti ‘kecil’ (Lanus, 2018). Hal tersebut menerangkan bahwa masyarakat Bali kuno
telah mengenal kata ‘seni’ dalam artian kata yang menunjukan suatu keadaan
‘kecil’.

Apakah ada kesamaan antara kata ‘kecil’ tersebut dengan pemahaman
orang Bali pada praktik kesenian? Lanus menjelaskan bahwa kata ‘senhi’ atau ‘sni’
dalam Bahasa Bali Kuno bergeser menjadi kata ‘cenik’ dalam Bahasa Bali

setelahnya yang berarti sama yang mengacu pada pengertian ‘kecil’. Jika




dikorelasikan dengan pengertian seni sebagai sebuah praktik maka kata ‘seni’
adalah usaha untuk ‘mengecilkan’. Praktik mengecilkan sesuatu. Apa yang
dikecilkan dalam pemahaman tersebut? Seperti diketahui bersama masyarakat
Bali menganut agama sinkretisme Siwa dan Budhisme. Seperti yang tercatat di
prasasti Sukawana terhadap istilah ‘bhiksu’ yang mengacu ke pelaku agama
Budha. Aliran Budhisme mengenal namanya ‘jalan kecil’ yang disebut Hinayana.
Kebalikannya juga dikenal istilah jalan besar ‘Mahayana’ dalam praktik
keagamaannya. Aliran Hinayana mengedepankan praktik spiritual secaramurnidan
otentik seperti yang dilakukan Sidharta Gautama, berupa kontemplasi diri dalam
disiplin keagamaan. Hinayana memandang manusia sebagai pribadi dan tidak ada
faktor atau entitas di luar diri yang dapat membantu kemajuan spiritual untuk
mencapai nirwana (padamnya ego). Dalam pengolahan bathin dalam diri tersebut
manusia diajarkan untuk tidak mementingkan diri sendiri dalam mencari sebuah
kebenaran. Oleh karena istilah’senhi’ yang dimaksud di atas adalah proses
‘pengecilan diri’. Jadi proses berkesenian masyarakat Bali adalah proses
‘mengecilkan’ diri. Menurunkan ‘ego’, angkara dan hasrat-kemauan sehingga luruh
dalam praktik hidup, dimana hidup adalah pelayanan (seva) dan persembahan

(bhakti).

Isilah kesenian menurut kamus besar bahasa Indonesia (KBBI) berarti :
‘perihal seni; keindahan’, jadi kesenian merupakan pengembangan dari kata ‘seni’
dan juga membahas tentang seni itu sendiri. Kata 'seni' sepadan dengan kata ‘art’
dalam bahasa Inggris. Menilik kata 'seni', | Gusti Bagus Sugriwa mengungkap bahwa
kata ini berasal dari kata 'sani', kata berbahasa Sansekerta yang berarti
persembahan, pelayanan, pemberian yang tulus (Yusa, 2016). Di sini pengertian
kata ‘seni’ dari bahasa Bali Kuno ‘senhi atau sni’ yang berarti ‘kecil’ dan ‘sani’
sama-sama mengacu ke pemahaman yang sama. Sama-sama mengacu ke
pemahaman praktik ‘spiritual’ baik itu persembahan, pelayanan, pemberian yang
tulus; ataupun untuk ‘mengecilkan’ sang diri yang berarti menurunkan ego atau ke-
aku-an palsu. Oleh kedekatan dengan dunia spiritualitas ini, maka tidak salah seni
dalam masyarakat Bali dekat dengan dunia keagamaan, yang sama-sama

mengandung praktik spiritualitas. Masyarakat Bali yang dekat dengan Hinduisme




juga menyebabkan kesenian Bali dekat dengan seni Hinduisme atau estetika
Hinduisme. Seni dalam Estetika Hindu mengandung tiga hal vyaitu
kejujuran/kebenaran (satyam), kesucian/ilahi (sivam), dan keindahan/rasa
kelegaan (sundaram). Dari pemaknaan yang dibangun tersebut, terbangun juga
tafsir bahwa kata 'sani' itu bisa berarti ketulusan hati yang berangkat dari rasa yang
hadir ketika mempersembahkan sesuatu (Yusa, 2016).

Seni menurut KBBI mempunyai beragam pengertian meskipun mengacu
pada pemahaman yang sama. Seni dapat berarti (1) kualitas: halus (tentang
rabaan); lembut dan tinggi (tentang suara); mungil dan elok (tentang badan) (2)
kemampuan/praktik: Keahlian membuat karya yang bermutu; karya yang
diciptakan dengan keahlian yang luar biasa; kesanggupan akal untuk menciptakan
sesuatu yang bernilai tinggi; orang yang bersanggupan luar biasa; genius.
Menariknya KBBI juga mencantumkan pengertian ‘seni’ juga mengacu ke jenis ular
(ular seni yang bentuknya kecil); bahkan idiom bahasa Indonesia tentang ‘air seni’
mengacu ke ‘airkecil’ seperti ‘buang air kecil sebagai sinonim kencing’. Hal tersebut
menegaskan bahwa kata ‘seni’ berasal dari kata ‘senhi/sni’ dalam bahasa Bali Kuno
yang berarti ‘kecil’. Pemahaman tersebut tergambar dapat pemakaian kata seni
secara praktik yaitu ‘nyeni (kegiatan ‘mengecilkan’ diri)’ dan ‘kesenian’ (keber-kecil-
an atau usaha untuk menjadi kecil baik sebagai pelaku atau pembuat karya seni
maupun pengamatkarya seni itu sendiri).

Kata ‘seni’ juga bermakna ‘genius’ sebagai orang yang berkesanggupan luar
biasa. Konon kata ‘seni’ diserap ke bahasa Indonesia dipengaruhi oleh bahasa
Belanda ‘genie’ yang berarti ‘kemampuan luar biasa yang dibawa sejak lahir’ atau
dalam Bahasa Inggris diserap pada akhir abad ke-14 yang berarti ‘tutelary or moral
spirit’(yang mengawasi atau jiwa dari moral) yang memandu dan memerintah
seorang individual selama hidupnya. Bahasa Belanda dan juga Inggris ‘genius’
tersebut menyerap dari bahasa Latin ‘Genius’ yang berarti ‘makhluk (deity)
pelindung ataurohyang mengawasi setiap orang dari lahir; dapat berarti jiwa (spirit);
inkarnasi; akal (wit); bakat (talent), juga dapat berarti: ‘keterampilan ilahi (prophetic
skill)) (etymonline.com).

Jadi genius semacam energi ilahi yang turut hadir dalam penciptaan karya

yang luar biasa berbeda dengan kebanyakan, yang merupakan bakat dari lahir.




Pengertian timur (bahasa Bali Kuno, Sansekerta) mengenai seni hampir mendekati
pemahaman ‘genie’ (bahasa Belanda) yang berasal dari bahasa Latin Genius. Hal
tersebut menerangkan bahwa seni pada awalnya adalah universal, lintas bangsa
dan memang fenomena dasar tentang manusia.

Istilah ‘seni’ dalam bahasa Indonesia selalu disinonimkan dengan kata ‘art’
dalam bahasa Inggris sebagai bahasa Internasional. Menurut kamus etimologi
daring (etymonline.com) istilah ‘art’ jamak digunakan pada abad ke-13 dalam
bahasa Inggris, berarti ‘skill as a result of learning or practice’ (suatu kemampuan
sebagai sebuah hasil dari proses belajar atau praktik). Kata ‘art’ dalam Bahasa
Inggris diserap dariBahasaPerancis kuno (abad ke-10) yang juga menggunakan kata
‘art’ untuk pemahaman yang sama. Kata ‘art’ dalam bahasa Perancis kuno tersebut
berasal daribahasa latin ‘artem’ (bentuk nominatif dari kata ‘ars’) yang berarti: kerja
seni (work of art); keterampilan praktikal; sebuah pekerjaan (bisnis), kriya (craft).
‘Art’ dalam bahasa Latin tersebut berasal dari bahasa Sansekerta ‘rtih’ yang berarti
‘ perilaku (manner) atau bentuk (mode)’ dan bahasa Yunani ‘artizein’ yang berarti
‘untuk mempersiapkan sesuatu (to prepare)’ (Noorwatha, 2019).

Pemaparan dari segi etimologi tersebut, memberikan gambaran mengenai
posisi seni dalam masyarakat Bali. Seperti halnya para pemikir dan seniman diera
klasik, pemahaman dan pengkajian tentang seni adalah suatu hal yang tidak
terpisah secara konseptual dari cabang-cabang kehidupan lain; pembahasan
keindahan dalam kerangka teologis tentang semesta; dan masih meleburnya seni,
pengetahuan dan teknologi dimana dikotomi antara perasaan kesenian dengan
kognisi pengetahuan belum muncul (Suryajaya, 2016, hal. 2). Pada masa lampau,
karya seni yang dapat diartikan sebagai karya hasil ‘pengecilan diri’ tersebut
dianggap sebagai persembahan, sehingga kepengarangannya (authorship) hilang
melebur dalam karya. Pemahaman tersebut masih diterapkan oleh para empu,
seniman, undagi Bali yang berkarya murni sebagai persembahan, sebagai upaya

untuk mengecilkan ego pribadi.

B. Seni dan Estetika Hindu-Budha Abad ke-11 di Nusantara
Narasi sejarah tidak serta merta menjadi satu kebenaran yang absolut, sedangkan

seni akan selalu menjadi refleksi terbaik dalam memahami masyarakat tertentu.




Hal tersebut dikarenakan dalam seni terkondensasi esensi sebuah peradaban.
Filsafat, agama, budaya, adat istiadat sosial, cita-citanya yang paling tinggi dan
bahkan sifat buruknya yang paling rendah tercermin dalam seni. Seni, entah itu
berwujud (tangible) atau ditampilkan (performing), merepresentasikan sifat luhur
manusia menemukan ekspresi dalam karya seni (Chanda-Vaz, 2015, hal. 2).
Pencapaian budaya di bidang kesenian dapat dilihat pada dua aspeknya, yaitu
teknik dan konsep-kosep seni yang berkenaan dengan tujuan dan hakikat seni.
Dalam hal yang disebut terakhir itu pemahamannya dangat bergantung pada data
tertulis yang mendampingi karya-karya nyata. Konsep mengenai rasa yang dibawa
oleh peradaban Hindu dapat diuji kehadirannya pada ungkapan-ungkapan seni
masa lalu yang masih dapat tersampaikan melintasi waktu; juga pada
transformasinya di dalam seni tradisi yang masih hidup hingga kini (Sedyawati,
2010, hal. 65).

Untuk dapat menilai sebuah karya seni, apalagi di masa yang lampau perlu
memahami bagaimana posisi seni pada masa itu. Benda mana yang disebut seni?
dan mana yang tidak seni? atau kurang seni? Benda yang disebut seni, di tengah
nilai subyektifitasnya; adalah benda yang mengandung prinsip keindahan.
Keindahanyang dimaksud adalah yang mengikuti atau selaras dengan prinsip alam,
yang ditangkap oleh persepsi indrawinya (aisthesis); bukan persepsi
konseptualisasi-nya (noesis). Sejauhmana ‘aturan keindahan’ tersebut dikandung
oleh sebuah objek seni, maka memerlukan suatu penelitian estetika sebagai
filsafat kesenian (Suryajaya, 2016, hal. 1-3). Terlebih dahulu perlu ditegaskan
bahwa estetika, yang dengan ungkapan lain dapat dikatakan ‘teori kesenian’,
‘filsafat seni’, atau ‘teori keindahan’, adalah bagian saja, meskipun bagian yang
teramat penting, dari seluruh pranata kesenian, dan pranata tersebut dapat dilihat
sebagai suatu keterpaduan sistemik (Sedyawati, 2010, hal. 125). Secara etimologis,
istilah “estetika” berasal dari kata sifat dalam bahasa Yunani, aisthetikos, yang
artinya ‘berkenaan dengan persepsi’. Bentuk kata bendanya adalah aisthesis, yang
artinya ‘persepsi indrawi’. Sementara bentuk kata kerja orang pertamanya adalah
aisthanomai, yakni ‘saya mempersepsi’ (Suryajaya, 2016, hal. 1).

Jika mengacu ke jaman pemerintahan prabu Udayana dan Anak Wungsu,

maka seni yang berkembang pada jaman itu mempunyai pengaruh langgam




kesenian yang dipengaruhi oleh kebudayaan India, melalui alur penyebaran paham
Siwa-Buda yang dominan pada jaman itu. Peradaban anak benua India adalah
salah satu yang tertua di dunia. Kelangsungan budayanya, dan pengaruhnya yang
kuat di sebagian besar daerah di Asia, dapat ditelusuri dari zaman kuno. India
adalah rumah bagi agama Hindu, Budha, dan Jainisme. Kontribusinya terhadap
budaya Asia Tenggara, yang diwariskan melalui perdagangan dan kontak komersial,
mengubah masyarakat suku di wilayah tersebut menjadi serangkaian kerajaan
tempat agama, kosmologi, bahasa, gagasan kerajaan, dan bentuk estetika India
yang berkembang, melebur dengan konsep kesenian endemik di suatu daerah.
Ketika agama Buddha menyebar ke Asia Timur, ikonografi dan gaya seni India juga
memiliki pengaruh yang besar pada budaya Nepal, Tibet, Cina, dan Korea (Kossak
& Watts, 2001, hal. 3).

Seni yang berkembang pada jaman itu, mayoritas didominasi oleh seni yang
berhubungan dengan keagamaan. Oleh karena itu muncul identitas seni bercorak
Siwa-Buda di Nusantara yang berhubungan dengan fungsinya sebagai bagian dari
praktik keagamaan. Agama Hinduisme, Buddha, dan Jainisme, tiga agama besar
yang berkembang di anak benua itu, memiliki keyakinan dasar tertentu yang sama:
bahwa waktu adalah siklus, dan alam semesta diciptakan dan dihancurkan dalam
siklus tanpa akhir; bahwa dunia ini fana dan penampakan keabadian adalah ilusi
(maya); bahwa semua makhluk hidup dilahirkan dan akan dilahirkan kembali
setelah mati dalam kehidupan dan tubuh yang berbeda (samsara); dan bahwa
perbuatan baik dan buruk (karma) seseorang terakumulasi dari kehidupan ke
kehidupan dan menentukan bentuk kelahiran kembali. Tujuannya adalah untuk
mengumpulkan cukup banyak perbuatan baik untuk akhirnya dibebaskan dari
siklus kelahiran dan kelahiran kembali dengan mencapai nirwana (kondisi
nircerap/‘padam’ atau kedamaian absolut) dalam Buddhisme, atau moksha
(pelepasan atau pembebasan) dalam agama Hindu. Selama berabad-abad, ketika
agama-agama ini telah berevolusi, agama tersebut telah memasukkan berbagai
disiplin fisik, praktik esoteris dan magis seperti yoga, meditasi, trance, kontrol
napas, dan pengulangan mantra (kata-kata suci yang mengandung kekuatan). Ciri

penting dari ketiga agama adalah pandangan hidup yang holistik: semua bentuk




kehidupan—dewa, setan, manusia, hewan, dan tumbuh- tumbuhan— terhubung
secara integral.

Meskipun umat Buddha dan Jain percaya pada maya, samsara, karma, dan
pelepasan akhirnya (seperti yang dilakukan umat Hindu), Agama tersebut menolak
sistem pelapisan sosialyangrigid (catur warna yang disimpangkan menjadi ‘kasta’),
dewa-dewa Hindu, pengorbanan, dan posisi dominan lapisan sosial Brahmana.
Para pendiriagama Buddha dan Jainisme sama-sama hidup pada abad keenam SM
dan lahir dalam kelas sosial ksatria, bandingkan dengan Agama Hindu yang
mayoritas pendirinya adalah kaum Brahmana (Kossak & Watts, 2001, hal. 15).

Seni religius yang mendominasi artefak seni, menunjukkan kekhasan
identitas seniIndiayang mengacu ketiga agama India tersebut. Konsep kuncidalam
pemujaan dalam ketiga Agama tersebut adalah tindakan memfokuskan
konsentrasi pikiran khususnya dengan mata terbuka dengan objek fokusnya,
kegiatan tersebut dinamakan ‘darsana/darshan’. Objek fokus tersebut mengambil
bentuk makhluk sorgawi atau roh ilahi yang termanifestasi (deities) dalam bentuk
ikonografi Dewa atau Dewi dengan atribut dan hewan tunggangannya (wahana),
tokoh spiritual, apsara, raksasa, yaksa dan lain sebagainya. Sosok yang dipilih
sebagai objek fokus merupakan sosok ideal dari latar belakang narasi keagamaan
berdasarkan teks Agama.

Aktivitas melakukan kontak visual langsung dengan dewa atau dewi adalah
peristiwa dua sisi; penyembah melihat keilahian, dan yang keilahian juga melihat
penyembah. Pertunjukan ritualistik ini terjadi antara penyembah dan Tuhandiruang
domestik yang intim, serta di kompleks kuil yang sangat padat dimana individu
mungkin menjadi bagian dari kerumunan ratusan atau ribuan jamaah lainnya.
Dipercaya bahwa dengan melakukan darshan gambar dewa, seseorang mengambil
energi yang diberikan oleh dewa, dan menerima berkah. Praktik Hindu yang esensial
ini juga menunjukkan pentingnya citra religius untuk ibadah dan ritual. Sementara
di sebagian besar tradisi agama lainnya gambar diyakini mewakili atau
menyarankan sosok ilahi atau suci, atau sama sekali dilarang, dalam praktik Hindu
gambar yang dilukis dan dipahat diyakini benar-benar mewujudkan ketuhanan.
Ritual yang tepat mengilhami gambar dengan kehadiran ilahi yang otentik.

Hubungan fisik literal dalam bentuk kontak visual sangat penting untuk pengabdian




religius, baik secara lokal dan berkelanjutan, atau dalam menjalankan ziarah besar
(Asian Art Museum, 2014). Oleh karena makhluk sorgawi tersebut
merepresentasikan energi alam seperti ‘Dewa’ yang berasal dari kata ‘div’ dalam
Bahasa Sansekerta yang berarti cahaya; maka penggambaran imaji dari sosok
makhluk sorgawi tersebut mengikuti panduan dan ukuran alam yang telah
ditentukan dalam Kitab Silpashastra. Hal tersebut ditegaskan dalam kitab

Silphasastra disebutkan:

“Sevya-sevaka-bhabeshu Pratima-lakshanam smritam” Terjemahan:
“Citra dari sebuah karya seni harus sesuai dengan roh ilahi yang dituju ketika
akan direnungkan dalam ritual peribadatan.” (Tagor, 1914, hal. 3)

Kepatuhan terhadap ukuran semesta ini akan menimbulkan perasaan keindahan
(estetika) bagi pengamatnya dan objek fokus yang dapat dikategorikan sebagai

sebuah karya seni tersebut, berfungsi sebagai sarana religius.

“Sarvangai sarva-ramyo hi, kaschillakshe prajayate Shastramanena yo ramya sa
ramyo nanya eba hi. Ekesham eba tat ramyam lagnam tat
vipashchitam”(SukranitilV. 4104-105)
Terjemahan:

“Kemungkinan satu dari sejuta suatu karya seni memiliki bentuk yang
sempurna, kecantikan yang sempurna! “Jadi gambar yang sempurna adalah
yang sesuai dengan standar keindahan yang ditetapkan dalam Kitab Shastra.
Tidak ada yang bisa disebut sempurna jika tidak mengindahkan kitab Shastra,
ini yang akan dikatakan oleh orang terpelajar. Orang lain akan bersikeras, bahwa

yang melekat dengan hatinya akan menjadi sesuatu yang sempurna, menjadi
indah." (Tagor, 1914, hal. 4)

Citra simbolik dari objek fokus tersebut, mengikuti narasi dan deskripsi sesuai apa
yang tertulis dalam teks keagamaan, sehingga para pengamat menggunakan objek
fokus sebagai pemantik kesadaran ilahinya di dalam diri. Tradisi seni India
mengenali lima postur dan proporsi yang berbeda dalam karya seni religius: Nara
(manusia), Krura (mengerikan), Asura (Iblis), Bala (Bayi) dan Kumara (remaja)
(Tagor, 1914, hal. 4). Selain perbedaan tersebut, dalam seni India, pemuja
mengenali gambar dewa individu atau makhluk spiritual dengan atribut tertentu
yang dia pegang, dan dengan pose, gerak tubuh, warna, dan perhiasan dewa.
Simbol-simbol tertentu merupakan hal yang umum dalam ikonografi ketiga agama

tersebut (Kossak & Watts, 2001, hal. 26). Identitas ikonografi bercorak India adalah:

1. Teratai (Padma). Simbol khas dari seni India adalah teratai, tanda

kesempurnaan spiritual. Saat bunganya naik tanpa noda dari air berlumpur




dan mekar ke matahari, demikian pula penyembah berusaha untuk bangkit di
atas dunia ilusi yang tidak murni dan ditransformasikan melalui pencerahan
menjadi makhluk yang sempurna secara spiritual. Teratai muncul dalam seni
baik sebagai bunga lengkap dan sebagai kelopak bergaya yang membentuk

alas di mana makhluk spiritual duduk atau berdiri.

SA é*_/g.;.»z

Gambar 1. Teratai dalam Seni India
Sumber: (Kossak & Watts, 2001, hal. 25)

Roda (chakra) adalah simbol lain dengan beberapa lapisan makna. Ini
mewakili doktrin yang dibabarkan oleh Sang Buddha dalam khotbah
pertamanya setelah mencapai pencerahan. Kata-kata yang dia ucapkan
disebut “memutar roda hukum.” Dalam pemikiran Hindu, roda
melambangkan waktu dan siklus penciptaan dan kehancuran yang
membentuk alam semesta yang berurutan. Ini juga salah satu atribut Wisnu,
dimana ia berfungsi sebagai senjata berbentuk cakra.

Lingkaran cahaya sering mengelilingi kepala dewa, khususnya Buddha dan
Bodhisattva, dan sering menyelimuti seluruh tubuhnya untuk menandakan
pancaran cahaya yang transenden. Diperkirakan bahwa simbol bercahaya ini
berasal dari suatu tempat di barat atau Asia Tengah dan menyebar ke timur ke
India pada abad kedua Masehi dan ke barat pada abad keempat, ketika
muncul dalam seni Kristen untuk menandakan spiritualitas. Halo juga muncul
dalam patung Hindu dan kemudian diadopsi oleh aristokrasi Mughal dan

Rajput dalam potretnya.

Perhiasan. Para dewa dan bodhisattva Hindu mengenakan perhiasan mewah
dan gaya rambut mewah bangsawan India serta “benang suci”, simbol
pembelajaran dan transisi menuju kedewasaan yang dikenakan oleh kasta
atas. Ini melintasi bahu kiri dan jatuh dalam kurva di batang tubuh dan di

sekitar pinggul kanan.




Fitur tambahan. Salah satu fitur paling mencolok dari seni Hindu dan Buddha
adalah penggambaran dewa-dewa yang memiliki banyak senjata dan
terkadang berkepala banyak. Gambar-gambar ini mengungkapkan berbagai
kekuatan dan tanggung jawab para dewa. Beberapa tangan diperlukan untuk
menampilkan atribut dewa dan membuat gerakan yang melambangkan
konsep yang terkait dengan dewa. Karena atribut, gerak tubuh, dan bentuk
fisik masing-masing dewa berbeda, para penyembah dapat mengidentifikasi
setiap dewa dengan ciri-ciri ini.

Ekspresi. Meskipun sebagian besar figur pahatan diidealkan dan agung,
terkadang tampilannya jelek dan mengerikan. Bagi umat Hindu dan Buddha,
dewa-dewa yang murka ini bersifat protektif karena energi menakutkan
ditujukan untuk melawan kejahatan dan ketidaktahuan. Dalam pemikiran
Buddhis Esoterik, mewakili kegagalan manusia seperti keserakahan,
kebencian, dan ketidaktahuan yang harus dikenali dan diatasi di jalan menuju
pencerahan. Seringkali dewa-dewa Hindu dan Buddha digambarkan tenang
dalam satu kedok dan murka dalam kedok lainnya. Kontras semacam itu
mencerminkan keyakinan India bahwa dualitas di dunia hanyalah ilusi.
Tampaknya kekuatan yang berlawanan hanyalah aspek dari realitas tertinggi
yang sama.

Gerakan Tangan (Mudra)

Pada dasarnya Mudra adalah kata Sansekerta yang digunakan untuk posisi
tangan atau tangan untuk menggambarkan gerakan ritual tertentu yang
menyampaikan pesan yang berbeda, meskipun, beberapa Mudra melibatkan
seluruh tubuh. Istilah Mudra berasal dari dua kata "mud" dan "ra" berarti
bersukacita atau bahagia dan memberi, dengan demikian adalah tindakan
yang menawarkan kesenangan atau kegembiraan yang luar biasa. Ini
merupakan indikasi bahwa praktik Mudra berkaitan dengan aspek indrawi. Arti
lain dari Mudra adalah "meterai" dan "tanda". Gerakan simbolik digunakan
dalam ikonografi Hindu, Buddha dan Jain-isme, tarian klasik India, latihan

yoga, dan bahasa isyarat.

Pose. Banyak pose yang biasa ditemukan dalam seni—seperti posisi lotus—




diambil dari yoga yang menurut mitos dilakukan oleh para dewa. Sumber lain
untuk pose dangeraktubuh dalam seni pahat Asia Selatan adalah tarian klasik,
yang berkembang dalam ritual kuil Hindu dan dalam pertunjukan di istana
kerajaan. Dengan kosakata visual dari gerakan dan gestur tertentu yang
dikenal oleh penontonnya, para penari memerankan petualangan para dewa
dan pahlawan epos besar India. Pertunjukan tari kontemporer dalam gaya
tradisionaltelah dihidupkan kembali dengan mengikuti deskripsi dalam teks-
teks kuno tentang tari, yang disebut Natyashastras, dan juga dengan
mempelajari pose-pose tokoh dalam patung candi dan relief dinding. Pose
yang paling umum dalam seni adalah:

a. Pose frontal ikonik (samabhanga) dengan kedua kaki sama-sama
menopang beban atau dengan satu lutut sedikit ditekuk.

b. Pose bergoyang dengan beban pada satu kaki, kepala dan tubuh bagian
bawah miring ke satu arah, dan badan bergerak ke arah yang
berlawanan. Pose bengkok tiga kali (tribhanga) ini menunjukkan potensi
gerakan.

C. Pose meditasi duduk yang berasal dari yoga umumnya dikenal sebagai
posisi lotus (padmasana) di mana kaki disilangkan dengan kaki ditekuk.

d. Pose duduk santai (lalitasana) di mana satu kaki dilipat sehingga kaki

bertumpu pada kursi dan kaki lainnya menggantung ke bawah.

e. Sebuah pose menari di mana semua beban bertumpu pada satu kaki.
f. Sebuah pose berdiri aktif di mana dewa menginjak-injak setan; satu kaki
ditekuk, yang lain direntangkan pada suatu sudut.

Dekorasi Arsitektur. Arsitektur suci Hindu dan Buddha dihiasi dengan flora,
fauna, makhluk mitos, dan bentuk manusia. Ukiran binatang yang fantastis dan
kuat menandakan perlindungan. Pola bunga, pohon, tanaman merambat, figur
yaksha dan yakshi, pasangan yang penuh kasih, dan wanita sensual
menyinggung kesuburan, kelimpahan, dan kekuatan generatif ilahi. Lukisan
mural bertahan di beberapa situs suci dan tekstil yang kaya mungkin juga

menghiasi dinding (Kossak & Watts, 2001).




MASA PEMERINTAHAN UDAYANA SAMPAI ANAK WUNGSU

A. Tinggalan Prasasti pada Masa Pemerintahan Udayana (989-1001 M)

Kiprah pemerintahan Raja Dharmodayana Warmadewa dan permaisurinya,
Gunapriyadharmapatni atau Mahendradatta, dapat ditelusuri secara jelas melalui
berbagai prasasti yang berasal dari masa kekuasaan mereka di keraton Singhadwala.
Prasasti-prasasti ini menjadi sumber utama dalam memahami struktur pemerintahan,
kehidupan sosial, serta dinamika kebudayaan Bali Kuno pada penghujung abad ke-10
hingga awal abad ke-11 Masehi.

Beberapa prasasti penting dari periode ini ditemukan di Bebetin, Serai,
Buwahan, Sading, Batur, dan Gunung Penulisan. Dari keseluruhan prasasti tersebut,
tampak sebuah perkembangan menarik, yaitu mulai digunakannya bahasa Jawa Kuno
berdampingan dengan bahasa Bali Kuno. Prasasti-prasasti seperti Buahan, Besakih,
Ujung, dan Abang menunjukkan pergeseran ini, menandai semakin kuatnya hubungan
intelektual dan budaya Bali dengan dunia Jawa pada masa itu.

Prasasti Bebetin memberikan catatan paling awal mengenai pasangan raja dan
ratu ini. Salah satu prasastinya menyebutkan secara rinci bahwa pada tahun Saka 911
(989 M), Raja Dharmodayana bersama Permaisuri Gunapriyadharmapatni
menganugerahkan berbagai hak dan ketetapan kepada masyarakat desa tertentu.
Catatan ini memperlihatkan peran aktif pasangan penguasa tersebut dalam mengatur
kehidupan masyarakat.

Jejak pemerintahan mereka juga terekam dalam Prasasti Serai (Saka 915),
Prasasti Buwahan (Saka 916), dan Prasasti Sading (Saka 923). Prasasti-prasasti ini
mengungkap perubahan struktur penasihat kerajaan, keberadaan tokoh penting
seperti Senapati Kuturan, serta jaringan wihara Siwa dan Buddha yang berkembang
berdampingan dalam wilayah kekuasaan Bali Kuno. Fakta ini menunjukkan iklim
keagamaan yang terbuka dan toleran.

Prasasti Buwahan secara khusus menggambarkan kebijakan sosial raja dan ratu
dalam merespons konflik agraria antar desa. Mereka menetapkan kebijakan pembelian
lahan hutan kerajaan untuk memenuhi kebutuhan hidup masyarakat, mencerminkan

kepemimpinan yang adaptif dan berorientasi pada kesejahteraan rakyat.




Pada masa akhir pemerintahan Dharmodayana, Prasasti Batur (Saka 933)
mencatat konflik antara desa Abang dan Trunyan serta peran pejabat kerajaan dalam
menyelesaikannya. Prasasti ini juga menunjukkan bahwa Permaisuri Mahendradatta
telah wafat sebelum tahun tersebut, karena namanya tidak lagi dicantumkan bersama
raja.

Sementara itu, Piagam Gunung Penulisan di Sukawana memperlihatkan
penghormatan simbolik terhadap pasangan raja dan ratu melalui patung kembar laki
perempuan yang diduga mewakili Dharmodayana dan Gunapriyadharmapatni. Hampir
seluruh prasasti dari masa ini menempatkan nama sang ratu lebih dahulu daripada raja,
suatu petunjuk penting tentang kuatnya peran politik dan kultural Mahendradatta dalam
pemerintahan Bali Kuno.

Keseluruhan tinggalan prasasti tersebut menghadirkan gambaran utuh tentang
sebuah masa pemerintahan yang stabil, terbuka terhadap pengaruh luar, dan matang
secara administratif maupun kultural, yang kemudian menjadi fondasi penting bagi

kejayaan Bali pada masa Anak Wungsu.

B. Prasasti Masa Pemerintahan Marakata sampai Anak Wungsu

1. Raja Marakata (1022-1025 M)

Setelah Raja Dharmodayana Warmadewa wafat, para pejabat kerajaan menetapkan
Marakata sebagai penggantinya di istana Singhadwala. Penobatan ini tercatat dalam
prasasti yang ditemukan di desa Batuan bertahun Saka 944 (1022 M), yang menyebut
nama lengkap sang raja sebagai Dharmawangsa Wardhana Marakata Pangkaja
Sthanottunggadewa. Penyebutan unsur “Dharmawangsa” di awal nama penobatan
dipahami sebagai penegasan garis darah Marakata dengan Raja Dharmawangsa dari
Jawa, melalui peran kuat ibunya, Mahendradatta.

Jejak pemerintahan Marakata juga muncul dalam prasasti-prasasti lain yang
ditemukan di Sawan dan Kesihan (Saka 945 atau 1023 M), serta Buwahan (Saka 947
atau 1025 M). Prasasti Batuan mencatat berbagai aspek pemerintahan, termasuk
pengelolaan lahan kerajaan oleh masyarakat, kewajiban ritual penduduk desa, serta
kehadiran pejabat penting seperti Senapati Kuturan dan para pemuka agama.
Sementara itu, Prasasti Sawan menyoroti kebijakan raja yang meringankan beban

pajak desa Bila karena berkurangnya jumlah penduduk. Prasasti Buwahan merekam




kebijakan pembelian lahan hutan kerajaan untuk kebutuhan pertanian masyarakat,
menunjukkan kepedulian raja terhadap kesejahteraan rakyat.

Walaupun masa pemerintahan Marakata hanya berlangsung sekitar tiga tahun,
ia dikenal sebagai raja yang adil, bijaksana, dan sangat memperhatikan kondisi
rakyatnya. Prasasti-prasasti dari masa pemerintahannya memperlihatkan hubungan
yang erat antara raja dan masyarakat di berbagai wilayah seperti Batuan, Sukawati,
Buleleng, Tampaksiring, dan Buwahan. Marakata juga berperan dalam pembangunan
kompleks pemujaan di Gunung Kawi, yang kemudian menjadi salah satu monumen

terpenting dalam sejarah Bali Kuno.

2. Raja Anak Wungsu (1049-1077 M)

Marakata digantikan oleh adiknya, Paduka Haji Anak Wungsu, yang memerintah Bali
selama kurang lebih 28 tahun, dari tahun Saka 971 (1049 M) hingga Saka 999 (1077
M). Prasasti-prasasti menyebut Anak Wungsu sebagai putra bungsu Raja Udayana dan
Permaisuri Gunapriyadharmapatni, sekaligus menegaskan garis keturunannya dari
kedua tokoh penting tersebut.

Para ahli menemukan sekitar 28 prasasti yang berkaitan dengan masa
pemerintahan Anak Wungsu, sebagian besar dalam kondisi terawat baik dan tersebar
di berbagai wilayah Bali. Dari jumlah tersebut, sekitar 18 prasasti secara jelas menyebut
nama Anak Wungsu. Beberapa di antaranya berasal dari Trunyan, Bebetin, Dawan,
Sukawana, Batunya, Sangsit, Dausa, Sawan, Sembiran, Serai, Pengotan, Pandak,
Klungkung, dan wilayah lain yang mencerminkan luasnya kekuasaan raja ini.

Dalam berbagai prasasti, Anak Wungsu digambarkan sebagai raja yang penuh
belas kasih, arif, dan menjunjung tinggi nilai dharma. la dipuji sebagai pemimpin yang
senantiasa memikirkan kesejahteraan kerajaan dan rakyatnya, bahkan dipuja sebagai
perwujudan kebaikan dan keadilan. Lamanya masa pemerintahan Anak Wungsu tanpa
pergantian raja menunjukkan kondisi politik yang stabil dan keamanan kerajaan yang
terjaga dengan baik.

Jejak pemerintahan Anak Wungsu juga tercermin dalam berbagai peninggalan
monumental. Di desa Pejeng ditemukan arca raksasa yang menyebut nama pejabat
kerajaan dari masa pemerintahannya. Prasasti-prasasti lain di Ubung dan Pandak

Badung memperlihatkan keberadaan pejabat-pejabat penting serta aktivitas




keagamaan yang berkembang, termasuk keberadaan wihara Buddha bernama
Antakunjarapada di sekitar kawasan Pakerisan.

Di Gunung Penulisan ditemukan arca kembar yang bertarikh Saka 996 (1074 M),
yang dipahami sebagai lambang pemujaan Raja Anak Wungsu. Di dekatnya terdapat
arca perempuan yang diduga melambangkan permaisuri Anak Wungsu. Sementara
itu, pada salah satu candi tebing di sepanjang Sungai Pakerisan terdapat prasasti yang
menyebut “raja yang disemayamkan di Jalu,” yang diyakini merujuk pada Raja Anak
Wungsu setelah wafatnya sekitar tahun Saka 999 (1077 M). Keseluruhan tinggalan ini
memperlihatkan besarnya penghormatan terhadap Raja Anak Wungsu serta kuatnya

peran spiritual dan simbolik kesenian serta arsitektur dalam masa kejayaan Bali Kuno.

C. Struktur Pemerintahan

Pada masa Bali Kuno, tata pemerintahan tersusun berlapis dari pusat hingga desa. Di
puncak struktur, raja berperan sebagai pemegang otoritas tertinggi. Kekuasaan raja
tidak berdiri sendiri, melainkan ditopang oleh kerabat istana dan para pendeta (dang
acaryya) yang memberi legitimasi spiritual. Dalam praktiknya, keputusan kerajaan juga
dibantu oleh dewan penasihat pusat yang menjadi ruang musyawarah sebelum
kebijakan ditetapkan.

Lapisan berikutnya diisi oleh para penasihat dan pejabat tinggi yang umumnya
berasal dari kalangan bangsawan, ahli pemerintahan, ahli hukum, serta tokoh
keprajuritan. Mereka dikenal dengan gelar seperti senapati dan samgat. Peran
kelompok ini bukan hanya memberi masukan dari berbagai sudut pandang, tetapi juga
mengawal pelaksanaan keputusan kerajaan melalui pengawasan kepada petugas
pelaksana di bawahnya. Dalam prasasti-prasasti sebelum tahun 1001 Masehi, lembaga
penasihat pusat ini disebut dengan beberapa istilah, antara lain panglapuan,
pasamaksa, palapknan, atau samohanda. Sejak sekitar tahun 1001 Masehi, sebutan
yang muncul adalah pakira-kiran i jro makabehan, sebuah lembaga yang memadukan
unsur pejabat pemerintahan dan pemuka agama Siwa maupun Buddha.

Pada masa pemerintahan Marakata, prasasti mencatat beberapa jabatan
senapati yang jumlahnya cukup banyak. Pada masa Anak Wungsu, jabatan senapati
yang disebut dalam prasasti tampak lebih beragam dan menunjukkan pemerintahan

yang semakin terorganisasi. Di periode-periode berikutnya, posisi pendeta Siwa dan




Buddha tidak hanya hadir sebagai legitimasi spiritual, tetapi juga tampil sejajar sebagai
bagian penting dalam lapisan elit pemerintahan, berdampingan dengan pejabat tinggi
kerajaan.

Lapisan di bawahnya diisi oleh pegawai kerajaan yang menangani urusan-
urusan teknis dan administrasi. Mereka bekerja pada bidang tertentu dan bertanggung
jawab kepada pejabat pusat atau langsung kepada raja. Dalam prasasti, kelompok ini
muncul melalui berbagai sebutan jabatan, termasuk petugas pengawasan, urusan tulis-
menulis, urusan pajak dan pelayanan, hingga perangkat yang mengurus kebutuhan
tertentu dalam tata kelola kerajaan.

Di tingkat lokal, lapisan kepemimpinan desa ditempati oleh rama atau kepala
desa yang mengelola urusan wanua atau banua. Peran mereka penting sebagai
penghubung antara kekuasaan pusat dan penduduk. Istilah “rama” berkaitan dengan
makna ketua atau pihak yang bertanggung jawab, dan dalam tradisi Bali kemudian
beresonansi dengan istilah “krama” sebagai anggota suatu organisasi sosial seperti
banjar, subak, dan desa. Selain rama, terdapat tokoh-tokoh lokal lain yang disebut
dalam prasasti, antara lain sang mathani yang dapat dipahami sebagai penguasa
wilayah desa, serta perangkat sekretariat desa berupa manuratang atau juru tulis. Ada
pula jabatan yang terkait langsung dengan penyelenggaraan upacara keagamaan
seperti kubayan, yang dalam beberapa sumber dibedakan menurut senioritas, serta
tuha-tuha sebagai dewan tetua yang dipandang bijaksana dalam pengambilan
keputusan desa.

Lapisan masyarakat yang lebih luas terdiri atas penduduk desa, yang dalam
prasasti sering disebut anak banwa/anak wanua/anak thani, yakni warga yang memiliki
kedudukan sosial penuh dalam komunitasnya. Mereka umumnya memiliki akses pada
tanah, dapat terlibat dalam kepemimpinan lokal, serta menjadi penopang utama
ekonomi kerajaan melalui pertanian. Data prasasti menggambarkan bahwa kegiatan
ekonomi mencakup sawah basah, sawah kering, padang rumput, serta tegalan yang
memiliki nilai dan karenanya dikenai pajak. Dalam beberapa kasus, prasasti juga
menunjukkan adanya kebijakan penyesuaian pajak berdasarkan kondisi penduduk dan
situasi setempat, yang menandakan hubungan pemerintah dan masyarakat tidak

sepenuhnya tertutup.




Di bawah struktur itu, terdapat kelompok paling rentan yaitu para hulun atau
budak, yang dalam beberapa prasasti disebut kahula/kalula. Mereka bisa berasal dari
tawanan perang, pelaku pelanggaran, atau orang yang terlilit hutang. Dalam sejumlah
catatan, budak bahkan dapat diperlakukan sebagai jaminan hutang, sebuah gambaran
keras tentang stratifikasi sosial masa itu.

Pelapisan sosial yang beragam tersebut membutuhkan sistem aturan yang
tegas agar kehidupan masyarakat tetap stabil. Konsep catur warna telah dikenal, dan
hubungan antar lapisan sosial diatur melalui norma, termasuk aturan perkawinan dan
denda tertentu bagi pelanggaran. Dalam penyusunan hukum, raja umumnya
bermusyawarah dengan dewan penasihat dan penguasa wilayah. Keputusan yang
dicatat oleh sekretaris kerajaan kemudian diserahkan kepada desa sebagai pegangan
atau sima untuk dijaga dan dipatuhi.

Prasasti juga memperlihatkan kuatnya budaya gotong royong dan tata kelola
sosial di desa. Penduduk diwajibkan memperbaiki fasilitas bersama seperti tempat suci,
balai pertemuan, bendungan atau terowongan air bila rusak. Mereka juga memiliki
kewajiban sosial menyediakan tempat bermalam bagi pendatang yang kemalaman,
serta menyiapkan kebutuhan upacara tahunan di pura. Dalam tata kehidupan desa,
solidaritas juga tampak dalam pengurusan kematian warga yang tidak memiliki
keluarga, termasuk pengaturan pembagian harta dengan kewajiban desa untuk
menanggung rangkaian upacara yang diperlukan.

Selain mengatur urusan keseharian, sistem hukum juga merespons gangguan
keamanan seperti pencurian, penganiayaan, peracunan, dan praktik-praktik yang
dianggap membahayakan komunitas. Untuk mencegahnya, sejumlah prasasti
mencatat sanksi ketat, bahkan kadang disertai ancaman kutukan sebagai bentuk
tekanan moral. Dalam kerangka ini, raja diposisikan sebagai penguasa yang dituntut
memikirkan kesejahteraan rakyat, dan dalam beberapa prasasti raja bahkan
digambarkan sebagai titisan dewa yang bertugas menjaga ketertiban dan kemakmuran

dunia yang dipimpinnya.

D. Ekonomi

1. Ekonomi Agraris
Pertanian merupakan sandaran utama kehidupan masyarakat Bali Kuno. Jejak prasasti

dan istilah teknis yang muncul di berbagai sumber menunjukkan bahwa sistem




bercocok tanam pada masa itu sudah maju dan tertata, terutama dalam pengelolaan
air. Pembagian air tidak dilakukan secara acak, melainkan diatur berdasarkan
kebutuhan dan luasan lahan, sehingga petani yang sawahnya berdekatan membentuk
organisasi bersama yang dipimpin seorang pengatur air. Istilah pemimpin ini dalam
beberapa sumber dikenali sebagai pekaser atau ser, yang mengingatkan pada peran
pekaseh dalam sistem subak masa kini. Karena itu, dapat dipahami bahwa subak
modern merupakan kelanjutan dari tradisi pengelolaan irigasi yang telah mengakar
sejak berabad-abad lalu.

Untuk memastikan aliran air lancar dari satu lahan ke lahan lain, masyarakat
membangun aungan atau bendungan kecil dan saluran penghubung. Pekerjaan ini
tidak dikerjakan sembarang orang, tetapi dipercayakan pada ahli teknik yang dikenal
sebagai undagi pengarung. Dalam pengaturan pembagian air, dikenal pula ukuran
tradisional tertentu, yang secara prinsip sejalan dengan praktik pembagian air pada
subak masa kini, meskipun bentuk dan detail teknisnya berkembang mengikuti zaman.

Selain sawah, masyarakat mengolah ladang dan kebun untuk memenuhi
kebutuhan sehari-hari. Sumber-sumber menyebut berbagai jenis lahan dan istilah lokal
untuk ladang, kebun, tegalan, serta padang rumput. Tanaman pangan seperti padi dan
palawija ditanam mengikuti musim, sementara kebun ditanami komoditas yang lebih
beragam, termasuk kelapa, durian, bambu, kemiri, mangga, dan jenis buah atau
tanaman lainnya. Aktivitas bertani juga tidak selalu terbatas dalam wilayah desa sendiri.
Ada praktik mengolah lahan di desa lain, dengan konsekuensi kewajiban pajak atau
ketentuan tertentu yang disepakati sesuai aturan setempat.

2. Pertukangan dan Kerajinan Rumah Tangga

Di luar pertanian, kegiatan ekonomi penting berikutnya adalah pertukangan dan
kerajinan rumah tangga. Walau masih sederhana jika dibandingkan industri modern,
tanda-tanda spesialisasi kerja sudah terlihat jelas. Masyarakat mengenal pembagian
peran berdasarkan bakat dan keahlian, misalnya kelompok undagi yang bergerak
dalam pekerjaan pembangunan dan infrastruktur, serta undagi yang berkaitan dengan
bidang lain seperti pembuatan sarana transportasi air.

Dalam dunia kerajinan, dikenal kelompok pande yang bekerja pada material
tertentu seperti emas, besi, dan tembaga. Mereka menghasilkan beragam benda, mulai

dari perhiasan hingga alat dan perlengkapan yang dibutuhkan untuk aktivitas sosial




dan keagamaan. Kerajinan rumah tangga lain yang cukup menonjol adalah tenun dan
proses pewarnaan kain. lIstilah-istilah teknis yang muncul pada sumber-sumber
menunjukkan adanya proses menenun, mengikat pola, mencelup warna, hingga
menyelesaikan kain. Teknik pewarnaan memanfaatkan bahan alami, sehingga warna
kain cenderung awet dan tidak mudah luntur. Keberadaan tradisi ini memperlihatkan
bahwa produksi tekstil bukan hanya keterampilan domestik, tetapi juga bagian dari
ekonomi kreatif masa Bali Kuno.

3. Peternakan

Peternakan juga menjadi unsur penting dalam ekonomi dan kehidupan sosial.
Masyarakat memelihara berbagai hewan seperti kerbau, sapi, kambing, ayam, itik, babi,
anjing, dan kuda. Fungsi hewan-hewan ini tidak sebatas sumber pangan. Sebagiannya
membantu kerja pertanian dan pengangkutan, sebagian lain berperan dalam
kebutuhan ritual, dan beberapa menjadi bagian penting dari aktivitas perburuan.

Dari berbagai catatan, tampak bahwa kuda dan lembu menempati posisi
istimewa. Kuda berperan sebagai sarana mobilitas dan komunikasi antardesa,
sementara lembu membantu pekerjaan berat seperti mengolah tanah dan mengangkut
hasil panen. Karena nilainya tinggi, pemeliharaan kuda bahkan memerlukan petugas
khusus, menunjukkan bahwa peternakan bukan sekadar kegiatan rumah tangga, tetapi
sudah menjadi sektor yang dikelola secara administratif.

4. Pasar dan Perdagangan

Keberadaan pasar pada masa Bali Kuno dapat ditelusuri dari istilah-istilah jual beli
dalam prasasti. Pasar tidak selalu bersifat tetap setiap hari, tetapi cenderung mengikuti
siklus tertentu. Dalam tradisi Bali Kuno dikenal tiga hari pasaran yang berulang secara
teratur, dan pola ini pada dasarnya masih berlanjut sampai sekarang dalam bentuk
triwara, walaupun nama hari pasarnya sudah berubah mengikuti tradisi lokal yang
hidup.

Aktivitas perdagangan tidak hanya berlangsung pada skala lokal. Bukti prasasti
memperlihatkan adanya kontak dengan pedagang dari luar Bali, baik melalui jalur darat
maupun jalur laut. Barang-barang yang diperdagangkan umumnya mencakup hasil
pertanian dan perkebunan, hasil kerajinan, serta hewan ternak. Untuk memperlancar
transaksi, masyarakat sudah mengenal alat tukar berupa mata uang dan sistem

penarikan pajak serta pengawasan pasar. Bahkan muncul jabatan-jabatan tertentu




yang mengurus pasar dan perdagangan, menunjukkan bahwa kegiatan ekonomi telah

menjadi bagian dari tata kelola kerajaan.

Menariknya, sumber-sumber menyebut adanya istilah saudagar laki-laki dan
saudagar perempuan, yang memberi petunjuk bahwa ruang ekonomi memberi
peluang partisipasi yang relatif setara dalam aktivitas perdagangan. Namun
perdagangan tetap berada dalam kontrol aturan desa dan kerajaan. Pedagang luar,
termasuk dari luar pulau, tidak selalu bebas berdagang di semua tempat tanpa izin,
sebuah mekanisme yang dapat dipahami sebagai upaya menjaga stabilitas pasar,
mengendalikan persaingan, dan melindungi kepentingan komunitas lokal.

5. Komoditas dan Jaringan Produksi

Komoditas yang diperdagangkan mencakup kebutuhan harian, seperti bahan pangan,

bumbu, hasil kebun, serta bahan-bahan tertentu seperti kapas dan benang. Beberapa

sumber juga mengisyaratkan adanya pembatasan jual beli untuk komoditas tertentu di

wilayah tertentu, yang menunjukkan kontrol ekonomi oleh otoritas. Selain itu, terdapat

pula produksi minuman hasil olahan nira, serta hasil kerajinan logam dan kain yang
menjadi komoditas bernilai, terutama karena berhubungan erat dengan kebutuhan
ritual dan simbolik.

Para pengrajin cenderung membentuk kelompok berdasarkan jenis keahlian.
Mereka tidak hanya menghasilkan benda untuk kebutuhan domestik, tetapi juga
memasok kebutuhan upacara, alat pertanian, alat kerja, dan benda-benda simbolik.
Artinya, ekonomi Bali Kuno tidak berdiri pada sektor pertanian saja, tetapi sudah
didukung oleh sistem produksi dan distribusi yang melibatkan beragam kelompok
keahlian.

6. Sarana Pendukung Ekonomi

Untuk mendukung kegiatan ekonomi yang semakin kompleks, masyarakat Bali Kuno

mengenal beberapa sarana penting.

e Mata uang Penggunaan uang menunjukkan bahwa ekonomi tidak sepenuhnya
bergantung pada barter. Mata uang dipakai dalam jual beli, pembayaran pajak, dan
denda. Di samping mata uang lokal, temuan arkeologis juga menunjukkan adanya
uang kepeng dari Tiongkok, menandakan hubungan dagang yang lebih luas.

e Transportasi Dalam perdagangan lokal, angkut barang dilakukan dengan cara

dipikul atau dijunjung. Untuk jarak lebih jauh, terutama melintasi wilayah perbukitan




Bali, kuda menjadi sarana penting. Untuk perdagangan antarpulau digunakan
perahu dan kapal dengan berbagai sebutan, menandakan berkembangnya
kemampuan maritim dan kebutuhan mobilitas barang.

Pelabuhan laut Kontak perdagangan dengan pedagang luar membutuhkan titik-
titik berlabuh. Beberapa lokasi pesisir, terutama di Bali Utara, diduga berfungsi
sebagai pelabuhan karena kondisi gelombangnya lebih bersahabat. Ada pula
indikasi kawasan pesisir timur seperti Sanur sebagai pintu masuk penting,
menunjukkan bahwa jaringan ekonomi Bali Kuno terhubung dengan jalur

perdagangan regional.




KESENIAN DI JAMAN UDAYANA SAMPAI ANAK WUNGSU

A. Gambaran Umum

Puncak kesenian yang bercorak agama Hindu-Budha dalam masa Bali kuno
berkembang dalam masa pemerintahan ‘dinasti Warmadewa’ yang didahului oleh Sri
Guna Priyadharmapatni (Mahendradatta) beserta suaminya Sari Dharmmodayana
Warmadewa yang mulai memerintah tahun 989 M. Sepeninggal Mahendradatta dalam
tahun 1010 M pemerintahan diteruskan oleh Dharmodayana sendiri hingga tahun
1022 M, lalu dilanjutkan Marakata sampai ke Anak Wungsu. Dalam masa
pemerintahan keluarga tersebut banyak dibangun berbagai monumen keagamaan,
baik berupa candi pahat, goa-goa pertapaan, arca-arca dan artefak lainnya. Hal yang
menarik banyak sekali peninggalan dari masa Bali kuno ditemukan di daerah
pedalaman Bali sepanjang aliran sungai Pakerisan, Petanu dan Oos. Sangat miungkin
pemilihan lokasi yang harus terletak dekat sumber air sebagaimana yang diajarkan
dalam kitab-kitab panduan arsitektur India (Manara-Silpasastra), telah dikenal dan
juga dipraktekan oleh para seniman (slipin) Bali kuno (Raharjo, Munandar, & Zuhdi,
1998, hal. 80).

Dari pembacaan teks prasasti-prasasti dapat diketahui bahwa pada masa
pemerintahan Udayana sampai Anak Wungsu telah hidup beberapa cabang kesenian
seperti seni rupa, seni tari, dan seni sastra. Tetapi nama-nama kesenian atau tontonan
yang disebutkan dalam prasasti tidaklah seluruhnya dapat dipahami atau
diidentifikasikan. Dalam prasasti 002 Bebetin A.l. pada lembaran llb. 5 umpamanya
dapat dibaca sederetan nama jenis kesenian yaitu, pamukul (pemukul gamelan),
pagending (penyanyi), pabunjing (pemain angklung bambu ?), papadaha (tukang
kendang), perbangci (peniup seruling), partapukan (lakon topeng), parbwayang
(tontonan wayang).

Pada prasasti yang dikeluarkan oleh raja Anak Wungsu diduga kesenian
bersifat sebagai tontonan untuk raja (kesenian keraton), di samping tontonan untuk
umum (kesenian rakyat). Meskipun secara praktik, dikotomi tersebut tidak
diaplikasikan secara ketat. Dalam artian tontonan untuk raja atau seni keraton masih
terbuka pula kesempatan bagi rakyat untuk menyaksikannya. Demikian pula
sebaliknya dalam suatu kesempatan mungkin juga raja atau bangsawan kerajaan
berkenan menyaksikan tontonan rakyat. Melalui prasasti yang dikeluarkan pada masa




pemerintahan raja Anak Wungsu dapat diketahui beberapa nama-nama kesenian atau

tontonan antara lain sebagai berikut :

1. Agending i haji, penyanyi istana yang bernyanyi untuk raja. Jadi semacam seni
sastra.

2. Agending | ambaran, yaitu penyanyi yang menyanyi dari desa ke desa lainnya.

Juga semacam pelaguan seni sastra.

Awayang | haji, rupanya semacam tontonan wayang untuk raja

Amukul, kata ini menunjukkan adanya kelompok pemukul gamelan.

Anuling, berarti meniup seruling (juru suling)

Aringgit, semacam tontonan wayang.

Abusya, tidak jelas maksudnya

©® N o g bk w

Abanjuran, pertunjukan gamelan prosesi

9. Atali-tali, tidak jelas maksudnya

10. Menmen, semacam permainan atau tarian topeng
11. Atapukan, juga semacam tontonan topeng.

12. Pirus, kumpulan pelawak

13. Abunawal, semacam dagelan atau lawakan.

Sedangkan untuk seni rupa dikenal dengan istilah "sulpika (pemahat) dan citrakara
(pelukis/tukang gambar)" yang mengacu ke pelaku seni rupa, biasanya posisi tersebut
menempati posisi terhormat di masyarakat, atau bekerja untuk keperluan istana.
Istilah-istilah di atas memberikan pengertian bahwa pada zaman Bali Kuna telah ada
orang yang mempunyai keahlian melukis dan memahat. Tinggalan arkeologis dari
pemahat (sulpika) jaman Bali Kuno dapat dilihat pada peninggalan-peninggalan
berupa area-area maupun relief-relief yang eksis sekarang. Peninggalan-peninggalan
yang berpusat di pura Tegeh Koripan di gunung Penulisan (daerah tingkat |l Bangli),
Goa Gajah dan Kutri (daerah tingkat Il Gianyar) merupakan contoh yang tidak asing
lagi di samping peninggalan-peninggalan lainnya yang tidak terhitung jumlahnya
tersebar di pelosok- pelosok pulau Bali. Mengenai sulpika (pelukis) pada zaman Bali
Kuno tinggalannya belum ditemukan, kemungkinan besar peran pelukis untuk melukis
gambar untuk upacara keagamaan.

Dinamika kehidupan kesenian pada masa Udayana hingga Anak Wungsu tidak

dapat dipahami sebagai aktivitas artistik yang berdiri sendiri, melainkan sebagai sistem




kebudayaan yang terintegrasi dengan struktur politik, agama, dan lanskap. Puncak
perkembangan kesenian Hindu-Buddha pada masa Dinasti Warmadewa bukan
semata akibat patronase raja, tetapi karena adanya stabilitas kekuasaan yang
memungkinkan institusionalisasi praktik seni dalam kehidupan sosial dan religius.

Penempatan monumen-monumen keagamaan di sepanjang aliran Sungai
Pakerisan, Petanu, dan Oos tidak cukup dijelaskan hanya sebagai penerapan ajaran
Manasara—Silpasastra. Fakta bahwa lokasi-lokasi ini berada di pedalaman dan
terhubung dengan sistem air menunjukkan adanya kesadaran lokal terhadap lanskap
sebagai medium estetik dan religius, di mana air berfungsi sekaligus sebagai sumber
kehidupan, sarana ritual, dan penanda kesucian ruang. Dengan demikian, seni dan
arsitektur Bali Kuno tidak sekadar mengikuti teks normatif India, tetapi
menegosiasikannya dengan pengalaman ekologis masyarakat Bali.

Data prasasti yang mencatat beragam bentuk kesenian pertunjukan
menunjukkan bahwa seni pada masa ini telah mengalami diferensiasi fungsi dan
spesialisasi pelaku, meskipun terminologinya tidak selalu dapat diidentifikasi secara
pasti. Ketidakjelasan sebagian istilah justru mengindikasikan bahwa prasasti bersifat
administratif dan elitis, sehingga hanya merekam seni sejauh relevan dengan
kepentingan kerajaan. Praktik kesenian sehari-hari kemungkinan jauh lebih kaya
daripada yang tercatat, menegaskan keterbatasan prasasti sebagai sumber tunggal
rekonstruksi budaya.

Pembagian antara kesenian keraton dan kesenian rakyat yang tersirat dalam
prasasti Anak Wungsu juga tidak menunjukkan dikotomi yang kaku. Keterbukaan
akses tontonan mencerminkan bahwa seni berfungsi sebagai ruang pertemuan sosial,
bukan sekadar simbol eksklusivitas kekuasaan. Hal ini memperkuat argumen bahwa
estetika Bali Kuno bersifat komunal dan partisipatif, bukan elitis dalam pengertian
modern.

Penyebutan sulpika dan citrakara menegaskan bahwa seni rupa telah menjadi
bidang keahlian yang diakui secara sosial. Namun, ketiadaan tinggalan lukisan tidak
dapat dibaca sebagai absennya praktik melukis, melainkan sebagai konsekuensi
material dan fungsi ritual yang bersifat sementara. Ini memperlihatkan bahwa dalam
konteks Bali Kuno, keberlangsungan seni tidak selalu diukur dari keawetan artefak,
tetapi dari keberulangan praktik dan fungsi religiusnya.




B. Seni Pertunjukan
Pembacaan berbagai prasasti dari masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu
menunjukkan bahwa seni pertunjukan telah menjadi bagian penting dalam kehidupan
masyarakat Bali Kuno. Seni ini hidup melalui pementasan, bergerak dalam ruang dan
waktu, dan hadir sebagai pengalaman yang bersifat sementara. Begitu pertunjukan
selesai, ekspresi itu pun berlalu, namun maknanya tertanam dalam ingatan kolektif
masyarakat. Dalam pengertian yang luas, seni pertunjukan mencakup tari, musik,
drama atau teater, pencak silat, serta berbagai bentuk ekspresi panggung lainnya.
Kehidupan seni pertunjukan pada masa itu tidak tumbuh secara acak. la
ditopang oleh sebuah sistem yang mencakup nilai dan konsep yang mengarahkan
kegiatan berkesenian, para pelaku seni yang merancang dan menyajikan karya,
kebiasaan berlatih dan berpentas, serta keberadaan alat musik dan karya seni itu
sendiri. Di balik itu semua bekerja pula faktor-faktor lain seperti kaidah estetika, ideologi
kekuasaan, dan dinamika sosial masyarakat yang bersama-sama membentuk wajah

kesenian pada zamannya.

1. Ragam Seni Pertunjukan

Jenis-jenis seni pertunjukan pada masa Udayana dan Anak Wungsu dapat dikenali
melalui istilah-istilah yang tercantum dalam prasasti. Selain sumber dari Bali, gambaran
ini juga diperkuat dengan perbandingan prasasti-prasasti sezaman dari Jawa, yang

menunjukkan kesamaan pola kebudayaan di wilayah Nusantara pada periode tersebut.

a. Tari, Drama, dan Teater
Walaupun prasasti dari masa Udayana sendiri belum banyak menyebutkan secara
langsung istilah seni pertunjukan, latar belakang permaisurinya, Mahendradatta,
sebagai putri kerajaan Medang di Jawa Timur, memberi petunjuk adanya pengaruh
kuat tradisi seni Jawa terhadap perkembangan seni Bali. Pengaruh inilah yang diduga
ikut membentuk corak seni pertunjukan Bali pada masa itu.

Dalam tradisi Jawa Kuno, seni pertunjukan kerap hadir sebagai bagian dari
upacara penetapan wilayah sima, yaitu peresmian suatu daerah atau tanah sebagai
wilayah khusus. Upacara ini bersifat religius-magis, melibatkan pejabat kerajaan,

pemuka desa, dan masyarakat luas, serta diakhiri dengan perjamuan dan pertunjukan




seni. Seusai prosesi utama, hadirin menikmati makanan bersama, lalu menari,
bernyanyi, dan bersuka ria.

Berbagai prasasti Jawa Kuno mencatat kegiatan semacam ini. Ada yang
menggambarkan seluruh hadirin, dari pejabat tinggi hingga rakyat biasa, tua dan muda,
laki-laki dan perempuan, ikut menari bersama dalam suasana perayaan. Prasasti lain
bahkan menyebut nama-nama seniman, penabuh gamelan, pelawak, serta jenis alat
musik yang dimainkan, seperti kendang, kenong, dan berbagai instrumen ritmis
lainnya.

Pertunjukan tidak hanya berupa tarian bersama, tetapi juga drama panggung
dan wayang yang mengangkat kisah-kisah besar seperti Ramayana dan Mahabharata.
Dalam pementasan ini hadir pula tokoh-tokoh pelawak yang menghibur penonton
dengan humor dan sindiran, sebuah tradisi yang masih terasa hingga kesenian Bali
masa Kini.

Jika pengaruh seni pertunjukan mulai terasa kuat pada masa Udayana, maka
pada masa Marakata dan Anak Wungsu kesenian ini berkembang semakin sistematis.
Hal ini terlihat dari banyaknya prasasti yang mencantumkan istilah seni pertunjukan
secara rinci.

Prasasti-prasasti tersebut menyebut berbagai bentuk tontonan, antara lain
pertunjukan topeng, dagelan, badut, wayang, lawakan, permainan musik, hingga
prosesi kesenian. Hampir setiap prasasti dari masa Anak Wungsu memuat istilah yang
menunjukkan aktivitas seni, menandakan bahwa kesenian telah menjadi bagian tak
terpisahkan dari kehidupan sosial, keagamaan, dan politik kerajaan.

Lebih jauh, prasasti juga menunjukkan bahwa seniman pertunjukan telah diakui
sebagai profesi. Beberapa prasasti mencatat secara jelas sistem upah bagi penyanyi,
penabuh gamelan, peniup seruling, penari topeng, pelawak, dan pemain wayang, baik
yang tampil untuk istana maupun yang berkeliling menghibur masyarakat desa.
Bahkan, perkumpulan seni dikenai kewajiban pajak tertentu, sebagaimana tercatat
dalam prasasti Tejakula, yang menunjukkan bahwa kesenian telah menjadi sektor
sosial-ekonomi yang terorganisasi.

Keseluruhan gambaran ini memperlihatkan bahwa seni pertunjukan Bali Kuno
bukan sekadar hiburan, melainkan sebuah institusi budaya yang terstruktur, dihormati,

dan dilindungi oleh kerajaan. Seni menjadi ruang pertemuan antara kekuasaan,




spiritualitas, dan kehidupan rakyat, serta membentuk fondasi kuat bagi tradisi kesenian

Bali yang terus hidup hingga masa kini.

b. Seni Gamelan (Karawitan)

Dalam kebudayaan Bali, musik tradisional dikenal dengan istilah karawitan. Kata ini
berakar dari istilah rawit yang berarti halus, indah, dan bernilai estetis tinggi. Setelah
mendapat imbuhan ka- dan -an, istilah tersebut menunjuk pada keseluruhan sistem
seni bunyi yang mencakup unsur instrumental maupun vokal. Karawitan instrumental
dikenal sebagai gamelan, sedangkan karawitan vokal disebut tembang atau sekar.
Seluruh sistem musikal ini dibangun di atas dua laras utama, yaitu pelog dan slendro,
yang hingga kini masih menjadi dasar struktur musikal Bali.

Jejak awal keberadaan gamelan dan sistem musikal Nusantara pada masa Bali
Kuno dapat ditelusuri melalui karya sastra klasik sezaman dengan Prabu Udayana.
Dalam Kakawin Ramayana yang ditulis pada masa pemerintahan Raja Dyah Balitung di
Jawa sekitar akhir abad ke-9 hingga awal abad ke-10, telah ditemukan berbagai istilah
yang menunjuk pada perangkat musik dan praktik musikal. Di dalamnya tercatat
instrumen seperti gong perunggu, gangsa, seruling, genderang, kecapi, rebab, simbal,
terompet kulit kerang, hingga istilah yang merujuk langsung pada aktivitas menabuh
gamelan dan menyanyikan gending. Keberadaan istilah-istilah tersebut menunjukkan
bahwa sistem musik kompleks telah berkembang mapan di wilayah Nusantara sebelum
dan selama masa pemerintahan Udayana.

Hal yang sama juga tampak dalam Kakawin Wirataparwa yang berasal dari tahun
996 Masehi. Naskah ini menyebutkan lebih banyak lagi istilah yang berkaitan dengan
dunia musik, mulai dari berbagai jenis genderang, gong, alat tiup, alat dawai, simbal,
hingga sistem pengukuran lagu dan struktur musikal. Menariknya, banyak dari istilah
tersebut masih dikenal dan digunakan dalam lingkungan masyarakat Bali hingga kini,
terutama dalam tradisi mabasan, yakni kegiatan pembacaan dan penghayatan
tembang-tembang klasik.

Perkembangan gamelan pada masa Bali Kuno menjadi semakin jelas pada
periode pemerintahan Marakata, pengganti Udayana. Dua prasasti penting dari masa
ini, yaitu Prasasti Batuan dan Prasasti Tengkulak A, menyebutkan secara langsung
aktivitas musikal dan pelaku seni pertunjukan. Di dalamnya tercatat keberadaan

penyanyi, penabuh gamelan, peniup seruling, pemain angklung bambu, serta musik




prosesi yang disebut banjuran. Ini menegaskan bahwa gamelan tidak sekadar hadir
sebagai pelengkap upacara, melainkan sebagai bagian integral dari kehidupan sosial
dan keagamaan masyarakat.

Puncak dokumentasi mengenai dunia karawitan Bali Kuno justru tampak pada
masa pemerintahan Raja Anak Wungsu. Tidak kurang dari dua belas prasasti yang
berasal dari masa ini mencatat secara rinci keberadaan instrumen, pelaku, dan bentuk
pertunjukan gamelan. Istilah-istilah seperti agending (menyanyi), amukul (menabuh
gamelan), anuling (meniup seruling), men-men (tontonan), serta banjuran (musik
prosesi) muncul berulang kali dalam berbagai prasasti yang tersebar di Dawan, Blantih,
Sembiran, Serai, Pengotan, Manik Liu, Sukawati, Pandak Badung, Sawan, hingga Jalan
Tengah.

Kehadiran istilah tambra (tembaga) dan wsi (besi) dalam beberapa prasasti
menunjukkan bahwa produksi instrumen gamelan telah melibatkan keahlian metalurgi
yang maju. Hal ini menguatkan dugaan bahwa pada masa Anak Wungsu telah
terbentuk jaringan pengrajin, seniman, dan institusi kesenian yang mapan, yang
menopang keberlangsungan seni karawitan dalam skala kerajaan maupun masyarakat
luas.

Dari keseluruhan data tersebut dapat disimpulkan bahwa seni gamelan Bali
Kuno bukanlah fenomena spontan, melainkan hasil dari sistem kebudayaan yang
matang, berkelanjutan, dan terorganisasi. Gamelan tumbuh sebagai medium ekspresi
religius, sarana legitimasi kekuasaan, pengikat sosial masyarakat, sekaligus ruang
pembentukan estetika yang kelak melahirkan karakter khas karawitan Bali yang tetap

hidup hingga hari ini.

2. Landasan Estetika Seni Pertunjukan

Tercantumnya istilah-istilah kesenian di dalam prasasti menunjukkan bahwa seni bukan
aktivitas tambahan, melainkan bagian inheren dari ritme hidup masyarakat Bali Kuno.
Seni hadir melekat pada kerja, ritual, pertemuan sosial, hingga urusan administratif
kerajaan seperti penetapan sima dan pengaturan kewajiban desa. Karena terjalin
langsung dengan kehidupan sehari-hari, estetika kesenian Bali tidak berkembang
dalam ruang hampa, melainkan bergerak seiring perubahan struktur sosial, pergeseran

pusat kekuasaan, serta intensitas hubungan Bali dengan wilayah lain.




Dalam kerangka sejarah, perubahan estetika dapat dibaca sebagai efek dari
perubahan ideologi dan cara pandang masyarakat yang terbentuk melalui interaksi
lintas wilayah. Akulturasi, adaptasi, dan proses adopsi unsur luar tidak hanya membawa
jenis kesenian baru, tetapi juga memengaruhi standar “keindahan”, cara penyajian,
teknik, serta kedudukan sosial para pelaku seni. Dengan demikian, landasan estetika
di Bali Kuno dapat dipahami sebagai sistem yang dinamis dan historis, bukan sebagai
pakem yang beku.

Sejumlah kajian menempatkan fase Pra-Hindu dan Buddha sebagai periode
ketika manusia Bali sangat dekat dengan alam dan lanskap kosmos sekitarnya. Dalam
periode ini, pola gerak dan imaji kesenian pertunjukan cenderung merekam dinamika
alam, misalnya ritme ombak, gerak pepohonan, pola terbang serangga, dan perilaku
binatang. Bersamaan dengan itu, orientasi spiritual animisme dan totemisme
melahirkan fungsi seni sebagai medium magis: penolak bala, pengikat komunitas, serta
sarana pengabdian. Estetikanya ditandai oleh suasana sakral, kesederhanaan bentuk,
intensitas afektif, serta kondisi ketaksadaran atau pengalaman trans yang kerap
menyertai ritual.

Ketika pengaruh Hindu-Buddha semakin menguat, terutama dalam fase
feodalisme kerajaan, estetika seni pertunjukan bergerak ke arah sistem yang lebih
terstruktur. Pada konteks ini, seni mulai terhubung dengan pranata istana, tata upacara,
dan legitimasi kekuasaan. Pengaruh Hindu di Bali sering dipandang berlangsung
bertahap, dan pada abad ke-10 hubungan politik-budaya Bali dan Jawa menjadi sangat
erat melalui perkawinan dinasti. Sejak momen itu, transfer budaya dari Jawa ke Bali
semakin intens, termasuk dalam ranah seni pertunjukan, sastra, dan ikonografi.

Dalam seni pertunjukan, pergantian rezim dan selera patronase (perlindungan
seni oleh elite) memengaruhi arah estetika. Ketika pusat kekuasaan bergeser,
kecenderungan estetika dapat berubah pada tingkat repertoar, teknik, kualitas
pertunjukan, hingga pemilihan cerita. Pada masa Udayana dan Mahendradatta, corak
seni dari Jawa Kuno diduga memberi pengaruh terhadap pranata kesenian Bali,
meskipun tidak hadir sebagai salinan mentah, melainkan melalui proses adaptasi
dengan tradisi lokal Bali yang lebih tua.

Kaitan estetika Hindu India sering dijelaskan melalui wacana dramaturgi klasik

seperti Natya Sastra, sebuah ensiklopedi seni pertunjukan yang cakupannya luas:




teater, tari, dan musik. Dalam kerangka ini, tari dipahami bukan sekadar hiburan, tetapi

sebagai sistem pengetahuan estetis yang mengatur gerak, ekspresi, struktur

pementasan, dan etika artistik. Di dalam tradisi tersebut juga dikenal pembagian bentuk

tari menjadi tiga ranah: bentuk yang menekankan aspek dramatik dan peran, bentuk

gerak murni tanpa makna naratif, serta bentuk yang menekankan gestur dan ekspresi

rasa. Kategori semacam ini penting karena memberi lensa untuk membaca bagaimana

tari dan teater di Asia Selatan mengembangkan tata bahasa tubuh yang sistematis,

yang kemudian, dalam derajat tertentu, beresonansi dengan praktik seni pertunjukan

di Nusantara.

Tabel 1. Perbandingan Tari Klasik India dan Bali

Tarian Klasik India

Tarian Klasik Bali

Posisi Kaki
Sama pada
Ayatam (Perempuan)
Kuttanam Sirang Pada
Kuchitam Miles Kaki
Swastikam Miles Angkat
agratala Agem Kannan/Kiri
Udgatitam Kembang Pada
Mardita Malpal (perempuan)
Anchita Gerak Niltil
Taditta Gerak Milpil
Motitam
Samasoochi (Laki-Laki)
Parshvasoochi Sirang Pada
Ngeed

Malpal (laki-laki)

Pergerakan Mata

Samam Seledet
Alokitam Seledet Numpk
Sachi Ngurat Daun
Pralokitam Ngeliyer
Nimilitam Ngeget
Ullokitam Nyegut
Anuvritam
Gerak Tangan
Asamyutha Hasta Nyempurit
Kepel
Samyutha Hasta Jeriring
Manganjali
Ngutek
Nuding

Luk Nagasatru
Nepuk Kampuh
Ngaweh




Mugkah Lawang
Nabdab Gelung
Nabdab Gelang

Dramal/Teater

Drama menemukan banyak ekspresi di India dan Indonesia dengan sumber yang sama dalam literatur
epos besar India seperti Mahabharata dan Ramayana. Epos-epos ini banyak disukai oleh masyarakat
umum dan direpresentasikan dalam bentuk teatrikal drama gerak, drama topeng, dan wayang kulit.
Dalam kedua budaya, tarian pada awalnya merupakan bagian dari teater. Tarian dan musik adalah
sarana untuk memperkenalkan plot dan menceritakan cerita. Namun, dengan perubahan masyarakat
dan kebutuhan pelindung seni, tari diberikan kepentingan individu dan repertoar solo dan kelompok
terstruktur. Gerakan, make up, dan kostum yang berlebihan bukan satu-satunya kesamaan.
Penggunaan cat di wajah menemukan pendampingnya Kathakali, tarian klasik Kerala, dimana drama
tari lebih besar dari kehidupan dengan kostum besar dan gigi kepala yang mengesankan. Mirip
dengan drama Bali, Gambuh atau Arja, pertunjukan Kathakali akan dimulai pada malam hari dan
berkali-kali berlanjut hingga fajar menyingsing. Para penari di Kathakali menggambarkan kisah-kisah
Mahabharata, Ramayana dan bahkan adegan atau peristiwa pendek dari cerita-cerita ini. Karakter
masuk dari balik tirai panggung. Tirai ini memainkan peran yang sangat penting dalam membedakan
yang nyata dari yang tidak nyata baik dalam tradisi drama maupun teater India dan Bali Yang biasa
dari yang terpesona. Penari bermain dengan tirai untuk beberapa kali mencoba membentuk karakter
dalam dirinya serta memberikan waktu kepada penonton untuk menyerap kepribadian karakter. Jika
penari memainkan peran negatif dari Rawana atau raksasa antagonis, maka penari akan
mengguncang tirai dengan keras untuk membentuk karakter buruknya. Lukisan wajah sesuai karakter
dipraktikkan di kedua wilayah tersebut. Dalam Drama Tari Klasik India, penari hanya menirukan lagu
dan cerita dan tidak mengucapkan dialog. Namun, dialog memainkan peran penting dalam drama
Bali. Bahasa yang digunakan di Kawi, bahasa Jawa klasik, yang kebanyakan orang Bali tidak mengerti.
maka drama tersebut mau tidak mau mengandung para penafsir komikal yang tidak hanya memaknai
cerita tetapi juga dengan sindiran dan humor yang mengajarkan pelajaran etika, moral dan spiritual
kepada penontonnya.

Wayang

Dari semua seni pertunjukan Bali, Wayang Kulit layak mendapat perhatian khusus. Salah satu yang
paling populer dan banyak dicintai oleh rakyat Bali, wayang kulit adalah bentuk wayang kulit yang
menggambarkan adegan khusus dari epos Indain terutama Mahabharata dan Ramayana. Bentuk
wayang kulit juga ditemukan di banyak negara bagian di India dan juga merupakan salah satu bentuk
Teater India tertua. Raavan chaaya dari Orissa, Tholu Bommalatta dari Andhra Pradesh Togalu
Gombeatta dari Karnataka adalah beberapa dari bentuk wayang kulit India. Sejarah wayang kulit di
India berawal dari epos Ramayana yang ditemukan pada abad ke-4 SM dimana pewayangan
disebutkan. Diyakini bahwa dalang India melakukan perjalanan di Asia Tenggara untuk mendapatkan
nama dan ketenaran. Dengan masuknya agama Hindu di dalamnya mempengaruhi wayang kulit di
Indonesia. Tidak pasti kapan wayang kulit dimulai di Bali Tetapi orang dapat menemukan prasasti di
prasasti bebetin pada tahun 896 M. Namun fakta yang menunjukkan bahwa wayang kulit adalah salah
satu praktik teater paling kuno di India dan juga Indonesia dan terus memukau penonton selama lebih
dari seribu tahun. Dalam bentuk teater ini, dalang duduk di belakang layar putih yang digantung di
atas seutas benang dan memanipulasi boneka yang mewakili karakter mitologis, heroik, dan antagonis
yang terkenal. Bayangan dibuat dengan lampu minyak menyala di belakang layar. Dukungan musik
disediakan dengan instrumen gamelan daerah setempat. Bahasa daerah digunakan untuk
menggambarkan cerita dan menyampaikan pesan moral yang penting kepada masyarakat.

Tarian Sakral dan Kesurupan (Trance)

Selain teater tradisional dan tarian klasik, India dan Bali juga memiliki banyak tarian ritual dan trance.
Dalam tarian ini, orang yang tidak terlatih dalam menari sering kesurupan dengan roh dan melakukan
hal yang tidak terpikirkan. Beberapa tarian trance India adalah Bhoota, Bhaktas, Kavadi, Maibis dan
Teyyam. Tradisi kesurupan Bali antara lain Sanghyang Dedari, Sanghyang Jaran, Tari Barong dan
Rangda, Calonarang, Kesurupan Baris Gede Sanur. Di Sanghyang Dedari, gadis-gadis muda
praremaja menari kesurupan dengan gaya Legong dan akhirnya pingsan. Seperti tarian serupa adalah
Maibis, di mana pendeta wanita Manipur di India timur, Maibis, menari dengan gerakan bergoyang
dan lambat mengikuti musik dengan instrumen manipuri tradisional. Di sanghyang Jaran Bali, para




penari yang diinduksi kesurupan menebarkan bara api juga kadang-kadang mandi di dalamnya. Di
Theyyam Kerela, para penari yang mengenakan kostum dan riasan rumit masuk kesurupan dan berlari
melewati bara api dan berguling-guling di atasnya tanpa rasa bahaya. .

Sejumlah kajian komparatif juga menyoroti adanya kemiripan pada struktur teater dan
tradisi topeng maupun wayang antara India dan Bali, terutama karena keduanya sama-
sama berkelindan dengan epos Ramayana dan Mahabharata, serta sama-sama
menempatkan tari dan musik sebagai sarana membangun alur dan menghadirkan
karakter. Namun, kemiripan tersebut tidak menghapus perbedaan penting: dalam
tradisi Bali, dialog dan juru tafsir komikal sering menjadi perangkat sosial-pedagogis,
sementara pada beberapa tradisi tari-drama India, penari lebih banyak “menyuarakan”
cerita melalui gerak dan mimik tanpa dialog verbal langsung. Keduanya menunjukkan
bahwa estetika bukan sekadar bentuk, tetapi juga strategi komunikasi budaya.

Jejak pengaruh estetika India tidak hanya dibaca pada bentuk pertunjukan
hidup, tetapi juga pada ikonografi. Relief candi di Jawa Kuno yang merepresentasikan
sikap atau pose tari memperlihatkan bahwa pengetahuan teknis tentang gerak pernah
dipahami dan dimaterialkan ke dalam medium statis. Hal ini penting untuk argumen
estetika: jika gerak tari dapat dipahatkan, berarti terdapat pemahaman sistemik tentang
struktur gerak, bukan sekadar improvisasi. Dalam konteks ini, pengaruh estetika India
diperkirakan kuat pada periode awal, lalu menipis setelah abad ke-10, sehingga bentuk
ungkapan lokal berkembang semakin otonom. Akan tetapi, tema-tema naratif besar
tetap bertahan dan diolah sebagai milik budaya setempat.

Di ranah musik, keterkaitan India-Jawa—Bali tampak pada kesamaan kelas
instrumen dan kemunculan istilah instrumen dalam prasasti maupun kakawin.
Klasifikasi instrumen menjadi kelompok dawai, membran, idiophone (dipukul atau
digoyang), dan aerophone (tiup) memberi kerangka untuk mengelompokkan temuan
istilah seperti gong, simbal, genderang, seruling, terompet kulit kerang, rebab, dan
kecapi. Dengan cara ini, data tekstual dari prasasti tidak hanya menjadi daftar nama,
tetapi dapat dibaca sebagai indikasi adanya ekologi bunyi yang kompleks: perangkat
instrumen beragam, pembagian peran musikal, serta kemungkinan adanya standar
pementasan.

Pada titik ini, “landasan estetika” dapat dirumuskan sebagai gabungan dari tiga

unsur: (1) basis kosmologis dan spiritual yang menempatkan seni sebagai tindakan




bernilai sakral dan sosial, (2) dinamika patronase dan politik yang memengaruhi selera,
kualitas, serta pranata kesenian, dan (3) jaringan pengetahuan lintas wilayah yang
memperkaya teknik, repertoar, serta simbolisme tanpa menghapus karakter lokal.
Dengan demikian, estetika seni pertunjukan dan karawitan Bali pada masa Udayana
hingga Anak Wungsu dapat dipahami sebagai hasil negosiasi antara warisan lokal Pra-
Hindu, pengaruh Hindu-Buddha, serta hubungan intens Bali-Jawa yang membentuk

ekosistem seni yang makin terstruktur.

3. Stratifikasi

Penataan seni pertunjukan pada masa Prabu Udayana hingga Anak Wungsu tidak
berlangsung secara bebas, melainkan diatur melalui sistem ekonomi dan sosial yang
cukup jelas, terutama melalui pengaturan upah pertunjukan (petulak) dan pajak
kesenian (tikesan). Kehadiran mekanisme ini menunjukkan bahwa seni telah menjadi
bagian dari sistem kelembagaan kerajaan dan sekaligus menjadi aktivitas sosial yang
memiliki nilai ekonomi, bukan sekadar ekspresi spontan masyarakat.

Sistem pembayaran tersebut sekaligus menandai adanya pembedaan status
kesenian, khususnya antara seni keraton (seni i haji) dan seni berkeliling (seni i
ambaran). Seni keraton berada di bawah perlindungan dan tata nilai lingkungan istana,
sehingga seluruh aspek pertunjukannya diikat oleh norma moral, etika, dan keyakinan
religius yang berlaku di kalangan bangsawan. Akibatnya, bentuk seni keraton
cenderung lebih teratur, lebih halus, lebih estetis, dan lebih normatif, yang tercermin
pada pengolahan gerak, pemilihan lakon, tata busana, serta kualitas ekspresi
artistiknya.

Sebaliknya, seni rakyat tumbuh dari kebutuhan sosial masyarakat luas.
Bentuknya relatif lebih sederhana, fleksibel, dan dekat dengan kehidupan sehari-hari.
Seni ini berfungsi sebagai sarana hiburan, pengikat solidaritas sosial, sekaligus
pendukung aktivitas ritual dan keagamaan di tingkat komunitas desa. Seni rakyat
mengedepankan nilai pengabdian, kebersamaan, serta keterlibatan kolektif, bukan
kemegahan atau formalitas istana.

Pembedaan ini tidak berarti bahwa seni keraton sepenuhnya tertutup dari masyarakat
umum. Dalam peristiwa-peristiwa besar seperti penetapan sima, pelantikan pejabat,
atau penyambutan tamu kerajaan, pertunjukan keraton tetap dapat disaksikan oleh

rakyat. Sebaliknya, raja dan bangsawan juga tidak jarang menghadiri dan menyaksikan




kesenian rakyat dalam konteks tertentu. Dengan demikian, batas antara seni keraton
dan seni rakyat bersifat lentur, meskipun tetap mencerminkan perbedaan status sosial
dan fungsi budaya.

Jejak kesenian berkeliling sebagai bagian dari kehidupan rakyat dapat dilihat
dalam Prasasti Poh tahun 827 Saka (904 M), yang menyebutkan adanya gadis yang
berkeliling untuk ditonton dengan pengiring laki-laki, suatu bentuk pertunjukan keliling
yang mirip dengan praktik teledek atau seniman kelana. Keterangan ini menunjukkan
bahwa kesenian tidak hanya terpusat di istana, tetapi hidup dan bergerak bersama
masyarakat desa dari satu wilayah ke wilayah lain.

Secara umum, stratifikasi kesenian pada masa Udayana hingga Anak Wungsu
dapat diringkas dalam tiga lapisan utama:
1. Seni sakral, yang berfungsi dalam ritual dan upacara keagamaan serta berkaitan
langsung dengan dunia spiritual.
2. Seni keraton, yang hadir dalam konteks kenegaraan dan kehidupan istana, seperti
peresmian sima, penobatan pejabat, penyambutan tamu, dan upacara kerajaan.
3. Seni rakyat, yang berfungsi sebagai hiburan dan sarana sosial budaya bagi
masyarakat luas, terutama di tingkat desa.
Struktur berlapis ini memperlihatkan bahwa seni pertunjukan Bali Kuno bukan sekadar
ekspresi estetis, melainkan bagian integral dari sistem sosial, politik, ekonomi, dan
spiritual masyarakatnya. Seni berfungsi sebagai media komunikasi nilai, legitimasi
kekuasaan, pembentuk identitas kolektif, sekaligus ruang pertemuan antara berbagai

lapisan sosial dalam satu peradaban yang hidup.

4. Fungsi dan Makna

Seni pertunjukan bersifat dinamis, temporal, dan hidup di dalam ruang perjumpaan
antara karya dan penikmatnya. Filsafat keindahannya tidak berdiri sendiri, melainkan
dialami melalui proses interaksi estetik. Setelah interaksi itu berakhir, kesan keindahan
akan tertanam pada pengamat bila kualitas estetik pertunjukan tinggi, atau sebaliknya
diabaikan apabila dianggap tidak bermakna. Dalam kerangka antropologi seni,
kesenian memiliki sejumlah sifat universal, yaitu:
(1) mengandung makna budaya sebagai sarana komunikasi, pendidikan, dan

hubungan manusia dengan kekuatan adikodrati;




(2) memiliki gaya sebagai sistem tanda yang diakui bersama dalam suatu kebudayaan;
(3) menuntut keterampilan khusus sehingga seniman dibedakan dari masyarakat
umum.

Sifat-sifat ini juga melekat pada kesenian masa Jawa Kuno dan Bali Kuno yang
berkembang sejaman dengan pemerintahan Prabu Udayana hingga Anak Wungsu
(Haryono, 2006).

Keberadaan istilah kesenian dalam prasasti menunjukkan bahwa seni
pertunjukan pada masa tersebut bukan ekspresi individual nirfungsi, melainkan berada
dalam pranata sosial dengan fungsi dan makna yang jelas. Ketika masyarakat
diberitahu akan berlangsungnya suatu pertunjukan tertentu, mereka telah memiliki
bayangan mengenai bentuk, tujuan, dan nilai kesenian yang akan disaksikan. Dalam
konteks ini, seni pertunjukan Bali Kuno menjalankan sejumlah fungsi utama berikut.

a. Fungsi dan Makna Religius

Pada masa Bali Kuno, seni pertunjukan berfungsi sebagai instrumen utama dalam
praktik ritual keagamaan, baik dalam konteks kerajaan maupun kehidupan religius
masyarakat desa. Landasan estetika kesenian yang berkembang pada masa Udayana
hingga Anak Wungsu bertumpu pada estetika Hindu sebagaimana tertuang dalam
Kitab Natyashastra, namun penerapannya berlangsung secara kontekstual berbasis
budaya lisan dan pengalaman lokal. Proses ini menghasilkan bentuk kesenian yang
khas Bali, yaitu hasil percampuran antara kosmologi India dan tradisi artistik lokal.

Dalam konsepsi Natyashastra, seni merupakan penubuhan ajaran Weda ke
dalam medium gerak, bunyi, dan ekspresi tubuh. Setiap unsur gerak, musik, dan
ekspresi mengandung kode spiritual, sehingga ketika dipentaskan, seni berfungsi
sebagai media sakral yang menghubungkan manusia dengan dunia adikodrati. Oleh
karena itu, praktik keagamaan tidak pernah terpisah dari kesenian, melainkan menjadi
satu kesatuan ritus yang menyeluruh.

b. Fungsi dan Makna Feodal Formal

Seni pertunjukan juga berfungsi sebagai representasi wibawa dan legitimasi
kekuasaan. Seni keraton digunakan dalam konteks feodal formal, seperti penyambutan
tamu kerajaan, peresmian sima, penobatan pejabat, dan upacara kenegaraan.
Pertunjukan-pertunjukan ini menampilkan estetika tinggi sesuai selera istana,

tercermin pada kemewahan kostum, kehalusan gerak, pilihan lakon, dan tata




panggung. Perkawinan Prabu Udayana dengan Mahendradatta dari Jawa Timur
memperkuat dialog budaya dan artistik antara Bali dan Jawa. Pertukaran pelatih,
seniman, dan pengetahuan pertunjukan memperkaya kualitas estetika seni istana pada
masa tersebut, baik di Bali maupun Jawa Timur.

c. Fungsi dan Makna Edukasi

Seni pertunjukan menjadi media pendidikan masyarakat, khususnya pendidikan
mental, etika, dan kosmologis. Karya sastra seperti Ramayana dan Mahabharata
dipopulerkan melalui seni pertunjukan, sehingga pesan moral dan ideologi
kepemimpinan kerajaan dapat menjangkau masyarakat luas, termasuk kelompok yang
tidak memiliki akses langsung pada teks sastra.

Dalam konteks ini, kesenian berperan sebagai sistem pendidikan publik yang efektif
dan inklusif, memadukan hiburan dengan pembentukan nilai dan karakter masyarakat.
d. Fungsi dan Makna Hiburan

Seni pertunjukan juga berfungsi sebagai hiburan sosial. Dalam keterbatasan sarana
rekreasi pada masa Bali Kuno, pertunjukan seni menjadi momen penting bagi
masyarakat untuk melepaskan kepenatan hidup. Haryono (2006) mencatat
keberadaan berbagai bentuk seni hiburan seperti gamelan, tari, wayang, tembang, dan
lawak (dagelan). Interaksi antara penampil dan penonton berlangsung bebas, bahkan
tanpa batasan moral yang ketat, khususnya dalam pertunjukan lawak. Beberapa
sumber sastra mencatat adanya lawakan bernuansa erotis yang bertujuan memancing
tawa dan kegembiraan publik. Antusiasme masyarakat melahirkan praktik pertunjukan
keliling yang dikenal sebagai ambaran atau barangan. Prasasti Julah tahun 1065 M
mencatat secara rinci perbedaan upah antara seniman istana (agending i haji) dan
seniman keliling (agending ambaran), menunjukkan bahwa profesi seniman telah
memperoleh pengakuan ekonomi resmi dari kerajaan. Bahkan raja secara langsung
mengatur besaran upah pertunjukan, menegaskan posisi strategis seniman dalam

kehidupan sosial dan budaya Bali Kuno.

C. Seni Rupa
Seni rupa merupakan bentuk ekspresi budaya yang diwujudkan dalam medium dua
dan tiga dimensi, bersifat visual dan pada umumnya statis (Sustiawati dkk, 2011).

Dalam konteks Indonesia, seni rupa hadir sebagai ragam ungkapan budaya yang




tersebar luas di Nusantara dengan corak dan gaya lokal yang beragam, tetapi tetap
menampilkan unsur kesatuan nilai sebagai bagian dari identitas kebudayaan. Pada
masa Hindu-Buddha, seni rupa bukan praktik terpisah, melainkan hadir sebagai
integrasi antar medium: arsitektur berkelindan dengan patung, relief, kriya, dan lukis,
yang seluruhnya berpadu untuk kepentingan simbolik dan spiritualitas yang sama
(Prawira, 2001).

Seniman masa lampau tidak bertujuan merepresentasikan realitas visual secara
realistis sebagaimana ditangkap mata, melainkan mengekspresikan gagasan yang
lebih dalam, terutama yang dituntun oleh panduan sastra dan konsepsi religius.
Bentuk-bentuk yang dihasilkan berfungsi sebagai simbol kasat mata yang
menghubungkan realitas duniawi dengan abstraksi spiritual, sehingga seni rupa
dipraktikkan sebagai penciptaan bentuk-bentuk yang memantik rasa, kesadaran, dan
kontemplasi tentang dunia niskala (Badra, 2011).

Dalam periode pemerintahan Prabu Udayana hingga Anak Wungsu,
perkembangan seni rupa berjalan berbanding lurus dengan intensitas kegiatan
keagamaan. Seni dipandang sebagai bahasa yang mampu menerjemahkan rasa dan
pemikiran religius menjadi artefak yang dapat ditangkap indera mata, ajeg dalam
matra, dan relatif bertahan melampaui waktu. Di titik ini, seni rupa berbeda dari seni
pertunjukan yang sifatnya sesaat dan terbatas pada momentum pementasan.
Tinggalan arkeologis seni rupa Bali Kuno masih dapat dinikmati generasi sekarang
walaupun kualitasnya mengalami degradasi, sedangkan jejak seni pertunjukan
umumnya lebih banyak hanya tersisa melalui teks dan keterangan tertulis. Karena itu,
selain prasasti yang dapat dibaca sebagai “matra rupa” dalam bentuk teks, tinggalan
seni rupa berperan sebagai saksi material yang memberi gambaran mengenai struktur
estetika, ideologi, dan teknologi jamannya.

Jenis seni rupa yang berkembang pada masa Prabu Udayana sampai Anak
Wungsu dapat ditelusuri terutama melalui peninggalan arkeologis yang masih dapat
dijumpai hingga kini. Namun demikian, harus diakui bahwa tidak seluruh cabang seni
rupa meninggalkan jejak material yang utuh. Seni lukis, misalnya, sangat mungkin
berkembang tetapi jejaknya tidak bertahan akibat sifat materialnya yang mudah rusak.
Oleh karena itu, pembahasan seni rupa pada bagian ini difokuskan pada bentuk-bentuk

yang memiliki bukti arkeologis, terutama relief dan arsitektur.




a. Seni Relief dan Arsitektur

Relief merupakan karya seni pahat pada bidang yang menampilkan perbedaan bentuk
melalui teknik penonjolan dan penjorokan, sehingga menghasilkan kesan visual yang
bermakna. Sebagai karya seni, relief umumnya ditempatkan dalam ranah seni hias,
sekaligus memuat nilai-nilai tertentu yang berkaitan dengan sistem keyakinan
masyarakat pendukungnya (Badra, 2001, hal. 58-59). Dalam tradisi candi, relief bukan
hanya ornamen, tetapi sering berfungsi sebagai perangkat semiotik yang memuat
simbol kosmologi, narasi, dan tata nilai religius. Dari perspektif arsitektur, candi pada
umumnya dibangun menggunakan material yang relatif kuat seperti batu andesit, batu
padas, batu bata, atau batu kapur. Elemen arsitektural yang lazim ditemukan antara
lain pilaster, simbar (antefiks), pelipit, panil dinding, serta ragam hias yang membentuk
artikulasi bidang. Secara vertikal, bangunan candi biasanya dibaca dalam pembagian
kaki, tubuh, dan atap yang masing-masing memiliki perbingkaian bawah, batang/tubuh,
dan perbingkaian atas. Candi tebing atau candi padas memiliki kemiripan prinsip
pembagian ini, namun berbeda karena bentuknya lebih kecil, bersifat dua dimensi, dan
umumnya hanya dapat diamati dari satu sisi, berbeda dengan candi struktur tiga

dimensi yang dapat diamati dari empat sisi (Suantika, 2020, hal. 5-6).
1). Candi Tebing Gunung Kawi

Kompleks Candi Tebing Gunung Kawi terletak di Dusun Penaka, Desa Tampaksiring,
Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Kompleks ini terdiri dari dua kelompok
besar, yakni (1) kelompok candi tebing dan (2) kelompok wihara atau ceruk pertapaan.
Kelompok candi tebing terbagi lagi menjadi tiga: kelompok timur yang terdiri dari lima
candi menghadap ke barat; kelompok barat yang terdiri dari empat candi menghadap
ke timur; serta satu candi tambahan (candi ke-10) yang berada lebih ke barat daya.
Pada candi paling utara kelompok timur terdapat inskripsi aksara tipe Kadiri
Kuadrat berbunyi “Haji lumah ing Jalu” yang dimaknai sebagai raja yang didharmakan
di Jalu. Kata “Jalu” sering ditafsirkan berkaitan dengan senjata tajam atau keris, dan
melalui pergeseran penamaan menjadi Pakerisan, maka frasa tersebut
diinterpretasikan sebagai raja yang didharmakan di kawasan Sungai Pakerisan (Badra,
1998).nPada candi nomor dua dari utara kelompok timur terdapat tulisan “rwanakira”
yang dimaknai sebagai “dua putra beliau,” yang sering dihubungkan dengan Marakata

dan Anak Wungsu. Kelompok barat yang berhadapan dengan kelompok timur tidak




memuat inskripsi, sedangkan candi ke-10 memiliki tulisan “rakryan” yang diduga

merujuk pejabat tinggi kerajaan.

Gambar 2. Site Plan dan Keterangan Foto

Sumber: (Prawirajaya R., Purwanto, & Titasari, 2020)
Sejumlah ahli menyatakan kompleks ini didirikan sekitar abad X| sebagai pedharmaan
yang berkaitan dengan Raja Udayana, istri, dan putra-putranya. Pembangunan diduga
dimulai pada masa Raja Marakata, lalu ditambahkan dan direnovasi pada masa Raja
Anak Wungsu (Prawirajaya R., Purwanto, & Titasari, 2020). Selain kelompok candi,
ceruk pertapaan (wihara) terletak di selatan candi lima (kelompok timur) dan
menunjukkan variasi bentuk serta tata ruang. Susunan ceruk yang beragam
mengindikasikan adanya fungsi-fungsi asrama, meditasi, serta aktivitas pembelajaran
kerohanian.

Secara keseluruhan, kompleks ini dapat diperkirakan sebagai kawasan
pemujaan atau mandala yang sengaja ditempatkan mengikuti logika ruang suci,
terutama keterkaitan dengan aliran sungai. Penempatan candi dan pertapaan pada
area hulu memperkuat asumsi bahwa ruang tersebut diposisikan sebagai pusat
pemujaan dengan landasan konseptual religius, bukan hasil kebetulan topografis
(Badra, 1998).




Posisi genah pedagingan pada Candi
Tebing Gunung Kawi

I A

Gambar potongan genah pedaging
dibagian bawah pintu semu

e S I'--v»", -

Peti nawasanga tempat meyimpan pripih
pada Candi Tebing Gunung Kawi

Gambar 3. Peripih Candi Gunung Kawi
Sumber: (Gunawarman A. A., 2013)

Kompleks Candi Gunung Kawi merupakan karya pahat Dinasti Warmadewa yang
mengagumkan karena seluruh bangunan dipahat pada tebing sungai. Beberapa kajian
membandingkannya dengan tradisi candi pahat di India, misalnya Ellora, meskipun
bentuk Gunung Kawi memiliki kekhasan lokal Bali. Berbeda dengan Jawa yang dominan
membangun candi tiga dimensi, tradisi Bali menampilkan varian candi tebing dua
dimensi, sehingga menegaskan adaptasi teknologi dan respon arif terhadap lingkungan
(Bagus & Prihatmoko, 2016). Di lokasi ini ditemukan pula peripih atau peti nawasanga
yang memperlihatkan bahwa situs tersebut diposisikan sebagai tempat suci kerajaan.
Genah pedagingan terletak di bawah pintu semu. Peripih berfungsi menyimpan unsur
panca datu dan saji-sajian ritual dalam prosesi mapendeman, sehingga mengukuhkan
status candi sebagai struktur sakral

Candi Gunung Kawi sebagai situs suci tampaknya memiliki sistem pemeliharaan
berbasis penugasan desa. Prasasti Batuan (944 Saka/1022 M) dan Prasasti Tengkulak A
(945 Saka/1023 M), keduanya pada masa Raja Marakata, menyebut kewajiban desa

tertentu untuk melaksanakan upacara di kawasan Pakerisan. Ini menunjukkan bahwa




kerajaan tidak hanya membangun struktur suci, tetapi juga membentuk jaringan sosial-
administratif untuk pemeliharaan ritus dan situs.

Nama “Gunung Kawi” yang dikenal sekarang bukan nama resminya pada masa
itu. Prasasti Tengkulak A menyebut “sanghyang katyagan ing pakrisan mangaran ring
amarawatl,” yang membuka kemungkinan nama kompleks tersebut adalah Katyagan
Amarawati. Istilah katyagan mengarah pada pertapaan atau patapan. Dalam sejumlah
prasasti, jabatan yang terkait pengelolaan pertapaan juga muncul, seperti samgat tapa
haji (Prasasti Serai A Il, 915 Saka/993 M) dan samgat wilang patapan (Prasasti Batuan,
944 Saka/1022 M), memperlihatkan bahwa pertapaan merupakan institusi religius yang
diatur, diawasi, dan terintegrasi dalam struktur pemerintahan (Wahyuni, 2016).

a) Proporsi

Kajian Gunawarman & Wijaya (2018) menunjukkan bahwa elemen pembentuk proporsi
pada Candi Tebing Gunung Kawi terbagi menjadi tiga bagian utama: kaki, badan, dan
kepala, masing-masing tersusun oleh perbingkaian bawah, tubuh, dan perbingkaian
atas. Hasil perhitungan menunjukkan tinggi keseluruhan candi kira-kira dua kali lebar
kaki, atau dua kali tinggi kepala. Dalam teori Manasara-Silpasastra, hubungan tinggi dan
lebar ini dapat dikaitkan dengan kategori proporsi, dan Gunung Kawi dinilai mendekati

klasifikasi paushtika (tinggi dua kali lebar) (Acharya, 1927; Gunawarman & Wijaya, 2018).

I

Gambar 4. Elemen Pembentuk Proporsi Candi Tebing Gunung Kawi
Sumber: (Gunawarman & Wijaya, 2018)




Arsitektur Candi Gunung Kawi memiliki kemiripan dengan candi sejaman di Jawa timur,
namun tampak usaha karakterisasi lokal terhadap proporsi dan detail candi. Raka
Gunawarman dan Wijaya (2018) mengungkapkan bahwa elemen pembentuk proporsi
(EPP) pada Candi Tebing Gunung Kawi secara garis besar terbagi menjadi tiga bagian
utama yaitu kaki, badan dan kepala. Detail EPP setiap bagian kaki, badan dan kepala
masing-masing terdiri dari perbingkaian bawah, tubuh dan perbingkaian atas. Hasil
perhitungan proporsi candi menunjukan hasil bahwa tinggi keseluruhan candi adalah 2
kali lebar kaki (Lk) atau bisa juga 2 kali tinggi kepala (Tkp). Dalam teori manasara-
silpasastra berkaitan dengan proporsi antar lebar dan tinggi terdapat lima pembagian

perhitungan proporsi vyaitu santika, paushtika, parshnika/jayada, adbhuta, dan

sarvakamika. Santika mempunyai arti saat tinggi dari bangunan adalah 2 1/4 dari lebar
bangunan, paushtika adalah saat dimana tinggi bangunan merupakan 2 kali dari lebar

bangunan, parshnika/jayada adalah saat tinggi bangunan adalah 1 3/4 dari lebar
bangunan, adbhuta adalah saat tinggi bangunan adalah 1 1/2 dari lebar bangunan dan

sarvakamika adalah saat tinggi bangunan adalah 1 1/4 dari lebar bangunan (Acharya,

1927, hal. 41).

Berdasarkan teori tersebut dapat disimpulkan pula bahwa perhitungan proporsi
antara lebar dan tinggi pada Candi Tebing Gunung Kawi termasuk ke dalam paushtika
(Gunawarman & Wijaya, 2018, hal. 12-13).

Tm=7
Tdm=4
Thpa=7

Tkp2=12 Tkp=49

Tkp1=19

ToT=100

Tb=28

Tk=24

Lkp=42
Lb=42
Lk=55

Gambar 5. Kajian Proporsi Candi Gunung Kawi
Sumber: (Gunawarman & Wijaya, 2018)




Keterangan :

T : tinggi keseluruhan candi, Tk : tinggi kaki candi, Tb : tinggi badan candi, Tkp: tinggi kepala
candi, Tkp1: tinggi kepala tingkat 1, Tkp2: tinggi kepala tingkat 2, Tkp3: tinggi kepala tingkat
3, Tdm: tinggi dasar mahkota, Tm: tinggi mahkota, Tp : tinggi pintu semu, Lp : lebar pintu
semu, Lk : lebar dasar kaki candi, Lb : lebar dasar badan candi, Lkp : lebar dasar kepala
candi.

b). Material dan Teknik Pembuatan

Candi tebing Gunung Kawi sebagai struktur arsitektur yang dipahatkan di tebing, tentu
materialitasnya mengikuti stuktur tebing lokasinya. Peraturan Daerah Kabupaten
Gianyar Nomor 4 tahun 2020 tentang Perubahan atas peraturan Daerah Kabupaten
Ginayar Nomor 5 Tahun 2019 Tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah
Daerah Semesta Berencana Kabupaten Gianyar Tahun 2018-2023, khususnya pada
bagian lampiran (lI-4 sampai 1I-5) menjelaskan tentang susunan geologi di sepanjang
Daerah Aliran Sungai (DAS) di sekitaran Gianyar. Struktur batuan wilayah Kabupaten
Gianyar tersusun oleh formasi geologi yang sama di seluruh wilayah yaitu batuan
gunung api muda kelompok Buyan-Beratan dan Batur yang terbentuk pada era
kwarter. Batuan ini terdiri dari breksi vulkanik, tufa pasiran dan endapan laharik. Jenis
tanah di Kabupaten Gianyar seluruhnya termasuk jenis regosol dengan bahan induk
berupa endapan laut dan abu volkan intermedier (Pemerintah Kabupaten Gianyar,
2020, hal. lI-4-1I-5). Litologi secara umum di wilayah-wilayah Kompleks Candi Gunung
Kawi dan sekitarnya berupa batuan tufa endapan gunung api Buyan-Bratan dan Batur
purba yang berumur + 1,8 juta tahun atau pada zaman Kuarter Kala Plistosen.
Karakteristik endapan tufa di daerah tersebut berupa endapan pumice yang lazim
disebut batuapung. Batuapung memiliki rongga dan bertekstur seperti roti. Beberapa
lokasi di daerah ini juga ditemukan litologi breksi dan konglomerat (Bagus &
Prihatmoko, 2016).

Oleh karena itu, maka jenis batuan di Kompleks Candi Gunung Kawi merupakan
batuan tufa-breksi yang tidak mungkin digunakan untuk pembangunan dengan
menggunakan teknik gosok karena karakternya merupakan batuan keras dan sulit
diratakan. Jenis batuan yang biasanya menggunakan teknik gosok biasanya memiliki
karakter yang lebih lunak, seperti batu padas yang digunakan dalam pembangunan
Candi Pegulingan, Candi Mangening, dan Candi Wasan. Oleh karena itu, berdasarkan

karakter batuannya, teknik pembangunan candi yang diadaptasi pada Kompleks Candi




Gunung Kawi tidak menggunakan teknik gosok, tetapi menggunakan konsep candi
tebing yaitu dengan melakukan pahatan langsung pada tebing lokasi.

Teknik pembangunan candi di Bali berbeda dengan di Jawa, khususnya untuk
bangunan candi dengan konstruksi batu. Pembangunan candi dengan konstruksi batu
di Jawa menggunakan sistem pasak—purus atau batu kait, sedangkan pembangunan
candi di Bali menggunakan sistem teknik gosok. Namun, lingkungan tempat
didirikannya Kompleks Candi Gunung Kawi memiliki keterbatasan jika harus
membangun dalam bentuk tiga dimensi. Pada lingkungan Kompleks Candi Gunung
Kawi, faktor geografi dan sumber daya alam yang menjadi bahan baku pembangunan
candi menjadi kendala tersebut. Kondisi geografi di wilayah tersebut memiliki
kelerengan yang cukup terjal. Kompleks Candi Gunung Kawi terletak pada satuan
bentuk lahan lereng bawah gunung api dengan ketinggian sekitar 500 meter di atas
permukaan laut, dan kelerengan rata-rata 12%, serta kelerengan maksimum 30%.
Daerah dengan kelerengan terjal ini biasanya terdapat di tepi-tepi sungai. Material
alami yang dipahat menjadi candi Gunung Kawi, kemudian dilapisi kembali
menggunakan pelapis material batu untuk candi yang bernama bajralepa (Bagus &
Prihatmoko, 2016).

c). Detail Candi

Secara bentuk, Candi Gunung Kawi menyerupai percandian Jawa namun dengan
simplifikasi ragam hias, menandakan adaptasi lokal terhadap proporsi dan detail.
Permainan bidang diwujudkan melalui penjorokan dan penonjolan, membentuk
artikulasi geometris yang dalam istilah arsitektur Bali sering dibaca sebagai bebaturan
atau pepalihan. Karena data tekstual tentang nomenklatur detail candi belum
sepenuhnya ditemukan, penamaan bagian dalam pembahasan ini memakai istilah
tradisional arsitektur Bali sebagai perangkat interpretasi awal, mengikuti paparan
Gunawarman (2013). Arsitektur Bali mengenal analogi Tri Angga (kepala, badan, kaki)
sebagai pembagian vertikal bangunan, dan pembacaan ini secara empiris tampak pada
kelompok candi timur maupun barat di Gunung Kawi. Dalam tradisi candi, pembagian
tersebut juga sering disejajarkan dengan konsepsi kosmologis: kaki sebagai dunia
bawah, tubuh sebagai dunia tengah, dan atap sebagai dunia atas, baik dalam
terminologi Hindu maupun Buddha (Istari, 2015). Candi Gunung Kawi memiliki detail,

yang menerapkan bagian candi yang dapat dijabarkan sebagai berikut:




Bagian Kepala

1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1 1
1 1
1 \ 1
1 : 1
1 v 1
1 1
1 2 1
1 7 1
1 1
1 1
1 f i — —l 1
1 t 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
1 1
L 1

]

Mahkota

Angkiok/mendur
"9 Kepala Tingkat 3

J— | | i Angklokimendur
. Y ’ i \ Kepala Tingkat 2

! ' — | : Angkiok/mendur

Ji ' 1 , Ve 0% | Kepala Tingkat 1

Gambar 6. Detail Kepala Candi
Sumber: Reproduksi dari Gunawarman (2013)




Bagian Badan

Bagian Kaki

|

Sanggong
capon

sebitan
{--+-baong capung
kalung

pengawak
bebed

~+--=baong capung
bebed

— < 9png capung

1| ganggong

’ dasar

‘ Tampak Depan Badan Candi 1

25 75
—

Gambar 7. Detail Badan Candi

Perbingkaian atas

Tubuh Badan Candi

Epon Perbingkaian bawah

CE  E— —p R

A Y R—

S —— -
Tampak Depan Kaki Candi 5A

Potongan Kaki Candi 5A
P 5

] LS peruiud I
1 g “anggong
b Panokain sas |
1 | S corun
1 !I g Koy 1
1 | o marmc |
!
: I bebed I
gl s
1 | - N — |
1 : 1
1 |
=

Gambar 8. Detail Kaki dan Teras Candi




2). Ceruk Pertapaan
Pada sebelah tenggara candi kelompok lima ini, terdapat ceruk pertapaan berjumlah
sepuluh buah dan mengelompok dengan pintu masuk dari arah barat daya dalam
bentuk gapura. Penataan ceruk pertapaan ini terbagi atas tiga bagian, yaitu bagian
barat laut, tengah, dan tenggara. Masing-masing bagian memiliki pintu sebagai
penghubung antara ceruk pertapaan yang satu dengan yang lainnya. Ceruk pertapaan
di bagian barat laut dapat dicapai melalui sebuah pintu masuk yang menghadap ke
tenggara, dan di dalamnya terdapat dua buah ceruk pertapaan yang berhadap-
hadapan. Ceruk pertapaan utama berbentuk segi empat dengan sebuah pintu masuk
dalam bentuk gapura yang dibuat megah dan menghadap ke barat daya (Bagus &
Prihatmoko, 2016, hal. 109).

Sumber: (Bagus & Prihatmoko, 2016)

Pada bagian dalam ceruk pertapaan ini, terdapat altar yang memanjang, tempat duduk
dari batu padas berbentuk bujur sangkar, dan pedupaan. Pada bagian depan gapura,
terdapat juga sebuah ceruk pertapaan yang dipahatkan pada dinding tebing sebelah
barat daya dan menghadap ke timur laut yang berhadap- hadapan dengan gapura.
Pada bagian tengah, terdapat lima buah ceruk pertapaan dalam posisi yang
menggambarkan empat penjuru mata angin, yaitu utara, timur, selatan, dan barat,
dengan sebuah ceruk yang terletak di tengah-tengahnya. Ceruk pertapaan bagian
tengah ini memiliki posisi yang saling berhadapan, berbentuk segi empat, atap
berbentuk limas, memiliki sebuah kamar, dan ruangan depan, serta dapat dilihat dari
keempat sisi. Pada ceruk pertapaan tersebut, ceruk pertapaan sebelah utara memiliki

satu buah pilar.




Ceruk pertapaan sebelah timur memiliki dua buah pilar. Ceruk pertapaan
sebelah selatan memiliki satu buah pilar. Ceruk pertapaan sebelah barat memiliki dua
buah pilar. Pada sebelah selatan dari kelompok ceruk pertapaan tersebut masih
terdapat lagi sederetan ceruk pertapaan yang dapat dicapai melalui sebuah pintu yang
terletak di sebelah barat laut. Ceruk pertapaan tersebut dipahatkan pada sisi tebing
sebelah timur dan menghadap ke barat, berbentuk segi empat, atap berbentuk limas,
dan hanya memiliki sebuah ruangan terbuka. Kelompok empat candi tebing juga
dilengkapi dengan ceruk-ceruk pertapaan dan beberapa buah pancuran, serta terletak
di sebelah barat daya Sungai Pakerisan. Candi tebing tersebut berhadapan dengan
candi kelompok lima. Candi tebing kelompok empat dipahatkan dalam ceruk-ceruk
pelindung dan diberi lapisan bajralepa pada bagian permukaannya. Pada sebelah barat
laut candi tebing kelompok empat, terdapat tinggalan arkeologi yang disebut makam
X dan oleh masyarakat setempat disebut geria pedanda. Kelompok ini terdiri dari
gapura-gapura, candi, dan ceruk-ceruk pertapaan. Candi tebing ini dipahatkan pada
dinding sebelah barat dan menghadap ke timur. Candi tebing ini dipahatkan dalam
ceruk pelindung yang kuat dan bagian permukaan candi diberi lapisan bajralepa.
Ambang pintu candi memiliki inskripsi yang ditulis dengan aksara Kadiri Kuadrat yang
berbunyi rakryan. Candi ini diduga berfungsi untuk pendharman seorang pejabat tinggi
kerajaan (Bagus & Prihatmoko, 2016) (Kempers, 1960, hal. 78).

N

Gambar 10. Ceruk rtapaan Geria (hmah) Pednd (Pendeta)
Sumber: (Bagus & Prihatmoko, 2016)
Candi tebing kelompok satu berada di sebelah selatan dari candi kelompok empat dan
memiliki ceruk-ceruk pertapaan dengan pintu masuk di utara. Ceruk-ceruk pertapaan

ini memiliki halaman segi empat dan berjumlah tiga buah. Ceruk pertapaan ini




dipahatkan pada dinding tebing bagian timur, selatan, dan barat. Ceruk pertapaan
sebelah timur memiliki dua pilar. Ceruk pertapaan sebelah selatan memiliki satu buah
pilar. Ceruk pertapaan sebelah barat memiliki dua buah pilar. Ketiga ceruk pertapaan
ini memiliki atap berbentuk limas. Sementara itu, pada halaman bagian tengahnya
terdapat bebaturan yang berbentuk segi empat (Bagus & Prihatmoko, 2016).
Suantika (2020) mengungkapkan bahwa secara garis besarnya terdiri atas
bangunan-bangunan suci (sakral) seperti: Candi tebing atau candi padas; Bangunan
tempat bersemadi; Bangunan Ceruk Pemujaan serta Pahatan tebing berbentuk
bangunan profan (umum), yang berdasarkan jumlah tiangnya ada bangunan bertiang
delapan (sakatus), bangunan bertiang enam (sakanem), bangunan bertiang empat dan
bangunan bertiang satu (tunggal) serta bangunan gapura/pintu masuk. Bangunan-
bangunan tersebut ada yang berfungsi sakral karena merupakan kelengkapan
sarana/prasarana bangunan suci yang letaknya dalam kompleks bangunan suci dan
bangunan yang lokasinya diluar komplek bangunan suci diduga berfungsi sebagai
tempat tinggal sementara untuk para pendeta/pertapa/ petugas penjaga dan

pemelihara bangunan suci.

Gambar 11. Ceruk Pertapaan di Sisi Barat (Grup 4 Candi)

Dari bentuk denah bangunan dan bentuk bangunan seperti candi tebing, bangunan
rumah (sakutus, sakenem, sakepat, angkul-angkul/gapura), dan melihat tahun
didirikannya, maka dapat dipastikan memiliki hubungan yang erat dengan konsep-

konsep dasar arsitektur tradisional Bali, bahkan mungkin pahatan-pahatan tebing




tersebut merupakan cikal bakalnya arsitektur tradisional Bali (Suantika, 2020, hal. 14-
15).

3). Candi Tebing Kelebutan

Secara administratif candi ini terletak di desa Tatiapi, Kecamatan Tampaksiri,
Kabupaten Gianyar. Pahatan candi ini berada di sebelah timur sungai Petanu. Keadaan
situs ini lebih terjal dibandingkan dengan situs-situs lainnya, yang ditemukan sesudah
ada tanah longsor yang menyebabkan terbukanya tebing sungai dan candinya terlihat.
sewaktu tebing candi dibersihkan ditemukan dua buah perigi yang dindingnya
sebagian telah runtuh. Pada dasar salah satu perigi itu terdapat lobang yang tembus
dan tak tentu bentuknya (Badra, 1998, hal. 94).

Gambar 12. AFoto Candi Tebing Kelebutan

b. Seni Arca dan Patung

Kehadiran arca-arca dengan gaya seni "asing", misalnya gaya seni Cola di India Selatan
(abad ke-11-12 Masehi), gaya seni Amarawati di India utara (abad ke-7 sampai 8
Masehi), gaya seni Pala di India Utara (abad ke-8 sampai 11 Masehi) atau gaya seni
Dwarawati di Asia Tenggara daratan (abad ke-7 sampai 12 Masehi) yang secara
kuantitatif sangat sedikit jumlahnya, mengindikasikan bahwa masyarakat atau kerajaan
di Nusantara telah mengadakan kontak dengan kerajaan lain di luar Nusantara (Utomo,
2016, hal. 5). Seni patung merupakan salah satu cabang seni rupa tiga dimensi
yangmemiliki fungsi, baik fungsi murni (fine art) dan fungsi terapan (applied art)
tergantung dari tujuan penciptaan. Namun pada umumnya seni patung lebihdikenal
sebagai seni murni. Pada seni murni biasanya patung dibuat sebagai media ekspresi.

Sedangkan pada seni terapan, patung dapat dijumpai pada tiang penyangga




bangunan-bangunan kuno. Seni patung merupakan salah satu bentuk karya seni rupa
yang memiliki tiga dimensi untuk dapat dinikmati nilai dan bentuk estetisnya dari
berbagai sudut pandang. Seni patung memiliki beberapa jenis jika dilihat dari segi
medianya, di antaranya dari bahan logam, fiber, batu, dan kayu (Kartika, 2004, hal. 34-
35).

1). Arca Durga Mahisasuramardini

Arca Durga Mahisasuramardini secara in situ ditempatkan di Pura Dukit Darma Durga
Kutri, dan bersifat sebagai monumen hidup (living monument) karena masih
difungsikan sebagai pemujaan bagi masyarakat sekitar. Pura Bukit Darma Durga Kutri
terletak di Banjar (Dusun) Kutri, Desa Buruan, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten
Giahyar, Propinsi Bali. Atau situs ini terletak di antara koordinat 80 30’ Bujur Timur dan
80 30’-80 40’ Lintang Selatan dengan ketinggian 193 meter dari permukaan air laut.
Lokasi yang sangat mudah dicapai, persis pada jalan utama ke Blahbatuh atau menuju
kota Gianyar. Pura Bukit Dharma mudah dicapai karena terletak di pinggir jalan raya
Gianyar Denpasar atau 4 kilometer di sebelah barat Kota Gianyar dan 24 kilometer dari

Denpasar.

Sumber: (Calo, 2020, hal. 10)




Pura ini terdiri atas empat buah pura, yaitu Pura Puséh, Pura Ulun Carik, Pura Bukit
Dharma, dan Pura Kédarman. Pura Puseh Desa terletak pada halaman ke dua (jaba
tengah), Pura Ulun Carik dan Pura Bukit Dharma pelatarannya lebih tinggi dari Pura
Ulun Carik dan Pura Kedarman terletak pada pelataran yang paling tinggi, karena
terletak di atas bukit. Menuju Pura Kédarman harus melalui anak tangga sebanyak 102
buah dengan ketinggian 193 meter di atas permukaan laut (Suryasih, Sendra,
Mahagangga, Suryawan, & Kusumanegara, 2014).
1. Latar Belakang Cerita
Kisah kehancuran para asura dengan rajanya yang berkepala kerbau (Mahisasura)
oleh perwujudan shaktinya-Siwa yang dikenal sebagai Devi Mahatmya Purana atau
Durga Saptasati. Kisah ini muncul dalam Markandeya Purana, yang disusun pada abad
keenam M (Santiko, 1997). Pendapat yang berbeda menyatakan bahwa Markandeya
Purana (c.250 M) adalah karya sastra yang dihasilkan selama gerakan keagamaan
yang kuat pada Periode Gupta (320-650 M) (Ariati, 2009). Salah satu interpretasi
kekalahan Durga atas asura adalah bahwa itu melambangkan perannya melindungi
orang, terutama dari konsekuensi perang. Referensi untuk perannya yang paling
penting ini ditemukan dalam namanya, yang berasal dari bahasa Sansekerta durga
(dur+gam), yang berarti benteng. Peran Durga lebih diperjelas dalam Devi Mahatmya
12.4-7, di mana disebutkan bahwa dia melindungi orang-orang yang menyembahnya
pada tanggal delapan, sembilan, dan empat belas bulan, ketika bulan cerah. Para
penyembah tidak perlu takut pada pelaku kejahatan, tidak akan dilukai oleh senjata,
akan dilindungi dari kemiskinan, kebakaran, dan banjir, dan tidak akan dipisahkan dari
orang yang mereka cintai (Santiko, 1997, hal. 215). Devi Mahatmya menggambarkan
dewi memiliki tiga aspek transenden: kekuatan ilusi dan penebusan darinya (maya),
kebumian dan materialitas (prakriti) dan kekuatan atau energi (shakti). Ketiga aspek
dewi ini mewakili integrasi tema-tema keagamaan purba sebelumnya ke dalam satu
teologi feminin ilahi yang menyeluruh, yang oleh para teolog kuno digabungkan dan
dibentuk kembali dengan mengikuti formulasi sebelumnya untuk
membuatnyamelayani tujuan satu, yaitu menjadi Dewi tertinggi (supreme goddess)
(Ariati, 2009, hal. 35-36).

Perkembangannya di Indonesia yang sejaman denganmasa pemerintahan

Prabu Udayana sampai Anak Wungsu, dekat dengan anak sulung Prabu Udayana yaitu




Airlangga atau Erlangga yang memerintah di kerajaan Kahuripan-Jawa Timur. Santiko
(1997) menyatakan bahwa Durga disembah oleh Raja Erlangga, yang memerintah
Jawa selama abad kesepuluh dan kesebelas. Data prasasti menunjukkan bahwa,
setelah melarikan diri dari ibukota Watan Mas karena menghadapi serangan, Erlangga
pergi ke Patakan, desa Kambang Sri, untuk memuja dewi berbentuk arca (Bhattari
Arcarupa) di pertapaan Terep. Erlangga memperoleh kemenangan, dan sekembalinya
ke istananya ia mengumumkan prasasti Terep pada tahun 1032 M, memberikan status
bebas pajak pertapaan Terep. Meskipun nama Durga tidak muncul dalam prasasti
Patakan, perbandingan data lain membuktikan bahwa Bhattari Arccarupa ini tidak lain
adalah Durga (Santiko, 1997, hal. 216).

Istilah ‘Durga Mahisasuramardani terdiri dari kata ‘Durga’ dapat berarti “dia yang
sulit (dur) untuk melawan (ga)”, oleh karena itu Durga berarti “yang tak tergoyahkan,
tak terkalahkan”. Dengan demikian dapat memahami Durga Mahisasuramardini
sebagai “dewi tak terkalahkan (durga), yang menghancurkan (mardini) setan (asura)
dalam bentuk kerbau (mahisa)”. Citra Durga Mahisasuramardini digambarkan dalam
bentuk yang megah dan menakjubkan karena dipahami sebagai dewi yang
menyelamatkan tiga dunia (triloka, tripura) dari tirani kerbau-iblis Mahisa. (Ariati, 2009).

Basudewa (2019) menjabarkan bahwa cerita mitologi Durga Mahisasuramardini
berawal dari penyerangan para asura terhadap para dewa di sorga. Para dewa
dipimpin oleh oleh Dewa Brahma yang mengalami kekalahan dan melaporkan kejadian
tersebut kepada Dewa Siwa dan Wisnu. Mendengar keadaan tersebut membuat Siwa
dan Wisnu sangat marah, sehingga wajah kedua dewa tersebut memancarkan cahaya
yang sangat panas. Hal serupa juga terjadi pada muka para dewa lainnya yang hadir
saat itu. Cahaya-cahaya tersebut terkumpul menyerupai sebuah gunung yang
panasnya bergemerlapan. Tiba-tiba cahaya panas tersebut berubah menjadi dewi
cantik yang diberi nama Durga, serta dikenal dengan nama Candi atau Candika.

Durga inilah saktinya para dewa untuk mengalahkan para raksasa (asura). Para
dewa yang hadir dalam penciptaan itu masing-masing memberikan hadian senjata
ataupun perhiasan kepada dewi seperti Siwa memberikan hadiah trisula, Wisnu
memberikan cakra, Brahma memberikan kamandalu (kendi), Baruna memberikan
sangkha (terompet kulit kerang), Agni memberikan sakti (tombak), Bayu memberikan

dhanu (busur) dan sara (anak panah), Indra memberikan Vajra/Bajra/Wajra (petir) dan




genta, Yama memberikan hadiah kaladandha (gada kecil) dan pasa, Prajapati-Brahma
memberikan aksamala (tasbih), Surya memberikan sinarnya yang tembus (masuk) ke
dalam pori-pori kulit Dewi, Kala memberikan khetaka (perisai), Ksirarnawa (lautan susu)
memberikan sebuah kalung bercahaya, pakaian yang tidak aus, anting-anting, dan
kalung ardhacandra (bulan sabit), Gunung Himalaya memberikan seekor singa untuk
kendaraan (wahana), Wiswakarma memberikan parasu (kapak), Kuwera memberikan
hadiah minuman anggur, Saghara (lautan besar) memberikan hadiah bunga teratai
untuk penghias dada dan setangkai teratai berwarna biru, serta ular Sesa memberikan
kalung mutiara hitam yang disebut sesahara.

Setelah menerima senjata dan perhiasan tersebut, Dewi Durga pergi berperang
melawan bala tentara raksasa (asura). Ketika Durga berhadapan dengan asura
bernama Raktawija, jika asura ini mengeluarkan darah dan menetes ke tanah seketika
darah tersebut berubah menjadi asura baru. Kesaktian asura inilah membuatnya
disebut sebagai Raktawija yang artinya ‘lahir dari darah’. Asura Raktawija berkali-kali
berubah wujud menjadi seekor kerbau, singa, gajah dan pada akhirnya berubah lagi
menjadi kerbau yang dikenal dengan sebutan Mahisasura (dari kata Mahisa=kerbau
dan Asura=raksasa;). Raktawija berubah menjadi mahisa bermaksud untuk menyamar
dan membaur dengan kerbau-kerbau liar yang sedang makan di padang rumput. Dewi
Durga tetap mengetahui hal tersebut langsung loncat kepunggung Mahisasura dan
menyembelih leher mahisa. Raktawijaya dalam bentuk aslinya keluar dari leher mahisa
dan seketika Dewi Durga menggenggam rambut asura dengan erat-erat. Demikian
juga ekor mahisa dipegang oleh tangannya yang lain. Posisi ini membuat Mahisasura
tidak dapat berkutik sehingga Durga dengan mudah dapat membunuhnya, dengan
menghindari agar darah asura tidak menetes ke tanah. Dewi Durga menduplikasi
dirinya menjadi sosok Camunda untuk meminum darahnya, dengan demikian
berakhirlah riwayat Raktawija. Duplikasi Dewi Durga menjadi wujud lain di luar dirinya,
yaitu Camunda, disebut sebagai sapta-matrka sebagai bentuk kekuatan Durga
Mahisasuramardini (Basudewa, 2019, hal. 131-132).




2. Ikonografi

Ikonografi adalah istilah yang mengacu kepada tokoh yang digambarkan dan kemiripan
tokoh yang dinyatakan dalam gambar dengan tujuan untuk mengadakan hubungan
dengan tokoh atau dewa tersebut. Tokoh atau dewa yang menjadi objek pemujaan
diwujudkan dalam bentuk arca. Arca adalah perwujudan dari dewa maupun tokoh yang
telah wafat. Durga merupakan sakti Siwa, direpresentasikan dengan banyak wujud,
setidak-tidaknya ada sembilan jumlahnya (disebut nawadurga). (Srijaya, Prawirajaya,
Titasari, Bagus, & Rema, 2020).

Gambar 14. Ikonografi Senjata Pada Arca Durhamahisasuramardini
Sumber: (Satyanda, 2015, hal. 8)




Dewi Durga dalam bentuk Durga Mahisasuramardini, umumnya selalu digambarkan
dengan banyak tangan, biasanya 8, 10 sampai 12 buah. Sikapnya berdiri seperti orang
sedang menari, sedang menginjak punggung seekor kerbau. Jika dibandingkan
dengan arca Durga yang dijumpai di Jawa, maka arca Durga yang terdapat di Pura
Bukit Darma Kutri mempunyai bentuk yang jauh lebih langsing dan seolah-olah arca ini
tidak memakai kain, karena relief di antara kedua kakinya kelihatan amat tipis.
Prabhamandala (alas berbentuk padma)-nya berbentuk bulat telor, dengan lapik (alas
dasar)-nya berupa padma bersusun dua (padma ganda). Tangan sebanyak delapan,
masing-masing tangan memegang atribut, yaitu tangan kanan depan memegang
cakra, ekor mahisa (kerbau), anak panah (sara) dan sakti (tombak). Tangan Kiri
memegang perisai (ketaka) dan busur panah (danus), rambut raksasa dan sangkha
(terompet dari kulit perang; sebagai perlengkapan perang) (Badra, 2007). Penelitian
Satyanda (2015) mengungkapkan atribut senjata pada Arca Durga
Mahisasuramardhini dan dapat diungkapkan maknanya sebagai berikut.

Tabel 2. Makna Senjata pada Arca Durga Mahisasuramardhini

No Senjata Posisi pada Arca Makna Simbolik Utama

Tangan kanan keempat | Simbol matahari, energi kosmik,
dari bawah kekuatan pemelihara semesta, dan
kesaktian ilahi. Menegaskan peran
Durga sebagai penegak dharma dan
pemelihara keseimbangan kosmos.

2 Tangan kanan pertama | Lambang keperkasaan, kehendak, dan
‘ dari bawah kemenangan spiritual melalui
pengendalian keinginan.

\i y

1 (/.
bl

v

3 Sakti (Tombak) Tangan kanan kedua dari | Simbol energi, kekuatan, dan daya

bawah tempur ilahi. Menegaskan karakter
‘.-; Durga sebagai perwujudan sakti dan
8} pelindung kebenaran.

,

R




4 Khetaka (Perisai) Tangan kiri kedua dari | Lambang perlindungan, pengayoman,
AR
|

bawah dan pertahanan terhadap kejahatan
By 5 dan marabahaya.

5 Tangan Kkiri ketiga dari | Simbol kekuasaan, disiplin batin, dan
bawah pengendalian hasrat duniawi sebagai
B dasar kemenangan spiritual.
q
¢
J
J/
6 Sangkha (Terompet | Tangan kiri keempat dari | Simbol keselamatan, hukum kosmik,

Kerang) bawah kemenangan ilahi, dan suara kosmos
sebagai penegasan peran Durga
sebagai penegak dharma.

P
- q

/

Arca Durga Mahisasuramardhini di Pura Kedharman Kutri dapat dilihat memiliki
delapan tangan yang disebut asta buja dan berbagai senjata pemberian dewa-dewa,
sesuai dengan cerita yang melatarbelakangi arca tersebut (Satyanda, 2015).
Relevansinya dengan teks cerita, dimana setiap Dewa atau kekuatan alam dari segala
arah memberikan atribut khusus kepada Durga untuk membasmi Mahisasura. Hal
tersebut menunjukkan setiap atribut Durga Mahisasuramardini merupakan penanda
arah, sebagai simbol energi kosmis dari seluruh penjuru alam yang menyertai kekuatan
Durga. Pada penentuan posisi arah dalam konsep di Bali dan Jawa kuno dikenal
dengan konsep delapan Dewa penjaga arah mata angin (Asta Dikpalaka) dan juga
sembilan Dewa penjaga arah angin; dimana di tengah adalah Siwa yang dikenal

dengan Dewata Nawa Sanggaha.




Tabel 3. Korelasi Durgamahisasurawardani Arah Astadikpalaka dan Nawa Sanggaha

Nama Dewa Senjata atau Asta dikpalaka Nawa Pura Bukit
Atribut Sanggaha Dharma
Pemberian
Isana (Siwa) Trisula Timur Laut Tengah
Wisnu Cakra Utara
Brahma Kamandalu (kendi) Selatan
Baruna Sangkha (terompet | Barat
kulit kerang)
Agni Sakti (tombak) Tenggara
Bayu Dhanu (busur) dan | Barat laut
Sara (anak panah)
Indra Bajra dan Genta Timur
Yama Kaladandha (gada | Selatan
kecil) dan pasa
(panah)
Prajapati-brahma | Aksamala (tasbih)
Surya disebut juga | Sinar Barat Daya
dengan Nirrti
Kala Khetaka (perisai) _
Ksirarnawa Kalung cahaya,
(galaksi bima pakaian dan kalung
sakti/milky way)- ardachandra
zenith (bulan sabit)
Gunung Himalaya | Singa sebagai
wahana
(tunggangan)
Wismakarma Parasu (kapak)
Kuwera Minuman Anggur Utara
Sagara (lautan Bunga teratai
besar) penghias dada dan
setangkai  teratai
warna biru
Ular sesa Kalung mutiara
(wahananya hitam (sesahara)
Mahawisnu)-nadir

Pada tabel di atas, penerapan Asta Dikpalaka lebih banyak diterapkan pada atribut
yang diberikan kepada Durga Mahisasuramardini, sesuai teks cerita mitologi yang
menyertainya. Semua sosok Dewa dalam cerita teks, dapat diinterpretasikan arah
anginnya sesuai dengan Asta Dikpalaka; dimana posisi Nrrti yang disinonimkan dengan
Surya. Jika dikorelasikan dengan senjata yang ditunjukan pada arca yang dikorelasikan
dengan teks mitologisnya, menunjukan bahwa senjata yang dibawanya merupakan
pemberian Wisnu, Baruna, Agni, Bayu, Indra dan Kala. Dari 4 Dewa yang memberikan
senjata tersebut, termasuk ke dalam filsafat kepemimpinan yang dinamakan Asta
Brata.Asta Brata yaitu delapan tipe kepemimpinan yang merupakan delapan sifat

kemahakuasaan Tuhan. Ajaran ini diberikan Sri Rama kepada Wibhisana sebagai raja




Alengka Pura menggantikan kakaknya Rahwana. Dalam konsep Asta Brata ada
delapan ajaran kepemimpinan hindu yang perlu diterapkan dan dijadikan sebagai
pedoman dalam diri seorang pemimpin. Oleh karena itu pemaknaan senjata pada Arca
Durga Mahisasuramardini Pura Bukit Dharma, merupakan representasi ajaran
kepemimpinan. Ajaran tersebut adalah:

1. Indra Brata yang artinya seorang pemimpin hendaknya mengikuti sifat-sifat dewa
indra sebagai dewa pemberi hujan atau dikenal dengan memberi kesejahteraan
kepada rakyat.

2. Bayu Brata yang artinya seorang pemimpin hendaknya selalu dapat mengehtahui
dan menyelidiki keadaan serta kehendak yang sebenarnya terutama keadaan
masyarakat yang hidupnya paling menderita.

3. Baruna Brata yang artinya seorang pemimpin hendaknya dapat memberantas
segala jenis penyakit yang berkembang di masyarakat, seperti pengangguran,
kenakalan remaja, pencurian, dan pengacau keamanan negara.

4. Agni Brata yang artinya seorang pemimpin hendaknya harus memiliki sifat-sifat
selalu dapat memotivasi tumbuhnya sifat ksatria dan semangat yang berkobar
dalam menundukkan musuh-musuhnya (Rai & Suarningsih, 2019).

Arca Durga Mahisasuramardini ditempatkan di atas bukit, yang digunakan sebagai

tempat suci kerajaan. Oleh karena itu, penanda yang berhubungan dengan pesan-

pesan nilai filsafat kenegaraan. Selain dari makna yang tersirat pada senjata, aspek
visual patung juga tersirat melalui sikap dan gestur dari arca.

Arca Dhurga Mahisasuramardhini ini merepresentasikan sikap berdiri dengan
sikap Alidha, yaitu sikap dimana letak telapak kaki saling berjauhan, yakni kaki Kiri
terletak di atas kepala kerbau dan kaki kanan terletak pada punggung bagian belakang
daripada kerbau yang merupakan perwujudan dari Asura. Alidha adalah sikap khusus
yang diperlihatkan oleh arca-arca membawa busur atau pemburu (dhanvinam) yang
telah melihat mangsanya dan siap untuk menembak. Busur dipegangNya dengan erat-
erat dengan tangan kiri dan anak panah digenggam dengan tangan kanan. Menurut
kamus Chitamani, bahwa posisi kaki yang dibengkokkan adalah kaki yang didepan
namita purva- jangha dan posisi kaki Kiri lurus paschima praguna bavet (Pratima-
Kosha). Arca Dewi Durga Mahisasuramardhini ini ditunjukkan dalam tubuh langsing

menggambarkan sambhanga, dvibhanga dan postur tribhanga. Asana dalam




pengertian tempat duduk adalah Padmasana ganda berbentuk segiempat dengan
sudut membulat, sedangkan dibawahnya terdapat capik yang berbentuk segiempat.
Vahana atau hewan tunggangan adalah kerbau dengan sikap berbaring dan kepalanya

besar serta pada leher kalung yang berhias genta. Kerbau menghadap ke Kkiri.

Gambar 15. Gestur Arca Durgamahisuramardhini
Sumber: (Satyanda, 2015, hal. 10)

Stela pada Arca Durgamahisasuramarini berbentuk sisi sejajar dengan puncak

membulat, Prabhamanala berbentuk bulat telor, pada bagian tepinya berhias segitiga




kecil. Pakaian/perhiasan: pakaian arca ini berupa kain berhias yang tampak tidak jelas
lagi karena pecah. Elemen yang masih dapat diketahui hanya Wiron yang
menggantung sampai punggung kerbau. Samput bersilang di depan paha di kanan dan
kiri badan tampak simpul berbentuk pita dengan ujung mengarah keatas. Uncal
berjumlah dua buah pada ujungnya berhias jumbai. Sedangkan perhiasan yang
dikenakan adalah mahkota berbentuk Jatamakuta berhias bunga, kalung susun dua,
gelang lengan berhias simbar, dengan motif bunga. Gelang susun dua berupa untaian
manik-manik. Gelang siku dan kaki berhias simbar (Satyanda, 2015). Sikap atau gestur
patung dapat diinterpretasikan sebagai berikut:

a. Sikap kepala: sikap kepala Dewi Durga terlihat bengkok kekiri, terlihat dari sisa pola
wajah yang cantik sebagai lambang kebaikan dan kasih sayang.

b. Bentuk Payudara: dapat disaksikan dari sisa pola bentuk payudara Dewi Durga
yang menonjol dengan bentuk yang indah sebagai lambang kesuburan.

c. Bentuk perut: dapat disimak dari pola dan sisa bentuk perut Dewi Durga yang
langsing dan indah sebagai lambang kelahiran.

d. Sikap kaki: dapat disaksikan bahwa kaki Dewi Durga yang sedang menginjak
kepala kerbau penjelmaan asura sebagai lambang dari menghancurkan sifat-sifat
buruk seperti raksasa (Satyanda, 2015, hal. 10-11).

Pada perkembangannya Arca ini dipercaya sebagai representasi dari Mahendradatta
yang disebut dengan ‘Bhatari Lumah Ing Burwan’. Arca ini diduga dibuat pada masa
pemerintahan Marakata dan Anak Wungsu, sebagai persembahan bagi ibunya. Tidak
menutup kemungkinan Airlangga, sebagai anak sulung, yang juga menjadi raja di Jawa
timur, pernah berkunjung di tempat arca ini, untuk memberikan penghormatan pada
ibunya, sekaligus menjalin hubungan kenegaraan dengan kerajaan Bali.

2). Terompah (Sandal Batu) dan Arca Ganesha

Peninggalan artefak seni rupa yang indigenous dari masa pemerintahan Udayana

sampai Anak Wungsu, bahkan tidak dapat ditemukan di daerah lain adalah peninggalan

patung berbentuk ‘sandal’ yang terbuat dari batu padas dengan landasan bermotif
teratai (Padma) menyatu dengan patung Ganesha pada alas (lapik) yang sama.. Tidak
ada satu prasasti atau bukti tertulis yang menjelaskan artefak tersebut, namun diyakini

merupakan peninggalan pemerintahan Udayana sampai Anak Wungsu, karena




ditemukan di samping Arca Durga Mahisamardini di Pura Bukit Darma Durga Kutri
pada tahun 1921 oleh Louis C. Heyting.

Artikel Louis C. Heyting tahun 1967 berjudul “Rama’s Sandalen Op Bali”
(Sandal Rama di Bali) yang diterbitkan dalam jurnal “Bijdragen tot de Taal-, Land- en
Volkenkunde, Deel 123, 3de Afl (1967) melaporkan ditemukannya artefak berbentuk
sandal kuno (disebut juga dengan terompah atau paduka), yang diduga dikeluarkan
pada jaman pemerintahan Anak Wungsu. Louis C. Heyting (1967) menjelaskan
kronologisnya penemuan tersebut, diawali pada tahun 1920-an, Dinas Purbakala di
Batavia mengumumkan isi beberapa piagam tembaga yang ditemukan di Bali.
Beberapa di antaranya dikeluarkan oleh “Paduka Haji Anak wungsumira kalih bathari
lumah i Buruan bathara lumah i Banyu Wka”. Istilah tersebut berarti Raja Anak Wungsu
ananda dari Ratu yang dimakamkan di Buruan, dan raja yang dimakamkan di Banyu
Wka berangka tahun 971-995 Saka. Pengumuman prasasti tersebut menarik minat
Heyting untuk melakukan penelitian purbakala di Bali. Ketika berada di Bali,
ketertarikan tersebut dikuatkan dengan studi literatur tradisional Pada koleksi candra
sengkala yang dikumpulkan dari lontar milik pendeta dan cendekia tradisional Bali
lainnya, Heyting menemukan tiga kali disebutkan tentang pendirian candi (pura
pemakaman) di Buruan pada tahun 929 Saka atau 1007 M. Candra sengkala tersebut
berbunyi “lawang-angapit-lawang” menandakan tahun 929 Saka. Pencarian
pemakaman Mahendradatta (dalam prasasti dituliskan sebagai ida bhatari lumah ing
Burwan) dimulai dengan menyimak dengan seksama peta topografi Bali Tengah tahun
1906. Heyting menemukan sebuah desa bernama Buruan, terletak di sebelah selatan
desa Kutri, tidak jauh dari kota utama Gianyar, yang namanya sama dengan tertera di
prasasti yaitu dekat dengan kata “brwan atau burwan”.

Dugaan tersebut mengantarkan Heyting berkunjung ke desa Buruan pada
November 1921, ditemani oleh pemandu Ida Putu (Pe)Maron, Heyting berkunjung ke
sebuah bukit dimana terdapat Pura Bukit Dharma. Pada pura tersebut ditemukan
sebuah patung padas dalam keadaan aus yang menunjukan usia yang tua,
menggambarkan Dewi Durga Mahisasuramardini, berlengan delapan dan berdiri di
atas seekor kerbau. Arca tersebut diletakan khusus pada bangunan terbuka
sederhana. Heyting pada saat itu mengira telah menemukan patung pemakaman

Mahendradatta, atau disebut Gunapriyadharmapatni, istri Udayana.




Gambar 16. Posisi Terompah dan Patung Ganesha tahun 1920an
Sumber: (Heyting, 1967)

Tepat di sebelahnya, di bawah atap yang sama, Heyting melihat beberapa patung kecil,
yang maknanya belum diketahui korelasi dan maknanya. Pada tahun 1923 Heyting
dapat mengambil foto pertama potret Arca Durga Mahisamardiri simbol Mahendradatta
dan gambar Candi Buruan. Dinas Purbakala melaporkan penemuan Heyting, dan
kemudian menunjukkan fotonya kepada peneliti purbakala seperti Ms. Muusses,
Bosch, Stutterheim, Krom, Van Erp dan Rouffaer. Pada pemeriksaan lebih dekat, dua
yang patung lebih kecil ternyata adalah: representasi pahatan paras dari sepasang
sandal, dilengkapi dengan pengait yang timbul untuk dijepit di antara jempol kaki dan
jari kaki kedua (disebut juga paduka), beralaskan dudukan bermotif teratai sebagai
alasnya, dan di sebelah kanannya terdapat Ganesa kecil duduk di landasan bermotif
teratai, dan sebelah kanan, terdapat dua lingga yang berukuran sama ini, juga di atas
landasan bermotif teratai. Tinggi patung menurut Heyting adalah Arca Durga setinggi
2,25 m., sandal 15 cm., Ganesa dan lingga 30 cm (Heyting, 1967).

Hipotesis Heyting menyebutkan bahwa sandal batu di desa Buruan menunjuk
ke arah sebuah episode terkenal dari Ramayana, yang selama berabad-abad memiliki
arti penting di Bali, tidak terkecuali dalam seni visual. Oleh karena itu, artefak kesenian

tersebut disebut ‘Sandal Rama’ (Rama’s Sandalen) oleh Heyting, mengingatkan sandal




Rama yang diserahkan kepada adik tirinya Bharata, sebagai simbol wewenang
kekuasaan Raja. Sedangkan Ganesha disebelahnya adalah simbol Bharata itu sendiri
(Heyting, 1967).

Gambar 17. Foto Terompah dan Patung Ganesha Tahun 1920an
Sumber: (Heyting, 1967)

a). Latar Belakang Cerita
Rama adalah tokoh utama sekaligus protagonis dari Kisah Ramayana. Rama dalam
Hinduisme merupakan salah satu awatara Wisnu dalam menumpas angkara murka
Rahwana atau Dasamuka, sebagai tokoh antagonis. Setelah tiba saatnya, ketika dapat
meminang Dewi Sita sebagai hasil kemenangan sayembara, Sri Rama diserahi
kekuasaan negara dan takhta kerajaanya dari ayahnya, Prabu Dasarata. Tetapi Dewi
Kekayi menagih janji kepada Prabu Dasarata, agar putranya Bharata dinobatkan
menjadi raja Ayudya. Pertikaian secara halus antara Prabu Dasarata dengan
permaisurinya itu, Dewi Kekayi, mengakibatkan Prabu Dasarata jatuh sakit. Rama
mengetahuinya dan kemudian meloloskan diri dari negara Ayudya demi kesejahteraan
keluarga keraton. Rama pergi bersama Dewi Sita diiringi oleh Laksmana adiik tirinya
yang setia

Bharata akhirnya dinobatkan menjadi raja Ayudya, tetapi tidak bersedia sebelum
ada persetujuan Sri Rama. Bharata kemudian pergi menyusul Sri Rama, karena Prabu
Dasarata mangkat disebabkan oleh kesedihannya. Berata mencari kakak tirinya Rama
ke dalam hutan, setelah pembakaran jenazah mendiang ayahnya Prabu Dasarata.
Setelah bertemu kakaknya, Bharata menyerahkan kerajaan ke Rama, ahli waris yang

berhak dan anak yang paling tua. Permintaan Berata ditolak Rama dengan alasan




menghormati keputusan Ayahnya. Berata kembali ke Ayodya menganggap diri sebagai

wakil Rama, karena diberi nasehat kepemimpinan yang berbunyi:

Tegakkan slalu dharma dalam kehidupan di dunia, orang-orang bijaksana hendaknya
dijadikan panutan, bukan harta, nafsu atau kemasyuran, keberhasilan yang sungguh bijak
adalah karena mampu memahami hakekat dharma dalam kehidupan di dunia ini.

Setelah berjurnpa dengan Rama, Bharata kemudian kembali ke Ayodya dan
memegang pemerintahan kerajaan atas nama Sri Rama, ditandai dengan
Sandal/Paduka Sri Rama yang diletakkan di singgasana, sebagai simbol kehadiran
Rama sebagai pemimpin Ayodya.

Cerita Ramayana berasal dari kitab Ramayana mahakarya Maharesi Walmiki.
Kata Ramayana berasal dari kata rama dan ayana yang berarti kisah pengembaraan
Ramawijaya. Kitab Ramayana digubah dalam bentuk kakawin Ramayana. Menurut Prof.
Dr. Purbacaraka, penggubahan Kitab Ramayana ke dalam bentuk Kakawin dilakukan
pada zaman Mataram kuno, yakni pada masa pemerintahan Raja Dyah Balitung,
sebelum abad ke-9 (Poespaningrat, 2005). Kakawin Ramayana diangkat sebagai
tonggak awal kelahiran sastra kakawin di Jawa. Kakawin tersebut diperkirakan telah
ada pada masa pemerintahan Mpu Sindok di Jawa Tengah sekitar abad ke-10. Belum
diketahui secara pasti siapa pengarang Kakawin Ramayana sekalipun banyak ahli telah
meneliti Kakawin Ramayana, dari berbagai sudut pandang dan permasalahannya.
Banyak peneliti yang mengungkapkan bahwa Kakawin Ramayan sebagai “adikakawin”
‘kakawin pertama dan teladan’ bagi sederetan karya kakawin dalam sastra Jawa-Bali
yang tersebar sepanjang kurun waktu yang meliputi seribu tahun. Kakawin Ramayana
selalu menduduki tempat terhormat dan pasti serta merupakan kakawin terpanjang di
antara kakawin-kakawin periode Jawa Hindu.

Kemunculan Kakawin Ramayana disusul kemudian oleh Kakawin Arjunawiwaha
yang digubah oleh Mpu Kanwa pada masa pemerintahan Raja Airlangga di Kerajaan
Kadiri di Jawa Timur. Pada periode Kadiri muncul sejumlah karya sastra kakawin,
antara lain Kakawin Hariwangsa karya Mpu Panuluh, Kakawin Gatotkacasraya karya
Mpu Panuluh, Kakawin Bharatayudha karya Mpu Sedah dan Mpu Panuluh, Kakawin
Smaradahana karya Mpu Dharmaja, Kakawin Sumanasantaka karya Mpu Monaguna.
Selanjutnya, pada masa Majapahit muncul karya sastra kakawin, antara lain Kakawin
Bhomantaka yang pengarangnya belum diketahui secara pasti, Kakawin Arjunawijaya

karya Mpu Tantular, Kakawin Sutasoma karya Mpu Tantular, Kakawin




Nagarakretagama karya Prapanca, Kakawin Lubdhaka karya Mpu Tanakung (Suarka,
2017).

Kisah Ramayana di Indonesia baik dalam bentuk karya sastra (Kakawin) juga
berkembang ke dalam beragam jenis kesenian baik seni pertunjukan maupun seni
rupa. Kisah Ramayana dalam seni tertua dalam bentuk tertuannya, terpatri pada relief
di candi Prambanan dan candi Panataran. Relief cerita Ramayana di candi Prambanan
rupanya lebih dekat dengan Serat Rama Keling, adapun relief di candi Panataran dekat
dengan Kakawin Ramayana. Dari berbagai penelitian para ahli teks, Kakawin
Ramayanga diperkirakan digubah pada abad IX Masehi (820-832 C, atau 898-910 M),
ketika kekuasaan Raja Dyah Balitung dengan pusat kerajaan Medang (Mataram kuno)
masih berpusat di Jawa Tengah. Raja Dyah Balitung merupakan leluhur dari Permaisuri
Mahendradatta.

Berdasarkan penelitian Himansu Bhusan Sarkar, Manomohan Ghosh, Camille
Blucke, dan Hooykaas, diketahui bahwa sumber penulisan Kakawin Ramayana adalah
Ravanagvadha karya Bhattikavya. Anggapan umum di Bali (misalnya Ktut Ginarsa)
bahwa penulis Kakawin Ramayana bernama Yogiswara (Darusuprapta, 1963, hal. 60).
Hal tersebut didasarkan ditemukannya baris kalimat yang memuat kata yogiswara
tersebut berbunyi: "Sang yogiswara cjsta sang sujana cuddha manahira huwus mace
sira", yang artinya sang yogiswara (pendeta besar) menjadi sangat pandai dan sang
sujana (orang baik) menjadi bersih hatinya setelah membacanya (Ramayana ini).
Rangkaian kata-kata "cjsta sujana cuddha manahira" itu dianggap memuat sengkalan
yang menunjuk tahun 1016 C, Dalam hal ini kata cjsta = 6; sujana = 1; cuddha = 0;
manah = 1. Jadi 6101 atau tahun 1016 C, (Padmapuspita, 1979, hal. 13). Akan tetapi
dalam koreksinya, Padmapuspita lebih cenderung menyetujui bahwa sengkalan di atas
menunjuk tahun 1018 C, (1096 M), karena kata cjsfa yang artinya 'terpelajar' atau
'‘pandai’ diberi arti '8', sama dengan pendeta. Padmapuspita juga menemukan adanya
kata "guna" sampai tiga kali (triguna) dari bait penutup dalam Kakawin Ramayana
tersebut. Karena itu Padmapuspita menawarkan pandangannya bahwa kemungkinan
penulis Kakawin Ramayana adalah Mpu Triguna, semasa pemerintahan Cri Jayawarsa
Digwijaya Castra Prabu, yang memerintah tahun 1026 C, (1104 M) (Tedjowirawan,
2012).




c). Ikonografi
Istilah paduka yang merujuk pada sandal atau alas kaki Rama yang digunakan oleh
Bharata sebagai simbol penguasa asli Ayodya ditemukan pada Kakawin Ramayana

Sargah 3 pada bagian akhir (sloka 9) yang berbunyi:

9. “Diceritakan Sang Bharata (Kekayiputra) pergi kembali Ayodya, Membawa sandal
(paduka) Sang Rama yang utama Paduka tersebut dihormati dan disembah oleh rakyat
Ayodya, Sang Bharata menjalani kewajiban menjadi raja didasari oleh rasa bhakti untuk
kemajuan kerajaan”

Pada kakawin Ramayana tersebut yang dimaksud dengan sandal (paduka) tentu bukan
sandal seorang raja yang mewah, melainkan sandal atau penutup kaki untuk seorang
pertapa yang digunakan Rama pada masa pengasingannya di hutan. Paduka berasal
dari Bahasa Sansekerta ‘pada’ yang berarti ‘kaki’, istilah tersebut merupakan definisi
dari arketip alas kaki India kuno (britishmuseum.org). Dalam bahasa Jawa kuno dikenal
istilah ‘tlumpah’ dan dalam bahasa Bali dikenal dengan terompah, keduanya mengacu

ke alas kaki sejenis sandal sederhana.

|
Pilahan 1 Pilahan 2
Gambar 18. Relief Ramayana pada Panel 9 Candi Siwa-Prambanan

Sumber: (Kussnowari, 2008)

Pada relief Candi Siwa di Kompleks Candi Prambanan khususnya pada panel 9
ditemukan relief yang menggambarkan situasi pada Kakawin Ramayana Sargah 3
Sloka 9. Relief panel tersebut dibagi menjadi 2 pilahan yang menggambarkan dua
adegan berbeda. Pilahan 1 menggambarkan adegan Bharata putera Kaikeyi atau
Kekayi akan dinobatkan menjadi raja, tetapi menolak. Bharata pergi ke hutan mencari
Rama, Laksmana dan Sinta yang sedang menjalani hukuman. Tujuan Barata mencari
Rama, Laksmana dan Sinta adalah untuk membujuk Rama kembali ke istana dan

memerintah Kerajaan Ayodya.




Panel- 79|

Gambar 19. Panel 7, 8 dan 10 yang Menggambarkan Kaki Telanjang
Sumber: (Kussnowari, 2008)

Pilahan 2 menggambarkan adegan Bharata dapat menemukan Rama dan Laksmana.
Bharata memberitahukan bahwa Ramanda Prabu Dasarata sudah wafat. Bharata
mohon kepada Rama untuk kembali ke Ayodya menggantikan kedudukan ayahanda
mewarisi tahta kerajaan di Ayodya. Namun permintaan Bharata ditolak. Rama tidak
mau kembali ke negaranya, dan hanya menitipkan tlumpah atau sandal sebagai
gantinya. Pesan Rama, agar tlumpah atau sandal tersebut ditaruh di atas Singgasana
dan Bharata disuruh pulang kembali ke Ayodya menggantikan ayahanda sebagai Raja
Ayodya atas nama Rama (Kussnowari, 2008). Pada pilahan 2 tersebut digambarkan
bentuk sandal rama atau dalam kakawin Ramayana disebutkan sebagai paduka.

Bentuknya nyaris persegi empat dengan lengkungan di sisi-sisinya, yang tidak




mencerminkan benda yang difungsikan sebagai alas kaki. Patut diduga pemahat candi
tersebut, belum pernah mengetahui bentuk alas kaki. Hal tersebut dikarenakan pada
budaya Jawa kuno melalui tinggalan candi mayoritas sosok manusia digambarkan
telanjang kaki. Pada relief tersebut telah dimunculkan bentuk sandal, yang menyerupai
benda bundar dalam genggaman sosok Rama dalam posisi berdiri menunduk, dengan
gestur sedang memberikannya ke sosok Bharata yang posisi badannya lebih rendah,
dengan sikap menerima.

Masih dalam Relief Ramayana di Candi Siwa Prambanan, panel yang lain, baik
sebelum dan sesudah adegan tersebut, tidak menunjukan adanya pemakaian sandal.
Bahkan pada panel 9 tersebut, pada pilahan 1 adegan Bharata sedang menaiki kuda,
digambarkan kaki telanjang Bharata dalam keadaan tanpa memakai alas kaki. Panel 7,
8 (sebelum panel 9) dan panel 10 (setelah panel 9) menunjukkan bahwa, hanya pada
adegan penyerahan tlumpah bentuk sandal Rama digambarkan. Sedangkan pada
adegan sebelum dan sesudahnya tidak terdapat tokoh yang menggunakan alas kaki,
baik golongan bangsawan, pendeta bahkan Rama sendiri. Heyting (1967)
membenarkan hal tersebut, pencariannya mengenai gambar sandal dalam seni Jawa
Kuno, Heyting menemukan di disertasi Stutterheim. Pada disertasi tersebut terdapat
gambar paduka Rama, di antara relief Candi Prambanan (panel 9 Candi Siwa), namun
tidak memiliki kemiripan sedikit pun dengan paduka yang terdapat di Pura Bukit Darma
Durga Kutri.

Gambar sandal di Candi Siwa Prambanan tersebut cenderung lebih mirip papan
persegiyang dibulatkan di bagian bawah dan dibentangkan secara diagonal oleh
sejenis pita yang tipis. Pernyataan tersebut tercantum pada buku Isaac Groneman yang
berjudul “Tjandi Parambanan op Midden-Java na de ontgraving’ pada tahun 1893.
Heyting bersikeras bahwa kekhasan fitur menonjol pada artefak sandal batu di Pura
Bukit Darma difungsikan sebagai pegangan jari-jari kaki, dan besar dugaan itu
melambangkan Sandal Rama. Namun bagaimanapun juga hal tersebut menguatkan
relasi yang sangat erat antara Bali dan Jawa.

Pernyataan Heyting dan fakta melalui temuan relief sandal di Candi Siwa
Prambanan menimbulkan dua hipotesis. Hipotesis pertama adalah besar kemungkinan
sandal batu tersebut adalah representasi dari Erlangga atau Airlangga raja kerajaan

Kahuripan di Jawa timur, yang diberikan kepada adiknya Anak Wungsu, raja kerajaan




Singhadwala di Bali. Artefak sandal batu tersebut meminjam relasi simbolik kisah
Ramayana. Dimana Erlangga merepresentasikan dirinya sebagai Rama (salah satu
awatara Wisnu), yang melegitimasi dan mendukung kekuasaan adiknya sendiri yaitu
Anak Wungsu sebagai representasi Bharata.

Airlangga memerintah di Jawa Timur sekitaran tahun 1019-1042 Masehi,
sedangkan Anak Wungsu memerintah sekitaran tahun 1049-1077 Masehi. Sebelum
Anak Wungsu, bertahta kakaknya Marakata 1022-1025. Di sela pemerintahan masing-
masing kakak beradik lintas pulau tersebut, terdapat nama Sri Ajnadewi yang
memerintah di Bali 1011-1016. Tedapat masa transisi dan kekosongan pemerintahan
di Bali yang masih misteri sampai sekarang. Setelah Anak Wungsu, digantikan Sri
Maharaja Walaprabhu 1079-1088, terjadi kembali kekosongan pemerintahan.

Ratu Sang Ajnadewi dinobatkan untuk menggantikan Raja Udayana
Warmadewa, namun, tidak ada hubungan yang jelas relasi kekeluargaanya dengan raja
yang digantikan. Untuk mendapatkan informasi yang jelas, prasasti Pucangan yang
dikeluarkan oleh Raja Airlangga, penguasa Jawa Timur, perlu diperhatikan. Dalam
prasasti ini disebutkan bahwa pada tahun 1016 M kerajaan Dharmawangsa di Jawa
Timur diserang oleh Raja Wurawari kemungkinan dari Dinasti Syailendra (Sumatera),
mengakibatkan kehancuran (pralaya). Saat akad nikah Airlangga dan Putri
Dharmawangsa berlangsung, penyerangan dilakukan secara bersamaan. Disebutkan
bahwa Pulau Jawa tampak seperti lautan api dan banyak orang dan penguasa kerajaan
telah meninggal. Airlangga yang saat itu berusia 16 tahun berhasil menyelamatkan diri
dengan melarikan diri ke hutan ditemani oleh pengikut setianya bernama Narottama.
Selama tahun pralaya nama Ratu Ajnadewi yang memerintah Bali muncul dalam
sumber-sumber sejarah. Mengenai fakta ini, dapat diduga bahwa Udayana (ayah
Airlangga) yang tampaknya hadir di pesta pernikahan putranya di Jawa Timur
terbunuh, sehingga tahta di Bali tiba-tiba kosong. Untuk mengisi kekosongannya,
keluarga kerajaan mungkin telah mengangkat seorang kerabat atau wali raja bernama

Sang Ajnadewi sebagai Ratu Bali (Setiawan, 2008). Prasasti Sembiran A Il
(Goris no. 351), bertahun Saka 938 (1016 Masehi) (satu-satunya prasasti yang

dikeluarkan oleh ratu ini), yang menyuratkan kekacauan di desa Julah.

Via. 3....... , memberitahukan musyawarah tentang kekacauan seluruh desa,




4. (karena) mati dan ditawan musuh, lebih-lebih lagi pergi berlindung (majengan?) di desa
berjauhan Oohan), akhirnya sekarang bersisa 50 keluarga, pada mulanya 300 keluarga.
Oleh karena tidak mampu

5. mengisi (membayar) drabyahajina secara lunas pada waktunya, sampai dengan segala
macam buncang hajl ..

6 hal itu menjadikan sakit hati mereka (penduduk) itulab sebabnya menyembah kebadapan
baginda raja memohon tetesan amhrta (air untuk hidup) ...... .

Kejadian kekacauan (pralaya) di kerajaan Medang Jawa timur dan kekacauan di desa
Julah (Bali utara) seakan mempunyai korelasi yang erat. Raja Wurawuri sebagai
pimpinan sekutu raja-raja vassal dari kerajaan Sriwijaya-Sumatera mengambil alih
kekuasaan tanah Jawa. Besar kemungkinan, salah satu sekutu raja Wurawuri berniat
menaklukan Bali juga agar berada di bawah pemerintahan Sriwijaya.

Sri Ajnadewi memerintah diperkirakan sampai 1022, sampai anak Udayana,
Marakata, pelanjut dinasti Warmadewa mengeluarkan prasasti pertamanya. Marakata
dengan nama resmi nya adalah Dharmawangsawardhana Marakata Pangkajasthana
Uttuganggadewa masa pemerintahannya bersamaan dengan masa pemerintahan
Airlangga di Jawa Timur. Marakata adalah raja yang sangat memperhatikan kehidupan
rakyatnya, sehingga dicintai dan dihormati oleh rakyatnya. Untuk kepentingan
peribadatan. Marakata dipercaya sebagai raja yang membangun prasada atau
bangunan suci di Gunung Kawi daerah Tampak Siring, Bali.

Besar kemungkinan artefak sandal batu tersebut diberikan oleh Airlangga ke
adiknya Marakata, sebagai sebuah simbol dukungan Airlangga sebagai raja besar di
Jawa timur, kepada adiknya, Marakata di Bali. Sandal tersebut berada di landasan
(lapik) yang sama dengan arca ganesha, sebagai Dewa penghilang rintangan. Secara
simbolik artefak tersebut bermakna sebagai restu atau dukungan penuh; sebagai
pelimpahan wewenang untuk menjalankan pemerintahan secara otonom, namun tetap
dalam pengawasan sang pemberi ferompah (semacam kerajaan vassal dengan
otonomi khusus).

Penulis menduga artefak tersebut bukan asli dibuat di Bali, namun berupa
barang persembahan untuk raja Bali, yaitu Marakata, dari kakaknya Airlangga, Anak
tertua Udayana yang menjadi raja di kerajaan Kahuripan-Jawa Timur. Dugaan penulis
berdasarkan beberapa pertimbangan:

1. Airlangga dan Marakata, sebagai raja kakak-beradik lintas pulau, masa
pemerintahannya sejaman. Jadi tidak mengherankan Airlangga sesekali

mengunjungi tanah lahirnya dan adik-adiknya, ketika menjadi raja.




2. Airlangga memang dekat dengan simbol-simbol waisnawa (pemuja Wisnu) dalam
kesenian di jamannya. Salah satunya adalah arca perwujudan Airlangga sebagai
Wisnu yang sedang menunggangi Garuda disebut sebagai “Wisna Garudasana”
atau “Wisna Garudanarayanamurti” yang ditemukan di Candi Belahan diduga
berasal dari Abad ke-11. Representasi Wisnu pada arca tersebut iidentifikasikan

sebagai penggambaran Raja Airlangga.

Gambar 20. Arca Wisnu Menunggangi Garuda P
Sumber: Gunawan Kartapranata (Januari 2008)

3. Airlangga sendiri menganggap dirinya sebagai penjelmaan Wisnu (Wisnu Murti),

yang tertulis pada Prasasti Pucangan berbahasa Jawa kuno, yang berbunyi:

“...tetapi karena ia seperti (penjelmaan) Dewa Wisnu, maka tidak bisa dibinasakan oleh
kekuatan Mahapralaya (Susanti, 2010, hal. 89).
Maka tidak berlebihan menduga bahwa terompah Rama merupakan hadiah Airlangga

kepada adiknya Marakata.

4. Dalam konteks bentuk, dimana representasi paduka antara relief Candi
Prambanan dengan artefak di Pura Durga Kutri berbeda, maka besar
kemungkinan Airlangga atau seniman pembuat artefak, telah melihat bentuk
sandal yang digunakan oleh pengunjung asing yang berkunjung ke kerajaan

Kahuripan. Sehingga bentukan artefak di Pura Bukit Dharma mengikuti bentuk




sandal dari pengunjung India tersebut. Hal tersebut telihat pada kutipan dari
prasasti Cane 943 Saka/1021 Masehi:

Gambar 21. Paduka pada Arca India dan Sepasang Paduka Kuno India
Sumber: (Dokras, 2020)

Susanti (2010) menjelaskan bangsa-bangsa asing yang berkunjung ke Kerajaan
Kahuripan adalah Klin (Kalingga) adalah salah satu suku dari India, Sinhala adalah
Srilanka, aryya adalah salah satu suku dari India (non Dravidian), Pandikira adalah salah
satu suku dari Asia Selatan(Pandyas and Keras), Dravida adalah salah satu suku dari
Asia Selatan (Tamil), Campa adalah salah satu bagian dari Vietham sekarang (Cam),
Kmir adalah Khmer sekarang, Remen (atau Mon) adalah salah satu suku dari Burma
sekarang (Susanti, 2010, hal. 6). Bukti prasasti menunjukkan interaksi Airlangga
dengan bangsa Asia selatan, yang jamak menggunakan paduka/terompah/ atau sandal.
Sehingga terompah di Pura Bukit Dharma kemungkinan besar terompah mengikuti
bentuk alas kaki yang digunakan oleh bangsa Asia selatan tersebut.

Hal tersebut menguatkan bahwa Airlangga yang memberikan terompah Rama ke

kerajaan Bali yang dipimpin oleh Marakata. Terompah tersebut diletakkan di samping




Arca Durgamahisasuramardini sebagai perwujudan Mahendradatta, ibunya. Oleh
karena masa pemerintahan Marakata yang singkat (3 tahun) maka dilanjutkan oleh
Anak Wungsu, meskipun pemerintahannya tidak sejaman dengan Airlangga. Namun
sistem pemerintahan bercorak Kahuripan yang Waisnawa tetap diteruskan, dengan
mengklaim dirinya sebagai perwujudan Wisnu pula. Prasasti Dawan yang berangka
tahun 975 Saka atau 1053 Masehi disebutkan:

...belas kasihan (Raja Anak Wungsu) terhadap jiwa (rakyat) bagaikan Dewa Hari (Wisnu)
yang selalu memikirkan kesempurnaan atau kesejahteraan dunia yang dikuasainya. ..

Maka dari itu terompah batu yang terdapat pada Pura Bukit Dharma Durga Kutri
merupakan pemberian Airlangga sebagai dukungan terhadap kedua Adiknya yang
menjadi raja di Bali. Simbolisasi pelimpahan kekuasaan tersebut menyiratkan bahwa
kerajaan Bali adalah kerajaan Vassal dari kerajaan Airlangga, namun diberikan otonomi
khusus dalam pengelolaannya. Hal tersebut diduga sebagai simbol, penguatan
legitimasi Marakata yang menggantikan Raja Ajnadewi dan meneguhkan dinasti
Warmadewa di Bali kembali. Dugaan kuat lainnya adalah rencana Airlangga untuk
menempatkan salah satu putranya untuk menjadi raja di Bali, sehingga mengirimkan
Mpu Bharadah untuk menyiapkan hal tersebut. Mpu Bharadah berkunjung ke Bali
untuk menemui Mpu Kuturan. Maksud Airlangga tersebut ditolak oleh Mpu Kuturan
karena telah menyiapkan sosok Raja Bali. Besar kemungkinan karena penolakan
tersebut, Airlangga tetap mendukung Raja Bali dengan mengirimkan simbol terompah
Raja tersebut, sebagai penanda Airlang menyetujui anaknya tidak memerintah Bali,
sekaligus mendukung penuh Raja Bali yang telah dipilih oleh Mpu Kuturan.

c. Landasan Estetika Seni Rupa

Pada pemaparan sebelumnya telah diungkapkan bahwa seni rupa pada jaman
Pemerintahan Prabu Udayana sampai Anak Wungsu, mengaplikasikan seni Hindu-
Buddha yang berkembang di Nusantara pada abad 10-11 Masehi. Seni Hindu-Budha
yang dipengaruhi oleh kesenian India kuno, berelasi dengan perkembangan kerajaan
di Indonesia, seperti Kutai (Kalimantan), Tarumanegara (Jawa Barat), Sriwijaya
(Sumatera) dan Jawa kuno. Corak-corak kesenian ideologis yang berkembang di
masing- masing daerah tersebut, larut melebur dengan corak kesenian prasejarah.
Pada masa pemerintahan Udayana sampai Anak Wungsu, khususnya pada

pemerintahan Udayana kesenian Jawa kuno mendominasi corak kesenian di Bali. Hal




tersebut diakibatkan oleh pengaruh Mahendradatta dari kerajaan Medang, dikuatkan
dengan pemerintahan Airlangga sebagai pelindung kerajaan Singhadwala di Bali
yang diperintah adik-adiknya.

Berbicara masalah kesenian India kuno, tidak terlepas dari pembahasan
mengenai konsep religiusitas yang berkembang pada masa itu. Susan L. Huntington
(2016) menyatakan bahwa agama (religion) adalah kekuatan utama yang merangsang
penciptaan seni dan arsitektur di India kuno. Menurut sebagian besar sistem
pemikiran India, dunia realitas yang fenomenal adalah ilusi, dirasakan dan ditafsirkan
oleh indera, yang menghasilkan data pribadi daripada pemahaman tentang keadaan
yang universal. llusi utama adalah kepercayaan akan keberadaan ego diri yang
terpisah. Sebagian besar agama India berusaha untuk menghilangkan ilusi ini dan
untuk mendorong realisasi kesatuan universal dan pemahaman bahwa setiap entitas
yang tampaknya terpisah hanyalah manifestasi dari Yang Esa. Kebenaran Tertinggi
dianggap transenden, secara intrinsik di luar sarana manusia yang terbatas untuk
memperoleh pengetahuan. Namun, sejumlah perangkat simbolik (yang menunjukkan
Kebenaran bukan dengan mengungkapkannya tetapi dengan merujuknya) mungkin
mengarah pada tujuan mewujudkan keadaan yang tidak dapat dibedakan. Di
antaranya adalah mantra (rumus verbal atau mantra), yantra (perangkat mekanis
seperti diagram geometris), dan murti (gambar, ikon, atau pahatan) (Huntington,
2016, hal. xxvi). Seni visual atau seni rupa India kuno menitikberatkan pada
pembahasan peralatan simbolik ini.

Apa yang disebut dengan seni India kuno, faktanya, merupakan reifikasi*
konsep-konsep metafisik tertentu, yang tujuannya adalah untuk memungkinkan umat
beragama untuk lebih mudah menginternalisasi Kebenaran tertinggi. Banyak rencana
bangunan India dan bentuk arsitektur lainnya yang dibuat untuk penggunaan
keagamaan didasarkan pada yantra, yang menjadikannya perwujudan dari ide abstrak
yang rumit. Gambar-gambar (murti) yang menghiasi struktur tersebut atau terjadi
dalam konteks keagamaan lain juga mengungkapkan konsep-konsep keagamaan
(Huntington, 2016).

Seniman, kriyawan dan juga arsitek menempati tempat yang cukup tinggi dalam
lapisan sosial setara dengan seorang pendeta dalam konsep Hinduisme. Oleh karena

seniman dapat menciptakan suatu karya seni yang menggugah perasaan, mampu




menerjemahkan bahasa abstrak menjadi benda visual dan mampu mewujudkan dari
keadaan kosong menjadi mengada (being). Seniman pada hakekatnya
menerjemahkan bahasa metafisik alam, sebagai jembatan antara teks spiritual pada
penubuhannya pada karya seni berdimensi. Hinduisme menekankan bahwa zat
Brahman meresap ke semua elemen dunia baik material, dimensi, ruang, waktu dan
energi, yang kesemuanya sinkron dengan getaran semesta (disimbolkan dengan
aksara suci Om) sebagai pusat keberadaan. Oleh karena itu proses penciptaan oleh
seniman India kuno, mengikuti proses penciptaan Brahman sesuai yang tertuang
dalam teks Weda. Agar benda ciptaannya selaras, harmonis dengan getaran semesta
itu, maka dilakukan pengukuran melalui sistem pengukuran yang dalam Kitab
Silpashastra disebut Manopakarana-Vidhana.

Kitab Manasara Silpashastara menjabarkan genealogi mistikal dari seorang
seniman, yang menjabarkan bagaimana proses penciptaan dan penetapan ukuran
sebuah karya seni 2 dan 3 dimensi. Prasanna Kumar Acharya (1934) menyatakan
bahwa proses penciptaan dimulai dari keempat wajah (catur mukha) Brahma yang
menghadap ke empat arah sebagai pencipta (Utpetti) alam semesta, berevolusi
menjadi pencipta atau perancang (arsitek) ilahi yang disebut dengan Visvakarman,
Maya, Tvashtar dan Manu. Empat arsitek ilahi ini ‘ber-inkarnasi® menjadi sesosok
entitas yang semuanya adalah pencipta di Alam manusia yaitu Sthapati, Sutragrahin,
Vardhaki dan Takshaka. Keempat entitas ini merepresentasikan keempat kelas
perancang di alam manusia. Staphati menempati posisi tertinggi dan menjadi
pembangun utama (Master Builder). Sutragrahin adalah guru dari Vardhaki dan
Takshaka, Vardhaki adalah instruktur dari Takshaka.

Sthapati wajib menguasasi semua ilmu pengetahuan (sastra), wajib memahami
isi Weda, dan mempunyai kualifikasi sebagai pemimpin yang agung (supreme
director) yang disebut acharya. Sutragahin juga wajib mengetahui Weda dan Sastra,
dan ahli dalam bidang penggambaran rancangan (draftsman) yang disebut dengan
istilah rakhajna. Vardhaki juga wajib memiliki pengetahuin umum Weda, namun
spesialisasinya adalah melukis (chitra-karman). Takshaka adalah ahli dalam teknis
membangun khususnya sebagai tukang kayu (carpentry).

Keempat entitas ini yang nantinya menjadi jabatan dalam kualifikasi perancang

bersifat metafisik, dimana manusia yang menduduki jabatan tersebut waijib lulus




kualifikasi dan melakukan ritual inagurasi, disaksikan oleh guru atau pendeta.

Keempat jabatan perancang tersebut wajib memahami dan menggunakan sistem

ukuran, untuk menciptakan sebuah karya seni visual yang mengikuti sistem

pengukuran dari getaran semesta. Berikut tabulasi sistem pengukuran yang

digunakan dalam penciptaan karya seni rupa dan arsitektur.

Tabel 4. Sistem Pengukuran dalam Kitab Silpa Shastra

Besaran Istilah dalam Analogi dalam cm
Silpa Shastra
1 atom paramanu satuan terkecil dari Dalam fisika
alam (Hinduisme) modern, ukuran ato adalah
0.1 sampai 0.5
nanometer
(1x10-"mto 5 x
10-"° m)
8 paramanu 1 sebutir debu 0,000625
rathadhuli/ratharanu
8 rathaduli 1 balagra/romagra sehelai rambut 0,005
8 balagra 1 liksha telur kutu 0,04
8 liksha 1 yuka setinggi kutu 0,3
8 yuka 1 yava biji barley 0,24
8 yava (besar) 1 angula selebar jari 1,9
7 yava tangan
(menengah) 6
yava (kecil)
12 Angula 1 vistati atau disebut sepanjang telapak 22,8
juga 1 TALA tangan
2 Vistati/tala 1 kishku-hasta atau | se-hasta® kecil 45,6
(24 angula) 1 hasta (small cubit)
25 angula 1 prajapatya-hasta - 47,5
26 1 dhanurmushti- - 49,4
hasta
27 1 dhanurgraha- - 51,3
hasta/dhanurmushti
4 1 dhanu atau danda dhanu=busur, 1824 atau 6
dhanurmushti danda=tongkat kaki/feet (6’)=182,88
8 dhanu 1 rajju tali pengukur 1.459,2
(measurement
string)

S. P. Gupta dan Asthana (2002) menyebutkan bahwa tala adalah pengukuran utama

dalam ikonometri Hindu. Satu Tala adalah 1 panjang telapak tangan (palm-length),

yaitu ketika direntangkan, ukuran paling panjang adalah jarak dari ujung ibu jari

tengah. Tala juga disebut vitasti, mukha, yama, arka, rasi dan jagati. Ukuran Tala dapat

dibagi menjadi beberapa angula, satu angula adalah ketebalan jari tengah. Satu Tala

adalah 12 angula.




Gambar di bawah menunjukan bahwa panjang dimensi ukuran panjang telapak
tangan disebut satu tala, dimana has tengahnya sebesar 1 angula. Tala sebagai satuan
ukuran utama, dijadikan dasar dalam penentuan ikonometri dan proporsi karya seni
baik arca maupun patun. Sistem ikonomteri tersebut disebut dengan talamana (Gupta
& Asthana, 2002). Istilah tala secara harfiah berarti telapak tangan, dalam aplikasinya
mengacu ke ukuran panjang antara ujung jari tengah dan ujung telapak dekat
pergelangan tangan. Panjang ini dalam semua kasus dianggap sama dengan panjang
wajah dari kulit kepala hingga dagu. Oleh karena itu, biasanya tala digunakan untuk
mengukur panjang total wajah daripada dalam dengan menggunakan ukuran telapak
tangan (Rao, 1977).

Gambar 22. Ukuran Satu Tala

Menurut Vaikhanasagama perbandingan tersebut dibedakan secara kuantitas yaitu
dari ekala (1 tala) sampai dasatala (10 tala), juga kualitasnya dari uttama, madhyama

sampai adhama dari setiap kuantitas.

Tabel 5. lkonometri Hindu berdasarkan Vaikhanasagama

Kategori | Tala Angula | dalam Representasi
cm

Uttama 10 tala 124 235,6 Visnu, Brahma, Siva
Dasatala angula
Madhyama 10 tala 120 228 Sri, Bhumi, Uma, Saraswati
Dasatala angula
Adhama 10 tala 116 220,4 Indra, Dewa Lokapala, Surya, Candra, 12
Dasatala angula Aditya, 11 Rudra, 8 Vasu, Aswin, Bhrgu,

Markandeya, Garuda, Sesa,  Durga,
Karrtikeya serta 7 Resi

Navardhatala | 9 tala 114 216,6 Yaksa termasuk para Kubera, Navagraha dan
angula makhluk ilahi lainnya

Navatala 9 tala 108 205,2 Raksasa, Asura dan Indra
angula




Astatala 8 tala 96 angula | 1824 Manusia biasa

Saptatala 7 tala 84 angula | 159,6 Vaitala

Sattala 6 tala 72 angula | 136,8 Preta

Pancatala 5 tala 60 angula | 114 Manusia berpunuk (hunchbacks)
Catustala 4 tala 48 angula | 91,2 Manusia cebol

Tritala 3 tala 36 angula | 68,4 Buta, Kinara

Dvitala 2 tala 24 angula | 45,6 Kusmanda (Kumbhanda)
Ekatala 1 tala 12 angula | 22,8 Kabandha

Ikonometri tersebut mengatur tinggi dan proporsi karya seni berdasarkan yang
tertulis teks Agama. Perbedaan kuantitas tersebut membedakan antara semua
makhluk dari kabandha (ekatala) sampai makhluk ilahi yang tertinggi yaitu manifestasi
Tuhan sesuai tugasNya yaitu Brahma, Wisnu dan Shiwa yang menempati ukuran
Uttama Dasatala; ukuran tertinggi. Kabandha adalah seorang Gandarva (musisi sorga)
yang bernama vishavasu atau Danu, dikutuk menjadi makhluk menyeramkan yang
digambarkan bermulut besar di perutnya, tidak mempunyai kepala dan leher dan
mempunyai mata di dadanya. Kabandha menempati posisi terbawah dengan proporsi
ekatala. Perbedaan ikonometri dapat dilihat pada aplikasi talamana pada pembuatan

seni patung 3 dimensional, dari hewan sampai makhluk ilahi tertinggi.

Gambar 23. lkonometri India Kuno Menggunakan Satuan Tala

Dari satuan ukuran yang sesuai dengan teks Agama, dengan satuan standar adalah
angula, maka para arsitek yang menciptakan karya yang besar dibandingkan dengan
seniman patung atau arca. Oleh karena itu pada praktik pengukurannya dibantu oleh
alat ukur yang telah distandarisasi (semacam penggaris) untuk memudahkan

pengukuran untuk bidang kerja yang lebih luas dan besar. Alat-alat sang arsitek India




kuno disebut sebagai sutrastaka tampaknya cukup sederhana. Delapan jumlahnya,
terdiri dari skala yang ditandai dengan sudut. Kemudian ada tingkat berbentuk
segitiga, tali, garis tegak lurus, dan kompas pembagi, bersama dengan bidang persegi
dan alat tulis untuk referensi dimensi. Tetapi alat terpenting dari sutrastaka adalah
mata manusia. Semuanya harus terlihat benar, bahkan jika itu telah diukur dengan
kepuasan formalistik. Seorang arsitek bangunan India kuno (vastu) yang baik, pada
kenyataannya, menjadi sangat waspada dan sadar akan lingkungannya, merasakan
cacat dan kekurangan dalam konstruksi jauh sebelum pita pengukur keluar. Desakan
bahwa mata menjadi alat utama perdagangan membuat ideal ini berkembang dengan
baik (Arya, 2000, hal. 21).

E%ﬂ T Mt
~ ——
; :.z ezt & O AT AT T
Ehr 0 @ 4
4
% |
. :: HTEFIT :"«
=S N k
; - T ] 27
E-ﬂ’ ik, k
gl —_—
'-_‘2:" wr sede
M

¥
R

AN

X 3G foqedt wfx. @en
*
@
9

Gambar 24. Sutrashtaka, Alat Pengukur India Kuno

Konsep menarik yang dibagikan vastu korelasinya dengan pembuatan patung adalah
bahwa semua pekerjaan dimulai dari nabhi, atau pusar. Proses pengukiran patung
selalu dimulai dari pusar, dan pembangunan di sebuah situs juga dimulai dari ‘pusar’
dari denah Vastu Purusha. Pusar seharusnya menjadi lokus energi kreatif, titik stabil
tubuh, karena setiap gambar mewakili Yupa Stambha, Axis Mundi, atau Pilar Alam

Semesta, perhatian dan perhatian besar selalu diberikan sebelum pekerjaan dimulai.




Ra)

Fug = L3
S I = s
7/ N &7 g A
ZNRN [ 1y lgl®]8
e NS P
] - w 8\
= 4 8 .z =
.r i g
= |8y :\‘{\ H L Em
2\ N 2N
i B O ) B [ | ,J\ \l
g | \\Z | "“"//' 2
X " %‘ 5» “—/J
L 7 | - Z Tl
s/ |\ | g [N /|
/ci p. \\\ > | 8 AN
Vels 2] =122 5|2 | L
oo o B TR
w

%,

F
&

Gambar 25. Denah Vastu Purusha Menganalogi Tubuh Manusia

Titik nabhi (pusar/navel) sebagai inti dari penentuan titik awal desain arsitektural
berdasarkan vastu shastra. Titik nabhi mengacu ke titik ‘brahma’ dalam denah Vastu
Purusha, dimana Brahma dalam konsep Tri Murti difungsikan sebagai sthiti (pencipta),
sehingga proses penciptaan artefak kesenian memulainya dari titik nabhi. Gagasan ini
akhirnya berkembang menjadi konsep bangunan tempat suci (mandir/pura/cand)i yang
mewakili Purusha, manusia kosmik. Dalam konteks ini, setiap bagian dari tempat suci
yang didesain berdasarkan kitab vastu yang dirancang dengan baik cocok dengan
bagiantertentudaritubuh manusia. Bagian atas candi adalah kepala, tempat paling suci
(sanctum) berkorelasi dengan penentuan leher, aula pertemuan adalah perut. Dinding
pembatas adalah kaki, dan pintu masuk berfungsi sebagai kaki. Gambar dewa dianggap
sebagai percikan vital dari jiwa, Jiva, yang menjiwai seluruh tubuh candi (Arya, 2000,
hal. 33-34). Oleh karena itu, bangunan tempat suci dipercayai mempunyai ‘jiwa’ secara
intrinsik sehingga mampu ‘hidup’ menjadi mahkluk kosmik (cosmic man) dan mampu

mentransmisikan energi alam kepada manusia yang berinteraksi dengannya.

Korelasi antara tubuh, alam, artefak kesenian dan religiusitas melahirkan empat
prinsip pengembangan kesenian berbasis Hinduisme yaitu dharma, rdpa, bhava dan
rasa. Dharma seorang manusia menurut Hinduisme adalah kondisi "apa adanya",

"kewajiban hidup" dan jalan ideal untuk melalui hidup.




| | I : T IT =

\ ——

\ | 01 1 O | P 1§ B 1
— K £ ————————,

Gambar 26. Bangunan Tempat Suci sebagai Makhluk Kosmik

Dharma dalam bangunan merujuk pada fungsinya, tugas yang diemban untuk
dilakukan. Rapa berarti "bentuk”, yang menunjukkan bentukan dan mode penataan
ruang yang paling baik dalam mewujudkan misi rumah. Vastu selaras dengan diktum
arsitektur modern yang terkenal yaitu “Bentuk mengikuti fungsi dan Bentuk mengalir
dari fungsi”. Bhava adalah konsekuensi persepsi yang mengalir dari interaksi
pengamat dengan bentuk kesenian. Bhava berarti “keadaan, kondisi, keadaan”—baik
suasana rumah, yang muncul sebagai akibat dari fungsi dan bentuknya, maupun
“suasana internal” dari bangunan, keadaan kesadaran yang muncul dalam diri
penghuni ketika menghuni tempat tinggal itu. Dari bhava dihasilkan rasa (esensi,
sentimen, pengalaman estetis), cita rasa hidup Anda. Rasa dalam bahasa Sansekerta
berarti “jus,” dalam semua arti kata itu; rasa dunia (yang terutama meliputi air, getah
bening, plasma darah, air mani, getah tanaman, jus buah dan sayuran, logam yang
disiapkan secara alkimia, rasa, dan emosi) adalah "realitas cair" dari kehidupan. Esensi
rasa yang membentuk realitas manusia bergabung untuk menciptakan rasa
emosional pribadi manusia, persepsi subjektif yang menyirami jiwanya. Rasa yang
lezat membuat kehidupan yang lezat, kehidupan sukha. Kehidupan yang benar-benar
memuaskan adalah rasatmaka, diisi sampai penuh dengan emosi murni dan
menyegarkan yang meresap ke dalam inti kesadaran (Svoboda, 2013, hal. 437-438).

Keempat prinsip tersebut menekankan antara keselarasan antara objek dan
subyek dalam menciptakan sensasi estetis tertentu pada manusia sebagai

pengamat. Karya seni yang dibuat tidak merupakan ekspresi subyektif dari seniman




pembuatnya, namun mengikuti prinsip keselarasan tersebut dari praktik berkarya,

kualitas hasil akhir, waktu, ruang penempatan dan manusia sebagai penikmatnya.

OBJEK/

________ SUBJEK/
ifﬁ«BYA§FN ~~~~~~~~~~~~~ - PENGAMAT

— -
‘f

\
\

\

1

1

1

N\ o\
I\ 1
\!

Y

!

’

1

\ | Al . \
BHAVA | | (Pef_rasEasat:j?ﬁS)ensﬁa‘s "i
H 1 ] \ \
(Citra/Kesan) v | | T f\ ]
! ‘\‘ ‘ F | | ‘ /
vl ! [ [] |~
N\ / | /
“ 1 J [ f
NS { | \/]
| N LA
| “:‘\7// ;4’ |
P 21 L
\\ N (Be\ k)’l ', ,,,’
\\ \\\ ntlé< ’, ”’
N S ~. : ”,,
“BHARMA™  Tteee e
(Fungsi)

Gambar 27. Konsep Estetika India Kuno

Prinsip keselarasan melahirkan pakem dan aturan praktik kesenian yang sinergi
dengan teks keagamaan. Agama di sini diartikan sebagai pesan vibrasi alam semesta
beserta isinya, untuk mengatur kehidupan manusia agar berkehidupan yang harmonis.
Oleh karena itu, praktik kesenian dekat dengan religiusitas, dimana agama merupakan
kodifikasi pesan/vibrasi semesta untuk mengatur perikehidupan manusia, sedangkan
kesenian merupakan salah satu bahasa untuk menerjemahkan pesan tersebut kepada
manusia. Fungsi kesenian di sini utamanya dalam menyentuh ‘perasaan’ manusia
melalui bahasa keindahan, sehingga menimbulkan sensasi estetis berupa kesenangan
yang lebih diingat manusia, dibandingkan dengan disampaikan secara oral dan tesktual
yang hanya menyentuh aspek kognitif saja. Kesenian dapat menyentuh kelima indra
manusia sebagai gerbang pencerapan realitas alam, menjadi sensasi keindahan yang
menyentuh sanubari manusia. Sensasi keindahan menimbulkan kebahagiaan,
sehingga ketika telah melaluinya akan menimbulkan kerinduan manusia pada sensasi

keindahan tersebut.




PENGARUH GEOPOLITIK ASIA TENGGARA TERHADAP
SENI ZAMAN UDAYANA-ANAK WUNGSU

A. Geopolitik sebagai Konteks Dinamika Seni dan Landasan Formulasi Estetika
Pembahasan mengenai pengaruh geopolitik Asia Tenggara pada seni Bali Kuno,
khususnya pada masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu, disusun bukan
untuk memposisikan seni sebagai produk langsung dari peristiwa politik. Pendahuluan
ini justru bertujuan menempatkan geopolitik sebagai konteks historis yang membentuk
medan kemungkinan bagi lahirnya praktik seni, pilihan material, strategi bentuk, serta
orientasi simbolik yang kemudian dirumuskan sebagai estetika. Dengan kata lain,
pembahasan ini dimaksudkan sebagai pengantar konseptual yang menjelaskan
mengapa seni Bali Kuno pada periode tersebut berkembang dengan karakter tertentu,
sebelum memasuki perumusan estetika secara lebih sistematis pada bab-bab
berikutnya.

Pada pergantian abad ke-10 hingga ke-11, Asia Tenggara berada dalam fase
transisi besar. Runtuhnya hegemoni maritim lama, perubahan jalur perdagangan, serta
munculnya pusat-pusat kekuasaan baru menciptakan ketidakstabilan sekaligus peluang
bagi wilayah-wilayah yang berada di dalam jejaring tersebut. Bali tidak berada di luar
dinamika ini. Sebaliknya, Bali merupakan bagian aktif dari ruang maritim Nusantara yang
dihubungkan oleh jalur laut, aliansi dinasti, dan jaringan religius. Kondisi geopolitik ini
membentuk latar di mana seni tidak hanya berfungsi sebagai ekspresireligius, tetapijuga
sebagai sarana penataan ulang relasi antara kekuasaan, masyarakat, dan kosmos.

Pendekatan yang digunakan dalam pembahasan ini menempatkan geopolitik
sebagai kondisi struktural, bukan sebagai penentu gaya seni secara langsung. Seni tidak
dipahami sebagai refleksi mekanis dari kekuasaan politik, melainkan sebagai respons
kultural yang dimediasi oleh nilai religius, etika sosial, serta kondisi ekologis setempat.
Oleh karena itu, perubahan politik atau pergeseran pusat kekuasaan tidak otomatis
menghasilkan perubahan bentuk seni, tetapi menciptakan tekanan, peluang, dan
batasan yang kemudian diolah melalui praktik kesenian lokal. Perspektif ini penting
untuk menghindari pembacaan reduksionis yang menyederhanakan seni Bali Kuno

sebagai hasil “pengaruh luar” semata.




Dalam konteks ini, figur-figur historis seperti Udayana, Airlangga, Marakata, dan Anak
Wungsu dipahami bukan hanya sebagai tokoh politik, tetapi sebagai aktor yang berada di
persimpangan antara kekuasaan, agama, dan budaya. Relasi dinasti antara Bali dan
Jawa Timur, serta kontestasi otoritas religius yang melibatkan tokoh-tokoh bhagawanta,
membentuk iklim ideologis yang mempengaruhi cara seni diposisikan dalam
masyarakat. Seni menjadi medium untuk menegaskan legitimasi, sekaligus sarana
menjaga keseimbangan kosmologis di tengah perubahan regional yang signifikan.

Pembahasan geopolitik dalam bab ini juga berfungsi untuk menjelaskan mengapa
seni Bali Kuno pada masa Udayana—-Anak Wungsu menunjukkan kecenderungan yang
tidak sepenuhnya sejalan dengan model seni Jawa atau India. Pilihan untuk
mengembangkan candi tebing, penggunaan material lokal seperti batu padas, serta
penempatan monumen dalam lanskap sungai tidak dapat dipahami hanya sebagai
keputusan teknis atau estetis semata. la merupakan hasil dari negosiasi kompleks
antara tradisi agama, kondisi alam, dan posisi Bali dalam jaringan kekuasaan Asia
Tenggara. Dengan memahami konteks ini, pembaca dapat melihat bahwa perbedaan
bentuk bukanlah penyimpangan, melainkan pernyataan kultural yang sadar.

Dengan demikian, pendahuluan ini berfungsi sebagai jembatan analitis menuju
formulasi estetika yang akan dibahas pada bab-bab selanjutnya. Pembacaan terhadap
dinamika geopolitik dan relasi kekuasaan memberikan landasan historis yang diperlukan
untuk merumuskan estetika seni Bali Kuno secara kontekstual. Estetika tidak dipahami
sebagai kategori abstrak yang terlepas dari sejarah, melainkan sebagai hasil dari proses
panjang adaptasi, resistensi, dan kreativitas budaya. Melalui kerangka ini, formulasi
estetika pada bab berikutnya dapat dibaca bukan sebagai teori yang berdiri sendiri, tetapi
sebagai sintesis dari pengalaman sejarah, praktik sosial, dan pandangan kosmologis

masyarakat Bali Kuno.

B. Dinamika Geopolitik Kawasan dan Seni pada Masa Udayana-Anak Wungsu

Masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu berlangsung pada periode krusial
dalam sejarah Asia, ketika lanskap geopolitik kawasan mengalami pergeseran besar dari
tatanan hegemonik menuju konfigurasi kekuasaan yang lebih terfragmentasi dan
regional. Periode ini, yang mencakup akhir abad ke-10 hingga pertengahan abad ke-11,

merupakan masa transisi yang membentuk ulang hubungan antara kekuasaan politik,




jaringan perdagangan, dan otoritas religius di Asia Tenggara. Dalam konteks tersebut,
seni tidak berkembang dalam ruang hampa, melainkan dalam medan sejarah yang
dipengaruhi oleh perubahan pusat kekuasaan, aliansi dinasti, serta intensifikasi
konektivitas maritim.

Di tingkat Nusantara, Sriwijaya masih menjadi kekuatan dominan hingga awal
abad ke-11. Kerajaan ini mengontrol jalur perdagangan Selat Malaka dan berperan
sebagai pusat Buddhisme Mahayana internasional. Namun, dominasi Sriwijaya mulai
melemah secara signifikan setelah serangan Dinasti Chola dari India Selatan pada 1025
M, yang dipimpin oleh Rajendra Chola I. Peristiwa ini tidak hanya berdampak militer,
tetapi juga mengguncang struktur ekonomi dan simbolik Asia Tenggara. Runtuhnya satu
pusat hegemoni membuka ruang bagi kerajaan-kerajaan regional untuk menegaskan
otonomi politik dan kulturalnya masing-masing.

Dalam lanskap inilah Bali beroperasi. Bali tidak berada di bawah kendali langsung
Sriwijaya, tetapi hidup berdampingan dengan pengaruhnya dalam jaringan maritim
Nusantara. Ketika hegemoni Sriwijaya melemah, Bali memasuki fase pasca-hegemonik
yang relatif stabil, memungkinkan konsolidasi internal tanpa tekanan dominasi eksternal
yang kuat. Kondisi ini penting untuk dipahami, karena seni Bali Kuno berkembang bukan
sebagai seni yang tunduk pada imperium maritim besar, melainkan sebagai ekspresi
budaya yang tumbuh dalam ruang otonomi relatif.

Di Jawa Timur, kekuatan politik utama sebelum runtuhnya Medang dipegang oleh
Dharmawangsa Teguh, raja dari Kerajaan Medang. Medang merupakan pesaing langsung
Sriwijaya dan memainkan peran aktif dalam geopolitik regional. Hubungan dinasti antara
Bali dan Jawa Timur terjalin melalui pernikahan Udayana dengan Mahendradatta, yang
menempatkan Bali dalam orbit politik Jawa, nhamun tanpa kehilangan kedaulatannya.
Aliansi ini melahirkan Airlangga, figur sentral dalam sejarah Nusantara awal abad ke-11.

Setelah kehancuran Medang akibat serangan Wurawari pada 1016 M, Airlangga
muncul sebagai aktor stabilisasi kawasan. la berhasil membangun Kerajaan Kahuripan
dan mengembalikan tatanan politik Jawa Timur. Secara genealogis, Airlangga memiliki
hak atas tahta Bali sebagai putra sulung Udayana. Namun, ia memilih untuk tidak
mengklaim kekuasaan di Bali dan membiarkan adik-adiknya, Marakata dan Anak

Wungsu, memerintah. Keputusan ini dapat dibaca sebagai strategi pembagian wilayah




dinasti yang disengaja, yang menegaskan Bali sebagai pusat kekuasaan otonom dalam
jaringan keluarga kerajaan yang sama.

Pilihan politik tersebut memiliki implikasi kultural yang penting. Bali tidak
berkembang sebagai satelit budaya Jawa Timur, meskipun berada dalam hubungan
dinasti yang erat. Sebaliknya, Bali menunjukkan kecenderungan untuk memperkuat
sistem religius dan sosialnya sendiri, yang dipandu oleh figur bhagawanta lokal seperti
Mpu Kuturan. Dalam tradisi Jawa, figur bhagawanta supradinastik seperti Mpu Bharada
memiliki otoritas religius lintas wilayah. Namun, kuatnya posisi Mpu Kuturan di Bali
menunjukkan bahwa otoritas spiritual di Bali tidak berada di bawah kendali Jawa.
Kontestasi otoritas religius ini, meskipun tidak tercatat secara eksplisit dalam prasasti,
koheren secara struktural dan berkontribusi pada konsolidasi kedaulatan budaya Bali.
Di luar Nusantara, India dan Cina juga memainkan peran penting sebagai sumber
tekanan dan peluang geopolitik. Dari India, selain ekspedisi Chola, pengaruh ideologis
Hindu-Buddha terus mengalir melalui jaringan rohaniawan dan teks agama, tanpa harus
disertai dominasi politik langsung. Dari Cina, kebangkitan ekonomi maritim pada masa
Dinasti Song mendorong intensifikasi perdagangan dan masuknya material budaya
seperti keramik ke Asia Tenggara. Pengaruh Cina pada periode ini lebih terasa padaranah
material dan ekonomi ritual, bukan pada ikonografi atau bentuk seni religius.

Sementara itu, di Asia Tenggara daratan, kerajaan-kerajaan seperti Kerajaan
Khmer di bawah Suryavarman | dan Kerajaan Pagan di Myanmar mengembangkan tradisi
monumental yang kuat dan terpusat. Kontras dengan model-model tersebut, Bali tidak
mengadopsi pola seni monumental teritorial. Seni Bali Kuno justru berkembang melalui
integrasi lanskap, ritual, dan kehidupan agraris, terutama di sepanjang sungai dan sistem
irigasi.

Dengan demikian, geopolitik pada masa Udayana hingga Anak Wungsu
membentuk seni Bali Kuno bukan melalui peniruan pusat-pusat kekuasaan besar, tetapi
melalui penciptaan ruang bagi artikulasi lokal. Seni Bali Kuno dapat dipahami sebagai
respons kultural terhadap dunia Asia yang cair, terhubung, dan plural. Dalam medan
pasca-hegemonikinilah Balimerumuskan praktik seniyang berakar kuat pada kosmologi
lokal, ritual komunal, dan lanskap alam, yang kemudian menjadi dasar bagi formulasi

estetika Bali Kuno pada bab-bab selanjutnya.




C. Bali dalam Mandala Maritim Asia Tenggara Abad ke-10-11

Pada abad ke-10 hingga ke-11, ruang Asia Tenggara tidak beroperasi sebagai kumpulan
wilayah dengan batas teritorial tegas, melainkan sebagai jaringan mandala maritim yang
cair dan berlapis. Kekuasaan ditentukan oleh kemampuan mengendalikan jalur laut,
pelabuhan, aliansi dinasti, serta simpul-simpul religius dan ekonomi, bukan oleh
penguasaan daratan secara administratif. Sejarawan seperti George Coedes
menegaskan bahwa kerajaan-kerajaan Asia Tenggara awal tidak membentuk negara
teritorial dalam pengertian modern, melainkan pusat-pusat kekuasaan vyang
pengaruhnya memancar dan melemah sesuai jarak, relasi politik, dan kepentingan
dagang. Dalam kerangka ini, laut bukanlah batas, melainkan medium penghubung
utama antarkawasan.

Dalam struktur mandala maritim tersebut, Bali menempati posisi strategis di
antara Laut Jawa dan Selat Lombok, yang menghubungkan jalur perdagangan barat-
timur Nusantara. Bali tidak dapat dipahami sebagai wilayah pinggiran yang pasif,
melainkan sebagai simpulregional yang terhubung dengan pergerakan barang, manusia,
dan gagasan. Denys Lombard, dalam kerangka besar Nusantara sebagai persimpangan
dunia, menekankan bahwa kawasan kepulauan Indonesia sejak awal merupakan ruang
pertemuan berbagai arus budaya, di mana keterhubungan maritim justru memungkinkan
diferensiasi budaya lokal, bukan penyeragaman. Denys Lombard melihat laut sebagai
“ruang budaya” yang mempertemukan, tetapi sekaligus memberi peluang bagi tiap
wilayah untuk merumuskan identitasnya sendiri.

Keterhubungan Bali dengan jaringan maritim Asia Tenggara tercermin secara tidak
langsung melalui temuan artefak perdagangan, seperti keramik asing, serta indikasi
keberadaan pelabuhan-pelabuhan kuno di wilayah pesisir. Bukti-bukti ini menunjukkan
bahwa Bali terlibat dalam sirkulasi ekonomi regional, meskipun tidak selalu tampil
sebagai pusat dagang utama seperti Sriwijaya atau pelabuhan-pelabuhan di pesisir Jawa.
Namun, sebagaimana ditekankan oleh Coedés, keterlibatan dalam jaringan
perdagangan tidak otomatis menghilangkan struktur lokal. Justru dalam banyak kasus,
kerajaan-kerajaan Asia Tenggara menggunakan arus dagang dan kontak luar untuk
memperkuat legitimasi internal dan simbolisme kekuasaan, bukan untuk menggantikan

sistem budaya yang telah ada.




Dalam konteks Bali, keterhubungan maritim ini tidak menghasilkan
penyeragaman estetika dengan pusat-pusat budaya besar seperti Jawa atau India.
Sebaliknya, Bali menunjukkan kemampuan selektif dalam menyerap pengaruh luar.
Unsur-unsur religius dan simbolik dari India dan Jawa hadir, tetapi selalu dinegosiasikan
dengan kondisi ekologis, struktur sosial, dan tradisi ritual setempat. Denys Lombard
menekankan bahwa proses semacam ini merupakan ciri khas kawasan Nusantara, di
mana pengaruh asing tidak diterima secara mentah, melainkan “diterjemahkan” ke
dalam bahasa budaya lokal.

Kondisiini menjadi latar penting bagi perkembangan seni Bali Kuno. Dalam medan
mandala maritim, seni tidak berkembang sebagai hasil imitasi pusat kekuasaan
eksternal, tetapi sebagai respons kreatif terhadap keterhubungan regional. Akses
terhadap jaringan luas memungkinkan masuknya ide, simbol, dan material, sementara
otonomi lokal memberi ruang bagi Bali untuk merumuskan ekspresi seni yang khas.
Dengan demikian, seni Bali Kuno pada masa Udayana hingga Anak Wungsu dapat
dipahami sebagai produk dari posisi Bali dalam jaringan Asia Tenggara yang terbuka
namun berakar kuat, adaptif tetapi tidak kehilangan identitasnya. Pemahaman ini
menjadi dasar penting untuk membaca perkembangan estetika Bali Kuno sebagai hasil

negosiasi antara konektivitas maritim dan keteguhan struktur budaya lokal.

D. Aliansi Dinasti Bali-Jawa dan Mobilitas Budaya dalam Perkembangan Seni Bali
Kuno

Aliansi dinasti antara Bali dan Jawa Timur pada masa pemerintahan Udayana hingga
Anak Wungsu merupakan salah satu faktor geopolitik yang paling konkret dalam
membentuk medan kultural Bali Kuno. Namun, aliansi ini tidak dapat dibaca secara
sederhana sebagai saluran “pengaruh Jawa” terhadap Bali. Pendekatan semacam itu
berisiko mereduksi dinamika budaya menjadi relasi pusat-pinggiran yang ahistoris.
Sebaliknya, aliansi dinasti perlu dipahami sebagai mekanisme pembukaan mobilitas
budaya, yang memperluas jaringan simbolik, religius, dan politis, tetapi sekaligus
memicu proses seleksi dan negosiasi lokal dalam praktik seni.

Pernikahan Raja Udayana Warmadewa dengan Gunapriyadharmapatni atau
Mahendradatta menempatkan Bali dan Jawa Timur dalam satu orbit genealogis dan

ideologis. Relasi ini memberi Bali akses langsung pada jaringan legitimasi politik Jawa




Timur yang pada akhir abad ke-10 masih memegang posisi penting dalam lanskap
Nusantara. Bukti keterkaitan ini terekam jelas dalam bahasa prasasti Bali Kuno,
khususnya melalui penggunaan gelar dan nama penobatan yang menyertakan unsur
“Dharmawangsa”. Penyematan unsur tersebut bukan sekadar ornamen titulatur,
melainkan pernyataan politik simbolik yang menegaskan kedekatan garis keturunan Bali
dengan dinastiJawa. Dengan demikian, aliansi dinasti beroperasi pada level representasi
kekuasaan yang formal dan elitis, sebagaimana tercermin dalam sumber epigrafis.

Namun, penting dicatat bahwa prasasti sebagai sumber bersifat normatif dan
tidak menjangkau praktik keseharian masyarakat maupun dinamika produksi seni di
tingkat lokal. Di sinilah pendekatan kritis diperlukan. Data epigrafis memperlihatkan
bagaimana relasi Bali-Jawa dimaknai oleh elite penguasa, tetapi tidak secara otomatis
menjelaskan bagaimana relasi tersebut diterjemahkan dalam praktik kesenian. Justru
jarak antara bahasa resmi prasasti dan bukti artefaktual membuka ruang analisis tentang
bagaimana mobilitas budaya bekerja secara tidak langsung dan tidak seragam.

Lahirnya Airlangga dari aliansi Udayana dan Mahendradatta memperkuat jalinan
Bali-Jawa pada momen krisis regional. Ketika kerajaan Dharmawangsa runtuh akibat
serangan Wurawuri, Airlangga tampil sebagai figur pemulih tatanan di Jawa Timur. Secara
genealogis, ia memiliki hak atas tahta Bali, tetapi memilih untuk tidak mengklaimnya dan
membiarkan Marakata serta Anak Wungsu memerintah. Keputusan ini menunjukkan
bahwa aliansi dinasti tidak dimaksudkan untuk menciptakan integrasi politik total,
melainkan pembagian wilayah kekuasaan yang relatif seimbang. Dalam konteks budaya,
keputusan tersebut memberi Bali ruang untuk mengembangkan tradisi seni dan
religiusnya sendiri tanpa berada di bawah bayang-bayang hegemoni Jawa Timur.

Mobilitas budaya yang muncul dari aliansi dinasti ini terutama berlangsung
melalui pergerakan rohaniawan, teks agama, dan idiom simbolik Siwa-Buddha.
Ikonografi dan konsep religius dari Jawa dan India memang hadir di Bali pada periode ini,
tetapi kehadirannya tidak dapat disamakan dengan adopsi gaya seni Jawa secara
langsung. Bukti artefaktual justru menunjukkan bahwa Bali memilih strategi lokalisasi
yang kuat. Bentuk candi tebing, penggunaan batu padas lokal, serta penempatan
monumen dalam lanskap sungai dan sistem irigasi merupakan keputusan yang tidak
mengikuti model arsitektur Jawa Timur yang lebih menonjolkan bangunan batu berdiri

dan orientasi monumental teritorial.




Perbedaan ini menandakan bahwa mobilitas budaya tidak bekerja sebagai arus satu
arah, melainkan sebagai proses dialogis. Bali menyerap idiom simbolik yang dibutuhkan
untuk legitimasi religius dan politik, tetapi menerjemahkannya melalui bahasa material,
teknik, dan lanskap yang berakar pada kondisi ekologis dan struktur sosial setempat.
Dalam kerangka ini, seni Bali Kuno berkembang sebagai hasil negosiasi antara
keterhubungan regional dan otonomi lokal. Ikonografi Siwa-Buddha berfungsi sebagai
horizon makna bersama, sementara wujud estetiknya menjadi penanda identitas Bali.
Aliansi dinasti Bali-Jawa dengan demikian tidak melahirkan homogenisasi seni,
tetapi justru mempertegas diferensiasi kultural. Relasi genealogis membuka akses pada
jaringan simbolik lintas wilayah, sementara keputusan politik untuk mempertahankan
kedaulatan Bali memungkinkan penguatan karakter lokal dalam seni. Dalam konteks ini,
perkembangan seni Bali Kuno pada masa Udayana hingga Anak Wungsu dapat dipahami
sebagai respon kreatif terhadap mobilitas budaya yang terkelola, di mana pengaruh luar

diolah secara selektif untuk memperkuat, bukan melemahkan, identitas kultural Bali.

E. PosisiAirlangga sebagai Aktor Geopolitik Pascajatuhnya Sriwijaya

Peran Airlangga menjadi krusial dalam memahami konfigurasi geopolitik Asia Tenggara
pada fase pasca runtuhnya hegemoni Sriwijaya di awal abad ke-11. Serangan terhadap
pusat-pusat kekuasaan Sriwijaya dan kehancuran Kerajaan Medang pada 1016 M
menandai berakhirnya satu tatanan lama dan membuka periode ketidakstabilan
regional. Dalam situasi tersebut, Airlangga muncul bukan sekadar sebagai penerus
dinasti, melainkan sebagai aktor pemulih tatanan yang mampu merumuskan ulang
keseimbangan politik di Jawa Timur dan, secara tidak langsung, memengaruhi dinamika
kekuasaan di Bali.

Sebagai figur yang dibesarkan dalam konteks aliansi Bali-Jawa, Airlangga
membawa legitimasi genealogis dan religius yang melintasi wilayah. Keberhasilannya
mendirikan Kerajaan Kahuripan dan menata ulang struktur politik Jawa Timur
menunjukkan kapasitasnya sebagai pengelola krisis. Namun, yang penting dicermati
adalah bahwa pemulihan tatanan ini tidak diarahkan pada pembentukan hegemoni
teritorial baru yang luas. Pembagian wilayah kekuasaan yang kemudian dilakukan
Airlangga justru menandakan kesadaran akan keterbatasan kontrol politik langsung serta

pentingnya stabilitas regional melalui otonomi relatif masing-masing pusat kekuasaan.




Dalam konteks Bali, posisi Airlangga memiliki bobot yang lebih kompleks. Secara
genealogis, ia merupakan putra sulung Udayana dan, dengan demikian, memiliki hak
atas tahta Bali. Namun, pilihan politiknya untuk tidak kembali memerintah Bali dan
membiarkan Marakata serta Anak Wungsu berkuasa tidak dapat dipahami sebagai
sekadar keputusan personal. Keputusan ini mencerminkan strategi dinasti yang
disengaja, yaitu pembagian wilayah kekuasaan dalam satu jaringan keluarga tanpa
menciptakan subordinasi langsung. Bali ditempatkan sebagai pusat kekuasaan yang
berdiri sendiri, sejajar secara genealogis dengan Jawa Timur, meskipun berada dalam
orbit dinasti yang sama.

Implikasi kultural dari keputusan ini sangat signifikan. Dengan tidak menjadikan
Bali sebagai wilayah kekuasaan langsung Airlangga, tidak muncul tuntutan untuk
menyelaraskan sistem budaya dan seni Bali dengan model Jawa Timur. Sebaliknya, Bali
memperoleh ruang untuk mengembangkan sistem religius, sosial, dan artistiknya secara
otonom. Hubungan Bali-Jawa pada masa ini lebih bersifat jaringan legitimasi daripada
dominasi struktural. Relasi tersebut memungkinkan pertukaran simbolik dan ideologis,
tetapi tidak memaksakan penyeragaman bentuk.

Dalam bidang seni, posisi Airlangga sebagai figur lintas wilayah menciptakan iklim
legitimasi religius yang luas. lkonografi, konsep kosmologis, dan bahasa simbolik Siwa-
Buddha beredar dalam jaringan dinasti dan rohaniawan yang terkait dengan dirinya.
Namun, legitimasi ini tidak diikuti oleh transfer gaya artistik secara langsung. Bukti
artefaktual justru menunjukkan bahwa pada masa Marakata dan Anak Wungsu, seni Bali
Kuno semakin menegaskan solusi lokal. Pilihan untuk mengembangkan candi tebing,
penggunaan material batu padas setempat, serta integrasi monumen dengan lanskap
sungai dan sistemirigasi menunjukkan bahwa Bali tidak mengadopsi model monumental
Jawa Timur, tetapi merumuskan ekspresi estetiknya sendiri.

Dengan demikian, Airlangga dapat dipahami sebagai aktor geopolitik yang
berperan menciptakan kondisi stabil bagi berkembangnya diferensiasi budaya. la
menyediakan payung legitimasi dinasti dan religius lintas wilayah, tetapi sekaligus
membiarkan pusat-pusat kekuasaan regional mengartikulasikan identitasnya masing-
masing. Dalam konteks seni Bali Kuno, kondisi ini memungkinkan munculnya
kecenderungan estetik yang adaptif terhadap pengaruh luar, namun tetap berakar kuat

pada lanskap, material, dan struktur sosial lokal. Seni Bali Kuno pada fase ini bukan hasil




peniruan, melainkan pernyataan kultural yang tumbuh dari otonomi yang dijaga secara

sadar dalam jaringan geopolitik pasca-hegemonik.

F. Kontestasi Otoritas Religius

Dalam membaca dinamika geopolitik dan kultural Bali pada masa pemerintahan Anak
Wungsu, persoalan otoritas religius menjadi simpul analitis yang tidak kalah penting
dibanding relasi dinasti. Pada fase pasca runtuhnya hegemoni lama di Nusantara,
legitimasi kekuasaan tidak hanya dipertaruhkan melalui garis keturunan dan kontrol
wilayah, tetapi juga melalui penguasaan otoritas kosmologis. Dalam konteks inilah
kontestasi antara figur-figur religius lintas wilayah memperoleh makna strategis bagi
pembentukan kedaulatan budaya Bali.

Dalam tradisi Jawa Timur, Mpu Bharada dikenal sebagai bhagawanta
supradinastik, yakni rohaniawan yang tidak terikat secara eksklusif pada satu kerajaan
dan memiliki kewenangan simbolik dalam urusan legitimasi kosmis. Posisi semacam ini
memberinya otoritas untuk bertindak lintas wilayah, terutama dalam konteks
penobatan, pembagian wilayah, dan penataan kosmologis kekuasaan. Secara
struktural, figur seperti Mpu Bharada berpotensi hadir pula dalam konteks Bali, terlebih
mengingat eratnya hubungan dinasti antara Bali dan Jawa Timur pada masa Airlangga.
Namun, Bali pada masa pemerintahan Anak Wungsu telah memiliki figur otoritas
religiusnya sendiri, yakni Mpu Kuturan, yang memegang peran sentral dalam penataan
agama, ritus, dan struktur sosial keagamaan Bali. Mpu Kuturan tidak sekadar berfungsi
sebagai rohaniawan istana, melainkan sebagai pengelola sistem religius yang
menyentuh langsung kehidupan komunal masyarakat Bali. Otoritasnya berakar pada
pemahaman lokal terhadap kosmologi, ritual, dan lanskap, bukan semata-mata pada
legitimasi supradinastik.

Narasi mengenai adanya permohonan izin Mpu Bharada kepada Mpu Kuturan,
meskipun tidak tercatat secara eksplisit dalam prasasti, memiliki koherensi struktural
dalam konteks budaya Asia Tenggara awal abad ke-11. Ketidakhadiran bukti epigrafis
langsung tidak serta-merta meniadakan kemungkinan tersebut, mengingat prasasti
bersifat elitis dan normatif, serta jarang merekam dinamika negosiasi otoritas religius

secara rinci. Yang lebih penting untuk dibaca adalah implikasi analitis dari narasi




tersebut. Jika penolakan terhadap intervensi religius eksternal benar terjadi, maka
peristiwa itu dapat dipahami sebagai momen konsolidasi kedaulatan religius Bali.

Penolakan tersebut bukan sekadar konflik personal antara dua figur rohaniawan,
melainkan pernyataan struktural bahwa Bali memiliki sistem otoritas spiritual yang
berdiri sendiri dan tidak berada di bawah subordinasi pusat religius Jawa. Dalam
kerangka ini, Bali menegaskan batas simbolik antara keterhubungan dinasti dan
kemandirian religius. Relasi Bali-Jawa tetap terjaga pada tingkat genealogis dan politik,
tetapi tidak diperluas menjadi dominasi kosmologis. Dengan demikian, kontestasi
otoritas religius justru memperjelas pembagian ruang antara jaringan kekuasaan lintas
wilayah dan kedaulatan budaya lokal.

Implikasi dari kontestasi ini terhadap perkembangan seni Bali Kuno bersifat
langsung dan mendasar. Dengan tidak tunduk pada pusat religius Jawa, Bali tidak terikat
pada model estetika istana atau “court style” Jawa yang cenderung monumental dan
terpusat. Sebaliknya, seni Bali berkembang dalam kerangka ritual komunal yang berakar
pada praktik lokal, lanskap alam, dan kebutuhan religius masyarakat. Karya seni tidak
diarahkan untuk merepresentasikan kemegahan kekuasaan teritorial, melainkan untuk
mengintegrasikan nilai kosmologis ke dalam kehidupan sehari-hari melalui ritus,
bangunan suci, dan penataan ruang yang dekat dengan aktivitas agraris dan sistem air.

Dalam konteks ini, kedaulatan religius Bali berfungsi sebagai prasyarat bagi
diferensiasi estetika. Seni Bali Kuno tidak menolak pengaruh luar secara total, tetapi
menempatkannya dalam kerangka interpretasi lokal yang dikendalikan oleh otoritas
religius setempat. Kontestasi antara Mpu Bharada dan Mpu Kuturan, baik sebagai
peristiwa historis maupun sebagai konstruksi analitis, membantu menjelaskan mengapa
seni Bali Kuno pada masa Anak Wungsu berkembang sebagai tradisi yang khas. la
merupakan hasil dari pilihan sadar untuk mempertahankan otonomi kosmologis, yang
pada gilirannya memungkinkan lahirnya ekspresi seni yang berakar kuat pada praktik

ritual komunal dan identitas budaya Bali.

G. Dampak Geopolitik terhadap Orientasi Estetika dan Praktik Seni
Dinamika geopolitik pada masa Udayana hingga Anak Wungsu tidak bekerja sebagai
sebab tunggalyang “mencetak” bentuk seni Bali Kuno, melainkan sebagai medan kondisi

yang memengaruhi cara Bali menegosiasikan legitimasi, mengelola jaringan religius, dan

100



mengartikulasikan identitas kultural. Karena itu, dampaknya terhadap seni lebih tepat
dipahami melalui mekanisme yang bersifat mediasi: geopolitik memicu kebutuhan
simbolik dan institusional, lalu kebutuhan tersebut diterjemahkan dalam pilihan bentuk,
material, lokasi, dan tata laku produksi seni. Empat mekanisme berikut memperlihatkan

bagaimana proses itu berlangsung secara argumentatif.

1. Penguatan Otonomi Estetika

Dalam konteks Asia Tenggara abad ke-10 hingga ke-11, pusat-pusat kekuasaan besar
cenderung menegaskan dirinya melalui arsitektur monumental yang tampil sebagai
pernyataan politik-teritorial. Model Jawa Timur dan Khmer, misalnya, mengembangkan
tradisi bangunan batu berdiri yang menonjolkan keteraturan massa, hirarki ruang, serta
visibilitas monumen sebagai simbol pusat kuasa. Bali justru mengambil arah berbeda.
Pada masa Anak Wungsu, ekspresi monumen penting tampil dalam format candi tebing
dan ceruk pertapaan, yang secara visual lebih “menyatu” dengan lanskap daripada
memerintahkannya.

Perbedaan ini bukan sekadar preferensi estetis, melainkan dapat dibaca sebagai
strategi kultural dalam medan pasca-hegemonik. Setelah keruntuhan Medang dan
melemahnya dominasi Sriwijaya, Bali berada pada posisi yang relatif otonom di jaringan
politik Nusantara. Keputusan Airlangga untuk tidak mengintegrasikan Bali ke dalam
struktur kekuasaan Jawa memperkuat otonomi itu. Dalam kondisi tersebut, Bali tidak
memerlukan penyeragaman bentuk monumen demi menunjukkan loyalitas kepada
pusat lain. Sebaliknya, Bali memiliki ruang untuk membangun legitimasi melalui bahasa
lokal yang tetap kompatibel dengan kerangka religius Siwa-Buddha, namun tidak
bergantung pada format monumental asing.

Karena itu, candi tebing dapat dipahami sebagai “pernyataan otonomi estetika”:
ia menunjukkan bahwa Bali mengenal idiom religius yang sama (dalam hal kosmologi
dan fungsi ritual), tetapi memilih perangkat formal yang khas, yang berakar pada lanskap
sungai dan geologi setempat. Dengan kata lain, Bali tidak menolak pengaruh luar, tetapi
menolak menjadi cabang gaya pusat. Inilah bentuk negosiasi geopolitik yang
diterjemahkan ke ranah estetika.

2. Pilihan Material Lokal
Geopolitik maritim membuka konektivitas dan pertukaran material, tetapi seni tidak

pernah sepenuhnya ditentukan oleh apa yang “datang dari luar”. Seni bekerja melalui

101



apayangtersedia, dapat dikerjakan, dan bermakna dalam sistem lokal. Pilihan Bali pada
batu padas, terutama pada monumen-monumen tebing, bukan semata-mata keputusan
teknis, melainkan keputusan yang menunjukkan dua hal. Pertama, ia merupakan bentuk
adaptasi ekologis: batu padas mudah dipahat pada konteks geologi tertentu dan sesuai
untuk teknik penggalian tebing. Kedua, ia adalah pernyataan identitas: material lokal
membuat monumen menjadi bagian dari tanah Bali itu sendiri, bukan benda yang
“diimpor” secara estetik.

Dalam konteks geopolitik, pilihan material lokal juga dapat dibaca sebagai
strategi yang membatasi ketergantungan pada jaringan eksternal. Jika pada tradisi Jawa
penggunaan batu andesit dan teknologi konstruksi tertentu menuntut rantai pasok dan
organisasi tenaga kerja yang khas, maka Bali memilih jalur yang lebih menyatu dengan
sumber daya lokal, sehingga patronase seni dan produksi monumen tidak bergantung
pada model pusat kekuasaan lain. Pilihan ini memperkuat kedaulatan budaya: seni
dibangun dari material yang dekat, dikerjakan dengan pengetahuan lokal, dan beroperasi
dalam logika lanskap Bali.

Implikasinya terhadap estetika juga jelas. Batu padas, dengan karakteristiknya,
mempengaruhi detailisasi, tekstur, dan ketahanan pahatan. Hal ini mendorong
kecenderungan visual yang berbeda dari tradisi batu keras. Dengan demikian, aspek
material menjadi mediator yang menjelaskan mengapa kesamaan tema religius tidak

identik dengan kesamaan bentuk.

3. Politik Lanskap Air

Salah satu ciri paling khas seni dan monumen Bali Kuno pada periode ini adalah
keterikatannya pada lanskap sungai. Ini bukan kebetulan geografis, melainkan ekspresi
dari politik lanskap. Pada masyarakat agraris, air bukan hanya sumber kehidupan, tetapi
infrastruktur sosial dan basis organisasi kolektif. Menempatkan monumen suci di
sepanjang sungai berarti menautkan legitimasi religius dengan urat nadi kehidupan
sehari-hari.

Dalam kerangka geopolitik mandala, kekuasaan yang stabil tidak hanya dibangun
melalui dominasi militer, tetapi melalui kemampuan mengintegrasikan ritus, ekonomi,
dan kesejahteraan. Dengan mengikat monumen pada lanskap air, kerajaan Bali
menegaskan bahwa pusat kekuasaan dan agama hadir pada ruang yang paling vital bagi

masyarakat. Monumen menjadi “penjaga” sekaligus penanda keteraturan kosmologis

102



yang dipraktikkan melalui pengelolaan air. Strategi ini berbeda dari monumentalitas
teritorial: alih-alih membangun simbol kekuasaan yang berdiri di atas masyarakat, Bali
membangun simbol yang berada di dalam jaringan kehidupan masyarakat.

Secara estetis, politik lanskap air ini menghasilkan konsekuensi bentuk: orientasi
ruang, integrasi dengan vegetasi dan tebing, serta pengalaman ruang yang bersifat
prosesi dan kontemplatif. Seni tidak diposisikan untuk dilihat dari jauh sebagai ikon
kekuasaan, melainkan dialami sebagai bagian dari perjalanan ritual dan aktivitas harian.
Ini menjelaskan mengapa monumen Bali Kuno sering menekankan kualitas “hidup”

melalui kesatuannya dengan alam, bukan melalui skala yang menaklukkan alam.

4. Anonimitas dan Komunalitas Seni

Dalam banyak tradisi istana yang kuat dan terpusat, nama seniman dan gaya pribadi
dapat menjadi bagian dari legitimasi budaya, karena karya seni berfungsi sebagai
representasi prestise patron dan identitas elite. Dalam Bali Kuno, yang lebih menonjol
justru sebaliknya: seni bekerja sebagai perangkat ritus kolektif, dan jejak individual
seniman tidak ditonjolkan sebagai sumber otoritas.

Anonimitas ini memiliki kaitan dengan struktur kekuasaan dan otoritas religius.
Jika Bali menegaskan kedaulatan budaya melalui otoritas bhagawanta lokal dan ritus
komunal, maka seni cenderung diposisikan sebagai bhakti dan persembahan. Karya
tidak dimaksudkan untuk mengabadikan individu, melainkan untuk mengaktifkan relasi
antara manusia, alam, dan kosmos. Dalam konteks geopolitik pasca-hegemonik,
orientasi komunal ini juga berfungsi sebagai mekanisme stabilisasi: seni menjadi milik
bersama, tidak menimbulkan kompetisi prestise personal yang dapat mengganggu
keseimbangan sosial.

Konsekuensinya, estetika Bali Kuno pada periode ini lebih mudah dipahami
sebagai estetika praktik: keindahan tidak berdiri sebagai tujuan mandiri, melainkan
melekat pada ketepatan laku, kesesuaian ritus, dan keberhasilan integrasi monumen
dengan lanskap. Dengan kerangka ini, pembahasan seni tidak berhenti pada “bentuk”,
tetapi masuk ke cara seni bekerja dalam masyarakat.

Keempat mekanisme di atas menunjukkan bahwa dampak geopolitik terhadap seni
Bali Kuno tidak mengambil bentuk dominasi gaya dari luar, tetapi berupa penguatan
kondisi yang memungkinkan Bali menegaskan artikulasi lokalnya. Otonomi estetika,

pilihan material, politik lanskap air, serta komunalitas produksi seni membentuk satu

103



konfigurasi yang konsisten: seni Bali Kuno menjadi sistem yang mengikat legitimasi
kekuasaan pada ekologi dan ritus, bukan pada monumentalitas teritorial dan kultus
individu. Konfigurasi inilah yang kemudian menjadi bahan dasar untuk merumuskan
estetika Bali Kuno pada bab berikutnya, yakni estetika yang tidak semata visual, tetapi

bekerja sebagai praktik hidup yang menyatukan kosmos, masyarakat, dan lanskap.

H. Geopolitik sebagai Kondisi, Seni sebagai Respons Kultural

Pembacaan terhadap geopolitik Asia Tenggara pada masa pemerintahan Udayana
hingga Anak Wungsu menunjukkan bahwa seni Bali Kuno tidak berkembang melalui
mekanisme pemaksaan gaya atau peniruan pusat-pusat kekuasaan regional. Geopolitik
bekerja pada tingkat yang lebih mendasar, yakni sebagai kondisi historis yang
membentuk medan kemungkinan bagi praktik budaya. Aliansi dinasti Bali-Jawa,
runtuhnya hegemoni lama seperti Sriwijaya, serta munculnya kontestasi otoritas religius
lintas wilayah tidak menentukan bentuk seni secara langsung, tetapi menciptakan
tekanan, peluang, dan batasan yang kemudian direspons secara kreatif oleh masyarakat
Bali.

Dalam konteks ini, aliansi dinasti membuka akses Bali terhadap jaringan
legitimasi religius dan simbolik yang luas, namun tidak menghapus kedaulatan politik
dan kulturalnya. Keputusan-keputusan strategis, terutama yang berkaitan dengan
pembagian wilayah kekuasaan dan penegasan otoritas religius lokal, memungkinkan Bali
untuk menyerap idiom-idiom kosmologis Siwa-Buddha tanpa harus tunduk pada model
estetika istana Jawa. Dengan demikian, keterhubungan regional tidak berujung pada
homogenisasi budaya, melainkan pada diferensiasi yang semakin tegas.

Runtuhnya pusat hegemoni lama berperan sebagai katalis penting dalam proses
ini. Pada fase pasca-hegemonik, tidak ada satu kekuatan tunggal yang mampu
memaksakan standar estetika atau praktik budaya lintas wilayah. Kondisi tersebut
memberi ruang bagi kerajaan-kerajaan regional seperti Bali untuk mengembangkan
sistem budaya yang sesuai dengan kebutuhan internalnya. Seni Bali Kuno pada masa ini
memperlihatkan kecenderungan untuk mengikat legitimasi religius dan politik pada
lanskap lokal, terutama melalui integrasi monumen dengan sistem sungai, irigasi, dan
kehidupan agraris. Pilihan ini menandai pergeseran orientasi dari monumentalitas

teritorial menuju kebermaknaan kosmologis yang hidup dalam praktik sehari-hari.

104



Kontestasi otoritas religius antara figur-figur lintas wilayah dan otoritas lokal
semakin menegaskan arah tersebut. Dengan mempertahankan kedaulatan religiusnya,
Bali tidak mengadopsi model “court style” yang terpusat dan hierarkis. Sebaliknya, seni
berkembang dalam kerangka komunal, di mana anonimitas pembuat dan orientasi
bhakti lebih diutamakan daripada ekspresi individual atau prestise istana. Seni menjadi
perangkat integrasi sosial dan spiritual, bukan sekadar representasi kekuasaan
personal.

Melalui sintesis ini dapat ditegaskan bahwa seni Bali Kuno pada masa Udayana
hingga Anak Wungsu merupakan respons kultural yang sadar terhadap perubahan
geopolitik regional. Estetika, ritual, dan lanskap dipadukan untuk membangun sistem
budaya yang otonom, berkelanjutan, dan berakar kuat pada kosmologi lokal. Seni tidak
berdiri sebagai produk sampingan politik, melainkan sebagai medium aktif yang
mengolah kondisi geopolitik menjadi tatanan makna yang stabil bagi masyarakat.

Bab ini, dengan demikian, berfungsi sebagai jembatan konseptual menuju
pembahasan estetika pada bab-bab selanjutnya. Dengan memahami geopolitik sebagai
kondisi dan seni sebagai respons, pembaca dapat melihat bahwa kekhasan seni Bali
Kuno tidak muncul dari isolasi, tetapi dari kemampuan Bali mengelola keterhubungan
regional secara selektif. Kerangka ini menjelaskan mengapa seni Bali Kuno berkembang
sebagai tradisi yang memiliki kontinuitas internal yang kuat dan tidak dapat dipahami
sebagai cabang langsung dari seni Jawa atau India, melainkan sebagai sistem estetika

yang lahir dari negosiasi historis yang kompleks dan kontekstual.

105



FORMULASI ESTETIKA DARI SENI JAMAN UDAYANA-ANAK
WUNGSU

A. Estetika sebagai Kerangka Pemahaman Kesenian Masa Lampau
Pembahasan mengenai kesenian pada masa Bali Kuno, khususnya pada periode
pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu, memerlukan kejelasan terlebih dahulu
tentang apa yang dimaksud dengan estetika. Tanpa kerangka ini, seni mudah dipahami
secara sempit sebagai persoalan bentuk, dekorasi, atau keindahan visual semata.
Padahal, sebagaimana ditunjukkan oleh data historis dan konseptual dalam naskah ini,
seni pada masa Bali Kuno beroperasi sebagai sistem pengetahuan, praktik spiritual,
sekaligus medium komunikasi kosmologis. Oleh karena itu, estetika dalam konteks ini
diposisikan sebagai landasan konseptual untuk membaca makna kesenian secara utuh.

Secara umum, dalam tradisi pemikiran Barat, estetika dipahami sebagai cabang
filsafat yang membahas pengalaman inderawi manusia terhadap keindahan. Istilah
estetika berakar dari kata Yunani aisthesis, yang berarti persepsi indrawi. Dalam
pengertian ini, estetika berkaitan dengan bagaimana manusia menangkap, merasakan,
dan menilai sesuatu melalui pancaindra. Fokus utama estetika Barat, terutama sejak
abad ke-18, cenderung menempatkan keindahan sebagai pengalaman subjektif yang
muncul dari hubungan antara objek dan persepsi pengamat. Dengan demikian, karya
seni dipahami sebagai objek yang memicu pengalaman rasa, baik berupa kenikmatan,
keterpesonaan, maupun refleksi emosional dan intelektual.

Namun, pemahaman tersebut tidak sepenuhnya memadai untuk menjelaskan
kesenian tradisional dan pra-modern, termasuk kesenian Bali Kuno. Dalam konteks ini,
estetika tidak dapat dilepaskan dari sistem nilai, kepercayaan, dan pandangan hidup
masyarakat pendukungnya. Estetika tidak berdiri sebagai disiplin otonom yang terpisah
dari agama, etika, dan kosmologi, melainkan melebur di dalamnya. Keindahan bukan
semata-mata persoalan rasa visual, melainkan hasil dari keselarasan antara manusia,
alam, dan tatanan semesta.

Dalam tradisi pemikiran Timur, khususnya yang dipengaruhi oleh Hinduisme dan

Buddhisme, estetika berkaitan erat dengan pengalaman spiritual dan etis. Keindahan

106



dipahami sebagai manifestasi keteraturan kosmik dan kebenaran metafisis. Konsep
keindahan tidak berdiri sendiri, tetapi selalu berkelindan dengan kebenaran dan
kesucian. Dalam estetika Hindu, hal ini dirumuskan melalui tiga prinsip utama, yaitu
satyam sebagai kebenaran, sivam sebagai kesucian atau nilai ilahi, dan sundaram
sebagai keindahan. Keindahan, dengan demikian, bukan tujuan akhir, melainkan akibat
dari keselarasan dengan hukum semesta.

Kerangka ini sangat relevan untuk memahami kesenian Bali Kuno. Seni tidak
diposisikan sebagai ekspresi individual atau media hiburan semata, melainkan sebagai
praktik hidup yang sarat nilai spiritual. Karya seni hadir sebagai sarana persembahan,
sebagai media kontemplasi, dan sebagai wahana pendidikan kosmologis bagi
masyarakat. Estetika dalam konteks ini bekerja sebagai prinsip pengikat yang
menyatukan aspek bentuk, fungsi, makna, dan etika dalam satu kesatuan yang utuh.

Dengan memahami estetika sebagai kerangka pemahaman kesenian, maka seni
tidak lagi dibaca hanya dari aspek visual atau teknisnya, tetapi juga dari relasinya dengan
teks agama, praktik ritual, struktur sosial, dan lanskap alam. Estetika menjadi alat baca
yang memungkinkan peneliti menelusuri bagaimana nilai-nilai abstrak diwujudkan
secara konkret dalam bentuk arca, relief, arsitektur, dan seni pertunjukan. Dalam
kerangka ini pula, perbedaan antara estetika Barat dan Timur tidak dipahami sebagai
pertentangan, melainkan sebagai perbedaan penekanan epistemologis yang membantu
memperjelas posisi kesenian Bali Kuno sebagai bagian dari sistem peradaban yang
holistik.

Oleh karena itu, estetika dalam pembahasan ini tidak diperlakukan sebagai teori
keindahan yang netral dan universal, melainkan sebagai perangkat konseptual yang
kontekstual. la menjadi pintu masuk untuk memahami kesenian Bali Kuno sebagai
ekspresi pandangan dunia, cara hidup, dan sistem pengetahuan masyarakatnya.
Kerangka inilah yang selanjutnya menjadi dasar untuk membahas hubungan antara
estetika, kesenian, dan pengaruh estetika India Kuno dalam pembentukan seni pada

masa Udayana hingga Anak Wungsu.

B. Pengertian Estetika dalam Tradisi Barat
Dalam tradisi pemikiran Barat, istilah estetika berakar dari kata Yunani aisthesis, yang

berarti persepsi indrawi atau kemampuan manusia untuk merasakan melalui

107



pancaindra. Dari akar kata ini lahir istilah aisthetikos, yang merujuk pada segala halyang
berkaitan dengan penangkapan kesan melalui penglihatan, pendengaran, perabaan,
penciuman, dan pengecapan. Dengan demikian, sejak awal estetika berkaitan erat
dengan pengalaman langsung manusia terhadap dunia, sebelum pengalaman tersebut
diolah secara rasional atau konseptual.

Sebagai cabang filsafat, estetika berkembang untuk membahas persoalan
keindahan, seni, dan pengalaman rasa yang muncul ketika manusia berhadapan dengan
objek tertentu. Dalam kerangka ini, estetika tidak hanya menanyakan apa yang indah,
tetapi juga bagaimana keindahan itu dialami dan dinilai. Penilaian estetis dipahami
sebagai bentuk pengalaman khusus yang berbeda dari pengetahuan ilmiah atau
penilaian moral. la beroperasi pada wilayah rasa, intuisi, dan persepsi, meskipun tetap
dapat direfleksikan secara kritis melalui bahasa dan konsep.

Penting untuk dibedakan antara dua jenis cara manusia memahami dunia dalam
tradisi filsafat Barat, yaitu aisthesis dan noesis. Aisthesis merujuk pada pengalaman
indrawi yang bersifat langsung, konkret, dan situasional. la terjadi ketika seseorang
melihat bentuk, merasakan tekstur, menangkap warna, atau merespons irama dan
bunyi. Sebaliknya, noesis mengacu pada pemahaman konseptual dan rasional, yaitu
proses berpikir abstrak yang mengolah pengalaman inderawi menjadi ide, kategori, dan
pengetahuan sistematis. Dalam konteks seni, aisthesis bekerja pada tingkat pengalaman
langsung terhadap karya, sementara noesis berperan ketika pengalaman tersebut
ditafsirkan, dianalisis, atau diberi makna konseptual.

Pembedaan ini menjadi penting dalam membaca karya seni masa lalu. Karya seni
tidak pertama-tama diciptakan untuk dipahami melalui konsep teoritis, melainkan untuk
dialami secara inderawi oleh masyarakat pendukungnya. Persepsi visual terhadap
bentuk, proporsi, gestur, dan material merupakan pintu masuk utama sebelum makna
simbolik atau filosofisnya dirumuskan. Oleh karena itu, pendekatan estetika dalam
tradisi Barat mengingatkan bahwa pemahaman seni harus dimulai dari pengalaman
inderawi, bukan semata dari kerangka konseptual yang dibangun kemudian.

Sebagai pijakan teoretis, pengertian estetika dalam tradisi Barat ini memberikan
landasan awal bagi pembaca untuk memahami bahwa estetika berurusan dengan cara
manusia merasakan dan mengalami karya seni. Kerangka ini menjadi penting sebelum

melangkah ke pemahaman estetika dalam tradisi Timur, di mana pengalaman inderawi

108



tersebut tidak berhenti padarasa, tetapiterhubung secara langsung dengan dimensi etis,

spiritual, dan kosmologis.

C. Pengertian Estetika dalam Tradisi Timur

Berbeda dengan tradisi Barat yang menempatkan estetika terutama sebagai pengalaman
perseptual dan refleksi rasa keindahan, tradisi Timur memahami estetika sebagai
pengalaman yang bersifat menyeluruh, mencakup dimensi spiritual, etis, dan
kosmologis. Keindahan tidak dipisahkan dari cara hidup, keyakinan, dan orientasi
manusia terhadap semesta. Dengan demikian, estetika Timur tidak berhenti pada apa
yang tampak oleh indera, tetapi berlanjut pada bagaimana pengalaman inderawi
tersebut membentuk kesadaran, sikap batin, dan laku hidup.

Dalam konteks ini, pengalaman estetis dipahami sebagai bagian dari proses
penyadaran diri. Keindahan bukan semata-mata sesuatu yang dinikmati secara visual,
melainkan sesuatu yang dialami sebagai resonansi batin. Karya seni, ritual, maupun
tatanan ruang dipandang mampu mempengaruhi kondisi mental dan spiritual manusia.
Oleh karena itu, estetika Timur selalu berkelindan dengan etika, karena pengalaman
keindahan diharapkan mengarahkan manusia pada sikap hidup yang selaras, tertib, dan
bermakna.

Dalam tradisi Hindu, pemahaman ini dirumuskan secara klasik melalui konsep
satyam, sivam, dan sundaram. Satyam merujuk pada kebenaran, yaitu kesesuaian
dengan hukum kosmik dan realitas tertinggi. Sivam menunjuk pada kesucian atau nilai
ilahi yang mengandung dimensi moral dan spiritual. Sundaram adalah keindahan, yang
tidak berdiri sendiri, melainkan lahir sebagai konsekuensi dari kebenaran dan kesucian.
Keindahan dalam pengertian ini bukan tujuan akhir, tetapi tanda bahwa suatu bentuk,
tindakan, atau karya berada dalam keselarasan dengan tatanan semesta.

Kerangka satyam, sivam, sundaram menunjukkan bahwa estetika Hindu bersifat
normatif sekaligus spiritual. Sebuah karya seni dianggap indah bukan hanya karena
proporsi atau keterampilan teknisnya, tetapi karena ia benar secara kosmologis dan
murni secara etis. Dengan demikian, penilaian estetis tidak terlepas dari pertimbangan
moral dan religius. Estetika menjadi ukuran keselarasan antara niat, proses, dan hasil,

bukan semata hasil visual yang dapat diamati.

109



Dalam tradisi Timur, khususnya yang berkembang di wilayah Nusantara yang
dipengaruhi Hindu dan Buddha, estetika juga dipahami sebagai praktik penyelarasan
antara manusia, alam, dan kosmos. Manusia diposisikan sebagai bagian dari tatanan
semesta, bukan sebagai subjek yang berdiri di luar dan menilai objek secara terpisah.
Oleh karena itu, karya seni, bangunan suci, ritual, dan persembahan dirancang untuk
menjaga keseimbangan hubungan tersebut. Bentuk, ukuran, material, dan penempatan
karya tidak dipilih secara arbitrer, melainkan mengikuti prinsip keselarasan dengan
lingkungan alam dan struktur kosmik.

Estetika dalam konteks ini terwujud dalam praktik hidup sehari-hari. Ritual
keagamaan, upacara, seni pertunjukan, arsitektur, dan karya rupa tidak dipahami
sebagai aktivitas terpisah dari kehidupan, tetapi sebagai laku estetik yang menyatu
dengan etika dan spiritualitas. Persembahan, misalnya, bukan sekadar tindakan
simbolik, tetapi perwujudan keindahan yang lahir dari ketulusan, keteraturan, dan
kesadaran kosmologis. Keindahan hadir ketika manusia menempatkan dirinya secara
tepat dalam relasi dengan alam dan yang ilahi.

Pemahaman estetika dalam tradisi Timur inilah yang menjadi jembatan
konseptual menuju konteks Bali Kuno. Dalam kebudayaan Bali, estetika tidak pernah
berdiri sebagai teori abstrak, melainkan hidup dalam praktik kesenian, ritual, dan tata
ruang. Keindahan dipahami sebagai hasil dari penyelarasan batin, tindakan, dan
lingkungan, sehingga seni pada masa Bali Kuno dapat dibaca sebagai manifestasi
langsung dari cara hidup dan pandangan dunia masyarakatnya. Kerangka ini menjadi
dasar penting untuk memahami bagaimana estetika India Kuno diterima, diolah, dan

diwujudkan secara khas dalam kesenian Bali pada masa Udayana hingga Anak Wungsu.

D. Estetika dan Kesenian dalam Masyarakat Bali Kuno

Pembahasan estetika dalam konteks Bali Kuno tidak dapat dilepaskan dari cara
masyarakat memahami seni itu sendiri. Data-data historis, prasasti, dan kajian
etimologis yang termuat dalam naskah ini menunjukkan bahwa kesenian Bali Kuno tidak
tumbuh sebagai ranah otonom yang terpisah dari kehidupan sehari-hari, melainkan
sebagai bagian integral dari sistem nilai, praktik religius, dan struktur sosial. Estetika,
dalam konteks ini, bukan sekadar teori keindahan, tetapi cara pandang hidup yang

membentuk bagaimana seni diciptakan, dipraktikkan, dan dimaknai.

110



Dalam masyarakat Bali Kuno, seni tidak diposisikan sebagai produk individual yang
menonjolkan ekspresi personal, melainkan sebagai laku kolektif yang berorientasi pada
keseimbangan kosmologis. Hal ini tercermin dari pemahaman lokal terhadap istilah seni
itu sendiri. Istilah senhi atau sni dalam bahasa Bali Kuno, sebagaimana tercatat dalam
prasasti Sukawana dan Srodokan, bermakna “kecil”. Makna ini bukan menunjuk pada
ukuran fisik, melainkan pada sikap batin, yaitu proses “mengecilkan diri”. Seni dipahami
sebagai praktik merendahkan ego, menahan angkara, dan meluruhkan keakuan demi
terciptanya keselarasan dengan tatanan yang lebih besar.

Pemahaman ini menempatkan kesenian sebagai praktik spiritual. Berkesenian
bukan aktivitas untuk menampilkan keunggulan individu, melainkan laku pengabdian
dan persembahan. Dalam konteks religius Bali Kuno yang bercorak sinkretisme Siwa-
Buddha, seni berfungsi sebagai jalan spiritual yang sejalan dengan nilai bhakti dan seva.
Karya seni dihasilkan bukan untuk kepuasan personal atau pengakuan sosial, tetapi
sebagai bentuk pelayanan kepada yang ilahi dan kontribusi terhadap keteraturan
kosmos. Oleh karena itu, konsep kepengarangan tidak menjadi perhatian utama, karena
karya dianggap melebur dengan fungsi dan makna ritusnya.

Estetika dan kesenian dalam masyarakat Bali Kuno juga tidak dapat dilepaskan
dari struktur sosial dan komunal. Seni hadir dalam upacara, bangunan suci, sistem
pemukiman, serta dalam aktivitas keseharian masyarakat. Kesenian menjadi media
pendidikan kultural yang mentransmisikan nilai, norma, dan pengetahuan kosmologis
secara turun-temurun. Dalam situasi di mana literasi teks belum menjadi praktik
dominan bagi masyarakat luas, seni berperan sebagai sarana komunikasi visual dan
performatif yang efektif. Melalui bentuk, gestur, irama, dan tata ruang, masyarakat
belajar memahami hubungan antara manusia, alam, dan dunia niskala.

Keterpaduan antara estetika dan kehidupan ini juga tampak pada cara seni
diletakkan dalam lanskap alam. Penempatan arca, candi, dan ceruk pertapaan di dekat
sungai atau sumber air menunjukkan bahwa keindahan tidak dipisahkan dari fungsi
ekologis dan simbolik. Sungai dipahami sebagai urat nadi kehidupan, sehingga
keberadaan artefak seni di sekitarnya menjadikan pengalaman estetis menyatu dengan
aktivitas sehari-hari. Dengan demikian, estetika tidak hadir sebagai pengalaman sesaat,
tetapi sebagai pengingat terus-menerus akan nilai religius dan kosmologis dalam

kehidupan masyarakat.

111



Dalam kerangka ini, estetika Bali Kuno bekerja sebagai prinsip pengatur, bukan sebagai
kategori penilaian eksternal. Keindahan lahir ketika seni dijalankan sesuai dengan etika,
ritus, dan tatanan kosmos. Kesenian menjadi sarana penyelarasan antara niat, tindakan,
dan hasil, antara individu dan komunitas, serta antara manusia dan semesta.
Pemahaman inilah yang membedakan estetika Bali Kuno dari estetika modern yang
cenderung memisahkan seni dari konteks hidupnya.

Dengan demikian, estetika dan kesenian dalam masyarakat Bali Kuno dapat
dipahami sebagai satu kesatuan praksis budaya yang hidup. Estetika tidak hadir sebagai
konsep abstrak, tetapi sebagai laku yang dijalankan melalui ritual, persembahan, dan
karya seni. Kerangka ini menjadi landasan penting untuk memahami bagaimana
pengaruh estetika India Kuno diterima dan diolah dalam konteks Bali, serta bagaimana
seni pada masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu berfungsi sebagai cermin

peradaban yang matang dan berakar kuat pada pandangan hidup masyarakatnya.

E. Seni sebagai Praktik Spiritual dan Sosial
Upaya memahami seni sebagai praktik spiritual dan sosial dalam masyarakat Bali Kuno
menghadapi keterbatasan metodologis yang perlu dinyatakan secara terbuka. Data
utama yang tersedia, terutama prasasti, bersifat elitis, formal, dan normatif. Prasasti
ditulis dalam konteks kekuasaan, administrasi, dan legitimasi religius raja beserta elit
pendukungnya. la merekam ketetapan hukum, pemberian anugerah, kewajiban desa,
dan peran tokoh-tokoh resmi. Dengan karakter seperti itu, prasasti tidak dimaksudkan
untuk mendeskripsikan praktik keseharian masyarakat, apalagi pengalaman batin
pelaku kesenian di tingkat lokal. Oleh karena itu, pembacaan seni sebagai praktik
spiritual tidak dapat sepenuhnya bergantung pada prasasti sebagai sumber tunggal,
melainkan harus dikonstruksi melalui pembacaan kritis lintas data

Keterbatasan serupa juga muncul pada data artefaktual. Tinggalan arca, relief,
canditebing, dan ceruk pertapaan yang ada saat ini berada dalam kondisi terfragmentasi
dan mengalami korosi material akibat jarak waktu yang panjang. Erosi pada batu padas,
ausnya detail pahatan, serta perubahan konteks lanskap membuat pembacaan fungsi
awal artefak tidak dapat dilakukan secara langsung. Artefak yang kini tampil sebagai
objek visual terpisah sesungguhnya dahulu merupakan bagian dari sistem ritual yang

hidup, diaktifkan melalui praktik keagamaan, pergerakan tubuh, bunyi, dan

112



persembahan. Keberjarakan temporal ini menuntut kehati-hatian agar artefak tidak
dibaca semata sebagai benda estetik yang statis.

Dalam situasi keterbatasan sumber tersebut, pemahaman seni sebagai praktik
spiritual dan sosial justru memperoleh pijakan penting dari data etimologis yang bersifat
konseptual. Istilah senhi atau sni yang tercatat dalam prasasti Bali Kuno dan bermakna
“kecil” memberikan petunjuk awal tentang orientasi batin dalam praktik kesenian.
Makna “kecil” di sini tidak menunjuk pada skala fisik, melainkan pada sikap menurunkan
diri, meredam ego, dan menempatkan manusia dalam relasi yang lebih luas dengan
kosmos. Penafsiran ini diperkuat oleh konteks religius Siwa-Buddha yang berkembang
pada masa Bali Kuno, di mana pengendalian diri dan disiplin batin menjadi bagian
penting dari laku spiritual

Pemahaman ini juga sejalan dengan makna sani dalam tradisi Sanskerta yang
dipahami sebagai persembahan dan pelayanan yang tulus. Dengan demikian, seni tidak
diposisikan sebagai sarana ekspresi individual atau pencapaian artistik personal,
melainkan sebagai bagian dari bhakti dan seva. Dalam kerangka ini, seni adalah laku
yang menghubungkan manusia dengan yang ilahi melalui tindakan yang teratur, beretika,
dan berulang. Keindahan bukan tujuan utama, melainkan konsekuensi dari ketepatan
laku dan kemurnian niat.

Ketiadaan penekanan pada kepengarangan individual dalam seni Bali Kuno dapat
dibaca sebagai konsekuensi logis dari pemahaman tersebut. Prasasti jarang, bahkan
hampir tidak pernah, mencatat nama pembuat arca atau bangunan secara personal.
Anonimitas ini bukan sekadar karena keterbatasan dokumentasi, tetapi mencerminkan
pandangan bahwa karya seni tidak mewakili individu, melainkan fungsi ritual dan
kepentingan kolektif. Seni beroperasi dalam ruang komunal, di mana nilai karya
ditentukan oleh perannya dalam menjaga keteraturan kosmologis dan sosial, bukan oleh
reputasi pembuatnya.

Dimensi sosial dari praktik seni juga dapat ditelusuri secara tidak langsung
melalui konteks keberadaan artefak. Penempatan candi tebing, arca, dan ceruk
pertapaan di sepanjang aliran sungai menunjukkan keterkaitan erat antara seni, ritual,
dan aktivitas keseharian masyarakat. Sungai sebagai urat nadi kehidupan agraris dan
sosial menjadi ruang pertemuan antara praktik ekonomi, ritual, dan pengalaman estetik.

Artefak seni tidak ditempatkan di ruang terisolasi, melainkan hadir dalam lanskap yang

113



dilalui dan digunakan masyarakat, sehingga nilai-nilai religius diinternalisasi melalui
perjumpaan sehari-hari, bukan melalui pengajaran formal semata.

Dengan membaca keterbatasan prasasti dan artefak secara kritis, dapat
dirumuskan bahwa seni dalam masyarakat Bali Kuno berfungsi sebagai praktik spiritual
yang bersifat implisit dan sosial yang bersifat kolektif. la tidak selalu terartikulasikan
secara eksplisit dalam teks, tetapi bekerja melalui pengulangan ritus, pengendalian diri,
dan keterlibatan komunal. Estetika dalam konteks ini bukanlah kategori penilaian visual
yang terpisah, melainkan etos laku yang menata hubungan manusia dengan yang ilahi,
dengan alam, dan dengan sesamanya. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan
kesenian Bali Kuno yang lebih kontekstual, sekaligus menghindari romantisasi atau

generalisasi yang tidak didukung oleh bukti historis yang tersedia.

F. Seni sebagai Sistem Pengetahuan

Dalam konteks masyarakat Bali Kuno, seni tidak dapat diposisikan sebagai produk
kultural tambahan yang berdiri di pinggiran sistem pengetahuan. Sebaliknya, seni justru
menempati posisi sentral sebagai modus utama produksi, penyimpanan, dan transmisi
pengetahuan. Ketika tradisi tulis masih terbatas pada kalangan elite religius dan
administratif, seni berfungsi sebagai medium epistemik yang menjembatani nilai
kosmologis, etika religius, dan praktik sosial ke dalam bentuk yang dapat dialami secara
langsung oleh masyarakat luas. Dengan demikian, seni Bali Kuno bekerja sebagai sistem
pengetahuan yang hidup, bukan sekadar ekspresi estetis.

Pertama, seni berperan sebagai media transmisi nilai agama dan kosmologi.
Ajaran-ajaran religius yang bersumber dari teks-teks Hindu dan Buddha tidak disebarkan
secara eksklusif melalui pembacaan atau pengajaran verbal, melainkan diwujudkan
dalam bentuk visual, spasial, dan ritual. Arca, bangunan suci, tata ruang, serta hiasan
simbolik menjadi perangkat untuk “menghadirkan” kosmologi ke dalam pengalaman
inderawi. Melalui seni, konsep-konsep abstrak seperti keteraturan kosmos, hubungan
antara bhuwana alit dan bhuwana agung, serta hierarki nilai spiritual diterjemahkan
menjadi bentuk yang dapat dilihat, disentuh, dan dialami. Dengan cara ini, seni tidak
hanya menyampaikan isi ajaran agama, tetapi juga membentuk cara masyarakat

memahami dan menginternalisasikannya.

114



Kedua, seni berfungsi sebagai arsip hidup peradaban pada masa ketika teks tertulis
bersifat terbatas, elitis, dan tidak menjangkau kehidupan keseharian masyarakat.
Prasasti-prasasti Bali Kuno mencatat keputusan politik, hak istimewa, dan legitimasi
kekuasaan, tetapi tidak merekam secara rinci bagaimana nilai-nilai tersebut dijalankan
dalam praktik sehari-hari. Di sinilah seni mengambil peran sebagai penyimpan memori
kolektif. Bentuk monumen, pola hias, dan konfigurasi ruang menyimpan jejak
pengetahuan tentang teknologi material, sistem kepercayaan, organisasi sosial, serta
relasi manusia dengan alam. Seni menjadi arsip yang tidak statis, karena ia terus
diaktifkan melalui ritus dan penggunaan berulang, sehingga pengetahuan yang
dikandungnya tetap relevan dan dipahami lintas generasi.

Sebagai arsip hidup, seni Bali Kuno juga menunjukkan sifat selektif dan adaptif.
Tidak semua pengaruh luar direkam secara mentah; yang tersisa adalah hasil olahan
lokal yang sesuai dengan konteks ekologis dan kosmologis Bali. Dengan demikian, seni
tidak hanya menyimpan informasi tentang masa lalu, tetapi juga merekam proses
negosiasi budaya yang membentuk identitas Bali Kuno. Arsip semacam ini tidak dapat
dibaca hanya melalui pendekatan tekstual, melainkan memerlukan pembacaan
terhadap bentuk, material, dan konteks penggunaan karya seni.

Ketiga, seni berfungsi sebagai sarana pendidikan kultural melalui pengalaman
estetik. Dalam masyarakat Bali Kuno, pembelajaran nilai tidak terutama berlangsung
melalui sistem pendidikan formal, melainkan melalui partisipasi dalam ritus,
pengamatan terhadap artefak suci, dan keterlibatan dalam praktik kolektif. Seni
menyediakan kerangka pengalaman yang memungkinkan masyarakat “belajar dengan
mengalami”. Melalui prosesi ritual, interaksi dengan bangunan suci, dan keterlibatan
dalam pembuatan serta pemeliharaan karya seni, nilai-nilai kosmologis dan etika
ditanamkan secara berulang dan embodied. Pendidikan semacam ini tidak menekankan
penguasaan konsep abstrak, melainkan pembentukan rasa, sikap, dan kesadaran akan
keterhubungan manusia dengan kosmos.

Pendekatan pengalaman ini menjelaskan mengapa estetika Bali Kuno tidak dapat
dipisahkan dari fungsi pedagogisnya. Keindahan bukan tujuan akhir, melainkan sarana
untuk menarik perhatian, membangun keterlibatan emosional, dan memfasilitasi proses
internalisasi nilai. Seni bekerja sebagai medium yang efektif karena ia menggabungkan

dimensi visual, spasial, dan ritual dalam satu kesatuan pengalaman. Dengan demikian,

115



pendidikan kultural berlangsung secara berkelanjutan dan kolektif, tanpa memerlukan
institusi pendidikan terpisah.

Melalui tiga fungsi tersebut, seni Bali Kuno dapat dipahami sebagai inti dari sistem
peradaban, bukan sekadar produk sampingan dari agama atau politik. Seni menjadi
ruang pertemuan antara kosmologi, etika, teknologi, dan kehidupan sosial. la
mentransmisikan pengetahuan, menyimpan memori kolektif, dan mendidik masyarakat
melalui pengalaman estetik yang terintegrasi. Pemahaman ini menguatkan argumen
bahwa untuk membaca peradaban Bali Kuno, seni harus diperlakukan sebagai sistem
pengetahuan yang utuh. Tanpa memahami seni sebagai pusat epistemik, upaya
merekonstruksi pandangan hidup dan struktur peradaban Bali Kuno akan selalu berada

dalam posisi parsial dan terfragmentasi.

G. Pengaruh Estetika India Kuno dalam Seni Bali Kuno

1. Latar Kosmologi Hindu-Buddha
Untuk memahami pengaruh estetika India Kuno dalam seni Bali Kuno, penting terlebih
dahulu menempatkannya dalam kerangka kosmologi Hindu-Buddha yang menjadi dasar
filosofis peradaban India. Pengaruh ini tidak hadir sebagai paket gaya visual yang
ditransfer secara utuh, melainkan sebagai horizon pemikiran yang membentuk cara
manusia memaknai kehidupan, waktu, dan relasinya dengan yang ilahi. Estetika India,
dalam konteks ini, berakar pada pandangan kosmologis yang holistik dan transformatif,
di mana seni berfungsi sebagai medium spiritual, bukan sekadar objek keindahan.
Salah satu konsep kunci dalam kosmologi Hindu-Buddha adalah siklus waktu.
Waktu tidak dipahami secara linear dan progresif, melainkan bersifat siklik, berulang,
dan kosmis. Konsep samsara menggambarkan lingkaran kelahiran, kehidupan,
kematian, dan kelahiran kembali yang terus berlangsung, dipengaruhi oleh hukum karma
sebagai prinsip sebab-akibat moral. Dalam kerangka ini, kehidupan manusia tidak berdiri
sebagai peristiwa tunggal, tetapi sebagai bagian dari proses kosmik yang panjang dan
berlapis. Tujuan akhir dari perjalanan ini adalah moksha dalam tradisi Hindu atau
nirwana dalam tradisi Buddha, yakni pembebasan dari keterikatan duniawi dan

pelepasan dari siklus samsara.

116



Pandangan siklik ini memiliki implikasi langsung terhadap estetika. Keindahan
tidak diorientasikan pada kebaruan atau inovasi semata, melainkan pada keselarasan
dengan tatanan kosmikyang abadi. Senireligius India tidak bertujuan merepresentasikan
realitas empiris secara naturalistik, tetapi menghadirkan struktur kosmologis yang
melampaui pengalaman sehari-hari. Dengan demikian, bentuk-bentuk seni cenderung
simbolik, terukur, dan mengikuti prinsip-prinsip yang dianggap mencerminkan
keteraturan semesta.

Kosmologi Hindu-Buddha juga menekankan pandangan holistik tentang
kehidupan, di mana tidak terdapat pemisahan tegas antara dunia material dan spiritual.
Tubuh, alam, ritus, dan kesadaran dipahami sebagai bagian dari satu kesatuan kosmik.
Dalam kerangka ini, seni tidak berdiri sebagai domain otonom yang terpisah dari agama
atau etika, melainkan terintegrasi dalam praktik hidup. Estetika bukan sekadar persoalan
rasa atau persepsi visual, tetapi berkaitan erat dengan cara hidup yang benar, selaras,
dan bermakna. Seni menjadi sarana untuk menata hubungan manusia dengan kosmos,
bukan hanya untuk memuaskan indera.

Posisi seni religius dalam praktik darsan memperjelas orientasi tersebut. Darsan
bukan sekadar tindakan melihat, melainkan pengalaman timbal balik antara manusia
dan yang ilahi. Melalui arca, bangunan suci, dan simbol visual, yang ilahi “dihadirkan”
agar dapat dialami oleh umat. Dalam konteks ini, seni berfungsi sebagai medium
perjumpaan, bukan objek pasif untuk dikagumi. Keindahan seni religius terletak pada
kemampuannya memfasilitasi pengalaman spiritual, bukan pada ekspresi individual
seniman atau inovasi formal.

Kerangka kosmologi inilah yang membentuk dasar estetika India Kuno dan
kemudian menjadi salah satu sumber penting bagi perkembangan seni Bali Kuno.
Namun, penting ditegaskan bahwa Bali tidak mengadopsi kosmologi ini secara mentah.
Sebaliknya, konsep-konsep seperti siklus waktu, karma, pembebasan, dan darsan
diterjemahkan ke dalam konteks lokal yang memiliki tradisi ritual, lanskap, dan struktur
sosialnya sendiri. Dengan memahami latar kosmologi Hindu-Buddha sebagai dasar
estetika India, pembaca dapat melihat bahwa pengaruh India dalam seni Bali Kuno
bersifat konseptual dan filosofis, bukan sekadar visual. Kerangka ini menjadi pijakan
untuk menelusuri bagaimana prinsip-prinsip estetika India kemudian dinegosiasikan,

diolah, dan dilokalkan dalam praktik seni Bali Kuno pada subbab-subbab berikutnya.

117



2. Prinsip Estetika India Kuno dalam Seni Religius

Subbab ini disusun sebagai fondasi teoretis untuk memahami kerangka estetika India
Kuno sebelum menelusuri bagaimana prinsip-prinsip tersebut diolah dan dinegosiasikan
dalam konteks Bali Kuno. Tujuannya bukan untuk mengasumsikan keseragaman praktik,
melainkan untuk menjelaskan apa yang dibawa oleh estetika India ke wilayah Nusantara
dalam bentuk perangkat konseptual, normatif, dan simbolik.

Salah satu prinsip paling mendasar dalam estetika seni religius India Kuno adalah
kepatuhan terhadap norma tekstual, khususnya yang tertuang dalam tradisi Shilpa
Shastra. Teks-teks Shilpasastra tidak berfungsi sebagai panduan teknis semata, tetapi
sebagai perangkat kosmologis yang menghubungkan pembuatan artefak seni dengan
hukum semesta. Di dalamnya diatur ukuran, proporsi, ikonometri, dan tata cara
perwujudan arca serta bangunan suci agar selaras dengan tatanan kosmik. Kepatuhan
terhadap Shilpasastra dimaknai sebagai bentuk disiplin spiritual, di mana seniman atau
perajin tidak bekerja berdasarkan kehendak personal, melainkan mengikuti hukum yang
dianggap bersumber dari keteraturan alam semesta.

Prinsip ini menempatkan seni religius sebagai praktik yang bersifat normatif dan
etis. Kesalahan proporsi atau penyimpangan ikonografi tidak hanya dipandang sebagai
kekeliruan estetis, tetapi juga sebagai gangguan terhadap keharmonisan kosmos. Oleh
karena itu, estetika India Kuno tidak memberi ruang besar bagi eksperimen individual
yang bebas, terutama dalam konteks seni religius. Kreativitas ditempatkan dalam
kerangka kepatuhan, bukan kebaruan.

Di dalam kerangka Shilpasastra, proporsi kosmik memegang peranan sentral.
Sistem tala digunakan untuk menentukan ukuran tubuh arca berdasarkan modul-modul
yang dianggap mencerminkan harmoni semesta. Tubuh dewa tidak dipahami sebagai
representasi anatomi manusia biasa, melainkan sebagai tubuh kosmik yang tunduk pada
rasio ideal. Demikian pula, mudra dan pose tidak bersifat dekoratif, tetapi mengandung
makna simbolik yang spesifik. Setiap gerak tangan, sikap tubuh, dan atribut memiliki
fungsi semiotik untuk menyampaikan aspek-aspek tertentu dari kekuatan ilahi.

Ikonografi dalam seni religius India Kuno juga bekerja dalam sistem yang ketat.
Dewa-dewi diwujudkan dengan ciri-ciri visual yang konsisten agar dapat dikenali dan
“dihadirkan” secara tepat dalam praktik darsan. Konsistensi ini bukan sekadar konvensi

visual, tetapi bagian dari mekanisme ritual. Dengan mengenali ikonografi yang benar,

118



umat diyakini dapat menjalin relasi spiritual yang sah dengan yang ilahi. Dalam konteks
ini, estetika berfungsi sebagai bahasa simbolik yang menghubungkan manusia dengan
tatanan transenden.

Konsep keindahan dalam estetika India Kuno, dengan demikian, tidak bertumpu
pada subjektivitas rasa atau preferensi visual individual. Keindahan dipahami sebagai
kesesuaian dengan hukum semesta. Sebuah karya seni dianggap indah bukan karena
tampak menyenangkan bagi mata semata, tetapi karena ia benar secara kosmologis.
Kebenaran bentuk, ketepatan ukuran, dan keselarasan simbolik menjadi tolok ukur
utama. Estetika bersifat objektif dalam pengertian kosmologis, karena ia mengacu pada
tatanan yang dianggap universal dan abadi.

Prinsip-prinsip inilah yang dibawa oleh estetika India Kuno ke berbagai wilayah
Asia Tenggara, termasuk Nusantara. Namun, penting ditegaskan bahwa yang berpindah
bukanlah gaya visual secara utuh, melainkan kerangka normatif dan kosmologis tentang
bagaimana seni religius seharusnya diwujudkan. Shilpasastra, ikonometri, dan konsep
keselarasan kosmik menyediakan bahasa dasar yang dapat diterjemahkan ke dalam
konteks lokal yang berbeda-beda.

Dengan memahami prinsip estetika India Kuno ini sebagai fondasi teoretis, kita
dapat membaca seni Bali Kuno secara lebih tajam. Kesamaan ikonografi atau tema
religius tidak serta-merta menunjukkan peniruan langsung, melainkan keterlibatan Bali
dalam horizon kosmologis yang sama. Pada saat yang sama, perbedaan bentuk,
material, dan lanskap justru menjadi indikator bagaimana prinsip-prinsip estetika India
tersebut dinegosiasikan dan diolah ulang sesuai dengan kondisi lokal Bali. Subbab ini,
dengan demikian, menjadi pijakan penting untuk menelusuri transformasi estetika India

dalam konteks Bali Kuno pada pembahasan selanjutnya.

3. Proses Lokalisasi Estetika India di Bali Kuno

Pengaruh estetika India Kuno dalam seni Bali Kuno tidak berlangsung melalui peniruan
literal atas bentuk, gaya, maupun tata ikonografi sebagaimana dijumpai di pusat-pusat
peradaban India atau di Jawa. Yang terjadi justru merupakan proses lokalisasi yang
selektif dan dialogis, di mana kerangka kosmologis dan normatif dari India dipertemukan
dengan kemampuan teknis perajin lokal, struktur sosial Bali, serta kondisi alam yang

khas. Proses ini menegaskan bahwa estetika tidak berpindah sebagai bentuk jadi,

119



melainkan sebagai sistem gagasan yang harus dinegosiasikan agar dapat berfungsi
dalam konteks baru.

Pertama, estetika India di Bali Kuno tidak ditiru secara literal karena perbedaan
konteks ekologis dan kultural yang mendasar. Prinsip-prinsip Shilpasastra, ikonometri,
dan ikonografi memang dikenal sebagai horizon normatif, tetapi penerapannya tidak
dapat dilepaskan dari material dan teknik yang tersedia di Bali. Batu padas, kondisi
tebing sungai, serta tradisi pertukangan lokal membatasi sekaligus membuka
kemungkinan bentuk yang berbeda dari seni batu keras India atau Jawa. Akibatnya,
kesesuaian kosmologis tidak dicapai melalui kesamaan visual, melainkan melalui
adaptasi proporsi, simbol, dan fungsi ritual ke dalam bahasa material setempat.

Kedua, proses lokalisasi berlangsung melalui dialog antara teks agama,
kemampuan teknis lokal, dan kondisi alam. Teks-teks religius Hindu dan Buddha
menyediakan kerangka makna tentang dewa, kosmos, dan relasi manusia dengan yang
ilahi. Namun, teks-teks tersebut tidak berfungsi sebagai instruksi teknis yang kaku. la
memerlukan interpretasi oleh rohaniawan dan perajin yang memahami konteks Bali.
Dalam praktiknya, dialog ini menghasilkan kompromi kreatif. Prinsip ikonografi
dipertahankan pada tingkat makna dasar, sementara bentuk fisik disesuaikan dengan
teknik pahat tebing, skala ruang yang menyatu dengan lanskap, serta kebutuhan ritual
masyarakat agraris.

Kondisi alam Bali, khususnya keberadaan sungai sebagai urat nadi kehidupan,
memainkan peran penting dalam proses ini. Estetika India yang pada banyak kasus
diwujudkan melalui bangunan berdiri dan komposisi teritorial, di Bali diterjemahkan ke
dalam arsitektur yang menyatu dengan tebing dan aliran air. Hal ini bukan penyimpangan
dari prinsip kosmologis, melainkan reinterpretasi. Keselarasan dengan semesta
diwujudkan bukan melalui dominasi atas alam, tetapi melalui integrasi dengan lanskap
yang dianggap hidup dan sakral. Dengan demikian, lokalisasi estetika India di Bali
berlangsung sebagai proses ekologis sekaligus spiritual.

Ketiga, dari dialog tersebut muncul bentuk-bentuk baru yang tidak identik dengan
India maupun Jawa. Candi tebing dan ceruk pertapaan di Bali Kuno tidak memiliki
padanan langsung di India, dan juga berbeda dari model candi Jawa yang berdiri sebagai
massa bangunan terpisah dari alam sekitarnya. Bentuk-bentuk ini menunjukkan bahwa

Bali tidak sekadar berada di antara dua tradisi besar, tetapi mengembangkan artikulasi

120



estetikanya sendiri. Keberbedaan ini bukan tanda keterbatasan, melainkan indikator
kreativitas kultural dalam mengolah pengaruh luar menjadi sistem yang fungsional dan
bermakna secara lokal.

Dalam konteks ini, lokalisasi estetika dapat dipahami sebagai proses epistemik.
Bali tidak hanya mengubah bentuk seni, tetapi juga cara pengetahuan estetika bekerja.
Prinsip keselarasan kosmik, kepatuhan terhadap norma religius, dan fungsi darsan tetap
dipertahankan, namun diwujudkan melalui pengalaman ruang, material, dan ritus yang
khas Bali. Seni menjadi sarana untuk menegaskan kosmologi dalam bahasa yang dapat
dipahami dan dialami oleh masyarakat setempat.

Subbab ini menjadi pengantar langsung menuju analisis empiris seni Bali Kuno.
Dengan memahami bahwa estetika India di Bali adalah hasil lokalisasi, bukan imitasi,
pembacaan terhadap artefak dan lanskap seni Bali Kuno dapat diarahkan pada
pencarian logika adaptasi dan negosiasi budaya. Fokus analisis tidak lagi terjebak pada
pertanyaan tentang kesamaan atau perbedaan visual semata, tetapi bergeser pada
bagaimana prinsip-prinsip estetika India diolah menjadi sistem seni yang otonom,

kontekstual, dan berkelanjutan dalam peradaban Bali Kuno.

4. Posisi Jawa Kuno sebagai Medium Transmisi Estetika India ke Bali

Dalam menelusuri pengaruh estetika India Kuno terhadap seni Bali Kuno, posisi Jawa
Kuno perlu dipahami bukan sebagai sumber utama yang menggantikan India, melainkan
sebagai medium transmisi regional yang berperan penting dalam proses peralihan
gagasan, norma, dan praktik estetika. Posisi ini berkorelasi langsung dengan dinamika
geopolitik yang telah dibahas pada bab sebelumnya, khususnya relasi dinasti, mobilitas
rohaniawan, dan restrukturisasi kekuasaan Asia Tenggara pada abad ke-10 hingga ke-11.
Sejak periode awal, Jawa telah lebih dahulu berinteraksi intensif dengan peradaban
India, baik melalui jaringan perdagangan, pertukaran rohaniawan, maupun produksi teks
dan monumen religius. Kerajaan-kerajaan Jawa seperti Kerajaan Medang
mengembangkan tradisi seni religius yang secara relatif lebih sistematis dalam
menerjemahkan prinsip-prinsip Shilpasastra, ikonografi Hindu-Buddha, dan konsep
kosmologis India ke dalam konteks Nusantara. Dalam proses ini, Jawa tidak sekadar
menjadi penerima pasif, tetapi melakukan penyesuaian awal yang menghasilkan sintesis

antara norma India dan kondisi lokal Jawa.

121



Ketika Bali memasuki fase intensifikasi hubungan dengan Jawa Timur melalui
aliansidinasti pada masa Udayana dan Mahendradatta, Bali berinteraksi dengan estetika
India yang telah melewati satu tahap lokalisasi di Jawa. Dengan demikian, estetika India
yang sampai ke Bali bukanlah estetika “mentah” dari anak benua India, melainkan
estetika yang telah dimediasi oleh pengalaman Jawa Kuno. Halini menjelaskan mengapa
banyak kesamaan ikonografis dan terminologis antara seni Bali Kuno dan seni Jawa
Timur, terutama dalam representasi dewa-dewi, atribut, serta struktur simbolik Siwa-
Buddha.

Namun, penting ditegaskan bahwa posisi Jawa sebagai medium transmisi tidak
menjadikannya pusat normatif yang harus ditiru secara penuh oleh Bali. Seperti telah
ditunjukkan dalam pembahasan geopolitik sebelumnya, relasi Bali-Jawa bersifat orbital
dan genealogis, bukan subordinatif. Bali menerima Jawa sebagai salah satu saluran
penting pengetahuan religius dan estetika, tetapi tidak mengadopsi keseluruhan model
estetik Jawa, terutama yang berkaitan dengan monumentalitas arsitektur, penggunaan
material batu keras, dan gaya istana yang terpusat.

Dalam kerangka ini, Jawa berfungsi sebagai filter kultural. Prinsip-prinsip estetika
India yang kompleks, normatif, dan tekstual menjadi lebih mudah diakses melalui praktik
seni Jawa yang telah disesuaikan dengan konteks Asia Tenggara. Mobilitas rohaniawan,
teks, dan simbol dari Jawa ke Bali berlangsung seiring dengan mobilitas politik dan
dinasti, tetapi selalu dihadapkan pada otoritas religius dan kondisi ekologis Bali.
Hasilnya adalah proses seleksi ganda: Bali menyaring kembali apa yang telah disaring
oleh Jawa.

Perbedaan respons Baliterhadap warisan Jawa ini dapat dipahami sebagai bagian
dari strategi kultural dalam medan pasca-hegemonik. Ketika pusat-pusat kekuasaan
besar seperti Sriwijaya melemah dan Jawa Timur sibuk dengan konsolidasi internal pasca
pralaya, Bali memiliki ruang untuk mengembangkan jalur estetikanya sendiri. Dalam
konteks tersebut, Jawa menjadi referensi antara, bukan model akhir. Bali mengambil
prinsip kosmologis dan ikonografis yang dianggap sah secara religius, tetapi
menerjemahkannya ke dalam bahasa lanskap, material, dan praktik ritual lokal.

Dengan demikian, posisi Jawa Kuno dalam perkembangan seni Bali Kuno dapat
dirumuskan sebagai perantara epistemik, bukan sebagai sumber dominasi estetik. Jawa

menyediakan kerangka interpretatif awal terhadap estetika India, sementara Bali

122



melanjutkan proses lokalisasi tersebut ke tingkat yang lebih kontekstual. Korelasi ini
memperkuat argumen bahwa seni Bali Kuno lahir dari proses berlapis: India sebagai
sumber kosmologis, Jawa sebagai medium transmisi regional, dan Bali sebagai ruang
artikulasi akhir yang otonom. Pemahaman berlapis inilah yang memungkinkan
pembacaan seni Bali Kuno secara historis dan kritis, serta menghindari reduksi Bali

sebagai sekadar cabang dari tradisi seni India atau Jawa.

5. Independensi dan Karakterisasi Estetika Bali Kuno

Setelah menelusuri pengaruh geopolitik, kosmologi Hindu-Buddha, prinsip estetika India
Kuno, serta posisi Jawa Kuno sebagai medium transmisi regional, tahap berikutnya yang
krusial adalah menegaskan independensi dan karakterisasi estetika Bali Kuno. Subbab
ini berfungsi sebagai penghubung konseptual yang memisahkan antara pembahasan
pengaruh eksternal dan perumusan estetika Bali Kuno sebagai sistem yang berdiri
sendiri. Dengan kata lain, bagian ini menjawab pertanyaan mendasar: pada titik mana
dan melalui mekanisme apa Bali Kuno tidak lagi sekadar “menerima” pengaruh, tetapi
mulai mengartikulasikan estetika sebagai ekspresi peradaban yang otonom.

Independensi estetika Bali Kuno tidak dapat dipahami sebagai sikap isolatif atau
penolakan terhadap dunia luar. Justru sebaliknya, Bali Kuno berkembang dalam kondisi
keterhubungan regional yang intens. Namun, seperti telah ditunjukkan dalam
pembahasan geopolitik sebelumnya, keterhubungan tersebut diimbangi oleh
keputusan-keputusan politik dan religius yang menjaga kedaulatan internal. Otonomi
kekuasaan Bali pada masa Marakata dan Anak Wungsu, kemandirian otoritas religius
melalui figur bhagawanta lokal, serta tidak adanya penyeragaman budaya oleh pusat luar
menciptakan ruang bagi pembentukan karakter estetika yang khas. Independensi ini
bersifat struktural, bukan deklaratif. la hadir melalui praktik, bukan melalui pernyataan
ideologis yang eksplisit.

Karakterisasi estetika Bali Kuno tampak pertama-tama pada orientasi kosmologis
yang kontekstual. Prinsip keselarasan dengan semesta yang bersumber dari kosmologi
India tidak diwujudkan melalui skema kosmik universal yang abstrak, melainkan melalui
relasi konkret dengan lanskap Bali. Sungai, tebing, tanah, dan sistem air menjadi medium
utama artikulasi kosmologi. Dengan demikian, estetika Bali Kuno beroperasi pada skala

yang dekat dengan kehidupan sehari-hari, bukan pada representasi kosmos yang

123



terpisah dari realitas ekologis. Keselarasan kosmik dicapai melalui integrasi dengan
alam lokal, bukan melalui dominasi simbolik atasnya.

Kedua, karakter estetika Bali Kuno ditandai oleh pergeseran pusat ekspresi dari
monumentalitas ke pengalaman. Jika dalam banyak tradisi istana Asia Tenggara
monumentalitas arsitektur berfungsi sebagai penanda kekuasaan teritorial, Bali Kuno
memilih jalur yang lebih subtil. Candi tebing, ceruk pertapaan, dan penataan ruang ritual
tidak dirancang untuk dilihat dari kejauhan sebagai ikon politik, melainkan untuk dialami
melalui prosesi, kontemplasi, dan keterlibatan tubuh. Estetika di sini tidak berorientasi
pada tampilan visual semata, tetapi pada pengalaman spasial dan ritual yang
berlangsung berulang. Karakter ini menunjukkan bahwa keindahan dipahami sebagai
sesuatu yang dialami dalam waktu dan praktik, bukan sebagai citra yang statis.

Ketiga, independensi estetika Bali Kuno juga tercermin pada etos komunal dan
anonimitas produksi seni. Seni tidak dilekatkan pada figur seniman individual atau gaya
personal, melainkan pada fungsi ritus dan kebutuhan kolektif. Ketiadaan kultus seniman
istana bukan kekurangan dokumentasi, tetapi cerminan dari posisi seni sebagai laku
bhakti dan bagian dari sistem sosial. Estetika tidak berfungsi untuk mengangkat prestise
individu, melainkan untuk menjaga keseimbangan relasi antara manusia, masyarakat,
dan kosmos. Dalam kerangka ini, seni menjadi bahasa bersama yang dipahami dan
dirawat secara kolektif.

Keempat, karakterisasi estetika Bali Kuno menunjukkan kemampuan seleksi dan
transformasi terhadap pengaruh luar. Bali tidak mengadopsi prinsip estetika India atau
Jawa secara menyeluruh, tetapi memilih elemen-elemen yang dianggap relevan dengan
struktur sosial dan ekologinya. Prinsip ikonografi dan kosmologi dipertahankan pada
tingkat makna, sementara bentuk, material, dan teknik disesuaikan secara radikal.
Proses ini menghasilkan ekspresi seni yang tidak dapat direduksi sebagai varian India
maupun cabang Jawa. la merupakan sintesis baru yang memiliki logika internal sendiri.
Dengan menegaskan independensi dan karakterisasi ini, subbab ini menempatkan seni
Bali Kuno sebagai subjek aktif dalam sejarah estetika, bukan sebagai objek pasif dari
pengaruh eksternal. Estetika Bali Kuno muncul sebagai sistem yang lahir dari negosiasi
historis yang kompleks, di mana keterhubungan regional justru menjadi pemicu bagi

diferensiasi lokal. Pemahaman ini menjadi landasan konseptual yang penting sebelum

124



memasuki bab berikutnya, yakni formulasi estetika Bali Kuno sebagai inti kebaruan buku
ini.

Melalui jembatan ini, pembaca diarahkan untuk melihat bahwa estetika Bali Kuno
bukan sekadar kumpulan ciri visual atau gaya artistik, melainkan sebuah sistem
pengetahuan dan praktik hidup yang memiliki konsistensi internal. Formulasi estetika
pada bab selanjutnya tidak akan dibangun di atas asumsi pengaruh sepihak, tetapi pada
pengakuan bahwa Bali Kuno telah membangun kerangka estetikanya sendiri. Inilah titik
di mana buku ini bergerak dari kajian pengaruh menuju kontribusi konseptual, dengan
menawarkan pembacaan estetika Bali Kuno sebagai epistemologi budaya yang mandiri

dan relevan untuk diskursus estetika yang lebih luas.

H. Rumusan Estetika Seni Zaman Udayana-Anak Wungsu

Subbab ini merupakan inti konseptual buku, karena di sinilah seluruh pembahasan
geopolitik, kosmologi, transmisi budaya, dan proses lokalisasi dirumuskan menjadi
kerangka estetika seni Bali Kuno pada masa Udayana-Anak Wungsu. Rumusan ini tidak
dimaksudkan sebagai definisi estetika dalam pengertian normatif Barat yang bersifat
universal dan abstrak, melainkan sebagai rekonstruksi epistemologis atas cara seni
bekerja, dimaknai, dan dihidupi dalam konteks peradaban Bali Kuno. Berdasarkan
pembahasan sebelumnya, estetika seni pada masa Udayana—-Anak Wungsu tidak dapat
dipahami sebagai kategori visual yang berdiri sendiri. Estetika pada periode ini
merupakan sistem yang menyatukan kosmologi, ritus, lanskap, material, dan praktik
sosial dalam satu kesatuan makna. Dengan demikian, estetika Bali Kuno lebih tepat

dipahami sebagai modus keberadaan daripada sekadar teori keindahan.

1 Estetika sebagai Keselarasan Kosmologis yang Dihidupi

Rumusan pertama estetika seni Bali Kuno adalah bahwa keindahan dipahami sebagai
keselarasan dengan tatanan kosmos, bukan sebagai ekspresi subjektif rasa. Prinsip ini
berakar pada kosmologi Hindu-Buddha yang memandang semesta sebagai sistem
berlapis dan teratur, namun di Bali prinsip tersebut diterjemahkan secara kontekstual
melalui relasi dengan alam lokal. Keselarasan kosmik tidak diwujudkan melalui simbol
universal semata, tetapi melalui keterhubungan konkret antara bangunan suci, ritus, dan

lanskap seperti sungai, tebing, dan tanah.

125



Dalam konteks ini, karya seni tidak dinilai dari inovasi bentuk atau kerumitan visual,
melainkan dari ketepatannya dalam menempatkan manusia pada posisi yang selaras
dengan kosmos. Estetika bekerja sebagai mekanisme penataan relasi antara bhuwana
alit dan bhuwana agung, di mana seni menjadi penghubung yang memungkinkan tatanan

kosmik hadir dalam kehidupan sehari-hari.

2 Estetika sebagai Praktik Ritual dan Pengalaman, Bukan Representasi

Rumusan kedua menegaskan bahwa estetika seni Bali Kuno bersifat performative dan
experiential. Seni tidak dimaksudkan untuk direpresentasikan atau dipamerkan sebagai
objek otonom, melainkan untuk dialami melalui ritus, prosesi, dan keterlibatan tubuh.
Keindahan muncul dalam proses, bukan pada hasil akhir semata. Hal ini menjelaskan
mengapa banyak artefak dan bangunan suci Bali Kuno tidak dirancang untuk dilihat dari
satu sudut pandang ideal, tetapi untuk dilalui, didekati, dan diaktifkan secara berulang.
Dengan orientasi ini, estetika Bali Kuno berbeda secara fundamental dari estetika istana
yang menekankan visibilitas kekuasaan. Seni tidak berfungsi sebagai citra kekuasaan,
melainkan sebagai perangkat pengalaman spiritual dan sosial. Estetika menjadi bagian

dari laku hidup, bukan konsumsi visual.

3 Estetika sebagai Integrasi Lanskap, Material, dan Teknologi Lokal

Rumusan ketiga menempatkan estetika Bali Kuno sebagai estetika lanskap dan
materialitas. Pilihan bentuk candi tebing, penggunaan batu padas, dan integrasi
bangunan dengan aliran sungai menunjukkan bahwa keindahan dipahami melalui
kemampuan seni untuk menyatu dengan lingkungan, bukan menaklukkannya. Material
tidak diperlakukan sebagai media netral, tetapi sebagai bagian dari kosmos yang
memiliki kualitas dan makna.

Dalam kerangka ini, teknologi dan teknik tidak dipisahkan dari estetika. Cara memahat,
menggali, dan membentuk ruang merupakan bagian dari pengetahuan estetis itu sendiri.
Estetika Bali Kuno lahir dari dialog antara norma kosmologis dan batasan teknis,
sehingga menghasilkan bentuk yang khas dan tidak dapat direduksi sebagai tiruan India
maupun Jawa.

4 Estetika sebagai Sistem Pengetahuan dan Pendidikan Kultural

Rumusan keempat menegaskan bahwa estetika seni Bali Kuno berfungsi sebagai sistem

pengetahuan. Seni menjadi media transmisi nilai ketika teks tertulis terbatas dan elitis.

126



Melalui pengalaman estetik yang berulang, masyarakat belajar tentang kosmologi, etika,
dan tatanan sosial tanpa harus membaca teks atau memahami doktrin secara abstrak.

Dalam konteks ini, estetika tidak bersifat dekoratif, tetapi pedagogis. Seni mendidik
melalui rasa, pengalaman, dan partisipasi. Keindahan berfungsi sebagai sarana
internalisasi nilai, bukan tujuan akhir. Inilah sebabnya seni Bali Kuno memiliki daya tahan
budaya yang kuat, karena pengetahuan yang dikandungnya terus diaktifkan melalui

praktik kolektif.

5 Estetika sebagai Laku Bhakti dan Etika Komunal

Rumusan kelima menempatkan estetika Bali Kuno dalam kerangka bhakti dan etika
komunal. Anonimitas seniman, ketiadaan kultus individu, dan orientasi persembahan
menunjukkan bahwa seni dipahami sebagai bentuk pengabdian, bukan ekspresi
personal. Keindahan tidak dilekatkan pada identitas pembuat, melainkan pada
keberhasilan karya dalam menjalankan fungsi kosmologis dan sosialnya. Etika ini
membedakan estetika Bali Kuno dari estetika modern yang sering menempatkan
seniman sebagai pusat makna. Dalam seni Bali Kuno, pusat makna berada pada relasi
antara manusia, masyarakat, dan kosmos. Estetika menjadi mekanisme kolektif untuk

menjaga keseimbangan, bukan arena kompetisi simbolik.

6 Sintesis Rumusan Estetika Bali Kuno

Berdasarkan uraian di atas, estetika seni Bali Kuno pada masa Udayana-Anak Wungsu
dapat dirumuskan sebagai sistem estetik-kosmologis yang bersifat integratif,
performatif, dan komunal, dimana keindahan dipahami sebagai keselarasan hidup yang
dialami melalui ritus, lanskap, dan praktik sosial. Estetika tidak berdiri sebagai teori
keindahan yang terpisah, melainkan sebagai epistemologi budaya yang mengatur cara
manusia membangun, beribadah, dan hidup bersama alam. Rumusan ini menegaskan
kebaruan buku ini. Estetika Bali Kuno tidak dibaca sebagai varian dari estetika India atau
Jawa, tetapi sebagai sistem mandiri yang lahir dari negosiasi historis dan ekologis yang
kompleks. Dengan menempatkan estetika sebagai inti peradaban, subbab ini menjadi
fondasi konseptual untuk membaca seni Bali Kuno bukan hanya sebagai peninggalan
masa lalu, tetapi sebagai sumber pengetahuan yang relevan untuk memahami relasi

antara seni, budaya, dan kehidupan manusia secara lebih luas.

127



I. Dimensi Estetika

Dalam kajian sejarah seni dan estetika, istilah dimensi estetika digunakan untuk
menandai bahwa estetika suatu zaman tidak pernah berdiri sebagai satu aspek tunggal,
apalagi sekadar persoalan bentuk visual atau rasa keindahan. Estetika merupakan
konstruksi kultural yang terbentuk dari pertemuan berbagai lapisan kehidupan, mulai
dari kosmologi, struktur sosial, teknologi, material, hingga pengalaman hidup
masyarakat pendukungnya. Oleh karena itu, pembahasan estetika suatu zaman
menuntut pendekatan multidimensional yang mampu menangkap kompleksitas relasi
tersebut.

Dimensi estetika dapat dipahami sebagai bidang-bidang utama tempat estetika
bekerja dan dimaknai. Setiap dimensi merepresentasikan cara tertentu di mana nilai
keindahan, keselarasan, dan makna simbolik diwujudkan dalam praktik seni. Dengan
membaca estetika melalui dimensi-dimensi ini, analisis tidak terjebak pada penilaian
formal semata, tetapi mampu menyingkap sistem pengetahuan dan cara berpikir yang
melatarbelakangi produksi seni pada periode tertentu.

Dalam konteks pembahasan estetika suatu zaman, dimensi estetika berfungsi
sebagai alat analisis historis. la membantu menjawab pertanyaan mengapa bentuk seni
tertentu muncul, mengapa material tertentu dipilih, dan mengapa strategi visual atau
simbolik tertentu dianggap sahih dan bermakna pada masanya. Dengan kata lain,
dimensi estetika memungkinkan kita membaca seni sebagai produk relasi antara
manusia, alam, dan kosmos dalam konteks waktu tertentu, bukan sebagai objek yang
berdiri terlepas dari sejarahnya.

Secara metodologis, penggunaan dimensi estetika juga penting untuk
menghindari dua kecenderungan ekstrem dalam kajian seni masa lalu. Pertama,
reduksionisme formalistik yang menilai seni hanya berdasarkan rupa dan teknik, tanpa
mempertimbangkan konteks budaya dan spiritualnya. Kedua, determinisme ideologis
yang melihat seni semata-mata sebagai cerminan doktrin agama atau kekuasaan, tanpa
memberi ruang bagi kreativitas, negosiasi, dan adaptasi lokal. Pendekatan dimensional
memungkinkan keseimbangan antara kedua kutub tersebut, dengan menempatkan seni
sebagai praktik budaya yang aktif dan dinamis.

Dalam kajian estetika Bali Kuno, dimensi estetika menjadi sangat relevan karena

seni tidak pernah hadir sebagai ranah otonom. Seni terjalin erat dengan ritus, lanskap,

128



sistem sosial, dan legitimasi kosmologis. Oleh karena itu, estetika Bali Kuno tidak dapat
dirumuskan hanya melalui kategori keindahan visual, tetapi harus dibaca melalui
dimensi material, teknik, proporsi, strategi dialog estetik, dan fungsi religiusnya. Setiap
dimensi tersebut memperlihatkan bagaimana nilai estetis dibentuk melalui proses
lokalisasi ajaran agama dan pengalaman hidup masyarakat Bali.

Dengan menempatkan dimensi estetika sebagai pengantar, pembahasan estetika
suatu zaman tidak lagi bersifat deskriptif semata, tetapi analitis dan argumentatif.
Dimensi estetika berfungsi sebagai jembatan antara teori estetika dan bukti empiris,
antara konsep abstrak tentang keindahan dan wujud konkret seni yang dapat diamati.
Melalui kerangka ini, estetika dipahami bukan sebagai kategori universal yang statis,
melainkan sebagai sistem makna yang terus dibentuk oleh dinamika sejarah, budaya,
dan lingkungan.

Pengantar ini menegaskan bahwa pembahasan dimensi estetika pada masa
Udayana-Anak Wungsu bukan sekadar inventarisasi ciri-ciri seni Bali Kuno, melainkan
upaya untuk merekonstruksi cara suatu peradaban memahami dan menghidupi
keindahan. Dengan demikian, dimensi estetika menjadi pintu masuk yang esensial untuk
memahami estetika sebagai ekspresi peradaban, sekaligus sebagai fondasi bagi
perumusan estetika Bali Kuno yang menjadi kontribusi utama buku ini.

Pada jaman Bali kuno raja sebagai pemegang tampuk pimpinan mengadakan
lokalisasi mengenai teks-teks agama yang berasal dari luar. Proses lokalisasi tersebut
menggunakan pemahaman fakta yang berasal dari alam berpikir masyarakat atau
sesuatu yang telah dialami langsung olehnya. Proses lokalisasi tersebut juga tersirat ke
dalam pemilihan material, bentukan artefak dan penamaan.

1. Dari segi material

Raja pembangun Candi Gunung Kawi tidak mengikuti tata bangun candi di Jawa

dengan menggunakan material batu andesit untuk membangun candi. Raja

pembangun Candi menggunakan bahan sekitar lokasi yaitu batu padas dan tetap
mempertahankan aspek lingkungan eksisting. Material baik Candi Gunung Kawi
dan Arca di Pura Bukit Darma diambil dari daerah sekitarnya yang berada di garis
sungai.

2. Darisegiteknik pembuatan

Candi Gunung Kawi mempunyai aspek kebaruan teknik membangun dengan

129



menggabungkan kemampuan undagi aungan (pembuat terowongan) dan undagi
batu (pembuat rumah) dalam membangun candi tebing. Undagi aungan sebagai
ahli melubangi tebing untuk saluran air, bersanding dengan undagi batu yang ahli
membangun rumah dari batu bersusun. Perkawinan kedua ahli ini menyiratkan
suatu keberanian dan pemikiran yang mendalam mengenai pengetahuan potensi
alam dan kekriyaan penduduknya. Oleh karena itu Candi Gunung Kawi adalah satu-
satunya candi tebing di Indonesia.

Dari segi proporsi

Proporsi masih menggunakan hitungan dari Shilpasastra sebagai bentuk
kepatuhan terhadap teks Agama. Pada proses pembuatannya terjadi dialog antara
seniman pembuat dan objek seninya. Tema religius dijadikan tema pokok pada
pembuatan objek seni, namun dengan mengikuti prinsip estetika India.
Keterbatasan alat dan karakteristik material batu padas, menyebabkan proses
detailisasi dilakukan tidak secara penuh. Bentukan mendekati ke bentuk kaku-
mengglobal bukan ke bentukan yang luwes, kecil dan rumit. Hal tersebut
menampilkan bentukanyang geometrisyang umum dantegas.

Dari segi strategi dialog estetik

Tampilan tinggalan arkeologis menunjukan hasil dialog antara seni lokal melalui
tinggal budaya sebelumnya dan perwujudan bhatara lokal dengan seni dari daerah
lain (suniantara) dari Jawa dan juga India. ldiom asing seperti nama tempat dan
penamaan arca dilakukan untuk memberikan bobot kualitas lebih religius karena
dekat dengan daerah dimana agama tersebut diturunkan. Semakin dekat dengan
istilah asing seperti pemertahanan istilah waranasi, amarawati dan Nalanda
menyiratkan bahwa daerah tersebut secara murni menerapkan ajaran Agama asal
sesuai aslinya. Kedekatan dengan sumber menjadi penting untuk menguatkan
keterhubungan dengan energi ilahi tempat agama tersebut diturunkan. Dialog
estetika ditunjukkan dengan tampilan artefak yang tidak mirip dengan aslinya di
India atau Jawa, yang menyiratkan terjadi dialog dalam praktik kesenian, yang
berhubungan dengan alat dan kemampuan teknik ukir seniman lokal. Raja pada
jaman tersebut masih menggunakan strategi agama dan trah/dinasti sebagai
legitimasi kekuasannya. Mahendradatta ketika memerintah dengan suaminya

membawa estetika Jawa kuno yang dikenalnya ke tanah Bali. Bali sendiri telah

130



berkembang bentukan kesenian yang tumbuh kembang dari periodisasi
sejarahnya.Kesenian Jawa kuno sendiri merupakan hasil persilangan beragam
mashab kesenian baik dari India maupun dari asia timur dan tenggara. Dialog
tersebut melahirkan bentukan kesenian yang khas.
5. Darisegisenireligius

Seni pada jaman itu masih merupakan bagian dari komunikasi religius, yang
digunakan sebagai panduan masyarakat dalam peri kehidupannya. Kesenian Bali
pada jaman sebelumnya yang bersifat dinamisme dan animisme dengan
menekankan pada penubuhan pesan roh ke dunia nyata. Pada jaman pemerintaha
Jaman Udayana sampai Anak Wungsu, corak kesenian digunakan sebagai pesan
teks agama. Keberadaan arca dan candi tebing digunakan sebagai media belajar
masyarakat pada kehidupan yang beragama. Pada jaman tersebut produk seni
tidak merupakan benda mati, namun telah menjadi hidup, menjadi monumen
hidup (living monument) melalui kesatuannya dengan alam sekitar. Pemahaman
tersebut juga didukung oleh penempatan arca dan candi yang berdekatan dengan
sungai, yang kala itu posisi sungai adalah urat nadi dari kehidupan masyarakat.
Oleh karena itu, seluruh artefak kesenian ditempatkan di aliran sungai atau sumber
air, sehingga masyarakat umum secara tidak langsung mengingat nilai keagamaan

dalam aktivitas kesehariannya.

J. Fungsi dan Makna

Dalam kajian estetika historis, pengungkapan fungsi dan makna seni merupakan langkah
metodologis yang esensial. Estetika suatu zaman tidak dapat dipahami hanya melalui
analisis bentuk, gaya, atau teknik visual, karena keindahan selalu beroperasi dalam
relasi sosial, religius, dan kultural tertentu. Fungsi dan makna mengungkap untuk apa
senidihadirkan, bagaimana seni digunakan, dan nilai apa yang diinternalisasikan melalui
kehadirannya.

Dengan menelaah fungsi dan makna, seni tidak diposisikan sebagai artefak pasif,
melainkan sebagai medium aktif yang bekerja dalam kehidupan masyarakat.
Pendekatan ini memungkinkan pembacaan estetika sebagai sistem hidup yang
terintegrasi dengan praktik ritual, transmisi pengetahuan, dan pembentukan kesadaran

kolektif. Dalam konteks masyarakat yang tingkat literasinya terbatas dan tradisi lisan

131



masih dominan, seni justru memegang peran sentral sebagai sarana komunikasi nilai
dan kosmologi.

Oleh karena itu, pengungkapan fungsi dan makna seni pada masa Udayana
hingga Anak Wungsu menjadi krusial untuk memahami estetika Bali Kuno. Estetika pada
periode ini tidak bertumpu pada otonomi visual, tetapi pada kemampuan seni
menjalankan fungsi religius, pedagogis, dan kontemplatif secara simultan. Dari sinilah
dapat dipahami bahwa seni Bali Kuno merupakan inti dari sistem peradaban, bukan
sekadar ekspresi artistik tambahan.

Seni rupa pada masa pemerintahan Udayana hingga Anak Wungsu menjalankan
fungsi yang berlapis dan saling terkait. Fungsi-fungsi ini tidak berdiri sendiri, melainkan
membentuk jaringan makna yang memungkinkan seni bekerja sebagai medium religius,
sosial, dan kultural. Melalui fungsi dan maknanya, seni rupa Bali Kuno mengartikulasikan
estetika sebagai pengalaman hidup yang menyatu dengan kehidupan masyarakat.

1. Fungsi dan Makna Representatif Simbolik

Fungsi utama seni rupa pada periode ini adalah sebagai representasi simbolik nilai-nilai
agama. Arca, candi tebing, dan elemen visual lainnya berfungsi menghadirkan ajaran
Hindu-Buddha dalam bentuk yang dapat ditangkap secara inderawi oleh masyarakat.
Representasi ini tidak bersifat dekoratif, melainkan normatif. Seni mengikuti panduan
teks agama dan tradisi kekriyaan yang berkembang, sehingga simbol, atribut, dan
proporsi memiliki makna kosmologis yang spesifik. Melalui representasi simbolik ini,
seni berperan menggugah rasa dan kesadaran religius masyarakat. Kehadiran artefak
seni di ruang publik dan ruang ritual memastikan bahwa nilai agama senantiasa hadir
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, estetika bekerja sebagai pengingat
kolektif yang terus-menerus, bukan sebagai pengalaman sesaat.

2. Fungsi dan Makna Translatif-Naratif

Selain fungsi representatif, seni rupa juga menjalankan fungsi translatif-naratif, yakni
menerjemahkan teks dan energi ilahi ke dalam bahasa visual dan spasial yang dapat
dipahami oleh masyarakat lokal. Pada masa ini, praktik keagamaan banyak
berlangsung melalui tradisi lisan dan penerjemahan teks ke bahasa lokal. Tidak semua
lapisan masyarakat memiliki akses langsung terhadap teks tertulis atau kemampuan
membacanya. Dalam kondisi tersebut, seni menjadi medium komunikasi yang efektif.

Seni rupa berfungsi sebagai jembatan antara ajaran agama yang berasal dari luar

132



dengan pengalaman hidup masyarakat Bali. Proses ini bersifat dialogis. Teks agama dan
simbol asing tidak diterapkan secara literal, tetapi ditafsirkan melalui kemampuan
teknis lokal, material setempat, dan lanskap Bali. Dengan demikian, seni menjadi ruang
negosiasi budaya yang memungkinkan ajaran agama diinternalisasi tanpa kehilangan
keterhubungan dengan realitas sosial masyarakat agraris.

3. Fungsi dan Makna Kontemplatif

Fungsi lain yang tidak kalah penting adalah fungsi kontemplatif. Seni rupa dijadikan
objek fokus dalam praktik kontemplasi religius, baik secara individual maupun
komunal. Artefak seni berperan sebagai abstraksi simbolik yang memungkinkan
masyarakat mengarahkan pikiran dan kesadarannya kepada Sang Ilahi. Dalam konteks
ini, hubungan antara subjek dan objek seni tidak bersifat representasional semata,
tetapi partisipatif. Penentuan ukuran, proporsi, dan orientasi karya seni mengikuti
panduan teks agama karena seni dipahami sebagai sarana untuk menyelaraskan batin
manusia dengan tatanan kosmik. Kontemplasi melalui seni menjadi bagian dari praktik
religius itu sendiri. Dengan kata lain, estetika tidak berhenti pada pengalaman visual,
tetapi berlanjut sebagai laku spiritual yang menghubungkan manusia dengan dimensi
transenden.

4. Variasi Fungsi dalam Tradisi Buddhis dan Siwaisme

Dalam seni rupa bercorak Buddhis pada masa Udayana hingga Anak Wungsu, terlihat
kecenderungan kuat menuju abstraksi visual. Artefak seni cenderung geometris,
minimalis, dan berorientasi pada fungsi kontemplatif. Hal ini tampak jelas pada
tinggalan Candi Tebing Gunung Kawi dan kompleks ceruk pertapaan di sekitarnya.
Meskipun dibuat dengan teknik melubangi tebing, interior ceruk tetap menampilkan
elemen konstruksiyang menyerupai arsitektur kayu, seperti kuda-kuda atap. Fenomena
ini menunjukkan proses lokalisasi yang mendalam, di mana tema asing diterjemahkan
melalui ingatan teknologis dan estetik lokal. Sebaliknya, seni rupa bercorak Siwaisme,
termasuk Shaktiisme dan arca dewa-dewa lainnya, menampilkan kepatuhan yang lebih
ketat terhadap teks agama yang dipengaruhi oleh tradisi Jawa Kuno. Kekakuan bentuk,
atribut arca, dan struktur ikonografi menunjukkan orientasi representatif yang kuat.
Namun, sekalipun patuh pada norma visual religius, improvisasi tetap terjadi melalui

penggunaan material batu padas yang berbeda secara radikal dari medium di Jawa. Hal

133



ini menegaskan bahwa kepatuhan terhadap teks tidak menghapus kreativitas lokal,
melainkan membingkainya.

Pemaparan fungsi dan makna seni rupa pada masa Udayana dan Anak Wungsu
mengarah pada pemahaman bahwa seni Bali Kuno mulai menampilkan keberanian
dalam menegaskan karakter lokal. Meskipun berada di bawah bayang-bayang
hegemoni estetika India dan Jawa Kuno, seni Bali tidak sekadar meniru. Prinsip
kesenian tampak mengalah secara simbolik, namun pada tingkat praktik dan material
justru memperlihatkan otonomi yang kuat. Dengan demikian, fungsi dan makna seni
rupa Bali Kuno menegaskan bahwa estetika pada periode ini bekerja sebagai sistem
integratif. Seni tidak hanya merepresentasikan agama, tetapi menerjemahkan,
mengajarkan, dan menghidupkannya dalam lanskap dan kehidupan sosial. Inilah yang
menjadikan seni Bali Kuno bukan sekadar artefak sejarah, melainkan fondasi kultural

yang menandai suatu zaman melalui karakter estetik yang khas dan berkelanjutan.

134



PELESTARIAN DAN CAGAR BUDAYA

A. Refleksi atas Seni dan Peradaban Bali Kuno

Kesenian pada masa pemerintahan Raja Udayana hingga Anak Wungsu (sekitar 989-
1077 M) memperlihatkan kematangan peradaban Bali Kuno yang tumbuh bukan hanya
melalui kekuasaan politik, tetapi melalui budaya yang bekerja halus di keseharian. Seni
pada periode ini dapat dipahami sebagai cara masyarakat “membaca” dunia: alam,
kehidupan sosial, dan keyakinan spiritual dipertemukan dalam bentuk-bentuk yang
indah sekaligus bermakna. Keindahan bukan sekadar hasil keterampilan, melainkan
tanda dari keteraturan hidup yang ingin dijaga bersama.

Berbagai prasasti dan tinggalan arkeologis menunjukkan bahwa seni hadir di
pusat kehidupan, mengiringi ritual keagamaan, peristiwa kenegaraan, hingga ruang
pergaulan masyarakat. Seni pertunjukan dan seni rupa berfungsi sebagai pengikat: ia
merawat hubungan manusia dengan yang sakral, menyatukan komunitas melalui
pengalaman bersama, sekaligus menyimpan ingatan kolektif tentang nilai dan norma.
Karena itu, karya-karya seni dari masa ini tidak tepat dipandang sebagai “hiasan”
sejarah, melainkan sebagai bagian dari cara hidup dan cara berpikir.

Kehidupan kesenian berkembang dalam spektrum yang luas. Ada seni yang
hidup di ranah rakyat, ada seni yang dekat dengan istana, dan ada seni yang bersifat
sakral. Namun batasnya tidak selalu kaku. Dalam banyak kesempatan, ruang-ruang itu
saling berjumpa: pertunjukan istana dapat disaksikan masyarakat, sementara kesenian
rakyat tetap mungkin hadir dalam perhatian elite. Kelenturan ini memperlihatkan bahwa
seni, pada dasarnya, menjadi bahasa bersama yang dapat menyeberangi lapisan
sosial, meski tetap menyimpan ragam gaya, tata nilai, dan fungsi yang berbeda.

Landasan estetik pada masa Udayana hingga Anak Wungsu juga
memperlihatkan dialog panjang antara pengaruh luar dan daya cipta lokal. Unsur India
dan Jawa Kuno hadir melalui agama, sastra, dan ikonografi, tetapi tidak berhenti
sebagai tiruan. la mengalami proses pelokalan yang kreatif, menyesuaikan alam Bali,

ketersediaan material, tradisi keterampilan, serta rasa artistik setempat. Dari proses

135



inilah lahir karakter Bali Kuno yang khas: terbuka pada perjumpaan budaya, namun
tetap berakar pada identitasnya sendiri.

Lebih jauh, kesenian juga berperan strategis sebagai medium legitimasi dan
pendidikan nilai. Melalui pertunjukan, masyarakat belajar tentang etika, kepemimpinan,
kebajikan, dan kisah-kisah yang membentuk horizon moral bersama. Melalui relief,
arca, dan bangunan suci, ruang menjadi “teks” yang dapat dibaca: ia mengarahkan
ingatan, memperkuat orientasi spiritual, dan membingkai pengalaman kolektif. Dengan
demikian, seni pada masa ini bekerja sekaligus sebagai ekspresi, pedoman, dan
warisan.

Pada akhirnya, warisan kesenian masa Udayana hingga Anak Wungsu
memperlihatkan cara peradaban membangun martabatnya melalui seni. la berbicara
kepada masa kini bukan hanya karena usianya yang tua, tetapi karena kemampuannya
menunjukkan satu pelajaran penting: sebuah kebudayaan dapat tumbuh kuat ketika
keindahan dipahami sebagai bagian dari tanggung jawab hidup, bukan sekadar
tontonan, dan ketika seni diletakkan sebagai sarana merawat hubungan manusia

dengan komunitas, alam, dan yang disucikan.

B. Cagar Budaya dan Pengembangan ke Masa Kini

Warisan kesenian masa pemerintahan Raja Udayana hingga Anak Wungsu bukan
sekadar peninggalan historis, melainkan fondasi kebudayaan yang terus hidup dan
relevan hingga kini. Dalam konteks modern, warisan tersebut memiliki makna strategis
sebagai bagian dari cagar budaya yang menyimpan nilai sejarah, estetika, spiritualitas,
serta kebijaksanaan peradaban. Cagar budaya dipahami tidak hanya sebagai objek
pelestarian fisik semata, tetapi juga sebagai wadah pemaknaan, inspirasi identitas, dan
pembelajaran lintas generasi yang memperkaya kehidupan kebudayaan bangsa.

Di tingkat nasional, pelestarian cagar budaya diatur secara jelas melalui
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 11 Tahun 2010 tentang Cagar Budaya.
Undang-undang ini mendefinisikan cagar budaya sebagai warisan budaya bersifat
kebendaan berupa benda, bangunan, struktur, situs, dan kawasan yang perlu
dilestarikan karena memiliki nilai penting bagi sejarah, pendidikan, ilmu pengetahuan,
agama, dan budaya masyarakat. Undang-undang ini juga menegaskan bahwa

pelestarian cagar budaya merupakan tanggung jawab bersama negara dan

136



masyarakat, termasuk  pengaturan  perlindungan, pengembangan, dan
pemanfaatannya secara berkelanjutan.

Pengaturan tersebut didukung pula oleh instrumen lain seperti Undang-Undang
Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, yang memberikan dasar hukum
bagi upaya meningkatkan ketahanan budaya, memperkaya keberagaman, dan
memperteguh jati diri bangsa melalui kegiatan pelestarian, pendidikan budaya, dan
promosi nilai-nilai tradisi. Pada tingkat operasional, Peraturan Pemerintah Nomor 1
Tahun 2022 mengatur pelindungan objek yang diduga cagar budaya, sekaligus
mekanisme pendaftaran, pendanaan, dan pengawasan pelestarian, yang memperkuat
kerangka hukum pelaksanaannya.

Selain hukum nasional, pelestarian warisan budaya juga memiliki basis
internasional. UNESCO, melalui konvensi yang relevan seperti Convention for the
Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (2003) dan instrumen lainnya,
mendorong negara-negara anggota termasuk Indonesia untuk mengidentifikasi,
melindungi, mempromosikan, dan merevitalisasi warisan budaya takbenda dan benda
yang menjadi bagian dari identitas masyarakat dunia. Konvensi-konvensi ini
menegaskan bahwa budaya adalah warisan umat manusia dan perlu dilindungi melalui
kerja sama internasional serta partisipasi komunitas lokal.

Dalam era globalisasi, pelestarian warisan budaya menghadapi tantangan
signifikan. Komersialisasi tradisi, perubahan gaya hidup, serta tekanan modernisasi
dapat mengaburkan makna asli dari tradisi dan kesenian lokal, menggeser fungsi ritual
menjadi atraksi semata. Namun tantangan ini juga membuka peluang baru. Pendidikan
berbasis budaya, pariwisata yang menghormati nilai-nilai lokal, serta pemberdayaan
komunitas menjadi ruang strategis untuk memastikan bahwa warisan budaya tidak
hanya dilindungi secara materi, tetapi juga terus hidup sebagai sumber kreativitas dan
pengetahuan.

Kesenian Bali Kuno, dengan prinsip estetika dan kosmologi yang terkandung di
dalamnya, dapat menjadi sumber gagasan penting bagi pengembangan seni
kontemporer, desain, arsitektur, dan ekspresi kebudayaan masa kini tanpa kehilangan
akarnya. Melalui pendekatan yang kritis, kreatif, dan berkelanjutan, pelestarian cagar
budaya bukan saja menjaga artefak dan situs, tetapi juga memperkuat identitas kolektif,

memperkaya dialog antarbudaya, serta membimbing masyarakat dalam menghadapi

137



dinamika zaman, sehingga warisan Bali Kuno terus hidup sebagai kekuatan peradaban

yang relevan dan inspiratif.

C. Rekomendasi Strategis Pelestarian dan Pengembangan

Rekomendasi strategis dalam pelestarian dan pengembangan cagar budaya Bali Kuno
tidak dapat dirumuskan secara terpisah dari pemahaman atas estetika, fungsi, dan
makna seni pada masanya. Pelestarian yang hanya berfokus pada aspek material dan
visual berisiko mereduksi warisan budaya menjadi objek statis, terlepas dari sistem
pengetahuan dan praktik hidup yang melahirkannya. Oleh karena itu, setiap strategi
pelestarian perlu berangkat dari pembacaan mendalam terhadap cara seni bekerja
dalam peradaban Bali Kuno, yakni sebagai laku kosmologis, medium sosial, dan sarana
pendidikan nilai.

Pembacaan estetika seni Bali Kuno pada masa Udayana-Anak Wungsu
menunjukkan bahwa seni tidak pernah hadir sebagai entitas otonom. la selalu
terhubung dengan lanskap, ritus, struktur sosial, dan etika hidup masyarakat.
Konsekuensinya, pelestarian cagar budaya tidak cukup dipahami sebagai upaya
menjaga keutuhan bentuk fisik atau mencegah kerusakan artefak. Pelestarian harus
dimaknai sebagai proses menjaga relasi-relasi kultural yang memungkinkan seni terus
hidup dan bermakna dalam konteks yang berubah.

Dalam konteks Bali, tantangan pelestarian semakin kompleks karena tekanan
modernisasi, pariwisata massal, dan komodifikasi budaya. Tanpa kerangka konseptual
yang kuat, pelestarian berisiko berubah menjadi proses estetisasi permukaan, di mana
simbol dan bentuk tradisi dipertahankan, tetapi makna dan fungsinya terlepas dari
kehidupan masyarakat. Oleh karena itu, rekomendasi strategis yang diajukan di sini
tidak bertujuan mengembalikan seni Bali Kuno ke kondisi masa lalu secara romantik,
melainkan menjaga kesinambungan nilai melalui adaptasi yang sadar dan bertanggung
jawab.

Rekomendasi ini juga disusun dengan kesadaran bahwa pelestarian dan
pengembangan bukanlah dua kutub yang saling meniadakan. Dalam tradisi Bali Kuno
sendiri, keberlanjutan budaya dibangun melalui proses lokalisasi, negosiasi, dan
transformasi yang berkelanjutan. Dengan demikian, pengembangan seni dan budaya

masa kini dapat dipahami sebagai kelanjutan dari logika budaya lama, selama ia

138



berakar pada prinsip keselarasan kosmologis, etika komunal, dan penghormatan
terhadap alam.

Atas dasar pemahaman tersebut, strategi pelestarian dan pengembangan cagar
budaya Bali Kuno perlu dirumuskan secara lintas disiplin dan lintas sektor, melibatkan
negara, komunitas, lembaga pendidikan, serta praktisi seni dan desain. Rekomendasi
yang disajikan dalam subbab ini bertujuan untuk menjembatani warisan estetika Bali
Kuno dengan kebutuhan masa kini, sekaligus memastikan bahwa cagar budaya tidak
hanya bertahan sebagai peninggalan sejarah, tetapi terus berfungsi sebagai sumber

pengetahuan, inspirasi, dan identitas kultural yang hidup.

1. Pelestarian Berbasis Nilai dan Konteks

Pelestarian cagar budaya Bali Kuno menuntut pendekatan yang melampaui
perlindungan fisik semata. Fakta lapangan menunjukkan bahwa banyak tinggalan seni
dan arsitektur dari masa Udayana hingga Anak Wungsu berada di ruang terbuka,
menyatu dengan lanskap alam, dan sejak awal dirancang untuk berinteraksi dengan
lingkungan. Kondisi ini menjadikan artefak tersebut sebagai living monument, yakni
monumen yang tidak terpisah dari siklus alam dan praktik sosial, tetapi justru hidup di
dalamnya.

Situs seperti Candi Tebing Gunung Kawi dan ceruk-ceruk pertapaan di
sepanjang lembah sungai merupakan contoh nyata dari artefak yang sejak awal
diletakkan in situ. Keberadaannya di tebing batu padas, dekat aliran air, dan terbuka
terhadap hujan, angin, kelembapan, serta pertumbuhan mikroorganisme bukanlah
kecelakaan historis. Penempatan ini berkaitan langsung dengan kosmologi air, praktik
ritual, dan pemahaman lanskap sebagai bagian dari tatanan sakral. Dengan demikian,
paparan terhadap cuaca dan proses alam merupakan bagian inheren dari konsep
keberadaan monumen itu sendiri.

Namun, kondisi in situ ini juga membawa konsekuensi konservasi yang serius.
Batu padas yang relatif lunak mengalami pelapukan akibat erosi air hujan, rembesan
air tanah, perubahan suhu, serta proses kimia yang bersifat korosif. Detail pahatan
secara bertahap aus, permukaan menjadi rapuh, dan dalam beberapa kasus terjadi
kehilangan volume material. Fakta ini sering kali mendorong pendekatan pelestarian
yang berorientasi pada “pengamanan bentuk”, misalnya dengan penutupan fisik

berlebihan atau pembatasan akses yang kaku.

139



Pendekatan semacam itu perlu ditinjau secara kritis. Perlindungan fisik yang
mengabaikan konteks kosmologis dan sosial berisiko mengubah monumen hidup
menjadi objek mati. Dalam tradisi Bali Kuno, nilai estetika dan religius tidak terletak
semata pada keutuhan material, tetapi pada keberlanjutan relasi antara artefak, alam,
dan praktik ritual. Oleh karena itu, pelestarian berbasis nilai menuntut keseimbangan
antara upaya memperlambat kerusakan material dan menjaga keterbukaan monumen
terhadap fungsi kulturalnya.

Pelestarian berbasis konteks juga berarti memahami bahwa degradasi material
tidak selalu identik dengan hilangnya makna. Jejak pelapukan, perubahan warna, dan
ausnya permukaan dapat dibaca sebagai bagian dari perjalanan waktu dan
penggunaan ritus yang berulang. Dalam kerangka ini, konservasi tidak bertujuan
mengembalikan artefak ke kondisi “baru”, melainkan menjaga kelayakan struktural,
keterbacaan simbolik, dan keberlanjutan fungsi.

Implikasinya, strategi pelestarian perlu bersifat adaptif dan berbasis
pengetahuan lintas disiplin. Pendekatan konservasi harus melibatkan kajian geologi
material, iklim mikro, hidrologi lanskap, serta pemahaman antropologis tentang praktik
ritual setempat. Intervensi fisik sebaiknya bersifat minimal dan reversibel, disertai
pengelolaan lanskap yang mempertahankan alur air, vegetasi penyangga, dan pola
akses tradisional.

Dengan menempatkan nilai kosmologis, ritual, dan sosial sebagai dasar,
pelestarian cagar budaya Bali Kuno dapat menghindari reduksi artefak menjadi
sekadar objek wisata atau monumen statis. Sebaliknya, ia diperlakukan sebagai entitas
hidup yang terus berinteraksi dengan alam dan masyarakat. Pendekatan ini tidak hanya
lebih setia pada logika estetik Bali Kuno, tetapi juga lebih berkelanjutan dalam
menghadapi kenyataan lapangan bahwa artefak-artefak tersebut akan selalu berada

dalam proses perubahan.

2. Integrasi ke dalam Pendidikan Seni dan Desain

Integrasi estetika Bali Kuno ke dalam pendidikan seni dan desain perlu dilakukan
secara kritis, sistematis, dan terukur, agar tidak berhenti pada pengenalan visual atau
romantisasi tradisi. Tantangan utama dalam pendidikan seni dan desain kontemporer
adalah kecenderungan menjadikan warisan budaya sebagai sumber bentuk siap pakai,

sementara prinsip epistemologis yang melandasinya jarang disentuh. Oleh karena itu,

140



integrasi yang dimaksud di sini bukanlah reproduksi gaya, melainkan transfer cara
berpikir dan cara merancang.

Secara konseptual, estetika Bali Kuno menawarkan seperangkat prinsip yang
relevan untuk pendidikan desain masa kini, antara lain keselarasan kosmologis,
kesadaran lanskap, etika material, dan seni sebagai praktik sosial. Prinsip-prinsip ini

dapat diterjemahkan ke dalam kurikulum melalui beberapa langkah konkret berikut.

a. Penguatan Materi Teoretis Berbasis Epistemologi Lokal
Pada level dasar, kurikulum perlu memasukkan estetika Bali Kuno sebagai bagian dari
kajian teori seni dan desain, bukan hanya sebagai subbab sejarah. Materi tidak
difokuskan pada kronologi atau klasifikasi artefak semata, tetapi pada pembacaan
estetika sebagai sistem pengetahuan. Konten yang dapat dikembangkan meliputi:
o konsep keselarasan kosmos, manusia, dan alam sebagai dasar perancangan
e pemahaman seni sebagai laku etis dan sosial, bukan ekspresi individual semata
e pembacaan lanskap dan ruang sebagai “teks budaya”
Pendekatan ini memungkinkan mahasiswa memahami bahwa estetika adalah kerangka

berpikir, bukan sekadar selera visual.

b. Modul Studio Berbasis Prinsip, Bukan Bentuk
Pada level praktik studio, integrasi dilakukan melalui perancangan modul yang
menekankan prinsip, bukan peniruan bentuk tradisional. Misalnya, alih-alih meminta
mahasiswa merancang bangunan atau produk dengan “gaya Bali”, tugas studio
diarahkan pada:
o eksplorasi relasi ruang dan lanskap berbasis konteks alam setempat
o eksperimen material lokal dengan mempertimbangkan sifat ekologis dan
teknisnya
e perancangan yang mempertimbangkan ritme penggunaan, pengalaman tubuh,
dan praktik sosial
Dengan pendekatan ini, estetika Bali Kuno berfungsi sebagai kerangka konseptual
yang membimbing proses desain, bukan sebagai katalog ornamen.
c. Integrasi Studi Lapangan dan Pembacaan Situs
Langkah praktis lain yang krusial adalah integrasi studi lapangan ke situs-situs cagar
budaya sebagai bagian dari pembelajaran. Kunjungan tidak berhenti pada observasi

visual, tetapi dilengkapi dengan:

141



e pemetaan relasi antara artefak, lanskap, dan aktivitas manusia
e pembacaan kondisi material dan dampak lingkungan
« refleksi terhadap fungsi ruang dalam konteks ritual dan sosial
Dari sini, mahasiswa belajar membaca desain sebagai hasil negosiasi antara nilai, alam,

dan keterbatasan teknis.

d. Pengembangan Metode Analisis dan Dokumentasi
Kurikulum juga dapat mengintegrasikan pelatihan metode analisis dan dokumentasi
berbasis estetika Bali Kuno, seperti:
« analisis proporsi dan orientasi ruang
o dokumentasi relasi artefak dengan alur air, cahaya, dan topografi
» refleksi naratif atas pengalaman ruang dan ritus
Metode ini memperkaya kemampuan mahasiswa dalam memahami desain sebagai

proses multidimensional, bukan sekadar objek akhir.

e. Penilaian Berbasis Proses dan Etika
Untuk menjaga konsistensi integrasi, sistem evaluasi pembelajaran perlu menilai tidak
hanya hasil visual, tetapi juga proses dan pertimbangan etis. Kriteria penilaian dapat
mencakup:

o ketepatan membaca konteks dan lanskap

» kejelasan relasi antara konsep, material, dan fungsi

o kesadaran terhadap dampak sosial dan ekologis desain
Estetika Bali Kuno berkontribusi langsung pada pembentukan etos perancang yang
bertanggung jawab. Melalui langkah-langkah ini, integrasi estetika Bali Kuno ke dalam
pendidikan seni dan desain tidak berhenti pada pengayaan materi lokal, tetapi
membentuk epistemologi desain alternatif yang relevan dengan tantangan
kontemporer. Warisan Bali Kuno berfungsi sebagai sumber cara berpikir yang
menempatkan desain dalam relasi etis dengan manusia, alam, dan budaya, sehingga
pendidikan seni dan desain tidak hanya menghasilkan karya yang menarik secara

visual, tetapi juga berakar secara kultural dan berkelanjutan.

3. Pengembangan Seni dan Desain Kontemporer Berakar Tradisi
Pengembangan seni dan desain kontemporer yang berakar pada estetika Bali Kuno

perlu diarahkan secara sadar agar tidak terjebak pada reproduksi simbol atau gaya

142



permukaan. Tantangan utama dalam konteks industri kreatif saat ini adalah
kecenderungan menjadikan tradisi sebagai komoditas visual yang mudah dikenali,
tetapi terlepas dari nilai epistemologis dan etika yang melahirkannya. Oleh karena itu,
pengembangan yang dimaksud di sini menempatkan estetika Bali Kuno sebagai
sumber prinsip dan logika perancangan, bukan sebagai katalog motif.

Estetika Bali Kuno menawarkan seperangkat prinsip yang sangat relevan bagi
industri kreatif masa kini, khususnya dalam menghadapi isu keberlanjutan, identitas
lokal, dan tanggung jawab sosial. Prinsip integrasi lanskap, kesadaran material, dan
fungsi sosial seni dapat ditransformasikan menjadi strategi pengembangan industri

yang berdampak secara kultural, ekologis, dan ekonomi.

a. Industri Desain Berbasis Lanskap dan Konteks Lokal

Prinsip integrasi lanskap dalam estetika Bali Kuno dapat diterjemahkan ke dalam
pengembangan industri desain arsitektur, interior, dan tata ruang yang sensitif
terhadap konteks. Industri ini tidak berorientasi pada bentuk ikonik universal,
melainkan pada desain yang tumbuh dari kondisi tapak, iklim, topografi, dan budaya
setempat. Pendekatan ini relevan bagi pengembangan hunian, fasilitas publik, dan
destinasi pariwisata yang berkelanjutan. Dalam konteks ini, estetika Bali Kuno
berkontribusi pada industri desain yang tidak mengejar spektakularitas visual, tetapi
kualitas pengalaman ruang. Dampaknya bukan hanya pada nilai ekonomi proyek, tetapi
pada peningkatan kualitas hidup, keberlanjutan lingkungan, dan penguatan identitas

lokal.

b. Industri Material dan Kriya Berbasis Pengetahuan Lokal

Kesadaran material yang kuat dalam seni Bali Kuno membuka peluang pengembangan
industri kriya dan material yang berakar pada sumber daya lokal. Industri ini tidak
sekadar memproduksi kerajinan tradisional, tetapi mengembangkan material, teknik,
dan produk kontemporer yang berkelanjutan. Batu, kayu, tanah, serat alam, dan
material lokal lainnya dapat dieksplorasi kembali melalui riset desain dan teknologi
tepat guna. Pendekatan ini mendorong industri kreatif yang berbasis pengetahuan,
bukan eksploitasi. Nilai tambah tidak hanya dihasilkan dari bentuk akhir produk, tetapi
dari proses, cerita material, dan etika produksinya. Dengan demikian, industri kriya dan
material berakar tradisi mampu menciptakan dampak ekonomi sekaligus menjaga

keberlanjutan ekologis dan sosial.

143



c. Industri Seni Pertunjukan dan Pengalaman Budaya

Fungsi sosial dan ritual seni Bali Kuno dapat menjadi landasan bagi pengembangan
industri seni pertunjukan dan pengalaman budaya yang beretika. Alih-alih mengemas
seni sebagai atraksi singkat, pendekatan ini menempatkan seni sebagai pengalaman
yang melibatkan pemahaman konteks, partisipasi, dan refleksi. Industri ini dapat
berkembang dalam bentuk program residensi seni, festival berbasis komunitas, dan
ruang pertunjukan yang mengedepankan kualitas pengalaman, bukan kuantitas
tontonan. Dampaknya tidak hanya pada ekonomi kreatif, tetapi juga pada transfer

pengetahuan, regenerasi seniman, dan penguatan komunitas lokal.

d. Industri Desain Sosial dan Inovasi Berbasis Komunitas
Prinsip seni sebagai praktik sosial dalam estetika Bali Kuno relevan bagi
pengembangan industri desain sosial. Desain diposisikan sebagai alat untuk
memecahkan persoalan komunitas, seperti ruang bersama, keberlanjutan lingkungan,
dan penguatan ekonomi lokal. Industri ini bergerak di persimpangan antara desain,
antropologi, dan pembangunan sosial. Dengan pendekatan ini, desain tidak lagi
dipahami sebagai produk eksklusif, tetapi sebagai proses kolaboratif yang melibatkan
masyarakat sebagai subjek. Dampak yang dihasilkan bersifat jangka panjang, karena
desain berfungsi sebagai katalis perubahan sosial yang berakar pada nilai lokal.
e. Ekosistem Industri Kreatif Berbasis Nilai
Pengembangan seni dan desain kontemporer berakar tradisi pada akhirnya menuntut
pembentukan ekosistem industri kreatif yang berbasis nilai. Ekosistem ini melibatkan
perancang, perajin, akademisi, komunitas, dan pembuat kebijakan dalam relasi yang
saling menguatkan. Estetika Bali Kuno menyediakan kerangka nilai yang memastikan
bahwa pertumbuhan industri tidak mengorbankan identitas dan keberlanjutan.
Dengan menempatkan estetika Bali Kuno sebagai landasan, industri kreatif tidak
hanya menghasilkan produk dan layanan, tetapi juga membangun narasi budaya yang
bermakna. Dampak yang dihasilkan melampaui keuntungan ekonomi, mencakup
penguatan jati diri, keberlanjutan lingkungan, dan pewarisan pengetahuan lintas
generasi. Melalui arah pengembangan ini, seni dan desain kontemporer berakar tradisi
tidak menjadi nostalgia masa lalu, melainkan strategi masa depan. Estetika Bali Kuno

berfungsi sebagai sumber daya intelektual dan etis yang memungkinkan industri kreatif

144



berkembang secara bertanggung jawab, relevan, dan berdampak nyata bagi

masyarakat.

4. Pelibatan Komunitas sebagai Subjek Pelestarian

Pelestarian cagar budaya Bali Kuno tidak dapat berjalan efektif apabila masyarakat
hanya ditempatkan sebagai objek atau penerima kebijakan. Pengalaman di berbagai
situs menunjukkan bahwa pendekatan yang bersifat top-down dan administratif
cenderung menghasilkan pelestarian yang kaku, terlepas dari kehidupan kultural yang
justru menjadi sumber makna warisan tersebut. Oleh karena itu, pelestarian yang
berkelanjutan harus menempatkan komunitas sebagai subjek utama, yakni pelaku
yang memiliki pengetahuan, pengalaman, dan keterikatan langsung dengan cagar
budaya.

Dalam konteks Bali, pengetahuan lokal tidak hanya tersimpan dalam teks atau
arsip formal, tetapi hidup dalam praktik ritual, sistem adat, dan ingatan kolektif
masyarakat. Praktik persembahyangan, perawatan tempat suci, hingga tata cara
penggunaan ruang merupakan bentuk pelestarian yang berlangsung secara turun-
temurun. Pengetahuan ini bersifat situasional dan kontekstual, sering kali tidak
terdokumentasi secara tertulis, tetapi sangat menentukan keberlanjutan makna situs
dan artefak.

Pelibatan komunitas sebagai subjek berarti mengakui bahwa pelestarian bukan
sekadar persoalan teknis konservasi, melainkan proses sosial dan kultural. Masyarakat
memiliki pemahaman intuitif mengenai waktu ritual, batas-batas sakral, serta etika
penggunaan ruang yang tidak selalu tertangkap oleh pendekatan teknokratis. Ketika
pengetahuan ini diabaikan, pelestarian berisiko mengganggu keseimbangan antara
fungsi religius dan perlindungan fisik, bahkan dapat memicu resistensi sosial.

Secara praktis, pelibatan komunitas dapat dilakukan melalui beberapa
mekanisme. Pertama, integrasi masyarakat dalam proses perencanaan dan
pengambilan keputusan pelestarian. Komunitas tidak hanya dimintai persetujuan,
tetapi dilibatkan sejak tahap identifikasi nilai, perumusan prioritas, hingga evaluasi
kebijakan. Kedua, pengakuan terhadap praktik ritual sebagai bagian dari sistem
pelestarian. Aktivitas keagamaan dan adat tidak dipandang sebagai ancaman bagi

konservasi, melainkan sebagai elemen yang menjaga situs tetap hidup dan bermakna.

145



Ketiga, pemberdayaan komunitas melalui pendidikan dan transfer pengetahuan
lintas generasi. Program pelestarian perlu membuka ruang bagi generasi muda untuk
memahami nilai estetika, kosmologi, dan sejarah situs, sehingga warisan budaya tidak
terputus. Keempat, penciptaan skema ekonomi budaya yang adil. Ketika masyarakat
memperoleh manfaat langsung dari pelestarian, baik melalui kegiatan edukasi,
pariwisata beretika, maupun industri kreatif berbasis lokal, komitmen terhadap
keberlanjutan menjadi lebih kuat.

Dengan menempatkan komunitas sebagai subjek, pelestarian tidak lagi
dipahami sebagai kewajiban administratif, tetapi sebagai praktik kultural yang
dijalankan bersama. Pendekatan ini sejalan dengan logika estetika Bali Kuno, di mana
seni dan ruang sakral hidup melalui partisipasi kolektif, bukan melalui pembekuan
bentuk. Tanpa keterlibatan masyarakat, pelestarian berisiko kehilangan ruhnya dan
berubah menjadi pengelolaan benda mati. Sebaliknya, dengan pelibatan komunitas
yang bermakna, cagar budaya dapat terus hidup sebagai sumber identitas,

pengetahuan, dan kebanggaan bersama.

5. Pariwisata Budaya yang Beretika

Pariwisata budaya memiliki posisi yang ambivalen dalam konteks pelestarian cagar
budaya Bali Kuno. Di satu sisi, pariwisata membuka peluang ekonomi dan memperluas
apresiasi publik terhadap warisan budaya. Di sisi lain, tanpa kerangka etis yang jelas,
pariwisata berpotensi mereduksi seni dan situs suci menjadi komoditas visual yang
terlepas dari nilai kosmologis dan spiritualnya. Oleh karena itu, pengembangan
pariwisata perlu diarahkan pada model yang beretika, yakni pariwisata yang berangkat
dari pemahaman budaya, bukan dari eksploitasi atraksi.

Pariwisata budaya yang beretika menempatkan seni dan situs bukan sebagai
tontonan, melainkan sebagai ruang belajar dan pengalaman kultural. Pengunjung tidak
hanya diajak melihat, tetapi memahami konteks sejarah, fungsi ritual, dan makna
simbolik yang melekat pada artefak dan lanskap. Dalam kerangka ini, pengalaman
wisata dibangun melalui narasi yang mendidik, ritme kunjungan yang menghormati
waktu sakral, serta tata kelola ruang yang menjaga martabat situs.

Pendekatan ini menuntut perubahan paradigma dari pariwisata berbasis

kuantitas menuju pariwisata berbasis kualitas pengalaman. Pembatasan jumlah

146



pengunjung, pengaturan jalur kunjungan, dan penentuan zona sakral dan profan
menjadi langkah penting untuk menjaga keseimbangan antara akses publik dan
pelestarian nilai. Dengan demikian, kehadiran wisatawan tidak mengganggu praktik
ritual dan kehidupan komunitas lokal, tetapi justru mendukung keberlanjutan fungsi
budaya situs.

Pariwisata yang beretika juga mensyaratkan keterlibatan aktif masyarakat
sebagai penjaga makna dan penyampai pengetahuan. Pemandu lokal, seniman, dan
pemangku adat berperan sebagai mediator budaya yang menjelaskan nilai estetika dan
spiritual secara kontekstual. Peran ini tidak hanya meningkatkan kualitas pengalaman
pengunjung, tetapi juga memperkuat posisi masyarakat sebagai subjek budaya, bukan
pelengkap industri pariwisata.

Dari sisi ekonomi, pariwisata budaya yang beretika diarahkan pada distribusi
manfaat yang adil. Pendapatan dari kunjungan, program edukasi, dan kegiatan budaya
perlu kembali ke komunitas dalam bentuk perawatan situs, penguatan praktik seni, dan
pendidikan generasi muda. Dengan skema ini, kesejahteraan masyarakat tidak dicapai
dengan mengorbankan nilai budaya, melainkan melalui penguatan identitas dan
pengetahuan lokal.

Dalam konteks estetika Bali Kuno, pariwisata yang beretika sejalan dengan
pandangan bahwa seni dan ruang sakral merupakan bagian dari laku hidup, bukan
objek konsumsi sesaat. Ketika pariwisata dibangun di atas prinsip penghormatan,
pembelajaran, dan keberlanjutan, pelestarian cagar budaya tidak menjadi beban, tetapi
peluang untuk menjaga kesinambungan antara masa lalu dan masa kini. Pendekatan
inilah yang memungkinkan warisan seni Bali Kuno tetap hidup, bermakna, dan relevan

di tengah dinamika global.

D.Estetika sebagai Cara Hidup dan Warisan Peradaban

Buku ini berangkat dari satu persoalan mendasar yang melampaui pembacaan sejarah
seni konvensional, yaitu bagaimana seni pada masa pemerintahan Udayana hingga
Anak Wungsu bekerja sebagai bagian integral dari peradaban Bali Kuno, dan
bagaimana cara kerja tersebut menantang pemahaman estetika modern yang
cenderung memisahkan seni dari kehidupan. Penelusuran historis, arkeologis, dan

konseptual yang dilakukan menunjukkan bahwa seni pada periode ini tidak pernah

147



hadir sebagai ranah otonom. la tidak diciptakan untuk berdiri sendiri sebagai objek
apresiasi visual, melainkan sebagai bagian dari sistem kehidupan yang
menghubungkan kosmologi, ritus, lanskap, dan struktur sosial secara simultan.

Dalam konteks Bali Kuno, estetika tidak dapat dipahami sebagai kategori
normatif tentang indah atau tidak indah, tetapi sebagai cara hidup. Seni menjadi
medium di mana tatanan kosmik diterjemahkan ke dalam praktik keseharian. Relasi
manusia dengan alam, dengan komunitas, dan dengan yang disucikan dibingkai
melalui bentuk-bentuk estetik yang bersifat fungsional sekaligus simbolik. Oleh karena
itu, estetika Bali Kuno tidak bekerja pada level representasi semata, tetapi pada level
performatif, dihidupi melalui ritus, penggunaan ruang, dan pengalaman tubuh.

Estetika Bali Kuno, sebagaimana dirumuskan dalam buku ini, adalah sistem
pengetahuan yang beroperasi melalui praktik. la menata relasi antara manusia, alam,
dan yang ilahi tanpa memisahkan dimensi material dari dimensi spiritual. Keindahan
dipahami sebagai keselarasan yang dijalani dan dijaga secara kolektif, bukan sebagai
citra yang dikonsumsi secara individual. Dalam kerangka ini, seni berfungsi sebagai
sarana pembelajaran nilai, pengikat komunitas, dan alat legitimasi kosmologis,
sekaligus sebagai arsip hidup peradaban ketika tradisi tulis bersifat terbatas dan
cenderung elitis.

Pembahasan geopolitik Asia Tenggara, aliansi dinasti Bali-Jawa, serta peran
figur-figur kunci seperti Udayana, Mahendradatta, Airlangga, dan para bhagawanta
memperlihatkan bahwa lahirnya estetika Bali Kuno tidak dapat dilepaskan dari
dinamika regional. Bali terhubung secara aktif dengan jaringan budaya dan kekuasaan
yang luas. Namun, buku ini menunjukkan bahwa keterhubungan tersebut tidak
berujung pada penyeragaman estetika. Justru dalam ruang perjumpaan dan negosiasi
inilah Bali Kuno menegaskan independensi kulturalnya. Pengaruh India dan Jawa tidak
diserap secara literal, melainkan dilokalisasi melalui pilihan material, teknik, lanskap,
dan fungsi sosial seni. Dengan demikian, seni Bali Kuno berkembang bukan sebagai
cabang dari pusat-pusat budaya luar, tetapi sebagai ekspresi lokal yang otonom.

Melalui pembacaan dimensi estetika, fungsi dan makna, serta bukti empiris pada
tinggalan seni, buku ini menegaskan bahwa estetika Bali Kuno bersifat performatif,
komunal, dan kontekstual. Candi tebing, ceruk pertapaan, arca Siwa-Buddha, serta

penempatan artefak dalam lanskap sungai tidak dapat dipahami semata sebagai

148



peninggalan masa lalu. la merupakan manifestasi dari cara berpikir yang melihat seni
sebagai bagian dari siklus kehidupan. Pelapukan material, penggunaan berulang dalam
ritus, dan keterbukaan terhadap proses alam bukanlah tanda kegagalan estetika,
melainkan konsekuensi logis dari seni yang hidup dan berfungsi.

Dalam konteks masa kini, warisan estetika Bali Kuno menghadirkan tantangan
sekaligus peluang. Tantangannya terletak pada kecenderungan modern untuk
membekukan seni sebagai objek atau mengkomodifikasinya sebagai citra. Peluangnya
terletak pada kemungkinan membaca ulang estetika sebagai sistem nilai dan
pengetahuan yang relevan dengan isu-isu kontemporer, seperti keberlanjutan, etika
desain, dan relasi manusia dengan lingkungan. Oleh karena itu, pelestarian tidak dapat
direduksi menjadi upaya menjaga bentuk fisik semata, tetapi harus dipahami sebagai
usaha menjaga kesinambungan relasi kultural. Integrasi ke dalam pendidikan seni dan
desain, pengembangan industri kreatif yang berakar tradisi, pelibatan komunitas
sebagai subjek pelestarian, serta pengembangan pariwisata budaya yang beretika
merupakan strategi untuk memastikan bahwa warisan ini tetap hidup dan bermakna.

Berangkat dari pemahaman tersebut, cagar budaya menjadi paradigma kunci
untuk menjembatani warisan estetika Bali Kuno dengan masa depan. Cagar budaya
tidak lagi dapat dipahami semata sebagai benda atau situs yang “dilindungi” dari
perubahan, melainkan sebagai ruang hidup pengetahuan yang menautkan masa lalu,
masa kini, dan masa depan. Dalam konteks Bali Kuno, cagar budaya menyimpan bukan
hanya artefak material, tetapi juga cara berpikir, sistem nilai, serta relasi ekologis dan
spiritual yang membentuk peradaban. Ketika cagar budaya direduksi menjadi objek
statis atau sekadar destinasi wisata, yang hilang justru dimensi terpentingnya, yaitu
kemampuannya membimbing masyarakat dalam menafsirkan kehidupan secara
berkelanjutan.

Paradigma pelestarian ke depan menuntut pergeseran dari pendekatan
konservasi berbasis objek menuju pendekatan pelestarian berbasis nilai dan konteks.
Situs-situs seperti candi tebing, ceruk pertapaan, dan lanskap sungai perlu dipahami
sebagai kesatuan ekosistem budaya, tempat seni, ritus, dan alam saling berkelindan.
Pelapukan material, penggunaan berulang dalam praktik ritual, serta keterbukaan
terhadap proses alam tidak selalu harus dimaknai sebagai ancaman, tetapi sebagai

karakter dari warisan yang hidup. Tantangan pelestarian justru terletak pada

149



bagaimana menjaga keseimbangan antara perlindungan fisik, keberlanjutan fungsi
kultural, dan kebutuhan masyarakat masa kini.

Arah masa depan cagar budaya Bali Kuno juga menuntut integrasi yang lebih
kuat dengan pendidikan dan pengembangan pengetahuan. Cagar budaya dapat
berfungsi sebagai laboratorium terbuka bagi pendidikan seni, desain, arsitektur, dan
ilmu budaya. Melalui pendekatan ini, generasi muda tidak hanya mempelajari bentuk
dan gaya, tetapi juga menyerap prinsip-prinsip dasar seperti keselarasan kosmologis,
etika material, dan tanggung jawab sosial seni. Dengan demikian, cagar budaya
menjadi sumber epistemologi, bukan sekadar referensi visual atau latar sejarah.

Di sisi lain, pengembangan ekonomi kreatif dan pariwisata budaya perlu
diarahkan pada model yang menghormati nilai dan konteks. Cagar budaya tidak
diposisikan sebagai komoditas yang dieksploitasi, tetapi sebagai ruang belajar dan
pengalaman kultural yang mendalam. Pendekatan ini membuka peluang kesejahteraan
bagi masyarakat tanpa mengorbankan integritas warisan. Keterlibatan komunitas
sebagai subjek pelestarian menjadi syarat utama agar cagar budaya tetap relevan dan
bermakna dalam kehidupan sehari-hari.

Dengan kerangka ini, cagar budaya tidak lagi dilihat sebagai beban masa lalu
yang harus dijaga dengan membekukan perubahan, melainkan sebagai modal kultural
untuk membangun masa depan yang berakar dan beretika. Warisan estetika Bali Kuno,
ketika dikelola melalui paradigma cagar budaya yang hidup, memiliki potensi untuk
berkontribusi pada perumusan cara hidup yang lebih selaras dengan alam, lebih adil
secara sosial, dan lebih bijak dalam memaknai keindahan. Di sinilah cagar budaya
menemukan perannya yang paling strategis, bukan hanya sebagai saksi sejarah, tetapi
sebagai penuntun arah peradaban ke depan.

Bagian penutup ini tidak dimaksudkan sebagai kesimpulan yang menutup
perdebatan, melainkan sebagai undangan untuk melanjutkan dialog. Estetika Bali Kuno
bukan warisan yang selesai ditafsirkan, tetapi sumber pengetahuan yang terus dapat
dibaca ulang seiring perubahan zaman. Dengan menempatkan estetika sebagai cara
hidup dan seni sebagai inti peradaban, buku ini berupaya menawarkan perspekitif
alternatif bagi diskursus estetika, seni, dan desain, baik dalam konteks Indonesia

maupun global.

150



Pada akhirnya, pelajaran terpenting dari seni pada masa Udayana hingga Anak
Wungsu adalah bahwa keberlanjutan sebuah kebudayaan tidak ditentukan oleh
penolakan terhadap perubahan, melainkan oleh kekuatan prinsip estetik dan etis yang
mampu menuntun adaptasi tanpa kehilangan jati diri. Warisan Bali Kuno mengingatkan
kita bahwa keindahan, ketika dipahami sebagai tanggung jawab bersama, dapat

menjadi fondasi peradaban yang berkelanjutan dan bermartabat.

151



DAFTAR PUSTAKA

Acharya, P. K. (1927). Indian Architecture According To Manasara Silpasastra. New York: The
Oxford University Press.

Ardika, |., & Beratha, S. (1996). Perajin Pada Masa Bali Kuna Abad IX-XI M. Denpasar: Udayana
Press.

Ardika, I., Setiawan, I., Wiguna, I., & Srijaya, I. (2018). Sapatha dalam Relasi Kuasa dan
Pendisiplinan Pada Masyarakat Bali Kuno Abad IX-XIV Masehi. Berkala Arkeologi,
38(1), 1-16.

Ardika, I., & Setiawan, I. (Ed.). (2014). Raja Udayana Warmadewa: Nilai-Nilai Kearifan dalam
Konteks Religi, Sejarah, Sosial Budaya, Ekonomi, Lingkungan, Hukum dan Pertahanan
dalam Perspektif Lokal, Nasional dan Universal. Denpasar: Pustaka Larasan.

Ardiyasa, |. N. (2018). Peran Mpu Kuturan dalam Membangun Peradaban Bali (Tinjauan
Historis, Kritis). Purwadita, 2(1), 23-32.

Ariati, N. W. (2009). The Journey of A Goddess: Durga in India, Java and Bali. Northern
Territory: Charles Darwin University.

Asian Art Museum. (2014). Beliefs Made Visible: Understanding South Asian Hindu and
Buddhist Art. Seattle: Asian Art Museum.

Astra, I. G. (1977). Jaman Pemerintahan Maharaja Jayapangus di Bali (1178-1181 M).
Denpasar: Fakultas Sastra Universitas Udayana.

Astra, |. G. (1997). Birokrasi Pemerintahan Bali Kuno Abad X-XlI: Sebuah Kajian Epigrafis.
Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada.

Astra, I. G. (2013). Menapak Jejak-Jejak Kekuasaan Raja Udayana dan Tinggalannya di Bali
dalam Perspektif Collective Memories Kekiniannya. Seminar Nasional “Menijelajar
Tokoh Udayana di Bali”. Denpasar: Pusat Kajian Bali Universitas Udayana.

Badra, I. W. (1998). Penempatan Bangunan Suci di Beberapa Sungai di Kabupaten Gianyar.
Forum Arkeologi, (1), 88-98.

Badra, I. W. (2001). Nilai dan Manfaat Relief Mahabharata di Beberapa Pura di Bali. Forum
Arkeologi, 14(1), 58-66.

Badra, I. W. (2007). Atribut Senjata Pada Arca Durga Mahisasuramardini di Pura Bukit Darma
Kutri, Blahbatuh, Gianyar. Forum Arkeologi, 20(1), 52-60.

Badra, I. W. (2011). Arca-Arca Penghias Arsitektur Bangunan Suci di Puri Anyar Kerambitan,
Tabanan. Forum Arkeologi, 24(3), 187-194.

Bagus, A., & Prihatmoko, H. (2016). Kearifan Lokal dalam Pembangunan Kompleks Candi
Gunung Kawi. Forum Arkeologi, 29(2), 105-116.

Bandem, I. M. (2013). Gamelan Bali di Atas Panggung Sejarah. Denpasar: BP STIKOM Bali.

Basundoro, P. (2014). Raja Udayana: Antara Bali dan Jawa Timur. Dalam I. Ardhana & I.
Setiawan (Ed.), Raja Udayana Warmadewa (him. 109-116). Denpasar: Pustaka Larasan.

Basudewa, D. G. (2019). Laksana Arca Durga Mahisasuramardini di Bali: Sebuah Tinjauan
Variasi dan Makna. Siddhayatra: Jurnal Arkeologi, 24(2), 128-149.

Budiana, I. D. (2018). Seni dan Konsepsi Kepercayaan pada Masa Praaksara di Bali. Seminar
Nasional Agama, Adat, Seni dan Sejarah di Zaman Milenial. Denpasar: UNHI.

Calo, A. (2020). Durga Mahisasuramardini in Likely Tantric Buddhist Context from the Northern
Indian Subcontinent to 11th-Century Bali. Pratu Journal, 1, 1-20.

Chanda-Vaz, U. (2015). Aesthetics in Indian Art. Mumbai: St. Xavier’s College.

Damste, H. T. (1921). Een Boeddhistisch Rotsklooster op Bali. Dalam Oudheidkundig Verslag
1921 Tweede Kwartaal. Weltevreden—Gravenhage: Albrecht & Co — Martinus Nijhoff.

Darmosoetopo, R. (1980). Sedikit Uraian Tentang Pergantian Tahta Kerajaan Indonesia Kuna.
Berkala Arkeologi, 1(1), 52-57.

Darmosoetopo, R. (1991). Dampak Kutukan dan Denda Terhadap Penetapan Sima. Jakarta:
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

152



Darusuprapta. (1963). Merunut Pupuh-Pupuh Rama Djarwa Matjapat. Yogyakarta: Fakultas
Sastra dan Kebudayaan UGM.

Dienaputra, R. D. (2012). Rekonstruksi Sejarah Seni dalam Konstruk Sejarah Visual. Panggunag,
22(4), 1-16.

Dinas Kebudayaan Provinsi Bali. (1987). Pura Besakih. Denpasar: Pemerintah Provinsi Bali.

Djelantik, A. A. (1999). Estetika: Sebuah Pengantar. Bandung: Masyarakat Seni Pertunjukan
Indonesia.

Ekawana, I. G. (1987). Struktur Pemerintahan Raja Marakata di Bali. Berkala Arkeologi, 8(1),
71-96.

Enger, R. (2020). Art History Methodologies. Diakses dari Obelisk Art History.

Geria, |. M. (1994). Perdagangan Masa Bali Kuno. Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi Nasional.

Goris, R. (1954). Prasasti Bali I. Bandung: Masa Baru.

Granoka, |, Astra, I., Bagus, I., Jendra, I., Medera, |., & Ginarsa, K. (1985). Kamus Bali Kuno—
Indonesia. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Gunawarman, A. A. (2013). Kajian Proporsi Pada Candi Tebing Gunung Kawi. Denpasar: Tesis
Magister Arsitektur.

Gunawarman, A., & Wijaya, I. (2018). Perhitungan Proporsi Pada Candi Tebing Gunung Kawi.
Anala, 2(18), 1-13.

Hauser-Schaublin, B., & Ardika, |. (2008). Burials, Texts and Rituals. Gottingen:
Universitatsverlag Géttingen.

Haryono, T. (2006). Sejarah Seni Pertunjukan dalam Perspektif Arkeologi. Yogyakarta: Balai
Kajian Sejarah.

Heyting, L. C. (1967). Rama’s Sandalen op Bali. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde,
123(3), 373-378.

Istari, T. M. (2007). Seni Tari Pada Upacara Penetapan Sima. Yogyakarta: Balai Arkeologi
Yogyakarta.

Istari, T. M. (2015). Ragam Hias Candi-Candi di Jawa. Yogyakarta: Kepel Press.

Iryanti, V. E. (2000). Tari Bali: Sebuah Telaah Historis. Harmonia, 1.

lyer, A. (1996). Prambanan Revisited. Bulletin de I'Ecole Francgaise d’Extréme-Orient, 157-184.

lyer, A. (1998). Prambanan: Sculpture and Dance in Ancient Java. Bangkok: White Lotus.

Kartika, D. S. (2004). Seni Rupa Modern. Bandung: Rekayasa.

Kartakusuma, R. (1983). Alat-Alat Upacara dari Prasasti-Prasasti. Jakarta: Puslit Arkenas.

Kartodirdjo, S., Poesponegoro, M., & Notosusanto, N. (1975). Sejarah Nasional Indonesia.
Jakarta: Balai Pustaka.

Kempers, A. J. (1960). Bali Purbakala. Jakarta: Ichtiar.

Kossak, S., & Watts, E. (2001). The Art of South and Southeast Asia. New York: The
Metropolitan Museum of Art.

Kussnowari, |. (2008). Transformasi Relief Candi Siwa Prambanan. Yogyakarta: Universitas
Sanata Dharma.

Laksmi, N. K. (2016). Menggali Makna Drwyahaji dan Buncanghaji. Forum Arkeologi, 29(2), 55—
64.

Lanus, S. (2018). Hakikat Seni. Diakses dari tatkala.co.

Maharani, |. A. (2018). Konsep Ruang Hunian Bali Aga. Bandung: Institut Teknologi Bandung.

Marzuki, I. W. (2010). Pasar pada Masa Bali Kuno. Naditira Widya, 4(2), 282-294.

Nastiti, T. S. (1982). Tiga Prasasti Masa Balitung. Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

Noorwatha, I. K. (2019). Naranatha Kanya. Jakarta: Direktorat Sejarah.

Padmapuspita, Y. (1979). Runut Merunut Penulisan Kakawin Ramayana. Yogyakarta: UGM.

Pemerintah Kabupaten Gianyar. (2020). Peraturan Daerah Kabupaten Gianyar Nomor 4 Tahun
2020.

Poespaningrat, P. (2005). Nonton Wayang dari Berbagai Pakeliran. Yogyakarta: PT Kedaulatan
Rakyat.

153



Poesponegoro, M., & Notosusanto, N. (1984). Sejarah Nasional Indonesia Il. Jakarta: Balai
Pustaka.

Prajudi, R. H. (1999). Kajian Tipo Morfologi Arsitektur Candi di Jawa. Bandung: ITB.

Prawira, N. G. (2001). Seni Rupa Indonesia-Hindu. Wacana Seni Rupa, 1(3), 56-68.

Prawirajaya, K., Purwanto, H., & Titasari, C. (2020). Gunung Kawi Temple Tampaksiring. Forum
Arkeologi, 33(2), 101-120.

Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah. (1978). Sejarah Kebangkitan Nasional
Daerah Bali. Jakarta.

Raharjo, S., Munandar, A., & Zuhdi, S. (1998). Sejarah Kebudayaan Bali. Jakarta: CV Eka
Dharma.

Rai, I., & Suarningsih, N. (2019). Konsepsi Asta Brata. Widya Accarya.

Santiko, H. (1997). The Goddess Durga in the East-Javanese Period. Asian Folklore Studies,
56(2).

Santosa, H., Lubis, N., Sofianto, K., & Mulyadi, R. (2017). Seni Pertunjukan Bali Masa
Warmadewa. Mudra, 32(1), 81-91.

Sarma, A. (2012). Traditions and Technique of Indian and Balinese Dances. Academia.edu.

Satyanda, D. K. (2015). Kajian Estetika Bentuk Arca Durga. Denpasar: IS| Denpasar.

Sedyawati, E. (1987). Masalah Estetik dalam Arkeologi Indonesia. Dalam Diskusi limiah
Arkeologi Il. Jakarta.

Sedyawati, E. (2010). Budaya Indonesia. Jakarta: Rajawali Press.

Seramasara, |. G. (2014). Seni Pertunjukan Zaman Udayana. Dalam Raja Udayana
Warmadewa. Denpasar.

Setiawan, |. K. (2008). Sosio-Political Aspects of Ancient Julah. Dalam Burials, Texts and
Rituals. Goéttingen.

Setiawan, I. K. (2012). Seni Pertunjukan dalam Masyarakat Bali Kuna. Forum Arkeologi, 25(1),
60-70.

Shastri, N. D. (1963). Sejarah Bali Dwipa. Denpasar: Bhuvana Saraswati.

Sidemen, |. B. (2011). Bali Jilid Satu. Denpasar: Tidak dipublikasikan.

Soekmono, R. (1988). Pengantar Sejarah Kebudayaan Indonesia 2. Yogyakarta: Kanisius.

Sudarsono. (2004). Tari-Tarian Indonesia I. Jakarta.

Suantika, I. W. (2020). Identifikasi Bangunan Pada Pahatan Tebing Sungai Pakerisan. Forum
Arkeologi, 33(1), 1-16.

Suarka, I. N. (2017). Kakawin Sutasoma. Dalam Dinamika Manusia dan Kebudayaan Indonesia.
Denpasar.

Sukoyo, J. (2015). Nilai Moral dalam Cerita Ramayana. Seminar Nasional Pembelajaran Bahasa
Daerah.

Sunarya, N. (1998). Batwan: Sebuah Pemukiman Kuna di Bali. Forum Arkeologi, 2.

Suryajaya, M. (2016). Sejarah Estetika. Jakarta: Gang Kabel.

Suryasih, I, et al. (2014). Upaya Merancang Tinggalan Prabu Udayana. Seminar Nasional Sains
dan Teknologi.

Susanti, N. (2010). Airlangga. Depok: Komunitas Bambu.

Sustiawati, N., et al. (2011). Pengetahuan Seni Tari Bali. Denpasar.

Tagor, A. (1914). Some Notes on Indian Artistic Anatomy. Calcutta.

Tedjowirawan, A. (2012). Menelusuri Jejak Cerita Rama. Jumantara, 3(1), 1-43.

Tedjowirawan, A. (2019). Kakawin Udayana. Manuskripta, 9(1), 25-44.

Utomo, B. B. (2016). Pengaruh Kebudayaan India dalam Bentuk Arca di Sumatra. Jakarta.

Wahyuni, N. M. (2016). Petugas Pertapaan Masa Bali Kuno. Forum Arkeologi, 29(1), 33-44.

Wojowasito, S. (1977). Kamus Kawi. Malang.

Yuliati, L. K. (1990). Sanur: Situs Arkeologi yang Kompleks. Forum Arkeologi, 2(2).

Yusa, I. M. (2016). Sinergi Sains, Teknologi dan Seni. Denpasar: STMIK STIKOM Indonesia.

154



Buku ini mengajak pembaca menelusuri wajah peradaban Bali Kuno
melalui jejak-jejak seni yang ditinggalkan pada masa pemerintahan
Raja Udayana hingga Anak Wungsu. Di dalamnya, seni tidak hadir
sebagai sekadar peninggalan visual atau hiburan masa lalu,
melainkan sebagai bahasa kebudayaan yang menyimpan cara
berpikir, cara hidup, dan cara manusia Bali Kuno memaknai dunia.

Buku ini melalui pembacaan prasasti, kajian seni pertunjukan, serta
telaah tinggalan arkeologis seperti Candi Gunung Kawi dan
kompleks pertapaan di lembah Pakerisan, buku ini memperlihatkan
bagaimana estetika, religiositas, politik, dan kehidupan sosial
berkelindan membentuk suatu peradaban yang matang dan
berkarakter. Seni tampil sebagai ruang dialog antara tradisi lokal
dan pengaruh luar, antara keterampilan teknis dan kesadaran
spiritual, antara ekspresi individu dan identitas kolektif.

Buku ini menawarkan refleksi tentang relevansi kebijaksanaan Bali
Kuno bagi masa kini. la mengingatkan bahwa seni yang hidup tidak
hanya mencipta keindahan, tetapi juga menumbuhkan
keseimbangan, etika, dan martabat sebuah peradaban. Sebuah
bacaan yang tidak hanya mengajak melihat masa lalu, tetapi juga
memahami bagaimana manusia dapat membangun masa depan
melalui seni dan kebudayaan.

ISBN 978-b23-55k0-70-0 (PDF)

560700

9 786235



