Prof. Dr. Desak Made Suarti Laksmi, S.SKar., MA

SANDYAGITA DAN GEGITAAN VOKAL—INSTRUMENTAL
BALI: DARI TRADISI MENUJU INOVASI

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
2026



SANDYAGITA DAN GEGITAAN
VOKAL-INSTRUMENTAL BALI:
DARI TRADISI MENUJU INOVASI

Prof. Dr. Desak Made Suarti Laksmi, S.Skar., MA

Pusat Penerbitan LPPM
Institut Seni Indonesia Bali



Sandyagita dan Gegitaan Vokal-Instrumental Bali:
Dari Tradisi Menuju Inovasi

Denpasar 2025 © Desak Made Suarti Laksmi

Penulis
Desak Made Suarti Laksmi

Editor
I Putu Udiyana Wasista

Sampul
I Putu Udiyana Wasista

Hak  Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang
memperbanyak atau memindahkan sebagian atau seluruh
isi buku ke dalam bentuk apapun, secara elektronis
maupun mekanis, termasuk fotokopi, merekam, atau
dengan teknik perekaman Iajnnya, tanpa izin tertulis
dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014
tentang Hak Cipta.

Diterbitkan pertama kali oleh:

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
J1l. Nusa Indah, Denpasar, Bali, 80235

E-mail: penerbitan@isi-dps.ac.id

Website: omp.isi-dps.ac.id

vi+166, 14,8 x 21 cm
ISBN:

Cetakan pertama, Januari 2026



KATA PENGANTAR

Puji syukur kehadapan Ida Sang Hyang Widhi Wasa
atas segala anugerah-Nya sehingga buku, Sandyagita dan
Gegitaan Vokal-Instrumental Bali: Dari Tradisi Menuju
Inovasi, dapat diselesaikan dengan baik. Buku ini lahir dari
semangat untuk menggali, menafsirkan kembali, dan
mengembangkan khazanah tradisi vokal-instrumental Bali
di tengah derasnya arus perubahan zaman.

Karya vokal dan instrumental dalam kebudayaan
Bali sejatinya merupakan ungkapan estetika dan spiritual
yang sarat makna. Secara tradisional penggabungan kedua
unsur musical vokal dan instrumental berjalan beriringan
tanpa ikatan aransemen harmoni. Dalam perjalanan
sejarahnya, seni vokal Bali tidak hanya hadir sebagai
bentuk hiburan, tetapi juga sebagai media komunikasi
simbolik antara manusia, alam, dan personifikasi Tuhan
transendensial. Namun, di era modern, tradisi ini
menghadapi tantangan besar baik dari perubahan sosial-
budaya, perkembangan teknologi, maupun arus globalisasi
yang sering kali menggeser orientasi nilai dan bentuk
pertunjukan.

Dari sinilah gagasan tentang Sandyagita dan
Gegitaan muncul, sebagai upaya kreatif untuk merespon
tantangan tersebut tanpa kehilangan akar tradisi.
Sandyagita dan Gegitaan merupakan ekspresi inovatif yang
berakar kuat pada nilai-nilai vokal tradisional Bali, namun
dikembangkan melalui pendekatan baru yang memadukan
unsur musikal, sastra, dan performatif secara menyeluruh.
Pola garap didalam kedua model karya seni ini harmoni
antara garap vokal dengan musical pengiringnya menjadi
perhatian pengkarya untuk diramu keselarasannya.
Melalui bentuk ini, warisan vokal-instrumental Bali tidak
hanya dilestarikan, tetapi juga diberi ruang untuk
beradaptasi, bertransformasi, dan menemukan
relevansinya dalam konteks kekinian.

Buku ini ditulis dengan tujuan untuk
memperkenalkan konsep, nilai estetika, serta praktik



musikal Sandyagita dan Gegitaan dalam lintasan tradisi
dan inovasi. Kajian dilakukan dengan pendekatan
etnomusikologi, estetika, dan performativitas, agar
pemahaman terhadap karya ini tidak berhenti pada aspek
bunyi semata, melainkan juga pada makna, konteks, dan
fungsi sosial-budayanya.

Secara akademik, buku ini diharapkan dapat
memperkaya khazanah penelitian musik dan seni
pertunjukan di Indonesia, khususnya di bidang seni vokal
dan musik tradisi Bali. Sementara secara praktis, semoga
buku ini menjadi inspirasi bagi para seniman, pendidik,
dan mahasiswa seni untuk terus berkarya, berinovasi, serta
mengembangkan nilai-nilai luhur budaya lokal dengan cara
yang kreatif dan kontekstual.

Ucapan terima kasih yang tulus saya sampaikan
kepada seluruh pihak yang telah memberikan dukungan,
baik secara langsung maupun tidak langsung, dalam proses
penyusunan buku ini kepada rekan-rekan seniman,
mahasiswa, kolega di lingkungan Institut Seni Indonesia
Bali, serta keluarga (suami, anak-anak, mantu dan cucu)
yang senantiasa menjadi sumber semangat dan cinta.

Akhirnya, semoga buku ini dapat menjadi jembatan
antara tradisi dan masa Kkini, antara pelestarian dan
pembaruan, serta menjadi sumbangsih bermanfaat bagi
penguatan identitas budaya Bali yang penuh kebijaksanaan
dan keindahan.

Denpasar, 12 Januari 2026

Desak Made Suarti Laksmi



DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR......aeeeeeeeeececececererecocesesesasesasasesans i

DAFTAR ISH.....aeaaeeeeieeeeteieterencnrascacesescacocsssacosssncns iii
BAB 1 Gema Tradisi dalam Bunyi Baru: Sandvagita

dan Gegitaan Bali...............eeeeeeeeeeeeeneennneeeeeeeneennnnnnn 1

1. Tujuan Penulisan ......ccccceieieiiieieieieiiircretecesesscsesecesens 3

2. Manfaat Akademik dan Praktis.....ccccccccuiiiiciininnananans 4

a. Manfaat AKademik ......coouviviiiiiiiiiiiiie e 4

b. Manfaat Praktis ....ccc.evieeiriiiiieiiin et 5

3. Metode Kajian.....cccceieiereiiieieienerenirerececesasrerececasassens 5

a. Pendekatan EtNOmMusiKolOgi.....c.evvuuiiiiniiiiiiiieieieniiiee e, 5

b. Pendekatan EstetiKa......cooceuueiiiiiniiiiiiiiiiiiiicceeiieeeceeiee 5

C. Performativitas.....ccceivveiiiie i 6

BAB 2 Kosmologi Suara dan Transformasi Tradisi
VORAI BAli.........aaaaannnnnnaaeeeeeeeneeeeeereeennnreeeeeeesesannnnnns 7

1. Musik Bali antara Tradisi Kreatif dan Inovasi............. 9

2. Konteks dan Latar Belakang Munculnya Sandyagita

dan Gegitaan.........ceieieieieiiiiieieieieiecrerecesesacseresesesassnnes 16

3. Landasan Historis Tradisi Vokal Bali........c.cccccccaeee... 20

a. Jejak Suara di Balik Tradisi ..ccuueeeereeeniiiiiiieieieciieceneeeeens 20

b. Sejarah Awal Tradisi Vokal Bali: Dari Ritual ke Sastra Lisan

............................................................................................. 23

c. Tradisi Sekuler: Gegendingan dan Gegitaan............ccc........ 27
BAB 3 Sabda sebagai Struktur Musikal: Dialektika

TCES AAN BURYI.....oeeeeeeeeeennereeeeerreeeeeereeeeeveeeeennene 33



BAB 4 Dinamika Kebyar dan Refigurasi Tradisi Bali

............................................................................... 40
1. Landasan Sosial dan Kelahiran Estetika Kebyar....... 43
2. Perubahan Gaya dan Fungsi Vokal ........cccccecevennnanas 44
3. Eksperimen dan Integrasi Vokal-Instrumental......... 48
4. Kebyar sebagai Paradigma Estetika Inovatif ............ 53
5. Dinamika Transformasi Vokal Bali.........cc.cccccceuuneaeen. 54

.................................................................................. 56
BAB 5 Keindahan sebagai Laku Spiritual: Sandyagita
AAN GOZUAAN «.eeennnnnnnnnnnnnnnnaeaeaeeeaeeeeeenrererenennnnnnes 61

1. Estetika dalam Sandyagita dan Gegitaan................ 62

2. Spiritualitas dalam Ekspresi Vokal dan Instrumental

.................................................................................. 65

3. Teknik Musikal sebagai Medium Makna Spiritual.....66

4. Dimensi Transendental dalam Pengalaman Musikal69

5. Analisis Estetika dan Spiritualitas dalam Sebuah

Karya Sandyagita ......ccccecuviieiinieiinniianiicaniecessesesessenes 70
6. Konteks Penciptaan dan Struktur Karya .................. 72
7.Relasi Vokal dan Instrumen sebagai Ekspresi Estetika
.................................................................................. 77
8.Dimensi Spiritualitas dalam Teks dan Bunyi............. 80
9.Teknik sebagai Medium Penghayatan Spiritual......... 83
10.Pengalaman Transendental bagi Pelaku dan

[20=Y 0 1o [=1 1 ¥=- | N 85



11.Implikasi Estetika dan Spiritualitas dalam Konteks

Musik Bali Kontemporer ......cccceeeeiieieieieceiirececececennenees 86
12.Refleksi Estetika dan Spiritualitas dalam Sandyagita
dan Gegitaan........cceeeieieieieiieienesesecrerecesasasseresesasassnses 88
BAB 6 Konseptualisasi Sandyagita dan Gegitaan
dalam Tradisi Bali.................ceueeeeuveeeeveeereeeervennns 90
1. Struktur dan Unsur Pembentuk Sandyagita.............. 97
. UNSUIVOKAL...iiiiieiiiiiiceieiccece et 98
b. Unsur Instrumental ........cooeevueiiiiiiiiiiiiiiienieceeeeeeee e 100
d. Unsur Struktur dan Bentuk ......cc..ceeeeieiieiiiiiiiiiiiiiiniecennnns 105
e. Unsur Estetika dan FiloSOfiS ....ccuuueeiiiinieriiiiiiieiiieeeeceenenns 108
2. Prinsip Estetika Sandyagita......ccccccceeeveecinienenennanas 110
a. Estetika Keseimbangan: Refleksi dari Makna Sandhyagita
........................................................................................... 110
b. Estetika Rasa dan TakSU.......cceevieuiriiiiiiiiiiieiiieeeieeeeaeeee 111
c. Estetika Rwa Bhineda: Dualitasyang Harmonis........... 112
d. Estetika Eksperimen dan Transformasi ........cccceceuueeennneee. 114
e.Estetika Ruang dan Suasana (Estetika Kontekstual)........ 116
f. Estetika Kesadaran dan Spiritualitas ......c.ccceueeeenreennnennnnns 118

3. Gegitaan dan Perkembangan Vokal-Instrumental Bali

(€] 0 1{=Y 0] o JoT -] SN 119
a. Dari Tradisi Lisan ke Eksperimen Artistik ......cccceevvennnnnn.e. 120

b. Sinergi Vokal dan Instrumen: Dari Pendamping ke Dialog 120

c. Dimensi Estetika dan Spiritualitas Baru.............ccuuueee..... 121

d. Fungsi Sosial dan Kultural di Era Kontemporer ................ 122

e. Gegitaan sebagai Warisan dan Ciptaan..........ccccceeveeennnnn. 122
4. Sandyagita sebagai Ruang Estetika Peralihan....... 123
5. Dimensi Filosofis Sandyagita......ccccceveiicieiecenennenas 124
6. Terminologi dalam Konteks Karya .....c.ccccccceveennanas 125
7. Relevansi dan Arah Perkembangan ....................... 125
BAB 7 Poetika Musikal Gegitaan Bali ................... 127



1. Antara Suara, Rasa, dan Bentuk .......cccooueeeiiiiiiniininninnnnn. 127

2. Struktur Melodi dan Ruang Nada.......ccccccccvecenennanas 128
3. Ritme dan Pola Waktu.........ccceeceueuenninnenncnncnnnnnene. 129
4. Tekstur dan Hubungan Vokal-Instrumental........... 129
5. Estetika Gegitaan: Antara Kehalusan dan Kekuatan
................................................................................ 130
6. Ekspresi Tubuh dan Performativitas......ccccccceveeeees 131
7. Gegitaan dan Kehidupan Sosial......ccccoevecieieienannnnas 131
8. Arah Baru: Gegitaan dalam Konteks Inovasi .......... 133
BAB 8 Sintaks Bunyi dan ‘Ieks dalam Estetika Musik
BAQli......nnnnaaaeeeeeeeeeeeeeeeennnnnnnnnenressesssssssssssnenns 135
1. Struktur Musikal Sandyagita dan Gegitaan ............ 135
2.Teks, Sastra, dan Konteks Makna......c.cccccceveeenanne. 144

3. Makna dan Simbol dalam Teks Vokal-Instrumental149

4. Aspek Estetika dan Filosofis .....cccceeerreincenacecrenecens 150
BAB 9 Dari Pakem ke Eksperimen: Transformasi
MUSTRAL BQL ......aaaaaaaaaeeaeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenens 153

1. Sandyagita sebagai Inovasi....c.cccceeceiieieiiaieinnnnnens 155

2.Gegitaan dan Komunitas SeNi.....ccccccevveienierecnnnnnnnes 157
BAB 10 Refleksi Akhir: Bunyi, Tradisi, dan Masa
DOPANM.c.aeannnannnannanniannirnnirnirniraciesranssensssnsssnses 160
DAFTAR PUSTAKA ......cucvuuniiuiinirnnirnnniansiancrsnssennnes 163

vi



BAB 1

Gema Tradisi dalam Bunyi Baru:
Sandvagita dan Gegitaan Bali

ali dikenal dunia bukan hanya karena

keindahan alam dan spiritualitasnya,

melainkan juga karena kekayaan seni

yang hidup di setiap denyut kehidupan

masyarakatnya. Dalam keseharian orang
Bali, seni bukan sekedar hiburan, tetapi jalan untuk
menghayati kehidupan, sarana komunikasi dengan
alam dan roh leluhur, serta ekspresi keindahan yang
berpadu dengan nilai-nilai kesucian. Musik, tari, dan
teater menjadi satu kesatuan utuh yang membentuk
jati diri budaya Bali.

Dalam jagat musikal Bali, dua istilah yang kini
semakin menarik perhatian para seniman dan
pengamat seni adalah Sandyagita dan Gegitaan.
Keduanya merupakan bentuk ekspresi vokal-
instrumental yang tumbuh dari akar tradisi, tetapi
sekaligus membuka ruang bagi eksperimen dan
inovasi. Sandyagita dapat dipahami sebagai “nyanyian
yang berpadu dengan bunyi alat”, sebuah karya yang
menekankan kesatuan antara suara manusia dan
bunyi instrumen gamelan atau instrumen lain dalam
satu struktur musikal, mengutamakan harmoni dan
Paduan Suara Bali. Sementara Gegitaan lebih
menekankan pada bentuk karya vokal-instrumental
yang bersifat ekspresif, dramatik, cendrung
menampilkan originalitas vokal tradisi sebagai basic



melodinya seperti pupuh (sekar alit) atau jenis kidung
dan sering kali menampilkan unsur tematik yang
kuat.

Penciptaan karya vokal-instrumental Bali
merupakan perjalanan yang memadukan
pengetahuan tradisi, kepekaan rasa, dan imajinasi
kreatif. Dalam konteks modern, seniman tidak lagi
hanya berperan sebagai pewaris, tetapi juga sebagai
pengolah, penafsir, dan pembaru tradisi.

Buku ini lahir dari kegelisahan dan sekaligus
kekaguman terhadap bagaimana musik Bali,
khususnya tradisi vokal-instrumental, mampu
bertahan di tengah arus modernitas tanpa kehilangan
jati dirinya. Dalam perjalanan panjang musik Bali,
selalu ada upaya menyeimbangkan antara pakem dan
kebebasan, antara yang sakral dan yang profan,
antara tradisi dan inovasi. Melalui buku ini, pembaca
diajak untuk menelusuri perjalanan Sandyagita dan
Gegitaan dari akar tradisi hingga berbagai bentuk
penciptaan baru di era kontemporer. Di dalamnya
akan dibahas aspek estetika, spiritualitas, dan
kreativitas yang melatarbelakangi kedua bentuk ini.
Lebih dari sekedar kajian musik, buku ini juga ingin
menunjukkan bahwa inovasi dalam seni Bali tidak
berarti meninggalkan tradisi, melainkan
memperpanjang napasnya agar tetap hidup dan
relevan.

Penciptaan karya vokal-instrumental Bali
merupakan perjalanan yang memadukan
pengetahuan tradisi, kepekaan rasa, dan imajinasi
kreatif. Melalui Sandyagita dan Gegitaan, lahirlah
bentuk baru dalam seni pertunjukan Bali yang
mengedepankan keseimbangan antara vokal dan
instrumental, antara struktur tradisional dan
kebebasan improvisasi. Buku ini juga mengulas
proses kreatif tersebut mulai dari ide, eksplorasi



musikal, hingga eksperimen bentuk  yang
menghasilkan inovasi.

Melalui buku ini, pembaca diajak untuk
mendengarkan kembali Bali bukan sekedar lewat
gamelan dan tembang yang indah, tetapi melalui cara
masyarakatnya memahami kehidupan lewat bunyi.
Sandyagita dan Gegitaan menjadi simbol perjalanan
kreatif orang Bali dari masa lampau menuju masa
depan: dari ritus menuju panggung, dari sakral
menuju ekspresi universal.

Dengan demikian, buku ini bukan hanya
dokumentasi tentang dua genre musik, tetapi juga
sebuah refleksi tentang bagaimana tradisi terus
menemukan bentuk barunya di tengah dunia yang
berubah. la menegaskan bahwa dalam setiap inovasi
yang jujur, selalu tersimpan gema tradisi yang tidak
pernah padam.

1. Tujuan Penulisan

Buku ini disusun dengan tujuan utama
menggali kembali nilai-nilai tradisional yang menjadi
dasar dari penciptaan karya vokal-instrumental Bali,
serta menelusuri bagaimana nilai-nilai tersebut diolah
kembali dalam konteks inovasi. Secara khusus,
tujuan penulisan buku ini mencakup:

a) Menganalisis akar-akar tradisi vokal Bali,
termasuk struktur musikal, konteks sosial,
dan makna estetiknya.

b) Menjelaskan proses munculnya Sandyagita
dan Gegitaan sebagai bentuk inovatif yang
berpijak pada tradisi, namun menawarkan
bahasa musikal baru.

c) Menemukan nilai-nilai estetika dan spiritual
yang dapat dijadikan landasan konseptual
dalam penciptaan karya vokal-instrumental
modern.



d) Mendorong kesadaran generasi muda
seniman terhadap pentingnya melestarikan
tradisi dengan cara kreatif dan relevan
dengan perkembangan zaman.

e) Menggali nilai-nilai musikal dan filosofis yang
melandasi Sandyagita dan Gegitaan.

f) Menjelaskan konteks sosial, budaya, dan
spiritual dari bentuk vokal-instrumental Bali.

g) Menunjukkan bagaimana seniman Bali
berinovasi dengan tetap berpijak pada akar
tradisi.

h) Memberikan pemahaman baru tentang
dinamika musik Bali di era global.

Dengan demikian, buku ini tidak hanya bersifat
deskriptif, tetapi juga reflektif dan inspiratif,
menawarkan wawasan baru bagi dunia pendidikan
seni, penciptaan musik, dan kebijakan budaya. Buku
ini ditulis bukan hanya untuk kalangan akademik,
tetapi juga bagi para seniman, mahasiswa, pemerhati
budaya, dan masyarakat umum yang mencintai seni
Bali. Di setiap bagian, pembaca akan menemukan
penjelasan teoretis, analisis karya, serta refleksi
estetik dan kultural yang membuka wawasan tentang
keberlanjutan tradisi musik Bali di tengah perubahan
zaman.

2. Manfaat Akademik dan Praktis
a. Manfaat Akademik

Buku ini diharapkan memberikan kontribusi
terhadap:
1. Pengembangan kajian etnomusikologi Bali yang
berorientasi pada perubahan dan inovasi.
2. Pembentukan dasar teoritis bagi penciptaan
musik vokal-instrumental kontemporer.



3. Dokumentasi akademik atas karya seni yang
berakar pada tradisi namun memiliki karakter
modern.

b. Manfaat Praktis

Secara praktis, hasil penelitian dan penulisan
buku ini bermanfaat untuk:

1. Seniman dan komposer, sebagai sumber
inspirasi dan referensi kreatif.

2. Pendidik dan mahasiswa seni, sebagai bahan
ajar dalam studi penciptaan musik berbasis
budaya lokal.

3. Pemerhati budaya dan masyarakat umum,
sebagai jembatan pemahaman antara tradisi
dan inovasi dalam kesenian Bali masa kini.

3. Metode Kajian

Kajian dalam buku ini menggunakan
pendekatan lintas- disiplin yang berpijak pada tiga
kerangka utama:

a. Pendekatan Etnomusikologi

Menelusuri Sandyagita dan Gegitaan dalam
konteks budaya, sosial, dan ritual masyarakat Bali.
Melalui observasi, wawancara, dan analisis struktur
musik, pendekatan ini mengungkap bagaimana karya
vokal-instrumental tersebut berakar pada sistem nilai
dan praktik tradisional.

b. Pendekatan Estetika
Menganalisis prinsip keindahan, struktur, dan

ekspresi dalam Sandyagita dan Gegitaan. Estetika
Bali yang menekankan harmoni, keseimbangan, dan



spiritualitas menjadi acuan untuk memahami konsep
“keindahan” dalam penciptaan musik inovatif.

c. Performativitas

Melihat Sandyagita dan Gegitaan bukan hanya
sebagai teks musikal, tetapi juga sebagai tindakan
budaya — peristiwa yang hidup dalam interaksi
antara penampil, penonton, dan ruang. Aspek
performativitas membantu memahami bagaimana
karya ini berfungsi secara sosial dan artistik dalam
pertunjukan.



BAB 2

Kosmologi Suara dan
Transformasi Tradisi Vokal Bali

endatipun tergolong baru, Sandyagita

dan Gegitaan dapat dipahami sebagai

simbol perjalanan relatif panjang garap

musikal Bali dari akar tradisi dengan

berbagai inovatifnya menuju karya
musical bercorak baru. Keduanya merepresentasikan
dinamika kebudayaan yang tidak statis, melainkan
senantiasa bergerak, bertransformasi, dan
bernegosiasi dengan perubahan zaman. Dalam
konteks ini, karya-karya vokal-instrumental tersebut
tidak hanya menjadi ekspresi estetis, tetapi juga
menjadi medan pertemuan antara masa lalu dan masa
kini—antara nilai-nilai adat dan dorongan kreatif
modernitas.

Sandyagita lahir dari semangat untuk
menjembatani dua kutub tersebut: tradisi dan inovasi.
Ia tidak menolak masa lalu, tetapi mengajaknya
berdialog secara kritis dan reflektif. Melalui proses ini,
tradisi tidak lagi dipandang sebagai warisan yang
beku, melainkan sebagai “sumber daya kreatif”
(creative resource) yang selalu terbuka untuk tafsir
baru. Gegitaan memanfaatkan idiom-idiom tradisional
Bali—baik dalam aspek melodi, ritme, maupun
bahasa sastra—namun mengolahnya dalam konteks
sosial dan artistik yang lebih cair, sesuai dengan



sensitivitas zaman. Dalam olah Garapan pengkarya
menunangkan imajinasi kebaharuannya dengan tetap
dibingkai oleh struktur bentuk dan kaiah-kaidah yang
tetap mencirikan bahwa karya itu dikenali sebagai
sandyagita ataupun gegitaan.

Dalam perjalanan sejarahnya, masyarakat Bali
telah menunjukkan kemampuan luar biasa dalam
mempertahankan kontinuitas budaya tradisinya dan
dalam waktu bersamaan secara sadar dan selektif
menerima perubahan dalam budaya kekinian. Pola
adaptif ini tampak dalam berbagai bentuk seni
pertunjukan, dari ritual sakral di pura hingga karya
eksperimental di panggung-panggung kontemporer.
Sandyagita dan Gegitaan menjadi bukti konkret
bahwa tradisi Bali memiliki daya lenting (resilience)
dan daya cipta (creativity) yang tinggi. Keduanya
bukan sekadar pelestarian, tetapi juga perumusan
ulang makna tradisi dalam konteks kehidupan
modern yang kompleks.

Dengan demikian, Sandyagita dan Gegitaan
dapat dilihat sebagai simbol perjalanan musik Bali
dari akar tradisi menuju cakrawala baru. Ia tidak
menolak masa lalu, tetapi mengajaknya berdialog —
membuktikan bahwa tradisi bukanlah beban,
melainkan sumber daya kreatif yang tak pernah habis
untuk digali.

Melalui buku ini, diharapkan pembaca tidak
hanya memahami bentuk musikal dari sandyagita dan
gegitaan, tetapi juga menyelami makna filosofis di
baliknya. Pembaca diharapkan dapat menyelami
bahwa inovasi sejati dalam seni Bali bukanlah sekedar
bentuk baru, melainkan cara baru memahami tradisi
itu sendiri. Inovasi sejati dalam seni Bali tidak diukur
dari seberapa jauh ia meninggalkan bentuk lama,
melainkan dari cara baru dalam memahami,
mengolah, dan menafsirkan tradisi itu sendiri. Dengan
demikian, perjalanan kreatif ini bukan sekedar



penciptaan bentuk baru, tetapi juga proses refleksi
kultural—sebuah dialog berkelanjutan antara warisan
dan pembaruan yang menjadi jantung kebudayaan
Bali.

1. Musik Bali antara Tradisi Kreatif dan Inovasi

Istilah  tradisi kreatif digunakan untuk
menggambarkan kemampuan budaya Bali dalam
mempertahankan kesinambungan nilai sambil
membuka diri terhadap perubahan. Sejak dahulu,
seniman Bali terbiasa berinovasi dalam batas norma
adat. Mereka menciptakan bentuk baru tanpa
dianggap keluar dari pakem, selama masih
menghormati nilai-nilai dasar.

Inovasi tidak berarti meninggalkan tradisi,
melainkan memperluas ruang maknanya. Dalam
sandyagita dan gegitaan, hal ini tampak pada cara
seniman menggabungkan teknik vokal klasik (kidung,
pupuh, tembang macapat) dengan struktur musik
modern. Beberapa karya bahkan memanfaatkan
teknologi rekaman, harmoni Barat, atau bentuk
ansambel lintas budaya, tetapi tetap mengandung roh
Bali yang kuat.

Pendekatan seperti ini mencerminkan
semangat desa-kala-patra yang telah disebut
sebelumnya. Kreativitas selalu lahir dari kesadaran
terhadap konteks. Apa yang relevan di satu masa dan
tempat mungkin berubah di masa lain, tetapi nilai
spiritual dan estetika tetap menjadi pusat orientasi.

Bagi masyarakat Bali, musik bukan sekadar
bentuk hiburan, melainkan bagian dari sistem
kehidupan yang menyeluruh. Sejak lahir hingga
meninggal dunia, manusia Bali dilingkupi oleh bunyi:

9



tangisan bayi yang diiringi kidung doa, gamelan yang
mengiringi prosesi keagamaan, hingga gending
pengiring upacara kematian yang penuh makna
transendental. Bunyi tidak pernah berdiri sendiri; ia
selalu terkait dengan simbol, keyakinan, dan fungsi
sosial. Dalam pandangan tradisional Bali, setiap
getaran suara (swara) mengandung kekuatan
spiritual yang dapat menyeimbangkan alam dan
kehidupan manusia.

Musik dalam konteks ini berfungsi sebagai
bahasa simbolik yang menjembatani dunia niskala
(tak kasatmata) dan sekala (kasatmata). Ketika
gamelan berbunyi di pura, bunyinya tidak semata
untuk menghibur umat, tetapi untuk memanggil
kehadiran kekuatan suci. Demikian pula nyanyian
kidung dan gita dalam upacara memiliki fungsi
mantra yang mengandung doa dan pemujaan. Musik
menjadi bagian dari ritual yang menjaga
keseimbangan kosmos. Oleh sebab itu, keindahan
dalam musik Bali tidak hanya diukur dari teknis
permainan, tetapi juga dari ketulusan niat dan
kesucian hati pelakunya, hal yang dikenal sebagai
taksu.

Dapat dipastikan bahwa Bali memiliki
kedalaman dan kekayaan yang tidak dapat dilepaskan
dari kehidupan religius masyarakatnya. Bagi orang
Bali, musik adalah bahasa persembahan; setiap bunyi
memiliki makna, dan setiap irama mengandung
kekuatan spiritual. Dalam konteks ritual, musik tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan atau pengiring,
tetapi juga sebagai medium komunikasi antara
manusia dengan alam dan para dewa.

Sejak berabad-abad, berbagai bentuk musik
seperti gamelan gong kebyar, angklung, semar
pegulingan, hingga gender wayang berkembang
dengan fungsi yang khas. Ada musik yang diciptakan
untuk kepentingan upacara di pura dan upacara

10



keagamaan lainnya, ada pula yang muncul untuk
mengiringi tari dan  pertunjukan dramatari.
Keberagaman inilah yang menjadikan musik Bali
hidup dinamis, senantiasa berubah seiring
perkembangan zaman tanpa kehilangan ciri dasarnya:
spiritualitas, kebersamaan, dan keseimbangan.

Musik Bali merupakan salah satu bentuk
ekspresi budaya yang memperlihatkan keterjalinan
erat antara nilai spiritual, sosial, dan estetika. Sejak
awal kemunculannya, musik Bali tidak pernah berdiri
sendiri sebagai hiburan semata, tetapi menjadi bagian
integral dari kehidupan masyarakat. Ia lahir dan
tumbuh di dalam konteks ritual, menyatu dengan
upacara keagamaan, tarian sakral, dan berbagai
bentuk persembahan kehadapan Tuhan dengan
berbagai manifestasi dan personifikasinya. Dengan
demikian, musik bukan hanya bunyi, melainkan
suara semesta yang memediasi hubungan antara
manusia, alam, dan kekuatan ilahi.

Dalam konteks tradisi, sistem musikal Bali
dibangun di atas tiga pilar utama: gamelan, tembang,
dan gending.

a) Gamelan berfungsi sebagai wadah utama
ekspresi kolektif. Setiap ansambel memiliki
karakter sonoritas dan fungsi ritual yang
berbeda—mulai dari gong gede, gambang,
selonding, hingga gong kebyar—yang masing-
masing mencerminkan lapisan sejarah dan
filosofi estetika masyarakat Bali.

b) Tembang merupakan ekspresi vokal yang sarat
makna sastra dan spiritual. Melalui bentuk-
bentuk seperti gagendingan, macapat, kidung
dan kakawin, suara manusia menjadi
instrumen suci yang menyalurkan doa, ajaran
moral, dan refleksi kosmis.

c) Gending, yang secara harfiah berarti lagu atau
komposisi, menjadi dasar penciptaan struktur

11



musikal dalam  berbagai konteks. Ia

menghubungkan pola ritme, melodi, dan

dinamika yang Dberpijak pada konsep
keseimbangan dan keteraturan, sesuai filosofi

Tri Hita Karana, harmoni antara manusia,

alam, dan Tuhan.

Namun seiring perubahan sosial dan
perkembangan teknologi, musik Bali memasuki ruang
ekspresi baru. Pergeseran dari konteks ritual menuju
pertunjukan (performance) mulai tampak sejak awal
abad ke-20, terutama melalui munculnya gamelan
gong kebyar. Bentuk ini menandai peralihan dari
musik yang bersifat sakral menuju ekspresi estetis
yang lebih bebas dan teatrikal. Gong kebyar
menghadirkan dinamika cepat, teknik virtuositas,
serta struktur musikal yang mencerminkan semangat
zaman: energik, kreatif, dan terbuka terhadap
perubahan.

Perkembangan tersebut menunjukkan bahwa
inovasi dalam musik Bali tidak lahir dari penolakan
terhadap tradisi, melainkan dari dialog yang
berkelanjutan dengan warisan leluhur. Dalam
pandangan masyarakat Bali, ngayah (pengabdian)
dan taksu (daya spiritual) tetap menjadi dasar
penciptaan. Sehebat apa pun inovasi yang dilakukan,
nilai spiritual dan keseimbangan kosmis tidak boleh
diabaikan. Dengan demikian, inovasi tidak sekadar
pembaruan teknis, tetapi juga perwujudan kesadaran
estetis dan etis yang berpijak pada akar budaya lokal.

Di era modern, konsep ini tampak jelas dalam
munculnya karya-karya eksperimental yang
menggabungkan instrumen tradisional dengan
teknologi modern, vokal ritual dengan improvisasi
kontemporer, dan bunyi alam dengan elektronik.
Misalnya, karya-karya seperti Sandyagita dan
Gegitaan menampilkan bagaimana suara manusia
dan gamelan dapat menjadi ruang dialog antara masa

12



lalu dan masa kini. Karya-karya tersebut mengajak
pendengar untuk tidak hanya menikmati musik
sebagai pertunjukan, tetapi juga merenungkan makna
spiritual di balik bunyi.

Dengan demikian, perjalanan musik Bali dari
ritual menuju eksperimen modern merupakan bukti
bahwa tradisi adalah sumber daya kreatif yang terus
hidup. Setiap generasi menafsirkan kembali tradisi
sesuai dengan konteks zamannya tanpa kehilangan
ruh aslinya. Di tangan seniman masa kini, musik Bali
menjadi jembatan antara yang sakral dan yang profan,
antara masa lalu dan masa depan, antara lokalitas
dan globalitas, mewujudkan harmoni baru dalam
pusaran perubahan dunia.

Inovasi dalam musik Bali bukanlah fenomena
baru. Sejak awal abad ke-20, lahir bentuk gong kebyar
yang mengguncang estetika tradisional dengan ritme
yang cepat ekspresif dan enerjik. Perubahan tersebut
menunjukkan kemampuan luar biasa masyarakat
Bali dalam menyesuaikan diri tanpa kehilangan akar
budaya.

Pada masa kini, inovasi muncul dalam bentuk
penciptaan karya-karya baru yang memadukan unsur
tradisional dengan idiom modern baik melalui
eksplorasi bunyi, penggunaan instrumen non-Bali,
maupun kolaborasi lintas budaya. Sandyagita dan
Gegitaan menjadi contoh nyata dari semangat ini:
mengolah tradisi vokal dan instrumental menjadi
karya inovatif yang tetap berakar pada nilai-nilai lokal.
Salah satu ciri khas inovasi musik Bali kontemporer
adalah keberanian bereksperimen dengan teknologi
suara. Penggunaan mikrofon, efek digital, rekaman
multilapis, dan soundscape alam menjadi bagian dari
estetika baru.

Dalam beberapa karya Gegitaan, misalnya,
vokal manusia direkam lalu diproses menjadi lapisan-
lapisan bunyi yang menciptakan efek gema sakral —

13



seolah berasal dari ruang spiritual. Gamelan
dipadukan dengan elektronik ambient, menghasilkan
warna suara yang lembut namun mendalam.
Eksperimen ini tidak sekedar mengejar efek
modernitas, tetapi upaya menafsirkan ulang makna
“suara spiritual” dalam konteks zaman digital. Suara
tidak lagi terbatas pada alat tradisional, melainkan
diperluas melalui ruang virtual yang tetap membawa
roh ke-Bali-an.

Dalam pandangan masyarakat Bali, tradisi
bukanlah beban, tetapi sumber inspirasi. la adalah
gudang nilai dan simbol yang dapat terus digali untuk
melahirkan karya baru. Filosofi desa-kala—patra dan
desa-mawa-cara menjadi panduan penting dalam
memahami fleksibilitas budaya Bali. Prinsip ini
mengajarkan bahwa setiap ekspresi seni harus sesuai
dengan tempat, waktu, dan konteksnya, dan setiap
daerah membawa identitas kekhasannya. Dengan
kata lain, tradisi Bali memiliki daya hidup yang
memungkinkan inovasi tanpa kehilangan akar.

Sejarah musik Bali membuktikan bahwa
gamelan yang kini dianggap klasik seperti gong
kebyar, semar  pagulingan, atau angklung
sesungguhnya juga hasil inovasi pada zamannya.
Gong kebyar, misalnya, muncul pada awal abad ke-20
sebagai respon terhadap perubahan sosial dan
keinginan masyarakat untuk menghadirkan bentuk
musik yang lebih ekspresif. Para seniman muda pada
masa itu melakukan eksperimen dalam bentuk, ritme,
dan dinamika, namun tetap berpijak pada konsep
musikal tradisi. Dengan cara yang sama, Sandyagita
dan Gegitaan hari ini merupakan kelanjutan dari
semangat inovatif tersebut: mengolah tradisi menjadi
bahasa baru.

Musik Bali memiliki sistem teori tersendiri yang
berbeda dari teori musik Barat. Beberapa konsep
utama yang perlu dipahami antara lain:

14



a. Tonalitas dan Pathet. Musik Bali
menggunakan sistem laras pelog dan slendro
yang memiliki interval khas. Setiap laras
memiliki karakter emosional dan suasana
spiritual tertentu. Pemilihan laras dalam
Sandyagita tidak hanya  pertimbangan
musikal, tetapi juga filosofis: laras pelog sering
digunakan untuk suasana agung dan sakral,
sedangkan slendro cenderung lincah dan
dinamis.

b. Ngumbang—ngisep. Prinsip ini mengacu pada
hubungan antara dua nada yang bergetar
sedikit berbeda wuntuk menghasilkan efek
resonansi khas. Dalam konteks Sandyagita,
konsep ini menjadi dasar kesatuan antara
vokal dan gamelan — suara manusia berperan
sebagai ngumbang dan gamelan sebagai
ngisep, atau sebaliknya, sehingga tercipta
harmoni spiritual.

c. Poliritme dan Interlocking. Musik Bali dikenal
karena pola ritme saling isi (kotekan), yang
menciptakan kompleksitas tekstur. Dalam
karya Sandyagita dan Gegitaan, teknik ini
sering digunakan untuk menyatukan vokal
dengan instrumen, sehingga keduanya saling
melengkapi dan tidak berjalan sendiri-sendiri.

d. Struktur Gending dan Dinamika. Bentuk
musikal tradisi seperti gending tabuh telu, atau
lelambatan menjadi acuan struktural bagi
penciptaan Sandyagita. Seniman sering
mengolah struktur tersebut menjadi bentuk
baru, dengan tetap mempertahankan prinsip
keseimbangan antara pembukaan (pangawit),
isi (pangawak), bagian bernuansa lincah dan
ceria (pengecet) dan bagian penutup (pakaad).
Dengan memahami kerangka teoritis ini, kita

dapat melihat bahwa inovasi dalam Sandyagita

15



bukanlah penolakan terhadap tradisi, tetapi
kelanjutan logis dari sistem musik yang telah hidup
selama berabad-abad.

2. Konteks dan Latar Belakang Munculnya
Sandyagita dan Gegitaan

Sebelum melangkah lebih jauh memahami
Sandyagita dan Gegitaan, kita perlu menelusuri
landasan konseptual dan teoretis yang melandasi
kelahiran kedua bentuk vokal-instrumental ini. Dalam
konteks seni Bali, setiap bentuk ekspresi tidak lahir
dalam ruang kosong; ia tumbuh dari sistem nilai,
pandangan hidup, dan struktur musikal yang telah
mapan. Oleh karena itu, memahami Sandyagita
bukan hanya soal mempelajari unsur-unsur
musikalnya, tetapi juga menggali filosofi yang
membentuknya.

Landasan konseptual dalam musik Bali tidak
dapat dipisahkan dari sistem kepercayaan Hindu-Bali
yang menempatkan suara (sabda) sebagai sumber
penciptaan. Dalam kitab-kitab suci seperti Rg Veda
maupun Natyasastra, dijelaskan bahwa alam semesta
tercipta dari getaran bunyi yang disebut Nada
Brahma. Artinya, bunyi adalah manifestasi dari
kesadaran tertinggi. Dari sinilah muncul keyakinan
bahwa musik memiliki kekuatan spiritual, dan setiap
seniman yang mencipta musik sesungguhnya sedang
berpartisipasi dalam proses penciptaan semesta.

Dalam kerangka itu, Sandyagita dan Gegitaan
dapat dipandang sebagai perwujudan konsep Nada
Brahma di era modern Bali, sebuah upaya
menegaskan kembali hubungan antara bunyi, jiwa,
dan kreativitas dalam konteks kekinian.

Seni vokal Bali memiliki akar yang panjang
dalam tradisi lisan, ritual, dan ekspresi spiritual
masyarakatnya. Sejak masa Bali Kuna, tradisi

16



bernyanyi dan melagukan mantra, kidung, atau
tembang telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-
hari mulai dari upacara keagamaan, kegiatan
membaca sastra suci (mapepawosan), hingga hiburan
rakyat. Vokal dalam konteks ini bukan sekedar bunyi
yang indah, melainkan ucapan yang hidup, yang
dipercaya memiliki daya magis dan spiritual.

Namun, dalam beberapa dekade terakhir,
tradisi vokal Bali menghadapi berbagai tantangan
modernitas. Arus globalisasi, media digital, dan gaya
hidup urban telah menggeser orientasi masyarakat
terhadap seni tradisi. Bentuk-bentuk vokal ritual
seperti kidung, kakawin, geguritan, atau mabebasan
mulai jarang dipelajari di kalangan muda. Di sisi lain,
perkembangan musik populer dan media pertunjukan
modern membuka peluang baru bagi seniman Bali
untuk menafsirkan ulang tradisi mereka.

Dalam konteks perubahan inilah muncul
gagasan dan karya Sandyagita dan Gegitaan dua
bentuk vokal-instrumental inovatif yang lahir dari
semangat mencari keseimbangan antara warisan
tradisi dan daya cipta baru. Kemunculan Sandyagita
dan Gegitaan berawal dari sulitnya memadukan
tembang/seni vokal Bali dengan Gamelan. Berbagai
upaya sudah dilakukan dengan munculnya karya
baru dengan memasukkan vokal di dalamnya, namun
dirasa masih belum klop karena nada vokal kurang
sesuai dengan nada Gamelan. Hal ini disebabkan
karena gamelan Bali menggunakan system tuning
pangumbang (getaran nada lebih rendah) dan
pangisep getaran nada lebih tinggi). Hal ini menuntut
kesadaran dan kepekaan seorang musisi khususnya
penyanyi, untuk mengiringi nada gamelan dengan
lagu yang dinyanyikannya. Dengan terciptanya
Gegitaan “Caruk” (dinamakan Caruk karena basic
melodi lagunya diambil dari Kidung Caruk) oleh tiga
almarhum tokoh Gamelan Bali I Wayan Berata, I

17



Nyoman Rembang dan I Wayan Sinti, MA., maka
disadari bahwa memasukkan vokal ke dalam Gamelan
Bali menjadi satu kesatuan karya yang indah didengar
apabila didukung oleh penyanyi yang mempunyai
kepekaan terhadap sistem Gamelan Bali. Keluarga
Kesenian Bali (KKB) Denpasar menggarap Kidung
Slopog ke dalam Gamelan Gong Kebyar yang
dinyanyikan oleh para penyanyi/penembang handal
seperti Nyoman Candri, Cok Rai Partini. Menyusul
dengan dimasukkannya Gegitaan sebagai salah satu
repertoar pada Pesta Kesenian Bali maka lahirlah
beberapa Gegitaan seperti “Wilet Mayura”, “Sinom
Lawe”, “Sisi Wetaning Bali”, “Kembang Waseng” dan
Gegitaan lainnya.

Kemunculan Gegitaan bagaikan angin segar
yang menghembuskan hawa positif dengan lahirnya
karya baru dengan nama Sandyagita. Sandyagita lahir
dari keinginan seorang tokoh budaya dan pendiri
KOKAR Bali I Gusti Bagus Nyoman Panji untuk
memasukkan unsur vokal paduan suara Barat (Quire)
ke dalam Gamelan Bali. Secara musikal memang
sangat memungkinkan untuk mewujudkannya,
karena pada dasarnya sebagaimana halnya musik
vokal Barat, dalam musik vokal Bali juga
menggunakan system harmoni dan achord yang
dalam Karawitan Bali dikenal dengan ngempyung
(memukul dua nada dengan mengapit dua nada
lainnya) dan ngembat (memukul dua nada yang sama
mengapit empat nada lainnya). Pada awal
penciptaannya pernah dicoba memasukkan harmoni
barat ke dalam paduan vokalnya, namun kurang
berhasil karena ada beberapa nada yang kurang pas
dipadukan dengan sistim achord. Sistem ngembat dan
ngempyung dari sejak kelahiran Sandyagita sudah
dilakukan dan menghiasi penciptaan karya-karya
baru sampai saat ini. Namun ada beberapa musisi
yang lebih nyaman menggunakan system harmoni

18



Barat, tidak menutup kemungkinan karena sering
dilakukan dan didengar pada Paduan Suara Nasional.
Hal ini sedikit kontroversial karena melawan sistem
harmoni Gamelan Bali. Sebagai contoh dalam musik
Barat nada do (1) dan mi (3) adalah harmoni yang
indah akan tetapi dalam karawitan Bali nada (do =
dang dalam gamelan Bali) dan nada (mi = ding dalam
gamelan Bali) adalah perpaduan nada yang tidak
harmonis. Di satu sisi dalam Sandyagita dituntut
adanya paduan suara (achord) karena permainan
polipony dan  kelihaian penciptanya sangat
menentukan kualitas garapnya. Paduan nada yang
mengandung lebih dari tiga nada, baik dengan
menambahkan maupun mengulangi salah satu nada
yang terkandung dalam triad disebut sebagai suatu
akord (Banoe, 2003:55). Triad adalah istilah music
Barat merujuk pada kelompok tiga nada dalam
permainan music.

Sementara kelahiran Sandyagita dan Gegitaan
merupakan refleksi terhadap struktur musikal dan
spiritualitas vokal Bali, berkembang sebagai bentuk
kolaboratif yang memadukan vokal dan instrumen
gamelan secara lebih dialogis. Keduanya  tidak
sekedar “pembaruan gaya”, tetapi merupakan upaya
konseptual dan estetis untuk menghidupkan kembali
esensi tradisi dalam bahasa musikal masa kini.

Fenomena ini mencerminkan dinamika
kebudayaan Bali yang selalu lentur dan adaptif.
Dalam sejarahnya, seni Bali tidak pernah statis: ia
selalu terbuka terhadap pertemuan, baik dengan
pengaruh Jawa, Eropa, maupun modernitas global.
Oleh karena itu, kemunculan Sandyagita dan
Gegitaan dapat dibaca sebagai respon kreatif terhadap
tantangan zaman, sekaligus strategi pelestarian
melalui penciptaan baru.

Jika Sandyagita lebih menekankan pada
kesatuan struktural antara vokal dan instrumen,

19



Gegitaan lebih menonjolkan dimensi ekspresif dan
dramatik. Dalam praktiknya, Gegitaan biasanya
menggunakan teks yang diambil dari karya sastra
tradisional seperti jenis pupuh (sekar alit), kidung
(sekar madya) atau puisi baru yang diolah menjadi
bentuk musikal. Elemen vokal menjadi pusat
ekspresi, sementara instrumen mendukung suasana,
irama, dan emosi yang ingin disampaikan.

Sandyagita  memperlihatkan  keterbukaan
terhadap inovasi. Banyak seniman muda Bali
menciptakan Gegitaan dengan memadukan idiom
gamelan tradisional dengan harmoni modern dengan
tangga nada diatonic, namun esensi Sandyagita tetap
berpijak pada kepekaan rasa pada

3. Landasan Historis Tradisi Vokal Bali

a. Jejak Suara di Balik Tradisi

Seni vokal dalam kebudayaan Bali memiliki
akar yang sangat dalam, mengalir dari sistem
kepercayaan, nilai spiritual, hingga tatanan sosial
yang diwariskan lintas generasi. Dalam pandangan
masyarakat Bali, suara manusia (swara) bukan
sekadar instrumen estetis, tetapi juga sarana
penghubung antara manusia, alam, dan dimensi
adikodrati. Suara dianggap sebagai manifestasi
sabda, pancaran energi suci yang mampu
membangun keseimbangan (rwa bhineda) antara
dunia sekala (nyata) dan niskala (tak kasatmata).
Karena itulah, praktik vokal di Bali senantiasa berakar
pada keyakinan bahwa bunyi tidak pernah netral—ia
mengandung kekuatan spiritual yang dapat menata,
menenangkan, bahkan menyucikan ruang dan waktu.

Dalam konteks keagamaan Hindu Bali, sabda
memiliki posisi kosmologis yang penting. Ia dipandang
sebagai bentuk awal dari ciptaan, sebagaimana

20



konsep Nada Brahma dalam filsafat India yang
menyatakan bahwa alam semesta bermula dari suara
suci. Pemahaman ini menjelaskan mengapa seni vokal
di Bali tidak hanya diperlakukan sebagai hiburan,
tetapi lebih sebagai laku spiritual dan bentuk
persembahan (yadnya). Dalam berbagai upacara,
suara manusia dihadirkan melalui kidung,
gagendingan, kakawin, atau gaguritan, masing-
masing memiliki fungsi dan tata cara yang sesuai
dengan konteks ritusnya. Dengan demikian, tradisi
vokal Bali menjadi ruang di mana dimensi religius,
sastra, dan musikal tumbuh dan berkembang secara
harmonis.

Dalam perjalanan sejarahnya, seni vokal Bali
tidak dapat dilepaskan dari perkembangan tradisi
sastra Bali Kuna, terutama sejak masa Majapahit dan
setelahnya. Teks-teks seperti Kakawin Ramayana,
Arjunawiwaha, Sutasoma, dan berbagai kidung lokal
menjadi sumber utama ekspresi vokal yang kemudian
membentuk berbagai genre seni suara Bali. Melalui
proses adaptasi dan penyerapan lokal (local genius),
teks-teks tersebut tidak hanya dilantunkan, tetapi
juga dimaknai kembali sesuai konteks sosial dan
spiritual masyarakat Bali. Di sinilah tampak
bagaimana seni vokal Bali berfungsi ganda: sebagai
media pelestarian nilai-nilai sastra klasik sekaligus
alat transformasi budaya yang memungkinkan
warisan tersebut hidup dinamis di tengah perubahan
zaman.

Lebih jauh, kekuatan seni vokal Bali justru
terletak pada kemampuannya menyatukan dimensi
musikal, linguistik, dan spiritualitas dalam satu
kesatuan estetis. Struktur musikal yang terbentuk
melalui pola melodi, ritme, dan ornamentasi vokal
selalu berpadu dengan keindahan bahasa yang
bersumber dari sastra klasik. Dalam proses ini, vokal
tidak hanya “menyuarakan” teks, tetapi juga

21



“menghidupkan” makna di dalamnya. Hubungan erat
antara bunyi dan makna ini melahirkan pengalaman
estetik yang khas—sebuah pengalaman yang tidak
hanya didengar, tetapi juga dirasakan secara spiritual.

Pada tataran sosial, seni vokal Bali menjadi
bagian integral dari sistem kebudayaan yang berbasis
pada gotong royong dan spiritualitas komunal.
Aktivitas menyanyi bersama dalam konteks ritual,
misalnya, mencerminkan pandangan hidup
masyarakat Bali yang menempatkan harmoni sebagai
inti keberadaannya. Suara individu melebur dalam
harmoni kelompok, menciptakan kesatuan bunyi yang
menjadi simbol kebersamaan dan keseimbangan
hidup. Di sinilah seni vokal Bali tidak sekadar hadir
sebagai ekspresi individu, tetapi sebagai manifestasi
identitas kolektif yang terus diperbarui melalui
praktik, pewarisan, dan inovasi.

Dengan demikian, jejak suara dalam tradisi
Bali bukan sekedar rekam jejak musikal, melainkan
narasi peradaban yang menyatukan suara, teks, dan
spiritualitas. Setiap nyanyian yang lahir dari tradisi ini
merepresentasikan cara pandang masyarakat Bali
terhadap dunia: bahwa suara adalah kehidupan itu
sendiri, bahwa setiap getaran vokal adalah doa yang
menata semesta. Dari masa ke masa, seni vokal Bali
terus bertransformasi menyerap pengaruh zaman
tanpa kehilangan akar sakralnya membuktikan
bahwa tradisi bukanlah sesuatu yang beku,
melainkan ruang hidup yang selalu bergerak dan
bernapas bersama masyarakatnya.

Dalam tradisi musik Bali, unsur vokal dan
instrumental sejak lama hidup berdampingan. Vokal
berfungsi sebagai pembawa teks, pesan, dan doa,
sementara gamelan menjadi wadah ritmis dan melodis
yang memperkuat suasana spiritual. Dalam konteks
upacara, vokal sering muncul dalam bentuk kidung,
pupuh, atau geguritan, yang dinyanyikan oleh

22



penyanyi laki-laki atau perempuan secara tunggal
maupun berkelompok. Sementara itu, gamelan baik
gong kebyar, semar pegulingan, gender wayang,
maupun angklung — memberikan dasar irama dan
warna bunyi yang menyatu dengan gerak serta ritual.
Namun dalam perkembangannya, hubungan antara
vokal dan instrumental mengalami transformasi. Dari
fungsi upacara yang sakral, ia bergerak ke ranah
pertunjukan dan penciptaan baru. Proses inilah yang
kemudian melahirkan bentuk Sandyagita dan
Gegitaan, dua genre inovatif yang memadukan
kekuatan vokal dan instrumental dengan semangat
baru.

Memahami musik Bali berarti memahami
sistem nilai yang melandasinya. Baik Sandyagita
maupun Gegitaan tidak bisa dilepaskan dari filosofi
dan tradisi musikal Bali secara keseluruhan.
Keduanya adalah bentuk respon kreatif terhadap
perubahan sosial, estetika, dan spiritual masyarakat
Bali.

b. Sejarah Awal Tradisi Vokal Bali: Dari Ritual ke
Sastra Lisan

Jejak awal tradisi vokal Bali dapat ditelusuri
jauh sebelum lahirnya bentuk-bentuk kesenian yang
terstruktur seperti jenis pupuh, kidung atau kakawin.
Pada masa prasejarah dan awal perkembangan
kepercayaan lokal di Bali, suara manusia telah
memiliki fungsi magis dan sakral. Dalam berbagai
konteks ritual kuno, suara dipercaya mampu
mengundang, menenangkan, atau menolak kekuatan
niskala (tak kasatmata). Teriakan, seruan, dan
nyanyian sederhana menjadi bagian dari komunikasi
spiritual antara manusia dengan alam semesta. Suara
dalam hal ini bukanlah karya seni dalam pengertian
modern, melainkan alat kosmologis untuk

23



menyeimbangkan hubungan manusia dengan
kekuatan gaib.

Ketika sistem kepercayaan Hindu mulai
berakar kuat di Bali sekitar abad ke-9 hingga ke-14
Masehi peranan suara manusia mulai mengalami
transformasi. Tradisi vokal tidak lagi terbatas pada
fungsi magis, tetapi berkembang menjadi medium
penyampaian ajaran dan nilai-nilai keagamaan. Masa
ini menandai pertemuan antara tradisi lokal Bali
Agama dengan sastra Hindu Jawa Kuna dan India,
yang melahirkan sinkretisme budaya dan spiritual.
Melalui pertemuan tersebut, muncul bentuk-bentuk
vokal yang lebih terstruktur dan ber-teks, seperti
mantra, pupuh, dan kidung, yang masing-masing
mengandung lapisan makna religius, estetis, dan
linguistik.

Salah satu tonggak penting perkembangan
tradisi vokal Bali adalah tradisi membaca dan
melantunkan teks-teks suci yang dikenal dalam
bentuk parikan, gaguritan, hingga kakawin. Aktivitas
melantunkan  kakawin (berdasarkan  metrum
Sanskerta seperti anustup, pancasadpada, atau
sardulawikridita) bukan sekedar kegiatan estetis,
tetapi juga bagian dari pendidikan spiritual dan
literasi budaya. Dalam proses ini, masyarakat Bali
belajar mengenal bahasa Kawi dan struktur sastra
klasik, sekaligus memperdalam pemahaman akan
ajaran dharma. Setiap pelantunan kakawin menjadi
momen kontemplatif di mana suara menjadi jembatan
antara teks dan pengalaman spiritual.

Selain itu, tradisi kidung yang berkembang
pada periode pasca-Majapahit (sekitar abad ke-15-17)
memperlihatkan arah baru dalam seni vokal Bali.
Kidung memanfaatkan bahasa Bali Tengahan yang
lebih  komunikatif dibanding bahasa  Kawi,
menandakan pergeseran dari tradisi elitis (istana dan
pendeta) ke bentuk ekspresi yang lebih populer dan

24



komunal. Kidung tidak hanya dinyanyikan dalam
konteks upacara keagamaan, tetapi juga dalam
kegiatan sosial, pendidikan moral, bahkan hiburan
rakyat. Dalam hal ini, tradisi vokal Bali menampilkan
dinamika luar biasa: ia tidak membatasi diri pada
ruang sakral, melainkan mengalir ke berbagai lapisan
kehidupan masyarakat.

Peran narasi dan sastra lisan juga sangat
menentukan dalam proses perkembangan seni vokal
Bali. Sebelum teks tertulis menjadi dominan, kisah-
kisah epik seperti Ramayana, Mahabharata, atau
legenda lokal dituturkan secara vokal melalui sistem
lisan yang diwariskan dari generasi ke generasi.
Bentuk-bentuk tutur seperti babad, tantri, dan
sasolahan babaturan menjadi cikal bakal tradisi
musikal-naratif Bali. Di sinilah, suara bukan hanya
alat penyampai cerita, tetapi juga wadah penanaman
nilai dan identitas kolektif. Masyarakat Bali belajar
tentang moralitas, keseimbangan, dan spiritualitas
melalui mendengar dan melantunkan kisah yang
dibungkus dalam irama.

Menariknya, perkembangan ini tidak pernah
bersifat linear, melainkan saling bertaut antara ritual,
sastra, dan performativitas. Suara dalam upacara
(ritual voice) memberi dasar spiritual bagi sastra lisan,
sementara sastra lisan memberi struktur naratif bagi
karya vokal selanjutnya. Dari sinilah lahir
gagendingan, gaguritan, dan akhirnya bentuk inovatif
seperti Sandyagita dan Gegitaan, yang menandai
pertemuan antara vokal dan instrumen musik secara
harmonis.

Melalui perjalanan panjang ini, dapat dipahami
bahwa tradisi vokal Bali bukanlah entitas yang statis,
melainkan hasil dari proses dialog antara teks dan
konteks, antara yang sakral dan yang profan. Setiap
periode sejarah menambahkan lapisan baru dalam
estetika dan fungsi suara. Dari mantra menjadi

25



kidung, dari kakawin menjadi gaguritan, tradisi vokal
Bali selalu menemukan cara untuk hidup dan
menyesuaikan diri dengan zamannya tanpa
kehilangan inti spiritualnya. Maka, menelusuri
sejarah vokal Bali sesungguhnya adalah menelusuri
evolusi kesadaran bunyi bagaimana suara manusia
membentuk, memaknai, dan menata kembali realitas
budaya Bali.

Salah satu warisan tertua dalam tradisi vokal
Bali adalah kidung—nyanyian religius yang
dipergunakan dalam berbagai upacara keagamaan.
Kidung Wargasari, Kidung Rare Angon, Kidung
Sudhamala, dan berbagai kidung lainnya menjadi
bagian dari ritual pemujaan yang membangun
suasana sakral dalam upacara yadnya. Kidung tidak
hanya berfungsi untuk “mengiringi”
persembahyangan, tetapi juga menjadi wahana
ngastawa (memuja), di mana teks dan melodi menjadi
satu bentuk persembahan kepada Ida Sang Hyang
Widhi Wasa.

Kidung-kidung tersebut memiliki struktur
musikal yang khas: melodi yang bersifat melismatik
(satu suku kata bisa dinyanyikan dalam beberapa
nada), interval sempit, dan ritme bebas yang
mengikuti alunan bahasa Kawi atau Sanskerta.
Struktur vokalnya sering kali dibangun berdasarkan
rasa dan penghayatan, bukan pada sistem tangga
nada formal. Inilah yang membuat tradisi vokal Bali
memiliki karakter ekspresif dan improvisatif yang
kuat.

Selain kidung, tradisi kakawin juga memainkan
peran penting. Kakawin merupakan karya sastra
dalam bahasa Jawa Kuno yang diadopsi dan
dikembangkan di Bali sejak abad ke-14. Kakawin
seperti Ramayana, Arjunawiwaha, dan Sutasoma
bukan hanya dibaca, tetapi juga dilagukan dalam
bentuk pupuh kakawin. Proses pelaguan kakawin

26



menuntut kemampuan tinggi dalam melodi dan
artikulasi, karena teksnya sarat makna filosofis dan
spiritual.

Pelaguan kakawin dilakukan dalam konteks
pendidikan dan spiritualitas. Dalam masyarakat Bali
kuno, pembacaan kakawin menjadi sarana
pembelajaran etika, bahasa, dan nilai-nilai dharma.
Dengan demikian, tradisi vokal Bali sejak awal telah
menjadi sarana pendidikan moral dan estetika, bukan
sekedar hiburan.

Setiap pertunjukan musik vokal Bali diawali
dengan doa atau puja mantram. Ini menunjukkan
bahwa kata memiliki kekuatan membuka ruang
spiritual. Penyanyi yang melantunkan teks dianggap
sebagai perantara menghubungkan dunia manusia
dengan dunia gaib. Ketika teks itu kemudian
dipentaskan di panggung modern, maknanya tidak
hilang, melainkan diperluas. Pertunjukan menjadi
ritual baru, di mana penonton juga diajak merasakan
vibrasi kata dan musik. Dengan cara ini, Sandyagita
dan Gegitaan berfungsi ganda: sebagai karya seni dan
sebagai ritual yang menghidupkan kesadaran
spiritual melalui estetika sastra.

c. Tradisi Sekuler: Gegendingan dan Gegitaan

Perkembangan seni vokal Bali tidak hanya
berlangsung di ranah sakral dan ritual, tetapi juga
meluas ke ranah sekuler yang lebih profan dan sosial.
Seiring perubahan struktur masyarakat Bali dari
masa kerajaan hingga periode kolonial, muncul
bentuk-bentuk vokal yang berfungsi sebagai hiburan,
ekspresi sosial, dan estetika personal. Dari sinilah
lahir dua genre penting yang merepresentasikan
semangat sekuler dalam tradisi vokal Bali, yakni
gagendingan dan gegitaan. Kedua bentuk ini
menunjukkan bagaimana masyarakat Bali mampu

27



mengadaptasi dan memperluas konsep vokal tanpa
kehilangan akar tradisionalnya.

1). Gegendingan: Dari Ritual ke Ruang Sosial

Istilah gegendingan berasal dari kata gending
yang berarti “lagu” atau “melodi”. Dalam konteks
budaya Bali, gending bukan sekedar nyanyian,
melainkan struktur musikal yang memiliki pola
ritmis, melodis, dan emosional tertentu.

Gegendingan kemudian dipahami sebagai
bentuk nyanyian atau lagu yang diciptakan untuk
tujuan  nonritual sebagai  hiburan, ekspresi
keindahan, dan media komunikasi sosial. Pada masa
kerajaan, gegendingan sering dinyanyikan dalam
lingkungan istana (puri sebagai bagian dari seni
penghibur bangsawan, tetapi juga hadir di tengah
masyarakat dalam acara rakyat seperti metajen
(sabung ayam), mebarung, atau kegiatan sosial
lainnya. Fungsi utamanya adalah membangun
suasana kebersamaan, menyenangkan hati
pendengar, sekaligus memperhalus rasa (rasa alus)
melalui keindahan melodi dan bahasa.

Dalam klasifikasi tembang Bali yang sudah
berkembang di masyarakat, gegendingan
dikelompokkan dalam Sekar Rare yang di dalamnya
termasuk berbagai jenis nyanyian dan permainan
anak-anak termasuk gagendingan.

Secara musikal, gegendingan memiliki karakter
yang lebih bebas dibanding kidung atau kakawin.
Meskipun kadang tetap berakar pada metrum pupuh
dan tembang lainnya, gegendingan tidak terlalu
terikat pada aturan prosodi atau struktur teks yang
ketat. Hal ini memungkinkan penyanyi melakukan
ekspresi personal, menyesuaikan tempo dan dinamika
sesuai konteks pertunjukan. Tema-tema yang
diangkat pun lebih ringan tentang cinta,
persahabatan, alam, atau kehidupan sehari-hari

28



namun tetap disampaikan dengan gaya bahasa yang
lembut dan simbolik, mencerminkan nilai estetika
masyarakat Bali yang menjunjung kesopanan (tata titi
krama) dan keseimbangan rasa (rasa alus).

Dari sisi sosial, gegendingan berfungsi sebagai
ruang ekspresi komunal, tempat masyarakat
menyalurkan emosi dan memperkuat solidaritas
sosial. Melalui aktivitas bernyanyi bersama, tercipta
ruang komunikasi yang cair antara individu dan
kelompok, antara penyanyi dan pendengar. Dalam
konteks inilah, gagendingan menjadi wujud kesenian
yang tidak hanya indah secara musikal, tetapi juga
bermakna secara sosial dan kultural. Yang
digolongkan ke dalam kelompok gegendingan antara
lain: tandak, sasendon, gending SangHyang, gending
janger, dan masih menjadi pertimbangan akann
masuknya lagu gerong dan sandyagita

Dalam klasifikasi Tembang Bali gagendingan
dimasukkan ke dalam kelompok Sekar Rare
berdampingan dengan kelompok tembang lainnya
seperti Sekar Alit, Sekar Madya dan Sekar Agung.
Kelompok sekar rare dibagi menjadi dua katagori
antara lain Gending Rare/lagu anak-anak dan
Gagendingan seperti Gending Sanghyang, Gending
Janger, Tandak  dan Sasendon.  Sangat
memungkinkan lagu-lagu lainnya seperti gending
gerong, Sandyagita, Gegitaan, Cak dan lagu-lagi
lainnya bisa dimasukkan ke dalam Sekar Rare.
Pembagian ini masih perlu dikaji ulang mengingat
nama Sekar

Rare identik dengan lagu permainan anak-
anak. Berbeda dengan Gagendingan dengan tingkat
kesulitan menyanyikan lagunya sangat tinggi.

2). Gegitaan: Perpaduan Vokal dan Instrumental

Jika gegendingan mewakili ekspresi vokal yang
berdiri sendiri, maka gegitaan muncul sebagai bentuk

29



kolaboratif antara suara manusia dan instrumen
musik. Secara etimologis, kata gegitaan berasal dari
“gita” (lagu, nyanyian) yang disandingkan dengan
awalan “ge-...-an” sebagai bentuk nominalisasi,
sehingga bermakna “karya nyanyian” atau “komposisi
lagu”. Namun dalam konteks seni Bali modern,
gegitaan lebih mengacu pada bentuk pertunjukan
vokal-instrumental yang muncul di tahun 1970,
terutama bersamaan dengan munculnya dinamika
kesenian pasca-kolonial dan kebangkitan gamelan
gong kebyar.

Dalam gegitaan, penyanyi tidak lagi menjadi
pusat tunggal ekspresi, melainkan bagian dari dialog
musikal antara vokal dan instrumen. Suara manusia
berinteraksi dengan perangkat musik gong kebyar,
menciptakan lapisan ekspresi yang kompleks dan
dinamis. Hubungan antara vokal dan instrumen
bersifat resiprokal, kadang instrumen mengikuti
lengkung melodi vokal, kadang justru vokal yang
menyesuaikan irama dan warna bunyi instrumen.
Dari sinilah muncul karakter khas gegitaan:
perpaduan organik antara sabda dan nada, antara
manusia dan bunyi.

Salah satu ciri utama gegitaan adalah
kebebasan interpretatif yang diberikan kepada
penyanyi. Mereka dapat melakukan improvisasi
(ngelik), menambahkan ornamentasi vokal, mengubah
dinamika, atau memperpanjang frase sesuai suasana
dan konteks pertunjukan. Namun, kebebasan
tersebut tidak berarti lepas dari norma tradisional.
Setiap penyanyi tetap diikat oleh prinsip dasar
kesenian Bali yang menekankan kesopanan (tata titi
krama), keseimbangan rasa (taksu dan rasa halus),
serta penghormatan terhadap teks yang dilantunkan.
Dengan demikian, improvisasi dalam gegitaan bukan
bentuk pemberontakan terhadap tradisi, melainkan
proses kreatif yang berakar pada tradisi itu sendiri.

30



Selain dimensi musikal, gegitaan juga memuat
dimensi performatif yang kuat. Penyanyi sering
menampilkan ekspresi wajah, gerak tubuh halus, dan
komunikasi nonverbal dengan pengiringnya,
menciptakan suasana pertunjukan yang hidup dan
penuh interaksi. Dalam konteks ini, gegitaan tidak
hanya berfungsi sebagai karya musik, tetapi juga
sebagai teater musikal yang menyatukan suara, gerak,
dan ekspresi rasa.

3). Dari Sakral ke Estetika Duniawi

Kelahiran sandyagita dan gegitaan menandai
pergeseran paradigma dalam seni vokal Bali dari
fungsi sakral menuju fungsi estetika dan sosial.
Namun, pergeseran ini tidak berarti pemutusan
dengan akar religius, melainkan perluasan makna
kesucian dalam kehidupan sehari-hari. Suara
manusia yang semula hanya hadir di ruang pura kini
juga berkumandang di ruang sosial, panggung
hiburan, dan media pendidikan. Dengan demikian,
sandyagita dan gegitaan berperan sebagai jembatan
antara ritual dan realitas, antara tradisi spiritual dan
kesenian modern.

Keduanya membuktikan bahwa tradisi vokal
Bali bersifat adaptif dan  kreatif, mampu
bertransformasi tanpa kehilangan karakter dasarnya:
harmoni antara sabda, nada, dan rasa. Di sinilah letak
keindahan sejati seni vokal Bali bahwa dalam setiap
getaran suara, baik yang dilantunkan di pura maupun
di panggung hiburan, selalu tersimpan gema spiritual
dan estetika yang mengakar pada jiwa budaya Bali.

Seiring berkembangnya masyarakat Bali
menuju era kerajaan dan kolonial, muncul bentuk-
bentuk vokal yang lebih sekuler dan profan, seperti
andyagita dan gegitaan. Sandyagita sebagaimana
gagendingan berasal dari kata gending (lagu) yang
berarti nyanyian yang berfungsi sebagai hiburan,

31



namun tetap berakar pada nilai estetika lokal. Bentuk
ini biasanya dinyanyikan dalam konteks sosial, seperti
pertemuan masyarakat, pertunjukan seni rakyat,
hingga hiburan dalam ajang Pesta Kesenian Bali.

Gegitaan, sebagai bentuk baru, muncul dari
perpaduan antara tradisi vokal dan instrumental Bali.
Dalam gegitaan, penyanyi tidak hanya menyampaikan
teks atau melodi, tetapi juga berinteraksi dengan
instrumen pengiring gamelan gong kebyar. Di sinilah
seni vokal Bali menemukan ruang baru: perpaduan
antara suara manusia dan instrumen sebagai dua
kekuatan ekspresif yang saling menegaskan.

Ciri khas gegitaan terletak pada kebebasan
interpretasi. Penyanyi dapat melakukan ornamentasi
vokal, memainkan dinamika, bahkan melakukan
improvisasi sesuai suasana pertunjukan. Namun,
kebebasan itu tetap berpijak pada tata nilai tradisi:
kesopanan (tata titi krama), keseimbangan rasa (rasa
halus), dan penghormatan pada teks yang
dilantunkan. Dengan demikian, gegitaan menjadi
jembatan antara bentuk sakral dan hiburan duniawi,
antara ritual dan ekspresi estetika personal.

32



BAB 3

Sabda sebagai Struktur Musikal:
Dialektika Teks dan Bunyi

eunikan seni vokal Bali terletak pada

relasi yang sangat erat antara teks sastra

(sabda) dan musik (nada). Dalam tradisi

ini, teks bukanlah sekedar bahan lirik

yang dinyanyikan, melainkan roh dan
sumber makna yang memberi arah dan legitimasi
spiritual bagi seluruh bentuk musikal. Musik hadir
bukan untuk menghiasi teks, tetapi untuk
menyuarakan kekuatan maknawi dan spiritual yang
tersimpan di dalamnya. Dengan demikian, penyanyi
tradisional Bali tidak hanya “menyanyi” dalam
pengertian musikal, melainkan juga “menghidupkan”
teks melalui vibrasi suara, intonasi, dan kesadaran
spiritual yang menyertainya.

Dalam sistem estetika Bali, sabda dan nada
dipandang sebagai dua aspek yang tidak dapat
dipisahkan. Sabda adalah getaran kosmik yang
mengandung makna, sedangkan nada adalah
manifestasi getaran tersebut dalam bentuk yang dapat
dirasakan indera. Relasi keduanya bersifat taksu—
suatu kesatuan rohani yang memberi daya hidup dan
aura pada setiap pertunjukan vokal. Ketika seorang
pelantun menyuarakan kidung atau kakawin dengan
kesadaran penuh, ia sesungguhnya tengah memasuki
ruang spiritual di mana kata dan bunyi melebur

33



menjadi satu kesatuan harmoni yang menyucikan
ruang dan jiwa.

Dalam konteks tradisi teks sastra Bali,
hubungan ini tampak nyata dalam cara teks
diterjemahkan ke dalam struktur musikal. Teks-teks
seperti kakawin, kidung, atau pupuh memiliki
struktur metrum, rima, dan suku kata yang ketat.
Pola-pola tersebut menjadi panduan ritmis dan
melodis dalam penyajiannya. Panjang-pendek suku
kata, penekanan aksen bahasa Kawi atau Bali
Tengahan, serta makna semantis dari setiap bait
menentukan arah melodi, tempo, bahkan gaya vokal
yang digunakan. Misalnya, dalam pelantunan
Kakawin Ramayana, suku kata panjang (guru) sering
disuarakan dengan nada yang lebih tinggi atau
ditahan lebih lama dibanding suku kata pendek
(laghu), mengikuti sistem prosodi klasik yang sudah
diwariskan sejak masa India kuno.

Keterpautan struktur linguistik dan musikal ini
menunjukkan bahwa musik vokal Bali tumbuh dari
bahasa itu sendiri. Bahasa bukan hanya medium
komunikasi, melainkan sumber ritme dan resonansi
musikal. Dalam bahasa Bali dan Kawi, setiap fonem
memiliki nuansa getaran tertentu yang memengaruhi
ekspresi musikal. Karena itulah, penyanyi tradisional
tidak hanya melafalkan teks, tetapi “mengalir
bersama” bunyi bahasa yang mereka nyanyikan. Di
sinilah letak kedalaman tradisi vokal Bali ia berangkat
dari kesadaran bahwa setiap kata memiliki suara, dan
setiap suara memiliki jiwa.

Selain menjadi wujud estetika, keterpaduan
teks dan musik dalam tradisi vokal Bali juga
memegang fungsi pedagogis dan sosial yang kuat.
Melalui proses belajar melantunkan  kidung,
gagendingan, atau geguritan, generasi muda secara
tidak langsung mempelajari nilai-nilai moral, etika
sosial, dan ajaran agama. Setiap teks berisi pesan

34



tentang keseimbangan, kasih sayang, disiplin, serta
penghormatan terhadap alam dan leluhur. Dengan
mengulang-ulang nyanyian tersebut dalam konteks
ritual atau pendidikan, nilai-nilai itu tertanam secara
mendalam di alam bawah sadar. Maka, seni vokal
bukan hanya media hiburan atau persembahan,
tetapi juga alat pendidikan budaya (cultural
transmission) yang efektif dan berkelanjutan.

Pada sisi lain, praktik penyajian vokal Bali juga
mencerminkan dialog antara tubuh, suara, dan
spiritualitas. Tubuh penyanyi berfungsi sebagai
wahana energi suara; napas menjadi aliran hidup
yang menghubungkan kesadaran dengan teks,
sementara suara menjadi medium untuk
menyalurkan vibrasi makna. Dalam konteks ini,
aktivitas menyanyi bukan sekadar performatif, tetapi
juga ritual internalisasi nilai-nilai kosmologis.
Penyanyi diyakini tidak hanya mengekspresikan teks,
tetapi juga menjadi saluran bagi sabda suci yang
menggetarkan ruang sakral. Oleh karena itu, penyanyi
tradisional Bali sering menyiapkan diri dengan sikap
semedhi, mebanten, atau membersihkan diri secara
spiritual sebelum melantunkan teks suci.

Relasi harmonis antara sabda dan nada ini juga
tampak dalam struktur penyajian vokal-instrumental,
seperti Sandyagita atau Gegitaan, di mana vokal dan
instrumen tidak saling mendominasi, melainkan
saling melengkapi. Vokal membawa makna,
sementara instrumen memperluas ruang resonansi
emosionalnya. Nada-nada instrumen mengikuti
kontur teks, memberi warna dan jiwa pada kata,
sementara teks memberi arah dan intensi pada musik.
Keduanya menciptakan lapisan ekspresi yang saling
meneguhkan—membangun pengalaman estetis yang
tidak hanya didengar, tetapi juga dirasakan secara
spiritual.

35



Dengan demikian, seni vokal Bali
menghadirkan konsep estetika holistik, di mana kata,
bunyi, dan makna saling bertaut membentuk
kesatuan yang tak terpisahkan. Hubungan ini
menegaskan pandangan dasar kebudayaan Bali
bahwa seni bukan semata hasil kreativitas manusia,
tetapi perwujudan keseimbangan kosmis antara
sabda, nada, dan rasa. Dalam setiap getaran suara
yang dilantunkan, tersimpan kesadaran bahwa musik
dan teks bukan dua dunia yang berbeda, melainkan
dua sisi dari satu kebenaran estetis—bahwa suara
adalah wujud dari kata, dan kata adalah jiwa dari
suara.

Keunikan seni vokal Bali terletak pada
hubungannya yang erat antara teks sastra dan musik.
Dalam tradisi ini, teks bukan sekedar bahan
nyanyian, melainkan sumber makna dan kekuatan
spiritual. Teks sastra Bali—baik berupa mantra,
kakawin, maupun pupuh—mengandung nilai etika,
filosofi, dan kosmologi yang kemudian diterjemahkan
ke dalam bentuk musikal. Dengan demikian, penyanyi
tidak hanya menyuarakan nada, tetapi juga
menghidupkan kata.

Struktur musikal dalam tradisi vokal Bali
mengikuti struktur linguistik teksnya. Setiap jeda
dalam kalimat, panjang pendek suku kata, bahkan
aksen dalam bahasa Kawi, menentukan arah melodi
dan tempo lagu. Proses ini menunjukkan betapa
eratnya hubungan antara bahasa dan musik dalam
kebudayaan Bali. Nyanyian bukan sekadar hasil
estetika, tetapi hasil dialog antara teks, tubuh, dan
spiritualitas.

Keterpaduan teks dan musik juga menciptakan
fungsi edukatif yang kuat. Melalui nyanyian, nilai-
nilai moral dan ajaran agama ditransmisikan secara
halus. Anak-anak dan remaja yang belajar
menyanyikan kidung atau gagendingan sesungguhnya

36



tengah menginternalisasi ajaran kearifan lokal dan

etika sosial. Dengan cara ini, seni vokal menjadi media

pendidikan budaya yang efektif dan berkelanjutan.

Hal ini didukung oleh pendapatnya Barker
(2004: 43) yang mengatakan bahwa: A composer’s
knowledge and understanding of the relationships
among voice. In this acts a singers. Act like composer,
deqgaling with the codified sounds of a language in oder
to communicate, dengan terjeman bebasnya:
Pengetahuan dan pemahaman seorang komposer
terhadap relasi antarsuara menjadi landasan penting
dalam proses musikal. Dalam konteks ini, penyanyi
dapat dipahami sebagai subjek kreatif yang berperan
layaknya komposer, yakni mengolah bunyi-bunyi
bahasa yang telah terkodekan secara sistematis
sebagai medium komunikasi artistik.

Dalam karya vokal-instrumental Bali, struktur
musik sering dimulai dari teks. Kata-kata, baik dalam
bentuk mantra, pupuh, atau syair baru, menjadi
sumber inspirasi musikal. Komposer kemudian
menafsirkan teks tersebut melalui nada, melodi, dan
irama gamelan.

Tahapan penciptaannya biasanya meliputi:

1. Pemilihan Teks dan Makna
Menentukan isi atau pesan yang ingin
diungkapkan. Misalnya, teks Sandyagita dan
Gegitaan banyak berbicara tentang Ketuhanan,
Keseimbangan, Pendidikan, Pembangunan dan
kesadaran spiritual.

2. Penentuan Laras dan Patet — Pemilihan tangga nada
(pelog atau selendro) yang sesuai dengan suasana
teks.

3. Perumusan Motif Melodi Vokal - Melodi vokal
dikembangkan dari intonasi bahasa Bali yang
memiliki warna musikal tersendiri.

4. Dialog Vokal-Instrumental — Gamelan tidak hanya
mengiringi, tetapi berinteraksi secara tematik.

37



Kadang vokal memimpin, kadang gamelan
merespons.

5. Struktur Formatif - Komposisi dibangun dalam pola
bagian (buka-isi-penutup), tetapi terbuka untuk
improvisasi dan pengulangan ekspresif.

Struktur ini menghasilkan karya yang bersifat
dinamis dan hidup, tidak terjebak dalam pola baku,
melainkan menyesuaikan dengan konteks
pertunjukan dan intensitas rasa.

Salah satu kekuatan utama musik vokal Bali
adalah hubungannya yang erat dengan sastra. Teks
vokal dalam Sandyagita dan Gegitaan sering
bersumber dari kidung, geguritan, atau kakawin
karya sastra tradisional yang sarat nilai moral dan
spiritual. Setiap kata memiliki lapisan makna
simbolik. Misalnya, kata “Om” dalam pembukaan
kidung tidak sekadar bunyi pembuka, tetapi lambang
dari tiga kekuatan kosmis: Brahma, Wisnu, dan Siwa.
Begitu pula pemilihan bahasa (Bali alus, Kawi, atau
Sanskerta) menunjukkan tingkat kesucian dan
konteks upacara yang menyertainya.

Dalam teori semiotik musik, hubungan antara
teks, bunyi, dan makna menjadi medan tafsir yang
luas. Suara tidak hanya menyampaikan arti literal,
tetapi juga menghadirkan suasana dan citra spiritual
tertentu. Oleh karena itu, pencipta Sandyagita sering
menggunakan teks dengan cermat tidak hanya karena
keindahan bahasanya, tetapi karena daya simboliknya
yang kuat.

Generasi seniman muda Bali kini mulai
menciptakan teks baru untuk karya vokal-
instrumental. Bahasa Bali, Indonesia, bahkan
campuran multibahasa digunakan untuk
mengungkap tema universal: perdamaian,
lingkungan, cinta, spiritualitas lintas agama. Puitika
kontemporer ini menunjukkan bahwa Gegitaan bisa
menjadi ruang dialog antar budaya dan zaman.

38



Meskipun teks berubah, semangatnya tetap sama:
menyanyikan keseimbangan dan keindahan hidup.

Dalam konteks global, Sandyagita dan
Gegitaan menjadi jembatan antara tradisi dan dunia
modern mengingatkan bahwa kata dan bunyi masih
memiliki kekuatan menyembuhkan, mempersatukan,
dan menggetarkan nurani manusia.

Selain struktur musikal, Sandyagita dan
Gegitaan juga dibangun atas dasar perjalanan
emosional—dari tenang menuju tegang, dari sunyi
menuju intensitas. Komposisi diatur seperti drama,
dengan babak pembuka, konflik, dan penyelesaian.
Rasa menjadi benang merahnya. Setiap bagian
mengandung suasana (mood) tertentu: segara gunung
(tenang tapi kuat), manis, madya, baya, hingga rasa
tanding (heroik). Komposer mengatur transisi rasa ini
dengan cermat melalui perubahan tempo, laras, dan
tekstur vokal-instrumental.

Pendekatan dramatik ini membuat karya
Sandyagita dan Gegitaan tidak hanya indah untuk
didengar, tetapi juga menggugah secara emosional
dan visual.

39



BAB 4

Dinamika Kebyar dan Refigurasi
Tradisi Bali

erubahan besar dalam tradisi vokal Bali

terjadi sejak munculnya era kebyar pada

awal abad ke-20. Munculnya gamelan

gong kebyar yang pertama  kali

berkembang di daerah Bali Utara dan
kemudian menyebar ke seluruh Bali menjadi simbol
dari semangat baru masyarakat Bali dalam
menghadapi perubahan zaman. Istilah kebyar sendiri
berarti “menyala” atau “meledak tiba-tiba”,
mencerminkan karakter musikalnya yang dinamis,
cepat, penuh energi, serta sarat dengan kejutan dan
kontras yang tajam. Gamelan kebyar bukan sekadar
inovasi dalam instrumen dan komposisi, tetapi juga
menandai perubahan paradigma estetika dalam
kesenian Bali secara menyeluruh, termasuk dalam
tradisi vokal.

Dalam konteks vokal, pengaruh gaya kebyar
tampak jelas pada cara penyanyi (juru tandak atau
juru sekar) mengekspresikan diri. Jika pada masa
sebelumnya vokal lebih lembut, ritualistik, dan
bersifat meditative, seperti dalam kidung atau
tembang macapat, maka pada era kebyar vokal mulai
menunjukkan sifat ekspresif, teatrikal, dan penuh
vitalitas. Warna suara (timbre) menjadi lebih beragam;
penggunaan dinamika, tekanan, dan artikulasi
menjadi lebih berani; serta improvisasi (ngigel suara)

40



mendapatkan ruang yang lebih luas sebagai bagian
dari ekspresi musikal.

Perubahan ini tidak lepas dari konteks sosial-
budaya Bali pada awal abad ke-20, di mana
masyarakat mulai terbuka terhadap pengaruh
modernitas, pendidikan, dan pariwisata. Kesenian
tidak lagi hanya menjadi bagian dari upacara
keagamaan, tetapijuga sarana hiburan, tontonan, dan
representasi identitas daerah. Dalam suasana inilah,
gaya kebyar menjadi wadah ekspresi kebanggaan dan
semangat pembaruan. Tradisi vokal pun ikut
bertransformasi menjadi lebih komunikatif dan
atraktif, menyesuaikan dengan selera penonton dan
dinamika pertunjukan modern.

Selain perubahan gaya, era kebyar juga
melahirkan bentuk-bentuk pertunjukan baru yang
menggabungkan unsur vokal tradisional dengan
estetika modern. Contohnya tampak pada sendratari,
yang mulai populer pada 1960-an sebagai bentuk seni
pertunjukan kolosal yang memadukan musik, tari,
drama, dan vokal. Dalam sendratari, vokal tidak lagi
hanya berfungsi melantunkan teks, tetapi menjadi
bagian integral dari narasi dramatic mengiringi gerak,
memperkuat suasana emosional, dan menegaskan
karakter tokoh. Demikian pula dalam drama gong,
vokal tampil sebagai elemen ekspresif yang mengisi
ruang antara dialog dan musik, menambah nuansa
dramatik dan humor dalam pertunjukan.

Perkembangan ini juga berlanjut ke ranah
tabuh kreasi baru dan komposisi kontemporer Bali, di
mana para komponis dan seniman muda mulai
mengeksplorasi lebih jauh kemungkinan hubungan
antara vokal dan instrumen. Beberapa karya cipta
mencoba mengolah suara manusia sebagai instrumen
musikal, bukan sekedar pembawa teks. Teknik seperti
ngembat, ngengseng, ngempyung, nyigcag, atau ngelik
dimanfaatkan sebagai bahan sonoritas dalam struktur

41



komposisi baru. Fenomena ini menunjukkan bahwa
tradisi vokal Bali memiliki kapasitas adaptif dan
kreatif yang tinggi, mampu bertransformasi mengikuti
perkembangan zaman tanpa kehilangan akar
estetiknya.

Dengan demikian, era kebyar dapat dipandang
sebagai titik balik penting dalam sejarah tradisi vokal
Bali. Ia menandai pergeseran dari bentuk-bentuk
vokal yang sakral dan konservatif menuju gaya
ekspresi yang lebih bebas, komunikatif, dan terbuka
terhadap inovasi. Transformasi ini bukan berarti
meninggalkan tradisi lama, melainkan membuka
dialog kreatif antara masa lalu dan masa kini. Melalui
semangat kebyar, vokal Bali menemukan kehidupan
baru tetap berpijak pada tradisi, namun bergerak
lincah mengikuti irama perubahan zaman. Fenomena
ini memperlihatkan kemampuan luar biasa tradisi
vokal Bali untuk bertransformasi tanpa kehilangan
identitasnya.

Dari sudut pandang etnomusikologi,
Sandyagita dan Gegitaan dapat dilihat sebagai contoh
nyata bagaimana musik tradisi berkembang melalui
proses recontextualization pemindahan konteks tanpa
kehilangan identitas. Musik yang awalnya hidup di
lingkungan ritual kini hadir di ruang akademik,
festival, atau pertunjukan teater.

Etnomusikologi tidak hanya mempelajari
bunyi, tetapi juga masyarakat yang melahirkannya.
Oleh karena itu, setiap karya Sandyagita harus
dipahami melalui konteks sosial, spiritual, dan
intelektual penciptanya. Dengan demikian,
pendekatan  etnomusikologis berpadu dengan
pendekatan penciptaan seni (artistic research), di
mana seniman menjadi peneliti yang menggali
tradisinya sendiri melalui praktik artistik. Selanjutnya
dijabarkan sebagai berikut:

42



1. Landasan Sosial dan Kelahiran Estetika Kebyar

Munculnya era kebyar pada awal abad ke-20
tidak dapat dilepaskan dari perubahan sosial yang
melanda Bali pasca-kolonial. Setelah perang Puputan
(1906-1908) dan masuknya pengaruh pemerintahan
kolonial Belanda, tatanan masyarakat Bali mengalami
guncangan besar. Struktur kerajaan berubah, muncul
sekolah-sekolah modern, dan kegiatan kesenian mulai
diarahkan bukan hanya untuk upacara keagamaan,
tetapi juga untuk tujuan hiburan dan diplomasi
kebudayaan. Dalam konteks ini, gamelan gong kebyar
lahir sebagai simbol semangat baru semangat
“menyala” (kebyar) yang mencerminkan energi,
vitalitas, dan keinginan untuk bangkit dari
keterpurukan.

Ciri musikal gong kebyar yang menonjol tempo
cepat, dinamika ekstrem, permainan teknik rumit,
dan perubahan mendadak mencermink an pula jiwa
masyarakat Bali yang dinamis dan adaptif. Nilai-nilai
musikal kebyar, seperti kejutan, kontras, dan energi
kolektif, akhirnya menjadi dasar estetika baru yang
tidak hanya memengaruhi permainan gamelan, tetapi
juga cara berpikir dan berkarya dalam kesenian Bali
secara keseluruhan, termasuk dalam tradisi vokal.

Memasuki abad ke-20, musik Bali menghadapi
gelombang perubahan besar. Pengaruh kolonialisme,
pendidikan modern, dan pariwisata membuka ruang
baru bagi pertunjukan seni. Musik yang dahulu hanya
hidup di lingkungan sakral kini tampil di panggung-
panggung dunia.

Kemunculan gong kebyar pada awal abad ke-20
menjadi tonggak penting. Gaya musik ini muncul
sebagai ekspresi dari semangat kebangkitan sosial
dan politik masyarakat Bali. Kebyar berarti “menyala”
atau “berkilau” suatu simbol perubahan cepat dan
kekuatan energi muda. Komposisi gamelan menjadi

43



lebih dinamis, penuh variasi tempo dan volume,
dengan teknik permainan yang menantang. Inilah
awal mula munculnya ide-ide musikal yang lebih
eksperimental dan personal.

Era gong kebyar menandai titik pertemuan
antara tradisi dan inovasi. Para seniman mulai
menyadari bahwa musik Bali tidak harus selalu
tunduk pada pola lama; ia bisa berkembang melalui
kreativitas individu. Sejak saat itu, lahir generasi baru
komponis Bali yang mengolah elemen-elemen tradisi
menjadi bentuk ekspresi baru.

2. Perubahan Gaya dan Fungsi Vokal

Sebelum munculnya era kebyar, bentuk-
bentuk vokal tradisional Bali seperti kidung, kakawin,
dan geguritan menempati posisi sentral dalam
kehidupan religius dan spiritual masyarakat.
Ketiganya berfungsi sebagai media persembahan yang
menghadirkan hubungan harmonis antara manusia,
alam, dan kekuatan adikodrati. Penyaji vokal —
dikenal sebagai juru kidung atau juru sekar — bukan
semata-mata penyanyi, melainkan figur sakral yang
memediasi pesan-pesan spiritual. Karakter vokal yang
dihasilkan cenderung lembut, tenang, dan penuh rasa
hormat (taksu), dengan penekanan pada keindahan
pengucapan, kestabilan nada, serta penghayatan
makna teks. Dalam konteks ini, vokal merupakan
bagian integral dari ritus keagamaan yang
mengandung unsur doa, mantra, dan me ditasi
musikal.Namun, memasuki awal abad ke-20,
munculnya gamelan gong kebyar menandai babak
baru dalam dinamika kesenian Bali. Kebyar, yang
berarti “meledak” atau “berkembang secara tiba-tiba,”
melahirkan semangat musikal yang energik, dinamis,
dan penuh kejutan. Perubahan ini turut memengaruhi
orientasi estetik dan fungsional seni vokal Bali. Dalam

44



suasana baru ini, vokal tidak lagi sekadar menjadi
pendamping ritual, melainkan bertransformasi
menjadi ekspresi artistik yang otonom dan
komunikatif.Penyanyi kini tampil sebagai pelaku
utama di atas panggung, berperan aktif dalam
membangun suasana dramatik dan emosional
pertunjukan. Fungsi vokal mengalami redefinisi: dari
media spiritual menuju bentuk ekspresi publik dan
estetis. Teknik vokal pun berkembang pesat — jika
sebelumnya gaya vokal menekankan kelembutan dan
kestabilan nada, maka pada masa kebyar mulai
diperkenalkan warna vokal yang lebih kuat, lantang,
dan teatrikal. Pergeseran dari linearitas menuju
ornamentasi yang kompleks, penggunaan teknik
improvisasi, serta penerapan dinamika ekstrem
menjadi ciri khas baru.Perubahan ini tidak hanya
bersifat musikal, tetapi juga performatif. Gerak tubuh,
ekspresi wajah, dan interaksi dengan penonton
menjadi bagian integral dari penyajian vokal. Dengan
demikian, seni vokal Bali memasuki ranah
performativitas modern, di mana aspek visual dan
dramatik memainkan peran penting dalam
menyampaikan makna artistik. Penyanyi tak lagi
sekadar menyuarakan teks, tetapi “memerankan” lagu
sebagai narasi emosional yang hidup.

Selain transformasi gaya, fungsi vokal juga
mengalami diversifikasi. Dari ruang suci pura dan
upacara, vokal meluas ke ruang publik — panggung
drama gong, sendratari, kalangan tabuh kreasi baru,
dan berbagai festival seni. Vokal menjadi alat
komunikasi estetis, simbol identitas budaya, serta
media hiburan yang dapat dinikmati berbagai lapisan
masyarakat. Dalam pementasan drama gong
misalnya, vokal tidak hanya berfungsi menyampaikan
dialog musikal, tetapi juga membangun karakter,
suasana, dan emosi dramatik.

45



Kendati demikian, di balik semangat inovasi
dan ekspresi baru tersebut, tradisi vokal Bali tidak
sepenuhnya meninggalkan akar spiritualnya. Nilai-
nilai seperti taksu (karisma spiritual) dan rasa
(penghayatan estetis) tetap menjadi fondasi utama.
Justru dalam konteks kebyar, kedua nilai itu
mendapatkan bentuk baru yang lebih terbuka dan
komunikatif. Dengan demikian, perubahan gaya dan
fungsi vokal di era kebyar dapat dilihat bukan sebagai
bentuk pemutusan tradisi, melainkan sebagai proses
adaptasi kreatif, suatu dialog antara kesakralan dan
modernitas, antara ritual dan hiburan, antara
ekspresi individual dan harmoni kolektif.

Perjalanan ini menegaskan kemampuan luar
biasa seni vokal Bali untuk bertransformasi tanpa
kehilangan identitas. Ia menjadi cermin bagaimana
masyarakat Bali mampu menafsirkan kembali tradisi,
menyesuaikannya dengan konteks sosial dan estetik
zamannya, namun tetap berpijak pada nilai-nilai
kosmis yang menjiwai seluruh kehidupan seni di
pulau ini.

Sebelum era kebyar, bentuk-bentuk vokal
seperti kidung, kakawin, dan geguritan lebih
menonjolkan unsur spiritual, dengan karakter lembut
dan kontemplatif. Penyanyi (juru kidung atau juru
sekar) berperan sebagai perantara antara manusia
dan dewa, dan vokal dianggap sebagai bagian dari
praktik keagamaan. Namun, dengan hadirnya
semangat kebyar, vokal mengalami redefinisi fungsi
dan karakter.

Penyanyi mulai tampil sebagai pelaku utama di
atas panggung, bukan sekadar pelantun teks. Teknik
vokal diperluas dari lirih dan lembut menjadi lantang
dan ekspresif, dari linear menjadi penuh ornamentasi
dan improvisasi. Penggunaan dinamika yang ekstrem,
gerak tubuh, dan ekspresi wajah menjadi bagian
penting dari penampilan vokal.

46



Selain itu, terjadi pula pergeseran fungsi vokal
dari ritual ke hiburan dan pertunjukan publik. Dalam
pementasan seperti drama gong, sendratari, atau
tabuh kreasi baru, vokal tidak lagi bersifat sakral,
tetapi menjadi sarana komunikasi estetis dan
dramatik. Ini menunjukkan bagaimana seni vokal Bali
berhasil menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman,
tanpa kehilangan akar nilai tradisinya.

Perkembangan zaman membawa perubahan
besar pada fungsi dan konteks musik Bali. Jika pada
masa lalu musik lebih banyak hidup di ranah ritual,
kini ia juga hadir di panggung-panggung pertunjukan,
sekolah, hotel, hingga festival internasional. Proses ini
sering disebut sebagai pergeseran dari sakral ke
profan dari ruang suci menuju ruang publik.

Perubahan tersebut tidak selalu berarti
penurunan makna; sebaliknya, ia memperluas medan
ekspresi dan memungkinkan musik Bali berinteraksi
dengan berbagai kebudayaan dunia. Gamelan tampil
berdampingan dengan orkestra, tembang bersanding
dengan vokal modern, dan bentuk-bentuk baru pun
lahir dari dialog lintas budaya. Dalam situasi inilah
muncul kesadaran baru di kalangan seniman Bali
untuk menafsirkan kembali tradisi mereka dengan
pendekatan kreatif.

Salah satu bentuk transformasi itu tampak
dalam munculnya karya-karya vokal-instrumental
yang memadukan unsur nyanyian tradisi dan
komposisi modern. Para seniman tidak lagi hanya
memainkan gending klasik, melainkan menciptakan
karya baru yang menggabungkan suara manusia dan
gamelan sebagai dua entitas yang saling menyatu.
Dari sinilah gagasan Sandyagita dan Gegitaan mulai
tumbuh dan menemukan tempatnya.

Perkembangan pendidikan formal di bidang
seni menjadi faktor penting dalam munculnya inovasi.
Berdirinya Konservatori Karawitan Indonesia

47



(KOKAR), kemudian Sekolah Tinggi Seni Indonesia
(STSI), dan kini Institut Seni Indonesia (ISI) Bali,
melahirkan generasi seniman dengan kesadaran
reflektif dan konseptual.

Di ruang akademik, musik tradisi tidak lagi
hanya dipelajari untuk dilestarikan, tetapi juga dikaji
dan diciptakan ulang. Mahasiswa dan dosen terlibat
dalam penelitian, eksplorasi, serta penciptaan karya-
karya baru yang menggabungkan unsur vokal dan
instrumental, gamelan dengan media elektronik, atau
tembang tradisi dengan puisi kontemporer. Konteks
pendidikan ini melahirkan ekosistem seni yang subur.
Festival, lomba, dan kolaborasi antarnegara menjadi
sarana bagi seniman Bali untuk menunjukkan jati diri
mereka di kancah global. Dari sinilah tumbuh gagasan
Sandyagita dan Gegitaan — bentuk-bentuk musik
yang menyatukan teknik tradisional dan gagasan
modern, antara teks, suara, dan instrumen.

3. Eksperimen dan Integrasi Vokal-Instrumental

Era kebyar membuka ruang bagi eksplorasi
baru antara vokal dan instrumen. Dalam komposisi
modern Bali, hubungan antara keduanya tidak lagi
hierarkis (instrumen mengiringi vokal), tetapi
interaktif dan dialogis. Banyak komposer Bali
kontemporer mengeksplorasi suara manusia sebagai
instrumen musikal yang memiliki warna dan tekstur
unik.

Teknik vokal seperti ngembat, ngelik, nyigcang,
ngengseng, dan ngumbang-ngisep dijadikan sumber
material sonoritas yang kemudian disusun dalam
struktur komposisi modern. Dalam karya seperti
tabuh kreasi baru, vokal dapat berperan sebagai
ritmis, melodi, atau bahkan elemen efek suara (vocal
soundscape).

48



Contoh integrasi ini terlihat dalam karya-karya
seniman seperti I Wayan Beratha, I Nyoman Windha,
dan I Ketut Gede Asnawa, yang secara kreatif
memadukan unsur tradisi vokal dengan teknik
komposisi modern. Melalui karya mereka, lahirlah
bentuk-bentuk baru seperti Sandyagita, yaitu
komposisi vokal-instrumental yang memadukan
struktur tradisi dan inovasi modern. Fenomena ini
membuktikan bahwa tradisi vokal Bali tidak statis,
tetapi selalu hidup dan berkembang dalam dialog
kreatif antara masa lalu dan masa kini.

Sejak berdirinya Institut Seni Indonesia (ISI)
Denpasar, ruang eksplorasi musik Bali semakin
terbuka. Kampus menjadi laboratorium tempat tradisi
diuji, ditafsirkan, dan dikembangkan. Mahasiswa dan
dosen menjadi pionir dalam penciptaan karya baru
yang berpijak pada kekayaan lokal.

Program penciptaan musik di kampus
mendorong kolaborasi lintas disiplin: antara musik,
tari, teater, bahkan media digital. Di sinilah lahir
karya seperti Sandyagita, yang memadukan teknik
komposisi modern dengan sistem laras Bali.

Selain kampus, komunitas seni independen
seperti Sanggar Seni, Komunitas Gamelan Inovatif Bali
dan komunitas seni lainnya juga berperan besar
dalam memperluas jangkauan musik Bali ke
masyarakat dan dunia internasional. Mereka tidak
hanya menampilkan karya di panggung upacara,
tetapi juga di galeri, teater eksperimental, dan festival
internasional. Globalisasi membuka peluang bagi
seniman Bali untuk berkolaborasi dengan musisi
dunia.

Dalam dua dekade terakhir, banyak komponis
dan penabuh Bali bekerja sama dengan musisi dari
Jepang, Amerika, Eropa, hingga Australia. Kolaborasi
ini melahirkan karya lintas budaya yang unik
perpaduan gamelan dengan jazz, musik kontemporer,

49



hingga elektronik. Namun, tantangannya adalah
bagaimana menjaga identitas lokal di tengah arus
global.

Seniman Bali memahami bahwa kekuatan
mereka justru terletak pada karakter suara tradisi.
Oleh karena itu, dalam setiap kolaborasi, mereka tetap
mempertahankan prinsip musikal Bali: siklus ritmik,
struktur interlocking, dan konsep keseimbangan.

Salah satu keunggulan musik Bali terletak
pada kompleksitas ritmenya. Dalam Sandyagita dan
Gegitaan, kompleksitas ini menjadi ruang dialog
antara vokal dan gamelan. Vokal sering kali mengikuti
pola ritme gamelan (ngigel), tetapi ada pula bagian di
mana vokal justru memimpin perubahan tempo atau
menentang iringan. Bentuk call and response
panggilan dan jawaban sering digunakan untuk
menciptakan kesan percakapan antarunsur suara.

Kadang, komposer memanfaatkan teknik
poliritme, di mana vokal dan instrumen berjalan dalam
pola berbeda namun saling melengkapi. Hal ini
menghasilkan tekstur bunyi yang padat dan dinamis.
Dinamika diatur dengan kontras: dari bisikan lembut
menuju dentuman keras, dari kesunyian menuju
ledakan suara.

Instrumen gamelan memainkan peran penting
dalam mendukung dan menyeimbangkan ekspresi
vokal. Dalam Sandyagita, penggunaan gamelan tidak
hanya bersifat pengiring, tetapi menjadi partner dialog
vokal. Komponis sering memodifikasi struktur
gamelan tradisional seperti:

e Mengatur ulang pola gong, kendang, dan
ceng-ceng agar lebih responsif terhadap
dinamika vokal.

e Menggabungkan gamelan dengan instrumen
nontradisional (biola, flute, gitar, atau
synthesizer).

50



e Mengubah laras (tuning) atau sistem nada
untuk menciptakan warna bunyi baru.

Melalui kolaborasi ini, gamelan menjadi wadah
yang lentur, mampu beradaptasi dengan bentuk
ekspresi baru tanpa kehilangan identitas Bali-nya.
Karya music “Sandi Swara” (Penggabungan Musik
Barat dan Timur) karya Desak Suarti Laksmi (tahun
2010) sebagai bentuk kolaborasi yang
menggabungkan unsur music Barat seperti Clarinet
Keyboard dan Electric Gitar dengan ensemble Musik
Bali (Gamelan Semarandana). Eksperimentasi
Musikal dan Ruang Kreatif Baru dalam karya ini
terwujud dengan saling mendukun satu deengan yang
lainnya.

Eksperimen adalah ciri khas seni Bali
kontemporer. Dalam Sandyagita dan Gegitaan,
eksperimen dilakukan melalui:

e Perpaduan laras pelog—selendro,
menghasilkan nuansa interval baru.

e Ritme polifonik, di mana vokal dan gamelan
berjalan dalam lapisan berbeda.

e Improvisasi kolektif, memberikan kebebasan
ekspresi bagi setiap pemain.

e Interaksi dengan teknologi musik digital,
seperti penggunaan looping atau soundscape
untuk memperluas ruang bunyi.

Eksperimen ini tidak sekadar teknis, tetapi juga
konseptual — menantang batas antara sakral dan
profan, tradisi dan modernitas. Dalam beberapa
karya, seniman bahkan menciptakan ruang
pertunjukan nonkonvensional, seperti di pura
terbuka, di tebing, atau di tengah sawah, agar musik
kembali bersatu dengan alam.

Eksperimen vokal menjadi ciri penting dalam
karya Sandyagita dan Gegitaan. Suara manusia
digunakan bukan hanya dalam bentuk nyanyian

51



melodi, tetapi juga efek bunyi: desahan, seruan,
dengung, teriakan, atau gumaman.

Eksplorasi ini menunjukkan bahwa seniman
Bali modern memahami tubuh sebagai instrumen
penuh makna. Dalam beberapa karya, vokal wanita
digunakan untuk mengekspresikan unsur feminin
yang lembut, sedangkan suara pria menciptakan
kontras tenaga dan karakter maskulin.

Ada pula karya yang memadukan vokal tradisi
(misalnya kidung rejang atau macapat) dengan teknik
modern seperti overtone singing atau looping. Semua
ini menunjukkan keberanian seniman Bali untuk
membuka diri pada kemungkinan baru tanpa
meninggalkan akar lokalnya.

Salah satu ciri paling menonjol dari Sandyagita
dan Gegitaan adalah konsep dialog musical,
komunikasi antara vokal dan gamelan melalui rasa,
bukan hanya notasi. Penyanyi mendengar getaran
kendang, menyesuaikan napasnya dengan suara
suling, lalu bersama-sama mereka menciptakan
“aliran energi bunyi” yang mengalun alami.
Proses ini disebut nyawer rasa: sebuah penyatuan
batin antar seniman dalam pertunjukan. Keindahan
lahir bukan hanya dari keseragaman, tetapi juga dari
harmoni, perbedaan antara manusia dan alat, antara
kata dan nada, antara dunia sakral dan profan.

Musik Bali selalu hidup dalam perubahan. Dari
generasi ke generasi, seniman Bali telah membuktikan
bahwa tradisi bukanlah beban masa lalu, melainkan
sumber daya kreatif yang terus diperbarui.
Transformasi musik vokal-instrumental seperti
Sandyagita dan Gegitaan merupakan contoh nyata
bagaimana seniman Bali mampu menghadirkan
kebaruan tanpa kehilangan akar spiritual dan estetika
leluhur. Perubahan ini sejalan dengan dinamika sosial
budaya Bali yang kian terbuka terhadap dunia luar.
Festival seni, pendidikan tinggi seni, dan pertukaran

52



budaya internasional membuka ruang dialog antara
tradisi lokal dan wacana global. Akibatnya, muncul
berbagai karya eksperimental yang menempatkan
musik Bali tidak hanya sebagai warisan, tetapi juga
sebagai ekspresi zaman.

4. Kebyar sebagai Paradigma Estetika Inovatif

Lebih dari sekadar gaya musik, kebyar kini
dipandang sebagai paradigma estetika, cara pandang
dan cara merasa dalam seni Bali. Prinsip estetika
kebyar meliputi kejutan, kecepatan, ketepatan, dan
keberanian dalam bereksperimen. Dalam konteks
vokal, prinsip ini tampak pada keberanian penyanyi
mengeksplorasi warna suara yang ekstrem,
perpaduan antara tradisional dan modern, serta
keberanian memecah pola-pola konvensional dalam
pelantunan tembang.

Kebyar juga menciptakan ruang interpretasi
personal bagi seniman vokal. Jika sebelumnya vokal
sangat terikat pada aturan tekstual dan ritual, maka
kini penyanyi diberi kebebasan untuk menafsirkan
teks secara emosional, bahkan teatrikal. Ini
menciptakan pengalaman musikal yang lebih dinamis
dan komunikatif bagi penonton.

Lebih jauh, kebyar menjadi simbol identitas
estetik masyarakat Bali modern — semangat yang
terus beradaptasi, terbuka terhadap perubahan,
namun tetap berpijak pada akar tradisinya. Di sinilah
letak kekuatan seni vokal Bali: kemampuannya
bertransformasi tanpa tercerabut dari nilai-nilai
asalnya.

Musik Bali, terutama bentuk-bentuk vokal-
instrumentalnya, memiliki karakter yang unik: kaya
akan tekstur, ritme kompleks, serta hubungan erat
antara bunyi dan makna. Dalam Sandyagita dan
Gegitaan, hubungan ini diperluas menjadi ruang

53



dialog antara unsur vokal dan instrumental. Suara
manusia tidak hanya menyampaikan teks atau lirik,
tetapi juga menjadi instrumen ekspresi yang menyatu
dengan gamelan. Sebaliknya, gamelan tidak lagi
hanya mengiringi, melainkan ikut “berbicara” dalam
struktur musikal yang sama.

Fenomena ini membuka peluang besar bagi
eksplorasi bentuk, teknik, dan gaya. Para seniman
Bali masa kini, baik yang berkarya di lingkungan
kampus seni maupun komunitas independen, terus
bereksperimen menciptakan karya baru dengan tetap
menghormati nilai-nilai dasar tradisi. Dalam proses
itu, muncul pertanyaan mendasar: sampai sejauh
mana tradisi boleh diolah tanpa kehilangan jati
dirinya? Pertanyaan inilah yang menjadi roh buku ini,
sebab ia menyangkut relasi antara konservasi dan
inovasi, antara menjaga warisan dan mencipta masa
depan.

5. Dinamika Transformasi Vokal Bali

Era kebyar menandai puncak evolusi tradisi
vokal Bali menuju bentuk ekspresi yang lebih
kompleks dan terbuka terhadap inovasi. Transformasi
ini tidak hanya Dbersifat musikal, tetapi juga
konseptual — dari ritual menuju pertunjukan, dari
harmoni ke dialog, dari konservatif menuju
eksperimental.

Melalui kebyar, vokal Bali memperoleh
kehidupan baru sebagai ruang kreativitas yang
dinamis. Ia menjadi jembatan antara masa lalu yang
penuh makna spiritual dan masa kini yang menuntut
ekspresi estetis yang komunikatif. Dalam perspektif
historis, kebyar bukan hanya fenomena musik, tetapi
manifestasi  kesadaran budaya Bali dalam
menghadapi modernitas — suatu kesadaran bahwa
inovasi sejati lahir bukan dari penolakan terhadap

54



tradisi, melainkan dari kemampuannya untuk
bertransformasi secara kreatif.

Makna teks dalam karya vokal Bali sering
berlapis. Ada lapisan denotatif (arti harfiah kata),
konotatif (makna simbolik atau filosofis), dan spiritual
(pengalaman batin). Dalam penciptaan Sandyagita
atau Gegitaan, seniman sering menafsirkan ulang
teks-teks tersebut agar tetap relevan dengan konteks
kekinian, tanpa kehilangan sakralitasnya.

Misalnya, kata “sunya” (hening) dalam kidung
klasik tidak hanya berarti diam, tetapi menunjuk pada
ruang batin tanpa ego tempat dimana musik lahir.
Maka, ketika kata ini diucapkan dalam vokal, iringan
instrumen sering meniru gema hening itu dengan
nada panjang dan lembut, menciptakan ruang
auditori yang kontemplatif.

Penyatuan antara bunyi vokal dan gamelan
tidak terjadi secara sembarangan. la berakar pada
konsep swaragita, perpaduan antara suara manusia
(swara) dan musik (gita). Dalam pandangan
tradisional Bali, swara dianggap sebagai bunyi alami,
suara jiwa manusia yang memancar dari napas
kehidupan. Sedangkan gita adalah suara buatan,
hasil pengolahan manusia melalui alat musik. Ketika
keduanya bersatu, tercipta energi musikal yang
seimbang antara lahir dan batin. Inilah yang menjadi
dasar gegitaan bentuk vokal-instrumental yang tidak
memisahkan penyanyi dari penabuh. Mereka menjadi
satu tubuh musikal yang saling mengisi, saling
menyahut, bahkan kadang saling menantang dalam
bentuk dialog ritmis dan melodis.

Dalam Sandyagita, vokal berfungsi lebih dari
sekedar melodi utama. Ia adalah roh dari keseluruhan
karya. Melalui warna vokal kadang lembut, kadang
tajam, penyanyi mengekspresikan pesan spiritual dan
estetika.

55



Vokal dalam Sandyagita sering menggunakan
teknik khas Bali seperti:

e Ngidung - melantunkan teks dalam pola
melodi bebas dengan intonasi lembut.

e Ngembat — teknik vokal bergelombang yang
mengikuti alur gamelan.

e Ngenggot— tekanan suara yang menonjol pada
nada tertentu untuk memberi aksen
emosional.

Teknik-teknik ini memperlihatkan kepekaan
antara suara manusia dan bunyi gamelan. Penyanyi
harus mampu "menyatu" dengan suara gong,
kendang, dan suling tanpa kehilangan identitas
vokalnya sendiri.

Vokal juga berperan sebagai pembawa “jiwa
cerita.” Dalam beberapa karya Gegitaan, teksnya
diambil dari sastra Bali klasik, sementara dalam karya
inovatif digunakan teks baru yang merefleksikan
pengalaman kontemporer. Dengan demikian, Gegitaan
menjadi wadah pertemuan antara tradisi lisan dan
penciptaan modern.

6. Menyongsong Era Inovasi: Dari Tradisi ke
Eksperimen

Memasuki abad ke-21, seni vokal Bali
memasuki babak baru yang ditandai oleh kesadaran
kritis terhadap makna tradisi di tengah arus
globalisasi. Seniman, akademisi, dan komunitas
kreatif mulai menyadari bahwa mempertahankan
tradisi bukan berarti membekukannya dalam bentuk
masa lalu, melainkan menghidupkannya kembali
melalui tafsir, refleksi, dan penciptaan yang relevan
dengan konteks zaman. Di sinilah konsep Sandyagita
dan Gegitaan modern menemukan momentumnya
sebagai ruang dialog antara akar budaya dan aspirasi
inovatif.

56



Kata sandya berarti pertemuan, penyatuan,
persilangan atau peralihan, sedangkan gita berarti
nyanyian atau suara. Dalam konteks ini, Sandyagita
dapat dimaknai sebagai “titik temu antara berbagai
dunia suara”™—pertemuan antara tradisi dan
modernitas, spiritualitas dan estetika, teks dan
ekspresi tubuh. Ia bukan sekedar bentuk baru dari
seni vokal, melainkan sebuah cara berpikir baru
tentang bagaimana tradisi dapat diolah, disusun
ulang, dan dikomunikasikan dalam bahasa zaman
kini. Sandyagita lahir dari kesadaran bahwa suara,
dalam tradisi Bali, tidak hanya sarana ekspresi estetis,
tetapi juga medium spiritual dan kultural yang
memancarkan identitas kolektif.

Sementara itu, Gegitaan dalam konteks
kontemporer tidak lagi terbatas pada bentuk vokal-
instrumental tradisional yang berfungsi sebagai
hiburan atau ritual. Para komponis muda Bali
menafsirkan Gegitaan sebagai ruang eksperimental
tempat berbagai unsur musical vokal, instrumen
tradisional, elektronik, bahkan bunyi lingkungan
bertemu dan berdialog. Dengan pendekatan
interdisipliner, Gegitaan modern menghadirkan
eksplorasi timbre, struktur ritmik, dan tekstur suara
yang menantang batas-batas konvensi. Namun
demikian, inovasi ini tidak bermaksud memutus
hubungan dengan akar, melainkan menegaskan
kembali nilai-nilai lokal yang menjadi sumber
inspirasi utama.

Transformasi menuju era inovasi ini juga tidak
lepas dari pengaruh pendidikan tinggi seni di Bali,
seperti Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, yang
menjadi ruang penting bagi lahirnya gagasan dan
eksperimen kreatif. Di lingkungan akademik inilah
terjadi pertemuan antara tradisi lisan dan pendekatan
ilmiah, antara intuisi seniman dan refleksi kritis.
Mahasiswa, dosen, dan praktisi seni berkolaborasi

57



dalam menciptakan karya-karya yang memadukan
ritualitas dan teknologi, spiritualitas dan modernitas,
dengan tetap berpijak pada filosofi taksu sebagai
sumber daya spiritual dalam penciptaan.

Melalui karya-karya inovatif seperti Sandyagita
dan Gegitaan ini, seni vokal Bali menegaskan kembali
hakikatnya sebagai tradisi yang hidup (living
tradition). Tradisi tidak dilihat sebagai artefak yang
harus dilestarikan secara pasif, melainkan sebagai
organisme budaya yang tumbuh, berubah, dan
berinteraksi dengan lingkungannya. Setiap inovasi
yang lahir bukanlah bentuk penolakan terhadap masa
lalu, tetapi bentuk penghormatan yang paling jujur—
karena hanya dengan memahami tradisi secara
mendalam, seniman mampu melahirkan sesuatu yang
baru tanpa kehilangan jati diri.

Dengan demikian, perjalanan seni vokal Bali
dari Kidung hingga Sandyagita dan Gegitaan
mencerminkan sebuah kontinuitas dinamis. Ia bukan
sekedar kronologi perkembangan bentuk, melainkan
narasi tentang keberlanjutan nilai, kreativitas, dan
identitas. Di era eksperimentasi ini, seni vokal Bali
berdiri tegak di antara dua kutub: menjaga warisan
leluhur sekaligus menyongsong masa depan dengan
keberanian artistik. Tradisi dan inovasi tidak lagi
dipertentangkan, tetapi bersatu dalam dialektika yang
saling memperkaya—sebuah perjalanan tanpa akhir
dari bunyi, makna, dan kehidupan.

Landasan  historis  tradisi vokal Bali
memperlihatkan bahwa suara bukan hanya ekspresi
musikal, tetapi juga identitas budaya dan spiritual.
Dari kidung dan kakawin yang sakral, gagendingan
dan gegitaan yang profan, hingga Sandyagita yang
inovatif, semuanya menyiratkan kesinambungan nilai.
Dalam setiap perubahan, selalu ada kesetiaan
terhadap harmoni, keseimbangan, dan rasa spiritual
yang menjadi inti kebudayaan Bali.

58



Dengan memahami akar sejarahnya, kita dapat
melihat bahwa inovasi bukanlah bentuk pemutusan
dari masa lalu, melainkan bentuk penghormatan yang
lebih dalam terhadap tradisi. Sandyagita dan Gegitaan
hadir bukan untuk menggantikan tradisi, tetapi untuk
memperpanjang napasnya di zaman baru.

Di Bali, inovasi tidak pernah dilepaskan dari
akar tradisi. Prinsip kebaruan yang berakar
(innovation with roots) menjadi pegangan seniman.
Artinya, setiap karya baru harus tetap mencerminkan
nilai-nilai dasar budaya Bali: keseimbangan, harmoni,
dan kesucian niat berkarya. Dalam konsep ini,
Sandyagita dan Gegitaan bukan bentuk yang muncul
tiba-tiba. Mereka merupakan hasil dari proses
panjang dialog antara warisan masa lalu dan
kesadaran kontemporer. Para penciptanya
menafsirkan kembali teks-teks kidung, struktur
gamelan, dan idiom musikal tradisi dengan cara baru,
kadang melalui teknik vokal modern, kadang melalui
kolaborasi lintas disiplin seperti tari, teater, atau
media digital. Namun, esensinya tetap sama: bunyi
harus mengandung makna, dan makna harus
memberi kehidupan. Inilah yang membuat musik Bali
terus berkembang tanpa kehilangan jati diri.

Bagi masyarakat Bali, musik bukan sekadar
seni pertunjukan, melainkan bagian tak terpisahkan
dari kehidupan itu sendiri. Setiap fase kehidupan dari
kelahiran, potong gigi, perkawinan, hingga kematian
diiringi oleh bunyi.

Musik menjadi sarana mengungkap rasa
syukur, memohon keselamatan, menandai
perubahan, dan memelihara keseimbangan antara
manusia, alam, serta Tuhan. Gamelan, tembang, dan
nyanyian ritual membentuk lanskap suara yang khas.
Ketika seseorang melangkah ke pura pada hari
upacara, denting gong, ceng-ceng, dan suara kidung
akan menyambutnya. Di situ terasa bahwa musik

59



bukan “hiburan,” melainkan penghubung antara
dunia sekala dan niskala, antara yang nyata dan yang
gaib. Inilah mengapa musik Bali tidak bisa dipisahkan
dari sistem kepercayaan Hindu Bali, yang
menempatkan harmoni (sukerta) sebagai inti
kehidupan.

Musik juga berfungsi sebagai bahasa simbolik.
Setiap pola ritme, tangga nada, dan warna suara
menyimpan pesan spiritual. Misalnya, laras pelog dan
selendro bukan hanya sistem tangga nada, tetapi juga
mengandung karakter emosional dan suasana batin
tertentu. Dalam gamelan gong kebyar, dinamika cepat
dan perubahan tempo mencerminkan semangat
zaman modern yang energik, sedangkan dalam
gamelan gambuh atau semar pegulingan, kita
merasakan keanggunan dan ketenangan masa
lampau.

Etnomusikologi memberi cara pandang bahwa
tradisi bukanlah sesuatu yang beku, melainkan ruang
kreatif yang memungkinkan lahirnya bentuk-bentuk
baru. Dalam konteks Bali, tradisi musik bersifat
“terbuka”, selalu siap beradaptasi dengan perubahan
tanpa kehilangan jati diri.

Konsep Sandyagita dan Gegitaan
menunjukkan bagaimana masyarakat Bali memaknai
tradisi sebagai sumber daya yang dapat diolah ulang.
Dalam teori continuity and change (kesinambungan
dan perubahan), inovasi justru menjadi bagian dari
kelangsungan tradisi itu sendiri. Dengan kata lain,
setiap bentuk baru yang diciptakan tetap membawa
jejak masa lalunya, meski dalam rupa yang berbeda.

60



BAB 5

Keindahan sebagai Laku Spiritual:
Sandvagita dan Gegitaan

alam  perkembangan  musik  Bali

kontemporer, Sandyagita dan Gegitaan

menempati posisi penting sebagai bentuk

karya vokal-instrumental yang

merepresentasikan dialog antara estetika
tradisional dan kesadaran artistik modern. Kedua
bentuk ini tidak hanya menampilkan inovasi
struktural dan teknis, tetapi juga mempertahankan
fondasi estetika dan spiritual yang telah mengakar
dalam tradisi musikal Bali.

Seiring berkembangnya teknologi dan arus
globalisasi, seni musik Bali menghadapi berbagai
tantangan. Di satu sisi, keterbukaan informasi
mempercepat pertukaran ide dan memperluas
jangkauan karya; di sisi lain, muncul risiko
homogenisasi budaya. Musik tradisi bisa kehilangan
kekhasannya jika hanya mengejar bentuk modern
tanpa memahami makna filosofis di baliknya.

Dalam situasi ini, Sandyagita dan Gegitaan
hadir sebagai bentuk resistensi kreatif: berinovasi
tanpa tercerabut dari akar. Para seniman Bali terus
mencari cara untuk menampilkan identitasnya di
tengah dunia modern dengan memanfaatkan
teknologi, mengolah bentuk, tetapi tetap menjaga roh
tradisi. Pendidikan seni, dokumentasi, serta riset
menjadi kunci keberlanjutan. Hanya dengan
kesadaran kritis dan kedalaman pemahaman, tradisi

61



dapat terus hidup dan memberi inspirasi bagi generasi
mendatang.

Dalam kehidupan masyarakat Bali, musik
tidak pernah hadir sebagai entitas yang terpisah dari
sistem nilai dan keyakinan hidup. Ia selalu menyatu
dengan ritual, sastra, dan simbol-simbol spiritual
yang meneguhkan hubungan manusia dengan alam
semesta. Bunyi dalam musik Bali diyakini
mengandung kekuatan yang dapat mengharmoniskan
semesta menghubungkan dunia sekala (nyata) dengan
niskala (tak kasat mata). Oleh karena itu, musik
dipandang bukan hanya sebagai seni bunyi, tetapi
juga sebagai bahasa spiritual. Setiap getaran suara
dipercaya memiliki daya (tenaga) yang dapat
menuntun kesadaran menuju keseimbangan. Inilah
dasar pandangan yang melahirkan konsep-konsep
seperti Sandyagita dan Gegitaan, dua bentuk vokal-
instrumental yang bukan sekedar hasil estetika, tetapi
juga  representasi nilai-nilai filosofis dalam
kebudayaan Bali.

1. Estetika dalam Sandyagita dan Gegitaan

Estetika sebagai suatu teori atau ilmu
pengetahuan keindahan tentulah akan sangat
bermanfaat sebagai pisau analisa pengetahuan yang
akan menerangkan banyak hal (Harjana, 2018: 05).
Akan tetapi sebagai ilmu pengetahuan tentang
keindahan tentu mempunyai kelemahan karena ia
hanya akan mencoba menerangkan aspek keindahan
secara ilmiah dengan sistimatika obyektif yang
membatasi diri (2018: 05).

Estetika Sandyagita dan Gegitaan
berlandaskan pada konsep taksu sebagai kekuatan
batin yang menghidupkan dan memberi daya pada
karya. Taksu tidak semata-mata dimaknai sebagai
bakat atau keterampilan teknis, melainkan sebagai

62



kualitas  spiritual-artistik yang muncul dari
keselarasan antara niat pencipta, penghayatan
pelaku, dan konteks sosial-budaya tempat karya itu
dihadirkan. Dalam praktik Sandyagita, taksu hadir
ketika vokal dan instrumen tidak sekedar berjalan
paralel, tetapi saling menyatu dalam satu kesadaran
musikal yang utuh. Penyanyi dan penabuh tidak
hanya berfungsi sebagai pelaku teknis, melainkan
sebagai medium yang mengalirkan energi artistik dan
spiritual ke dalam bunyi.

Kesatuan  kesadaran musikal tersebut
menuntut kepekaan tinggi terhadap ruang bunyi,
waktu, serta dinamika interaksi antarpelaku. Vokal
tidak diposisikan sebagai elemen dominan yang
menindih instrumen, maupun sebaliknya, melainkan
sebagai mitra dialogis yang membangun struktur
estetika secara kolektif. Dalam konteks ini, keindahan
Sandyagita dan Gegitaan tidak lahir dari virtuositas
individual, tetapi dari kemampuan seluruh unsur
musikal untuk “bernapas bersama”, membentuk alur
ekspresi yang hidup dan bermakna.

Prinsip Satyam-Siwam—-Sundaram tercermin
secara jelas dalam penciptaan dan penyajian karya
Sandyagita dan Gegitaan. Satyam terwujud melalui
kesetiaan terhadap nilai-nilai estetika lokal, baik
dalam penggunaan laras, patet, maupun idiom
musikal Bali yang menjadi pijakan utama. Kesetiaan
ini tidak berarti menolak inovasi, melainkan
memastikan bahwa setiap pembaruan tetap berakar
pada kebenaran estetika tradisi. Siwam hadir dalam
orientasi spiritual karya, terutama ketika teks vokal
mengandung nilai reflektif, simbolik, atau religius,
sehingga musik tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai sarana kontemplasi dan
penyucian batin. Sementara itu, Sundaram tampak
dalam keindahan relasi antara garis vokal dan tekstur

63



instrumental, yang dirancang untuk menciptakan
keseimbangan, keselarasan, dan harmoni bunyi.

Selain itu, konsep rasa memegang peranan
penting dalam estetika musikal Bali, termasuk dalam
Sandyagita dan Gegitaan. Rasa tidak hanya dipahami
sebagai emosi individual, melainkan sebagai
pengalaman estetik kolektif yang lahir dari interaksi
antara struktur musikal, teks vokal, dan konteks
pertunjukan. Melalui pengolahan tempo, dinamika,
timbre, serta artikulasi vokal, rasa dibangun secara
bertahap dan diarahkan untuk menggugah kepekaan
batin pendengar. Dalam karya vokal-instrumental,
rasa menjadi medium utama untuk menyampaikan
pesan simbolik dan spiritual yang tidak selalu dapat
diungkapkan secara verbal.

Estetika Sandyagita juga bersifat kontekstual,
artinya keindahan karya tidak dapat dilepaskan dari
ruang sosial dan kultural tempat ia dipentaskan.
Karya yang dibawakan dalam konteks ritual
keagamaan akan menonjolkan nuansa khidmat dan
meditatif, sementara karya yang hadir dalam ruang
pertunjukan atau edukasi dapat menampilkan
ekspresi yang lebih komunikatif dan terbuka.
Fleksibilitas estetika ini menunjukkan bahwa
Sandyagita dan Gegitaan memiliki kemampuan
adaptif tanpa kehilangan identitas dasarnya.

Dengan demikian, estetika dalam Sandyagita
dan Gegitaan merupakan hasil pertemuan antara
taksu, prinsip Satyam-Siwam-Sundaram, dan
penghayatan rasa sebagai inti pengalaman musikal.
Keindahan yang dihasilkan bukan sekadar keindahan
bunyi, melainkan keindahan yang sarat makna,
berakar pada spiritualitas, serta berfungsi sebagai
jembatan antara seniman, masyarakat, dan nilai-nilai
budaya yang diwariskan secara turun-temurun.

64



2. Spiritualitas dalam Ekspresi Vokal dan
Instrumental

Spiritualitas dalam karya vokal-instrumental
Bali tercermin melalui cara vokal dan instrumen
diperlakukan sebagai sarana persembahan. Vokal
tidak hanya berfungsi sebagai pembawa melodi atau
teks, tetapi juga sebagai wahana doa, mantra, dan
ungkapan batin. Demikian pula instrumen gamelan,
yang bunyinya diyakini memiliki kekuatan simbolik
dan kosmis, sehingga setiap nada dan ritme
mengandung makna yang melampaui fungsi musikal
semata.

Ekspresi spiritual ini sering kali diwujudkan
melalui pilihan teks, pola melodi, serta struktur
musikal yang mengikuti prinsip keseimbangan dan
harmoni. Dalam konteks tertentu, terutama yang
berkaitan dengan ritual atau nilai sakral, karya vokal-
instrumental berfungsi sebagai jembatan komunikasi
antara dunia sekala (nyata) dan niskala (tak
kasatmata).

Karya vokal-instrumental Bali menunjukkan
bahwa penguasaan teknik musikal tidak dapat
dipisahkan dari pemahaman makna spiritual. Teknik
vokal, seperti pengaturan napas, artikulasi, dan
ornamentasi, serta teknik instrumental, seperti
penguasaan dinamika, tempo, dan interlocking,
menjadi sarana untuk mewujudkan ekspresi spiritual
secara konkret.

Perpaduan ini menegaskan bahwa kualitas
estetis sebuah karya tidak hanya diukur dari
kompleksitas teknik, tetapi dari sejauh mana teknik
tersebut mampu mengartikulasikan nilai-nilai
spiritual dan simbolik. Dengan demikian, teknik
berfungsi sebagai medium, sementara spiritualitas
menjadi substansi yang memberi arah dan makna
pada keseluruhan karya.

65



Spiritualitas dalam Sandyagita dan Gegitaan
tercermin melalui perlakuan vokal sebagai wahana
kontemplasi dan refleksi batin. Vokal tidak sekadar
menyampaikan teks, tetapi juga mengartikulasikan
pengalaman spiritual melalui intonasi, ornamentasi,
dan nuansa ekspresif. Instrumen gamelan, khususnya
dalam konteks gong kebyar, berperan sebagai ruang
sonik yang menopang dan memperluas makna vokal.

Relasi antara vokal dan instrumen dalam
Sandyagita dan Gegitaan sering kali menciptakan
suasana meditatif, meskipun dibingkai dalam
struktur musikal yang dinamis. Hal ini menunjukkan
bahwa spiritualitas dalam musik Bali tidak selalu
identik dengan kesunyian atau kesederhanaan, tetapi
dapat hadir dalam kompleksitas dan energi musikal

yang tinggi.

3. Teknik Musikal sebagai Medium Makna
Spiritual

Musik telah mengabdi pada kebutuhan-
kebutuhan dan pemikiran-pemikiran agamawi
manusia sejak dahulu. Beberapa musik yang paling
hebat di dunia, seperti beberapa, memiliki karya
lukisan dan arsitektur yang paling hebat, memiliki
tujuan agamawi dan dapat dinikmati makna
artistiknya sama seperti makna religius (agamawi)
yang terkandung di dalamnya (Sunarto, 2017: 172).

Dalam Sandyagita dan Gegitaan, penguasaan
teknik vokal dan instrumental menjadi prasyarat
penting untuk menyampaikan makna spiritual secara
efektif dan berdaya guna. Teknik vokal, seperti
pengaturan napas yang stabil, fleksibilitas register
suara, penguasaan intonasi, serta penggunaan
ornamentasi khas Bali, memungkinkan penyanyi
mengekspresikan nuansa rasa secara mendalam.
Ornamentasi vokal tidak semata-mata berfungsi

66



sebagai hiasan musikal, melainkan sebagai sarana
penekanan makna, penegasan emosi, dan penyaluran
getaran spiritual yang terkandung dalam teks.
Sementara itu, teknik instrumental meliputi pola
interlocking (kotekan), pengolahan dinamika,
aksentuasi ritmis, serta keseimbangan tekstur bunyi
berperan memperkuat struktur ekspresif karya dan
menopang karakter vokal yang dihadirkan.

Namun demikian, dalam konteks estetika dan
spiritual Bali, teknik musikal tidak diposisikan
sebagai tujuan akhir. Penguasaan teknik justru
dipandang sebagai sarana untuk membuka ruang
penghayatan yang lebih dalam terhadap makna karya.
Ketika teknik hanya digunakan untuk menampilkan
keterampilan, ia berpotensi kehilangan daya
rohaniahnya. Sebaliknya, ketika teknik dipadukan
dengan kesadaran spiritual, pengendalian diri, dan
niat yang tulus (bhakt), karya Sandyagita dan
Gegitaan mampu melampaui batas pertunjukan
artistik dan memasuki ranah pengalaman batin, baik
bagi pelaku maupun pendengarnya.

Dalam pandangan masyarakat Bali, musik
bukan semata-mata seni suara, melainkan jalan
menuju kesadaran spiritual. Segala bunyi yang lahir
dari gamelan, tembang, atau kidung diyakini memiliki
daya magis dan kekuatan simbolik tertentu. Bunyi
tidak hanya didengar oleh telinga, tetapi juga
dirasakan sebagai getaran yang menyentuh dan
menyatukan tubuh, pikiran, dan jiwa. Djohan dalam
buku Terapi Musik Teori dan Aplikasi menyinggung
tentang musica mundana yang ia katakan bahwa
Musika Mundana: Adalah Tingkat spiritual saat music
dipandang sebagai prinsip meta fisik dan jalan
menuju kedalaman pengalaman dan kebenaran
universal (2006: 54). Oleh karena itu, ketepatan teknik
musikal dipahami sebagai bentuk tanggung jawab
spiritual, karena bunyi yang dihasilkan diyakini

67



membawa pengaruh langsung terhadap suasana batin
dan harmoni kosmis.

Ajaran Hindu di Bali mengajarkan bahwa
kehidupan bersumber dari Nada Brahma, suara ilahi
yang menjadi asal mula alam semesta. Dalam
keyakinan ini, musik memiliki fungsi suci, yakni
mengingatkan manusia pada sumber penciptaannya
dan menuntun kesadaran kembali kepada Yang Maha
Esa. Oleh sebab itu, setiap aktivitas musical baik
dalam konteks upacara keagamaan di pura maupun
praktik musikal di ruang atau luar pura, umumnya
diawali dengan matur piuning atau persembahan kecil
sebagai wujud permohonan restu. Persembahan ini
ditujukan kepada Dewa Iswara, Sang Penguasa Arah
Timur, yang dalam kosmologi Hindu Bali berkaitan
erat dengan suara, getaran, dan seni.

Musik Bali, dalam konteks tersebut, dipahami
sebagai bentuk yadnya, yaitu persembahan tulus dari
manusia kepada Tuhan. Gamelan tidak dipandang
sebagai benda mati, melainkan sebagai pratima suara,
perwujudan simbolik dari kekuatan suci yang
menghubungkan manusia dengan alam semesta.
Dengan demikian, setiap teknik tatabuhan, setiap
tarikan napas dalam vokal, dan setiap bunyi yang
dihasilkan mengandung dimensi ritual dan makna
spiritual.

Para penabuh dan penyanyi Sandyagita dan
Gegitaan, oleh karena itu, tidak hanya berperan
sebagai pelaku seni, tetapi juga sebagai pelaku
spiritual. Melalui penguasaan teknik yang disertai
kesadaran batin, mereka menyalurkan energi bhakti
dan menghadirkan ruang kontemplatif bagi
komunitas pendengar. Teknik musikal menjadi
medium yang menjembatani dunia fisik dan metafisik,
menjadikan Sandyagita dan Gegitaan sebagai praktik
seni yang sekaligus berfungsi sebagai sarana

68



penghayatan religius dan pemeliharaan
keseimbangan kosmis.

4. Dimensi Transendental dalam Pengalaman
Musikal

Dimensi transendental dalam Sandyagita dan
Gegitaan muncul ketika musik berfungsi sebagai
medium transformasi kesadaran. Pada momen
tertentu, pelaku dan pendengar dapat mengalami
perasaan keterhubungan yang melampaui
pengalaman estetis biasa. Musik menjadi ruang
kontemplatif yang memungkinkan terjadinya
resonansi antara individu, komunitas, dan nilai
kosmis.

Dalam konteks ini, Sandyagita dan Gegitaan
dapat dipahami sebagai bentuk ekspresi musikal yang
tidak hanya merepresentasikan identitas budaya Bali,
tetapi juga menawarkan pengalaman spiritual yang
bersifat universal. Dimensi transendental inilah yang
menjadikan karya-karya tersebut relevan tidak hanya
dalam konteks lokal, tetapi juga dalam wacana
etnomusikologi dan seni pertunjukan global.

Dimensi transendental merupakan puncak dari
pengalaman musikal dalam karya vokal-instrumental
Bali. Pada tahap ini, musik tidak lagi dipersepsi
sebagai rangkaian bunyi semata, melainkan sebagai
pengalaman batin yang mampu membawa pelaku dan
pendengar melampaui kesadaran  sehari-hari.
Pengalaman transendental ini sering ditandai dengan
munculnya perasaan keterhubungan, ketenangan,
atau bahkan ekstase spiritual.

Dalam konteks ini, musik berfungsi sebagai
medium transformasi kesadaran, yang
memungkinkan terjadinya dialog antara manusia dan
realitas yang lebih tinggi. Dimensi transendental inilah
yang menjadikan karya vokal-instrumental Bali

69



memiliki nilai estetis dan spiritual yang mendalam,
serta menempatkannya tidak hanya sebagai produk
seni, tetapi juga sebagai praktik budaya dan spiritual
yang hidup.

Dalam estetika Bali, kata tidak pernah kosong
dari kekuatan bunyi. Konsep $abda-brahman (bunyi
sebagai manifestasi ilahi) menunjukkan bahwa setiap
getaran suara adalah bentuk energi spiritual.

Pencipta Sandyagita sering menempatkan
vokal sebagai pusat kesadaran musikal. Suara
manusia dianggap instrumen paling suci, karena
berasal langsung dari napas simbol hidup. Sementara
instrumen berperan sebagai perpanjangan tubuh,
yang memperkuat resonansi batin.

Hubungan ini menghasilkan  dialektika
menarik:

¢ Kata membawa makna,
e Suara membawa jiwa,
¢ Bunyi membawa ruang.

Ketiganya berpadu membentuk pengalaman
musikal yang tidak hanya estetik tetapi juga
transendental.

5. Analisis Estetika dan Spiritualitas dalam
Sebuah Karya Sandyagita

Untuk memahami secara lebih mendalam relasi
antara estetika dan spiritualitas dalam Sandyagita,
perlu dilakukan pembacaan analitis terhadap satu
karya sebagai studi kasus. Analisis ini tidak
dimaksudkan untuk membakukan satu model,
melainkan untuk menunjukkan bagaimana prinsip-
prinsip estetika Bali dan nilai spiritual termanifestasi
secara konkret dalam praktik musikal.

Untuk memperoleh pemahaman yang
komprehensif mengenai relasi antara estetika dan
spiritualitas dalam Sandyagita, diperlukan suatu

70



pembacaan analitis yang berangkat dari kajian
terhadap satu karya secara mendalam. Pendekatan
studi kasus dipilih bukan untuk menetapkan satu
pola baku atau model normatif dalam penciptaan
Sandyagita, melainkan untuk mengungkap
mekanisme internal bagaimana nilai-nilai estetika Bali
dan dimensi spiritual diwujudkan secara konkret
dalam praktik musikal.

Analisis terhadap sebuah karya Sandyagita
memungkinkan penelusuran yang lebih rinci terhadap
interaksi antara unsur vokal dan instrumental,
struktur musikal, serta konteks makna yang
melingkupinya. Dalam konteks ini, Sandyagita
dipahami sebagai ruang pertemuan antara tradisi dan
kreativitas individual, di mana prinsip-prinsip estetika
Bali seperti taksu, rasa, dan keseimbangan bunyi,
beroperasi secara dinamis bersama kesadaran
spiritual penciptanya.

Pendekatan analitis ini menempatkan karya
Sandyagita sebagai teks musikal yang dapat dibaca
dan ditafsirkan. Bunyi, teks vokal, struktur gending,
serta relasi temporal dan dinamis antar bagian
diperlakukan sebagai tanda-tanda musikal yang
memuat makna estetis dan spiritual. Dengan
demikian, analisis tidak berhenti pada deskripsi
bentuk atau teknik semata, tetapi diarahkan pada
pemaknaan terhadap pengalaman musikal yang
dihasilkan.

Lebih jauh, kajian ini bertujuan untuk
menunjukkan bahwa estetika dalam Sandyagita tidak
dapat dilepaskan dari orientasi spiritualnya.
Keindahan bunyi (Sundaram) tidak berdiri sendiri,
melainkan terkait erat dengan nilai kebenaran
(Satyam) dan kesucian (Siwam) yang menjadi
landasan filosofis penciptaan seni dalam budaya Bali.
Melalui analisis satu karya, dapat diamati bagaimana
prinsip-prinsip tersebut termanifestasi melalui pilihan

71



laras, pengolahan melodi vokal, struktur ritmis, serta
penggunaan dinamika dan tekstur instrumental.

Spiritualitas dalam Sandyagita juga tercermin
melalui cara musik membangun suasana kontemplatif
dan menghadirkan ruang refleksi batin. Hal ini
tampak dalam penggunaan tempo yang fleksibel, jeda
hening, serta relasi dialogis antara vokal dan
instrumen gamelan. Unsur-unsur tersebut
berkontribusi dalam membentuk pengalaman musikal
yang tidak hanya bersifat estetis, tetapi juga
transendental.

Dengan demikian, analisis estetika dan
spiritualitas dalam sebuah karya Sandyagita menjadi
penting untuk menegaskan posisi Sandyagita sebagai
bentuk karya vokal-instrumental yang utuh, di mana
teknik musikal, ekspresi artistik, dan nilai spiritual
berpadu dalam satu kesatuan makna. Pendekatan ini
sekaligus memperlihatkan bahwa inovasi dalam
musik Bali kontemporer dapat berlangsung tanpa
melepaskan akar nilai estetika dan spiritual tradisi,
melainkan justru memperkaya dan memperluasnya
dalam konteks kekinian.

Estetika dan spiritualitas merupakan dua
dimensi fundamental yang saling terkait dalam karya
vokal-instrumental Bali. Keduanya tidak berdiri
secara terpisah, dan membentuk pengalaman
musikal yang utuh, baik bagi pencipta, pelaku,
maupun penikmatnya. Dalam konteks budaya Bali,
ekspresi musikal selalu berada dalam kerangka
kosmologis yang memandang seni sebagai medium
penghubung antara manusia, alam, dan dimensi
ketuhanan.

6. Konteks Penciptaan dan Struktur Karya

Sebuah karya Sandyagita dan Gegitaan
umumnya lahir dari dorongan untuk menyatukan

72



ekspresi vokal dengan struktur karawitan gong kebyar
dalam satu kesatuan artistik. Karya ini biasanya
disusun dalam beberapa bagian yang memperlihatkan
perubahan suasana musikal, mulai dari pengantar
instrumental, pengembangan dialog vokal-
instrumental, hingga penutup yang bersifat reflektif.

Struktur musikal Sandyagita dan Gegitaan
tidak selalu mengikuti bentuk gending tradisional
secara ketat, namun tetap berakar pada prinsip
keseimbangan dan keteraturan. Penggunaan laras
pelog atau selendro, pengolahan tempo yang fleksibel,
serta peralihan dinamika yang kontras mencerminkan
karakter kebyar yang dinamis, sekaligus membuka
ruang ekspresi vokal yang lebih bebas.

Karya Sandyagita pada umumnya lahir dari
kesadaran artistik untuk mempertemukan ekspresi
vokal dengan struktur karawitan gong kebyar dalam
satu kesatuan estetik yang utuh. Dorongan
penciptaannya tidak hanya bersifat musikal, tetapi
juga konseptual, yakni keinginan untuk merumuskan
bentuk karya vokal-instrumental yang mampu
menjembatani tradisi karawitan Bali dengan
kebutuhan ekspresi artistik kontemporer. Dalam
konteks ini, Sandyagita dapat dipahami sebagai ruang
kreatif yang memungkinkan terjadinya dialog antara
idiom vokal dan bahasa musikal gong kebyar.

Secara struktural, sebuah karya Sandyagita
umumnya disusun dalam beberapa bagian yang saling
berkaitan dan membentuk alur dramatik musikal.
Bagian awal biasanya berupa pengantar instrumental
yang berfungsi membangun suasana, menetapkan
laras, serta memperkenalkan karakter musikal karya
secara keseluruhan. Pengantar ini tidak hanya
berperan sebagai pembuka formal, tetapi juga sebagai
landasan sonik yang mempersiapkan masuknya
ekspresi vokal.

73



Bagian selanjutnya ditandai oleh
berkembangnya dialog antara vokal dan instrumen.
Pada tahap ini, vokal mulai hadir sebagai elemen
sentral yang berinteraksi secara dinamis dengan
struktur karawitan. Relasi ini dapat terwujud dalam
berbagai bentuk, seperti saling menanggapi, saling
menguatkan, atau bahkan menciptakan kontras
ekspresif antara garis vokal dan tekstur instrumental.
Dialog vokal-instrumental tersebut menjadi inti
estetik Sandyagita, karena di dalamnya terbangun
relasi antara narasi vokal dan energi musikal gong
kebyar.

Bagian penutup dalam karya Sandyagita sering
kali bersifat reflektif, baik melalui penurunan tempo,
penyederhanaan tekstur musikal, maupun
penggunaan motif vokal dan instrumental yang lebih
lirih. Penutup ini berfungsi sebagai ruang
kontemplatif, yang mengarahkan pendengar pada
pengalaman musikal yang lebih hening dan
mendalam. Dengan demikian, struktur keseluruhan
karya tidak hanya bersifat formal, tetapi juga
dramaturgis dan simbolik.

Struktur musikal Sandyagita tidak selalu
mengikuti bentuk gending tradisional secara ketat,
seperti pengulangan pola tertentu atau susunan
bagian yang baku. Namun demikian, karya ini tetap
berakar pada prinsip keseimbangan dan keteraturan
yang menjadi ciri utama estetika karawitan Bali.
Prinsip tersebut tampak dalam pengaturan proporsi
antarbagian, keselarasan antara vokal dan instrumen,
serta keterpaduan antara dinamika dan tempo.

Penggunaan laras pelog atau selendro menjadi
salah satu unsur penting dalam membangun identitas
musikal Sandyagita. Pilihan laras tidak hanya
ditentukan oleh pertimbangan teknis, tetapi juga oleh
pertimbangan rasa dan suasana yang ingin
dihadirkan. Pengolahan tempo yang fleksibel,

74



termasuk percepatan dan perlambatan yang tidak
selalu simetris, mencerminkan karakter kebyar yang
dinamis dan ekspresif. Peralihan dinamika yang
kontras, dari lembut ke keras atau sebaliknya,
memperkuat kesan dramatik sekaligus membuka
ruang bagi ekspresi vokal yang lebih bebas dan
personal.

Dengan demikian, konteks penciptaan dan
struktur karya Sandyagita dan Gegitaan
menunjukkan bahwa inovasi musikal dalam tradisi
Bali tidak berlangsung secara acak, melainkan melalui
proses kreatif yang tetap berpijak pada prinsip-prinsip
estetika karawitan. Struktur yang fleksibel namun
terkontrol memungkinkan Sandyagita berkembang
sebagai bentuk karya vokal-instrumental yang
adaptif, reflektif, dan bermakna, baik secara artistik
maupun spiritual.

Ide dan Inspirasi Penciptaan Setiap karya besar
selalu berawal dari ide. Dalam tradisi Bali, ide artistik
sering muncul dari pengalaman spiritual, pengamatan
sosial, atau perenungan terhadap teks sastra dan
simbol budaya. Pencipta Sandyagita kerap menggali
inspirasi dari:

e Ritual dan upacara keagamaan, seperti panca
yadnya yang menghadirkan suasana bunyi
sakral.

e Fenomena alam, misalnya suara angin,
ombak, dan burung yang diterjemahkan
menjadi pola ritme.

e Sastra klasik dan mantra, yang kemudian
menjadi sumber melodi dan struktur.

e Isu kontemporer, seperti krisis lingkungan,
perdamaian, dan identitas budaya.

Proses ini menegaskan bahwa inovasi dalam
musik Bali tidak lahir dari kekosongan, melainkan
dari penghayatan mendalam terhadap tradisi dan
realitas kehidupan.

75



Tahapan Proses Penciptaan Karya Sandyagita
dan Gegitaan umumnya melewati beberapa tahap
utama:

e Konsepsi Ideologis dan Tematik
Seniman menentukan gagasan dasar, tema,
serta nilai simbolik yang ingin diungkapkan
(misalnya spiritualitas, ekologi, cinta, atau

keseimbangan).

e Eksperimen Bunyi dan Vokal
Dilakukan melalui improvisasi vokal dan
eksplorasi timbre instrumen untuk

menemukan warna khas karya.

e Komposisi dan Penyusunan  Struktur
Pada tahap ini diciptakan pola bentuk (bagian
pembuka, inti, dan penutup), serta hubungan
antar-elemen musik.

e Kolaborasi dan Latihan Ansambel
Proses ini melibatkan interaksi antar
seniman vokal, penabuh gamelan, dan
kadang penari, untuk menyatukan visi
estetis.

e Pementasan dan Evaluasi
Karya disajikan dalam pertunjukan langsung,
yang sering menjadi ruang evaluasi untuk
revisi dan pengembangan lebih lanjut.

Tahapan ini tidak bersifat kaku, melainkan
fleksibel dan intuitif mencerminkan cara berpikir
musikal Bali yang organik dan dinamis.

Konsep taksu adalah salah satu kunci
pemahaman seni Bali. Taksu dapat dipahami sebagai
karisma artistik, energi ilahi yang memancar melalui
seorang seniman ketika ia menyatu dengan karya dan
alam semesta. Dalam  penciptaan musik, taksu
muncul ketika teknik, niat, dan spiritualitas bertemu
dalam keseimbangan sempurna.

Selain taksu, konsep rasa juga menjadi
landasan penting. Rasa bukan hanya “perasaan”

76



dalam arti emosional, melainkan pengalaman estetis
yang menyentuh kesadaran terdalam. Musik yang
memiliki rasa adalah musik yang mampu menggugah,
bukan karena kompleksitas tekniknya, melainkan
karena kejujuran ekspresi dan keselarasan batinnya.
Dalam Sandyagita dan Gegitaan, taksu dan
rasa menjadi roh yang menghidupkan setiap bunyi.
Suara vokal yang lembut atau pekik gamelan yang
keras bukan sekadar efek akustik, tetapi wujud dialog
antara manusia dengan kekuatan yang lebih tinggi.

7.Relasi Vokal dan Instrumen sebagai Ekspresi
Estetika

Dalam karya Sandyagita dan Gegitaan, vokal
berfungsi sebagai pusat narasi musikal. Garis vokal
tidak hanya membawa teks, tetapi juga menjadi
pengarah rasa dan suasana keseluruhan karya.
Ornamentasi vokal, penggunaan melisma, dan
pengolahan frase menjadi sarana utama untuk
mengekspresikan nuansa emosional dan simbolik.
Instrumen gamelan tidak sekadar mengiringi,
melainkan berdialog secara aktif dengan vokal. Pola
interlocking, aksentuasi ritmis, serta permainan
dinamika menciptakan lapisan tekstur yang
memperkaya ekspresi vokal.

Relasi ini mencerminkan prinsip estetika
gamelan Bali yang menekankan kesatuan dan
keseimbangan antara unsur-unsur musikal. Dalam
konteks ini, keindahan (Sundaram) tidak hanya
terletak pada kompleksitas bunyi, tetapi pada
keterpaduan antara vokal dan instrumen yang
membentuk satu rasa musikal yang utuh.

Eksplorasi Vokal: Tubuh sebagai Instrumen
Vokal dalam Sandyagita dan Gegitaan tidak hanya
berfungsi sebagai pembawa teks, tetapi juga sebagai
instrumen  ekspresif. Seniman mengeksplorasi

77



berbagai warna suara (timbre), register, dan teknik
pernapasan untuk mencapai nuansa yang khas.

Beberapa teknik vokal yang sering digunakan
antara lain:

e Ngewilet: ornamentasi melodi dengan
lengkung halus seperti melisma.

e Ngembat suara: menahan dan menggetarkan
nada untuk menciptakan resonansi
emosional.

e Ngigel suara: meniru pola ritme gamelan
dengan suku kata vokal.

e Senggakan: seruan spontan sebagai penanda
transisi energi musikal.

Eksperimen modern memperluas teknik ini
dengan penggunaan vokal abstrak (tanpa teks),
desahan, bahkan overtone singing. Pendekatan ini
menjadikan suara manusia sebagai ruang eksplorasi
bunyi spiritual dan estetis.

Sandhyagita dan Gegitaan mengajarkan bahwa
musik Bali adalah seni penyatuan. Vokal dan
instrumental bukan dua dunia berbeda, melainkan
dua napas dari tubuh yang sama. Dalam harmoni
mereka, kita menemukan keseimbangan antara
manusia dan alam, antara cipta dan rasa. Karya-karya
ini menunjukkan bahwa inovasi tidak harus memutus
akar. Justru, melalui penyatuan antara suara dan
bunyi, antara tradisi dan imajinasi, lahir bentuk-
bentuk baru yang memperluas makna seni Bali di era
modern.

Salah satu ciri khas musik Bali adalah
kemampuannya menyatukan berbagai elemen
menjadi satu kesatuan yang harmonis. Dalam
Sandyagita dan Gegitaan, perpaduan antara vokal dan
instrumental bukan hanya masalah teknis, tetapi juga
konseptual. Suara manusia dan bunyi gamelan
dianggap memiliki roh yang sama; keduanya

78



merupakan perpanjangan dari energi kehidupan
(prana).

Vokal dalam musik Bali tidak sekadar
membawakan lirik, tetapi menjadi instrumen ekspresif
yang menirukan warna bunyi gamelan, seperti
ngumbang-ngisep (pulsasi ganda), ornamentasi, dan
dinamika ritmik. Sebaliknya, gamelan kadang
“menyanyi” dengan pola-pola melodi yang mengikuti
lengkung vokal. Interaksi ini menciptakan tekstur
yang kaya dan penuh dialog. Di sinilah letak kekuatan
Sandyagita: ia tidak menempatkan vokal dan
instrumen secara hierarkis, tetapi menegaskan
keduanya sebagai mitra yang saling menghidupkan.

Salah satu ciri khas musik Bali adalah
kemampuannya menyatukan berbagai elemen
menjadi satu kesatuan yang harmonis. Dalam
Sandyagita dan Gegitaan, perpaduan antara vokal dan
instrumental bukan hanya masalah teknis, tetapi juga
konseptual. Suara manusia dan bunyi gamelan
dianggap memiliki roh yang sama; keduanya
merupakan perpanjangan dari energi kehidupan
(prana).

Vokal dalam musik Bali tidak sekadar
membawakan lirik, tetapi menjadi instrumen ekspresif
yang menirukan warna bunyi gamelan, seperti
ngumbang—-ngisep (pulsasi ganda), ornamentasi, dan
dinamika ritmik. Sebaliknya, gamelan kadang
bermain dengan pola-pola melodi yang mengikuti
lengkung vokal. Interaksi ini menciptakan tekstur
yang kaya dan penuh dialog. Di sinilah letak kekuatan
Sandyagita: ia tidak menempatkan vokal dan
instrumen secara hierarkis, tetapi menegaskan
keduanya sebagai mitra yang saling menghidupkan.

Gamelan dalam karya vokal-instrumental
berfungsi sebagai tubuh, kerangka, sekaligus energi
penggerak. Ia memberikan warna, ritme, dan
dinamika yang memperkaya dimensi vokal. Struktur

79



gamelan yang digunakan dalam Sandyagita dan
Gegitaan  sering  bersifat fleksibel. Dengan
menggunakan format gong kebyar  untuk
menampilkan energi dan variasi ritmik, juga sangat
memungkinkan digarap memakai semar pegulingan
untuk menonjolkan sisi melodi dengan mood yang
variatif dan rasa lembut.

Peran instrumen:

e Kendang menjadi pemimpin dinamika dan
ekspresi.

o Reyong dan ugal memberikan pola motif ritmik
yang mendukung vokal.

e Suling dan rebab berfungsi sebagai pengisi
ruang dan pembawa napas melodi.

e Gong dan kempur menandai siklus dan
memberi keseimbangan struktural.

Gamelan bukan sekedar pengiring; ia menjadi
mitra vokal dalam membangun narasi musikal. Dalam
beberapa bagian, gamelan bahkan mengambil alih
peran vokal dengan memainkan tema yang
sebelumnya dinyanyikan sebuah bentuk dialog
musikal yang hidup.

8.Dimensi Spiritualitas dalam Teks dan Bunyi

Aspek spiritual dalam Sandyagita sering kali
tercermin melalui pilihan teks vokal yang bersifat
reflektif, simbolik, atau filosofis. Teks dapat berupa
ungkapan kontemplatif tentang kehidupan, alam,
atau hubungan manusia dengan Yang Transenden.
Namun, makna spiritual tidak hanya terletak pada
teks, melainkan juga pada cara teks tersebut
dinyanyikan.

Karya sastra, baik dalam bentuk gancaran
maupun dalam utaian sastra puitis, merupakan
ekspresi kontemplasi sebagai hasil renungan
medalam para sastrawan pengawi untuk mengungkap

80



gagasan besarnya lewat untaian kata-kata (Laksmi,
2024). Pemilihan kata-kata ataupun diksi dalam teks
sastra tembang lebih pada upaya afirmasi yang
berpengaruh pada kesadaran bawah sadar akan nilai-
nilai estetika keindahan, keluhuran budi, pesan
mendidk, menuntun ke jalan dharma yang bertujuan
meningkatkan kualitas hidup dan pencapaian
pencerahan akan makna hidup di sini dan di sana
nanti (2024).

Intonasi vokal yang lembut, pengendalian
tempo yang cenderung melambat pada bagian
tertentu, serta penggunaan jeda (hening) menjadi
strategi musikal untuk menciptakan ruang
kontemplasi. Bunyi gamelan, terutama gong dan
instrumen beresonansi panjang, berfungsi
memperkuat suasana sakral dan menghadirkan
dimensi niskala dalam pengalaman musikal. Pada
titik ini, prinsip Siwam tampak jelas: musik tidak
hanya diperdengarkan, tetapi dipersembahkan
sebagai bentuk laku spiritual.

Generasi seniman muda Bali kini mulai
menciptakan teks baru untuk karya vokal-
instrumental. Bahasa Bali, Indonesia, bahkan
campuran multibahasa digunakan untuk
mengungkap tema universal: perdamaian,
lingkungan, cinta, spiritualitas lintas agama. Puitika
kontemporer ini menunjukkan bahwa Gegitaan bisa
menjadi ruang dialog antar budaya dan zaman.
Meskipun teks berubah, semangatnya tetap sama:
menyanyikan keseimbangan dan keindahan hidup.

Dalam konteks global, Sandyagita dan
Gegitaan menjadi jembatan antara tradisi dan dunia
modern mengingatkan bahwa kata dan bunyi masih
memiliki kekuatan menyembuhkan, mempersatukan,
dan menggetarkan nurani manusia.

Banyak karya Sandyagita lahir dari proses
meditasi terhadap teks. Pencipta tidak sekedar

81



mengaransemen, tetapi menyimak getar makna di
balik kata-kata. Dari situ lahir ide melodi, struktur
ritme, bahkan bentuk ansambel. Misalnya, teks
kakawin Ramayana yang sarat nilai kepahlawanan
dan spiritualitas sering diolah menjadi karya vokal
sebagai transisi (panyelah) yang menggambarkan
perjuangan batin manusia ditempatkan sebelum vokal
pangecet. Dalam Sandyagita “Kotamaning Bayu”, bait-
bait kakawin diterjemahkan menjadi pola melodi
melengkung, mencerminkan dialog antara nafsu dan
kesadaran. Inilah yang membedakan penciptaan
Sandyagita dari sekedar aransemen musik: ia adalah
penerjemahan batin, bukan sekadar penerjemahan
bunyi.

Karya vokal-instrumental Bali tumbuh dari
tradisi ritual dan sosial yang kuat. Dalam upacara
keagamaan (yadnya), teks-tembang seperti pupuh
ginada, kidung wargasari, atau gagendingan
digunakan untuk memuliakan dewa, leluhur, atau
alam. Musik menjadi bahasa persembahan. Namun
dalam konteks modern, fungsi teks meluas ke wilayah
ekspresi artistik dan refleksi sosial. Gegitaan modern
misalnya, dapat menggunakan teks yang
menyinggung tema kemanusiaan, ekologi, atau
spiritualitas universal, tetapi tetap menggunakan pola
bunyi dan ritme khas tradisi Bali.

Contohnya karya Gegitaan “Kembang Waseng”,
di mana teks Kidung Waseng dengan Bahasa Jawa
Tengahannya berpadu dengan bentuk gamelan
inovatif. Karya ini menampilkan bahwa sastra bukan
hanya warisan, tetapi juga bahasa protes yang puitis,
sebuah doa untuk kesadaran ekologis.

82



9.Teknik sebagai Medium Penghayatan
Spiritual

Dalam  Sandyagita, teknik vokal dan
instrumental tidak pernah dipahami sekedar sebagai
keterampilan teknis yang harus dikuasai demi
ketepatan bunyi. Lebih dari itu, teknik menjadi
fondasi utama yang memungkinkan pesan spiritual
tersampaikan secara jernih dan berdaya. Penguasaan
teknik vokal yang matang memberi ruang bagi
penyanyi untuk mengelola napas, artikulasi, dan
warna suara dengan penuh kesadaran, sehingga
emosi dan energi batin dapat disalurkan secara
terarah. Ekspresi yang lahir pun tidak berlebihan,
melainkan hadir dengan ketenangan dan kedalaman
rasa.

Demikian pula dalam permainan instrumen,
ketepatan teknik menjadi sarana untuk menciptakan
keseimbangan antara energi kebyar yang dinamis dan
nuansa reflektif yang hening. Ketika teknik dikuasai
dengan baik, pemain tidak lagi terjebak pada
persoalan mekanis, melainkan dapat sepenuhnya
hadir dalam alur musikal. Instrumen kemudian
berbunyi bukan hanya sebagai alat produksi nada,
tetapi sebagai perpanjangan dari kesadaran batin para
penabuhnya.

Dalam konteks Sandyagita, teknik tidak
ditonjolkan sebagai ajang virtuositas atau unjuk
keterampilan. Ia justru dilebur ke dalam alur ekspresi
musikal, menyatu dengan teks, struktur, dan suasana
yang dibangun. Pada titik inilah teknik berubah
fungsi: dari sekadar sarana menjadi medium
penghayatan. Ketika penguasaan teknik bertemu
dengan kedalaman rasa dan keheningan batin,

muncullah taksu—sebuah kualitas estetis-spiritual

83



yang tidak dapat dipaksakan, tetapi dirasakan secara
intuitif oleh pendengar.

Kemampuan penyanyi dalam mengolah vokal
yang disertai dengan kemampuan mengolah rasa
menjadi kunci penting dalam mewujudkan
penghayatan lagu. Melalui keseimbangan antara
teknik dan batin, lagu tidak hanya dinyanyikan, tetapi
dihayati sebagai perjalanan spiritual. Setiap frase
vokal, setiap tarikan napas, dan setiap jeda
keheningan menjadi jembatan yang mengantar
penyanyi dan pendengar menuju pengalaman
kesadaran yang lebih dalam.

Bagi seorang penyanyi Sandyagita, praktik
musikal sering kali tidak terpisahkan dari laku
spiritual. Menyembah Sang Pencipta sebagai
manifestasi Sang Hyang Icwara dipahami sebagai
bentuk bakti kepada Déwaning Swara, penguasa dan
sumber suara. Laku pemujaan ini bukan sekedar
ritual formal, melainkan proses menata batin agar
berada dalam keadaan hening, rendah hati, dan siap
menerima energi kreatif. Setelah memuja-Nya,
perasaan penyanyi umumnya menjadi lebih tenang
dan fokus, sehingga mampu hadir sepenuhnya dalam
proses bernyanyi.

Dalam kondisi batin yang demikian, konteks
spiritual semakin terasa menjembatani bagian demi
bagian lagu yang dinyanyikan. Teknik, rasa, dan doa
menyatu dalam satu tarikan napas musikal.
Sandyagita pun menjelma bukan hanya sebagai karya
seni pertunjukan, melainkan sebagai ruang
pertemuan antara bunyi dan keheningan, antara
keterampilan dan pengabdian, antara estetika dan
spiritualitas yang saling menghidupi.

84



10.Pengalaman Transendental bagi Pelaku dan
Pendengar

Dimensi transendental dalam Sandyagita
muncul ketika musik mampu membawa pelaku dan
pendengar melampaui pengalaman estetis biasa. Pada
momen tertentu, terjadi perasaan keterhubungan
yang mendalam antara bunyi, ruang, dan kesadaran.
Musik tidak lagi dipersepsi sebagai objek, melainkan
sebagai pengalaman hidup yang dialami secara
kolektif.

Pengalaman ini bersifat subjektif, namun
memiliki pola yang dapat diamati, seperti terciptanya
suasana hening batin, meningkatnya konsentrasi,
atau munculnya rasa haru dan kedamaian. Dalam
konteks ini, Sandyagita berfungsi sebagai medium
transformasi kesadaran, yang menjembatani dunia
sekala dan niskala.

Spiritualitas dalam Proses Penciptaan dalam
musik Bali modern, nilai spiritual tetap menjadi dasar,
meskipun medium dan bentuknya berubah. Banyak
komponis kontemporer Bali, baik yang berkarya di
kampus maupun di luar, masih memulai proses
penciptaan dengan upacara kecil, nunas ica atau
memohon petunjuk batin. Mereka memandang proses
mencipta bukan sebagai tindakan ego, tetapi sebagai
bagian dari perjalanan spiritual. Musik dianggap
sebagai wahana yoga suara praktik penyatuan antara
diri, bunyi, dan kesadaran semesta. Oleh karena itu,
meskipun karya baru seperti Sandyagita atau
Gegitaan tampak modern, ia tetap dilandasi oleh nilai
spiritual lama. Unsur elektronik, improvisasi, atau
eksperimen bentuk tidak menghapus kesakralan,
justru memperluas cakupan ekspresi spiritual. Inilah
salah satu ciri unik inovasi musik Bali: kebaruan yang
tetap mengakar pada kesadaran religius.

85



11.Implikasi Estetika dan Spiritualitas dalam
Konteks Musik Bali Kontemporer

Melalui pembacaan atas struktur, teks, dan
praktik musikalnya, Sandyagita dapat dipahami
sebagai sebuah model karya vokal-instrumental yang
secara sadar menegaskan keterpaduan antara
estetika dan spiritualitas. Dalam Sandyagita,
keindahan bunyi tidak berdiri sendiri sebagai tujuan
akhir, melainkan selalu terhubung dengan dimensi
batin, kesadaran, dan pengalaman rasa yang lebih
dalam. Musik tidak hanya “didengar”, tetapi juga
“dihayati” sebagai ruang pertemuan antara manusia,
tradisi, dan nilai-nilai yang melampaui keseharian.

Inovasi musikal yang dihadirkan Sandyagita
tidak dimaknai sebagai upaya memutus hubungan
dengan tradisi. Sebaliknya, inovasi justru menjadi
cara untuk merawat tradisi agar tetap hidup dan
relevan dengan konteks zaman. Unsur-unsur klasik,
baik dalam struktur, teks, laras, maupun filosofi
musical tidak ditinggalkan, melainkan diolah ulang,
diberi tafsir baru, dan ditempatkan dalam bingkai
ekspresi kontemporer. Dengan cara ini, Sandyagita
membuka ruang pengalaman musikal yang lebih luas,
di mana pendengar dapat menjumpai tradisi bukan
sebagai sesuatu yang beku, tetapi sebagai proses yang
terus bergerak dan berkembang.

Dalam konteks ini, Sandyagita dan Gegitaan
hadir sebagai wujud kreativitas musik Bali
kontemporer yang berakar kuat pada nilai-nilai lokal,
namun tidak menutup diri terhadap dialog dengan
dunia luar. Keduanya menunjukkan bahwa musik
Bali mampu berbicara dalam bahasa global tanpa

86



kehilangan identitasnya. Eksplorasi bentuk, bunyi,
dan teknik vokal-instrumental menjadi jembatan yang
menghubungkan kearifan lokal dengan wacana seni
lintas budaya, menjadikan karya-karya tersebut dapat
diapresiasi oleh berbagai kalangan, baik di dalam
maupun di luar Bali.

Kekuatan utama Sandyagita dan Gegitaan
terletak pada  kemampuannya = menghadirkan
pengalaman estetis yang sekaligus bersifat spiritual
dan transendental. Keindahan bunyi, keseimbangan
struktur, serta dialog antara vokal dan instrumen
menciptakan suasana yang mengajak pendengar
untuk berhenti sejenak dari hiruk-pikuk kehidupan,
lalu masuk ke ruang kontemplasi. Dalam ruang ini,
musik berfungsi sebagai medium penghubung—
antara lahir dan batin, antara yang terdengar dan
yang terasa.

Dengan demikian, Sandyagita tidak hanya
berkontribusi pada perkembangan bentuk dan bahasa
musik Bali kontemporer, tetapi juga menawarkan cara
pandang baru terhadap peran musik itu sendiri.
Musik tidak lagi sekedar hiburan atau tontonan
artistik, melainkan menjadi pengalaman kesadaran
yang utuh. Ia mengingatkan bahwa di tengah
perubahan zaman dan dinamika global, seni tetap
memiliki kekuatan untuk merawat keseimbangan,
menumbuhkan keheningan batin, dan menghadirkan
makna yang lebih dalam bagi kehidupan manusia.

87



12.Refleksi Estetika dan Spiritualitas dalam
Sandyagita dan Gegitaan

Pembahasan mengenai estetika dan
spiritualitas dalam  Sandyagita dan Gegitaan
menunjukkan bahwa karya vokal-instrumental Bali
tidak dapat dipahami semata-mata sebagai fenomena
musikal, melainkan sebagai ekspresi budaya yang
memuat dimensi filosofis, kosmologis, dan spiritual
yang mendalam. Dalam konteks ini, musik disamping
berfungsi sebagai sarana hiburan atau pertunjukan,
tetapi juga sebagai medium refleksi batin dan laku
kultural.

Sandyagita dan Gegitaan merepresentasikan
keberlanjutan estetika Bali yang berakar pada konsep
taksu, Satyam-Siwam-Sundaram, dan rasa. Ketiga
konsep tersebut tidak hadir sebagai teori abstrak,
melainkan terwujud secara konkret dalam praktik
musikal: dalam cara vokal dilagukan, instrumen
ditabuh, serta dalam hubungan timbal balik antara
pelaku dan ruang pertunjukan. Estetika dalam karya-
karya ini tidak berhenti pada keindahan bunyi, tetapi
bergerak menuju kualitas pengalaman yang lebih
dalam dan bermakna.

Dari sisi spiritualitas, Sandyagita dan Gegitaan
menegaskan bahwa ekspresi vokal dan instrumental
Bali selalu berada dalam relasi dengan nilai-nilai
niskala. Musik menjadi wahana komunikasi simbolik
antara manusia dan realitas transenden. Pilihan teks,
struktur musikal, dinamika, serta pengolahan bunyi
tidak hanya berfungsi secara artistik, tetapi juga
sebagai sarana menghadirkan suasana kontemplatif
dan kesadaran spiritual.

Perpaduan antara teknik musikal dan makna
spiritual menjadi salah satu karakter utama
Sandyagita.  Penguasaan  teknik vokal dan
instrumental bukanlah tujuan akhir, melainkan

88



prasyarat untuk mencapai kualitas ekspresi yang
berjiwa. Teknik yang matang memungkinkan seniman
mengolah bunyi secara sadar dan terkontrol, sehingga
ekspresi  spiritual dapat tersampaikan tanpa
kehilangan keutuhan estetis. Dalam titik inilah,
teknik dan spiritualitas saling menopang dan tidak
dapat dipisahkan.

Dimensi transendental yang muncul dalam
pengalaman musikal Sandyagita dan Gegitaan
memperlihatkan bahwa musik mampu melampaui
batas-batas formal dan fungsionalnya. Ketika karya
berhasil menghadirkan rasa  keterhubungan,
keheningan batin, atau kesadaran kolektif, musik
bertransformasi menjadi pengalaman hidup yang
bersifat eksistensial. Pengalaman ini tidak selalu
dapat dijelaskan secara rasional, namun dapat
dirasakan dan dihayati secara intuitif oleh pelaku
maupun pendengar.

Dalam konteks musik Bali kontemporer,
Sandyagita dan Gegitaan dapat dipahami sebagai
bentuk inovasi yang berpijak pada tradisi tanpa
menanggalkannya. Inovasi yang terjadi bukanlah
penolakan terhadap nilai-nilai lama, melainkan upaya
reinterpretasi dan = aktualisasi estetika dan
spiritualitas Bali dalam konteks zaman yang terus
berubah. Dengan demikian, karya-karya ini menjadi
ruang dialog antara masa lalu, masa kini, dan
kemungkinan masa depan musik Bali.

Refleksi ini menegaskan bahwa kekuatan
utama Sandyagita dan Gegitaan terletak pada
kemampuannya menjaga keseimbangan antara
estetika, spiritualitas, dan kreativitas. Keseimbangan
tersebut menjadikan karya vokal-instrumental Bali
tidak hanya relevan secara kultural, tetapi juga
signifikan dalam wacana etnomusikologi, seni
pertunjukan, dan studi budaya secara lebih luas.

89



BAB 6

Konseptualisasi Sandyagita dan
Gegitaan dalam Tradisi Bali

stilah Sandyagita berasal dari dua kata

Sansker ta—Bali,
yakni sandhya dan gita. Kata sandhya
berarti “peralihan”, “senja”, atau “masa

transisi”, momen ketika siang dan malam bertemu,
ketika terang dan gelap saling melebur. Sementara
gita berarti “nyanyian”, “lagu”, atau “suara yang
dilantunkan dengan kesadaran estetik dan spiritual”.
Secara harfiah, Sandyagita dapat diterjemahkan
sebagai “nyanyian di waktu peralihan”. Namun, lebih
dari sekadar pengertian waktu, istilah ini
mengandung makna simbolik dan filosofis yang
dalam, menggambarkan situasi peralihan antara dua
dunia, dua nilai, atau dua cara pandang: antara
tradisi dan inovasi, sakral dan profan, masa lalu dan
masa depan.

Dalam konteks musik Bali, Sandyagita muncul
sebagai konsep dan praktik penciptaan vokal-
instrumental yang berakar kuat pada khazanah vokal
tradisional: kidung, kakawin, dan gagendingan, tetapi
dikembangkan dengan semangat kebaruan dan
eksplorasi estetis. la merupakan bentuk pencarian
identitas musikal yang berupaya menjembatani
warisan leluhur dengan kesadaran modern, sehingga
menghasilkan ekspresi seni yang tidak terjebak dalam
konservatisme, namun juga tidak tercerabut dari akar
spiritual dan budaya.

90



Makna sandhya sendiri dalam kebudayaan Bali
dan Nusantara memiliki dimensi kosmologis yang
penting. Waktu peralihan seperti pagi, senja, atau
tengah malam, dipercaya sebagai momen sakral
ketika batas antara alam manusia dan alam niskala
(tak kasatmata) menjadi tipis. Ia adalah waktu
kontemplatif, saat energi alam berada dalam
keseimbangan. Dalam ranah musikal, gagasan
tentang “peralihan” ini menemukan bentuknya pada
upaya menyeimbangkan antara unsur vokal dan
instrumental, antara teks (kata) dan suara (bunyi),
antara struktur dan spontanitas.

Sandhya dapat dipahami sebagai simbol
kesadaran estetis, sebuah ruang ambang (liminal
space) tempat terjadinya dialog antara yang lama dan
yang baru. Dalam konteks inilah Sandyagita bukan
hanya komposisi musik, tetapi juga “peristiwa
budaya” (cultural event) yang menghadirkan
pertemuan antara nilai-nilai tradisi dan daya cipta
kontemporer. Ia menjadi laboratorium spiritual dan
artistik bagi seniman Bali untuk merumuskan
kembali makna vokalitas, melodi, dan harmoni dalam
bingkai modernitas.

Sementara itu, gita sebagai “nyanyian” bukan
hanya bentuk ekspresi suara, melainkan juga ekspresi
jiwa. Dalam tradisi Bali, gita selalu berkaitan dengan
rasa (penghayatan batin) dan taksu (daya spiritual).
Oleh karena itu, Sandyagita bukan sekedar karya
eksperimental yang menggabungkan vokal dan
instrumen, melainkan ruang untuk menegaskan
bahwa setiap inovasi musik Bali tetap berpijak pada
spiritualitas dan kesadaran estetik. Gita dalam
konteks ini menjadi jembatan antara pikiran, rasa,
dan jiwa, antara dunia seniman dan dunia yang lebih
luas yang dihidupi oleh makna kosmis.

Dengan demikian, Sandyagita dapat dimaknai
sebagai simbol perjalanan musikal Bali menuju

91



keseimbangan baru: keseimbangan antara bunyi
tradisional dan bunyi modern, antara bentuk ritual
dan ekspresi artistik, antara akar dan sayap. Ia adalah
metafora tentang penciptaan yang tumbuh dari
tradisi, namun berani melangkah ke wilayah
eksperimentasi.

Sebagai sebuah konsep, Sandyagita
mencerminkan paradigma baru dalam seni Bali
kontemporer: bahwa inovasi sejati tidak berarti
meninggalkan tradisi, tetapi menafsirkannya ulang
dengan cara yang relevan terhadap zamannya. Maka,
Sandyagita dapat dibaca sebagai representasi dari
“peralihan” kultural, suatu gerak terus-menerus
antara pelestarian dan penciptaan, antara kontinuitas
dan perubahan. Dalam arti inilah, Sandyagita menjadi
nyanyian masa transisi yang menghidupkan semangat
dialog antara dunia yang diwariskan dan dunia yang
sedang dibangun.

Dalam konteks musik Bali, Sandyagita lahir

sebagai bentuk penciptaan vokal-instrumental yang
berakar kuat pada tradisi vokal kuno (kidung,

kekawin, gagendingan), namun dikembangkan
dengan  sensibilitas modern dan = semangat
eksperimental.

Sandhya juga memiliki makna filosofis yang
mendalam dalam kebudayaan Nusantara, yakni
momen keseimbangan antara siang dan malam,
antara terang dan gelap. Dalam ranah musik,
keseimbangan ini tercermin pada hubungan antara
vokal dan instrumen, antara teks dan melodi, antara
ekspresi individual dan harmoni kolektif. Maka,
Sandyagita bukan sekadar karya musik, melainkan
ruang dialog kreatif antara nilai-nilai tradisi dan
tantangan zaman.

Dalam tradisi Bali, perpaduan antara suara
manusia dan instrumen sudah dikenal sejak lama,

92



terutama dalam kakawin, kidung, geguritan, serta
nyanyian-nyanyian ritual yang diiringi gamelan
sederhana. Namun Sandyagita hadir sebagai bentuk
yang lebih sadar dan konseptual, suatu karya cipta
yang menempatkan hubungan vokal dan instrumen
secara seimbang, bukan sekedar pengiring dan yang
diiringi.

Ciri utama Sandyagita terletak pada dialog
vokal dan instrumen. Suara manusia tidak hanya
menjadi pembawa teks atau melodi, melainkan bagian
integral dari struktur musikal yang membentuk
jalinan bunyi kompleks. Dalam konteks penciptaan
modern, Sandyagita menjadi medan eksplorasi baru
di mana teknik vokal tradisional seperti macapat,
magending, ngidung, atau ngelik berinteraksi dengan
warna bunyi gamelan dan bahkan sangat mungkin
dikembangkan dengan penggunaan instrumen non-
tradisional. Secara estetik, Sandyagita menekankan
prinsip kesatuan dalam keberagaman, di mana suara
dan instrumen saling melengkapi, saling mengisi, dan
menciptakan ruang resonansi yang memperluas
makna musikal.

Kata gegitaan berasal dari akar kata gita yang
dalam bahasa Sanskerta berarti “nyanyian” atau
“lagu”. Dalam bahasa Bali, kata ini mendapat awalan
ge- dan akhiran -an, yang menunjukkan proses
sekaligus hasil dari suatu kegiatan musikal. Secara
morfologis, bentuk ini menandakan bahwa gegitaan
bukan hanya sekedar tindakan bernyanyi (to sing),
tetapi juga hasil konkret dari aktivitas tersebut, yakni
karya vokal yang memiliki bentuk, struktur, dan nilai
estetika tersendiri.

Ada dua pengertian tentang gegitaan yang
sudah berkembang di Masyarakat. Dalam konteks
kebudayaan Bali, gegitaan mengandung makna yang
lebih dalam dan kompleks. Ia memiliki dua dimensi
utama: pertama, sebagai aktivitas musikal yang

93



bersifat performatif, di mana seseorang atau
sekelompok orang melantunkan suara dengan pola
tertentu; dan kedua, sebagai produk seni, komposisi
vokal yang dirancang dengan prinsip estetika dan
sistem musikal khas Bali. Dengan demikian, gegitaan
mengandung arti sebagai proses kreatif maupun
sebagai wujud karya yang hidup dalam konteks sosial
dan ritual masyarakat Bali. Istilah ini muncul sebagai
upaya untuk membedakan antara gegitaan dan
gegendingan.

Gegendingan, disepakati sebagai bagian dari
kelompok tembang yang tergolong sekar rare seperti:
gending janger, gending Sanghyang, Tandak,
Sendon/sendor dan yang lainnya. Gegendingan
mengacu pada bentuk musikal yang didominasi oleh
instrumen gamelan, di mana vokal, jika hadir,
berfungsi sebagai pelengkap atau aksen melodik.
Sebaliknya, gegitaan menempatkan wunsur vokal
sebagai pusat ekspresi, baik secara dominan maupun
dalam sinergi dengan instrumen. Dalam gegitaan,
suara manusia bukan sekedar tambahan, melainkan
menjadi sumber utama energi musikal, yang
menuntun irama, dinamika, dan suasana
pertunjukan.

Perbedaan tersebut tidak bersifat dikotomis,
karena dalam praktiknya kedua bentuk sering kali
saling berinteraksi dan berbaur. Namun, pembedaan
ini penting untuk memahami karakteristik estetis
musik Bali yang selalu menempatkan hubungan
antara vokal dan instrumen dalam keseimbangan
dinamis. Gegitaan menjadi simbol dialog antara dunia
manusia (yang bersuara melalui nyanyian) dan dunia
instrumen (yang mewakili kekuatan alam dan roh
leluhur). Dalam pengertian ini, gegitaan bukan hanya
kategori musikal, tetapi juga bentuk ekspresi
kosmologis yang memadukan dimensi lahir dan batin.

94



Secara historis, gegitaan dalam pengertian
tembang Bali berkembang dari tradisi lisan yang erat
kaitannya dengan bentuk-bentuk vokal klasik seperti
kidung, kakawin, dan geguritan. Namun, berbeda
dengan kidung dan kakawin yang memiliki fungsi
ritual dan spiritual yang kuat, gegitaan cenderung
berkembang ke arah bentuk sekuler, dengan tema-
tema yang lebih profan dan ekspresif. Ia menjadi
sarana komunikasi estetis, media hiburan, sekaligus
wadah ekspresi sosial masyarakat Bali, terutama pada
masa kerajaan dan kolonial ketika seni vokal
mengalami diversifikasi fungsi.

Dari sisi musikal, gegitaan menunjukkan
karakter yang lentur dan adaptif. Ia dapat diiringi oleh
berbagai jenis gamelan, seperti gong kebyar, semar
pegulingan, atau gender wayang, maupun disajikan
secara a cappella tanpa iringan. Dalam beberapa
tradisi, gegitaan bahkan berperan sebagai pengantar
atau pembuka pertunjukan, menciptakan suasana
emosional tertentu sebelum instrumen mengambil
alih peran dominan. Fleksibilitas inilah yang
menjadikan gegitaan sebagai salah satu bentuk vokal
paling dinamis dalam lanskap musik Bali.

Lebih jauh, gegitaan (sekaran) memiliki dimensi
estetika tersendiri yang berpijak pada konsep rasa dan
taksu. Vokal dalam gegitaan tidak hanya dinilai dari
keindahan suara atau ketepatan nada, tetapi juga dari
kemampuan penyaji untuk menghadirkan rasa,
penghayatan emosional yang mendalam serta
memancarkan taksu, daya spiritual yang memberi
kehidupan pada nyanyian. Oleh karena itu, penyanyi
gegitaan (juru sekar) dianggap bukan sekedar
penghibur, melainkan pengemban nilai budaya yang
menghidupkan makna melalui suara.

Dengan demikian, gegitaan dapat dipahami
sebagai wujud sintesis antara seni vokal, spiritualitas,
dan komunikasi sosial. Ia bukan hanya warisan

95



musikal masa lampau, tetapi juga ruang kreatif bagi
seniman Bali untuk terus berinovasi dalam
mempertahankan keseimbangan antara tradisi dan
modernitas. Melalui gegitaan, suara manusia menjadi
jembatan antara masa lalu dan masa kini, antara
kesunyian batin dan kegairahan estetis, antara
harmoni kosmis dan kehidupan duniawi.

Gegitaan dalam pembahasan ini difokuskan
pada pengertian gegitaan sebagai sebuah karya baru,
dapat dipahami sebagai sebuah bentuk komposisi
vokal-instrumental yang basic melodi vokalnya
diambil dari tembang-tembang gegitaan (sekaran)
seperti macapat, kidung atau bentuk sastra gubahan
lainnya. Dengan demikian, dalam hal ini gegitaan
dapat diartikan disamping sebagai sebuah karya
sastra bertembang seperti: Macapat (Sekar Alit),
Kidung (sekar madya), dan Kakawin/Wirama (Sekar
Agung), juga sebagai sebuah karya komposisi musik
vokal- instrumentl baru yang sumber melodi vokalnya
diambil dari gegitaan di atas, yang juga dinamakan
“Gegitaan”.

Dengan demikian, Sandyagita lebih
menekankan pada dimensi konseptual dan estetis,
pertemuan antara dua dunia bunyi, contoh:
“Sandyagita Bali Metaksu”, “Sandyagita Ranu Murti” ,
“Sandyagita Kotamaning Bayu” dan banyak lagi yang
lain. Sedangkan Gegitaan mengacu pada praktik
penciptaan, pelaksanaan, dan penafsiran karya vokal
tradisi ke dalam instrumental itu sendiri, contoh:
“Gegitaan Gita Asri”, “Gegitaan Kembang Waseng”
dan gegitaan lainnya. Kedua bentuk karya ini saling
melengkapi dan menjadi simbol dialog antara tradisi
dan inovasi dalam seni musik Bali.

96



1. Struktur dan Unsur Pembentuk Sandyagita

Sebagai karya vokal-instrumental yang lahir
dari semangat dialog antara tradisi dan inovasi,
Sandyagita memiliki struktur yang khas. Ia bukan
sekedar adaptasi dari bentuk-bentuk  vokal
tradisional, melainkan hasil pencarian bentuk baru
yang tetap menghormati logika musikal Bali. Struktur
Sandyagita memperlihatkan upaya kreatif untuk
menggabungkan sistem musikal tradisional seperti
pola gending, melodi, patet, dan laras (pelog/slendro)
dengan prinsip komposisi modern yang menonjolkan
dinamika, kontras, dan eksplorasi tekstur bunyi.

Struktur musik dalam Sandyagita dan
Gegitaan biasanya mengikuti tiga tahap utama, yang
sejalan dengan struktur dalam seni pertunjukan Bali
pada umumnya, yaitu:

e Pangawit (Pembuka)
Bagian awal yang berfungsi membangun
suasana. Biasanya diawali dengan bunyi
lembut, seruan vokal, atau motif gamelan
yang perlahan membentuk pola. Dalam
Sandyagita, bagian ini sering berupa dialog
antara vokal tunggal dan beberapa instrumen
yang menjawab secara responsif.

e Pangawak (Isi atau Inti)
Bagian tengah di mana interaksi vokal dan
gamelan mencapai puncaknya. Vokal tidak
hanya melantunkan teks, tetapi juga menjadi
bagian dari ritme dan tekstur musik. Kadang
suara manusia diperlakukan  seperti
instrumen gamelan, menghasilkan efek
polifonik yang kaya.

e Pangecet (Penutup)
Bagian akhir yang menegaskan klimaks atau
resolusi musikal. Umumnya diakhiri dengan
gong besar atau penurunan dinamika

97



menuju keheningan. Dalam karya modern,
penutup bisa juga berupa repetisi vokal yang
berakhir secara perlahan, menggambarkan
kembalinya bunyi pada sunyi.

Struktur ini bukanlah bentuk baku yang kaku,
melainkan kerangka fleksibel yang memberi ruang
bagi eksplorasi komposisi. Di bagian awal, akhir dan
di sela-sela ke tiga bagian di atas, seniman bebas
menambahkan beberapa bagian lainnya antara lain
bagian papeson (saat penyanyi memasuki panggung),
panyalit/panyelah (bagian transisi yang (biasanya
sering dikaitkan dengan tambahan vokal yang dipetik
dari kakawin, kidung, pangaksama dan sumber vokal
lainnya), pakaad/panyuwud (akhir dari pementasan).

a. Unsur Vokal

Unsur vokal merupakan inti utama dari
Sandyagita. Dalam tradisi Bali, vokal selalu berakar
pada teks: baik dalam bentuk kidung, kakawin,
gegendingan, maupun geguritan. Pada Sandyagita,
teks tidak hanya berfungsi sebagai pembawa pesan
religius atau moral, tetapi juga sebagai elemen
musikal yang membentuk ritme dan warna bunyi.
Penyanyi tidak lagi terbatas pada pola pelantunan
tradisional yang linear, melainkan memanfaatkan
teknik vokal modern seperti vibrato, glissando,
falsetto, dan improvisasi spontan. Kadang, bunyi-
bunyi non-leksikal (vokalisis) dimasukkan untuk
memperkaya dimensi ekspresif, menciptakan suasana
ambang antara nyanyian ritual dan eksplorasi
kontemporer.

Selain itu, hubungan antara teks dan suara
mengalami redefinisi. Jika dalam kidung tradisional
teks adalah pusat makna, maka dalam Sandyagita,
suara itu sendiri menjadi makna bunyi menjadi simbol

98



dari energi dan kesadaran. Vokal dalam hal ini
berperan sebagai “suara peralihan”, menggambarkan
transformasi batin dan dinamika estetis yang
menghubungkan masa lalu dengan masa kini.

Estetika sandyagita salah satunya berasal dari
seni paduan suara dan unsur hamoni sebagai fondasi
terciptanya nyanyian ini. Harmoni disusun
sedemikian rupa menggunakan sistim paduan nada
(achord) Bali yang sangat kental dinamakan
ngempyung, menghasilkan poliponi yang khas.
Sebagaimana paduan suara dalam music Barat
seperti dipaparkan oleh Scruton: The very same
harmonic order that may be produced through a
sequence of chord, can result from polyphony. Tatanan
harmoni yang sama, yang dapat dihasilkan melalui
rangkaian acord, juga dapat muncul sebagai hasil dari
struktur polifoni. Tatanan harmoni dalam musik tidak
selalu harus dipahami sebagai hasil dari susunan
acord yang disajikan secara vertikal. Prinsip harmoni
yang sama dapat pula tercipta melalui proses polifoni,
yakni pertemuan dan interaksi beberapa garis melodi
yang bergerak secara mandiri namun saling berkaitan.
Dalam konteks ini, harmoni tidak hadir sebagai
struktur yang direncanakan secara eksplisit melalui
acord, melainkan sebagai konsekuensi musikal dari
hubungan antarsuara yang berjalan secara simultan.

Pendekatan polifonis menempatkan setiap
suara sebagai entitas yang memiliki logika melodisnya
sendiri. Ketika garis-garis melodi tersebut bertemu
dalam ruang waktu yang sama, terbentuklah relasi
interval dan resonansi yang menghasilkan kesan
harmonis. Dengan demikian, harmoni dapat diartikan
sebagai hasil dari proses linear yang berkembang
secara horizontal, bukan semata-mata sebagai
konstruksi vertikal yang statis.

Beberapa seniman sering memasukkan teknik
counterpoint ke dalam karyanya. Teknik ini

99



memadukan dua permainan melodi yang berbeda,
kadang-kadang kontras dengan sinkup yang saling
berkaitan antara satu dengan yang lainnya.
Permainan ini memerlukan kejelian dan kemampuan
penyanyi pendukungnya untuk menghasilkan
kualitas perpaduan nada yang memadai.

Pemahaman ini membuka cara pandang yang
lebih luas terhadap konsep harmoni, terutama dalam
tradisi musik vokal dan musik non-Barat, termasuk
musik Bali. Dalam praktik musikal tradisional,
harmoni tidak disusun melalui progresi acord
sebagaimana lazim dalam musik Barat, melainkan
lahir dari pertautan suara, teknik interlocking, dan
variasi melodi yang saling mengisi. Polifoni menjadi
landasan utama pembentukan tekstur musikal,
sementara kesatuan harmoni muncul secara implisit
dari interaksi tersebut.

Dengan demikian, kesamaan tatanan harmoni
yang dihasilkan baik melalui rangkaian acord maupun
melalui polifoni menunjukkan bahwa harmoni pada
dasarnya adalah fenomena relasional. Ia bergantung
pada bagaimana suara-suara ditempatkan,
digerakkan, dan dipertemukan dalam waktu musikal.
Perspektif ini menegaskan bahwa harmoni bukan
hanya persoalan struktur teknis, melainkan juga hasil
dari kesadaran estetik dan musikal dalam mengelola
hubungan antarsuara.

b. Unsur Instrumental

Instrumen sebagai mitra dialogis dalam
Sandyagita, karena dalam Sandyagita, instrumen
tidak diposisikan sekedar sebagai elemen pengiring
yang bersifat pelengkap, melainkan sebagai mitra
dialogis bagi vokal. Relasi antara vokal dan instrumen
dibangun atas dasar kesetaraan ekspresif, di mana
masing-masing unsur memiliki ruang untuk
berbicara, merespons, dan saling memengaruhi.

100



Instrumen berfungsi memperluas makna vokal,
sementara vokal memberi arah rasa dan narasi
musikal bagi instrumen. Dengan demikian,
Sandyagita menampilkan hubungan musikal yang
dialogis, bukan hierarkis.

Secara umum, perangkat gamelan gong kebyar
digunakan dalam penggarapan Sandyagita karena
karakter musikalnya yang dinamis, ekspresif, dan
kontras. Fleksibilitas tempo, dinamika, serta warna
bunyi yang dimiliki gong kebyar memungkinkan
terciptanya dialog yang intens antara vokal dan
instrumen. Selain itu, gamelan Semaradana
sesungguhnya menjadi pilihan karena
kemampuannya menjembatani nuansa laras pelog
septatonik dan laras selendro, sehingga memberi
ruang eksplorasi yang lebih luas terhadap warna
harmonik dan suasana musikal. Kedua perangkat ini
menyediakan fondasi yang kuat bagi penciptaan
Sandyagita yang bersifat terbuka dan transformatif.

Seiring perkembangan estetika dan konteks
pertunjukan, Sandyagita  juga  menunjukkan
keterbukaan terhadap penggunaan instrumen non-
tradisional, seperti biola, gitar, maupun instrumen
digital. Kehadiran instrumen-instrumen tersebut
bukan dimaksudkan untuk menggantikan peran
gamelan, melainkan sebagai bentuk hibridisasi
musikal yang memperkaya spektrum sonoritas karya.
Integrasi unsur tradisional dan non-tradisional ini
mencerminkan semangat inovasi Sandyagita yang
tetap berpijak pada kesadaran budaya, sekaligus
merespons dinamika musikal global.

101



Hubungan antara vokal dan instrumen dalam
Sandyagita bersifat interaktif dan cair. Terdapat
bagian-bagian tertentu di mana vokal tampil dominan
sebagai pusat ekspresi dan penyampai makna
tekstual, sementara pada bagian lain instrumen
mengambil alih ruang ekspresi melalui permainan
ritmis, tekstural, atau dinamis. Pergiliran peran ini
menciptakan tekstur musikal yang “bernapas”, di
mana struktur dan kebebasan saling mengimbangi,
serta keheningan dan ledakan bunyi hadir silih
berganti sebagai bagian dari satu kesatuan estetik.

Selain fungsi musikal, instrumen dalam
Sandyagita juga memegang peran simbolik. Bunyi
kendang, misalnya, kerap dimaknai sebagai penanda
detak kehidupan dan penggerak energi musikal. Ceng-
ceng menghadirkan percikan dinamika dan
aksentuasi yang memberi vitalitas pada alur musikal,
sementara reong dan gangsa membentuk gelombang
bunyi yang mengalun, menyerupai napas kosmos
yang terus bergerak. Simbolisme bunyi ini
memperkaya lapisan makna Sandyagita,
menjadikannya bukan sekedar komposisi musikal,
tetapi juga ruang refleksi filosofis dan spiritual.

Instrumen pengiring Sandyagita dengan
demikian sangat menentukan keindahan penyajian
karya secara keseluruhan. Karya vokal dan karya
iringan merupakan satu kesatuan yang saling terkait
dan tidak dapat dipisahkan. Keindahan vokal
Sandyagita tidak akan mencapai daya ungkap
maksimal tanpa dukungan iringan musikal yang
memadai; demikian pula sebaliknya, keunggulan
musikal instrumen hanya memperoleh makna utuh

102



ketika berinteraksi secara harmonis dengan vokal.
Oleh karena itu, sebuah karya Sandyagita dapat
dikatakan indah dan utuh apabila ditopang oleh
keseimbangan antara kualitas vokal dan kualitas
musikal instrumen pengiringnya.

Dalam kesatuan inilah Sandyagita tampil
sebagai lanskap sonik yang hidup dan berlapis
makna, sebuah ruang musikal di mana suara vokal
dan instrumen saling berdialog, saling menguatkan,
dan bersama-sama membangun pengalaman estetik
yang mendalam bagi penampil maupun pendengar.

c. Unsur Teks dan Bahasa

Dalam Sandyagita, teks tidak semata-mata
dipahami sebagai rangkaian kata yang harus
dilafalkan secara utuh dan literal, melainkan sebagai
sumber bunyi, makna, dan rasa. Teks menjadi bahan
musikal yang dapat diolah, dipilah, bahkan
ditransformasikan sesuai kebutuhan ekspresi. Karena
itu, sumber teks dalam Sandyagita sangat beragam,
mulai dari sastra klasik Bali seperti macapat, kidung,
dan kakawin, hingga karya sastra Bali modern dan
teks ciptaan pengkarya sendiri.

Teks-teks klasik kerap dijadikan titik berangkat,
bukan sebagai bentuk yang harus dipertahankan
sepenuhnya. Dalam banyak karya, pengkarya hanya
mengambil potongan kata, frasa tertentu, atau
bahkan suku kata yang dianggap memiliki kekuatan
bunyi dan simbolik. Potongan-potongan ini kemudian
dirangkai ulang, diulang, atau diperlakukan secara
musikal sehingga melahirkan makna baru yang
bersifat reflektif. Dengan cara ini, teks tidak lagi

103



berdiri sebagai narasi linear, melainkan hadir sebagai
lapisan rasa yang menyatu dengan alur musik.

Kebebasan dalam mengolah teks juga membuka
ruang luas bagi penciptaan teks baru. Pengkarya
Sandyagita kerap menulis teks sendiri sesuai dengan
tema yang ingin diangkat, baik tema spiritual,
kemanusiaan, alam, maupun kegelisahan zaman.
Meski demikian, kehadiran teks klasik tetap memiliki
peran penting sebagai penyangga estetika dan
struktur musikal. Ia berfungsi menjaga
keterhubungan karya dengan akar tradisi, sekaligus
memperkaya kedalaman makna yang disampaikan.

Dalam penyajiannya, penyanyi Sandyagita
dituntut memiliki kepekaan tinggi terhadap teknik
vokal yang sesuai dengan karakter teks yang
dilantunkan. Ketika membawakan teks bergaya Sekar
Madya atau kidung, misalnya, penguasaan laras pelog
dengan penggunaan pemeron yang intens menjadi ciri
penting. Permainan laras ini tidak hanya menentukan
keakuratan nada, tetapi juga membangun suasana
batin atau mood tertentu yang menjadi ruh karya
(Laksmi, 2024: 31). Dengan demikian, teknik vokal
bukan sekadar persoalan keterampilan, melainkan
sarana untuk menghidupkan makna teks dalam
ruang musikal.

Bahasa yang digunakan dalam Sandyagita pun
sangat beragam. Selain bahasa Bali klasik dan Bali
kepara, pengkarya sering memanfaatkan bahasa
Indonesia, bahkan bunyi-bunyi nonverbal seperti
onomatope dan vokalisasi bebas. Bunyi-bunyi ini
tidak selalu memiliki arti leksikal yang jelas, namun
justru menghadirkan kekuatan ekspresif yang

104



langsung menyentuh perasaan pendengar. Melalui
permainan bunyi, desahan, atau artikulasi suku kata
tertentu, vokal diperlakukan layaknya instrumen yang
bebas bereksplorasi. Sebagai contoh bisa didengar
“Sandyagita Crada” berbahasa Indonesia dengan
iringan Gong Kebyar yang dipentaskan pada Festival
Tari Keagamaan di Surabaya tahun 2019.

Keberagaman teks dan bahasa tersebut
mencerminkan semangat eksperimental Sandyagita
yang berani melampaui batas linguistik. Bahasa tidak
lagi menjadi sekedar alat komunikasi verbal, tetapi
menjelma sebagai medium artistik yang cair dan
terbuka. Dalam ruang inilah Sandyagita menemukan
kekuatannya: menjadikan teks sebagai medan
pertemuan antara tradisi dan kebaruan, antara
makna dan bunyi, antara kesadaran intelektual dan
pengalaman rasa.

d. Unsur Struktur dan Bentuk

Dalam Sandyagita, struktur musik tidak
diperlakukan sebagai kerangka yang kaku dan
membatasi, melainkan sebagai ruang hidup tempat
ekspresi vokal dan bunyi gamelan saling menyapa.
Setiap karya seolah memiliki jalannya sendiri,
mengikuti kepekaan rasa dan intuisi penciptanya.
Struktur hadir bukan untuk mengikat, tetapi untuk
menuntun alur perasaan, sebagaimana aliran napas
yang mengatur hidup manusia tanpa pernah disadari
secara mekanis.

Sebagian karya Sandyagita masih
memperlihatkan kedekatan dengan pola tradisional
karawitan Bali. Musik diawali dengan pengawit yang

105



berfungsi membuka suasana, memberi pijakan rasa,
dan mempersiapkan pendengar memasuki dunia
bunyi yang akan dihadirkan. Bagian ini kemudian
berkembang menuju pengolahan vokal dan
instrumental yang semakin intens, hingga mencapai
titik klimaks musikal. Pada akhirnya, karya ditutup
dengan panyuwud, sebuah fase pelepasan yang
menenangkan, menyerupai cara tabuh pategak
menuntun pendengar kembali pada keheningan.
Struktur semacam ini menghadirkan rasa utuh,
seimbang, dan akrab bagi telinga yang tumbuh dalam
tradisi Bali.

Namun, Sandyagita juga memberi ruang luas
bagi pencarian bentuk-bentuk baru. Dalam beberapa
karya, struktur tidak lagi berjalan lurus dari awal ke
akhir, melainkan hadir dalam potongan-potongan
musikal yang bersifat episodik. Vokal dapat muncul
secara tiba-tiba, menyela permainan gamelan, atau
justru menghilang sejenak, memberi ruang bagi bunyi
instrumental berbicara sendiri. Ada pula karya yang
menanggalkan pusat nada yang jelas, bermain dengan
ketegangan dan keheningan, sehingga pendengar
diajak mengalami musik bukan sebagai alur cerita,
melainkan sebagai peristiwa bunyi yang reflektif dan
kontemplatif.

Meskipun beragam dalam bentuk, Sandyagita
tetap berakar pada semangat keseimbangan dan
siklus. Peralihan antarbagian kerap ditandai oleh
perubahan tempo, dinamika, atau warna suara,
seolah menggambarkan momen peralihan dalam
kehidupan manusia dari terang menuju senja, dari
rivh menuju hening. Di sinilah makna sandhya

106



menemukan wujud musikalnya: sebuah ruang antara,
tempat berbagai kemungkinan bertemu dan
bertransformasi.

Sebagai contoh, dalam salah satu karya
Sandyagita yang mengolah teks spiritual, vokal tidak
langsung tampil sebagai pembawa pesan utama. Ila
muncul perlahan, menyatu dengan lapisan bunyi
gamelan gong kebyar yang bergerak dinamis. Pada
bagian tertentu, vokal justru mengambil peran
dominan, melantunkan teks dengan ekspresi lirih dan
meditatif, sementara instrumen berfungsi sebagai
penyangga suasana. Ketika klimaks tercapai, vokal
dan instrumen tidak saling menonjolkan diri,
melainkan berpadu dalam satu tarikan energi
musikal, sebelum akhirnya mereda menuju
panyuwud yang hening.

Dalam konteks Gegitaan, struktur sering kali
terasa lebih intim dan langsung. Vokal menjadi pusat
perhatian, sementara instrumen berperan sebagai
dialogis partner yang menanggapi setiap lengkung
melodi dan aksentuasi rasa. Dalam sebuah karya
Gegitaan, misalnya, satu frase vokal dapat memicu
respons singkat dari instrumen, menciptakan
percakapan musikal yang hidup dan spontan.
Struktur pun berkembang secara organik, mengikuti
arus emosi dan makna teks yang dilantunkan.

Pada akhirnya, Sandyagita dan Gegitaan
memperlihatkan bahwa struktur dalam musik Bali
bukanlah sekedar susunan bagian-bagian formal. Ia
adalah cermin kesadaran estetik dan spiritual, tempat
tradisi dan inovasi bertemu tanpa saling meniadakan.
Vokal dan instrumental hadir sebagai dua napas dari

107



satu kehidupan musikal yang sama. Ketika keduanya
berpadu dalam keseimbangan, musik tidak hanya
terdengar, tetapi juga dirasakan sebagai pengalaman
yang mengajak pendengar untuk merenung,
menyadari, dan kembali menyatu dengan denyut
kehidupan.

e. Unsur Estetika dan Filosofis

Di balik setiap gending Bali tersimpan filosofi
mendalam. Konsep Tri Hita Karana, keseimbangan
antara manusia, alam, dan Tuhan — tercermin dalam
keseimbangan unsur musikal: ritme (gerak), melodi
(jiwa), dan harmoni (keteraturan). Dalam tradisi musik
Bali, suara tidak dipisahkan dari kehidupan; ia
menjadi bagian dari ritus, ruang spiritual, dan
ekspresi sosial.

Musik juga menjadi wujud karma kolektif
masyarakat Bali hasil kerja bersama yang
memerlukan kerjasama, keselarasan, dan disiplin.
Oleh karena itu, pertunjukan gamelan tidak hanya
menampilkan bunyi vokal yang indah, tetapi juga
harmoni sosial yang menegaskan semangat gotong
royong (menyama braya).

Sandhya sebagai simbol keseimbangan
menemukan padanannya dalam estetika Sandyagita.
Karya ini menekankan pada prinsip rwa bhineda
(dualitas harmonis), taksu (kekuatan spiritual yang
memberi jiwa pada karya), dan rasa (penghayatan
batin). Keindahan dalam Sandyagita tidak hanya
diukur dari teknis musikalnya, tetapi dari kedalaman
penghayatan dan harmoni antara penyaji, penonton,
dan semesta. Dengan demikian, Sandyagita menjadi
bentuk eks presi musikal yang menyatukan tiga ranah
utama: spiritualitas, estetika, dan eksperimentasi. la

108



adalah suara zaman yang menggambarkan kesadaran
baru masyarakat Bali dalam menghadapi modernitas
bukan dengan menolak, melainkan dengan
menyeimbangkan dan menafsirkan ulang tradisi.

Dalam setiap bentuk seni Bali, aspek spiritual
tidak dapat dipisahkan dari estetika. Keindahan sejati
lahir dari keseimbangan antara kemampuan teknis
dan kesucian batin. Konsep taksu menjadi penentu
utama keberhasilan suatu pertunjukan. Seniman
yang memiliki taksu dianggap mampu memancarkan
energi spiritual yang menyentuh hati penonton.

Dalam konteks Sandyagita dan Gegitaan, taksu
hadir melalui keutuhan niat penciptaan. Meskipun
karya ini sering dipentaskan di ruang profan seperti
panggung seni atau festival, semangat pengabdian
terhadap nilai luhur tetap dijaga. Penyatuan antara
vokal dan instrumental bukan sekadar hasil
eksperimen formal, melainkan upaya menyalurkan
getaran spiritual yang lahir dari pemahaman terhadap
swaraning jagat — suara alam semesta. Dengan
demikian, inovasi musikal di Bali tidak pernah lepas
dari landasan spiritualitas.

Bahasa Bali penuh dengan lapisan makna
simbolis. Satu kata bisa memiliki makna literal, moral,
dan spiritual sekaligus. Misalnya:

e Cahaya (suryaning rat) bukan hanya sinar
matahari, tetapi simbol pencerahan batin.

e Air (toya) melambangkan penyucian dan
kehidupan baru.

e Gunung (giri) menggambarkan keteguhan dan
kedekatan dengan dunia dewa.

e Bunga (puspa) adalah lambang persembahan
dan keindahan hati.

Dalam Sandyagita, teks sering menggunakan
metafora alam sebagai bahasa spiritual. Misalnya,
kalimat seperti “Cahaya menyapa cakrawala hati”
tidak hanya berarti matahari terbit, tetapi juga simbol

109



kesadaran baru yang muncul dalam jiwa manusia.
Penggunaan simbolisme ini memperlihatkan bahwa
musik vokal Bali bukan sekedar nyanyian, melainkan
sastra lisan yang hidup di antara dunia bunyi dan
makna.

Struktur dalam musik Bali tidak pernah
dimaknai secara kaku. la adalah wadah bagi rasa dan
kesadaran. Sandyagita dan Gegitaan membuktikan
bahwa struktur bisa menjadi medan dialog antara
tradisi dan inovasi. Vokal dan instrumental bukan dua
entitas terpisah, melainkan dua nafas dari satu
kehidupan musikal. Ketika keduanya berpadu dalam
keseimbangan, musik menjadi lebih dari sekedar
hiburan ia menjadi pengalaman estetik dan spiritual
yang utuh.

2. Prinsip Estetika Sandyagita

Kelahiran Sandyagita sebagai bentuk ekspresi
musikal kontemporer Bali tidak dapat dilepaskan dari
landasan estetika yang menjiwai kebudayaan Bali
secara keseluruhan. Sebagaimana kesenian
tradisional lainnya, Sandyagita tumbuh dari
pandangan dunia (worldview) yang menempatkan
keindahan bukan semata-mata sebagai bentuk visual
atau aural, melainkan sebagai manifestasi dari
keharmonisan kosmis. Dalam konteks ini, estetika
Sandyagita dapat dipahami sebagai perpaduan antara
nilai-nilai tradisi yang bersifat spiritual dan prinsip-
prinsip modern yang bersifat kreatif-eksperimental.

a. Estetika Keseimbangan: Refleksi dari Makna
Sandhyagita

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya,

istilah sandhya bermakna “masa peralihan”, yakni
momen ketika dua kutub yang berlawanan bertemu

110



dan melebur. Dalam tradisi Hindu-Bali, peralihan ini
dianggap suci karena mencerminkan keseimbangan
antara unsur purusa (spirit) dan pradhana (materi),
antara langit dan bumi, antara yang sakral dan yang
profan.

Prinsip keseimbangan ini tercermin kuat dalam
estetika Sandyagita. Di satu sisi, karya ini tetap
berpijak pada sistem musikal tradisional Bali, pola
ritmis gong, struktur siklus tabuh, serta pola melodi
yang berakar pada patet pelog dan slendro. Di sisi lain,
ia membuka diri terhadap bentuk-bentuk musikal
baru yang lahir dari refleksi modern, seperti eksplorasi
suara, improvisasi, dan kebebasan komposisional.

Keseimbangan ini bukan sekadar kompromi
antara lama dan baru, melainkan usaha untuk
menciptakan “tatanan baru” di mana kedua unsur
tersebut saling memperkaya. Dengan demikian,
keindahan dalam Sandyagita bukan hasil dari
harmoni statis, tetapi dari dinamika dialogis antara
dua kekuatan yang berlawanan namun saling
melengkapi.

b. Estetika Rasa dan Taksu

Konsep rasa dan taksu merupakan dua pilar
utama dalam estetika Bali. Rasa mengacu pada
kepekaan batin, kemampuan seniman dan penikmat
untuk menyelami kedalaman emosi dan makna
dalam karya. Sedangkan taksu adalah kekuatan
spiritual yang memberi kehidupan dan karisma pada
setiap ekspresi seni. Tanpa taksu, karya seni dianggap
belum “hidup”, meski secara teknis sempurna.

Dalam Sandyagita, kedua prinsip ini saling
berkaitan erat. Vokal yang dihadirkan tidak hanya
menonjolkan teknik atau kemampuan olah suara,
tetapi juga menyampaikan getaran batin yang tulus.
Rasa menjadi jembatan antara seniman dan

111



pendengar, sementara taksu menjadi sumber energi
yang menghidupkan keseluruhan pertunjukan.
Keindahan Sandyagita bukan hanya dapat “didengar”,
tetapi “dirasakan” — melalui atmosfer spiritual yang
muncul dari interaksi antara penyaji, instrumen,
ruang, dan penonton.

Membuat lagu sandyagita sering terinspirasi
dari lagu- lagu keagamaan seperti jenis-jenis kidung.
Keindahan melodi kidung tercermin dalam sebuah
karya sekalipun babonnya sudah diolah menjadi lagu
yang baru. Dalam mendalami peristiwa keindahan,
rasa sangat erat ber-kaitan dengan seni memainkan
atau menyanyikan lagu atau tembang terlebih lagi
dalam menyanyikan kidung-kidung ke-agamaan di
Bali. Secara implisit istilah rasa adalah sesuatu yang
berhubungan dengan estetika yang dapat mendukung
lahirnya sebuah keindahan (Laksmi,2023: 54).

c. Estetika Rwa Bhineda: Dualitas yang
Harmonis

Salah satu prinsip mendasar dalam filsafat
hidup masyarakat Bali adalah rwa bhineda, yaitu
pandangan tentang dualitas yang tidak
dipertentangkan, melainkan dipahami sebagai dua
unsur yang saling melengkapi dan membentuk
kesatuan. Dalam konsep ini, kehidupan dipandang
sebagai ruang perjumpaan antara dua kutub yang
berlawanan seperti siang dan malam, terang dan
gelap, baik dan buruk, keras dan lembut, diam dan
gerak. Keberadaan kedua unsur tersebut bukanlah
sumber konflik, melainkan prasyarat terciptanya
keseimbangan dan harmoni kosmis. Keindahan sejati
tidak lahir dari penolakan terhadap salah satu kutub,
melainkan dari penerimaan dan pengelolaan
keduanya secara selaras.

112



Dalam estetika seni Bali, prinsip rwa bhineda
menjadi dasar dalam memahami dinamika keindahan.
Estetika tidak dimaknai sebagai keseragaman atau
keteraturan yang statis, melainkan sebagai proses
keseimbangan yang terus bergerak. Kontras dan
perbedaan justru dipandang sebagai sumber energi
kreatif yang menghidupkan karya seni. Oleh karena
itu, seni Bali termasuk music sering kali menampilkan
perbedaan yang tajam, namun tetap berada dalam
kerangka harmoni yang menyeluruh.

Prinsip rwa bhineda termanifestasi secara
nyata dalam struktur musikal Sandyagita. Salah satu
contohnya tampak pada perjumpaan antara vokal
yang bersifat lirih, melismatis, dan ekspresif dengan
pola tabuhan gamelan yang kuat, ritmis, dan
energetik. Vokal sering bergerak dengan kebebasan
frase dan ornamentasi, sementara gamelan menjaga
kerangka ritme dan dinamika. Pertemuan dua
karakter ini menciptakan dialog musikal yang saling
menguatkan. Contoh lain dapat diamati pada
pengolahan ruang bunyi antara kesenyapan (pause)
dan ledakan suara. Dalam beberapa bagian
Sandyagita, jeda dan ruang hening sengaja
dihadirkan sebelum masuknya vokal atau tabuhan
secara penuh. Kesenyapan ini bukan kekosongan,
melainkan bagian dari struktur estetik yang memberi
makna pada bunyi berikutnya. Ketika bunyi muncul
setelah hening, daya ekspresinya menjadi lebih kuat.
Di sinilah prinsip rwa bhineda bekerja: diam dan
bunyi saling membutuhkan untuk membangun
pengalaman musikal yang utuh. Dualitas juga tampak
pada hubungan antara keteraturan dan kebebasan.
Pola ritmis gamelan sering disusun secara ketat dan
berulang, mencerminkan keteraturan kosmis,
sementara vokal diberi ruang improvisasi terbatas
untuk mengekspresikan rasa (rasa musikal) dan tafsir
personal penyanyi. Kebebasan vokal ini tidak bersifat

113



liar, melainkan tetap berada dalam bingkai struktur
musikal yang disepakati bersama. Dengan demikian,
kebebasan dan keterikatan hadir sebagai dua unsur
yang saling mengontrol dan menyeimbangkan.

Melalui mekanisme tersebut, Sandyagita
menghadirkan apa yang dapat disebut sebagai
“tegangan harmonis”, yakni keadaan ketika perbedaan
dijaga agar tetap hidup namun tidak saling
mendominasi. Tegangan inilah yang menciptakan
dinamika estetik sekaligus pengalaman spiritual bagi
pelaku dan pendengar. Musik tidak sekadar terdengar
indah, tetapi juga mengajak pendengar untuk
merasakan keseimbangan antara berbagai kekuatan
yang bekerja di dalamnya. Dengan demikian,
Sandyagita menampilkan estetika yang tidak menolak
paradoks, melainkan merayakannya sebagai bagian
dari tatanan kosmis. Prinsip rwa Dbhineda
mengajarkan bahwa harmoni bukanlah ketiadaan
perbedaan, melainkan kemampuan untuk
menyelaraskan unsur-unsur yang berlawanan dalam
satu kesatuan yang hidup. Dalam praktik musikal
Sandyagita, dualitas tersebut hadir bukan hanya
sebagai struktur bunyi, tetapi juga sebagai
pengalaman filosofis dan spiritual yang
menghubungkan manusia dengan alam, tradisi, dan
Sang Pencipta.

d. Estetika Eksperimen dan Transformasi

Meskipun berakar kuat pada tradisi,
Sandyagita hadir sebagai praktik musikal yang
membawa semangat eksperimental yang menonjol.
Eksperimen dalam konteks ini tidak dimaknai semata-
mata sebagai upaya menghadirkan kebaruan bentuk
atau sensasi artistik, melainkan sebagai proses
pencarian makna baru melalui bunyi. Bagi seniman
sandyagita, eksplorasi musikal merupakan cara

114



untuk menafsir ulang tradisi agar tetap hidup dan
relevan, sekaligus membuka ruang dialog antara nilai-
nilai lama dan pengalaman estetik kontemporer.

Eksperimentasi dalam Sandyagita sering
terwujud melalui pengolahan suara vokal yang
melampaui konvensi teknik tradisional. Penyanyi
tidak hanya menggunakan suara sebagai medium
melodi, tetapi juga sebagai sumber tekstur bunyi,
warna timbre, dan ekspresi emosional yang beragam.
Bunyi-bunyi vokal non-konvensional seperti desahan,
gesekan, seruan ritmis, atau artikulasi yang
terfragmentasi sering dihadirkan untuk memperluas
kemungkinan ekspresi musikal. Di samping itu, pola
ritmis yang tidak berulang secara baku serta struktur
musikal yang terbuka memberi ruang bagi
spontanitas dan respons intuitif dalam proses
pertunjukan.

Transformasi juga tampak dalam upaya
menggabungkan instrumen tradisional dengan
teknologi musik digital. Integrasi ini memungkinkan
terciptanya lanskap bunyi baru yang memperkaya
spektrum sonoritas Sandyagita tanpa harus
meninggalkan identitas dasarnya. Teknologi tidak
diposisikan sebagai pengganti tradisi, melainkan
sebagai alat bantu untuk memperluas daya ungkap
musikal. Dengan cara ini, Sandyagita menjadi ruang
pertemuan antara praktik musikal lokal dan wacana
global, antara bunyi tradisional dan kemungkinan-
kemungkinan baru yang  ditawarkan oleh
perkembangan teknologi. Namun demikian, seluruh
bentuk inovasi dan eksperimentasi tersebut tidak
dilakukan secara acak atau terlepas dari konteks nilai.
Setiap proses penciptaan Sandyagita tetap berakar
pada kesadaran budaya dan spiritualitas Bali.
Seniman menyadari bahwa bunyi bukan sekedar
objek estetik, melainkan medium yang memiliki daya
simbolik dan spiritual. Oleh karena itu, eksplorasi

115



musikal selalu diiringi oleh sikap kehati-hatian, rasa
hormat, dan tanggung jawab terhadap makna yang
dikandung oleh bunyi-bunyi tersebut. Dalam
kerangka ini, proses penciptaan Sandyagita dapat
dipahami sebagai bentuk yadnya atau persembahan.
Penciptaan bunyi menjadi sarana refleksi atas
hubungan manusia dengan alam semesta, dengan
leluhur, dan dengan Sang Pencipta. Eksperimentasi
musikal tidak semata-mata bertujuan menghasilkan
estetika baru, tetapi juga untuk menemukan
keseimbangan baru antara dimensi manusiawi,
artistik, dan kosmis. Dengan demikian, estetika
eksperimen dalam Sandyagita memiliki dimensi
spiritual yang mendalam: ia bukan sekadar

transformasi  bentuk, melainkan transformasi
kesadaran.
Melalui pendekatan ini, Sandyagita

menunjukkan bahwa eksperimen dan transformasi
tidak  harus  berseberangan dengan  tradisi.
Sebaliknya, keduanya dapat berjalan berdampingan
sebagai bagian dari proses kreatif yang berkelanjutan.
Tradisi menyediakan fondasi nilai dan makna,
sementara eksperimen membuka ruang pembaruan.
Di antara keduanya, Sandyagita tumbuh sebagai
praktik musikal yang dinamis senantiasa bergerak,
berefleksi, dan bertransformasi tanpa kehilangan akar
budaya dan spiritualnya.

e.Estetika Ruang dan Suasana (Estetika
Kontekstual)

Dalam tradisi Bali, musik tidak pernah hadir
sebagai wujud yang berdiri sendiri, melainkan selalu
terikat pada konteks ruang, waktu, dan situasi sosial-
spiritual tertentu. Bunyi musikal dipahami sebagai
bagian dari keseluruhan tatanan ritual dan
kehidupan, yang maknanya tidak dapat dilepaskan

116



dari tempat serta momen ketika bunyi itu dihadirkan.
Sandyagita meneruskan cara pandang ini dengan
menempatkan ruang performatif sebagai elemen
penting dalam proses penciptaan dan pertunjukan
karya.

Karya-karya Sandyagita umumnya dirancang
dengan kesadaran penuh terhadap karakter ruang
pementasan. Panggung terbuka Ardha Candra
Denpasar, misalnya, menawarkan dimensi akustik
dan visual yang khas, di mana bentang ruang yang
luas, sirkulasi udara, serta interaksi antara suara dan
lingkungan alam menjadi bagian dari pengalaman
musikal. Namun demikian, Sandyagita tidak
membatasi dirinya pada satu ruang tertentu. Karya ini
juga berpotensi dipentaskan di berbagai konteks
ruang lain, seperti pelataran pura, ruang terbuka
alam, maupun ruang galeri modern. Setiap ruang
tersebut memiliki resonansi akustik, atmosfer, dan
makna simbolik yang berbeda, yang secara langsung
memengaruhi cara bunyi diproduksi, dipantulkan,
dan dimaknai.

Perbedaan konteks ruang tersebut menuntut
penyesuaian estetik dalam penyajian Sandyagita. Di
pelataran pura, misalnya, ruang sakral menghadirkan
suasana khidmat yang memperkuat dimensi spiritual
bunyi vokal dan instrumen. Di ruang terbuka,
kehadiran alam, angin, cahaya, dan suara lingkungan
menjadi bagian dari landskap bunyi yang tidak
terpisahkan. Sementara itu, di ruang galeri modern,
pantulan dinding dan kedekatan fisik antara penampil
dan penonton menciptakan pengalaman mendengar
yang lebih intim dan reflektif. Dengan demikian, ruang
tidak hanya berfungsi sebagai wadah pementasan,
tetapi juga sebagai unsur aktif yang membentuk
estetika karya.

Selain ruang, suasana atau atmosfer yang
tercipta selama pertunjukan menjadi bagian integral

117



dari keindahan Sandyagita. Keheningan sebelum
suara pertama muncul berfungsi sebagai ruang
persiapan batin bagi penampil dan pendengar. Gema
instrumen yang melayang di udara senja, atau
pantulan vokal pada dinding-dinding pura,
menghadirkan pengalaman auditif yang melampaui
bunyi itu sendiri. Unsur-unsur ini memperkaya
lapisan makna musikal dan membangun hubungan
emosional serta spiritual antara karya, ruang, dan
pendengar.

Dengan demikian, estetika Sandyagita tidak
hanya terletak pada kualitas bunyi yang terdengar,
tetapi juga pada ruang di antara bunyi pada jeda,
keheningan, dan resonansi yang menyertainya.
Keheningan merupakan bagian dari struktur estetik
yang memberi makna pada bunyi yang hadir
setelahnya. Melalui kesadaran akan ruang dan
suasana ini, Sandyagita mengajarkan bahwa
pengalaman estetik yang utuh lahir dari keterpaduan
antara bunyi, ruang, waktu, dan kesadaran
pendengar.

f. Estetika Kesadaran dan Spiritualitas

Akhirnya, prinsip estetika Sandyagita
berpuncak pada gagasan spiritualitas sebagai sumber
dan tujuan penciptaan seni. Musik bukan sekadar
hiburan atau ekspresi individual, melainkan sarana
menuju kesadaran yang lebih tinggi. Dalam setiap
getaran vokal dan denting instrumen, terdapat upaya
untuk menautkan manusia dengan harmoni semesta.

Keindahan Sandyagita tidak hanya dinikmati
secara lahiriah, tetapi juga dirasakan sebagai
pengalaman batin — pengalaman yang membawa
penonton pada suasana kontemplatif, menghadirkan
“rasa senja” sebagai simbol peralihan batin menuju
keseimbangan.

118



Dengan demikian, prinsip estetika Sandyagita
dapat dirumuskan sebagai estetika keseimbangan dan
kesadaran perpaduan antara rasa, taksu, rwa
bhineda, dan semangat eksperimentasi yang berakar
pada spiritualitas. Ia menjadi bentuk estetika Bali
kontemporer yang tidak berhenti pada reproduksi
tradisi, tetapi menafsirkan kembali tradisi sebagai
sumber inspirasi yang hidup dan terus berevolusi.

Dalam berbagai upacara, warna dan bunyi
diatur untuk menjaga harmoni kosmos. Misalnya,
arah timur dihubungkan dengan warna putih dan
nada tinggi; selatan dengan merah dan nada sedang;
barat dengan kuning dan nada rendah; utara dengan
hitam dan nada berat. Pembagian ini menunjukkan
bahwa musik Bali berpijak pada kosmologi suara.
Bunyi bukan elemen netral, tetapi kekuatan yang
berpengaruh terhadap keseimbangan semesta. Ketika
gamelan dimainkan dengan laras tertentu, dipercaya
ia dapat menyeimbangkan unsur-unsur alam.

Seni musik dalam konteks ini menjadi tindakan
ritual yang mendalam. Maka tidak heran bila dalam
upacara besar, komposisi tabuh dan vokal disusun
secara simbolik, dari awal yang lembut menuju gong
besar di akhir, menggambarkan perjalanan dari
penciptaan menuju penyatuan kembali dengan Yang
Mahakuasa.

3. Gegitaan dan Perkembangan Vokal-
Instrumental Bali Kontemporer

Perkembangan seni vokal-instrumental Bali
kontemporer tidak dapat dilepaskan dari akar tradisi
gegitaan. Sebagai bentuk musikal yang berfokus pada
ekspresi vokal dan relasinya dengan instrumen,
gegitaan telah menjadi pondasi konseptual bagi
lahirnya berbagai inovasi musik modern, termasuk
Sandyagita. la merupakan jembatan antara praktik

119



tradisional dan semangat penciptaan baru, antara
ekspresi individual penyanyi dengan kesadaran
kolektif dalam sistem musikal Bali.

a. Dari Tradisi Lisan ke Eksperimen Artistik

Pada masa awalnya, gegitaan hidup dalam
konteks sosial dan budaya yang kuat dengan tradisi
lisan. Penyampaiannya mengandalkan kemampuan
improvisasi dan daya ingat musikal penyanyi, tanpa
notasi atau sistem pencatatan formal. Vokal menjadi
ruang ekspresi spontan yang menyatukan narasi,
melodi, dan emosi dalam satu kesatuan organik.
Seiring dengan berkembangnya pendidikan seni
formal dan kesadaran dokumentatif di Bali pada abad
ke-20, gegitaan mulai mengalami transformasi. Ia
tidak hanya diwariskan secara lisan, tetapi juga diolah
kembali dalam bentuk komposisi baru yang
dikembangkan di lembaga-lembaga seni seperti
Institut Seni Indonesia Denpasar. Dalam konteks ini,
gegitaan menjadi sumber inspirasi untuk penciptaan
karya-karya eksperimental seperti Sandyagita, yang
menafsirkan ulang bentuk vokal tradisional melalui
pendekatan konseptual dan komposisional.

b. Sinergi Vokal dan Instrumen: Dari Pendamping
ke Dialog

Dalam Gegitaan tradisional, vokal sering kali
menjadi unsur utama yang diiringi oleh gamelan
secara fungsional. Namun dalam musik Bali
kontemporer, hubungan antara vokal dan instrumen
mengalami redefinisi: keduanya diposisikan setara
dalam struktur musikal. Vokal tidak lagi berdiri di
atas atau di bawah instrumen, melainkan berdialog
secara timbal balik. Dalam karya Sandyagita,
misalnya, prinsip sinergi ini menjadi inti dari struktur

120



penciptaan. Vokal berperan sebagai sumber energi
emosional, sementara instrumen menghadirkan ruang
resonansi yang memperluas makna suara manusia.
Hubungan ini menciptakan dimensi baru dalam
pengalaman mendengar: suara manusia menjadi
gema dari instrumen, dan instrumen menjadi
perpanjangan dari napas manusia. Pendekatan
semacam ini mencerminkan perubahan paradigma
musikal Bali kontemporer, di mana keseimbangan dan
interaksi menjadi lebih penting daripada dominasi
salah satu unsur. Ini juga menunjukkan bahwa
gegitaan telah berevolusi dari bentuk yang sekadar
mengiringi atau diiringi, menjadi bentuk yang
menekankan dialog kreatif antarunsur musikal.

c. Dimensi Estetika dan Spiritualitas Baru

Karya-karya Sandyagita sering dianggap
sebagai kelanjutan sekaligus perluasan dari spirit
gegitaan. Jika gegitaan tradisional menekankan rasa
dan taksu sebagai inti pengalaman estetik, maka
Sandyagita menghadirkan reinterpretasi atas dua
nilai tersebut dalam konteks modernitas. Rasa
dihadirkan melalui pencarian ekspresi baru — bunyi-
bunyi non-leksikal, vokalisasi abstrak, dan eksplorasi
tekstur suara manusia. Sementara taksu tetap
menjadi elemen esensial, tetapi hadir dalam bentuk
kesadaran performatif: kemampuan penyaji untuk
menghidupkan ruang pertunjukan dengan energi
spiritual yang memancar melalui suara.

Dengan demikian, gegitaan dan Sandyagita
tidak hanya berbagi akar musikal, tetapi juga berbagi
spirit  pencarian. Keduanya menjadi simbol
keseimbangan antara tradisi dan inovasi — di mana
kesakralan tetap hadir dalam eksperimentasi, dan
modernitas tumbuh dari kedalaman tradisi.

121



d. Fungsi Sosial dan Kultural di Era Kontemporer

Dalam masyarakat Bali modern, gegitaan tidak
lagi hanya hidup dalam ruang ritual atau kesenian
rakyat, tetapi juga hadir di berbagai konteks baru:
panggung pertunjukan, ruang pendidikan, festival
internasional, hingga media digital. Transformasi ini
menunjukkan daya lenting luar biasa dari tradisi
vokal Bali untuk menyesuaikan diri dengan
perubahan zaman.

Karya Sandyagita menandai era baru di mana
gegitaan  tidak  sekadar  dilestarikan, tetapi
direkontekstualisasikan. Ia hadir sebagai bahasa
musikal yang dapat berbicara lintas budaya dan
generasi, tanpa kehilangan ciri khas lokalnya. Melalui
inovasi komposisi, pementasan multimedia, dan
kolaborasi lintas disiplin (dengan tari, teater, atau
teknologi digital), gegitaan memperoleh kehidupan
baru — menjadi media ekspresi identitas Bali di
panggung global.

e. Gegitaan sebagai Warisan dan Ciptaan

Dalam konteks keilmuan seni, Gegitaan dapat
dilihat sebagai bentuk “warisan yang diciptakan
kembali” (reinvented tradition). Artinya, ia bukan
sekedar tradisi yang dilestarikan secara statis, tetapi
tradisi yang dihidupkan kembali melalui proses kreatif
kontemporer. Melalui reinterpretasi ini, Gegitaan
berperan ganda: sebagai sumber nilai-nilai musikal
Bali, dan sebagai wadah bagi generasi baru seniman
untuk mengartikulasikan identitasnya.

Dengan demikian, hubungan antara Gegitaan
dan Sandyagita mencerminkan perjalanan panjang
seni vokal Bali dari bentuk ritual menuju bentuk
reflektif dan konseptual. Keduanya mengajarkan
bahwa dalam kebudayaan Bali, tradisi tidak pernah

122



berakhir, ia terus bergerak, menyesuaikan diri, dan
melahirkan wajah-wajah baru tanpa kehilangan
jiwanya.

Secara keseluruhan, Gegitaan menjadi dasar
spiritual, musikal, dan estetis bagi lahirnya
Sandyagita. Jika Gegitaan adalah suara manusia yang
berpadu dengan gamelan, maka Sandyagita adalah
gema dari zaman peralihan tempat suara manusia dan
instrumen menyatu dalam kesadaran baru tentang
keseimbangan, kebebasan, dan spiritualitas. Dalam
pertemuan keduanya, kita menyaksikan bukan
sekadar perubahan bentuk musik, tetapi evolusi cara
berpikir tentang seni, identitas, dan makna hidup di
Bali yang terus berkembang.

4. Sandyagita sebagai Ruang Estetika
Peralihan

Seni vokal Bali secara historis sangat terkait
dengan fungsi ritual dan spiritual. Namun, sejak
paruh akhir abad ke-20, muncul kebutuhan untuk
memperluas ruang ekspresi seni, termasuk melalui
penciptaan karya yang Dbersifat kontemporer.
Sandyagita muncul sebagai jawaban atas tantangan
tersebut: bagaimana menghadirkan kebaruan tanpa
kehilangan akar budaya.

Estetika Sandyagita berpusat pada konsep
“peralihan” — baik dalam bentuk, bunyi, maupun
makna. Dalam struktur musikal, peralihan itu tampak
pada cara perpaduan antara laras tradisional (seperti
pelog dan selendro) dengan idiom modern; dalam teks,
tampak pada kolaborasi antara bahasa Kawi, Bali, dan
Indonesia; sementara dalam konteks pertunjukan,
terjadi pertemuan antara ritual, konser, dan
eksperimentasi artistik.

Dengan demikian, Sandyagita menjadi simbol
musikal yang menandai pergeseran paradigma: dari

123



kesenian tradisional yang bersifat konservatif menuju
seni pertunjukan yang reflektif, inovatif, dan dialogis.

5. Dimensi Filosofis Sandyagita

Dalam pandangan filosofis, Sandyagita dapat
dimaknai sebagai proses metamorfosis estetik—suatu
perjalanan dari kesadaran = spiritual menuju
kesadaran artistik. Ia menegaskan bahwa inovasi
dalam seni tidak harus berarti pemutusan dari tradisi,
tetapi justru upaya untuk menemukan kembali nilai-
nilai lama dalam bentuk yang baru.

Makna sandhya sebagai “transisi” dapat pula
dikaitkan dengan konsep keseimbangan dalam filsafat
Hindu-Bali, seperti Rwa Bhineda (dua hal yang
berbeda namun saling melengkapi) dan Tri Hita
Karana (tiga sumber kebahagiaan). Dalam konteks ini,
Sandyagita menghadirkan harmoni antara dimensi
spiritual (parhyangan), sosial (pawongan), dan
ekologis (palemahan). Melalui karya ini, nyanyian
tidak hanya menjadi sarana hiburan, melainkan juga
media introspeksi, komunikasi budaya, dan
perawatan ingatan kolektif.

Dalam seni kontemporer Bali, muncul gagasan
estetika baru: energi bunyi sebagai kelanjutan dari
konsep taksu. Jika taksu menekankan kekuatan
spiritual personal seniman, maka energi bunyi
berbicara tentang getaran universal yang lahir dari
interaksi semua elemen: manusia, alat, ruang, dan
penonton.

Karya Sandyagita misalnya, mengolah energi
bunyi melalui permainan dinamika yang kontras:
hening dan ledakan, harmoni dan disonansi, vokal
lembut di atas ritme gamelan yang tajam. Pendekatan
ini tidak menghapus wunsur religius, tetapi
menghadirkannya dalam bentuk pengalaman bunyi
yang kontemplatif mengajak penonton merasakan

124



spiritualitas dalam pertunjukan melalui getaran,
bukan hanya teks atau ritual tetapi getaran keindahan
yang kompleks.

6. Terminologi dalam Konteks Karya

Dalam praktik penciptaan, Sandyagita tidak
hanya mengacu pada satu komposisi, melainkan pada
suatu genre kreatif baru yang membuka peluang
kolaborasi lintas disiplin. Komposer dapat
memadukan unsur vokal tradisional seperti kakawin,
kidung, pupuh, gending rare, dengan bentuk musik
kreasi sebagai wujud karya inovatif.

Penggunaan instrumen gamelan dan instrumen
Barat tidak dilihat sebagai pertentangan, tetapi
sebagai upaya penciptaan dialektika bunyi yang
memperkaya ruang estetika. Terminologi seperti
swaragita, gegitaan, dan sandhya-melodi menjadi
bagian dari kosakata baru yang berkembang bersama
gerakan Sandyagita di kalangan seniman muda Bali.

7. Relevansi dan Arah Perkembangan

Konsep Sandyagita mengandung relevansi yang
luas dalam dunia seni inovatif Bali. la menegaskan
pentingnya inovasi yang berakar—yakni inovasi yang
tidak melupakan identitas budaya. Melalui
penggabungan tradisi dan eksperimentasi, Sandyagita
menginspirasi munculnya bentuk-bentuk baru seni
pertunjukan, baik di panggung akademik, festival
budaya, maupun karya kolaboratif internasional.

Arah perkembangan Sandyagita menunjukkan
pergeseran dari karya ritual ke karya reflektif, dari
ekspresi kelompok ke ekspresi individu, dari tradisi
tertutup ke tradisi dialogis. Semua ini menandakan
bahwa Bali terus bergerak—menjaga jati diri sekaligus
membuka diri terhadap arus globalisasi seni.

125



126



BAB 7

Poetika Musikal Gegitaan Bali

1. Antara Suara, Rasa, dan Bentuk

Dalam tradisi musik Bali, Gegitaan hadir sebagai
salah satu bentuk ekspresi yang menggabungkan
kekuatan vokal dan instrumental. Ia tidak hanya
sekadar "lagu" atau gending, tetapi merupakan sistem
musikal yang kompleks, di mana suara manusia dan
instrumen gamelan saling menegaskan makna.
Gegitaan adalah pertemuan antara kata dan nada,
antara tubuh penyanyi dan getaran ruang, antara
estetika dan spiritualitas.

Sebagai bentuk vokal-instrumental, Gegitaan
menempati posisi unik dalam seni pertunjukan Bali.
Ia mengandung nilai-nilai musikal yang bersumber
dari struktur tradisi, tetapi juga terbuka terhadap
inovasi. Untuk memahami keindahannya, kita perlu
menelusuri struktur musikalnya, melodi, ritme,
tekstur, dan dinamika serta nilai-nilai estetika yang
melingkupinya.

Setiap bunyi dalam musik Bali mengandung
simbol dan makna tertentu. Gamelan bukan sekadar
kumpulan instrumen, melainkan cerminan
mikrokosmos kehidupan. Gong melambangkan Sang
Hyang Widi, pusat segala bunyi dan penutup siklus
kehidupan. Kendang mewakili unsur dinamis waktu
dan ritme kehidupan. Ceng-ceng menggambarkan
energi api, semangat, dan keberanian. Suling
menyimbulkan napas, unsur udara yang
menghidupkan segalanya.

127



Dalam konteks vokal, tembang dan kidung
menjadi media penyampaian doa dan cerita. Teks-
teksnya sarat dengan nilai moral dan filosofi
kehidupan. Ketika seseorang melantunkan geguritan
atau pupuh, ia sesungguhnya sedang menghidupkan
kembali ajaran dharma melalui suara. Hubungan
antara bunyi dan makna ini menjadikan musik Bali
bersifat “ikonik”: setiap suara adalah lambang
kehidupan. Maka, ketika sebuah tabuh dimainkan
dalam upacara, ia tidak hanya menjadi pengiring,
melainkan doa yang terdengar.

2. Struktur Melodi dan Ruang Nada

Melodi dalam Gegitaan umumnya berpijak pada
sistem nada Bali yang khas, yaitu pelog dan slendro,
atau dalam istilah lokal disebut saih lima, saih pitu,
dan saih nem. Tidak seperti tangga nada Barat yang
bersifat tetap, sistem nada Bali bersifat kontekstual,
setiap gamelan memiliki laras (penadaan) sendiri yang
tidak bisa digeneralisasikan.

Penyanyi Gegitaan mengolah melodi dengan
memperhatikan karakter instrumen pengiring. Pada
beberapa bentuk, seperti gegitaan gender wayang,
vokal mengikuti alur melodi gender dengan teknik
ngregel (bergetar lembut), sedangkan pada gegitaan
gong kebyar, vokal lebih dinamis dan teatrikal. Ciri
utama melodi Gegitaan adalah:

o Melismatik — satu suku kata dinyanyikan
dengan beberapa nada.

e Improvisatif — penyanyi diberi ruang untuk
menghias melodi sesuai rasa dan estetika
yang dibutuhkan.

e Responsorial - terjadi dialog antara vokal dan
instrumen.

Melodi dalam Gegitaan tidak berfungsi untuk
menonjolkan virtuositas penyanyi, melainkan untuk

128



menyampaikan rasa (rasa gending, melodi dan irama).
Melodi harus “ngayah” (mengabdi) pada makna teks
dan konteks pertunjukan sedangkan irama sesuai
alur lagu yang dibutuhkan. Dengan demikian, setiap
nada bukan sekadar bunyi, tetapi perwujudan makna
batin.

3. Ritme dan Pola Waktu

Ritme dalam Gegitaan tidak dapat dipisahkan
dari struktur gamelan pengiringnya. Dalam tradisi
Bali, ritme atau matra dibangun berdasarkan siklus
waktu yang disebut gongan. Pola ini menjadi dasar
pengaturan dinamika dan struktur formal dari lagu.

Penyanyi mengikuti pola ritmis gamelan dengan
kebebasan tertentu. Kadang ia menunda frase,
memperpanjang suku kata, atau bahkan menembus
batas irama untuk menonjolkan makna teks.
Kebebasan ini tidak dianggap kesalahan, melainkan
bagian dari ekspresi personal yang justru
memperkaya pertunjukan.

Ritme dalam Gegitaan tidak hanya bersifat
musikal, tetapi juga simbolik. Dalam beberapa
konteks ritual, pola ritmis menggambarkan perjalanan
spiritual: dari diam menuju kesadaran, dari
ketegangan menuju harmoni. Oleh karena itu, ritme
dalam Gegitaan sering terasa seperti napas yang
hidup—bergerak, berdenyut, dan berputar dalam
keseimbangan.

4. Tekstur dan Hubungan Vokal-Instrumental
Hubungan antara suara manusia dan
instrumen adalah inti estetika Gegitaan. Dalam

pertunjukan tradisional, vokal tidak berdiri di atas
gamelan, melainkan menyatu dengannya. Prinsip ini

129



dikenal sebagai “suwara nyarengin gangsa”, suara
yang menyatu dengan bunyi gamelan.

Tekstur musikal dalam Gegitaan dapat
dibedakan menjadi tiga bentuk utama:

e Tekstur Homofonik — vokal dan instrumen
bergerak bersama dengan melodi yang sama,
seperti dalam gegitaan kidung.

e Tekstur Polifonik - vokal dan gamelan
bergerak dengan melodi berbeda yang saling
melengkapi, seperti dalam gegitaan gender
wayang.

e Tekstur Heterofonik — vokal mengembangkan
hiasan dari melodi gamelan, umum
ditemukan dalam gegitaan kebyar.

Interaksi ini menciptakan jalinan bunyi yang
kaya. Penyanyi harus memiliki kepekaan mendalam
terhadap “ruang bunyi” agar tidak mendominasi atau
tertelan oleh gamelan. Dengan kata lain, ia harus
“menari dengan suara”—sebuah keahlian yang tidak
hanya teknis, tetapi juga spiritual.

5. Estetika Gegitaan: Antara Kehalusan dan
Kekuatan

Konsep estetika dalam Gegitaan tidak dapat
dipisahkan dari pandangan hidup masyarakat Bali.
Keindahan (sundaram) bukan hanya tentang suara
yang indah, melainkan tentang keseimbangan antara
lahir dan batin, antara ekspresi dan kesopanan (tata
titi krama).

Nilai estetika Gegitaan dapat dipahami melalui
beberapa prinsip:

e Taksu - energi spiritual atau karisma yang
muncul dari kejujuran batin penyanyi.

130



e Rasa - kepekaan terhadap suasana
pertunjukan, baik  musikal = maupun
emosional.

e Angga-Rupa-Swaraning Gending — kesatuan
bentuk, struktur, dan suara yang harmonis.

Penyanyi Gegitaan yang baik bukan hanya
menguasai teknik vokal, tetapi juga mampu
menghayati makna teks dan menghadirkannya
dengan keindahan batin. Suara yang indah tanpa rasa
dianggap hampa, sementara rasa tanpa ketepatan
nada dianggap kurang berisi. Dalam keseimbangan
inilah letak keagungan estetika vokal Bali.

6. Ekspresi Tubuh dan Performativitas

Berbeda dari nyanyian Barat yang cenderung
statis, Gegitaan menuntut ekspresi tubuh yang
menyatu dengan suara. Gerak kepala, posisi tangan,
dan ekspresi wajah menjadi bagian dari performa
musikal. Hal ini menunjukkan bahwa dalam tradisi
Bali, suara adalah bagian dari tubuh yang spiritual—
bukan hanya alat bunyi, tetapi juga medium doa dan
komunikasi simbolik.

Dalam beberapa bentuk, seperti gegitaan
sendratari atau gegitaan dramatari, penyanyi bahkan
mengambil peran dramatik, memperkuat makna
cerita melalui gerak dan intonasi. Dengan demikian,
Gegitaan dapat dipandang sebagai bentuk teater
vokal yang menggabungkan unsur musik, sastra, dan
tari dalam satu tubuh pertunjukan.

7. Gegitaan dan Kehidupan Sosial
Seni vokal-instrumental tidak pernah lahir dan
tumbuh di ruang hampa. la selalu berakar pada

kehidupan masyarakat yang menghidupinya. Dalam

131



konteks Bali, Gegitaan hadir sebagai bagian tak
terpisahkan dari denyut kehidupan sosial, menyertai
berbagai peristiwa penting, mulai dari upacara adat
dan keagamaan hingga acara hiburan rakyat dan
pertemuan komunitas. Melalui Gegitaan, musik
menjadi bahasa bersama yang menghubungkan
individu dengan lingkungannya.

Di lingkungan desa, Gegitaan masih berfungsi
sebagai ruang berkumpul yang alami dan egaliter.
Masyarakat dari berbagai usia dapat terlibat, baik
sebagai penyanyi, penabuh, maupun pendengar.
Proses belajar Gegitaan sering berlangsung secara
lisan dan kolektif, melalui meniru, mendengar, dan
merasakan bersama. Dalam suasana seperti ini, seni
tidak diajarkan secara formal, melainkan diwariskan
melalui kebersamaan dan praktik sehari-hari yang
penuh keakraban.

Kehadiran Gegitaan dalam kehidupan sosial
juga memperlihatkan bahwa seni vokal tidak sekedar
diturunkan sebagai keterampilan teknis, tetapi
sebagai nilai hidup. Melalui proses bernyanyi
bersama, masyarakat belajar tentang harmoni, bukan
hanya dalam pengertian musikal, tetapi juga dalam
relasi sosial. Setiap suara dituntut untuk saling
mendengar, menyesuaikan diri, dan memberi ruang
bagi yang lain. Dari sini tumbuh sikap tenggang rasa,
disiplin kolektif, serta kesadaran akan pentingnya
kebersamaan.

Lebih  jauh, Gegitaan menjadi sarana
pembentukan dan penguatan identitas kolektif.
Melodi, teks, dan cara melantunkan lagu
mencerminkan sejarah, nilai, serta cara pandang
masyarakat setempat terhadap kehidupan. Ketika
Gegitaan dilantunkan dalam sebuah upacara atau
perayaan, suara-suara yang berpadu tidak hanya
menghadirkan keindahan bunyi, tetapi juga

132



mengingatkan masyarakat akan asal-usul dan ikatan
sosial yang menyatukan mereka.

Dalam  perkembangan  masyarakat Bali
kontemporer, fungsi sosial Gegitaan tetap relevan
meskipun konteksnya terus berubah. Di tengah arus
modernisasi dan individualisme, Gegitaan
menghadirkan ruang perjumpaan yang menegaskan
kembali pentingnya kebersamaan. Ia menjadi
pengingat bahwa seni memiliki peran sosial yang vital:
merawat relasi antarindividu, menjaga keseimbangan
dalam komunitas, dan menumbuhkan rasa memiliki
terhadap budaya sendiri.

Dengan demikian, Gegitaan tidak hanya hidup
sebagai bentuk ekspresi artistik, tetapi juga sebagai
praktik sosial yang membentuk dan dibentuk oleh
kehidupan masyarakat Bali. Suara dalam Gegitaan
menjadi jembatan antarindividu, medium berbagi
rasa, sekaligus cermin identitas kolektif yang terus
dirawat dari generasi ke generasi.

8. Arah Baru: Gegitaan dalam Konteks Inovasi

Dalam perjalanan waktu, Gegitaan tidak
berhenti sebagai tradisi lama yang diwariskan begitu
saja dari generasi ke generasi. Berangkat dari gegitaan
sebagai nyanyian tradisi sekaran yang berfungsi
sebagai sarana dan pendukung upacara, kini Gegitaan
berkembang menjadi bentuk karya seni yang semakin
menonjol dan bahkan dapat disebut fenomenal.
Perkembangan ini menunjukkan bahwa Gegitaan
adalah tradisi yang hidup mampu menyesuaikan diri
dengan zaman tanpa kehilangan akar budayanya.

Dalam perkembangannya, Gegitaan mulai
digarap dengan berbagai pilihan instrumen. Selain
diiringi secara sederhana, kini Gegitaan sering
dipadukan dengan instrumen seperti gender wayang,

133



semar pegulingan, dan perangkat gamelan tradisional
lainnya. Tidak berhenti di situ, beberapa karya
bahkan berani memanfaatkan media elektronik
sebagai bagian dari pengolahan bunyi. Eksperimen-
eksperimen ini tidak sekedar menambah variasi,
tetapi juga memperluas ruang ekspresi Gegitaan,
sekaligus membuka dialog antara nilai-nilai lokal Bali
dengan wacana seni global.

Perkembangan yang sangat terasa adalah
ketika Gegitaan diciptakan sebagai bentuk karya baru
yang memadukan vokal tradisional dengan instrumen
Gamelan Gong Kebyar. Pada masa awal
kemunculannya, penyajian Gegitaan masih tampak
sederhana: para penyanyi duduk berbaris di depan
gamelan pengiring, dengan fokus utama pada
kekuatan vokal dan teks. Namun, seiring
berkembangnya seni tata pentas serta pengaruh
teknik penyajian Sandyagita, Gegitaan kini sering
ditampilkan secara lebih dinamis. Penyanyi tidak lagi
sekadar duduk, tetapi bergerak di atas panggung,
membangun komunikasi visual dan ekspresi tubuh
yang mendukung makna lagu.

Perubahan cara penyajian ini pada dasarnya
tidak menjadi persoalan selama komposisi musikal
dan struktur pakem Gegitaan tetap dijaga. Inovasi
dipahami sebagai pengayaan, bukan penggantian nilai
dasar. Dengan demikian, esensi Gegitaan sebagai seni
vokal yang berpijak pada tradisi tetap terpelihara,
meskipun tampil dalam wajah yang lebih segar dan
kontekstual.

Semangat inovasi Gegitaan sejalan dengan ruh
Sandyagita, yaitu pertemuan antara masa lalu dan
masa kini. Melalui proses reinterpretasi dan
eksplorasi bunyi, Gegitaan menegaskan kembali
bahwa tradisi Bali memiliki daya hidup yang kuat.
Tradisi tidak harus diam dan beku, tetapi justru
menemukan kekuatannya ketika terus bergerak,

134



berubah, dan berdialog dengan zaman, tanpa
kehilangan jiwa dan nilai dasarnya.

Sebagai bentuk seni, Gegitaan sesungguhnya
sangat kompleks. Ia menyatukan dimensi musikal,
sastra, dan spiritual dalam satu kesatuan yang utuh.
Struktur melodinya berpijak pada laras tradisional,
ritmenya hidup dalam dinamika gamelan Gong
Kebyar, dan estetikanya dibangun atas keseimbangan
antara rasa dan taksu. Ketiganya saling menopang,
membentuk pengalaman musikal yang tidak hanya
indah, tetapi juga bermakna.

Di dalam setiap nyanyian Gegitaan, tersimpan
cerminan falsafah hidup masyarakat Bali: tentang
keseimbangan, harmoni, dan pengabdian. Keindahan
sejati Gegitaan tidak terletak pada kerumitan bunyi
atau kemegahan penyajian, melainkan pada
ketulusan suara yang mengalir sebagai ungkapan
syukur dan pemujaan terhadap kehidupan itu sendiri.

BAB 8

Sintaks Bunyi dan Teks dalam
Estetika Musik Bali

1. Struktur Musikal Sandyagita dan Gegitaan

Sandyagita dan Gegitaan merupakan dua
bentuk karya musik vokal-instrumental dalam tradisi
Bali yang lahir dari dinamika pertemuan antara nilai
tradisional dan kreativitas kontemporer. Keduanya

135



tidak hanya dipahami sebagai produk artistik semata,
tetapi juga sebagai representasi cara pandang
masyarakat Bali terhadap suara, musik, dan
kebudayaan itu sendiri. Di dalamnya terkandung nilai
estetika, spiritual, serta identitas budaya yang terus
berkembang seiring perubahan zaman.

Dalam konteks Sandyagita, suara manusia
ditempatkan sebagai objek musikal yang bersifat
terbuka dan fleksibel. Vokal tidak lagi semata-mata
berfungsi sebagai pembawa teks atau melodi
tradisional, melainkan diperlakukan sebagai medium
bunyi yang dapat dieksplorasi secara bebas baik dari
segi warna suara, teknik vokal, artikulasi, maupun
karakter ekspresifnya. Fenomena ini menunjukkan
keunikan konsepsi musikal masyarakat Bali, yang
memandang suara manusia sebagai bagian integral
dari orkestrasi, sejajar dengan instrumen gamelan itu
sendiri. Oleh karena itu, pencarian dan penciptaan
gaya vokal baru menjadi salah satu ciri utama dalam
struktur musikal Sandyagita.

Berbeda  dengan Sandyagita, Gegitaan
cenderung mempertahankan keterikatan yang kuat
dengan tradisi vokal Bali. Dalam karya Gegitaan,
bentuk-bentuk vokal tradisional seperti geguritan,
kidung, kakawin dan vokal tradisi lainnya umumnya
dijadikan kerangka dasar penciptaan. Struktur
musikalnya lebih terikat pada pakem-pakem
konvensional, baik dalam hal pola melodi, sistem
laras, maupun relasi antara teks dan musik. Dengan
demikian, Gegitaan dapat dipahami sebagai ruang
pelestarian sekaligus reinterpretasi tradisi vokal,
tanpa melepaskan akar estetik dan filosofisnya.
Secara sederhana, Sandyagita membuka peluang
pencarian identitas vokal baru, sementara Gegitaan
berfungsi sebagai penjaga kesinambungan tradisi
vokal Bali.

136



Kedua bentuk komposisi ini sama-sama
merupakan perpaduan antara vokal dan iringan
gamelan, khususnya Gamelan Gong Kebyar, yang
digarap dalam semangat kekinian. Kemunculan
Sandyagita dan Gegitaan tidak dapat dilepaskan dari
peran Pesta Kesenian Bali (PKB) sebagai ruang
eksperimentasi dan legitimasi artistik. Sejak sekitar
empat dekade lalu, Sandyagita menjadi salah satu
repertoar yang secara rutin dipentaskan dalam
Festival Gong Kebyar. Pada fase awal
pengembangannya, tim kurator PKB hanya
memberikan kriteria umum terkait substansi dan
struktur garapan. Kriteria tersebut kemudian
diterjemahkan secara kreatif oleh para komposer di
masing-masing kabupaten, sehingga melahirkan
beragam bentuk, gaya, dan pola garap yang
mencerminkan karakter lokal serta visi artistik
penciptanya.

Secara etimologis, istilah Sandyagita berasal
dari dua kata Sanskerta, yaitu sandhya dan gita. Kata
sandhya bermakna persatuan atau pertemuan, yang
sering dikaitkan dengan waktu peralihan terutama
senja sebagai simbol transisi dan keseimbangan.
Sementara itu, gita berarti nyanyian (Zoetmulder,
2011: 1014). Secara konseptual, Sandyagita
merepresentasikan  pertemuan berbagai unsur
musikal: vokal dan instrumental, tradisi dan inovasi,
serta struktur lama dan gagasan baru. Materi vokal
dalam Sandyagita tidak dibatasi, baik yang bersumber
dari tradisi maupun yang sepenuhnya diciptakan
baru, sehingga memberi ruang luas bagi eksplorasi
artistik.

Adapun Gegitaan, secara harfiah dapat
dimaknai sebagai nyanyian suci yang pada mulanya
berfungsi sebagai sarana atau pendukung upacara
keagamaan di Bali. Dalam perkembangannya, istilah
Gegitaan juga digunakan untuk menyebut karya vokal

137



baru yang melibatkan Gamelan Gong Kebyar sebagai
iringan musikal. Meskipun digarap dalam konteks
pertunjukan modern, materi vokalnya tetap
bersumber dari tembang-tembang tradisional yang
berakar pada sastra klasik Bali, seperti kidung dan
pupuh. Dengan demikian, Gegitaan menjadi jembatan
antara fungsi sakral masa lalu dan kebutuhan artistik
masa kini.

Melalui struktur musikal Sandyagita dan
Gegitaan, dapat dilihat bagaimana musik Bali terus
bergerak dalam dialektika antara pelestarian dan
pembaruan. Keduanya menunjukkan bahwa tradisi
bukanlah entitas statis, melainkan ruang dinamis
yang senantiasa membuka kemungkinan tafsir dan
penciptaan baru, tanpa kehilangan identitas
dasarnya.

Etimologi Sandhya (peralihan, kesadaran) dan
Gita (nyanyian) mengandung makna filosofis:
Sandyagita menjadi simbol peralihan antara masa
lalu dan masa kini, antara yang sakral dan yang
artistik. Bagian ini juga membedakan Sandyagita dari
Gegitaan serta menjelaskan posisi keduanya dalam
sistem musik Bali kontemporer.

Sebagaimana bentuk pertunjukan pada
umumnya, karya Sandyagita juga diikat dengan
struktur lagu yang merupakan susunan dan urutan
bagian-bagian yang membentuk sebuah komposisi
musik. Struktur lagu berbicara tentang alur yang jelas
serta emosi yang ingin disampaikan oleh seorang
komposer. Dalam setiap struktur lagu terdapat
susunan yang terdiri dari bagian-bagian tertentu
seperti bait (verse), refrain (chorus), dan jembatan
(bridge) yang membentuk sebuah komposisi musik
secara keseluruhan. Seperti diketakui bahwa sebuah
struktur atau bentuk karya musik Sandyagita terdiri
dari susunan atau urutan bagian-bagian lagu yang
membentuk sebuah komposisi yang bermakna

138



melalui penataan elemen-elemen seperti pengulangan,
variasi, dan kontras. Struktur ini menjadi pondasi
yang tidak terpisahkan dalam pembentukan sebuah
lagu. Sedangkan unsur-unsur lainnya seperti frasa,
motif, tema dan kadensa disusun secara harmonis
untuk menciptakan karya musik yang utuh. Sebuah
proses penciptaan dengan mengorganisasikan
elemen-elemen musik serta harmoni membentuk
sebuah karya musik baru yang dapat
mengungkapkan ide atau emosi dari penciptanya.
Keseluruhan proses ini berakhir dengan terciptanya
sebuah komposisi musik baru.

Struktur, bentuk dan komposisi Sandyagita
dan Gegitaan dari setiap Kabupaten/Kota di Bali
memiliki ciri khas dan keunikan tersendiri tergantung
dari selera komposernya. Hasil wawancara dengan
beberapa komposer Sandyagita antara lain I Gusti
Ngurah Suweka mengatakan bahwa ciri khas dan
keunikan komposisi sandyagita dari setiap kabupaten
kota tergantung dari siapa komposernya. Beliau
sangat fanatik dengan tradisi yang sudah berlaku
sebagaimana sandyagita digarap sesuai pakem yang
sudah ditentukan. Bentuk dan struktur maupun
komposisinya secara konvensional terdiri dari tiga
bagian utama seperti kepala, badan dan kaki. Dari
struktur ini komposer menambahkannya dengan
beberapa elemen di dalamnya. Sebagai contoh pada
bagian ending dari bagian pangawak lagu atau di
bagian lainnya sering dimasukkan unsur-unsur vokal
dari genre lain seperti contoh palawakya, walaupun
hal itu tidak wajib dilakukan. Menurut Suweka bahwa
secara umum struktur Karya Sandyagita terdiri dari
tiga bagian: 1), Papeson (Lagu ringan sebagai
pembuka), 2).Pangawak (Inti komposisi, banyak
menggunakan wewiletan), 3). Pangecet (Bagian
penutup dengan irama lebih rancak).

139



Struktur ini masih bisa dimainkan dengan
menambahkan bagian panyalit (interlud) sebelum
pangecet, sebagai penghubung yang terinspirasi dari
permainan lirik dan melodi. Papeson, lagunya ringan;
pangawak, inti dari lagu sandyagita yang banyak
menggunakan wawiletan; dan bagian pangecet yang
biasanya berisi ajakan dengan irama lebih rampak
(Wawancara, Senin 28 Juli 2025). Sandyagita pertama
yang Suweka buat dengan struktur dan komposisi
yang masih sangat tradisi adalah Sandyagita “Gita
Winangun” (1984) dengan penata iringan digarap oleh
seorang seniman karawitan I Nyoman Winda. Karya
ini dimainkan dan dinyanyikan oleh mahasiswa ASTI
(sekarang ISI) Denpasar dalam acara Pesta Kesenian
Bali.

Pernyataan serupa dipaparkan oleh I Ketut
Rudita yang pada Pesta Kesenian Bali 2025 bertugas
sebagai penata iringan Sandyagita duta Kabupaten
Badung yang, konsep, lagu vokal dan lirik digarap oleh
Desak Suarti Laksmi. Menurutnya Sandyagita
didefinisikan sebagai salah satu bentuk koor (paduan
suara), semacam vokal grup berbentuk nyanyian
semara gita yang diiringi dengan gamelan Bali.
Sejalan dengan pendapat Suweka, Rudita juga
memaparkan bahwa struktur komposisi sandyagita
masih tetap menggunakan konsep tri angga, seperti
kepala, badan dan kaki merupakan bagian dari
struktur komposisi secara umum yang sebenarnya
harus tetap dipertahankan (Wawancara, 20 Juli
2025). Kawitan: bagian awal (opening) yang dimulai
dengan instrumental (iringan gamelan) sebagai
opening, mengiringi para penyanyi memasuki
panggung. Bagian ini sering dikombinasikan dengan
lagu vokal penyanyi sambil bergerak memasuki stage.
Pangaksama: semacam lagu dengan syair pemujaan
serta permohonan maaf kehadapan Sang Pencipta,
dinyanyikan  sebagai bentuk penghormatan atas

140



karya-karya yang dibuat oleh para leluhur. Pada
bagian ini sering di sebut-sebut nama Yogiswara,
nama Tuhan atau leluhur sebagai bentuk respek dan
pemahaman etika dalam menghidupkan spirit estetika
lagu yang diciptakan. Pangawak: ditandai dengan
ukuran lagu lebih panjang dengan pengulangan
sesuai keinginan penciptanya. Pada bagian ini
berisikan pesan mendasar, isi dari latar belakang
kenapa lagu ini diciptakan disampaikan lewat vokal;
Sering diselipkan permainan motif vokal solo dengan
permainan nada dan kecepatan sesuai alur melodi
yang sudah ditentukan. Penyanyi solo mempunyai
kesempatan menonjolkan kemampuan olah vokalnya
diimbangi dengan suara chorus, calling dan
responding saling saut menyaut dan berakhir sebagai
satu kesatuan yang utuh. Pangecet: bagian lagu
dengan irama nge-bit, energik dan ceria. Pesan-pesan
disampaikan dengan jenaka mengikuti irama lagu
yang lebih cepat, elaborit dan ritmis. Biasanya
pangecet merupakan bagian lagu yang paling
menyenangkan karena disajikan lebih dinamis dari
yang lainnya. Pakaad, bagian akhir lagu sebagai
pertanda keseluruhan lagu akan selesai disajikan.
Pola pakaad sering dibuat dinamis dan ritmis untuk
memberikan kesan menyentuh terhadap keseluruhan
lagu yang ditampilkan. Panyalit/interlud: sebuah
penghubung sebagai transisi yang menjembatani
antara pangawit, pangawak, pangecet dan pakaad.
Pencipta dituntut lebih kreatif dalam mengelaborasi
dengan menambahkan beberapa sisipan melodi yang
sering diambil dari genre lagu yang berbeda. Genre ini
sering  dipetik dari bentuk  vokal = tradisi
(tembang/sekaran) seperti sekar alit/ macapat, sekar
madya/jenis-jenis kidung maupun sekar
agung/kakawin dan palawakia. Menurut Rudita
struktur dan bentuk komposisi lagu ini di sajikan oleh
Grup Sandyagita duta Kabupaten Badung dalam

141



ajang Pesta Kesenian Bali tahun 2025 (wawancara 20
Juli 2025).

I Wayan Darya berpendapat bahwa sandyagita
pada dua tahun terakhir ini (2024 dan 2025), ditata
agak berbeda dari tahun sebelumnya, dimana
komposisinya mengalami pergeseran struktur dan
bentuk mengikuti daya imajinasi penggarap yang
mengarah pada pembaharuan sajian, agar pesan yang
disajikan dapat dicerna dan dirasakan oleh penonton.
Struktur komposisinya dibuka dengan olah vokal solo
dan duet laki-perempuan yang bertutur tentang
keindahan dan keluhuran budaya Bali, kemudian
diramu dengan paduan suara yang mengulas tentang
makna dan filosofi tema yang diangkat. Di bagian
pangecet yang disajikan dengan irama riang mengajak
penikmat untuk selalu mengikuti petuah-petuah
tutur yang dilantunkan, serta ditutup dengan lagu
penutup yang berisi pantangan dan akibat jika petuah
sastra tidak dijalankan. Di setiap bagian
komposisisnya secara acak dimasukkan irama-irama
pendek serta suara senandung yang menyentuh rasa
untuk mempertegas pesan dalam syair lagu, dan juga
memberikan ruang gerak yang lebih bebas untuk
penataan koreografi tarinya, sehingga sajian
Sandyagita secara umum tampak lebih hidup dan
kreatif. Bentuk dan struktur kawitan, pengawak,
pengecet dan pekaad, masih tampak jelas disimak
(Wawancara, 12 Agustus 2025).

Pendapat yang sama dipaparkan oleh seorang
pangrawit, komposer karawitan dan sandyagita
Sutama, Nik Suasti dan Hari Dwipa. Dikatakan bahwa
dalam membuat struktur dan bentuk lagu Sandyagita
masih tetap menggunakan konsep tri-angga oleh tetua
kita dijadikan analogi sebagaimana kita sebagai
manusia diberikan bayu, sabda dan idep. Walaupun
tri angga (kawitan, pangawak dan pangecet) ini adalah
kesepakatan bukan undang-undang namun bahkan

142



menempatkan tri angga melebihi undang-undang,
harga mati yang tidak boleh ditawar. Meski demikian
tetap ada kemungkinan-kemungkinan komposer
untuk mengisi celah bagian strukur lagu yang sudah
direncanakan. Di bagian kawitan sering dihiasi
dengan lagu intro (pembukaan), papeson (saat
penyanyi menuju panggung), dan pangaksama (vokal
pemujaan), demikian juga di bagian pangecet
dilengkapi dengan coda dan lagu penutup/panyuwud
(Wawancara, 21 Juli dan 4 Agustus 2025).

I Putu Agus Darmajaya seorang composer
muda asal Klungkung mempunyai pengalaman yang
berbeda dalam berproses meskipun masih dalam
koridor yang sama. Struktur dan bentuk yang
diterapkan dalam karya sandya gita Karuna Puja
ciptaannya menggunakan sistem “bagian”, dimana
karya tersebut terbagi dalam 3 bagian antara lain:
bagian 1, bagian 2, dan bagian 3. Hal ini diterapkan
atas dasar keinginannya untuk meraih kemungkinan-
kemunglinam baru dalam hal pengomposisian
sandyagita tersebut; sehingga secara utuh karya
sandyagita terkomposisi sesuai dengan daya imajinasi
komposer yang kemudian dituangkan pada logika-
logika musik yang berpijak pada ide garapan yakni
tentang “Kasih sayang Ayah dan Ibu”. Dalam proses
penciptaan sering menemui kendala namun semua
bisa diatasi dengan mencari solusi. Karena
kemunculan mood dalam pikiran manusia tidak bisa
dipaksakan, maka komposer harus mampu
mengalihkannya ke dalam situasi yang berbeda.
Apabila kesulitan itu muncul saat membuat bagian
kawitan, sering muncul ide yang berkaitan dengan
pangecet maka alur pikiran dialihkan ke bagian
pangecet. Peristiwa ini juga terjadi saat proses
penciptaan bagian lagu lainnya karena munculnya ide
bisa datang kapan saja tanpa direncanakan
(Wawancara, 20 Juli 2025).

143



2.Teks, Sastra, dan Konteks Makna

Dalam karya Sandyagita dan Gegitaan, teks
sastra menempati posisi sentral sebagai sumber
inspirasi sekaligus fondasi konseptual penciptaan
karya. Teks tidak diperlakukan semata-mata sebagai
lirik yang ditempelkan pada melodi, melainkan
sebagai medan makna yang diolah, ditafsirkan, dan
dihidupkan kembali melalui bunyi musikal. Sumber
teks yang digunakan sangat beragam, mencakup
karya sastra klasik Bali dan Nusantara seperti
kakawin, kidung, dan macapat, karya sastra modern,
hingga puisi kontemporer yang merefleksikan realitas
sosial dan spiritual masyarakat masa kini.
Keberagaman sumber ini memperlihatkan keluasan
cakrawala estetik Sandyagita, yang menjembatani
tradisi sastra lama dengan sensibilitas zaman modern.

Analisis terhadap hubungan teks dan musik
dalam Sandyagita berfokus pada proses transformasi
makna verbal menjadi ekspresi musikal. Kata, frasa,
metafora, dan simbol yang terkandung dalam teks
sastra diterjemahkan ke dalam pola melodi, warna
vokal, artikulasi, serta dinamika musikal. Metafora
dan simbol tidak hanya bekerja pada tataran
semantik, tetapi juga memengaruhi pilihan nada,
interval, dan kontur melodi. Misalnya, simbol
ketuhanan, kesucian, atau kontemplasi spiritual
sering diterjemahkan melalui melodi yang mengalun
lembut, tempo lambat, serta register vokal yang
menenangkan, sementara tema kegembiraan atau
semangat kolektif diekspresikan melalui ritme yang
lebih hidup dan pola melodi yang energik.

Dari sisi musikal, Sandyagita umumnya
dibawakan dengan nuansa lembut, khidmat, namun
tetap mampu menghadirkan keceriaan dan
kehangatan emosional. Melodi disusun secara
inovatif, tetapi tetap berpijak pada nilai rasa (taksu)

144



dan kepekaan estetis khas Bali. Tujuan utamanya
bukan semata-mata menghadirkan keindahan bunyi,
melainkan menyentuh batin pendengar,
menenangkan jiwa, serta memperkuat dimensi
spiritual. Dalam konteks ini, kesepadanan antara lirik
dan melodi menjadi prinsip utama. I Nyoman Sutama
menegaskan bahwa lirik yang indah tanpa dukungan
melodi yang kuat akan melemahkan daya senandung
dan daya ingat pendukungnya, sehingga pesan estetik
dan spiritual yang terkandung tidak tersampaikan
secara optimal (19 Agustus 2025).

Pandangan serupa juga disampaikan oleh I
Wayan Darya, yang menyebut bahwa syair Sandyagita
umumnya menggunakan bahasa Bali lumrah agar
mudah dipahami oleh masyarakat luas, sementara
kutipan sastra klasik tetap dipertahankan dalam
bahasa aslinya sebagai bentuk penghormatan
terhadap sumber teks. Warna tembang tradisi,
menurutnya, dapat diperkaya dengan sentuhan
nuansa populer tanpa kehilangan identitas dasarnya,
sehingga daya tarik Sandyagita dapat menjangkau
audiens yang lebih luas (12 Agustus 2025). Sementara
itu, Darmajaya secara sadar memilih sastra Kawi
dalam karya Karuna Puja sebagai simbol konsep
purusa-pradana, menegaskan bahwa pilihan teks
bukan hanya persoalan estetika, tetapi juga sarat
dengan makna filosofis dan kosmologis (13 September
2025).

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa
dalam Sandyagita dan Gegitaan, sastra dan musik
berpadu sebagai satu kesatuan ekspresi budaya yang
utuh. Sastra memberikan makna, arah, dan
kedalaman filosofis, sementara musik memberi
nyawa, emosi, dan daya hidup pada teks tersebut.
Perpaduan keduanya menjadikan Sandyagita tidak
hanya sebagai karya seni pertunjukan, tetapi juga
sebagai media komunikasi estetis dan spiritual yang

145



efektif, mampu menjembatani tradisi dan modernitas,
individu dan komunitas, serta dunia profan dan sakral
dalam konteks kebudayaan Bali.

Sastra lagu Sandyagita dan Gegitaan sarat
dengan muatan etika, estetika, spiritualitas, dan
didaktika. Lirik-liriknya kerap menghadirkan doa,
ajaran moral, refleksi filosofis, hingga pesan-pesan
sosial, termasuk dalam beberapa konteks sebagai
media sosialisasi atau propaganda program sosial dan
pemerintah. Bahasa yang digunakan umumnya
merujuk pada tradisi tembang Bali, dengan
pemanfaatan simbolisme yang kuat serta kutipan dari
teks-teks suci seperti kidung, kakawin, dan mantra.
Penggunaan bahasa Kawi atau Jawa Kuno sering
dipilih untuk mempertegas nuansa sakral dan
filosofis, sekaligus menegaskan keterhubungan karya
dengan akar tradisi sastra klasik. Proporsi nilai etika,
estetika, spiritual, dan pendidikan dalam lirik tidak
bersifat baku, melainkan disesuaikan dengan tema
dan judul karya yang diusung.

Melihat hubungan Tekstual antara Teks dan
Bunyi, salah satu ciri khas Sandyagita dan Gegitaan
adalah hubungan erat antara teks vokal dan pola
instrumental. Teks yang digunakan sering bersumber
dari sastra Bali klasik seperti gaguritan, kidung,
kakawin dan sastra kakawian. Namun, dalam karya
modern, teks tersebut bisa diolah ulang menjadi puisi
bebas atau mantra suara tanpa makna literal. Ada tiga
pola utama dalam hubungan teks dan bunyi:

e Teks sebagai makna utama; Musik berfungsi
memperkuat isi dan pesan teks. Contoh:
penggunaan pupuh ginada untuk
menonjolkan suasana lembut dan religius.

e Teks sebagai bahan bunyi; Suara manusia
diperlakukan seperti instrumen. Teks bisa
dipecah menjadi suku kata, diulang, atau

146



dimodulasi. Fokusnya bukan makna kata,
tetapi kualitas bunyinya.

e Teks sebagai simbol; Beberapa karya
Gegitaan memanfaatkan teks suci atau
mantra sebagai simbol energi spiritual.
Bunyi-bunyi itu diolah sedemikian rupa
untuk menciptakan suasana meditatif.

Dalam semua bentuk tersebut, suara manusia
menjadi pusat ekspresi, menghubungkan dimensi
verbal (kata) dan musikal (bunyi).

Dalam konteks spiritual, teks vokal sering
digunakan sebagai sarana meditasi suara (mantra
swara). Ketika penyanyi melantunkan kalimat
tertentu berulang-ulang, getaran suaranya
menciptakan kondisi batin yang hening dan terfokus.

Misalnya, pengulangan kata “Sang Hyang
Suryaning Bhuana” atau “Sang Hyang Kawi Swara’
dalam karya Sandyagita bukan hanya bagian lagu,
melainkan bentuk pemujaan kepada kekuatan
semesta. Proses pengulangan ini mengubah
pendengar menjadi peserta aktif dalam pengalaman
spiritual: mereka tidak sekedar mendengar, tetapi ikut
“di antarkan” oleh suara menuju kesadaran yang lebih
dalam. Dengan demikian, Sandyagita dan Gegitaan
mengembalikan fungsi awal musik Bali sebagai sarana
yoga suara, menyatukan tubuh, pikiran, dan roh.

Sastra Bali memiliki struktur bunyi dan ritme
yang kuat. Kidung dan kakawin disusun dengan pola
metrum yang ketat, seperti guru laghu (panjang—
pendek suku kata), yang sesungguhnya sudah
memuat unsur musikal. Setiap bait menjadi melodi
laten yang menunggu dihidupkan oleh suara
manusia. Dalam konteks Sandyagita, teks-teks
tersebut bukan hanya dibacakan, melainkan
dihidupkan kembali melalui vokal dan instrumen.
Pencipta mengolah setiap suku kata menjadi frase
melodi, setiap jeda menjadi ruang musikal, dan setiap

147



makna menjadi warna bunyi. Contoh nyata dapat
dilihat pada pada bagian panyelah karya Sandyagita
“‘Jagat Hita” SuartiLaksmi (2025) yang mengambil
teks dari Kidung Palugangsa dan Palawakia diambil
dari teks Adhiparwa. Kata-kata cinta spiritual dalam
teks tersebut diolah menjadi motif vokal lembut,
sementara gamelan mendukungnya dengan pola ritme
mengalun seperti napas meditasi.

Sastra dalam tradisi Bali bukan hanya bahan
baku bunyi, melainkan roh yang menghidupkan
musik. Melalui teks, karya vokal-instrumental seperti
Sandyagita dan Gegitaan menemukan jiwa dan arah
estetiknya. Proses penciptaan yang berpijak pada teks
menciptakan kontinuitas antara masa lalu dan masa
kini, antara nyanyian suci leluhur dan ekspresi
artistik masa kini. Dalam setiap kata yang dilagukan,
tersimpan doa, pengetahuan, dan pengalaman
manusia Bali yang abadi.

Dalam tradisi Bali, bahasa tidak hanya alat
komunikasi, melainkan juga wadah spiritual. Bahasa,
baik dalam bentuk lisan maupun tulisan diyakini
mengandung kekuatan sabda, yaitu getaran ilahi yang
mampu menghidupkan, menenangkan, atau
menyucikan. Oleh karena itu, teks dalam karya musik
Bali tidak pernah netral. Setiap kata yang dilantunkan
memiliki makna, aura, dan tujuan tertentu. Dalam
Sandyagita dan Gegitaan, teks vokal menjadi inti dari
seluruh komposisi; musik gamelan hanyalah jubah
yang membungkus makna kata agar sampai ke hati
pendengar.

Bahasa Bali klasik yang digunakan dalam
tembang sering diambil dari sumber-sumber sastra
kuno seperti kakawin, pupuh, atau geguritan. Bahasa
ini tidak hanya indah secara fonetis, tetapi juga padat
makna simbolis. Suara, ritme, dan intonasinya
menjadi bagian dari pengalaman estetik dan spiritual
secara utuh.

148



Salah satu bentuk teks utama dalam musik
vokal Bali adalah pupuh. Pupuh merupakan bentuk
puisi tradisional yang diatur oleh aturan metrum
(padalingsa) dan jumlah suku kata pada setiap
barisnya. Setiap pupuh memiliki karakter dan fungsi
emosional yang berbeda.

Beberapa pupuh yang sering digunakan dalam
Sandyagita dan Gegitaan antara lain:

e Pupuh Sinom — menggambarkan keindahan,
kesegaran, dan kebahagiaan batin.

e Pupuh Pangkur — berisi nasihat moral dan
introspeksi diri.

e Pupuh Ginada - bernuansa spiritual dan
lembut.

e Pupuh Dangdang Gula - menggambarkan
kasih sayang dan keseimbangan hidup.

Struktur metris ini membentuk irama alami
yang memudahkan integrasi antara kata dan nada.
Seniman Bali sering memulai komposisi dari pupuh
tertentu, lalu mengembangkannya menjadi karya
musik yang lebih luas.

Sementara itu, geguritan merupakan bentuk
puisi naratif yang lebih bebas. Dalam Gegitaan, teks
geguritan sering digunakan untuk menyampaikan
refleksi kehidupan modern tentang alam, cinta, atau
krisis spiritual manusia masa kini namun tetap dalam
gaya bahasa yang halus dan simbolik.

3. Makna dan Simbol dalam Teks Vokal-
Instrumental

Makna teks dalam karya vokal Bali sering
berlapis. Ada lapisan denotatif (arti harfiah kata),
konotatif (makna simbolik atau filosofis), dan spiritual
(pengalaman batin). Dalam penciptaan Sandyagita
atau Gegitaan, seniman sering menafsirkan ulang

149



teks-teks tersebut agar tetap relevan dengan konteks
kekinian, tanpa kehilangan sakralitasnya.

Misalnya, kata “sunya”’ (hening) dalam kidung
klasik tidak hanya berarti diam, tetapi menunjuk pada
ruang batin tanpa ego tempat di mana musik lahir.
Maka, ketika kata ini diucapkan dalam vokal, iringan
instrumen sering meniru gema hening itu dengan
nada panjang dan lembut, menciptakan ruang
auditori yang kontemplatif. Simbolisme seperti ini
menjadi dasar bagi estetika Sandyagita: menyatu
antara kata, bunyi, dan rasa, sehingga musik tidak
hanya didengar, tetapi dirasakan dalam kesadaran
mendalam.

Untuk mendokumentasikan lagu-lagu
sandyagita dan gegitaan, composer harus mencatat
lagu beserta teks yang diciptakannya sesuai laras
lagu. Namun dengan berbagai alasan tidak semua
composer suka mencatat (menotasi) lagu. Mereka
pada umumnya membuat catatan kecil untuk
mnuangkan lagu kepada penyanyi setelah itu
terlupakan. Komposer harus paham tentang nada,
patet dan laras dari karya sandyagita maupun
gegitaan sesuai konsep garap dari sebuah karya.
Dalam karawitan Bali, dua laras yakni laras slendro
dan laras pelog yang umum dimainkan. Kedua laras
ini didominasi dengan permaianan 5 (lima) nada yang
juga disebut pentanonik dalam satu oktafnya (Laksmi,
2022: 4).

4. Aspek Estetika dan Filosofis

Memphis nilai-nilai estetika Bali yang menjadi
jiwa dari Sandyagita dan Gegitaan. Konsep taksu
(energi spiritual), rasa (kehalusan perasaan), dan
harmoni dijelaskan sebagai prinsip penciptaan.
Dikaitkan pula dengan pandangan filsafat Hindu Bali
tentang tri hita karana dan tat tvam asi yang menjiwai

150



karya seni. Inovasi dalam Sandyagita tidak memutus
akar estetika, melainkan memperluasnya agar lebih
komunikatif secara global. Waesbergs
mengungkapkan bahwa: Etetika, menerangkan
tentang esensi atau intisari keindahan dan tentang
pengalaman keindahan (2016:21). Estetika musik Bali
dibangun di atas tiga pilar utama: harmoni, rasa, dan
spiritualitas.

e Harmoni (Sundaram) — keindahan dalam
musik Bali muncul dari keseimbangan antara
unsur vokal, instrumental, dan gerak tubuh
(bila dikaitkan dengan tari).

e Rasa (Rasa-Bhava) — setiap gending memiliki
emosi dan makna tertentu, yang muncul dari
hubungan antara pemain, bunyi, dan
penonton.

e Spiritualitas (Siwam-Satyam) — musik
dianggap benar (satyam) jika sejalan dengan
nilai kebenaran dan suci (siwam).

Dalam Sandyagita, estetika ini hadir melalui
penyatuan bunyi manusia dan alat sebagai
representasi dari dualitas dunia: langit dan bumi,
mikro dan makro, manusia dan dewa. Ketika
keduanya berpadu dengan tulus, lahirlah keindahan
sejati yang disebut taksu.

Estetika Sandyagita juga menegaskan prinsip
keseimbangan antara teknik dan makna. Kemahiran
bernyanyi dan memainkan gamelan harus berjalan
seiring dengan pemahaman makna simbolik di
baliknya. Tanpa makna spiritual, musik hanya
menjadi bunyi kosong. Sebaliknya, tanpa keindahan
teknis, makna tidak akan sampai kepada pendengar.

151



Dalam pandangan etnomusikologi, musik
dianggap sebagai bahasa simbolik yang
menyampaikan pesan budaya dan nilai-nilai sosial.
Dalam konteks Bali, setiap komposisi musik
mencerminkan sistem berpikir dan pandangan
kosmologis  masyarakatnya. Struktur musikal
pembukaan (pengawit), isi (pengawak), dan penutup
(pakaad) merepresentasikan konsep Tri Angga
(kepala, badan, kaki) yang juga ditemukan dalam
arsitektur, tari, dan ritual. Dengan demikian, musik
bukan hanya karya seni, melainkan juga miniatur
alam semesta. Konsep ini menjadi penting dalam
memahami Sandyagita dan Gegitaan. Keduanya tidak
sekedar hasil eksplorasi estetik, melainkan
perwujudan simbolik dari kesatuan manusia dan
alam, suara dan ruang, bunyi dan makna.

152



BAB 9

Dari Pakem ke Eksperimen:
Transformasi Musikal Bali

novasi dalam musik Bali bukan sekedar
eksperimen artistik. Ia adalah bentuk
bhakti, pengabdian kepada seni, budaya,
dan kehidupan. Seniman Bali memahami
bahwa mencipta berarti melanjutkan doa
leluhur dalam bahasa zaman baru. Gegitaan dan
Sandyagita adalah simbol dari perjalanan itu: dari
tradisi menuju inovasi, dari bunyi upacara menuju
ruang ekspresi universal. Di tangan para seniman
Bali, musik tetap menjadi jembatan antara masa lalu
dan masa depan antara yang suci dan yang kreatif.
Transformasi dan inovasi dalam musik Bali
tidak semata-mata sebagai upaya pembaruan artistik
atau pencarian bentuk estetika baru. Lebih dari itu,
inovasi merupakan laku kesadaran budaya yang
berakar pada nilai bhakti, yakni pengabdian yang
tulus kepada seni, tradisi, dan kehidupan itu sendiri.
Bagi seniman Bali, proses mencipta bukanlah
tindakan yang terlepas dari dimensi spiritual,
melainkan kelanjutan dari doa dan niat leluhur yang
diekspresikan melalui bahasa musikal sesuai dengan
konteks zaman yang terus berubah.
Dalam hal ini, inovasi dipandang sebagai
proses dialogis antara masa lalu dan masa kini.
Tradisi tidak dimaknai sebagai sesuatu yang beku

153



atau final, melainkan sebagai sumber nilai, konsep,
dan energi kreatif yang senantiasa dapat ditafsir
ulang. Seniman Bali memahami bahwa setiap
penciptaan baru tetap berpijak pada kesadaran akan
asal-usul, struktur, dan fungsi musik dalam
kehidupan sosial dan ritual. Dengan demikian,
transformasi musikal berlangsung secara organik,
tanpa memutus kesinambungan makna yang telah
diwariskan oleh generasi sebelumnya.

Gegitaan dan Sandyagita menjadi representasi
nyata dari proses transformasi tersebut. Keduanya
menunjukkan bagaimana vokal tradisi yang semula
berakar kuat dalam konteks upacara dan ritual
keagamaan mengalami perluasan fungsi menuju
ruang ekspresi artistik yang lebih terbuka. Meskipun
demikian, perluasan ini  tidak  serta-merta
menghilangkan nilai sakral yang melekat, melainkan
justru menghadirkan cara baru dalam memaknai
kesakralan melalui eksplorasi musikal, struktur
komposisi, dan estetika pertunjukan.

Melalui Gegitaan dan Sandyagita, bunyi-bunyi
yang dahulu hadir terutama sebagai bagian dari tata
upacara kini Dbertransformasi menjadi medium
komunikasi estetik yang dapat diapresiasi secara
lintas konteks dan lintas budaya. Musik vokal Bali
tidak lagi terbatas pada ruang ritual semata, tetapi
juga hadir dalam ruang pertunjukan, pendidikan, dan
diskursus akademik. Transformasi ini
memperlihatkan kemampuan tradisi Bali untuk
beradaptasi tanpa kehilangan identitas dasarnya.

Di tangan para seniman Bali, inovasi musikal
tidak pernah berdiri berseberangan dengan nilai
kesucian. Sebaliknya, kreativitas dipahami sebagai
jalan untuk menjaga keseimbangan antara yang
sakral dan yang profan, antara kewajiban tradisi dan
kebebasan artistik. Musik, dalam hal ini, berfungsi
sebagai jembatan simbolik yang menghubungkan

154



masa lalu dengan masa depan, serta
mengharmoniskan dimensi spiritual dengan ekspresi
kreatif manusia.

Dengan demikian, transformasi dan inovasi
dalam musik Bali menegaskan bahwa tradisi
bukanlah penghalang bagi kreativitas, melainkan
fondasi yang memungkinkan lahirnya bentuk-bentuk
baru yang bermakna. Gegitaan dan Sandyagita
menjadi penanda perjalanan estetik dan spiritual
masyarakat Bali, sekaligus bukti bahwa musik tetap
menjadi ruang perjumpaan antara warisan leluhur,
kesadaran zaman, dan visi masa depan. Untuk lebih
jelaskan terpapar seperti di bawah ini:

1. Sandyagita sebagai Inovasi

Perkembangan institusi pendidikan seni di Bali,
seperti ASTI menjadi Sekolah Tinggi Seni Indonesia
kemudian menjadi Institut Seni Indonesia Denpasar
dan kini Institut Seni Indonesia (ISI) Bali, turut
mendorong lahirnya gelombang inovasi musikal.
Kampus menjadi ruang dialog antara pengetahuan
akademik dan praktik tradisional. Di ruang-ruang
studio dan laboratorium seni, para mahasiswa dan
dosen mengeksplorasi gagasan baru dengan tetap
menghormati nilai-nilai tradisi.

Dari proses inilah muncul karya-karya
eksperimental yang mempertemukan vokal tradisional
dengan bentuk instrumental baru. Penelitian dan
penciptaan menjadi dua sisi yang saling memperkaya:
penelitian menggali nilai-nilai lama, sementara
penciptaan mengujinya dalam konteks baru.
Sandyagita dan Gegitaan muncul sebagai bentuk
respon terhadap semangat ini, upaya menjembatani
antara dunia akademik, spiritual, dan praktik
kesenian.

155



Selain itu, globalisasi informasi membuka
ruang yang lebih luas bagi seniman Bali untuk
berkolaborasi dengan musisi dunia. Pertukaran
budaya melalui festival, residensi, dan media digital
memperkaya warna musikal. Namun, di balik semua
itu, kesadaran akan identitas lokal tetap menjadi
fondasi utama. Para seniman menyadari bahwa
kekuatan Bali justru terletak pada tradisi yang unik
dan mendalam.

Salah satu tantangan besar yang dihadapi
seniman Bali adalah bagaimana menjaga
keseimbangan antara kesetiaan terhadap tradisi dan
keberanian untuk berinovasi. Tradisi memberikan
dasar identitas dan nilai estetika, sedangkan inovasi
membuka ruang dialog dengan dunia luar dan
perkembangan zaman.

Proses ini sering kali melahirkan ketegangan
kreatif: sebagian pihak ingin mempertahankan
bentuk-bentuk lama, sementara yang lain mendorong
pembaruan. Namun di sinilah letak keunikan musik
Bali: inovasi justru dianggap sah sejauh masih
menghormati nilai-nilai spiritual dan simbolik yang
diwariskan leluhur. Dengan demikian, musik Bali
tidak statis, melainkan senantiasa bergerak seperti
aliran sungai yang terus menghidupi sumbernya.

Dalam perspektif Bali, “inovasi” tidak sekadar
berarti menciptakan sesuatu yang baru. Ia diartikan
sebagai ngawit anyar tanpa ninggal lawas melahirkan
yang baru tanpa meninggalkan yang lama. Artinya,
setiap pembaruan harus tetap berpijak pada nilai-nilai
tradisi dan kesadaran spiritual. Konsep ini melahirkan
bentuk penciptaan yang bersifat transformasional,
bukan revolusioner. Seniman tidak menolak tradisi,
tetapi mengolahnya kembali dengan perspektif baru.
Inovasi menjadi jalan tengah antara kesetiaan dan
kebebasan, antara ritual dan estetika modern. Dalam

156



konteks Sandyagita dan Gegitaan, inovasi muncul
melalui:
e FEksperimen bentuk dan struktur komposisi.
e Penggunaan teknik vokal nontradisional.
e Penggabungan unsur gamelan dengan
instrumen modern atau elektronik.
e Pemaknaan wulang teks dan konteks
pertunjukan.

Inovasi juga membawa perubahan fungsi
pertunjukan. Jika dulu musik vokal-instrumental
hadir terutama dalam konteks upacara (wali atau
bebali), kini ia juga tampil sebagai karya balih-balihan,
pertunjukan untuk hiburan dan refleksi estetis.

Pementasan Sandyagita biasanya sering digelar
di panggung terbuka Arda Candra Denpasar, namun
sering dipentaskan di panggung teater, ruang galeri,
bahkan ruang publik seperti pantai atau museum.
Setting ini mengubah pengalaman mendengar: musik
tidak lagi hanya persembahan kepada dewa, tetapi
juga persembahan kepada sesama manusia dan alam.
Meskipun demikian, nilai estetika dan kesucian tetap
dijaga melalui sikap hormat, kesungguhan, dan niat
yang tulus. Dengan cara ini, Sandyagita dan Gegitaan
memperluas makna spiritual ke ruang-ruang profan
menjembatani dunia ritual dengan dunia modern.

2.Gegitaan dan Komunitas Seni

Gegitaan dalam kajian ini dipahami dalam
pengertian yang lebih luas, tidak semata-mata sebagai
ekspresi musikal vokal, tetapi juga sebagai praktik
sosial yang berfungsi sebagai sarana kebersamaan
dan pendidikan seni dalam aktivitas magegitaan atau
magegendingan. Praktik ini berkembang melalui
pembelajaran lagu-lagu tradisi Bali yang diwariskan
secara kolektif dalam komunitas yang berkembang
pesat. Oleh karena itu, gegitaan menempati posisi

157



strategis sebagai medium pewarisan nilai budaya
sekaligus pembentukan karakter estetik dan spiritual
pelakunya.

Dalam tradisi Bali, kegiatan magegitaan
khususnya dalam bentuk pesantian umumnya
berlangsung secara kolektif, baik dalam konteks
latihan, pementasan, maupun pelaksanaan upacara
adat dan keagamaan. Pola kebersamaan ini
menciptakan ruang interaksi sosial yang intens, di
mana relasi antarindividu diperkuat melalui
pengalaman musikal bersama. Melalui proses
tersebut, magegitaan berfungsi sebagai medium
pembelajaran sosial yang menanamkan nilai-nilai
disiplin, rasa hormat, tanggung jawab, serta kerja
sama secara alami dan berkelanjutan.

Komunitas vokal Bali memegang peran penting
dalam menjaga keberlanjutan gegitaan sebagai bagian
dari warisan budaya takbenda. Komunitas ini
berfungsi sebagai wadah regenerasi seniman muda, di
mana  proses transmisi  pengetahuan  dan
keterampilan tidak hanya berlangsung melalui jalur
formal, tetapi juga melalui mekanisme belajar
tradisional seperti nyantrik dan maguruguron.
Seniman senior berperan sebagai penjaga otoritas
estetik dan etika, sementara generasi muda
menghadirkan semangat eksplorasi dan pembaruan,
sehingga tercipta dialog kreatif yang dinamis antara
tradisi dan inovasi.

Dalam ranah pendidikan seni formal, lembaga
seperti Institut Seni Indonesia (ISI) Bali memiliki peran
strategis sebagai jembatan antara praktik gegitaan
berbasis komunitas dengan sistem akademik.
Gegitaan yang sebelumnya berkembang dalam ruang
ritual dan komunal kini juga dikaji,
didokumentasikan, serta dikembangkan melalui
pendekatan ilmiah dan penciptaan artistik di
lingkungan perguruan tinggi. Interaksi antara

158



seniman komunitas, akademisi, dan mahasiswa
membuka  ruang dialog yang  memperkaya
pemahaman gegitaan, baik sebagai praktik budaya
yang hidup maupun sebagai objek kajian dan
penciptaan seni kontemporer.

Relasi antara seniman, lembaga pendidikan,
dan masyarakat membentuk suatu ekosistem kreatif
yang saling menopang. Masyarakat menyediakan
konteks sosial dan spiritual tempat gegitaan
dijalankan dan dimaknai secara nyata, lembaga
pendidikan menawarkan kerangka konseptual dan
metodologis, sementara seniman berperan sebagai
aktor utama yang menghidupkan,
mentransformasikan, dan mereaktualisasikan praktik
tersebut. Dalam ekosistem ini, gegitaan tidak berhenti
sebagai artefak budaya, melainkan terus berkembang
sebagai praktik hidup yang responsif terhadap
dinamika zaman.

Dengan demikian, magegitaan dapat dipahami
sebagai praktik sosial yang mengintegrasikan nilai
spiritual, estetika, dan solidaritas budaya. Melalui
aktivitas vokal yang bersifat kolektif, magegitaan
meneguhkan identitas komunal, memperkuat rasa
kebersamaan, serta meningkatkan S$raddha dan
bhakti ke hadapan Tuhan Yang Maha Pencipta. Nilai
spiritual terwujud dalam kesadaran akan fungsi seni
sebagai persembahan dan laku batin, nilai estetika
tercermin dalam pengolahan suara dan rasa musikal,
sementara solidaritas budaya tampak dalam
komitmen bersama untuk merawat dan meneruskan
tradisi kepada generasi berikutnya.

159



BAB 10

Refleksi Akhir: Bunyi, Tradisi, dan
Masa Depan

usik Bali digambarkan sebagai medan
pertemuan antara tradisi dan inovasi.
Musik tidak berhenti sebagai
peninggalan masa lalu, tetapi terus
tumbuh sebagai ruang ekspresi baru.
Sandyagita dan Gegitaan muncul dari semangat
untuk menjembatani dua dunia: sakral dan profan,
lokal dan global, klasik dan inovasi.

Dengan memahami dinamika ini, kita dapat
melihat bahwa masa depan musik Bali tidak terletak
pada imitasi terhadap Barat, melainkan pada
kemampuan mengolah kekayaan lokal menjadi
bahasa universal. Bunyi gamelan dan nyanyian Bali
akan terus bergema, bukan sebagai nostalgia masa
lampau, tetapi sebagai tanda kehidupan budaya yang
terus berdenyut, mencari bentuk terbaiknya di tengah
zaman yang berubah. Proses penciptaan Sandyagita
dan Gegitaan mencerminkan dinamika seni Bali yang
hidup berpijak pada tradisi, tetapi terbuka pada
perubahan. Eksperimen musikal dan kolaborasi lintas
disiplin menunjukkan bahwa inovasi tidak berarti
meninggalkan akar, melainkan menyirami akar agar
tumbuh ranting baru.

Merangkum seluruh pembahasan tentang
Sandyagita dan Gegitaan sebagai bentuk ekspresi
vokal-instrumental Bali yang berakar pada tradisi dan
terbuka pada inovasi, ditekankan tiga nilai utama:

160



memori budaya, kreativitas lintas zaman, dan
komunikasi global. Bagian ini juga menawarkan
implikasi bagi dunia akademik, penciptaan karya, dan
pendidikan seni termasuk strategi pelestarian dan
pengembangan seni vokal Bali ke masa depan.

Pada akhirnya, musik Bali mengajarkan bahwa
keindahan bukan sekadar soal estetika, tetapi jalan
menuju kesadaran. Melalui bunyi, manusia belajar
tentang keseimbangan, harmoni, dan ketulusan.
Sandyagita dan Gegitaan lahir dari kesadaran ini —
bahwa musik bukan hanya hasil kreativitas teknis,
tetapi juga bentuk doa yang bersuara.

Spiritualitas memberi arah, sedangkan estetika
memberi bentuk. Ketika keduanya berpadu, lahirlah
karya yang hidup — karya yang tidak hanya
terdengar, tetapi juga dirasakan. Dengan pemahaman
inilah, kita dapat melangkah menuju bab berikutnya,
yang akan menelusuri struktur musikal dan konsep
vokal-instrumental dalam Sandyagita dan Gegitaan,
bagaimana keduanya mengolah unsur bunyi, teks,
dan rasa menjadi satu kesatuan yang menyentuh.

Pada akhirnya, musik Bali mengajarkan bahwa
keindahan bukan sekadar soal estetika, tetapi jalan
menuju kesadaran. Melalui bunyi, manusia belajar
tentang keseimbangan, harmoni, dan ketulusan.
Sandyagita dan Gegitaan lahir dari kesadaran ini
bahwa musik bukan hanya hasil kreativitas teknis,
tetapi juga bentuk doa yang bersuara.

Spiritualitas memberi arah, sedangkan estetika
memberi bentuk. Ketika keduanya berpadu, lahirlah
karya yang hidup karya yang tidak hanya terdengar,
tetapi juga dirasakan.

Dengan pemahaman inilah, kita dapat
melangkah menuju bab berikutnya, yang akan
menelusuri struktur musikal dan konsep vokal-

instrumental dalam Sandyagita dan Gegitaan,

161



bagaimana keduanya mengolah unsur bunyi, teks,
dan rasa menjadi satu kesatuan yang menyentuh

162



DAFTAR PUSTAKA

Bandem I Made, 1986. Prakempa: Sebuah Lontar
Gamelan Bali.

Denpasar: Akademi Seni Tari
Indonesia.

Barker, Paul. 2004. Composing for Voice: A
Guide for
Composers, Singers, And Teacher.
Routledge: New York/London.

Banoe, Pono. Pengntar Pengetahuan Harmoni.
Penerbit
Kanisius (Anggota IKAPI), Yogyakarta.

Djohan, 2006. Terapi Musik, Teori dan Aplikasi.

Penerbit Galangpress (Anggota IKAPI)
Yogyakarta.

Harjana, Suka. 2018. Estetika Musik Sebuah
Pengantar. Yogyakarta, Art Music Today

Laksmi, Desak Made Suarti. 2024. Mecandetan

ur
Penciptaan Tembang: Sumber Inspirasi
Pada
Budaya Pertanian
, 2024. Tembang Bali: Dari Yogi Suara
Menuju
Yoga Suara. Kementrian Pendidikan,
Kebudayaan, Riset dan Teknologi
Institut

Seni Indonesia Denpasar.

163



, 2023 Kidung: Integral and Structured

Part in

The Implementation of Balinese Hindu

Relligious Ceremonies Malaysian Journal

Internasional (Journal  Scopus).
Malaysia.

, 2022. Pemahaman Dan Strategi
Pembinaan

Kidung Keagamaan Hindu Di Kota
Denpasar:

Suatu Kajian Teo-Estetika. Penerbit:
Fakultas

Seni Pertunjukan — ISI Denpasar

Bekerjasama Dengan Sanggar Seni
Citta

Uadhi Kabupaten Badung.

, 2006. Penempatan Suara (Vokal
Placement)

dalam Seni Olah Vokal Bali dalam Mudra
JurnalSeni Budaya. Denpasar: Institut Seni
Indonesia Denpasar.

Miller, Richard. 1986. The Structur Of Singing: System
and Art in Vocal Tecnique. London: A Division
of Macmillan, Inc. New York. Col-lier
Macmillan, Inc.

Mithen, Steven. 2007. The Singing Neanderthals: The
Origins of Music, Language, Mind, and Body.
United States of America: First Harvard
University Press.

Scruton, Roger. 2009. The Estethetics of Music. Oxford
University Press.

Sunarto, 2017. Apresiasi Musik. Thafa Media:

164



Yogyakarta.

Taum, Yoseph Yapi. 1997. Pengantar Teori

Sastra.
Bogor: Penerbit Nusa Indah.

Teeuw, A. 2015. Sastra dan Ilmu Sastra

Pengantar
Teori Sastra. Bandung: PT. Dunia

Pustaka
Jaya

Tenzer, Michael. 2000. Gamelan Gong Kebyar:

The Art

of Twentieth- Century Balinese Music.
Chicago

and London: The University of Chicago
Press.

Waesberghe S.J., F.H. Smits van, 2016. Estetika
Musik. Jogjakarta: Thafa Media.

, 2007. Teori Rasa: Memahami Taksu,
Ekspresi & Metodenya. Denpasar:
Penerbit
Widya Dharma Bekerja sama dengan
Program  Magister IImu Agama dan
Kebudayaan, Universitas Hindu Indonesia.

Yasa, Suka I Wayan. 2010. Rasa: Daya Estetik
Religius Geguritan Sucita. Denpasar:
Yayasan

Sari Kahyangan Indonesia.

Zoetmulder, P.J. dan S.O Robson. 2011. Kamus Jawa
Kuno-Indonesia. Jakarta: PT Gramedia

165



Pustaka Utama.

166






	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB 1 Gema Tradisi dalam Bunyi Baru: Sandyagita dan Gegitaan Bali
	1. Tujuan Penulisan
	2. Manfaat Akademik dan Praktis
	a. Manfaat Akademik
	b. Manfaat Praktis

	3. Metode Kajian
	a. Pendekatan Etnomusikologi
	b.  Pendekatan Estetika
	c. Performativitas


	BAB 2 Kosmologi Suara dan Transformasi Tradisi Vokal Bali
	1. Musik Bali antara Tradisi Kreatif dan Inovasi
	2. Konteks dan Latar Belakang Munculnya Sandyagita dan Gegitaan
	3. Landasan Historis Tradisi Vokal Bali
	a.  Jejak Suara di Balik Tradisi
	b. Sejarah Awal Tradisi Vokal Bali: Dari Ritual  ke     Sastra Lisan
	c. Tradisi Sekuler: Gegendingan dan Gegitaan
	1). Gegendingan: Dari Ritual ke Ruang Sosial
	2). Gegitaan: Perpaduan Vokal dan Instrumental
	3). Dari Sakral ke Estetika Duniawi



	BAB 3 Sabda sebagai Struktur Musikal: Dialektika Teks dan Bunyi
	BAB 4 Dinamika Kebyar dan Refigurasi Tradisi Bali
	1. Landasan Sosial dan Kelahiran Estetika Kebyar
	2. Perubahan Gaya dan Fungsi Vokal
	3. Eksperimen dan Integrasi Vokal-Instrumental
	4. Kebyar sebagai Paradigma Estetika Inovatif
	5. Dinamika Transformasi Vokal Bali
	6. Menyongsong Era Inovasi: Dari Tradisi ke  Eksperimen

	BAB 5 Keindahan sebagai Laku Spiritual: Sandyagita dan Gegitaan
	1. Estetika  dalam Sandyagita dan Gegitaan
	2. Spiritualitas dalam Ekspresi Vokal dan Instrumental
	3. Teknik Musikal sebagai Medium Makna Spiritual
	4. Dimensi Transendental dalam Pengalaman Musikal
	5. Analisis Estetika dan Spiritualitas dalam Sebuah Karya Sandyagita
	6. Konteks Penciptaan dan Struktur Karya
	7.Relasi Vokal dan Instrumen sebagai Ekspresi Estetika
	8.Dimensi Spiritualitas dalam Teks dan Bunyi
	9.Teknik sebagai Medium Penghayatan Spiritual
	10.Pengalaman Transendental bagi Pelaku dan Pendengar
	11.Implikasi Estetika dan Spiritualitas dalam Konteks Musik Bali Kontemporer
	12.Refleksi Estetika dan Spiritualitas dalam Sandyagita dan Gegitaan

	BAB 6 Konseptualisasi Sandyagita dan Gegitaan dalam Tradisi Bali
	1. Struktur dan Unsur Pembentuk Sandyagita
	a. Unsur Vokal
	b. Unsur Instrumental
	d. Unsur Struktur dan Bentuk
	e. Unsur Estetika dan Filosofis

	2. Prinsip Estetika Sandyagita
	a. Estetika Keseimbangan: Refleksi dari Makna Sandhyagita
	b. Estetika Rasa dan Taksu
	c. Estetika Rwa Bhineda: Dualitas yang      Harmonis
	d. Estetika Eksperimen dan Transformasi
	e.Estetika Ruang dan Suasana (Estetika   Kontekstual)
	f. Estetika Kesadaran dan Spiritualitas

	3. Gegitaan dan Perkembangan Vokal–Instrumental  Bali Kontemporer
	a. Dari Tradisi Lisan ke Eksperimen Artistik
	b. Sinergi Vokal dan Instrumen: Dari Pendamping ke Dialog
	c. Dimensi Estetika dan Spiritualitas Baru
	d. Fungsi Sosial dan Kultural di Era Kontemporer
	e. Gegitaan sebagai Warisan dan Ciptaan

	4. Sandyagita sebagai Ruang Estetika  Peralihan
	5. Dimensi Filosofis Sandyagita
	6. Terminologi dalam Konteks Karya
	7. Relevansi dan Arah Perkembangan

	BAB 7 Poetika Musikal Gegitaan Bali
	1. Antara Suara, Rasa, dan Bentuk
	2. Struktur Melodi dan Ruang Nada
	3. Ritme dan Pola Waktu
	4. Tekstur dan Hubungan Vokal–Instrumental
	5. Estetika Gegitaan: Antara Kehalusan dan Kekuatan
	6. Ekspresi Tubuh dan Performativitas
	7. Gegitaan dan Kehidupan Sosial
	8. Arah Baru: Gegitaan dalam Konteks Inovasi

	BAB 8 Sintaks Bunyi dan Teks dalam Estetika Musik Bali
	1. Struktur Musikal Sandyagita dan Gegitaan
	2.Teks, Sastra, dan Konteks Makna
	3. Makna dan Simbol dalam Teks Vokal-Instrumental
	4. Aspek Estetika dan Filosofis

	BAB 9 Dari Pakem ke Eksperimen: Transformasi Musikal Bali
	1. Sandyagita sebagai Inovasi
	2.Gegitaan dan Komunitas Seni

	BAB 10 Refleksi Akhir: Bunyi, Tradisi, dan Masa Depan
	DAFTAR PUSTAKA

