
SANDYAGITA DAN GEGITAAN VOKAL–INSTRUMENTAL

BALI:  DARI TRADISI MENUJU INOVASI

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
2026

Prof. Dr. Desak Made Suarti Laksmi, S.SKar., MA



SANDYAGITA DAN GEGITAAN 
VOKAL–INSTRUMENTAL BALI:  

DARI TRADISI MENUJU INOVASI 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Desak Made Suarti Laksmi, S.Skar., MA 

 

 

 

 

 

 

Pusat Penerbitan LPPM  
Institut Seni Indonesia Bali 

 

 



 2 
 

Sandyagita dan Gegitaan Vokal–Instrumental Bali: 
Dari Tradisi Menuju Inovasi 
 
Denpasar 2025 © Desak Made Suarti Laksmi 
 
Penulis 
Desak Made Suarti Laksmi 
 
Editor 
I Putu Udiyana Wasista 
 
Sampul 
I Putu Udiyana Wasista 
 

Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang 
memperbanyak atau memindahkan sebagian atau seluruh 
isi buku ke dalam bentuk apapun, secara elektronis 
maupun mekanis, termasuk fotokopi, merekam, atau  
dengan  teknik  perekaman  Iajnnya, tanpa  izin  tertulis  
dari  Penerbit.  Undang-Undang Nomor  28  Tahun  2014  
tentang Hak Cipta. 

Diterbitkan pertama kali oleh: 
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 
Jl. Nusa Indah, Denpasar, Bali, 80235 
E-mail: penerbitan@isi-dps.ac.id 
Website: omp.isi-dps.ac.id 
 
vi+166, 14,8 x 21 cm 
 
ISBN: 
 
Cetakan pertama, Januari 2026  

 



 i 

 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur kehadapan Ida Sang Hyang Widhi Wasa 
atas segala anugerah-Nya sehingga buku, Sandyagita dan 
Gegitaan Vokal–Instrumental Bali: Dari Tradisi Menuju 
Inovasi, dapat diselesaikan dengan baik. Buku ini lahir dari 
semangat untuk menggali, menafsirkan kembali, dan 
mengembangkan khazanah tradisi vokal-instrumental Bali 
di tengah derasnya arus perubahan zaman. 

Karya vokal dan instrumental dalam kebudayaan 
Bali sejatinya merupakan ungkapan estetika dan spiritual 
yang sarat makna. Secara tradisional penggabungan kedua 
unsur musical vokal dan instrumental berjalan beriringan 
tanpa ikatan aransemen harmoni.  Dalam perjalanan 
sejarahnya, seni vokal Bali tidak hanya hadir sebagai 
bentuk hiburan, tetapi juga sebagai media komunikasi 
simbolik antara manusia, alam, dan personifikasi  Tuhan 
transendensial. Namun, di era modern, tradisi ini 
menghadapi tantangan besar baik dari perubahan sosial-
budaya, perkembangan teknologi, maupun arus globalisasi 
yang sering kali menggeser orientasi nilai dan bentuk 
pertunjukan. 

Dari sinilah gagasan tentang Sandyagita dan 
Gegitaan muncul, sebagai upaya kreatif untuk merespon 
tantangan tersebut tanpa kehilangan akar tradisi. 
Sandyagita dan Gegitaan merupakan ekspresi inovatif yang 
berakar kuat pada nilai-nilai vokal tradisional Bali, namun 
dikembangkan melalui pendekatan baru yang memadukan 
unsur musikal, sastra, dan performatif secara menyeluruh. 
Pola garap didalam kedua model karya seni ini harmoni 
antara garap vokal dengan musical pengiringnya menjadi 
perhatian pengkarya untuk diramu keselarasannya. 
Melalui bentuk ini, warisan vokal-instrumental Bali tidak 
hanya dilestarikan, tetapi juga diberi ruang untuk 
beradaptasi, bertransformasi, dan menemukan 
relevansinya dalam konteks kekinian. 

Buku ini ditulis dengan tujuan untuk 
memperkenalkan  konsep, nilai estetika, serta praktik 



 ii 
 

musikal Sandyagita dan Gegitaan dalam lintasan tradisi 
dan inovasi. Kajian dilakukan dengan pendekatan 
etnomusikologi, estetika, dan performativitas, agar 
pemahaman terhadap karya ini tidak berhenti pada aspek 
bunyi semata, melainkan juga pada makna, konteks, dan 
fungsi sosial-budayanya. 

Secara akademik, buku ini diharapkan dapat 
memperkaya khazanah penelitian musik dan seni 
pertunjukan di Indonesia, khususnya di bidang seni vokal 
dan musik tradisi Bali. Sementara secara praktis, semoga 
buku ini menjadi inspirasi bagi para seniman, pendidik, 
dan mahasiswa seni untuk terus berkarya, berinovasi, serta 
mengembangkan nilai-nilai luhur budaya lokal dengan cara 
yang kreatif dan kontekstual. 

Ucapan terima kasih yang tulus saya sampaikan 
kepada seluruh pihak yang telah memberikan dukungan, 
baik secara langsung maupun tidak langsung, dalam proses 
penyusunan buku ini kepada rekan-rekan seniman, 
mahasiswa, kolega di lingkungan Institut Seni Indonesia 
Bali, serta keluarga (suami, anak-anak, mantu dan cucu) 
yang senantiasa menjadi sumber semangat dan cinta. 

Akhirnya, semoga buku ini dapat menjadi jembatan 
antara tradisi dan masa kini, antara pelestarian dan 
pembaruan, serta menjadi sumbangsih bermanfaat bagi 
penguatan identitas budaya Bali yang penuh kebijaksanaan 
dan keindahan. 

Denpasar, 12 Januari 2026 

Desak Made Suarti Laksmi 

 



 iii 
 

DAFTAR ISI 

 

KATA PENGANTAR..................................................... i 

DAFTAR ISI .............................................................. iii 

BAB 1 Gema Tradisi dalam Bunyi Baru: Sandyagita 
dan Gegitaan Bali .................................................... 1 

1. Tujuan Penulisan ..................................................... 3 
2. Manfaat Akademik dan Praktis ................................. 4 

a. Manfaat Akademik ..............................................................4 
b. Manfaat Praktis ...................................................................5 

3. Metode Kajian.......................................................... 5 
a. Pendekatan Etnomusikologi ................................................5 
b.  Pendekatan Estetika ...........................................................5 
c. Performativitas ....................................................................6 

BAB 2 Kosmologi Suara dan Transformasi Tradisi 
Vokal Bali ................................................................ 7 

1. Musik Bali antara Tradisi Kreatif dan Inovasi ............. 9 

2. Konteks dan Latar Belakang Munculnya Sandyagita 
dan Gegitaan ..............................................................16 
3. Landasan Historis Tradisi Vokal Bali ........................20 

a.  Jejak Suara di Balik Tradisi ................................................20 
b. Sejarah Awal Tradisi Vokal Bali: Dari Ritual  ke     Sastra Lisan
 .............................................................................................23 
c. Tradisi Sekuler: Gegendingan dan Gegitaan.......................27 

BAB 3 Sabda sebagai Struktur Musikal: Dialektika 
Teks dan Bunyi .......................................................33 



 iv 
 

BAB 4 Dinamika Kebyar dan Refigurasi Tradisi Bali
 ...............................................................................40 

1. Landasan Sosial dan Kelahiran Estetika Kebyar .......43 

2. Perubahan Gaya dan Fungsi Vokal ..........................44 

3. Eksperimen dan Integrasi Vokal-Instrumental .........48 
4. Kebyar sebagai Paradigma Estetika Inovatif ............53 

5. Dinamika Transformasi Vokal Bali ...........................54 

6. Menyongsong Era Inovasi: Dari Tradisi ke  Eksperimen
 ..................................................................................56 

BAB 5 Keindahan sebagai Laku Spiritual: Sandyagita 
dan Gegitaan ..........................................................61 

1. Estetika  dalam Sandyagita dan Gegitaan ................62 
2. Spiritualitas dalam Ekspresi Vokal dan Instrumental
 ..................................................................................65 

3. Teknik Musikal sebagai Medium Makna Spiritual .....66 

4. Dimensi Transendental dalam Pengalaman Musikal 69 
5. Analisis Estetika dan Spiritualitas dalam Sebuah 
Karya Sandyagita .......................................................70 

6. Konteks Penciptaan dan Struktur Karya ..................72 
7.Relasi Vokal dan Instrumen sebagai Ekspresi Estetika
 ..................................................................................77 

8.Dimensi Spiritualitas dalam Teks dan Bunyi .............80 

9.Teknik sebagai Medium Penghayatan Spiritual .........83 
10.Pengalaman Transendental bagi Pelaku dan 
Pendengar .................................................................85 



 v 
 

11.Implikasi Estetika dan Spiritualitas dalam Konteks 
Musik Bali Kontemporer .............................................86 

12.Refleksi Estetika dan Spiritualitas dalam Sandyagita 
dan Gegitaan ..............................................................88 

BAB 6 Konseptualisasi Sandyagita dan Gegitaan 
dalam Tradisi Bali ..................................................90 

1. Struktur dan Unsur Pembentuk Sandyagita .............97 
a. Unsur Vokal .......................................................................98 
b. Unsur Instrumental ......................................................... 100 
d. Unsur Struktur dan Bentuk .............................................. 105 
e. Unsur Estetika dan Filosofis ............................................ 108 

2. Prinsip Estetika Sandyagita ................................... 110 
a. Estetika Keseimbangan: Refleksi dari Makna Sandhyagita
 ........................................................................................... 110 
b. Estetika Rasa dan Taksu .................................................. 111 
c. Estetika Rwa Bhineda: Dualitas yang      Harmonis ........... 112 
d. Estetika Eksperimen dan Transformasi ........................... 114 
e.Estetika Ruang dan Suasana (Estetika   Kontekstual)........ 116 
f. Estetika Kesadaran dan Spiritualitas ................................ 118 

3. Gegitaan dan Perkembangan Vokal–Instrumental  Bali 
Kontemporer ............................................................ 119 

a. Dari Tradisi Lisan ke Eksperimen Artistik ......................... 120 
b. Sinergi Vokal dan Instrumen: Dari Pendamping ke Dialog 120 
c. Dimensi Estetika dan Spiritualitas Baru ........................... 121 
d. Fungsi Sosial dan Kultural di Era Kontemporer ................ 122 
e. Gegitaan sebagai Warisan dan Ciptaan ........................... 122 

4. Sandyagita sebagai Ruang Estetika  Peralihan ....... 123 

5. Dimensi Filosofis Sandyagita ................................ 124 

6. Terminologi dalam Konteks Karya ......................... 125 
7. Relevansi dan Arah Perkembangan ....................... 125 

BAB 7 Poetika Musikal Gegitaan Bali ................... 127 



 vi 
 

1. Antara Suara, Rasa, dan Bentuk ...................................... 127 
2. Struktur Melodi dan Ruang Nada ........................... 128 
3. Ritme dan Pola Waktu ........................................... 129 

4. Tekstur dan Hubungan Vokal–Instrumental ........... 129 

5. Estetika Gegitaan: Antara Kehalusan dan Kekuatan
 ................................................................................ 130 

6. Ekspresi Tubuh dan Performativitas ...................... 131 

7. Gegitaan dan Kehidupan Sosial ............................. 131 

8. Arah Baru: Gegitaan dalam Konteks Inovasi .......... 133 

BAB 8 Sintaks Bunyi dan Teks dalam Estetika Musik 
Bali ....................................................................... 135 

1. Struktur Musikal Sandyagita dan Gegitaan ............ 135 
2.Teks, Sastra, dan Konteks Makna........................... 144 

3. Makna dan Simbol dalam Teks Vokal-Instrumental149 

4. Aspek Estetika dan Filosofis ................................. 150 

BAB 9 Dari Pakem ke Eksperimen: Transformasi 
Musikal Bali ......................................................... 153 

1. Sandyagita sebagai Inovasi ................................... 155 

2.Gegitaan dan Komunitas Seni ................................ 157 

BAB 10 Refleksi Akhir: Bunyi, Tradisi, dan Masa 
Depan ................................................................... 160 

DAFTAR PUSTAKA ................................................. 163 
 
 
 



 1 

BAB 1 
Gema Tradisi dalam Bunyi Baru: 
Sandyagita dan Gegitaan Bali 

 
 

ali dikenal dunia bukan hanya karena 
keindahan alam dan  spiritualitasnya, 
melainkan juga karena kekayaan seni 
yang hidup di setiap denyut kehidupan 
masyarakatnya. Dalam keseharian orang 

Bali, seni bukan sekedar hiburan, tetapi jalan untuk 
menghayati kehidupan, sarana komunikasi   dengan 
alam dan roh leluhur, serta ekspresi keindahan yang 
berpadu dengan nilai-nilai kesucian. Musik, tari, dan 
teater menjadi satu kesatuan utuh yang membentuk 
jati diri budaya Bali. 

Dalam jagat musikal Bali, dua istilah yang kini 
semakin menarik perhatian para seniman dan 
pengamat seni adalah Sandyagita dan Gegitaan. 
Keduanya merupakan bentuk ekspresi vokal-
instrumental yang tumbuh dari akar tradisi, tetapi 
sekaligus membuka ruang bagi eksperimen dan 
inovasi. Sandyagita dapat dipahami sebagai “nyanyian 
yang berpadu dengan bunyi alat”,  sebuah karya yang 
menekankan kesatuan antara suara manusia dan 
bunyi instrumen gamelan atau instrumen lain dalam 
satu struktur musikal, mengutamakan harmoni dan 
Paduan Suara Bali. Sementara Gegitaan lebih 
menekankan pada bentuk karya vokal-instrumental 
yang bersifat ekspresif, dramatik, cendrung 
menampilkan originalitas vokal tradisi sebagai basic 

B 



 2 
 

melodinya seperti   pupuh (sekar alit) atau jenis kidung 
dan sering kali menampilkan unsur tematik yang 
kuat. 

Penciptaan karya vokal-instrumental Bali 
merupakan perjalanan yang memadukan 
pengetahuan tradisi, kepekaan rasa, dan imajinasi 
kreatif. Dalam konteks modern, seniman tidak lagi 
hanya berperan sebagai pewaris, tetapi juga sebagai 
pengolah, penafsir, dan pembaru tradisi.   

Buku ini lahir dari kegelisahan dan sekaligus 
kekaguman terhadap bagaimana musik Bali, 
khususnya tradisi vokal-instrumental, mampu 
bertahan di tengah arus modernitas tanpa kehilangan 
jati dirinya. Dalam perjalanan panjang musik Bali, 
selalu ada upaya menyeimbangkan antara pakem dan 
kebebasan, antara yang sakral dan yang profan, 
antara tradisi dan inovasi. Melalui buku ini, pembaca 
diajak untuk menelusuri perjalanan Sandyagita dan 
Gegitaan  dari akar tradisi hingga berbagai bentuk 
penciptaan baru di era kontemporer. Di dalamnya 
akan dibahas aspek estetika, spiritualitas, dan 
kreativitas yang melatarbelakangi kedua bentuk ini. 
Lebih dari sekedar kajian musik, buku ini juga ingin 
menunjukkan bahwa inovasi dalam seni Bali tidak 
berarti meninggalkan tradisi, melainkan 
memperpanjang napasnya agar tetap hidup dan 
relevan. 

Penciptaan karya vokal-instrumental Bali 
merupakan perjalanan yang memadukan 
pengetahuan tradisi, kepekaan rasa, dan imajinasi 
kreatif. Melalui Sandyagita dan Gegitaan, lahirlah 
bentuk baru dalam seni pertunjukan Bali yang 
mengedepankan keseimbangan antara vokal dan 
instrumental, antara struktur tradisional dan 
kebebasan improvisasi. Buku ini juga mengulas 
proses kreatif tersebut  mulai dari ide, eksplorasi 



 3 
 

musikal, hingga eksperimen bentuk yang 
menghasilkan inovasi. 

Melalui buku ini, pembaca diajak untuk 
mendengarkan kembali Bali bukan sekedar lewat 
gamelan dan tembang yang indah, tetapi melalui cara 
masyarakatnya memahami kehidupan lewat bunyi. 
Sandyagita dan Gegitaan menjadi simbol perjalanan 
kreatif orang Bali dari masa lampau menuju masa 
depan: dari ritus menuju panggung, dari sakral 
menuju ekspresi universal. 

Dengan demikian, buku ini bukan hanya 
dokumentasi tentang dua genre musik, tetapi juga 
sebuah refleksi tentang bagaimana tradisi terus 
menemukan bentuk barunya di tengah dunia yang 
berubah. Ia menegaskan bahwa dalam setiap inovasi 
yang jujur, selalu tersimpan gema tradisi yang tidak 
pernah padam. 

1. Tujuan Penulisan  

Buku ini disusun dengan tujuan utama 
menggali kembali nilai-nilai tradisional yang menjadi 
dasar dari penciptaan karya vokal-instrumental Bali, 
serta menelusuri bagaimana nilai-nilai tersebut diolah 
kembali dalam konteks inovasi. Secara khusus, 
tujuan penulisan buku ini mencakup: 

a) Menganalisis akar-akar tradisi vokal Bali, 
termasuk struktur musikal, konteks sosial, 
dan makna estetiknya. 

b) Menjelaskan proses munculnya Sandyagita 
dan Gegitaan sebagai bentuk inovatif yang 
berpijak pada tradisi, namun menawarkan 
bahasa musikal baru. 

c) Menemukan nilai-nilai estetika dan spiritual 
yang dapat dijadikan landasan konseptual 
dalam penciptaan karya vokal-instrumental 
modern. 



 4 
 

d) Mendorong kesadaran generasi muda 
seniman terhadap pentingnya melestarikan 
tradisi dengan cara kreatif dan relevan 
dengan perkembangan zaman. 

e) Menggali nilai-nilai musikal dan filosofis yang 
melandasi Sandyagita dan Gegitaan. 

f) Menjelaskan konteks sosial, budaya, dan 
spiritual dari bentuk vokal-instrumental Bali. 

g) Menunjukkan bagaimana seniman Bali 
berinovasi dengan tetap berpijak pada akar 
tradisi. 

h) Memberikan pemahaman baru tentang 
dinamika musik Bali di era global. 

Dengan demikian, buku ini tidak hanya bersifat 
deskriptif, tetapi juga reflektif dan inspiratif, 
menawarkan wawasan baru bagi dunia pendidikan 
seni, penciptaan musik, dan kebijakan budaya. Buku 
ini ditulis bukan hanya untuk kalangan akademik, 
tetapi juga bagi para seniman, mahasiswa, pemerhati 
budaya, dan masyarakat umum yang mencintai seni 
Bali. Di setiap bagian, pembaca akan menemukan 
penjelasan teoretis, analisis karya, serta refleksi 
estetik dan kultural yang membuka wawasan tentang 
keberlanjutan tradisi musik Bali di tengah perubahan 
zaman. 

2. Manfaat Akademik dan Praktis 

a. Manfaat Akademik 

Buku ini diharapkan memberikan kontribusi 
terhadap: 

1. Pengembangan kajian etnomusikologi Bali yang 
berorientasi pada perubahan dan inovasi. 

2. Pembentukan dasar teoritis bagi penciptaan 
musik vokal-instrumental kontemporer. 



 5 
 

3. Dokumentasi akademik atas karya seni yang 
berakar pada tradisi namun memiliki karakter 
modern. 

b. Manfaat Praktis 

Secara praktis, hasil penelitian dan penulisan 
buku ini  bermanfaat untuk: 

1. Seniman dan komposer, sebagai sumber 
inspirasi dan referensi kreatif. 

2. Pendidik dan mahasiswa seni, sebagai bahan 
ajar dalam studi penciptaan musik berbasis 
budaya lokal. 

3. Pemerhati budaya dan masyarakat umum, 
sebagai jembatan pemahaman antara tradisi 
dan inovasi dalam kesenian Bali masa kini. 

3. Metode Kajian 

Kajian dalam buku ini menggunakan 
pendekatan lintas-   disiplin yang berpijak pada tiga 
kerangka utama: 

a. Pendekatan Etnomusikologi 

Menelusuri Sandyagita dan Gegitaan dalam 
konteks budaya, sosial, dan ritual masyarakat Bali. 
Melalui observasi, wawancara, dan analisis struktur 
musik, pendekatan ini mengungkap bagaimana karya 
vokal-instrumental tersebut berakar pada sistem nilai 
dan praktik tradisional. 

b.  Pendekatan Estetika 

Menganalisis prinsip keindahan, struktur, dan 
ekspresi dalam Sandyagita dan Gegitaan. Estetika 
Bali yang  menekankan harmoni, keseimbangan, dan 



 6 
 

spiritualitas menjadi acuan untuk memahami konsep 
“keindahan”  dalam penciptaan musik inovatif. 

c. Performativitas 

Melihat Sandyagita dan Gegitaan bukan hanya 
sebagai teks musikal, tetapi juga sebagai tindakan 
budaya — peristiwa yang hidup dalam interaksi 
antara penampil, penonton, dan ruang. Aspek 
performativitas membantu memahami bagaimana 
karya ini berfungsi secara sosial dan artistik dalam 
pertunjukan.  



 7 
 

 

BAB 2 
Kosmologi Suara dan 
Transformasi Tradisi Vokal Bali 

 
 

endatipun tergolong baru, Sandyagita 
dan Gegitaan dapat dipahami sebagai 
simbol perjalanan relatif panjang garap 
musikal Bali dari akar tradisi dengan 
berbagai inovatifnya menuju karya 

musical bercorak baru. Keduanya merepresentasikan 
dinamika kebudayaan yang tidak statis, melainkan 
senantiasa bergerak, bertransformasi, dan 
bernegosiasi dengan perubahan zaman. Dalam 
konteks ini, karya-karya vokal-instrumental tersebut 
tidak hanya menjadi ekspresi estetis, tetapi juga 
menjadi medan pertemuan antara masa lalu dan masa 
kini—antara nilai-nilai adat dan dorongan kreatif 
modernitas. 

Sandyagita lahir dari semangat untuk 
menjembatani dua kutub tersebut: tradisi dan inovasi. 
Ia tidak menolak masa lalu, tetapi mengajaknya 
berdialog secara kritis dan reflektif. Melalui proses ini, 
tradisi tidak lagi dipandang sebagai warisan yang 
beku, melainkan sebagai “sumber daya kreatif” 
(creative resource) yang selalu terbuka untuk tafsir 
baru. Gegitaan memanfaatkan idiom-idiom tradisional 
Bali—baik dalam aspek melodi, ritme, maupun 
bahasa sastra—namun mengolahnya dalam konteks 
sosial dan artistik yang lebih cair, sesuai dengan 

K 



 8 
 

sensitivitas zaman. Dalam olah Garapan pengkarya 
menunangkan imajinasi kebaharuannya dengan tetap 
dibingkai oleh struktur bentuk dan kaiah-kaidah yang 
tetap mencirikan bahwa karya itu dikenali sebagai 
sandyagita ataupun gegitaan.  

Dalam perjalanan sejarahnya, masyarakat Bali 
telah menunjukkan kemampuan luar biasa dalam 
mempertahankan kontinuitas budaya tradisinya dan 
dalam waktu bersamaan secara sadar dan selektif 
menerima perubahan dalam budaya kekinian. Pola 
adaptif ini tampak dalam berbagai bentuk seni 
pertunjukan, dari ritual sakral di pura hingga karya 
eksperimental di panggung-panggung kontemporer. 
Sandyagita dan Gegitaan menjadi bukti konkret 
bahwa tradisi Bali memiliki daya lenting (resilience) 
dan daya cipta (creativity) yang tinggi. Keduanya 
bukan sekadar pelestarian, tetapi juga perumusan 
ulang makna tradisi dalam konteks kehidupan 
modern yang kompleks. 

Dengan demikian, Sandyagita dan Gegitaan 
dapat dilihat sebagai simbol perjalanan musik Bali 
dari akar tradisi menuju cakrawala baru. Ia tidak 
menolak masa lalu, tetapi mengajaknya berdialog — 
membuktikan  bahwa tradisi bukanlah beban, 
melainkan sumber daya kreatif yang tak pernah habis 
untuk digali. 

Melalui buku ini, diharapkan pembaca tidak 
hanya memahami bentuk musikal dari sandyagita dan 
gegitaan, tetapi juga menyelami makna filosofis di 
baliknya. Pembaca diharapkan dapat menyelami 
bahwa inovasi sejati dalam seni Bali bukanlah sekedar 
bentuk baru, melainkan cara baru memahami tradisi 
itu sendiri.  Inovasi sejati dalam seni Bali tidak diukur 
dari seberapa jauh ia meninggalkan bentuk lama, 
melainkan dari cara baru dalam memahami, 
mengolah, dan menafsirkan tradisi itu sendiri. Dengan 
demikian, perjalanan kreatif ini bukan sekedar 



 9 
 

penciptaan bentuk baru, tetapi juga proses refleksi 
kultural—sebuah dialog berkelanjutan antara warisan 
dan pembaruan yang menjadi jantung kebudayaan 
Bali. 

1. Musik Bali antara Tradisi Kreatif dan Inovasi 

Istilah tradisi kreatif digunakan untuk 
menggambarkan kemampuan budaya Bali dalam 
mempertahankan kesinambungan nilai sambil 
membuka diri terhadap perubahan. Sejak dahulu, 
seniman Bali terbiasa berinovasi dalam batas norma 
adat. Mereka menciptakan bentuk baru tanpa 
dianggap keluar dari pakem, selama masih 
menghormati nilai-nilai dasar. 

       Inovasi tidak berarti meninggalkan tradisi, 
melainkan memperluas ruang maknanya. Dalam 
sandyagita dan gegitaan, hal ini tampak pada cara 
seniman menggabungkan teknik vokal klasik (kidung, 
pupuh, tembang macapat) dengan struktur musik 
modern. Beberapa karya bahkan memanfaatkan 
teknologi rekaman, harmoni Barat, atau bentuk 
ansambel lintas budaya, tetapi tetap mengandung roh 
Bali yang kuat. 

       Pendekatan seperti ini mencerminkan 
semangat desa–kala–patra yang telah disebut 
sebelumnya. Kreativitas selalu lahir dari kesadaran 
terhadap konteks. Apa yang relevan di  satu masa dan 
tempat mungkin berubah di masa lain, tetapi nilai 
spiritual dan estetika tetap menjadi pusat orientasi. 

Bagi masyarakat Bali, musik bukan sekadar 
bentuk hiburan, melainkan bagian dari sistem 
kehidupan yang menyeluruh. Sejak lahir hingga 
meninggal dunia, manusia Bali dilingkupi oleh bunyi: 



 10 
 

tangisan bayi yang diiringi kidung doa, gamelan yang 
mengiringi prosesi keagamaan, hingga gending 
pengiring upacara kematian yang penuh makna 
transendental. Bunyi tidak pernah berdiri sendiri; ia 
selalu terkait dengan simbol, keyakinan, dan fungsi 
sosial. Dalam pandangan tradisional Bali, setiap 
getaran suara (swara) mengandung kekuatan 
spiritual yang dapat menyeimbangkan alam dan 
kehidupan manusia. 

Musik dalam konteks ini berfungsi sebagai 
bahasa simbolik yang menjembatani dunia niskala 
(tak kasatmata) dan sekala (kasatmata). Ketika 
gamelan berbunyi di pura, bunyinya tidak semata 
untuk menghibur umat, tetapi untuk memanggil 
kehadiran kekuatan suci. Demikian pula nyanyian 
kidung dan gita dalam upacara memiliki fungsi 
mantra yang mengandung doa dan pemujaan. Musik 
menjadi bagian dari ritual yang menjaga 
keseimbangan kosmos. Oleh sebab itu, keindahan 
dalam musik Bali tidak hanya diukur dari teknis 
permainan, tetapi juga dari ketulusan niat dan 
kesucian hati pelakunya, hal yang dikenal sebagai 
taksu. 

Dapat dipastikan bahwa Bali memiliki 
kedalaman dan kekayaan yang tidak dapat dilepaskan 
dari kehidupan religius  masyarakatnya. Bagi orang 
Bali, musik adalah bahasa persembahan; setiap bunyi 
memiliki makna, dan setiap irama mengandung 
kekuatan spiritual. Dalam konteks ritual, musik tidak 
hanya berfungsi sebagai hiburan atau pengiring, 
tetapi juga sebagai medium komunikasi antara 
manusia dengan alam dan para dewa. 

Sejak berabad-abad, berbagai bentuk musik 
seperti gamelan gong kebyar, angklung, semar 
pegulingan, hingga gender wayang berkembang 
dengan fungsi yang khas. Ada musik yang diciptakan 
untuk kepentingan upacara di pura dan upacara 



 11 
 

keagamaan lainnya, ada pula yang muncul untuk 
mengiringi tari dan pertunjukan dramatari. 
Keberagaman inilah yang menjadikan musik Bali 
hidup dinamis, senantiasa berubah seiring 
perkembangan zaman tanpa kehilangan ciri dasarnya: 
spiritualitas, kebersamaan, dan keseimbangan. 

Musik Bali merupakan salah satu bentuk 
ekspresi budaya yang memperlihatkan keterjalinan 
erat antara nilai spiritual, sosial, dan estetika. Sejak 
awal kemunculannya, musik Bali tidak pernah berdiri 
sendiri sebagai hiburan semata, tetapi menjadi bagian 
integral dari kehidupan masyarakat. Ia lahir dan 
tumbuh di dalam konteks ritual, menyatu dengan 
upacara keagamaan, tarian sakral, dan berbagai 
bentuk persembahan kehadapan Tuhan dengan 
berbagai manifestasi dan personifikasinya. Dengan 
demikian, musik bukan hanya bunyi, melainkan 
suara semesta yang memediasi hubungan antara 
manusia, alam, dan kekuatan ilahi. 

Dalam konteks tradisi, sistem musikal Bali 
dibangun di atas tiga pilar utama: gamelan, tembang, 
dan gending. 

a) Gamelan berfungsi sebagai wadah utama 
ekspresi kolektif. Setiap ansambel memiliki 
karakter sonoritas dan fungsi ritual yang 
berbeda—mulai dari gong gede, gambang, 
selonding, hingga gong kebyar—yang masing-
masing mencerminkan lapisan sejarah dan 
filosofi estetika masyarakat Bali. 

b) Tembang merupakan ekspresi vokal yang sarat 
makna sastra dan spiritual. Melalui bentuk-
bentuk seperti gagendingan, macapat, kidung 
dan kakawin, suara manusia menjadi 
instrumen suci yang menyalurkan doa, ajaran 
moral, dan refleksi kosmis. 

c) Gending, yang secara harfiah berarti lagu atau 
komposisi, menjadi dasar penciptaan struktur 



 12 
 

musikal dalam berbagai konteks. Ia 
menghubungkan pola ritme, melodi, dan 
dinamika yang berpijak pada konsep 
keseimbangan dan keteraturan, sesuai filosofi 
Tri Hita Karana, harmoni antara manusia, 
alam, dan Tuhan. 

Namun seiring perubahan sosial dan 
perkembangan teknologi, musik Bali memasuki ruang 
ekspresi baru. Pergeseran dari konteks ritual menuju 
pertunjukan (performance) mulai tampak sejak awal 
abad ke-20, terutama melalui munculnya gamelan 
gong kebyar. Bentuk ini menandai peralihan dari 
musik yang bersifat sakral menuju ekspresi estetis 
yang lebih bebas dan teatrikal. Gong kebyar 
menghadirkan dinamika cepat, teknik virtuositas, 
serta struktur musikal yang mencerminkan semangat 
zaman: energik, kreatif, dan terbuka terhadap 
perubahan. 

Perkembangan tersebut menunjukkan bahwa 
inovasi dalam musik Bali tidak lahir dari penolakan 
terhadap tradisi, melainkan dari dialog yang 
berkelanjutan dengan warisan leluhur. Dalam 
pandangan masyarakat Bali, ngayah (pengabdian) 
dan taksu (daya spiritual) tetap menjadi dasar 
penciptaan. Sehebat apa pun inovasi yang dilakukan, 
nilai spiritual dan keseimbangan kosmis tidak boleh 
diabaikan. Dengan demikian, inovasi tidak sekadar 
pembaruan teknis, tetapi juga perwujudan kesadaran 
estetis dan etis yang berpijak pada akar budaya lokal. 

Di era modern, konsep ini tampak jelas dalam 
munculnya karya-karya eksperimental yang 
menggabungkan instrumen tradisional dengan 
teknologi modern, vokal ritual dengan improvisasi 
kontemporer, dan bunyi alam dengan elektronik. 
Misalnya, karya-karya seperti Sandyagita dan 
Gegitaan menampilkan bagaimana suara manusia 
dan gamelan dapat menjadi ruang dialog antara masa 



 13 
 

lalu dan masa kini. Karya-karya tersebut mengajak 
pendengar untuk tidak hanya menikmati musik 
sebagai pertunjukan, tetapi juga merenungkan makna 
spiritual di balik bunyi. 

Dengan demikian, perjalanan musik Bali dari 
ritual menuju eksperimen modern merupakan bukti 
bahwa tradisi adalah sumber daya kreatif yang terus 
hidup. Setiap generasi menafsirkan kembali tradisi 
sesuai dengan konteks zamannya tanpa kehilangan 
ruh aslinya. Di tangan seniman masa kini, musik Bali 
menjadi jembatan antara yang sakral dan yang profan, 
antara masa lalu dan masa depan, antara lokalitas 
dan globalitas, mewujudkan harmoni baru dalam 
pusaran perubahan dunia. 

Inovasi dalam musik Bali bukanlah fenomena 
baru. Sejak awal abad ke-20, lahir bentuk gong kebyar 
yang mengguncang estetika tradisional dengan ritme 
yang cepat ekspresif  dan enerjik. Perubahan tersebut 
menunjukkan kemampuan luar biasa masyarakat 
Bali dalam menyesuaikan diri tanpa kehilangan akar 
budaya.  

Pada masa kini, inovasi muncul dalam bentuk 
penciptaan karya-karya baru yang memadukan unsur 
tradisional dengan idiom modern baik melalui 
eksplorasi bunyi, penggunaan instrumen non-Bali, 
maupun kolaborasi lintas budaya. Sandyagita dan 
Gegitaan menjadi contoh nyata dari semangat ini: 
mengolah tradisi vokal dan instrumental menjadi 
karya inovatif yang tetap berakar pada nilai-nilai lokal.   
Salah satu ciri khas inovasi musik Bali kontemporer 
adalah keberanian bereksperimen dengan teknologi 
suara. Penggunaan mikrofon, efek digital, rekaman 
multilapis, dan soundscape alam menjadi bagian dari 
estetika baru. 

Dalam beberapa karya Gegitaan, misalnya, 
vokal manusia direkam lalu diproses menjadi lapisan-
lapisan bunyi yang menciptakan efek gema sakral — 



 14 
 

seolah berasal dari ruang spiritual. Gamelan 
dipadukan dengan elektronik ambient, menghasilkan 
warna suara yang lembut namun mendalam. 
Eksperimen ini tidak sekedar mengejar efek 
modernitas, tetapi upaya menafsirkan ulang makna 
“suara spiritual” dalam konteks zaman digital. Suara 
tidak lagi terbatas pada alat tradisional, melainkan 
diperluas melalui ruang virtual yang tetap membawa 
roh ke-Bali-an. 

Dalam pandangan masyarakat Bali, tradisi 
bukanlah beban, tetapi sumber inspirasi. Ia adalah 
gudang nilai dan simbol yang dapat terus digali untuk 
melahirkan karya baru. Filosofi desa–kala–patra dan 
desa-mawa-cara menjadi panduan penting dalam 
memahami fleksibilitas budaya Bali. Prinsip ini 
mengajarkan bahwa setiap ekspresi seni harus sesuai 
dengan tempat, waktu, dan konteksnya, dan setiap 
daerah membawa identitas kekhasannya. Dengan 
kata lain, tradisi Bali memiliki daya hidup yang 
memungkinkan inovasi tanpa kehilangan akar. 

Sejarah musik Bali membuktikan bahwa 
gamelan yang kini dianggap klasik seperti gong 
kebyar, semar pagulingan, atau angklung 
sesungguhnya juga hasil inovasi pada zamannya. 
Gong kebyar, misalnya, muncul pada awal abad ke-20 
sebagai respon terhadap perubahan sosial dan 
keinginan masyarakat untuk menghadirkan bentuk 
musik yang lebih ekspresif. Para seniman muda pada 
masa itu melakukan eksperimen dalam bentuk, ritme, 
dan dinamika, namun tetap berpijak pada konsep 
musikal tradisi. Dengan cara yang sama, Sandyagita 
dan Gegitaan hari ini merupakan kelanjutan dari 
semangat inovatif tersebut: mengolah tradisi menjadi 
bahasa baru. 

Musik Bali memiliki sistem teori tersendiri yang 
berbeda dari teori musik Barat. Beberapa konsep 
utama yang perlu dipahami antara lain: 



 15 
 

a. Tonalitas dan Pathet. Musik Bali 
menggunakan sistem laras pelog dan slendro 
yang memiliki interval khas. Setiap laras 
memiliki karakter emosional dan suasana 
spiritual tertentu. Pemilihan laras dalam 
Sandyagita tidak hanya pertimbangan 
musikal, tetapi juga filosofis: laras pelog sering 
digunakan untuk suasana agung dan sakral, 
sedangkan slendro cenderung lincah dan 
dinamis. 

b. Ngumbang–ngisep. Prinsip ini mengacu pada 
hubungan antara dua nada yang bergetar 
sedikit berbeda untuk menghasilkan efek 
resonansi khas. Dalam konteks Sandyagita, 
konsep ini menjadi dasar kesatuan antara 
vokal dan gamelan — suara manusia berperan 
sebagai ngumbang dan gamelan sebagai 
ngisep, atau sebaliknya, sehingga tercipta 
harmoni spiritual. 

c. Poliritme dan Interlocking. Musik Bali dikenal 
karena pola ritme saling isi (kotekan), yang 
menciptakan kompleksitas tekstur. Dalam 
karya Sandyagita dan Gegitaan, teknik ini 
sering digunakan untuk menyatukan vokal 
dengan instrumen, sehingga keduanya saling 
melengkapi dan tidak berjalan sendiri-sendiri. 

d. Struktur Gending dan Dinamika. Bentuk 
musikal tradisi seperti gending tabuh telu, atau 
lelambatan menjadi acuan struktural bagi 
penciptaan Sandyagita. Seniman sering 
mengolah struktur tersebut menjadi bentuk 
baru, dengan tetap mempertahankan prinsip 
keseimbangan antara pembukaan (pangawit), 
isi (pangawak), bagian bernuansa lincah dan 
ceria (pengecet) dan bagian penutup (pakaad). 

Dengan memahami kerangka teoritis ini, kita 
dapat melihat bahwa inovasi dalam Sandyagita 



 16 
 

bukanlah penolakan terhadap tradisi, tetapi 
kelanjutan logis dari sistem musik yang telah hidup 
selama berabad-abad. 

2. Konteks dan Latar Belakang Munculnya 
Sandyagita dan Gegitaan 

Sebelum melangkah lebih jauh memahami 
Sandyagita dan Gegitaan, kita perlu menelusuri 
landasan konseptual dan teoretis yang melandasi 
kelahiran kedua bentuk vokal-instrumental ini. Dalam 
konteks seni Bali, setiap bentuk ekspresi tidak lahir 
dalam ruang kosong; ia tumbuh dari sistem nilai, 
pandangan hidup, dan struktur musikal yang telah 
mapan. Oleh karena itu, memahami Sandyagita 
bukan hanya soal mempelajari unsur-unsur 
musikalnya, tetapi juga menggali filosofi yang 
membentuknya. 

Landasan konseptual dalam musik Bali tidak 
dapat dipisahkan dari sistem kepercayaan Hindu-Bali 
yang menempatkan suara (sabda) sebagai sumber 
penciptaan. Dalam kitab-kitab suci seperti Rg Veda 
maupun Natyasastra, dijelaskan bahwa alam semesta 
tercipta dari getaran bunyi yang disebut Nada 
Brahma. Artinya, bunyi adalah manifestasi dari 
kesadaran tertinggi. Dari sinilah muncul keyakinan 
bahwa musik memiliki kekuatan spiritual, dan setiap 
seniman yang mencipta musik sesungguhnya sedang 
berpartisipasi dalam proses penciptaan semesta. 

Dalam kerangka itu, Sandyagita dan Gegitaan 
dapat dipandang sebagai perwujudan konsep Nada 
Brahma di era modern Bali, sebuah upaya 
menegaskan kembali hubungan antara bunyi, jiwa, 
dan kreativitas dalam konteks kekinian. 

Seni vokal Bali memiliki akar yang panjang 
dalam tradisi lisan, ritual, dan ekspresi spiritual 
masyarakatnya. Sejak masa Bali Kuna, tradisi 



 17 
 

bernyanyi dan melagukan mantra, kidung, atau 
tembang telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-
hari  mulai dari upacara keagamaan, kegiatan 
membaca sastra suci (mapepawosan), hingga hiburan 
rakyat. Vokal dalam konteks ini bukan sekedar bunyi 
yang indah, melainkan ucapan yang hidup, yang 
dipercaya memiliki daya magis dan spiritual. 

Namun, dalam beberapa dekade terakhir, 
tradisi vokal Bali menghadapi berbagai tantangan 
modernitas. Arus globalisasi, media digital, dan gaya 
hidup urban telah menggeser orientasi masyarakat 
terhadap seni tradisi. Bentuk-bentuk vokal ritual 
seperti kidung, kakawin, geguritan, atau mabebasan 
mulai jarang dipelajari di kalangan muda. Di sisi lain, 
perkembangan musik populer dan media pertunjukan 
modern membuka peluang baru bagi seniman Bali 
untuk menafsirkan ulang tradisi mereka. 

Dalam konteks perubahan inilah muncul 
gagasan dan  karya Sandyagita dan Gegitaan dua 
bentuk vokal-instrumental inovatif yang lahir dari 
semangat mencari keseimbangan antara warisan 
tradisi dan daya cipta baru. Kemunculan Sandyagita 
dan Gegitaan berawal dari sulitnya memadukan 
tembang/seni vokal Bali dengan Gamelan. Berbagai 
upaya sudah dilakukan dengan munculnya karya 
baru dengan memasukkan vokal di dalamnya, namun 
dirasa masih belum klop karena nada vokal kurang 
sesuai dengan nada Gamelan. Hal ini disebabkan 
karena gamelan Bali menggunakan system tuning 
pangumbang (getaran nada lebih rendah) dan 
pangisep getaran nada lebih tinggi). Hal ini menuntut 
kesadaran dan kepekaan seorang musisi khususnya 
penyanyi, untuk mengiringi nada gamelan dengan 
lagu yang dinyanyikannya. Dengan terciptanya 
Gegitaan “Caruk” (dinamakan Caruk karena basic 
melodi lagunya diambil dari Kidung Caruk) oleh tiga 
almarhum tokoh Gamelan Bali I Wayan Berata, I 



 18 
 

Nyoman Rembang dan I Wayan Sinti, MA., maka 
disadari bahwa memasukkan vokal ke dalam Gamelan 
Bali menjadi satu kesatuan karya yang indah didengar 
apabila didukung oleh penyanyi yang mempunyai 
kepekaan terhadap sistem Gamelan Bali. Keluarga 
Kesenian Bali (KKB) Denpasar menggarap Kidung 
Slopog ke dalam Gamelan Gong Kebyar yang 
dinyanyikan oleh para penyanyi/penembang handal 
seperti Nyoman Candri, Cok Rai Partini. Menyusul 
dengan dimasukkannya Gegitaan sebagai salah satu 
repertoar pada Pesta Kesenian Bali maka lahirlah 
beberapa Gegitaan seperti “Wilet Mayura”, “Sinom 
Lawe”, “Sisi Wetaning Bali”, “Kembang Waseng” dan 
Gegitaan lainnya.       

Kemunculan Gegitaan bagaikan angin segar 
yang menghembuskan hawa positif dengan lahirnya 
karya baru dengan nama Sandyagita. Sandyagita lahir 
dari keinginan  seorang tokoh budaya dan pendiri 
KOKAR Bali I Gusti Bagus Nyoman Panji untuk 
memasukkan unsur vokal paduan suara Barat (Quire) 
ke dalam Gamelan Bali. Secara musikal memang 
sangat memungkinkan untuk mewujudkannya, 
karena pada dasarnya sebagaimana halnya musik 
vokal Barat, dalam musik vokal Bali juga 
menggunakan system harmoni dan achord  yang 
dalam Karawitan Bali dikenal dengan ngempyung 
(memukul dua nada dengan mengapit dua nada 
lainnya) dan ngembat (memukul dua nada yang sama 
mengapit empat nada lainnya). Pada awal 
penciptaannya pernah dicoba memasukkan harmoni 
barat ke dalam paduan vokalnya, namun kurang 
berhasil karena ada beberapa nada yang kurang pas 
dipadukan dengan sistim achord. Sistem ngembat dan 
ngempyung dari sejak kelahiran Sandyagita sudah 
dilakukan dan menghiasi penciptaan karya-karya 
baru sampai saat ini. Namun ada beberapa musisi 
yang lebih nyaman menggunakan system harmoni 



 19 
 

Barat, tidak menutup kemungkinan karena sering 
dilakukan dan didengar pada Paduan Suara Nasional. 
Hal ini sedikit kontroversial karena melawan sistem 
harmoni Gamelan Bali. Sebagai contoh dalam musik 
Barat nada do (1) dan mi (3) adalah harmoni yang 
indah akan tetapi dalam karawitan Bali nada (do = 
dang dalam gamelan Bali) dan nada (mi = ding dalam 
gamelan Bali) adalah perpaduan nada yang tidak 
harmonis. Di satu sisi dalam Sandyagita dituntut 
adanya paduan suara (achord) karena permainan 
polipony dan kelihaian penciptanya sangat 
menentukan kualitas garapnya. Paduan nada yang 
mengandung lebih dari tiga nada, baik dengan 
menambahkan maupun mengulangi salah satu nada 
yang terkandung dalam triad disebut sebagai suatu 
akord (Banoe, 2003:55). Triad adalah istilah music 
Barat merujuk pada kelompok tiga nada dalam 
permainan music. 

Sementara kelahiran Sandyagita dan Gegitaan 
merupakan refleksi terhadap struktur musikal dan 
spiritualitas vokal Bali, berkembang sebagai bentuk 
kolaboratif yang memadukan vokal dan instrumen 
gamelan secara lebih dialogis. Keduanya  tidak 
sekedar “pembaruan gaya”, tetapi merupakan upaya 
konseptual dan estetis untuk menghidupkan kembali 
esensi tradisi dalam bahasa musikal masa kini. 

Fenomena ini mencerminkan dinamika 
kebudayaan Bali yang selalu lentur dan adaptif. 
Dalam sejarahnya, seni Bali tidak pernah statis: ia 
selalu terbuka terhadap pertemuan, baik dengan 
pengaruh Jawa, Eropa, maupun modernitas global. 
Oleh karena itu, kemunculan Sandyagita dan 
Gegitaan dapat dibaca sebagai respon kreatif terhadap 
tantangan zaman, sekaligus strategi pelestarian 
melalui penciptaan   baru.     

Jika Sandyagita lebih menekankan pada 
kesatuan struktural antara vokal dan instrumen, 



 20 
 

Gegitaan lebih menonjolkan dimensi ekspresif dan 
dramatik. Dalam praktiknya, Gegitaan biasanya 
menggunakan teks yang diambil dari karya sastra 
tradisional seperti jenis pupuh (sekar alit), kidung 
(sekar madya) atau puisi baru yang diolah menjadi 
bentuk musikal. Elemen vokal menjadi pusat 
ekspresi, sementara instrumen mendukung suasana, 
irama, dan emosi yang ingin disampaikan. 

Sandyagita memperlihatkan keterbukaan 
terhadap inovasi. Banyak seniman muda Bali 
menciptakan Gegitaan dengan memadukan idiom 
gamelan tradisional dengan harmoni modern dengan 
tangga nada diatonic, namun esensi Sandyagita tetap 
berpijak pada kepekaan rasa pada  

3. Landasan Historis Tradisi Vokal Bali 

a.  Jejak Suara di Balik Tradisi 

Seni vokal dalam kebudayaan Bali memiliki 
akar yang sangat dalam, mengalir dari sistem 
kepercayaan, nilai spiritual, hingga tatanan sosial 
yang diwariskan lintas generasi. Dalam pandangan 
masyarakat Bali, suara manusia (swara) bukan 
sekadar instrumen estetis, tetapi juga sarana  
penghubung antara manusia, alam, dan dimensi 
adikodrati. Suara dianggap sebagai manifestasi 
sabda, pancaran energi suci yang mampu 
membangun keseimbangan (rwa bhineda) antara 
dunia sekala (nyata) dan niskala (tak kasatmata). 
Karena itulah, praktik vokal di Bali senantiasa berakar 
pada keyakinan bahwa bunyi tidak pernah netral—ia 
mengandung kekuatan spiritual yang dapat menata, 
menenangkan, bahkan menyucikan ruang dan waktu. 

Dalam konteks keagamaan Hindu Bali, sabda 
memiliki posisi kosmologis yang penting. Ia dipandang 
sebagai bentuk awal dari ciptaan, sebagaimana 



 21 
 

konsep Nada Brahma dalam filsafat India yang 
menyatakan bahwa alam semesta bermula dari suara 
suci. Pemahaman ini menjelaskan mengapa seni vokal 
di Bali tidak hanya diperlakukan sebagai hiburan, 
tetapi lebih sebagai laku spiritual dan bentuk 
persembahan (yadnya). Dalam berbagai upacara, 
suara manusia dihadirkan melalui kidung, 
gagendingan, kakawin, atau gaguritan, masing-
masing memiliki fungsi dan tata cara yang sesuai 
dengan konteks ritusnya. Dengan demikian, tradisi 
vokal Bali menjadi ruang di mana dimensi religius, 
sastra, dan musikal tumbuh dan berkembang secara 
harmonis. 

Dalam perjalanan sejarahnya, seni vokal Bali 
tidak dapat dilepaskan dari perkembangan tradisi 
sastra Bali Kuna, terutama sejak masa Majapahit dan 
setelahnya. Teks-teks seperti Kakawin Ramayana, 
Arjunawiwaha, Sutasoma, dan berbagai kidung lokal 
menjadi sumber utama ekspresi vokal yang kemudian 
membentuk berbagai genre seni suara Bali. Melalui 
proses adaptasi dan penyerapan lokal (local genius), 
teks-teks tersebut tidak hanya dilantunkan, tetapi 
juga dimaknai kembali sesuai konteks sosial dan 
spiritual masyarakat Bali. Di sinilah tampak 
bagaimana seni vokal Bali berfungsi ganda: sebagai 
media pelestarian nilai-nilai sastra klasik sekaligus 
alat transformasi budaya yang memungkinkan 
warisan tersebut hidup dinamis di tengah perubahan 
zaman. 

Lebih jauh, kekuatan seni vokal Bali justru 
terletak pada kemampuannya menyatukan dimensi 
musikal, linguistik, dan spiritualitas dalam satu 
kesatuan estetis. Struktur musikal yang terbentuk 
melalui pola melodi, ritme, dan ornamentasi vokal 
selalu berpadu dengan keindahan bahasa yang 
bersumber dari sastra klasik. Dalam proses ini, vokal 
tidak hanya “menyuarakan” teks, tetapi juga 



 22 
 

“menghidupkan” makna di dalamnya. Hubungan erat 
antara bunyi dan makna ini melahirkan pengalaman 
estetik yang khas—sebuah pengalaman yang tidak 
hanya didengar, tetapi juga dirasakan secara spiritual. 

Pada tataran sosial, seni vokal Bali menjadi 
bagian integral dari sistem kebudayaan yang berbasis 
pada gotong royong dan spiritualitas komunal. 
Aktivitas menyanyi bersama dalam konteks ritual, 
misalnya, mencerminkan pandangan hidup 
masyarakat Bali yang menempatkan harmoni sebagai 
inti keberadaannya. Suara individu melebur dalam 
harmoni kelompok, menciptakan kesatuan bunyi yang 
menjadi simbol kebersamaan dan keseimbangan 
hidup. Di sinilah seni vokal Bali tidak sekadar hadir 
sebagai ekspresi individu, tetapi sebagai manifestasi 
identitas kolektif yang terus diperbarui melalui 
praktik, pewarisan, dan inovasi. 

Dengan demikian, jejak suara dalam tradisi 
Bali bukan sekedar rekam jejak musikal, melainkan 
narasi peradaban yang menyatukan suara, teks, dan 
spiritualitas. Setiap nyanyian yang lahir dari tradisi ini 
merepresentasikan cara pandang masyarakat Bali 
terhadap dunia: bahwa suara adalah kehidupan itu 
sendiri, bahwa setiap getaran vokal adalah doa yang 
menata semesta. Dari masa ke masa, seni vokal Bali 
terus bertransformasi menyerap pengaruh zaman 
tanpa kehilangan akar sakralnya membuktikan 
bahwa tradisi bukanlah sesuatu yang beku, 
melainkan ruang hidup yang selalu bergerak dan 
bernapas bersama masyarakatnya. 

Dalam tradisi musik Bali, unsur vokal dan 
instrumental sejak lama hidup berdampingan. Vokal 
berfungsi sebagai pembawa teks, pesan, dan doa, 
sementara gamelan menjadi wadah ritmis dan melodis 
yang memperkuat suasana spiritual. Dalam konteks 
upacara, vokal sering muncul dalam bentuk kidung, 
pupuh, atau geguritan, yang dinyanyikan oleh 



 23 
 

penyanyi laki-laki atau perempuan secara tunggal 
maupun berkelompok. Sementara itu, gamelan baik 
gong kebyar, semar pegulingan, gender wayang, 
maupun angklung — memberikan dasar irama dan 
warna bunyi yang menyatu dengan gerak serta ritual. 
Namun dalam perkembangannya, hubungan antara 
vokal dan instrumental mengalami transformasi. Dari 
fungsi upacara yang sakral, ia bergerak ke ranah 
pertunjukan dan penciptaan baru. Proses inilah yang 
kemudian melahirkan bentuk Sandyagita dan 
Gegitaan, dua genre inovatif yang memadukan 
kekuatan vokal dan instrumental dengan semangat 
baru. 

Memahami musik Bali berarti memahami 
sistem nilai yang melandasinya. Baik Sandyagita 
maupun Gegitaan tidak bisa dilepaskan dari filosofi 
dan tradisi musikal Bali secara keseluruhan. 
Keduanya adalah bentuk respon kreatif terhadap 
perubahan sosial, estetika, dan spiritual masyarakat 
Bali. 

b. Sejarah Awal Tradisi Vokal Bali: Dari Ritual  ke     
Sastra Lisan 

Jejak awal tradisi vokal Bali dapat ditelusuri 
jauh sebelum lahirnya bentuk-bentuk kesenian yang 
terstruktur seperti jenis  pupuh, kidung atau kakawin. 
Pada masa prasejarah dan awal perkembangan 
kepercayaan lokal di Bali, suara manusia telah 
memiliki fungsi magis dan sakral. Dalam berbagai 
konteks ritual kuno, suara dipercaya mampu 
mengundang, menenangkan, atau menolak kekuatan 
niskala (tak kasatmata). Teriakan, seruan, dan 
nyanyian sederhana menjadi bagian dari komunikasi 
spiritual antara manusia dengan alam semesta. Suara 
dalam hal ini bukanlah karya seni dalam pengertian 
modern, melainkan alat kosmologis untuk 



 24 
 

menyeimbangkan hubungan manusia dengan 
kekuatan gaib. 

Ketika sistem kepercayaan Hindu mulai 
berakar kuat di Bali sekitar abad ke-9 hingga ke-14 
Masehi peranan suara manusia mulai mengalami 
transformasi. Tradisi vokal tidak lagi terbatas pada 
fungsi magis, tetapi berkembang menjadi medium 
penyampaian ajaran dan nilai-nilai keagamaan. Masa 
ini menandai pertemuan antara tradisi lokal Bali 
Agama dengan sastra Hindu Jawa Kuna dan India, 
yang melahirkan sinkretisme budaya dan spiritual. 
Melalui pertemuan tersebut, muncul bentuk-bentuk 
vokal yang lebih terstruktur dan ber-teks, seperti 
mantra, pupuh, dan kidung, yang masing-masing 
mengandung lapisan makna religius, estetis, dan 
linguistik. 

Salah satu tonggak penting perkembangan 
tradisi vokal Bali adalah tradisi membaca dan 
melantunkan teks-teks suci yang dikenal dalam 
bentuk parikan, gaguritan, hingga kakawin. Aktivitas 
melantunkan kakawin (berdasarkan metrum 
Sanskerta seperti anustup, pancasadpada, atau 
sardulawikridita) bukan sekedar kegiatan estetis, 
tetapi juga bagian dari pendidikan spiritual dan 
literasi budaya. Dalam proses ini, masyarakat Bali 
belajar mengenal bahasa Kawi dan struktur sastra 
klasik, sekaligus memperdalam pemahaman akan 
ajaran dharma. Setiap pelantunan kakawin menjadi 
momen kontemplatif di mana suara menjadi jembatan 
antara teks dan pengalaman spiritual. 

Selain itu, tradisi kidung yang berkembang 
pada periode pasca-Majapahit (sekitar abad ke-15–17) 
memperlihatkan arah baru dalam seni vokal Bali. 
Kidung memanfaatkan bahasa Bali Tengahan yang 
lebih komunikatif dibanding bahasa Kawi, 
menandakan pergeseran dari tradisi elitis (istana dan 
pendeta) ke bentuk ekspresi yang lebih populer dan 



 25 
 

komunal. Kidung tidak hanya dinyanyikan dalam 
konteks upacara keagamaan, tetapi juga dalam 
kegiatan sosial, pendidikan moral, bahkan hiburan 
rakyat. Dalam hal ini, tradisi vokal Bali menampilkan 
dinamika luar biasa: ia tidak membatasi diri pada 
ruang sakral, melainkan mengalir ke berbagai lapisan 
kehidupan masyarakat. 

Peran narasi dan sastra lisan juga sangat 
menentukan dalam proses perkembangan seni vokal 
Bali. Sebelum teks tertulis menjadi dominan, kisah-
kisah epik seperti Ramayana, Mahabharata, atau 
legenda lokal dituturkan secara vokal melalui sistem 
lisan yang diwariskan dari generasi ke generasi. 
Bentuk-bentuk tutur seperti babad, tantri, dan 
sasolahan babaturan menjadi cikal bakal tradisi 
musikal-naratif Bali. Di sinilah, suara bukan hanya 
alat penyampai cerita, tetapi juga wadah penanaman 
nilai dan identitas kolektif. Masyarakat Bali belajar 
tentang moralitas, keseimbangan, dan spiritualitas 
melalui mendengar dan melantunkan kisah yang 
dibungkus dalam irama. 

Menariknya, perkembangan ini tidak pernah 
bersifat linear, melainkan saling bertaut antara ritual, 
sastra, dan performativitas. Suara dalam upacara 
(ritual voice) memberi dasar spiritual bagi sastra lisan, 
sementara sastra lisan memberi struktur naratif bagi 
karya vokal selanjutnya. Dari sinilah lahir 
gagendingan, gaguritan, dan akhirnya bentuk inovatif 
seperti Sandyagita dan Gegitaan, yang menandai 
pertemuan antara vokal dan instrumen musik secara 
harmonis. 

Melalui perjalanan panjang ini, dapat dipahami 
bahwa tradisi vokal Bali bukanlah entitas yang statis, 
melainkan hasil dari proses dialog antara teks dan 
konteks, antara yang sakral dan yang profan. Setiap 
periode sejarah menambahkan lapisan baru dalam 
estetika dan fungsi suara. Dari mantra menjadi 



 26 
 

kidung, dari kakawin menjadi gaguritan, tradisi vokal 
Bali selalu menemukan cara untuk hidup dan 
menyesuaikan diri dengan zamannya tanpa 
kehilangan inti spiritualnya. Maka, menelusuri 
sejarah vokal Bali sesungguhnya adalah menelusuri 
evolusi kesadaran bunyi bagaimana suara manusia 
membentuk, memaknai, dan menata kembali realitas 
budaya Bali. 

Salah satu warisan tertua dalam tradisi vokal 
Bali adalah kidung—nyanyian religius yang 
dipergunakan dalam berbagai upacara keagamaan. 
Kidung Wargasari, Kidung Rare Angon, Kidung 
Sudhamala, dan berbagai kidung lainnya menjadi 
bagian dari ritual pemujaan yang membangun 
suasana sakral dalam upacara yadnya. Kidung tidak 
hanya berfungsi untuk “mengiringi” 
persembahyangan, tetapi juga menjadi wahana 
ngastawa (memuja), di mana teks dan melodi menjadi 
satu bentuk persembahan kepada Ida Sang Hyang 
Widhi Wasa. 

Kidung-kidung tersebut memiliki struktur 
musikal yang khas: melodi yang bersifat melismatik 
(satu suku kata bisa dinyanyikan dalam beberapa 
nada), interval sempit, dan ritme bebas yang 
mengikuti alunan bahasa Kawi atau Sanskerta. 
Struktur vokalnya sering kali dibangun berdasarkan 
rasa dan penghayatan, bukan pada sistem tangga 
nada formal. Inilah yang membuat tradisi vokal Bali 
memiliki karakter ekspresif dan improvisatif yang 
kuat. 

Selain kidung, tradisi kakawin juga memainkan 
peran penting. Kakawin merupakan karya sastra 
dalam bahasa Jawa Kuno yang diadopsi dan 
dikembangkan di Bali sejak abad ke-14. Kakawin 
seperti Ramayana, Arjunawiwaha, dan Sutasoma 
bukan hanya dibaca, tetapi juga dilagukan dalam 
bentuk pupuh kakawin. Proses pelaguan kakawin 



 27 
 

menuntut kemampuan tinggi dalam melodi dan 
artikulasi, karena teksnya sarat makna filosofis dan 
spiritual. 

Pelaguan kakawin dilakukan dalam konteks 
pendidikan dan spiritualitas. Dalam masyarakat Bali 
kuno, pembacaan kakawin menjadi sarana 
pembelajaran etika, bahasa, dan nilai-nilai dharma. 
Dengan demikian, tradisi vokal Bali sejak awal telah 
menjadi sarana pendidikan moral dan estetika, bukan 
sekedar hiburan. 

Setiap pertunjukan musik vokal Bali diawali 
dengan doa atau puja mantram. Ini menunjukkan 
bahwa kata memiliki kekuatan membuka ruang 
spiritual. Penyanyi yang melantunkan teks dianggap 
sebagai perantara menghubungkan dunia manusia 
dengan dunia gaib. Ketika teks itu kemudian 
dipentaskan di panggung modern, maknanya tidak 
hilang, melainkan diperluas. Pertunjukan menjadi 
ritual baru, di mana penonton juga diajak merasakan 
vibrasi kata dan musik. Dengan cara ini, Sandyagita 
dan Gegitaan berfungsi ganda: sebagai karya seni dan 
sebagai ritual yang menghidupkan kesadaran 
spiritual melalui estetika sastra. 

c. Tradisi Sekuler: Gegendingan dan Gegitaan 

Perkembangan seni vokal Bali tidak hanya 
berlangsung di ranah sakral dan ritual, tetapi juga 
meluas ke ranah sekuler yang lebih profan dan sosial. 
Seiring perubahan struktur masyarakat Bali dari 
masa kerajaan hingga periode kolonial, muncul 
bentuk-bentuk vokal yang berfungsi sebagai hiburan, 
ekspresi sosial, dan estetika personal. Dari sinilah 
lahir dua genre penting yang merepresentasikan 
semangat sekuler dalam tradisi vokal Bali, yakni 
gagendingan dan gegitaan. Kedua bentuk ini 
menunjukkan bagaimana masyarakat Bali mampu 



 28 
 

mengadaptasi dan memperluas konsep vokal tanpa 
kehilangan akar tradisionalnya. 

1). Gegendingan: Dari Ritual ke Ruang Sosial 

Istilah gegendingan berasal dari kata gending 
yang berarti “lagu” atau “melodi”. Dalam konteks 
budaya Bali, gending bukan sekedar nyanyian, 
melainkan struktur musikal yang  memiliki pola 
ritmis, melodis, dan emosional tertentu.      

Gegendingan kemudian dipahami sebagai 
bentuk nyanyian atau lagu yang diciptakan untuk 
tujuan nonritual sebagai hiburan, ekspresi 
keindahan, dan media komunikasi sosial. Pada masa 
kerajaan, gegendingan sering dinyanyikan dalam 
lingkungan istana (puri) sebagai bagian dari seni 
penghibur bangsawan, tetapi juga hadir di tengah 
masyarakat dalam acara rakyat seperti metajen 
(sabung ayam), mebarung, atau kegiatan sosial 
lainnya. Fungsi utamanya adalah membangun 
suasana kebersamaan, menyenangkan hati 
pendengar, sekaligus memperhalus rasa (rasa alus) 
melalui keindahan melodi dan bahasa. 

Dalam klasifikasi tembang Bali yang sudah 
berkembang di masyarakat, gegendingan 
dikelompokkan dalam Sekar Rare yang di dalamnya 
termasuk berbagai jenis nyanyian  dan permainan 
anak-anak termasuk gagendingan. 

Secara musikal, gegendingan memiliki karakter 
yang lebih bebas dibanding kidung atau kakawin. 
Meskipun kadang tetap berakar pada metrum pupuh 
dan  tembang lainnya, gegendingan tidak terlalu 
terikat pada aturan prosodi atau struktur teks yang 
ketat. Hal ini memungkinkan penyanyi melakukan 
ekspresi personal, menyesuaikan tempo dan dinamika 
sesuai konteks pertunjukan. Tema-tema yang 
diangkat pun lebih ringan tentang cinta, 
persahabatan, alam, atau kehidupan sehari-hari 



 29 
 

namun tetap disampaikan dengan gaya bahasa yang 
lembut dan simbolik, mencerminkan nilai estetika 
masyarakat Bali yang menjunjung kesopanan (tata titi 
krama) dan keseimbangan rasa (rasa alus). 

Dari sisi sosial, gegendingan berfungsi sebagai 
ruang ekspresi komunal, tempat masyarakat 
menyalurkan emosi dan memperkuat solidaritas 
sosial. Melalui aktivitas bernyanyi bersama, tercipta 
ruang komunikasi yang cair antara individu dan 
kelompok, antara penyanyi dan pendengar. Dalam 
konteks inilah, gagendingan menjadi wujud kesenian 
yang tidak hanya indah secara musikal, tetapi juga 
bermakna secara sosial dan kultural. Yang 
digolongkan ke dalam kelompok gegendingan antara 
lain: tandak, sasendon, gending SangHyang, gending 
janger, dan masih menjadi pertimbangan akann 
masuknya lagu gerong dan sandyagita 

Dalam klasifikasi Tembang Bali gagendingan 
dimasukkan ke dalam kelompok Sekar Rare 
berdampingan dengan kelompok tembang lainnya 
seperti Sekar Alit, Sekar Madya dan Sekar Agung. 
Kelompok sekar rare dibagi menjadi dua katagori 
antara lain Gending  Rare/lagu anak-anak dan 
Gagendingan seperti Gending Sanghyang, Gending 
Janger, Tandak dan  Sasendon. Sangat 
memungkinkan lagu-lagu lainnya seperti gending 
gerong, Sandyagita, Gegitaan, Cak dan lagu-lagi  
lainnya bisa dimasukkan ke dalam Sekar Rare. 
Pembagian ini masih perlu  dikaji ulang mengingat 
nama Sekar 

Rare identik dengan lagu permainan anak-
anak. Berbeda dengan Gagendingan dengan tingkat 
kesulitan menyanyikan lagunya sangat tinggi. 

2). Gegitaan: Perpaduan Vokal dan Instrumental 

Jika gegendingan mewakili ekspresi vokal yang 
berdiri sendiri, maka gegitaan muncul sebagai bentuk 



 30 
 

kolaboratif antara suara manusia dan instrumen 
musik. Secara etimologis, kata gegitaan berasal dari 
“gita” (lagu, nyanyian) yang disandingkan dengan 
awalan “ge-…-an” sebagai bentuk nominalisasi, 
sehingga bermakna “karya nyanyian” atau “komposisi 
lagu”. Namun dalam konteks seni Bali modern, 
gegitaan lebih mengacu pada bentuk pertunjukan 
vokal-instrumental yang muncul di tahun 1970, 
terutama bersamaan dengan munculnya dinamika 
kesenian pasca-kolonial dan kebangkitan gamelan 
gong kebyar. 

Dalam gegitaan, penyanyi tidak lagi menjadi 
pusat tunggal ekspresi, melainkan bagian dari dialog 
musikal antara vokal dan instrumen. Suara manusia 
berinteraksi dengan perangkat musik gong kebyar, 
menciptakan lapisan ekspresi yang kompleks dan 
dinamis. Hubungan antara vokal dan instrumen 
bersifat resiprokal, kadang instrumen mengikuti 
lengkung melodi vokal, kadang justru vokal yang 
menyesuaikan irama dan warna bunyi instrumen. 
Dari sinilah muncul karakter khas gegitaan: 
perpaduan organik antara sabda dan nada, antara 
manusia dan bunyi. 

Salah satu ciri utama gegitaan adalah 
kebebasan interpretatif yang diberikan kepada 
penyanyi. Mereka dapat melakukan improvisasi 
(ngelik), menambahkan ornamentasi vokal, mengubah 
dinamika, atau memperpanjang frase sesuai suasana 
dan konteks pertunjukan. Namun, kebebasan 
tersebut tidak berarti lepas dari norma tradisional. 
Setiap penyanyi tetap diikat oleh prinsip dasar 
kesenian Bali yang menekankan kesopanan (tata titi 
krama), keseimbangan rasa (taksu dan rasa halus), 
serta penghormatan terhadap teks yang dilantunkan. 
Dengan demikian, improvisasi dalam  gegitaan bukan 
bentuk pemberontakan terhadap tradisi, melainkan 
proses kreatif yang berakar pada tradisi itu sendiri. 



 31 
 

Selain dimensi musikal, gegitaan juga memuat 
dimensi performatif yang kuat. Penyanyi sering 
menampilkan ekspresi wajah, gerak tubuh halus, dan 
komunikasi nonverbal dengan pengiringnya, 
menciptakan suasana pertunjukan yang hidup dan 
penuh interaksi. Dalam konteks ini, gegitaan tidak 
hanya berfungsi sebagai karya musik, tetapi juga 
sebagai teater musikal yang menyatukan suara, gerak, 
dan ekspresi rasa. 

3). Dari Sakral ke Estetika Duniawi 

Kelahiran sandyagita dan gegitaan menandai 
pergeseran paradigma dalam seni vokal Bali dari 
fungsi sakral menuju fungsi estetika dan sosial. 
Namun, pergeseran ini tidak berarti pemutusan 
dengan akar religius, melainkan perluasan makna 
kesucian dalam kehidupan sehari-hari. Suara 
manusia yang semula hanya hadir di ruang pura kini 
juga berkumandang di ruang sosial, panggung 
hiburan, dan media pendidikan. Dengan demikian, 
sandyagita dan gegitaan berperan sebagai jembatan 
antara ritual dan realitas, antara tradisi spiritual dan 
kesenian modern. 

Keduanya membuktikan bahwa tradisi vokal 
Bali bersifat adaptif dan kreatif, mampu 
bertransformasi tanpa kehilangan karakter dasarnya: 
harmoni antara sabda, nada, dan rasa. Di sinilah letak 
keindahan sejati seni vokal Bali bahwa dalam setiap 
getaran suara, baik yang dilantunkan di pura maupun 
di panggung hiburan, selalu tersimpan gema spiritual 
dan estetika yang mengakar pada jiwa budaya Bali. 

Seiring berkembangnya masyarakat Bali 
menuju era kerajaan dan kolonial, muncul bentuk-
bentuk vokal yang lebih sekuler dan profan, seperti 
andyagita dan gegitaan. Sandyagita sebagaimana 
gagendingan berasal dari kata gending (lagu) yang 
berarti nyanyian yang berfungsi sebagai hiburan, 



 32 
 

namun tetap berakar pada nilai estetika lokal. Bentuk 
ini biasanya dinyanyikan dalam konteks sosial, seperti 
pertemuan masyarakat, pertunjukan seni rakyat, 
hingga hiburan dalam ajang Pesta Kesenian Bali. 

Gegitaan, sebagai bentuk baru, muncul dari 
perpaduan antara tradisi vokal dan instrumental Bali. 
Dalam gegitaan, penyanyi tidak hanya menyampaikan 
teks atau melodi, tetapi juga berinteraksi dengan 
instrumen pengiring gamelan gong kebyar. Di sinilah 
seni vokal Bali menemukan ruang baru: perpaduan 
antara suara manusia dan instrumen sebagai dua 
kekuatan ekspresif yang saling menegaskan. 

Ciri khas gegitaan terletak pada kebebasan 
interpretasi. Penyanyi dapat melakukan ornamentasi 
vokal, memainkan dinamika, bahkan melakukan 
improvisasi sesuai suasana pertunjukan. Namun, 
kebebasan itu tetap berpijak pada tata nilai tradisi: 
kesopanan (tata titi krama), keseimbangan rasa (rasa 
halus), dan penghormatan pada teks yang 
dilantunkan. Dengan demikian, gegitaan menjadi 
jembatan antara bentuk sakral dan hiburan duniawi, 
antara ritual dan ekspresi estetika personal.  



 33 
 

 

BAB 3 
Sabda sebagai Struktur Musikal: 
Dialektika Teks dan Bunyi 

 
 

eunikan seni vokal Bali terletak pada 
relasi yang sangat erat  antara teks sastra 
(sabda) dan musik (nada). Dalam tradisi 
ini, teks bukanlah sekedar bahan lirik 
yang dinyanyikan, melainkan roh dan 

sumber makna yang memberi arah dan legitimasi 
spiritual bagi seluruh bentuk musikal. Musik hadir 
bukan untuk menghiasi teks, tetapi untuk 
menyuarakan kekuatan maknawi dan spiritual yang 
tersimpan di dalamnya. Dengan demikian, penyanyi 
tradisional Bali tidak hanya “menyanyi” dalam 
pengertian musikal, melainkan juga “menghidupkan” 
teks melalui vibrasi suara, intonasi, dan kesadaran 
spiritual yang menyertainya. 

Dalam sistem estetika Bali, sabda dan nada 
dipandang sebagai dua aspek yang tidak dapat 
dipisahkan. Sabda adalah getaran kosmik yang 
mengandung makna, sedangkan nada adalah 
manifestasi getaran tersebut dalam bentuk yang dapat 
dirasakan indera. Relasi keduanya bersifat taksu—
suatu kesatuan rohani yang memberi daya hidup dan 
aura pada setiap pertunjukan vokal. Ketika seorang 
pelantun menyuarakan kidung atau kakawin dengan 
kesadaran penuh, ia sesungguhnya tengah memasuki 
ruang spiritual di mana kata dan bunyi melebur 

K 



 34 
 

menjadi satu kesatuan harmoni yang menyucikan 
ruang dan jiwa. 

Dalam konteks tradisi teks sastra Bali, 
hubungan ini tampak nyata dalam cara teks 
diterjemahkan ke dalam struktur musikal. Teks-teks 
seperti kakawin, kidung, atau pupuh memiliki 
struktur metrum, rima, dan suku kata yang ketat. 
Pola-pola tersebut menjadi panduan ritmis dan 
melodis dalam penyajiannya. Panjang-pendek suku 
kata, penekanan aksen bahasa Kawi atau Bali 
Tengahan, serta makna semantis dari setiap bait 
menentukan arah melodi, tempo, bahkan gaya vokal 
yang digunakan. Misalnya, dalam pelantunan 
Kakawin Ramayana, suku kata panjang (guru) sering 
disuarakan dengan nada yang lebih tinggi atau 
ditahan lebih lama dibanding suku kata pendek 
(laghu), mengikuti sistem prosodi klasik yang sudah 
diwariskan sejak masa India  kuno. 

Keterpautan struktur linguistik dan musikal ini 
menunjukkan bahwa musik vokal Bali tumbuh dari 
bahasa itu sendiri. Bahasa bukan hanya medium 
komunikasi, melainkan sumber ritme dan resonansi 
musikal. Dalam bahasa Bali dan Kawi, setiap fonem 
memiliki nuansa getaran tertentu yang memengaruhi 
ekspresi musikal. Karena itulah, penyanyi tradisional 
tidak hanya melafalkan teks, tetapi “mengalir 
bersama” bunyi bahasa yang mereka nyanyikan. Di 
sinilah letak kedalaman tradisi vokal Bali ia berangkat 
dari kesadaran bahwa setiap kata memiliki suara, dan 
setiap suara memiliki jiwa. 

Selain menjadi wujud estetika, keterpaduan 
teks dan musik dalam tradisi vokal Bali juga 
memegang fungsi pedagogis dan sosial yang kuat. 
Melalui proses belajar melantunkan kidung, 
gagendingan, atau geguritan, generasi muda secara 
tidak langsung mempelajari nilai-nilai moral, etika 
sosial, dan ajaran agama. Setiap teks berisi pesan 



 35 
 

tentang keseimbangan, kasih sayang, disiplin, serta 
penghormatan terhadap alam dan leluhur. Dengan 
mengulang-ulang nyanyian tersebut dalam konteks 
ritual atau pendidikan, nilai-nilai itu tertanam secara 
mendalam di alam bawah sadar. Maka, seni vokal 
bukan hanya media hiburan atau persembahan, 
tetapi juga alat pendidikan budaya (cultural 
transmission) yang efektif dan berkelanjutan. 

Pada sisi lain, praktik penyajian vokal Bali juga 
mencerminkan dialog antara tubuh, suara, dan 
spiritualitas. Tubuh penyanyi berfungsi sebagai 
wahana energi suara; napas menjadi aliran hidup 
yang menghubungkan kesadaran dengan teks, 
sementara suara menjadi medium untuk 
menyalurkan vibrasi makna. Dalam konteks ini, 
aktivitas menyanyi bukan sekadar performatif, tetapi 
juga ritual internalisasi nilai-nilai kosmologis. 
Penyanyi diyakini tidak hanya mengekspresikan teks, 
tetapi juga menjadi saluran bagi sabda suci yang 
menggetarkan ruang sakral. Oleh karena itu, penyanyi 
tradisional Bali sering menyiapkan diri dengan sikap 
semedhi, mebanten, atau membersihkan diri secara 
spiritual sebelum melantunkan teks suci. 

Relasi harmonis antara sabda dan nada ini juga 
tampak dalam struktur penyajian vokal-instrumental, 
seperti Sandyagita atau Gegitaan, di mana vokal dan 
instrumen tidak saling mendominasi, melainkan 
saling melengkapi. Vokal  membawa makna, 
sementara instrumen memperluas ruang resonansi 
emosionalnya. Nada-nada instrumen mengikuti 
kontur teks, memberi warna dan jiwa pada kata, 
sementara teks memberi arah dan intensi pada musik. 
Keduanya menciptakan lapisan ekspresi yang saling 
meneguhkan—membangun pengalaman estetis yang 
tidak hanya didengar, tetapi juga dirasakan secara 
spiritual. 



 36 
 

Dengan demikian, seni vokal Bali 
menghadirkan konsep estetika holistik, di mana kata, 
bunyi, dan makna saling bertaut membentuk 
kesatuan yang tak terpisahkan. Hubungan ini 
menegaskan pandangan dasar kebudayaan Bali 
bahwa seni bukan semata hasil kreativitas manusia, 
tetapi perwujudan keseimbangan kosmis antara 
sabda, nada, dan rasa. Dalam setiap getaran suara 
yang dilantunkan, tersimpan kesadaran bahwa musik 
dan teks bukan dua dunia yang berbeda, melainkan 
dua sisi dari satu kebenaran estetis—bahwa suara 
adalah wujud dari kata, dan kata adalah jiwa dari 
suara. 

Keunikan seni vokal Bali terletak pada 
hubungannya yang erat antara teks sastra dan musik. 
Dalam tradisi ini, teks bukan sekedar bahan 
nyanyian, melainkan sumber makna dan kekuatan 
spiritual. Teks sastra Bali—baik berupa mantra, 
kakawin, maupun pupuh—mengandung nilai etika, 
filosofi, dan kosmologi yang kemudian diterjemahkan 
ke dalam bentuk musikal. Dengan demikian, penyanyi 
tidak hanya menyuarakan nada, tetapi juga 
menghidupkan kata.  

Struktur musikal dalam tradisi vokal Bali 
mengikuti struktur linguistik teksnya. Setiap jeda 
dalam kalimat, panjang pendek suku kata, bahkan 
aksen dalam bahasa Kawi, menentukan arah melodi 
dan tempo lagu. Proses ini menunjukkan betapa 
eratnya hubungan antara bahasa dan musik dalam 
kebudayaan Bali. Nyanyian bukan sekadar hasil 
estetika, tetapi hasil dialog antara teks, tubuh, dan 
spiritualitas. 

Keterpaduan teks dan musik juga menciptakan 
fungsi edukatif yang kuat. Melalui nyanyian, nilai-
nilai moral dan  ajaran agama ditransmisikan secara 
halus. Anak-anak dan remaja yang belajar 
menyanyikan kidung atau gagendingan sesungguhnya 



 37 
 

tengah menginternalisasi ajaran kearifan lokal dan 
etika sosial. Dengan cara ini, seni vokal menjadi media 
pendidikan budaya yang efektif dan berkelanjutan.  

Hal ini didukung oleh pendapatnya Barker 
(2004: 43) yang mengatakan bahwa: A composer’s 
knowledge and understanding of the relationships 
among voice. In this acts a singers. Act like composer, 
deqaling with the codified sounds of a language in oder 
to communicate, dengan terjeman bebasnya: 
Pengetahuan dan pemahaman seorang komposer 
terhadap relasi antarsuara menjadi landasan penting 
dalam proses musikal. Dalam konteks ini, penyanyi 
dapat dipahami sebagai subjek kreatif yang berperan 
layaknya komposer, yakni mengolah bunyi-bunyi 
bahasa yang telah terkodekan secara sistematis 
sebagai medium komunikasi artistik. 

Dalam karya vokal-instrumental Bali, struktur 
musik sering dimulai dari teks. Kata-kata, baik dalam 
bentuk mantra, pupuh, atau syair baru, menjadi 
sumber inspirasi musikal. Komposer kemudian 
menafsirkan teks tersebut melalui nada, melodi, dan 
irama gamelan. 

Tahapan penciptaannya biasanya meliputi: 
1. Pemilihan Teks dan Makna  

Menentukan isi atau pesan yang ingin 
diungkapkan. Misalnya, teks Sandyagita dan 
Gegitaan banyak berbicara tentang Ketuhanan, 
Keseimbangan, Pendidikan, Pembangunan dan 
kesadaran spiritual. 

2. Penentuan Laras dan Patet – Pemilihan tangga nada 
(pelog atau selendro) yang sesuai dengan suasana 
teks. 

3. Perumusan Motif Melodi Vokal – Melodi vokal 
dikembangkan dari intonasi bahasa Bali yang 
memiliki warna musikal tersendiri. 

4. Dialog Vokal-Instrumental – Gamelan tidak hanya 
mengiringi, tetapi berinteraksi secara tematik. 



 38 
 

Kadang vokal memimpin, kadang gamelan 
merespons. 

5. Struktur Formatif – Komposisi dibangun dalam pola 
bagian (buka–isi–penutup), tetapi terbuka untuk 
improvisasi dan pengulangan ekspresif.  

Struktur ini menghasilkan karya yang bersifat 
dinamis dan hidup, tidak terjebak dalam pola baku, 
melainkan menyesuaikan dengan konteks 
pertunjukan dan intensitas rasa. 

Salah satu kekuatan utama musik vokal Bali 
adalah hubungannya yang erat dengan sastra. Teks 
vokal dalam Sandyagita dan Gegitaan sering 
bersumber dari kidung, geguritan, atau kakawin 
karya sastra tradisional yang sarat nilai moral dan 
spiritual. Setiap kata memiliki lapisan makna 
simbolik. Misalnya, kata “Om” dalam pembukaan 
kidung tidak sekadar bunyi pembuka, tetapi lambang 
dari tiga kekuatan kosmis: Brahma, Wisnu, dan Siwa. 
Begitu pula pemilihan bahasa (Bali alus, Kawi, atau 
Sanskerta) menunjukkan tingkat kesucian dan 
konteks upacara yang menyertainya. 

Dalam teori semiotik musik, hubungan antara 
teks, bunyi, dan makna menjadi medan tafsir yang 
luas. Suara tidak hanya menyampaikan arti literal, 
tetapi juga menghadirkan suasana dan citra spiritual 
tertentu. Oleh karena itu, pencipta Sandyagita sering 
menggunakan teks dengan cermat tidak hanya karena 
keindahan bahasanya, tetapi karena daya simboliknya 
yang kuat. 

Generasi seniman muda Bali kini mulai 
menciptakan teks baru untuk karya vokal-
instrumental. Bahasa Bali, Indonesia, bahkan 
campuran multibahasa digunakan untuk 
mengungkap tema universal: perdamaian, 
lingkungan, cinta, spiritualitas lintas agama. Puitika 
kontemporer ini menunjukkan bahwa Gegitaan bisa 
menjadi ruang dialog antar budaya dan zaman. 



 39 
 

Meskipun teks berubah, semangatnya tetap sama: 
menyanyikan keseimbangan dan keindahan hidup. 

Dalam konteks global, Sandyagita dan 
Gegitaan menjadi jembatan antara tradisi dan dunia 
modern mengingatkan bahwa kata dan bunyi masih 
memiliki kekuatan menyembuhkan, mempersatukan, 
dan menggetarkan nurani manusia. 

Selain struktur musikal, Sandyagita dan 
Gegitaan juga dibangun atas dasar perjalanan 
emosional—dari tenang menuju tegang, dari sunyi 
menuju intensitas. Komposisi diatur seperti drama, 
dengan babak pembuka, konflik, dan penyelesaian. 
Rasa menjadi benang merahnya. Setiap bagian 
mengandung suasana (mood) tertentu: segara gunung 
(tenang tapi kuat), manis, madya, baya, hingga rasa 
tanding (heroik). Komposer mengatur transisi rasa ini 
dengan cermat melalui perubahan tempo, laras, dan 
tekstur vokal-instrumental.            

Pendekatan dramatik ini membuat karya 
Sandyagita dan Gegitaan tidak hanya indah untuk 
didengar, tetapi juga menggugah secara emosional 
dan visual. 
  



 40 
 

BAB 4 
Dinamika Kebyar dan Refigurasi 
Tradisi Bali 

 
 

erubahan besar dalam tradisi vokal Bali 
terjadi sejak munculnya era kebyar pada 
awal abad ke-20. Munculnya gamelan 
gong kebyar yang pertama kali 
berkembang di daerah Bali Utara dan 

kemudian menyebar ke seluruh Bali menjadi simbol 
dari semangat baru masyarakat Bali dalam 
menghadapi perubahan zaman. Istilah kebyar sendiri 
berarti “menyala” atau “meledak tiba-tiba”, 
mencerminkan karakter musikalnya yang dinamis, 
cepat, penuh energi, serta sarat dengan kejutan dan 
kontras yang tajam. Gamelan kebyar bukan sekadar 
inovasi dalam instrumen dan komposisi, tetapi juga 
menandai perubahan paradigma estetika dalam 
kesenian Bali secara menyeluruh, termasuk dalam 
tradisi vokal. 

Dalam konteks vokal, pengaruh gaya kebyar 
tampak jelas pada cara penyanyi (juru tandak atau 
juru sekar) mengekspresikan diri. Jika pada masa 
sebelumnya vokal lebih lembut, ritualistik, dan 
bersifat meditative, seperti dalam kidung atau 
tembang macapat, maka pada era kebyar vokal mulai 
menunjukkan sifat ekspresif, teatrikal, dan penuh 
vitalitas. Warna suara (timbre) menjadi lebih beragam; 
penggunaan dinamika, tekanan, dan artikulasi 
menjadi lebih berani; serta improvisasi (ngigel suara) 

P 



 41 
 

mendapatkan ruang yang lebih luas sebagai bagian 
dari ekspresi musikal. 

Perubahan ini tidak lepas dari konteks sosial-
budaya Bali pada awal abad ke-20, di mana 
masyarakat mulai terbuka terhadap pengaruh 
modernitas, pendidikan, dan pariwisata. Kesenian 
tidak lagi hanya menjadi bagian dari upacara 
keagamaan, tetapi juga sarana hiburan, tontonan, dan 
representasi identitas daerah. Dalam suasana inilah, 
gaya kebyar menjadi wadah ekspresi kebanggaan dan 
semangat pembaruan. Tradisi vokal pun ikut 
bertransformasi menjadi lebih komunikatif dan 
atraktif, menyesuaikan dengan selera penonton dan 
dinamika pertunjukan modern. 

Selain perubahan gaya, era kebyar juga 
melahirkan bentuk-bentuk pertunjukan baru yang 
menggabungkan unsur vokal tradisional dengan 
estetika modern. Contohnya tampak pada sendratari, 
yang mulai populer pada 1960-an sebagai bentuk seni 
pertunjukan kolosal yang memadukan musik, tari, 
drama, dan vokal. Dalam sendratari, vokal tidak lagi 
hanya berfungsi melantunkan teks, tetapi menjadi 
bagian integral dari narasi dramatic mengiringi gerak, 
memperkuat suasana emosional, dan menegaskan 
karakter tokoh. Demikian pula dalam drama gong, 
vokal tampil sebagai elemen ekspresif yang mengisi 
ruang antara dialog dan musik, menambah nuansa 
dramatik dan humor dalam pertunjukan. 

Perkembangan ini juga berlanjut ke ranah 
tabuh kreasi baru dan komposisi kontemporer Bali, di 
mana para komponis dan seniman muda mulai 
mengeksplorasi lebih jauh kemungkinan hubungan 
antara vokal dan instrumen. Beberapa karya cipta 
mencoba mengolah suara manusia sebagai instrumen 
musikal, bukan sekedar pembawa teks. Teknik seperti 
ngembat, ngengseng, ngempyung, nyigcag, atau ngelik 
dimanfaatkan sebagai bahan sonoritas dalam struktur 



 42 
 

komposisi baru. Fenomena ini menunjukkan bahwa 
tradisi vokal Bali memiliki kapasitas adaptif dan 
kreatif yang tinggi, mampu bertransformasi mengikuti 
perkembangan zaman tanpa kehilangan akar 
estetiknya. 

Dengan demikian, era kebyar dapat dipandang 
sebagai titik balik penting dalam sejarah tradisi vokal 
Bali. Ia menandai pergeseran dari bentuk-bentuk 
vokal yang sakral dan konservatif menuju gaya 
ekspresi yang lebih bebas, komunikatif, dan terbuka 
terhadap inovasi. Transformasi ini bukan berarti 
meninggalkan tradisi lama, melainkan membuka 
dialog kreatif antara masa lalu dan masa kini. Melalui 
semangat kebyar, vokal Bali menemukan kehidupan 
baru tetap berpijak pada tradisi, namun bergerak 
lincah mengikuti irama perubahan zaman. Fenomena 
ini memperlihatkan kemampuan luar biasa tradisi 
vokal Bali untuk bertransformasi tanpa kehilangan 
identitasnya. 

Dari sudut pandang etnomusikologi, 
Sandyagita dan Gegitaan dapat dilihat sebagai contoh 
nyata bagaimana musik tradisi berkembang melalui 
proses recontextualization pemindahan konteks tanpa 
kehilangan identitas. Musik yang awalnya hidup di 
lingkungan ritual kini hadir di ruang akademik, 
festival, atau pertunjukan teater. 

Etnomusikologi tidak hanya mempelajari 
bunyi, tetapi juga masyarakat yang melahirkannya. 
Oleh karena itu, setiap karya Sandyagita harus 
dipahami melalui konteks sosial, spiritual, dan 
intelektual penciptanya. Dengan demikian, 
pendekatan etnomusikologis berpadu dengan 
pendekatan penciptaan seni (artistic research), di 
mana seniman menjadi peneliti yang menggali 
tradisinya sendiri melalui praktik artistik. Selanjutnya 
dijabarkan sebagai berikut: 



 43 
 

1. Landasan Sosial dan Kelahiran Estetika Kebyar 

Munculnya era kebyar pada awal abad ke-20 
tidak dapat dilepaskan dari perubahan sosial yang 
melanda Bali pasca-kolonial. Setelah perang Puputan 
(1906–1908) dan masuknya pengaruh pemerintahan 
kolonial Belanda, tatanan masyarakat Bali mengalami 
guncangan besar. Struktur kerajaan berubah, muncul 
sekolah-sekolah modern, dan kegiatan kesenian mulai 
diarahkan bukan hanya untuk upacara keagamaan, 
tetapi juga untuk tujuan hiburan dan  diplomasi 
kebudayaan. Dalam konteks ini, gamelan gong kebyar 
lahir sebagai simbol semangat baru semangat 
“menyala” (kebyar) yang mencerminkan energi, 
vitalitas, dan keinginan untuk bangkit dari 
keterpurukan. 

Ciri musikal gong kebyar yang menonjol tempo 
cepat, dinamika ekstrem, permainan teknik rumit, 
dan perubahan  mendadak mencermink an pula jiwa 
masyarakat Bali yang dinamis dan adaptif. Nilai-nilai 
musikal kebyar, seperti kejutan, kontras, dan energi 
kolektif, akhirnya menjadi dasar estetika baru yang 
tidak hanya memengaruhi permainan gamelan, tetapi 
juga cara berpikir dan berkarya dalam kesenian Bali 
secara keseluruhan, termasuk dalam tradisi vokal. 

Memasuki abad ke-20, musik Bali menghadapi 
gelombang perubahan besar. Pengaruh kolonialisme, 
pendidikan modern, dan pariwisata membuka ruang 
baru bagi pertunjukan seni. Musik yang dahulu hanya 
hidup di lingkungan sakral kini tampil di panggung-
panggung dunia. 

Kemunculan gong kebyar pada awal abad ke-20 
menjadi tonggak penting. Gaya musik ini muncul 
sebagai ekspresi dari semangat kebangkitan sosial 
dan politik masyarakat Bali. Kebyar berarti “menyala” 
atau “berkilau” suatu simbol perubahan cepat dan 
kekuatan energi muda. Komposisi gamelan menjadi 



 44 
 

lebih dinamis, penuh variasi tempo dan volume, 
dengan teknik permainan yang menantang. Inilah 
awal mula munculnya ide-ide musikal yang lebih 
eksperimental dan personal. 

Era gong kebyar menandai titik pertemuan 
antara tradisi dan inovasi. Para seniman mulai 
menyadari bahwa musik Bali tidak harus selalu 
tunduk pada pola lama; ia bisa berkembang melalui 
kreativitas individu. Sejak saat itu, lahir generasi baru 
komponis Bali yang mengolah elemen-elemen tradisi 
menjadi bentuk ekspresi baru. 

2. Perubahan Gaya dan Fungsi Vokal 

Sebelum munculnya era kebyar, bentuk-
bentuk vokal tradisional Bali seperti kidung, kakawin, 
dan geguritan menempati posisi sentral dalam 
kehidupan religius dan spiritual masyarakat. 
Ketiganya berfungsi sebagai media persembahan yang 
menghadirkan hubungan harmonis antara manusia, 
alam, dan kekuatan adikodrati. Penyaji vokal — 
dikenal sebagai juru kidung atau juru sekar — bukan 
semata-mata penyanyi, melainkan figur sakral yang 
memediasi pesan-pesan spiritual. Karakter vokal yang 
dihasilkan cenderung lembut, tenang, dan penuh rasa 
hormat (taksu), dengan penekanan pada keindahan 
pengucapan, kestabilan nada, serta penghayatan 
makna teks. Dalam konteks ini, vokal merupakan 
bagian integral dari ritus keagamaan yang 
mengandung unsur doa, mantra, dan me ditasi 
musikal.Namun, memasuki awal abad ke-20, 
munculnya gamelan gong kebyar menandai babak 
baru dalam dinamika kesenian Bali. Kebyar, yang 
berarti “meledak” atau “berkembang secara tiba-tiba,” 
melahirkan semangat musikal yang energik, dinamis, 
dan penuh kejutan. Perubahan ini turut memengaruhi 
orientasi estetik dan fungsional seni vokal Bali. Dalam 



 45 
 

suasana baru ini, vokal tidak lagi sekadar menjadi 
pendamping ritual, melainkan bertransformasi 
menjadi  ekspresi artistik yang otonom dan 
komunikatif.Penyanyi kini tampil sebagai pelaku 
utama di atas panggung, berperan aktif dalam 
membangun suasana dramatik dan emosional 
pertunjukan. Fungsi vokal mengalami redefinisi: dari 
media spiritual menuju bentuk ekspresi publik dan 
estetis. Teknik vokal pun berkembang pesat — jika 
sebelumnya gaya vokal menekankan kelembutan dan 
kestabilan nada, maka pada masa kebyar mulai 
diperkenalkan warna vokal yang lebih kuat, lantang, 
dan teatrikal. Pergeseran dari linearitas menuju 
ornamentasi yang kompleks, penggunaan teknik 
improvisasi, serta penerapan dinamika ekstrem 
menjadi ciri khas baru.Perubahan ini tidak hanya 
bersifat musikal, tetapi juga performatif. Gerak tubuh, 
ekspresi wajah, dan interaksi dengan penonton 
menjadi bagian integral dari penyajian vokal. Dengan 
demikian, seni vokal Bali memasuki ranah 
performativitas modern, di mana aspek visual dan 
dramatik memainkan peran penting dalam 
menyampaikan makna artistik. Penyanyi tak lagi 
sekadar menyuarakan teks, tetapi “memerankan” lagu 
sebagai narasi emosional yang hidup. 

Selain transformasi gaya, fungsi vokal juga 
mengalami diversifikasi. Dari ruang suci pura dan 
upacara, vokal meluas ke ruang publik — panggung 
drama gong, sendratari, kalangan tabuh kreasi baru, 
dan berbagai festival seni. Vokal menjadi alat 
komunikasi estetis, simbol identitas budaya, serta 
media hiburan yang dapat dinikmati berbagai lapisan 
masyarakat. Dalam pementasan drama gong 
misalnya, vokal tidak hanya berfungsi menyampaikan 
dialog musikal, tetapi juga membangun karakter, 
suasana, dan emosi dramatik. 



 46 
 

Kendati demikian, di balik semangat inovasi 
dan ekspresi baru tersebut, tradisi vokal Bali tidak 
sepenuhnya meninggalkan akar spiritualnya. Nilai-
nilai seperti taksu (karisma spiritual) dan rasa 
(penghayatan estetis) tetap menjadi fondasi utama. 
Justru dalam konteks kebyar, kedua nilai itu 
mendapatkan bentuk baru yang lebih terbuka dan 
komunikatif. Dengan demikian, perubahan gaya dan 
fungsi vokal di era kebyar dapat dilihat bukan sebagai 
bentuk pemutusan tradisi, melainkan sebagai proses 
adaptasi kreatif, suatu dialog antara kesakralan dan 
modernitas, antara ritual dan hiburan, antara 
ekspresi individual dan harmoni kolektif. 

Perjalanan ini menegaskan kemampuan luar 
biasa seni vokal Bali untuk bertransformasi tanpa 
kehilangan identitas. Ia menjadi cermin bagaimana 
masyarakat Bali mampu menafsirkan kembali tradisi, 
menyesuaikannya dengan konteks sosial dan estetik 
zamannya, namun tetap berpijak pada nilai-nilai 
kosmis yang menjiwai seluruh kehidupan seni di 
pulau ini. 

Sebelum era kebyar, bentuk-bentuk vokal 
seperti kidung, kakawin, dan geguritan lebih 
menonjolkan unsur spiritual, dengan karakter lembut 
dan kontemplatif. Penyanyi (juru kidung atau juru 
sekar) berperan sebagai perantara antara manusia 
dan dewa, dan vokal dianggap sebagai bagian dari 
praktik keagamaan. Namun, dengan hadirnya 
semangat kebyar, vokal mengalami redefinisi fungsi 
dan karakter. 

Penyanyi mulai tampil sebagai pelaku utama di 
atas panggung, bukan sekadar pelantun teks. Teknik 
vokal  diperluas dari lirih dan lembut menjadi lantang 
dan ekspresif, dari linear menjadi penuh ornamentasi 
dan improvisasi. Penggunaan dinamika yang ekstrem, 
gerak tubuh, dan ekspresi wajah menjadi bagian 
penting dari penampilan vokal. 



 47 
 

Selain itu, terjadi pula pergeseran fungsi vokal 
dari ritual ke hiburan dan pertunjukan publik. Dalam 
pementasan seperti drama gong, sendratari, atau 
tabuh kreasi baru, vokal tidak lagi bersifat sakral, 
tetapi menjadi sarana komunikasi estetis dan 
dramatik. Ini menunjukkan bagaimana seni vokal Bali 
berhasil menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman, 
tanpa kehilangan akar nilai tradisinya. 

Perkembangan zaman membawa perubahan 
besar pada fungsi dan konteks musik Bali. Jika pada 
masa lalu musik lebih banyak hidup di ranah ritual, 
kini ia juga hadir di panggung-panggung pertunjukan, 
sekolah, hotel, hingga festival internasional. Proses ini 
sering disebut sebagai pergeseran dari sakral ke 
profan dari ruang suci menuju ruang publik. 

Perubahan tersebut tidak selalu berarti 
penurunan makna; sebaliknya, ia memperluas medan 
ekspresi dan memungkinkan musik Bali berinteraksi 
dengan berbagai kebudayaan dunia. Gamelan tampil 
berdampingan dengan orkestra, tembang bersanding 
dengan vokal modern, dan bentuk-bentuk baru pun 
lahir dari dialog lintas budaya. Dalam situasi inilah 
muncul kesadaran baru di kalangan seniman Bali 
untuk menafsirkan kembali tradisi mereka dengan 
pendekatan kreatif.  

Salah satu bentuk transformasi itu tampak 
dalam munculnya karya-karya vokal-instrumental 
yang memadukan unsur nyanyian tradisi dan 
komposisi modern. Para seniman tidak lagi hanya 
memainkan gending klasik, melainkan menciptakan 
karya baru yang menggabungkan suara manusia dan 
gamelan sebagai dua entitas yang saling menyatu. 
Dari sinilah gagasan Sandyagita dan Gegitaan mulai 
tumbuh dan menemukan tempatnya. 

Perkembangan pendidikan formal di bidang 
seni menjadi faktor penting dalam munculnya inovasi. 
Berdirinya Konservatori Karawitan Indonesia 



 48 
 

(KOKAR), kemudian Sekolah Tinggi Seni Indonesia 
(STSI), dan kini Institut Seni Indonesia (ISI) Bali, 
melahirkan generasi seniman dengan kesadaran 
reflektif dan konseptual. 

Di ruang akademik, musik tradisi tidak lagi 
hanya dipelajari untuk dilestarikan, tetapi juga dikaji 
dan diciptakan ulang. Mahasiswa dan dosen terlibat 
dalam penelitian, eksplorasi, serta penciptaan karya-
karya baru yang menggabungkan unsur vokal dan 
instrumental, gamelan dengan media elektronik, atau 
tembang tradisi dengan puisi kontemporer. Konteks 
pendidikan ini melahirkan ekosistem seni yang subur. 
Festival, lomba, dan kolaborasi antarnegara menjadi 
sarana bagi seniman Bali untuk menunjukkan jati diri 
mereka di kancah global. Dari sinilah tumbuh gagasan 
Sandyagita dan Gegitaan — bentuk-bentuk musik 
yang menyatukan teknik tradisional dan gagasan 
modern, antara teks, suara, dan instrumen. 

3. Eksperimen dan Integrasi Vokal-Instrumental 

Era kebyar membuka ruang bagi eksplorasi 
baru antara vokal dan instrumen. Dalam komposisi 
modern Bali, hubungan antara keduanya tidak lagi 
hierarkis (instrumen mengiringi vokal), tetapi 
interaktif dan dialogis. Banyak komposer Bali 
kontemporer mengeksplorasi suara manusia sebagai  
instrumen musikal yang memiliki warna dan tekstur 
unik. 

Teknik vokal seperti ngembat, ngelik, nyigcang, 
ngengseng, dan ngumbang-ngisep dijadikan sumber 
material sonoritas yang kemudian disusun dalam 
struktur komposisi modern. Dalam karya seperti 
tabuh kreasi baru, vokal dapat berperan sebagai 
ritmis, melodi, atau bahkan elemen efek suara (vocal 
soundscape). 



 49 
 

Contoh integrasi ini terlihat dalam karya-karya 
seniman seperti I Wayan Beratha, I Nyoman Windha, 
dan I Ketut Gede Asnawa, yang secara kreatif 
memadukan unsur tradisi vokal dengan teknik 
komposisi modern. Melalui karya mereka, lahirlah 
bentuk-bentuk baru seperti Sandyagita, yaitu 
komposisi vokal-instrumental yang memadukan 
struktur tradisi dan inovasi modern. Fenomena ini 
membuktikan bahwa tradisi vokal Bali tidak statis, 
tetapi selalu hidup dan berkembang dalam dialog 
kreatif antara masa lalu dan masa kini. 

Sejak berdirinya Institut Seni Indonesia (ISI) 
Denpasar, ruang eksplorasi musik Bali semakin 
terbuka. Kampus menjadi laboratorium tempat tradisi 
diuji, ditafsirkan, dan dikembangkan. Mahasiswa dan 
dosen menjadi pionir dalam penciptaan karya baru 
yang berpijak pada kekayaan lokal. 

Program penciptaan musik di kampus 
mendorong kolaborasi lintas disiplin: antara musik, 
tari, teater, bahkan media digital. Di sinilah lahir 
karya seperti Sandyagita, yang memadukan teknik 
komposisi modern dengan sistem laras Bali. 

Selain kampus, komunitas seni independen 
seperti Sanggar Seni, Komunitas Gamelan Inovatif Bali 
dan komunitas seni lainnya juga berperan besar 
dalam memperluas jangkauan musik Bali ke 
masyarakat dan dunia internasional. Mereka tidak 
hanya menampilkan karya di panggung upacara, 
tetapi juga di galeri, teater eksperimental, dan festival 
internasional. Globalisasi membuka peluang bagi 
seniman Bali untuk berkolaborasi dengan musisi 
dunia. 

Dalam dua dekade terakhir, banyak komponis 
dan penabuh Bali bekerja sama dengan musisi dari 
Jepang, Amerika, Eropa, hingga Australia. Kolaborasi 
ini melahirkan karya lintas budaya yang unik  
perpaduan gamelan dengan jazz, musik kontemporer, 



 50 
 

hingga elektronik. Namun, tantangannya adalah 
bagaimana menjaga identitas lokal di tengah arus 
global. 

Seniman Bali memahami bahwa kekuatan 
mereka justru terletak pada karakter suara tradisi. 
Oleh karena itu, dalam setiap kolaborasi, mereka tetap 
mempertahankan prinsip musikal Bali: siklus ritmik, 
struktur interlocking, dan konsep keseimbangan. 

Salah satu keunggulan musik Bali terletak 
pada kompleksitas ritmenya. Dalam Sandyagita dan 
Gegitaan, kompleksitas ini menjadi ruang dialog 
antara vokal dan gamelan. Vokal sering kali mengikuti 
pola ritme gamelan (ngigel), tetapi ada pula bagian di 
mana vokal justru memimpin perubahan tempo atau 
menentang iringan. Bentuk call and response 
panggilan dan jawaban sering digunakan untuk 
menciptakan kesan percakapan antarunsur suara. 

Kadang, komposer memanfaatkan teknik 
poliritme, di mana vokal dan instrumen berjalan dalam 
pola berbeda namun saling melengkapi. Hal ini 
menghasilkan tekstur bunyi yang padat dan dinamis. 
Dinamika diatur dengan kontras: dari bisikan lembut 
menuju dentuman keras, dari kesunyian menuju 
ledakan suara. 

Instrumen gamelan memainkan peran penting 
dalam mendukung dan menyeimbangkan ekspresi 
vokal. Dalam Sandyagita, penggunaan gamelan tidak 
hanya bersifat pengiring, tetapi menjadi partner dialog 
vokal. Komponis sering memodifikasi struktur 
gamelan tradisional  seperti: 

• Mengatur ulang pola gong, kendang, dan 
ceng-ceng agar lebih responsif terhadap 
dinamika vokal. 

• Menggabungkan gamelan dengan instrumen 
nontradisional (biola, flute, gitar, atau 
synthesizer). 



 51 
 

• Mengubah laras (tuning) atau sistem nada 
untuk menciptakan warna bunyi baru. 

Melalui kolaborasi ini, gamelan menjadi wadah 
yang lentur, mampu beradaptasi dengan bentuk 
ekspresi baru tanpa kehilangan identitas Bali-nya. 
Karya music “Sandi Swara” (Penggabungan Musik 
Barat dan Timur) karya Desak Suarti Laksmi (tahun 
2010) sebagai bentuk kolaborasi yang 
menggabungkan unsur music Barat seperti Clarinet 
Keyboard dan Electric Gitar dengan ensemble Musik 
Bali (Gamelan Semarandana). Eksperimentasi 
Musikal dan Ruang Kreatif Baru dalam karya ini 
terwujud dengan saling mendukun satu deengan yang 
lainnya. 

Eksperimen adalah ciri khas seni Bali 
kontemporer. Dalam Sandyagita dan Gegitaan, 
eksperimen dilakukan melalui: 

• Perpaduan laras pelog–selendro, 
menghasilkan nuansa interval baru. 

• Ritme polifonik, di mana vokal dan gamelan 
berjalan dalam lapisan berbeda. 

• Improvisasi kolektif, memberikan kebebasan 
ekspresi bagi setiap pemain. 

• Interaksi dengan teknologi musik digital, 
seperti penggunaan looping atau soundscape 
untuk memperluas ruang bunyi. 

Eksperimen ini tidak sekadar teknis, tetapi juga 
konseptual — menantang batas antara sakral dan 
profan, tradisi dan modernitas. Dalam beberapa 
karya, seniman bahkan menciptakan ruang 
pertunjukan nonkonvensional, seperti di pura 
terbuka, di tebing, atau di tengah sawah, agar musik 
kembali bersatu dengan alam. 

Eksperimen vokal menjadi ciri penting dalam 
karya Sandyagita dan Gegitaan. Suara manusia 
digunakan bukan hanya dalam bentuk nyanyian 



 52 
 

melodi, tetapi juga efek bunyi: desahan, seruan, 
dengung, teriakan, atau gumaman. 

Eksplorasi ini menunjukkan bahwa seniman 
Bali modern memahami tubuh sebagai instrumen 
penuh makna. Dalam beberapa karya, vokal wanita 
digunakan untuk mengekspresikan unsur feminin 
yang lembut, sedangkan suara pria menciptakan 
kontras tenaga dan karakter maskulin. 

Ada pula karya yang memadukan vokal tradisi 
(misalnya kidung rejang atau macapat) dengan teknik 
modern seperti overtone singing atau looping. Semua 
ini menunjukkan keberanian seniman Bali untuk 
membuka diri pada kemungkinan baru tanpa 
meninggalkan akar lokalnya. 

Salah satu ciri paling menonjol dari Sandyagita 
dan Gegitaan adalah konsep dialog musical, 
komunikasi antara vokal dan gamelan melalui rasa, 
bukan hanya notasi. Penyanyi mendengar getaran 
kendang, menyesuaikan napasnya dengan suara 
suling, lalu bersama-sama mereka menciptakan 
“aliran energi bunyi” yang mengalun alami. 
Proses ini disebut nyawer rasa: sebuah penyatuan 
batin antar seniman dalam pertunjukan. Keindahan 
lahir bukan hanya dari keseragaman, tetapi juga dari 
harmoni, perbedaan antara manusia dan alat, antara 
kata dan nada, antara dunia sakral dan profan. 

Musik Bali selalu hidup dalam perubahan. Dari 
generasi ke generasi, seniman Bali telah membuktikan 
bahwa tradisi bukanlah beban masa lalu, melainkan 
sumber daya kreatif yang terus diperbarui. 
Transformasi musik vokal-instrumental seperti 
Sandyagita dan Gegitaan merupakan contoh nyata 
bagaimana seniman Bali mampu menghadirkan 
kebaruan tanpa kehilangan akar spiritual dan estetika 
leluhur. Perubahan ini sejalan dengan dinamika sosial 
budaya Bali yang kian terbuka terhadap dunia luar. 
Festival seni, pendidikan tinggi seni, dan pertukaran 



 53 
 

budaya internasional membuka ruang dialog antara 
tradisi lokal dan wacana global. Akibatnya, muncul 
berbagai karya eksperimental yang menempatkan 
musik Bali tidak hanya sebagai warisan, tetapi juga 
sebagai ekspresi zaman. 

4. Kebyar sebagai Paradigma Estetika Inovatif 

Lebih dari sekadar gaya musik, kebyar kini 
dipandang sebagai paradigma estetika, cara pandang 
dan cara merasa dalam seni Bali. Prinsip estetika 
kebyar meliputi kejutan, kecepatan, ketepatan, dan 
keberanian dalam bereksperimen. Dalam konteks 
vokal, prinsip ini tampak pada keberanian penyanyi 
mengeksplorasi warna suara yang ekstrem, 
perpaduan antara tradisional dan modern, serta 
keberanian memecah pola-pola konvensional dalam 
pelantunan tembang. 

Kebyar juga menciptakan ruang interpretasi 
personal bagi seniman vokal. Jika sebelumnya vokal 
sangat terikat pada aturan tekstual dan ritual, maka 
kini penyanyi diberi kebebasan untuk menafsirkan 
teks secara emosional, bahkan teatrikal. Ini 
menciptakan pengalaman musikal yang lebih dinamis 
dan komunikatif bagi penonton. 

Lebih jauh, kebyar menjadi simbol identitas 
estetik masyarakat Bali modern — semangat yang 
terus beradaptasi, terbuka terhadap perubahan, 
namun tetap berpijak pada akar tradisinya. Di sinilah 
letak kekuatan seni vokal Bali: kemampuannya 
bertransformasi tanpa tercerabut dari nilai-nilai 
asalnya. 

Musik Bali, terutama bentuk-bentuk vokal-
instrumentalnya, memiliki karakter yang unik: kaya 
akan tekstur, ritme kompleks, serta hubungan erat 
antara bunyi dan makna. Dalam Sandyagita dan 
Gegitaan, hubungan ini diperluas menjadi ruang 



 54 
 

dialog antara unsur vokal dan instrumental. Suara 
manusia tidak hanya menyampaikan teks atau lirik, 
tetapi juga menjadi instrumen ekspresi yang menyatu 
dengan gamelan. Sebaliknya, gamelan tidak lagi 
hanya mengiringi, melainkan ikut “berbicara” dalam 
struktur musikal yang sama. 

Fenomena ini membuka peluang besar bagi 
eksplorasi bentuk, teknik, dan gaya. Para seniman 
Bali masa kini, baik yang berkarya di lingkungan 
kampus seni maupun komunitas independen, terus 
bereksperimen menciptakan karya baru dengan tetap 
menghormati nilai-nilai dasar tradisi. Dalam proses 
itu, muncul pertanyaan mendasar: sampai sejauh 
mana tradisi boleh diolah tanpa kehilangan jati 
dirinya? Pertanyaan inilah yang menjadi roh buku ini, 
sebab ia menyangkut relasi antara konservasi dan 
inovasi, antara menjaga warisan dan mencipta masa 
depan. 

5. Dinamika Transformasi Vokal Bali 

Era kebyar menandai puncak evolusi tradisi 
vokal Bali menuju bentuk ekspresi yang lebih 
kompleks dan terbuka terhadap inovasi. Transformasi 
ini tidak hanya bersifat musikal, tetapi juga 
konseptual — dari ritual menuju pertunjukan, dari 
harmoni ke dialog, dari konservatif menuju 
eksperimental. 

Melalui kebyar, vokal Bali memperoleh 
kehidupan baru sebagai ruang kreativitas yang 
dinamis. Ia menjadi jembatan antara masa lalu yang 
penuh makna spiritual dan masa kini yang menuntut 
ekspresi estetis yang komunikatif. Dalam perspektif 
historis, kebyar bukan hanya fenomena musik, tetapi 
manifestasi kesadaran budaya Bali dalam 
menghadapi modernitas — suatu kesadaran bahwa 
inovasi sejati lahir bukan dari penolakan terhadap 



 55 
 

tradisi, melainkan dari kemampuannya untuk 
bertransformasi secara kreatif. 

Makna teks dalam karya vokal Bali sering 
berlapis. Ada lapisan denotatif (arti harfiah kata), 
konotatif (makna simbolik atau filosofis), dan spiritual 
(pengalaman batin). Dalam penciptaan Sandyagita 
atau Gegitaan, seniman sering menafsirkan ulang 
teks-teks tersebut agar tetap relevan dengan konteks 
kekinian, tanpa kehilangan sakralitasnya. 

Misalnya, kata “sunya” (hening) dalam kidung 
klasik tidak hanya berarti diam, tetapi menunjuk pada 
ruang batin tanpa ego tempat dimana musik lahir. 
Maka, ketika kata ini diucapkan dalam vokal, iringan 
instrumen sering meniru gema hening itu dengan 
nada panjang dan lembut, menciptakan ruang 
auditori yang kontemplatif. 

Penyatuan antara bunyi vokal dan gamelan 
tidak terjadi secara sembarangan. Ia berakar pada 
konsep swaragita, perpaduan antara suara manusia 
(swara) dan musik (gita). Dalam pandangan 
tradisional Bali, swara dianggap sebagai bunyi alami, 
suara jiwa manusia yang memancar dari napas 
kehidupan. Sedangkan gita adalah suara buatan, 
hasil pengolahan manusia melalui alat musik. Ketika 
keduanya bersatu, tercipta energi musikal yang 
seimbang antara lahir dan batin. Inilah yang menjadi 
dasar gegitaan bentuk vokal-instrumental yang tidak 
memisahkan penyanyi dari penabuh. Mereka menjadi 
satu tubuh musikal yang saling mengisi, saling 
menyahut, bahkan kadang saling menantang dalam 
bentuk dialog ritmis dan melodis. 

Dalam Sandyagita, vokal berfungsi lebih dari 
sekedar melodi utama. Ia adalah roh dari keseluruhan 
karya. Melalui warna vokal kadang lembut, kadang 
tajam, penyanyi mengekspresikan pesan spiritual dan 
estetika. 



 56 
 

Vokal dalam Sandyagita sering menggunakan 
teknik khas Bali seperti: 

• Ngidung – melantunkan teks dalam pola 
melodi bebas dengan intonasi lembut. 

• Ngembat – teknik vokal bergelombang yang 
mengikuti alur gamelan. 

• Ngenggot – tekanan suara yang menonjol pada 
nada tertentu untuk memberi aksen 
emosional. 

Teknik-teknik ini memperlihatkan kepekaan 
antara suara manusia dan bunyi gamelan. Penyanyi 
harus mampu "menyatu" dengan suara gong, 
kendang, dan suling tanpa kehilangan identitas 
vokalnya sendiri. 

Vokal juga berperan sebagai pembawa “jiwa 
cerita.” Dalam beberapa karya Gegitaan, teksnya 
diambil dari sastra Bali klasik, sementara dalam karya 
inovatif digunakan teks baru yang merefleksikan 
pengalaman kontemporer. Dengan demikian, Gegitaan 
menjadi wadah pertemuan antara tradisi lisan dan 
penciptaan modern. 

6. Menyongsong Era Inovasi: Dari Tradisi ke  
Eksperimen 

Memasuki abad ke-21, seni vokal Bali 
memasuki babak baru yang ditandai oleh kesadaran 
kritis terhadap makna tradisi di tengah arus 
globalisasi. Seniman, akademisi, dan komunitas 
kreatif mulai menyadari bahwa mempertahankan 
tradisi bukan berarti membekukannya dalam bentuk 
masa lalu, melainkan menghidupkannya kembali 
melalui tafsir, refleksi, dan penciptaan yang relevan 
dengan konteks zaman. Di sinilah konsep Sandyagita 
dan Gegitaan modern menemukan momentumnya 
sebagai ruang dialog antara akar budaya dan aspirasi 
inovatif. 



 57 
 

Kata sandya berarti pertemuan, penyatuan, 
persilangan atau peralihan, sedangkan gita berarti 
nyanyian atau suara. Dalam konteks ini, Sandyagita 
dapat dimaknai sebagai “titik temu antara berbagai 
dunia suara”—pertemuan antara tradisi dan 
modernitas, spiritualitas dan estetika, teks dan 
ekspresi tubuh. Ia bukan sekedar bentuk baru dari 
seni vokal, melainkan sebuah cara berpikir baru 
tentang bagaimana tradisi dapat diolah, disusun 
ulang, dan dikomunikasikan dalam bahasa zaman 
kini. Sandyagita lahir dari kesadaran bahwa suara, 
dalam tradisi Bali, tidak hanya sarana ekspresi estetis, 
tetapi juga medium spiritual dan kultural yang 
memancarkan identitas kolektif. 

Sementara itu, Gegitaan dalam konteks 
kontemporer tidak lagi terbatas pada bentuk vokal-
instrumental tradisional yang berfungsi sebagai 
hiburan atau ritual. Para komponis muda Bali 
menafsirkan Gegitaan sebagai ruang eksperimental 
tempat berbagai unsur musical vokal, instrumen 
tradisional, elektronik, bahkan bunyi lingkungan 
bertemu dan berdialog. Dengan pendekatan 
interdisipliner, Gegitaan modern menghadirkan 
eksplorasi timbre, struktur ritmik, dan tekstur suara 
yang menantang batas-batas konvensi. Namun 
demikian, inovasi ini tidak bermaksud memutus 
hubungan dengan akar, melainkan menegaskan 
kembali nilai-nilai lokal yang menjadi sumber 
inspirasi utama. 

Transformasi menuju era inovasi ini juga tidak 
lepas dari pengaruh pendidikan tinggi seni di Bali, 
seperti Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, yang 
menjadi ruang penting bagi lahirnya gagasan dan 
eksperimen kreatif. Di lingkungan akademik inilah 
terjadi pertemuan antara tradisi lisan dan pendekatan 
ilmiah, antara intuisi seniman dan refleksi kritis. 
Mahasiswa, dosen, dan praktisi seni berkolaborasi 



 58 
 

dalam menciptakan karya-karya yang memadukan 
ritualitas dan teknologi, spiritualitas dan modernitas, 
dengan tetap berpijak pada filosofi taksu sebagai 
sumber daya spiritual dalam penciptaan. 

Melalui karya-karya inovatif seperti Sandyagita 
dan Gegitaan ini, seni vokal Bali menegaskan kembali 
hakikatnya sebagai tradisi yang hidup (living 
tradition). Tradisi tidak dilihat sebagai artefak yang 
harus dilestarikan secara pasif, melainkan sebagai 
organisme budaya yang tumbuh, berubah, dan 
berinteraksi dengan lingkungannya. Setiap inovasi 
yang lahir bukanlah bentuk penolakan terhadap masa 
lalu, tetapi bentuk penghormatan yang paling jujur—
karena hanya dengan memahami tradisi secara 
mendalam, seniman mampu melahirkan sesuatu yang 
baru tanpa kehilangan jati diri. 

Dengan demikian, perjalanan seni vokal Bali 
dari Kidung hingga Sandyagita dan Gegitaan 
mencerminkan sebuah kontinuitas dinamis. Ia bukan 
sekedar kronologi perkembangan bentuk, melainkan 
narasi tentang keberlanjutan nilai, kreativitas, dan 
identitas. Di era eksperimentasi ini, seni vokal Bali 
berdiri tegak di antara dua kutub: menjaga warisan 
leluhur sekaligus menyongsong masa depan dengan 
keberanian artistik. Tradisi dan inovasi tidak lagi 
dipertentangkan, tetapi bersatu dalam dialektika yang 
saling memperkaya—sebuah perjalanan tanpa akhir 
dari bunyi, makna, dan kehidupan.   

Landasan historis tradisi vokal Bali 
memperlihatkan bahwa suara bukan hanya ekspresi 
musikal, tetapi juga identitas budaya dan spiritual. 
Dari kidung dan kakawin yang sakral, gagendingan 
dan gegitaan yang profan, hingga Sandyagita yang 
inovatif, semuanya menyiratkan kesinambungan nilai. 
Dalam setiap perubahan, selalu ada kesetiaan 
terhadap harmoni, keseimbangan, dan rasa spiritual 
yang menjadi inti kebudayaan Bali. 



 59 
 

Dengan memahami akar sejarahnya, kita dapat 
melihat bahwa inovasi bukanlah bentuk pemutusan 
dari masa lalu, melainkan bentuk penghormatan yang 
lebih dalam terhadap tradisi. Sandyagita dan Gegitaan 
hadir bukan untuk menggantikan tradisi, tetapi untuk 
memperpanjang napasnya di zaman baru. 

Di Bali, inovasi tidak pernah dilepaskan dari 
akar tradisi. Prinsip kebaruan yang berakar 
(innovation with roots) menjadi pegangan seniman. 
Artinya, setiap karya baru harus tetap mencerminkan 
nilai-nilai dasar budaya Bali: keseimbangan, harmoni, 
dan kesucian niat berkarya. Dalam konsep ini, 
Sandyagita dan Gegitaan bukan bentuk yang muncul 
tiba-tiba. Mereka merupakan hasil dari proses 
panjang dialog antara warisan masa lalu dan 
kesadaran kontemporer. Para penciptanya 
menafsirkan kembali teks-teks kidung, struktur 
gamelan, dan idiom musikal tradisi dengan cara baru, 
kadang melalui teknik vokal modern, kadang melalui 
kolaborasi lintas disiplin seperti tari, teater, atau 
media digital. Namun, esensinya tetap sama: bunyi 
harus mengandung makna, dan makna harus 
memberi kehidupan. Inilah yang membuat musik Bali 
terus berkembang tanpa kehilangan jati diri. 

Bagi masyarakat Bali, musik bukan sekadar 
seni pertunjukan, melainkan bagian tak terpisahkan 
dari kehidupan itu sendiri. Setiap fase kehidupan dari 
kelahiran, potong gigi, perkawinan, hingga kematian 
diiringi oleh bunyi. 

Musik menjadi sarana mengungkap rasa 
syukur, memohon keselamatan, menandai 
perubahan, dan memelihara keseimbangan antara 
manusia, alam, serta Tuhan. Gamelan, tembang, dan 
nyanyian ritual membentuk lanskap suara yang khas. 
Ketika seseorang melangkah ke pura pada hari 
upacara, denting gong, ceng-ceng, dan suara kidung 
akan menyambutnya. Di situ terasa bahwa musik 



 60 
 

bukan “hiburan,” melainkan penghubung antara 
dunia sekala dan niskala, antara yang nyata dan yang 
gaib. Inilah mengapa musik Bali tidak bisa dipisahkan 
dari sistem kepercayaan Hindu Bali, yang 
menempatkan harmoni (sukerta) sebagai inti 
kehidupan. 

Musik juga berfungsi sebagai bahasa simbolik. 
Setiap pola ritme, tangga nada, dan warna suara 
menyimpan pesan spiritual. Misalnya, laras pelog dan 
selendro bukan hanya sistem tangga nada, tetapi juga 
mengandung karakter emosional dan suasana batin 
tertentu. Dalam gamelan gong kebyar, dinamika cepat 
dan perubahan tempo mencerminkan semangat 
zaman modern yang energik, sedangkan dalam 
gamelan gambuh atau semar pegulingan, kita 
merasakan keanggunan dan ketenangan masa 
lampau. 

Etnomusikologi memberi cara pandang bahwa 
tradisi bukanlah sesuatu yang beku, melainkan ruang 
kreatif yang memungkinkan lahirnya bentuk-bentuk 
baru. Dalam konteks Bali, tradisi musik bersifat 
“terbuka”, selalu siap beradaptasi dengan perubahan 
tanpa kehilangan jati diri. 

Konsep Sandyagita dan Gegitaan 
menunjukkan bagaimana masyarakat Bali memaknai 
tradisi sebagai sumber daya yang dapat diolah ulang. 
Dalam teori continuity and change (kesinambungan 
dan perubahan), inovasi justru menjadi bagian dari 
kelangsungan tradisi itu sendiri. Dengan kata lain, 
setiap bentuk baru yang diciptakan tetap membawa 
jejak masa lalunya, meski dalam rupa yang berbeda. 

 
  



 61 
 

BAB 5 
Keindahan sebagai Laku Spiritual: 
Sandyagita dan Gegitaan 

 
 

alam perkembangan musik Bali 
kontemporer, Sandyagita dan Gegitaan 
menempati posisi penting sebagai bentuk 
karya vokal–instrumental yang 
merepresentasikan dialog antara estetika 

tradisional dan kesadaran artistik modern. Kedua 
bentuk ini tidak hanya menampilkan inovasi 
struktural dan teknis, tetapi juga mempertahankan 
fondasi estetika dan spiritual yang telah mengakar 
dalam tradisi musikal Bali. 

Seiring berkembangnya teknologi dan arus 
globalisasi, seni musik Bali menghadapi berbagai 
tantangan. Di satu sisi, keterbukaan informasi 
mempercepat pertukaran ide dan memperluas 
jangkauan karya; di sisi lain, muncul risiko 
homogenisasi budaya. Musik tradisi bisa kehilangan 
kekhasannya jika hanya mengejar bentuk modern 
tanpa memahami makna filosofis di baliknya. 

Dalam situasi ini, Sandyagita dan Gegitaan 
hadir sebagai bentuk resistensi kreatif: berinovasi 
tanpa tercerabut dari akar. Para seniman Bali terus 
mencari cara untuk menampilkan identitasnya di 
tengah dunia modern dengan memanfaatkan 
teknologi, mengolah bentuk, tetapi tetap menjaga roh 
tradisi. Pendidikan seni, dokumentasi, serta riset 
menjadi kunci keberlanjutan. Hanya dengan 
kesadaran kritis dan kedalaman pemahaman, tradisi 

D 



 62 
 

dapat terus hidup dan memberi inspirasi bagi generasi 
mendatang. 

Dalam kehidupan masyarakat Bali, musik 
tidak pernah hadir sebagai entitas yang terpisah dari 
sistem nilai dan keyakinan hidup. Ia selalu menyatu 
dengan ritual, sastra, dan simbol-simbol spiritual 
yang meneguhkan hubungan manusia dengan alam 
semesta. Bunyi dalam musik Bali diyakini 
mengandung kekuatan yang dapat mengharmoniskan 
semesta menghubungkan dunia sekala (nyata) dengan 
niskala (tak kasat mata). Oleh karena itu, musik 
dipandang bukan hanya sebagai seni bunyi, tetapi 
juga sebagai bahasa spiritual. Setiap getaran suara 
dipercaya memiliki daya (tenaga) yang dapat 
menuntun kesadaran menuju keseimbangan. Inilah 
dasar pandangan yang melahirkan konsep-konsep 
seperti Sandyagita dan Gegitaan, dua bentuk vokal-
instrumental yang bukan sekedar hasil estetika, tetapi 
juga representasi nilai-nilai filosofis dalam 
kebudayaan Bali. 

1. Estetika  dalam Sandyagita dan Gegitaan 

Estetika sebagai suatu teori atau ilmu 
pengetahuan keindahan tentulah akan sangat 
bermanfaat sebagai pisau analisa pengetahuan yang 
akan menerangkan banyak hal (Harjana, 2018: 05). 
Akan tetapi sebagai ilmu pengetahuan tentang 
keindahan tentu mempunyai kelemahan karena ia 
hanya akan mencoba menerangkan aspek keindahan 
secara ilmiah dengan sistimatika obyektif yang 
membatasi diri (2018: 05). 

Estetika Sandyagita dan Gegitaan 
berlandaskan pada konsep taksu sebagai kekuatan 
batin yang menghidupkan dan memberi daya pada 
karya. Taksu tidak semata-mata dimaknai sebagai 
bakat atau keterampilan teknis, melainkan sebagai 



 63 
 

kualitas spiritual-artistik yang muncul dari 
keselarasan antara niat pencipta, penghayatan 
pelaku, dan konteks sosial-budaya tempat karya itu 
dihadirkan. Dalam praktik Sandyagita, taksu hadir 
ketika vokal dan instrumen tidak sekedar berjalan 
paralel, tetapi saling menyatu dalam satu kesadaran 
musikal yang utuh. Penyanyi dan penabuh tidak 
hanya berfungsi sebagai pelaku teknis, melainkan 
sebagai medium yang mengalirkan energi artistik dan 
spiritual ke dalam bunyi. 

Kesatuan kesadaran musikal tersebut 
menuntut kepekaan tinggi terhadap ruang bunyi, 
waktu, serta dinamika interaksi antarpelaku. Vokal 
tidak diposisikan sebagai elemen dominan yang 
menindih instrumen, maupun sebaliknya, melainkan 
sebagai mitra dialogis yang membangun struktur 
estetika secara kolektif. Dalam konteks ini, keindahan 
Sandyagita dan Gegitaan tidak lahir dari virtuositas 
individual, tetapi dari kemampuan seluruh unsur 
musikal untuk “bernapas bersama”, membentuk alur 
ekspresi yang hidup dan bermakna. 

Prinsip Satyam–Siwam–Sundaram tercermin 
secara jelas dalam penciptaan dan penyajian karya 
Sandyagita dan Gegitaan. Satyam terwujud melalui 
kesetiaan terhadap nilai-nilai estetika lokal, baik 
dalam penggunaan laras, patet, maupun idiom 
musikal Bali yang menjadi pijakan utama. Kesetiaan 
ini tidak berarti menolak inovasi, melainkan 
memastikan bahwa setiap pembaruan tetap berakar 
pada kebenaran estetika tradisi. Siwam hadir dalam 
orientasi spiritual karya, terutama ketika teks vokal 
mengandung nilai reflektif, simbolik, atau religius, 
sehingga musik tidak hanya berfungsi sebagai 
hiburan, tetapi juga sebagai sarana kontemplasi dan 
penyucian batin. Sementara itu, Sundaram tampak 
dalam keindahan relasi antara garis vokal dan tekstur 



 64 
 

instrumental, yang dirancang untuk menciptakan 
keseimbangan, keselarasan, dan harmoni bunyi. 

Selain itu, konsep rasa memegang peranan 
penting dalam estetika musikal Bali, termasuk dalam 
Sandyagita dan Gegitaan. Rasa tidak hanya dipahami 
sebagai emosi individual, melainkan sebagai 
pengalaman estetik kolektif yang lahir dari interaksi 
antara struktur musikal, teks vokal, dan konteks 
pertunjukan. Melalui pengolahan tempo, dinamika, 
timbre, serta artikulasi vokal, rasa dibangun secara 
bertahap dan diarahkan untuk menggugah kepekaan 
batin pendengar. Dalam karya vokal-instrumental, 
rasa menjadi medium utama untuk menyampaikan 
pesan simbolik dan spiritual yang tidak selalu dapat 
diungkapkan secara verbal. 

Estetika Sandyagita juga bersifat kontekstual, 
artinya keindahan karya tidak dapat dilepaskan dari 
ruang sosial dan kultural tempat ia dipentaskan. 
Karya yang dibawakan dalam konteks ritual 
keagamaan akan menonjolkan nuansa khidmat dan 
meditatif, sementara karya yang hadir dalam ruang 
pertunjukan atau edukasi dapat menampilkan 
ekspresi yang lebih komunikatif dan terbuka. 
Fleksibilitas estetika ini menunjukkan bahwa 
Sandyagita dan Gegitaan memiliki kemampuan 
adaptif tanpa kehilangan identitas dasarnya. 

Dengan demikian, estetika dalam Sandyagita 
dan Gegitaan merupakan hasil pertemuan antara 
taksu, prinsip Satyam–Siwam–Sundaram, dan 
penghayatan rasa sebagai inti pengalaman musikal. 
Keindahan yang dihasilkan bukan sekadar keindahan 
bunyi, melainkan keindahan yang sarat makna, 
berakar pada spiritualitas, serta berfungsi sebagai 
jembatan antara seniman, masyarakat, dan nilai-nilai 
budaya yang diwariskan secara turun-temurun. 



 65 
 

2. Spiritualitas dalam Ekspresi Vokal dan 
Instrumental 

Spiritualitas dalam karya vokal-instrumental 
Bali tercermin melalui cara vokal dan instrumen 
diperlakukan sebagai sarana persembahan. Vokal 
tidak hanya berfungsi sebagai pembawa melodi atau 
teks, tetapi juga sebagai wahana doa, mantra, dan 
ungkapan batin. Demikian pula instrumen gamelan, 
yang bunyinya diyakini memiliki kekuatan simbolik 
dan kosmis, sehingga setiap nada dan ritme 
mengandung makna yang melampaui fungsi musikal 
semata. 

Ekspresi spiritual ini sering kali diwujudkan 
melalui pilihan teks, pola melodi, serta struktur 
musikal yang mengikuti prinsip keseimbangan dan 
harmoni. Dalam konteks tertentu, terutama yang 
berkaitan dengan ritual atau nilai sakral, karya vokal-
instrumental berfungsi sebagai jembatan komunikasi 
antara dunia sekala (nyata) dan niskala (tak 
kasatmata). 

Karya vokal-instrumental Bali menunjukkan 
bahwa penguasaan teknik musikal tidak dapat 
dipisahkan dari pemahaman makna spiritual. Teknik 
vokal, seperti pengaturan napas, artikulasi, dan 
ornamentasi, serta teknik instrumental, seperti 
penguasaan dinamika, tempo, dan interlocking, 
menjadi sarana untuk mewujudkan ekspresi spiritual 
secara konkret. 

Perpaduan ini menegaskan bahwa kualitas 
estetis sebuah karya tidak hanya diukur dari 
kompleksitas teknik, tetapi dari sejauh mana teknik 
tersebut mampu mengartikulasikan nilai-nilai 
spiritual dan simbolik. Dengan demikian, teknik 
berfungsi sebagai medium, sementara spiritualitas 
menjadi substansi yang memberi arah dan makna 
pada keseluruhan karya. 



 66 
 

Spiritualitas dalam Sandyagita dan Gegitaan 
tercermin melalui perlakuan vokal sebagai wahana 
kontemplasi dan refleksi batin. Vokal tidak sekadar 
menyampaikan teks, tetapi juga mengartikulasikan 
pengalaman spiritual melalui intonasi, ornamentasi, 
dan nuansa ekspresif. Instrumen gamelan, khususnya 
dalam konteks gong kebyar, berperan sebagai ruang 
sonik yang menopang dan memperluas makna vokal. 

Relasi antara vokal dan instrumen dalam 
Sandyagita dan Gegitaan sering kali menciptakan 
suasana meditatif, meskipun dibingkai dalam 
struktur musikal yang dinamis. Hal ini menunjukkan 
bahwa spiritualitas dalam musik Bali tidak selalu 
identik dengan kesunyian atau kesederhanaan, tetapi 
dapat hadir dalam kompleksitas dan energi musikal 
yang tinggi. 

3. Teknik Musikal sebagai Medium Makna 
Spiritual 

Musik telah mengabdi pada kebutuhan-
kebutuhan dan pemikiran-pemikiran agamawi 
manusia sejak dahulu. Beberapa musik yang paling 
hebat di dunia, seperti beberapa, memiliki karya 
lukisan dan arsitektur yang paling hebat, memiliki 
tujuan agamawi dan dapat dinikmati makna 
artistiknya sama seperti makna religius (agamawi) 
yang terkandung di dalamnya (Sunarto, 2017: 172). 

Dalam Sandyagita dan Gegitaan, penguasaan 
teknik vokal dan instrumental menjadi prasyarat 
penting untuk menyampaikan makna spiritual secara 
efektif dan berdaya guna. Teknik vokal, seperti 
pengaturan napas yang stabil, fleksibilitas register 
suara, penguasaan intonasi, serta penggunaan 
ornamentasi khas Bali, memungkinkan penyanyi 
mengekspresikan nuansa rasa secara mendalam. 
Ornamentasi vokal tidak semata-mata berfungsi 



 67 
 

sebagai hiasan musikal, melainkan sebagai sarana 
penekanan makna, penegasan emosi, dan penyaluran 
getaran spiritual yang terkandung dalam teks. 
Sementara itu, teknik instrumental meliputi pola 
interlocking (kotekan), pengolahan dinamika, 
aksentuasi ritmis, serta keseimbangan tekstur bunyi 
berperan memperkuat struktur ekspresif karya dan 
menopang karakter vokal yang dihadirkan. 

Namun demikian, dalam konteks estetika dan 
spiritual Bali, teknik musikal tidak diposisikan 
sebagai tujuan akhir. Penguasaan teknik justru 
dipandang sebagai sarana untuk membuka ruang 
penghayatan yang lebih dalam terhadap makna karya. 
Ketika teknik hanya digunakan untuk menampilkan 
keterampilan, ia berpotensi kehilangan daya 
rohaniahnya. Sebaliknya, ketika teknik dipadukan 
dengan kesadaran spiritual, pengendalian diri, dan 
niat yang tulus (bhakti), karya Sandyagita dan 
Gegitaan mampu melampaui batas pertunjukan 
artistik dan memasuki ranah pengalaman batin, baik 
bagi pelaku maupun pendengarnya. 

Dalam pandangan masyarakat Bali, musik 
bukan semata-mata seni suara, melainkan jalan 
menuju kesadaran spiritual. Segala bunyi yang lahir 
dari gamelan, tembang, atau kidung diyakini memiliki 
daya magis dan kekuatan simbolik tertentu. Bunyi 
tidak hanya didengar oleh telinga, tetapi juga 
dirasakan sebagai getaran yang menyentuh dan 
menyatukan tubuh, pikiran, dan jiwa. Djohan dalam 
buku Terapi Musik Teori dan Aplikasi menyinggung 
tentang musica mundana yang ia katakan bahwa 
Musika Mundana: Adalah Tingkat spiritual saat music 
dipandang sebagai prinsip meta fisik dan jalan 
menuju kedalaman pengalaman dan kebenaran 
universal (2006: 54). Oleh karena itu, ketepatan teknik 
musikal dipahami sebagai bentuk tanggung jawab 
spiritual, karena bunyi yang dihasilkan diyakini 



 68 
 

membawa pengaruh langsung terhadap suasana batin 
dan harmoni kosmis. 

Ajaran Hindu di Bali mengajarkan bahwa 
kehidupan bersumber dari Nada Brahma, suara ilahi 
yang menjadi asal mula alam semesta. Dalam 
keyakinan ini, musik memiliki fungsi suci, yakni 
mengingatkan manusia pada sumber penciptaannya 
dan menuntun kesadaran kembali kepada Yang Maha 
Esa. Oleh sebab itu, setiap aktivitas musical baik 
dalam konteks upacara keagamaan di pura maupun 
praktik musikal di ruang atau luar pura, umumnya 
diawali dengan matur piuning atau persembahan kecil 
sebagai wujud permohonan restu. Persembahan ini 
ditujukan kepada Dewa Iswara, Sang Penguasa Arah 
Timur, yang dalam kosmologi Hindu Bali berkaitan 
erat dengan suara, getaran, dan seni. 

Musik Bali, dalam konteks tersebut, dipahami 
sebagai bentuk yadnya, yaitu persembahan tulus dari 
manusia kepada Tuhan. Gamelan tidak dipandang 
sebagai benda mati, melainkan sebagai pratima suara, 
perwujudan simbolik dari kekuatan suci yang 
menghubungkan manusia dengan alam semesta. 
Dengan demikian, setiap teknik tatabuhan, setiap 
tarikan napas dalam vokal, dan setiap bunyi yang 
dihasilkan mengandung dimensi ritual dan makna 
spiritual. 

Para penabuh dan penyanyi Sandyagita dan 
Gegitaan, oleh karena itu, tidak hanya berperan 
sebagai pelaku seni, tetapi juga sebagai pelaku 
spiritual. Melalui penguasaan teknik yang disertai 
kesadaran batin, mereka menyalurkan energi bhakti 
dan menghadirkan ruang kontemplatif bagi 
komunitas pendengar. Teknik musikal menjadi 
medium yang menjembatani dunia fisik dan metafisik, 
menjadikan Sandyagita dan Gegitaan sebagai praktik 
seni yang sekaligus berfungsi sebagai sarana 



 69 
 

penghayatan religius dan pemeliharaan 
keseimbangan kosmis. 

4. Dimensi Transendental dalam Pengalaman 
Musikal 

Dimensi transendental dalam Sandyagita dan 
Gegitaan muncul ketika musik berfungsi sebagai 
medium transformasi kesadaran. Pada momen 
tertentu, pelaku dan pendengar dapat mengalami 
perasaan keterhubungan yang melampaui 
pengalaman estetis biasa. Musik menjadi ruang 
kontemplatif yang memungkinkan terjadinya 
resonansi antara individu, komunitas, dan nilai 
kosmis. 

Dalam konteks ini, Sandyagita dan Gegitaan 
dapat dipahami sebagai bentuk ekspresi musikal yang 
tidak hanya merepresentasikan identitas budaya Bali, 
tetapi juga menawarkan pengalaman spiritual yang 
bersifat universal. Dimensi transendental inilah yang 
menjadikan karya-karya tersebut relevan tidak hanya 
dalam konteks lokal, tetapi juga dalam wacana 
etnomusikologi dan seni pertunjukan global. 

Dimensi transendental merupakan puncak dari 
pengalaman musikal dalam karya vokal-instrumental 
Bali. Pada tahap ini, musik tidak lagi dipersepsi 
sebagai rangkaian bunyi semata, melainkan sebagai 
pengalaman batin yang mampu membawa pelaku dan 
pendengar melampaui kesadaran sehari-hari. 
Pengalaman transendental ini sering ditandai dengan 
munculnya perasaan keterhubungan, ketenangan, 
atau bahkan ekstase spiritual. 

Dalam konteks ini, musik berfungsi sebagai 
medium transformasi kesadaran, yang 
memungkinkan terjadinya dialog antara manusia dan 
realitas yang lebih tinggi. Dimensi transendental inilah 
yang menjadikan karya vokal-instrumental Bali 



 70 
 

memiliki nilai estetis dan spiritual yang mendalam, 
serta menempatkannya tidak hanya sebagai produk 
seni, tetapi juga sebagai praktik budaya dan spiritual 
yang hidup. 

Dalam estetika Bali, kata tidak pernah kosong 
dari kekuatan bunyi. Konsep śabda-brahman (bunyi 
sebagai manifestasi ilahi) menunjukkan bahwa setiap 
getaran suara adalah bentuk energi spiritual. 

Pencipta Sandyagita sering menempatkan 
vokal sebagai pusat kesadaran musikal. Suara 
manusia dianggap instrumen paling suci, karena 
berasal langsung dari napas simbol hidup. Sementara 
instrumen berperan sebagai perpanjangan tubuh, 
yang memperkuat resonansi batin. 

Hubungan ini menghasilkan dialektika 
menarik: 

• Kata membawa makna, 
• Suara membawa jiwa, 
• Bunyi membawa ruang. 

Ketiganya berpadu membentuk pengalaman 
musikal yang tidak hanya estetik tetapi juga 
transendental. 

5. Analisis Estetika dan Spiritualitas dalam 
Sebuah Karya Sandyagita 

Untuk memahami secara lebih mendalam relasi 
antara estetika dan spiritualitas dalam Sandyagita, 
perlu dilakukan pembacaan analitis terhadap satu 
karya sebagai studi kasus. Analisis ini tidak 
dimaksudkan untuk membakukan satu model, 
melainkan untuk menunjukkan bagaimana prinsip-
prinsip estetika Bali dan nilai spiritual termanifestasi 
secara konkret dalam praktik musikal. 

Untuk memperoleh pemahaman yang 
komprehensif mengenai relasi antara estetika dan 
spiritualitas dalam Sandyagita, diperlukan suatu 



 71 
 

pembacaan analitis yang berangkat dari kajian 
terhadap satu karya secara mendalam. Pendekatan 
studi kasus dipilih bukan untuk menetapkan satu 
pola baku atau model normatif dalam penciptaan 
Sandyagita, melainkan untuk mengungkap 
mekanisme internal bagaimana nilai-nilai estetika Bali 
dan dimensi spiritual diwujudkan secara konkret 
dalam praktik musikal. 

Analisis terhadap sebuah karya Sandyagita 
memungkinkan penelusuran yang lebih rinci terhadap 
interaksi antara unsur vokal dan instrumental, 
struktur musikal, serta konteks makna yang 
melingkupinya. Dalam konteks ini, Sandyagita 
dipahami sebagai ruang pertemuan antara tradisi dan 
kreativitas individual, di mana prinsip-prinsip estetika 
Bali seperti taksu, rasa, dan keseimbangan bunyi, 
beroperasi secara dinamis bersama kesadaran 
spiritual penciptanya. 

Pendekatan analitis ini menempatkan karya 
Sandyagita sebagai teks musikal yang dapat dibaca 
dan ditafsirkan. Bunyi, teks vokal, struktur gending, 
serta relasi temporal dan dinamis antar bagian 
diperlakukan sebagai tanda-tanda musikal yang 
memuat makna estetis dan spiritual. Dengan 
demikian, analisis tidak berhenti pada deskripsi 
bentuk atau teknik semata, tetapi diarahkan pada 
pemaknaan terhadap pengalaman musikal yang 
dihasilkan. 

Lebih jauh, kajian ini bertujuan untuk 
menunjukkan bahwa estetika dalam Sandyagita tidak 
dapat dilepaskan dari orientasi spiritualnya. 
Keindahan bunyi (Sundaram) tidak berdiri sendiri, 
melainkan terkait erat dengan nilai kebenaran 
(Satyam) dan kesucian (Siwam) yang menjadi 
landasan filosofis penciptaan seni dalam budaya Bali. 
Melalui analisis satu karya, dapat diamati bagaimana 
prinsip-prinsip tersebut termanifestasi melalui pilihan 



 72 
 

laras, pengolahan melodi vokal, struktur ritmis, serta 
penggunaan dinamika dan tekstur instrumental. 

Spiritualitas dalam Sandyagita juga tercermin 
melalui cara musik membangun suasana kontemplatif 
dan menghadirkan ruang refleksi batin. Hal ini 
tampak dalam penggunaan tempo yang fleksibel, jeda 
hening, serta relasi dialogis antara vokal dan 
instrumen gamelan. Unsur-unsur tersebut 
berkontribusi dalam membentuk pengalaman musikal 
yang tidak hanya bersifat estetis, tetapi juga 
transendental. 

Dengan demikian, analisis estetika dan 
spiritualitas dalam sebuah karya Sandyagita menjadi 
penting untuk menegaskan posisi Sandyagita sebagai 
bentuk karya vokal–instrumental yang utuh, di mana 
teknik musikal, ekspresi artistik, dan nilai spiritual 
berpadu dalam satu kesatuan makna. Pendekatan ini 
sekaligus memperlihatkan bahwa inovasi dalam 
musik Bali kontemporer dapat berlangsung tanpa 
melepaskan akar nilai estetika dan spiritual tradisi, 
melainkan justru memperkaya dan memperluasnya 
dalam konteks kekinian. 

Estetika dan spiritualitas merupakan dua 
dimensi fundamental yang saling terkait dalam karya 
vokal-instrumental Bali. Keduanya tidak berdiri 
secara terpisah,  dan membentuk pengalaman 
musikal yang utuh, baik bagi pencipta, pelaku, 
maupun penikmatnya. Dalam konteks budaya Bali, 
ekspresi musikal selalu berada dalam kerangka 
kosmologis yang memandang seni sebagai medium 
penghubung antara manusia, alam, dan dimensi 
ketuhanan. 

6. Konteks Penciptaan dan Struktur Karya 

Sebuah karya Sandyagita dan Gegitaan 
umumnya lahir dari dorongan untuk menyatukan 



 73 
 

ekspresi vokal dengan struktur karawitan gong kebyar 
dalam satu kesatuan artistik. Karya ini biasanya 
disusun dalam beberapa bagian yang memperlihatkan 
perubahan suasana musikal, mulai dari pengantar 
instrumental, pengembangan dialog vokal-
instrumental, hingga penutup yang bersifat reflektif. 

Struktur musikal Sandyagita dan Gegitaan 
tidak selalu mengikuti bentuk gending tradisional 
secara ketat, namun tetap berakar pada prinsip 
keseimbangan dan keteraturan. Penggunaan laras 
pelog atau selendro, pengolahan tempo yang fleksibel, 
serta peralihan dinamika yang kontras mencerminkan 
karakter kebyar yang dinamis, sekaligus membuka 
ruang ekspresi vokal yang lebih bebas. 

Karya Sandyagita pada umumnya lahir dari 
kesadaran artistik untuk mempertemukan ekspresi 
vokal dengan struktur karawitan gong kebyar dalam 
satu kesatuan estetik yang utuh. Dorongan 
penciptaannya tidak hanya bersifat musikal, tetapi 
juga konseptual, yakni keinginan untuk merumuskan 
bentuk karya vokal–instrumental yang mampu 
menjembatani tradisi karawitan Bali dengan 
kebutuhan ekspresi artistik kontemporer. Dalam 
konteks ini, Sandyagita dapat dipahami sebagai ruang 
kreatif yang memungkinkan terjadinya dialog antara 
idiom vokal dan bahasa musikal gong kebyar. 

Secara struktural, sebuah karya Sandyagita 
umumnya disusun dalam beberapa bagian yang saling 
berkaitan dan membentuk alur dramatik musikal. 
Bagian awal biasanya berupa pengantar instrumental 
yang berfungsi membangun suasana, menetapkan 
laras, serta memperkenalkan karakter musikal karya 
secara keseluruhan. Pengantar ini tidak hanya 
berperan sebagai pembuka formal, tetapi juga sebagai 
landasan sonik yang mempersiapkan masuknya 
ekspresi vokal. 



 74 
 

Bagian selanjutnya ditandai oleh 
berkembangnya dialog antara vokal dan instrumen. 
Pada tahap ini, vokal mulai hadir sebagai elemen 
sentral yang berinteraksi secara dinamis dengan 
struktur karawitan. Relasi ini dapat terwujud dalam 
berbagai bentuk, seperti saling menanggapi, saling 
menguatkan, atau bahkan menciptakan kontras 
ekspresif antara garis vokal dan tekstur instrumental. 
Dialog vokal–instrumental tersebut menjadi inti 
estetik Sandyagita, karena di dalamnya terbangun 
relasi antara narasi vokal dan energi musikal gong 
kebyar. 

Bagian penutup dalam karya Sandyagita sering 
kali bersifat reflektif, baik melalui penurunan tempo, 
penyederhanaan tekstur musikal, maupun 
penggunaan motif vokal dan instrumental yang lebih 
lirih. Penutup ini berfungsi sebagai ruang 
kontemplatif, yang mengarahkan pendengar pada 
pengalaman musikal yang lebih hening dan 
mendalam. Dengan demikian, struktur keseluruhan 
karya tidak hanya bersifat formal, tetapi juga 
dramaturgis dan simbolik. 

Struktur musikal Sandyagita tidak selalu 
mengikuti bentuk gending tradisional secara ketat, 
seperti pengulangan pola tertentu atau susunan 
bagian yang baku. Namun demikian, karya ini tetap 
berakar pada prinsip keseimbangan dan keteraturan 
yang menjadi ciri utama estetika karawitan Bali. 
Prinsip tersebut tampak dalam pengaturan proporsi 
antarbagian, keselarasan antara vokal dan instrumen, 
serta keterpaduan antara dinamika dan tempo. 

Penggunaan laras pelog atau selendro menjadi 
salah satu unsur penting dalam membangun identitas 
musikal Sandyagita. Pilihan laras tidak hanya 
ditentukan oleh pertimbangan teknis, tetapi juga oleh 
pertimbangan rasa dan suasana yang ingin 
dihadirkan. Pengolahan tempo yang fleksibel, 



 75 
 

termasuk percepatan dan perlambatan yang tidak 
selalu simetris, mencerminkan karakter kebyar yang 
dinamis dan ekspresif. Peralihan dinamika yang 
kontras, dari lembut ke keras atau sebaliknya, 
memperkuat kesan dramatik sekaligus membuka 
ruang bagi ekspresi vokal yang lebih bebas dan 
personal. 

Dengan demikian, konteks penciptaan dan 
struktur karya Sandyagita dan Gegitaan 
menunjukkan bahwa inovasi musikal dalam tradisi 
Bali tidak berlangsung secara acak, melainkan melalui 
proses kreatif yang tetap berpijak pada prinsip-prinsip 
estetika karawitan. Struktur yang fleksibel namun 
terkontrol memungkinkan Sandyagita berkembang 
sebagai bentuk karya vokal–instrumental yang 
adaptif, reflektif, dan bermakna, baik secara artistik 
maupun spiritual. 

Ide dan Inspirasi Penciptaan Setiap karya besar 
selalu berawal dari ide. Dalam tradisi Bali, ide artistik 
sering muncul dari pengalaman spiritual, pengamatan 
sosial, atau perenungan terhadap teks sastra dan 
simbol budaya. Pencipta Sandyagita kerap menggali 
inspirasi dari: 

• Ritual dan upacara keagamaan, seperti panca 
yadnya yang menghadirkan suasana bunyi 
sakral. 

• Fenomena alam, misalnya suara angin, 
ombak, dan burung yang diterjemahkan 
menjadi pola ritme. 

• Sastra klasik dan mantra, yang kemudian 
menjadi sumber melodi dan struktur. 

• Isu kontemporer, seperti krisis lingkungan, 
perdamaian, dan identitas budaya. 

Proses ini menegaskan bahwa inovasi dalam 
musik Bali tidak lahir dari kekosongan, melainkan 
dari penghayatan mendalam terhadap tradisi dan 
realitas kehidupan. 



 76 
 

Tahapan Proses Penciptaan Karya Sandyagita 
dan Gegitaan umumnya melewati beberapa tahap 
utama: 

• Konsepsi Ideologis dan Tematik 
Seniman menentukan gagasan dasar, tema, 
serta nilai simbolik yang ingin diungkapkan 
(misalnya spiritualitas, ekologi, cinta, atau 
keseimbangan). 

• Eksperimen Bunyi dan Vokal 
Dilakukan melalui improvisasi vokal dan 
eksplorasi timbre instrumen untuk 
menemukan warna khas karya. 

• Komposisi dan Penyusunan Struktur 
Pada tahap ini diciptakan pola bentuk (bagian 
pembuka, inti, dan penutup), serta hubungan 
antar-elemen musik. 

• Kolaborasi dan Latihan Ansambel 
Proses ini melibatkan interaksi antar 
seniman vokal, penabuh gamelan, dan 
kadang penari, untuk menyatukan visi 
estetis. 

• Pementasan dan Evaluasi 
Karya disajikan dalam pertunjukan langsung, 
yang sering menjadi ruang evaluasi untuk 
revisi dan pengembangan lebih lanjut. 

Tahapan ini tidak bersifat kaku, melainkan 
fleksibel dan intuitif mencerminkan cara berpikir 
musikal Bali yang organik dan dinamis. 

Konsep taksu adalah salah satu kunci 
pemahaman seni Bali. Taksu dapat dipahami sebagai 
karisma artistik, energi ilahi yang memancar melalui 
seorang seniman ketika ia menyatu dengan karya dan 
alam semesta. Dalam  penciptaan musik, taksu 
muncul ketika teknik, niat, dan spiritualitas bertemu 
dalam keseimbangan sempurna. 

Selain taksu, konsep rasa juga menjadi 
landasan penting. Rasa bukan hanya “perasaan” 



 77 
 

dalam arti emosional, melainkan pengalaman estetis 
yang menyentuh kesadaran terdalam. Musik yang 
memiliki rasa adalah musik yang mampu menggugah, 
bukan karena kompleksitas tekniknya, melainkan 
karena kejujuran ekspresi dan keselarasan batinnya. 

Dalam Sandyagita dan Gegitaan, taksu dan 
rasa menjadi roh yang menghidupkan setiap bunyi. 
Suara vokal yang lembut atau pekik gamelan yang 
keras bukan sekadar efek akustik, tetapi wujud dialog 
antara manusia dengan kekuatan yang lebih tinggi. 

7.Relasi Vokal dan Instrumen sebagai Ekspresi 
Estetika 

Dalam karya Sandyagita dan Gegitaan, vokal 
berfungsi sebagai pusat narasi musikal. Garis vokal 
tidak hanya membawa teks, tetapi juga menjadi 
pengarah rasa dan suasana keseluruhan karya. 
Ornamentasi vokal, penggunaan melisma, dan 
pengolahan frase menjadi sarana utama untuk 
mengekspresikan nuansa emosional dan simbolik. 
Instrumen gamelan tidak sekadar mengiringi, 
melainkan berdialog secara aktif dengan vokal. Pola 
interlocking, aksentuasi ritmis, serta permainan 
dinamika menciptakan lapisan tekstur yang 
memperkaya ekspresi vokal.  

Relasi ini  mencerminkan prinsip  estetika 
gamelan Bali yang menekankan kesatuan dan 
keseimbangan antara unsur-unsur musikal. Dalam 
konteks ini, keindahan (Sundaram) tidak hanya 
terletak pada kompleksitas bunyi, tetapi pada 
keterpaduan antara vokal dan instrumen yang 
membentuk satu rasa musikal yang utuh. 

Eksplorasi Vokal: Tubuh sebagai Instrumen 
Vokal dalam Sandyagita dan Gegitaan tidak hanya 
berfungsi sebagai pembawa teks, tetapi juga sebagai 
instrumen ekspresif. Seniman mengeksplorasi 



 78 
 

berbagai warna suara (timbre), register, dan teknik 
pernapasan untuk mencapai nuansa yang khas. 

Beberapa teknik vokal yang sering digunakan 
antara lain: 

• Ngewilet: ornamentasi melodi dengan 
lengkung halus seperti melisma. 

• Ngembat suara: menahan dan menggetarkan 
nada untuk menciptakan resonansi 
emosional. 

• Ngigel suara: meniru pola ritme gamelan 
dengan suku kata vokal. 

• Senggakan: seruan spontan sebagai penanda 
transisi energi musikal. 

Eksperimen modern memperluas teknik ini 
dengan penggunaan vokal abstrak (tanpa teks), 
desahan, bahkan overtone singing. Pendekatan ini 
menjadikan suara manusia sebagai ruang eksplorasi 
bunyi spiritual dan estetis. 

Sandhyagita dan Gegitaan mengajarkan bahwa 
musik Bali adalah seni penyatuan. Vokal dan 
instrumental bukan dua dunia berbeda, melainkan 
dua napas dari tubuh yang sama. Dalam harmoni 
mereka, kita menemukan keseimbangan antara 
manusia dan alam, antara cipta dan rasa. Karya-karya 
ini menunjukkan bahwa inovasi tidak harus memutus 
akar. Justru, melalui penyatuan antara suara dan 
bunyi, antara tradisi dan imajinasi, lahir bentuk-
bentuk baru yang memperluas makna seni Bali di era 
modern. 

Salah satu ciri khas musik Bali adalah 
kemampuannya menyatukan berbagai elemen 
menjadi satu kesatuan yang harmonis. Dalam 
Sandyagita dan Gegitaan, perpaduan antara vokal dan 
instrumental bukan hanya masalah teknis, tetapi juga 
konseptual. Suara manusia dan bunyi gamelan 
dianggap memiliki roh yang sama; keduanya 



 79 
 

merupakan perpanjangan dari energi kehidupan 
(prana). 

Vokal dalam musik Bali tidak sekadar 
membawakan lirik, tetapi menjadi instrumen ekspresif 
yang menirukan warna bunyi gamelan, seperti 
ngumbang–ngisep (pulsasi ganda), ornamentasi, dan 
dinamika ritmik. Sebaliknya, gamelan kadang 
“menyanyi” dengan pola-pola melodi yang mengikuti 
lengkung vokal. Interaksi ini menciptakan tekstur 
yang kaya dan penuh dialog. Di sinilah letak kekuatan 
Sandyagita: ia tidak menempatkan vokal dan 
instrumen secara hierarkis, tetapi menegaskan 
keduanya sebagai mitra yang saling menghidupkan. 

Salah satu ciri khas musik Bali adalah 
kemampuannya menyatukan berbagai elemen 
menjadi satu kesatuan yang harmonis. Dalam 
Sandyagita dan Gegitaan, perpaduan antara vokal dan 
instrumental bukan hanya masalah teknis, tetapi juga 
konseptual. Suara manusia dan bunyi gamelan 
dianggap memiliki roh yang sama; keduanya 
merupakan perpanjangan dari energi kehidupan 
(prana). 

Vokal dalam musik Bali tidak sekadar 
membawakan lirik, tetapi menjadi instrumen ekspresif 
yang menirukan warna bunyi gamelan, seperti 
ngumbang–ngisep (pulsasi ganda), ornamentasi, dan 
dinamika ritmik. Sebaliknya, gamelan kadang 
bermain dengan pola-pola melodi yang mengikuti 
lengkung vokal. Interaksi ini menciptakan tekstur 
yang kaya dan penuh dialog. Di sinilah letak kekuatan 
Sandyagita: ia tidak menempatkan vokal dan 
instrumen secara hierarkis, tetapi menegaskan 
keduanya sebagai mitra yang saling menghidupkan.  

Gamelan dalam karya vokal-instrumental 
berfungsi sebagai tubuh, kerangka, sekaligus energi 
penggerak. Ia memberikan warna, ritme, dan 
dinamika yang memperkaya dimensi vokal. Struktur 



 80 
 

gamelan yang digunakan dalam Sandyagita dan 
Gegitaan sering bersifat fleksibel. Dengan 
menggunakan format gong kebyar untuk 
menampilkan energi dan variasi ritmik, juga sangat 
memungkinkan digarap memakai semar pegulingan 
untuk menonjolkan sisi melodi dengan mood yang 
variatif dan rasa lembut. 

Peran instrumen: 
• Kendang menjadi pemimpin dinamika dan 

ekspresi. 
• Reyong dan ugal memberikan pola motif ritmik 

yang mendukung vokal. 
• Suling dan rebab berfungsi sebagai pengisi 

ruang dan pembawa napas melodi. 
• Gong dan kempur menandai siklus dan 

memberi keseimbangan struktural. 
Gamelan bukan sekedar pengiring; ia menjadi 

mitra vokal dalam membangun narasi musikal. Dalam 
beberapa bagian, gamelan bahkan mengambil alih 
peran vokal dengan memainkan tema yang 
sebelumnya dinyanyikan sebuah bentuk dialog 
musikal yang hidup. 

8.Dimensi Spiritualitas dalam Teks dan Bunyi 

Aspek spiritual dalam Sandyagita sering kali 
tercermin melalui pilihan teks vokal yang bersifat 
reflektif, simbolik, atau filosofis. Teks dapat berupa 
ungkapan kontemplatif tentang kehidupan, alam, 
atau hubungan manusia dengan Yang Transenden. 
Namun, makna spiritual tidak hanya terletak pada 
teks, melainkan juga pada cara teks tersebut 
dinyanyikan.  

Karya sastra, baik dalam bentuk gancaran 
maupun dalam utaian sastra puitis, merupakan 
ekspresi kontemplasi sebagai hasil renungan 
medalam para sastrawan pengawi untuk mengungkap 



 81 
 

gagasan besarnya lewat untaian kata-kata (Laksmi, 
2024). Pemilihan kata-kata ataupun diksi dalam teks 
sastra tembang lebih pada upaya afirmasi yang 
berpengaruh pada kesadaran bawah sadar akan nilai-
nilai estetika keindahan, keluhuran budi, pesan 
mendidk, menuntun ke jalan dharma yang bertujuan 
meningkatkan kualitas hidup dan pencapaian 
pencerahan akan makna hidup di sini dan di sana 
nanti (2024).           

Intonasi vokal yang lembut, pengendalian 
tempo yang cenderung melambat pada bagian 
tertentu, serta penggunaan  jeda (hening) menjadi 
strategi musikal untuk menciptakan ruang 
kontemplasi. Bunyi gamelan, terutama gong dan 
instrumen beresonansi panjang, berfungsi 
memperkuat suasana sakral dan menghadirkan 
dimensi niskala dalam pengalaman musikal. Pada 
titik ini, prinsip Siwam tampak jelas: musik tidak 
hanya diperdengarkan, tetapi dipersembahkan 
sebagai bentuk laku spiritual. 

Generasi seniman muda Bali kini mulai 
menciptakan teks baru untuk karya vokal-
instrumental. Bahasa Bali, Indonesia, bahkan 
campuran multibahasa digunakan untuk 
mengungkap tema universal: perdamaian, 
lingkungan, cinta, spiritualitas lintas agama. Puitika 
kontemporer ini menunjukkan bahwa Gegitaan bisa 
menjadi ruang dialog antar budaya dan zaman. 
Meskipun teks berubah, semangatnya tetap sama: 
menyanyikan keseimbangan dan keindahan hidup. 

Dalam konteks global, Sandyagita dan 
Gegitaan menjadi jembatan antara tradisi dan dunia 
modern mengingatkan bahwa kata dan bunyi masih 
memiliki kekuatan menyembuhkan, mempersatukan, 
dan menggetarkan nurani manusia. 

Banyak karya Sandyagita lahir dari proses 
meditasi terhadap teks. Pencipta tidak sekedar 



 82 
 

mengaransemen, tetapi menyimak getar makna di 
balik kata-kata. Dari situ lahir ide melodi, struktur 
ritme, bahkan bentuk ansambel. Misalnya, teks 
kakawin Ramayana yang sarat nilai kepahlawanan 
dan spiritualitas sering diolah menjadi karya vokal 
sebagai transisi (panyelah) yang menggambarkan 
perjuangan batin manusia ditempatkan sebelum vokal 
pangecet. Dalam Sandyagita “Kotamaning Bayu”, bait-
bait kakawin diterjemahkan menjadi pola melodi 
melengkung, mencerminkan dialog antara nafsu dan 
kesadaran. Inilah yang membedakan penciptaan 
Sandyagita dari sekedar aransemen musik: ia adalah 
penerjemahan batin, bukan sekadar penerjemahan 
bunyi. 

Karya vokal-instrumental Bali tumbuh dari 
tradisi ritual dan sosial yang kuat. Dalam upacara 
keagamaan (yadnya), teks-tembang seperti pupuh 
ginada, kidung wargasari, atau gagendingan 
digunakan untuk memuliakan dewa, leluhur, atau 
alam. Musik menjadi bahasa persembahan. Namun 
dalam konteks modern, fungsi teks meluas ke wilayah 
ekspresi artistik dan refleksi sosial. Gegitaan modern 
misalnya, dapat menggunakan teks yang 
menyinggung tema kemanusiaan, ekologi, atau 
spiritualitas universal, tetapi tetap menggunakan pola 
bunyi dan ritme khas tradisi Bali. 

Contohnya karya Gegitaan “Kembang Waseng”, 
di mana teks Kidung Waseng dengan Bahasa Jawa 
Tengahannya berpadu dengan bentuk gamelan 
inovatif. Karya ini menampilkan bahwa sastra bukan 
hanya warisan, tetapi juga bahasa protes yang puitis, 
sebuah doa untuk kesadaran ekologis. 



 83 
 

9.Teknik sebagai Medium Penghayatan 
Spiritual 

Dalam Sandyagita, teknik vokal dan 
instrumental tidak pernah dipahami sekedar sebagai 
keterampilan teknis yang harus dikuasai demi 
ketepatan bunyi. Lebih dari itu, teknik menjadi 
fondasi utama yang memungkinkan pesan spiritual 
tersampaikan secara jernih dan berdaya. Penguasaan 
teknik vokal yang matang memberi ruang bagi 
penyanyi untuk mengelola napas, artikulasi, dan 
warna suara dengan penuh kesadaran, sehingga 
emosi dan energi batin dapat disalurkan secara 
terarah. Ekspresi yang lahir pun tidak berlebihan, 
melainkan hadir dengan ketenangan dan kedalaman 
rasa. 

Demikian pula dalam permainan instrumen, 
ketepatan teknik menjadi sarana untuk menciptakan 
keseimbangan antara energi kebyar yang dinamis dan 
nuansa reflektif yang hening. Ketika teknik dikuasai 
dengan baik, pemain tidak lagi terjebak pada 
persoalan mekanis, melainkan dapat sepenuhnya 
hadir dalam alur musikal. Instrumen kemudian 
berbunyi bukan hanya sebagai alat produksi nada, 
tetapi sebagai perpanjangan dari kesadaran batin para 
penabuhnya. 

Dalam konteks Sandyagita, teknik tidak 
ditonjolkan sebagai ajang virtuositas atau unjuk 
keterampilan. Ia justru dilebur ke dalam alur ekspresi 
musikal, menyatu dengan teks, struktur, dan suasana 
yang dibangun. Pada titik inilah teknik berubah 
fungsi: dari sekadar sarana menjadi medium 
penghayatan. Ketika penguasaan teknik bertemu 
dengan kedalaman rasa dan keheningan batin, 
muncullah taksu—sebuah kualitas estetis-spiritual 



 84 
 

yang tidak dapat dipaksakan, tetapi dirasakan secara 
intuitif oleh pendengar. 

Kemampuan penyanyi dalam mengolah vokal 
yang disertai dengan kemampuan mengolah rasa 
menjadi kunci penting dalam mewujudkan 
penghayatan lagu. Melalui keseimbangan antara 
teknik dan batin, lagu tidak hanya dinyanyikan, tetapi 
dihayati sebagai perjalanan spiritual. Setiap frase 
vokal, setiap tarikan napas, dan setiap jeda 
keheningan menjadi jembatan yang mengantar 
penyanyi dan pendengar menuju pengalaman 
kesadaran yang lebih dalam. 

Bagi seorang penyanyi Sandyagita, praktik 
musikal sering kali tidak terpisahkan dari laku 
spiritual. Menyembah Sang Pencipta sebagai 
manifestasi Sang Hyang Içwara dipahami sebagai 
bentuk bakti kepada Déwaning Swara, penguasa dan 
sumber suara. Laku pemujaan ini bukan sekedar 
ritual formal, melainkan proses menata batin agar 
berada dalam keadaan hening, rendah hati, dan siap 
menerima energi kreatif. Setelah memuja-Nya, 
perasaan penyanyi umumnya menjadi lebih tenang 
dan fokus, sehingga mampu hadir sepenuhnya dalam 
proses bernyanyi. 

Dalam kondisi batin yang demikian, konteks 
spiritual semakin terasa menjembatani bagian demi 
bagian lagu yang dinyanyikan. Teknik, rasa, dan doa 
menyatu dalam satu tarikan napas musikal. 
Sandyagita pun menjelma bukan hanya sebagai karya 
seni pertunjukan, melainkan sebagai ruang 
pertemuan antara bunyi dan keheningan, antara 
keterampilan dan pengabdian, antara estetika dan 
spiritualitas yang saling menghidupi. 

 



 85 
 

10.Pengalaman Transendental bagi Pelaku dan 
Pendengar 

Dimensi transendental dalam Sandyagita 
muncul ketika musik mampu membawa pelaku dan 
pendengar melampaui pengalaman estetis biasa. Pada 
momen tertentu, terjadi perasaan keterhubungan 
yang mendalam antara bunyi, ruang, dan kesadaran. 
Musik tidak lagi dipersepsi sebagai objek, melainkan 
sebagai pengalaman hidup yang dialami secara 
kolektif. 

Pengalaman ini bersifat subjektif, namun 
memiliki pola yang dapat diamati, seperti terciptanya 
suasana hening batin, meningkatnya konsentrasi, 
atau munculnya rasa haru dan kedamaian. Dalam 
konteks ini, Sandyagita berfungsi sebagai medium 
transformasi kesadaran, yang menjembatani dunia 
sekala dan niskala. 

Spiritualitas dalam Proses Penciptaan dalam 
musik Bali modern, nilai spiritual tetap menjadi dasar, 
meskipun medium dan bentuknya berubah. Banyak 
komponis kontemporer Bali, baik yang berkarya di 
kampus maupun di luar, masih memulai proses 
penciptaan dengan upacara kecil, nunas ica atau 
memohon petunjuk batin. Mereka memandang proses 
mencipta bukan sebagai tindakan ego, tetapi sebagai 
bagian dari perjalanan spiritual. Musik dianggap 
sebagai wahana yoga suara praktik penyatuan antara 
diri, bunyi, dan kesadaran semesta. Oleh karena itu, 
meskipun karya baru seperti Sandyagita atau 
Gegitaan tampak modern, ia tetap dilandasi oleh nilai 
spiritual lama. Unsur elektronik, improvisasi, atau 
eksperimen bentuk tidak menghapus kesakralan, 
justru memperluas cakupan ekspresi spiritual. Inilah 
salah satu ciri unik inovasi musik Bali: kebaruan yang 
tetap mengakar pada kesadaran religius. 



 86 
 

11.Implikasi Estetika dan Spiritualitas dalam 
Konteks Musik Bali Kontemporer 

Melalui pembacaan atas struktur, teks, dan 
praktik musikalnya, Sandyagita dapat dipahami 
sebagai sebuah model karya vokal-instrumental yang 
secara sadar menegaskan keterpaduan antara 
estetika dan spiritualitas. Dalam Sandyagita, 
keindahan bunyi tidak berdiri sendiri sebagai tujuan 
akhir, melainkan selalu terhubung dengan dimensi 
batin, kesadaran, dan pengalaman rasa yang lebih 
dalam. Musik tidak hanya “didengar”, tetapi juga 
“dihayati” sebagai ruang pertemuan antara manusia, 
tradisi, dan nilai-nilai yang melampaui keseharian. 

Inovasi musikal yang dihadirkan Sandyagita 
tidak dimaknai sebagai upaya memutus hubungan 
dengan tradisi. Sebaliknya, inovasi justru menjadi 
cara untuk merawat tradisi agar tetap hidup dan 
relevan dengan konteks zaman. Unsur-unsur klasik, 
baik dalam struktur, teks, laras, maupun filosofi 
musical tidak ditinggalkan, melainkan diolah ulang, 
diberi tafsir baru, dan ditempatkan dalam bingkai 
ekspresi kontemporer. Dengan cara ini, Sandyagita 
membuka ruang pengalaman musikal yang lebih luas, 
di mana pendengar dapat menjumpai tradisi bukan 
sebagai sesuatu yang beku, tetapi sebagai proses yang 
terus bergerak dan berkembang. 

Dalam konteks ini, Sandyagita dan Gegitaan 
hadir sebagai wujud kreativitas musik Bali 
kontemporer yang berakar kuat pada nilai-nilai lokal, 
namun tidak menutup diri terhadap dialog dengan 
dunia luar. Keduanya menunjukkan bahwa musik 
Bali mampu berbicara dalam bahasa global tanpa 



 87 
 

kehilangan identitasnya. Eksplorasi bentuk, bunyi, 
dan teknik vokal-instrumental menjadi jembatan yang 
menghubungkan kearifan lokal dengan wacana seni 
lintas budaya, menjadikan karya-karya tersebut dapat 
diapresiasi oleh berbagai kalangan, baik di dalam 
maupun di luar Bali. 

Kekuatan utama Sandyagita dan Gegitaan 
terletak pada kemampuannya menghadirkan 
pengalaman estetis yang sekaligus bersifat spiritual 
dan transendental. Keindahan bunyi, keseimbangan 
struktur, serta dialog antara vokal dan instrumen 
menciptakan suasana yang mengajak pendengar 
untuk berhenti sejenak dari hiruk-pikuk kehidupan, 
lalu masuk ke ruang kontemplasi. Dalam ruang ini, 
musik berfungsi sebagai medium penghubung—
antara lahir dan batin, antara yang terdengar dan 
yang terasa. 

Dengan demikian, Sandyagita tidak hanya 
berkontribusi pada perkembangan bentuk dan bahasa 
musik Bali kontemporer, tetapi juga menawarkan cara 
pandang baru terhadap peran musik itu sendiri. 
Musik tidak lagi sekedar hiburan atau tontonan 
artistik, melainkan menjadi pengalaman kesadaran 
yang utuh. Ia mengingatkan bahwa di tengah 
perubahan zaman dan dinamika global, seni tetap 
memiliki kekuatan untuk merawat keseimbangan, 
menumbuhkan keheningan batin, dan menghadirkan 
makna yang lebih dalam bagi kehidupan manusia. 

 



 88 
 

12.Refleksi Estetika dan Spiritualitas dalam 
Sandyagita dan Gegitaan 

Pembahasan mengenai estetika dan 
spiritualitas dalam Sandyagita dan Gegitaan 
menunjukkan bahwa karya vokal–instrumental Bali 
tidak dapat dipahami semata-mata sebagai fenomena 
musikal, melainkan sebagai ekspresi budaya yang 
memuat dimensi filosofis, kosmologis, dan spiritual 
yang mendalam. Dalam konteks ini, musik disamping 
berfungsi sebagai sarana hiburan atau pertunjukan, 
tetapi juga sebagai medium refleksi batin dan laku 
kultural. 

Sandyagita dan Gegitaan merepresentasikan 
keberlanjutan estetika Bali yang berakar pada konsep 
taksu, Satyam–Siwam–Sundaram, dan rasa. Ketiga 
konsep tersebut tidak hadir sebagai teori abstrak, 
melainkan terwujud secara konkret dalam praktik 
musikal: dalam cara vokal dilagukan, instrumen 
ditabuh, serta dalam hubungan timbal balik antara 
pelaku dan ruang pertunjukan. Estetika dalam karya-
karya ini tidak berhenti pada keindahan bunyi, tetapi 
bergerak menuju kualitas pengalaman yang lebih 
dalam dan bermakna. 

Dari sisi spiritualitas, Sandyagita dan Gegitaan 
menegaskan bahwa ekspresi vokal dan instrumental 
Bali selalu berada dalam relasi dengan nilai-nilai 
niskala. Musik menjadi wahana komunikasi simbolik 
antara manusia dan realitas transenden. Pilihan teks, 
struktur musikal, dinamika, serta pengolahan bunyi 
tidak hanya berfungsi secara artistik, tetapi juga 
sebagai sarana menghadirkan suasana kontemplatif 
dan kesadaran spiritual. 

Perpaduan antara teknik musikal dan makna 
spiritual menjadi salah satu karakter utama 
Sandyagita. Penguasaan teknik vokal dan 
instrumental bukanlah tujuan akhir, melainkan 



 89 
 

prasyarat untuk mencapai kualitas ekspresi yang 
berjiwa. Teknik yang matang memungkinkan seniman 
mengolah bunyi secara sadar dan terkontrol, sehingga 
ekspresi spiritual dapat tersampaikan tanpa 
kehilangan keutuhan estetis. Dalam titik inilah, 
teknik dan spiritualitas saling menopang dan tidak 
dapat dipisahkan. 

Dimensi transendental yang muncul dalam 
pengalaman musikal Sandyagita dan Gegitaan 
memperlihatkan bahwa musik mampu melampaui 
batas-batas formal dan fungsionalnya. Ketika karya 
berhasil menghadirkan rasa keterhubungan, 
keheningan batin, atau kesadaran kolektif, musik 
bertransformasi menjadi pengalaman hidup yang 
bersifat eksistensial. Pengalaman ini tidak selalu 
dapat dijelaskan secara rasional, namun dapat 
dirasakan dan dihayati secara intuitif oleh pelaku 
maupun pendengar. 

Dalam konteks musik Bali kontemporer, 
Sandyagita dan Gegitaan dapat dipahami sebagai 
bentuk inovasi yang berpijak pada tradisi tanpa 
menanggalkannya. Inovasi yang terjadi bukanlah 
penolakan terhadap nilai-nilai lama, melainkan upaya 
reinterpretasi dan aktualisasi estetika dan 
spiritualitas Bali dalam konteks zaman yang terus 
berubah. Dengan demikian, karya-karya ini menjadi 
ruang dialog antara masa lalu, masa kini, dan 
kemungkinan masa depan musik Bali. 

Refleksi ini menegaskan bahwa kekuatan 
utama Sandyagita dan Gegitaan terletak pada 
kemampuannya menjaga keseimbangan antara 
estetika, spiritualitas, dan kreativitas. Keseimbangan 
tersebut menjadikan karya vokal–instrumental Bali 
tidak hanya relevan secara kultural, tetapi juga 
signifikan dalam wacana etnomusikologi, seni 
pertunjukan, dan studi budaya secara lebih luas. 
  



 90 
 

BAB 6 
Konseptualisasi Sandyagita dan 
Gegitaan dalam Tradisi Bali 

 
 

stilah Sandyagita berasal dari dua kata 
Sansker olong lebih dikembangkanta–Bali, 
yakni sandhya dan gita. Kata sandhya 
berarti “peralihan”, “senja”, atau “masa 

transisi”, momen ketika siang dan malam bertemu, 
ketika terang dan gelap saling melebur. Sementara 
gita berarti “nyanyian”, “lagu”, atau “suara yang 
dilantunkan dengan kesadaran estetik dan spiritual”. 
Secara harfiah, Sandyagita dapat diterjemahkan 
sebagai “nyanyian di waktu peralihan”. Namun, lebih 
dari sekadar pengertian waktu, istilah ini 
mengandung makna simbolik dan filosofis yang 
dalam, menggambarkan situasi peralihan antara dua 
dunia, dua nilai, atau dua cara pandang: antara 
tradisi dan inovasi, sakral dan profan, masa lalu dan 
masa depan. 

Dalam konteks musik Bali, Sandyagita muncul 
sebagai konsep dan praktik penciptaan vokal-
instrumental yang berakar kuat pada khazanah vokal 
tradisional: kidung, kakawin, dan gagendingan, tetapi 
dikembangkan dengan semangat kebaruan dan 
eksplorasi estetis. Ia merupakan bentuk pencarian 
identitas musikal yang berupaya menjembatani 
warisan leluhur dengan kesadaran modern, sehingga 
menghasilkan ekspresi seni yang tidak terjebak dalam 
konservatisme, namun juga tidak tercerabut dari akar 
spiritual dan budaya. 

I 



 91 
 

Makna sandhya sendiri dalam kebudayaan Bali 
dan Nusantara memiliki dimensi kosmologis yang 
penting. Waktu peralihan seperti pagi, senja, atau 
tengah malam, dipercaya sebagai momen sakral 
ketika batas antara alam manusia dan alam niskala 
(tak kasatmata) menjadi tipis. Ia adalah waktu 
kontemplatif, saat energi alam berada dalam 
keseimbangan. Dalam ranah musikal, gagasan 
tentang “peralihan” ini menemukan bentuknya pada 
upaya menyeimbangkan antara unsur vokal dan 
instrumental, antara teks (kata) dan suara (bunyi), 
antara struktur dan spontanitas. 

Sandhya dapat dipahami sebagai simbol 
kesadaran estetis, sebuah ruang ambang (liminal 
space) tempat terjadinya dialog antara yang lama dan 
yang baru. Dalam konteks inilah Sandyagita bukan 
hanya komposisi musik, tetapi juga “peristiwa 
budaya” (cultural event) yang menghadirkan 
pertemuan antara nilai-nilai tradisi dan daya cipta 
kontemporer. Ia menjadi laboratorium spiritual dan 
artistik bagi seniman Bali untuk merumuskan 
kembali makna vokalitas, melodi, dan harmoni dalam 
bingkai modernitas. 

Sementara itu, gita sebagai “nyanyian” bukan 
hanya bentuk ekspresi suara, melainkan juga ekspresi 
jiwa. Dalam tradisi Bali, gita selalu berkaitan dengan 
rasa (penghayatan batin) dan taksu (daya spiritual). 
Oleh karena itu, Sandyagita bukan sekedar karya 
eksperimental yang menggabungkan vokal dan 
instrumen, melainkan ruang untuk menegaskan 
bahwa setiap inovasi musik Bali tetap berpijak pada 
spiritualitas dan kesadaran estetik. Gita dalam 
konteks ini menjadi jembatan antara pikiran, rasa, 
dan jiwa, antara dunia seniman dan dunia yang lebih 
luas yang dihidupi oleh makna kosmis. 

Dengan demikian, Sandyagita dapat dimaknai 
sebagai simbol perjalanan musikal Bali menuju 



 92 
 

keseimbangan baru: keseimbangan antara bunyi 
tradisional dan bunyi modern, antara bentuk ritual 
dan ekspresi artistik, antara akar dan sayap. Ia adalah 
metafora tentang penciptaan yang tumbuh dari 
tradisi, namun berani melangkah ke wilayah 
eksperimentasi. 

Sebagai sebuah konsep, Sandyagita 
mencerminkan paradigma baru dalam seni Bali 
kontemporer: bahwa inovasi sejati tidak berarti 
meninggalkan tradisi, tetapi menafsirkannya ulang 
dengan cara yang relevan terhadap zamannya. Maka, 
Sandyagita dapat dibaca sebagai representasi dari 
“peralihan” kultural, suatu gerak terus-menerus 
antara pelestarian dan penciptaan, antara kontinuitas 
dan perubahan. Dalam arti inilah, Sandyagita menjadi 
nyanyian masa transisi yang menghidupkan semangat 
dialog antara dunia yang diwariskan dan dunia yang 
sedang dibangun. 

Dalam konteks musik Bali, Sandyagita lahir 
sebagai  bentuk penciptaan vokal-instrumental yang 
berakar kuat pada tradisi vokal kuno (kidung, 
kekawin, gagendingan), namun dikembangkan 
dengan sensibilitas modern dan semangat 
eksperimental. 

Sandhya juga memiliki makna filosofis yang 
mendalam dalam kebudayaan Nusantara, yakni 
momen keseimbangan antara siang dan malam, 
antara terang dan gelap. Dalam ranah musik, 
keseimbangan ini tercermin pada hubungan antara 
vokal dan instrumen, antara teks dan melodi, antara 
ekspresi individual dan harmoni kolektif. Maka, 
Sandyagita bukan sekadar karya musik, melainkan 
ruang dialog kreatif antara nilai-nilai tradisi dan 
tantangan zaman. 

Dalam tradisi Bali, perpaduan antara suara 
manusia dan instrumen sudah dikenal sejak lama, 



 93 
 

terutama dalam kakawin, kidung, geguritan, serta 
nyanyian-nyanyian ritual yang diiringi gamelan 
sederhana. Namun Sandyagita hadir sebagai bentuk 
yang lebih sadar dan konseptual, suatu karya cipta 
yang menempatkan hubungan vokal dan instrumen 
secara seimbang, bukan sekedar pengiring dan yang 
diiringi. 

Ciri utama Sandyagita terletak pada dialog 
vokal dan instrumen. Suara manusia tidak hanya 
menjadi pembawa teks atau melodi, melainkan bagian 
integral dari struktur musikal yang membentuk 
jalinan bunyi kompleks. Dalam konteks penciptaan 
modern, Sandyagita menjadi medan eksplorasi baru 
di mana teknik vokal tradisional seperti macapat, 
magending, ngidung, atau ngelik berinteraksi dengan 
warna bunyi gamelan dan bahkan sangat mungkin 
dikembangkan dengan penggunaan instrumen non-
tradisional. Secara estetik, Sandyagita menekankan 
prinsip kesatuan dalam keberagaman, di mana suara 
dan instrumen saling melengkapi, saling mengisi, dan 
menciptakan ruang resonansi yang memperluas 
makna musikal. 

Kata gegitaan berasal dari akar kata gita yang 
dalam bahasa Sanskerta berarti “nyanyian” atau 
“lagu”. Dalam bahasa Bali, kata ini mendapat awalan 
ge- dan akhiran -an, yang menunjukkan proses 
sekaligus hasil dari suatu kegiatan musikal. Secara 
morfologis, bentuk ini menandakan bahwa gegitaan 
bukan hanya sekedar tindakan bernyanyi (to sing), 
tetapi juga hasil konkret dari aktivitas tersebut, yakni 
karya vokal yang memiliki bentuk, struktur, dan nilai 
estetika tersendiri. 

Ada dua pengertian tentang gegitaan yang 
sudah berkembang di Masyarakat. Dalam konteks 
kebudayaan Bali, gegitaan mengandung makna yang 
lebih dalam dan kompleks. Ia memiliki dua dimensi 
utama: pertama, sebagai aktivitas musikal yang 



 94 
 

bersifat performatif, di mana seseorang atau 
sekelompok orang melantunkan suara dengan pola 
tertentu; dan kedua, sebagai produk seni, komposisi 
vokal yang dirancang dengan prinsip estetika dan 
sistem musikal khas Bali. Dengan demikian, gegitaan 
mengandung arti sebagai proses kreatif maupun 
sebagai wujud karya yang hidup dalam konteks sosial 
dan ritual masyarakat Bali. Istilah ini muncul sebagai 
upaya untuk membedakan antara gegitaan dan 
gegendingan.  

Gegendingan, disepakati sebagai bagian dari 
kelompok tembang yang tergolong sekar rare seperti: 
gending janger, gending Sanghyang, Tandak, 
Sendon/sendor dan yang lainnya. Gegendingan  
mengacu pada bentuk musikal yang didominasi oleh 
instrumen gamelan, di mana vokal, jika hadir, 
berfungsi sebagai pelengkap atau aksen melodik. 
Sebaliknya, gegitaan menempatkan unsur vokal 
sebagai pusat ekspresi, baik secara dominan maupun 
dalam sinergi dengan instrumen. Dalam gegitaan, 
suara manusia bukan sekedar tambahan, melainkan 
menjadi sumber utama energi musikal, yang 
menuntun irama, dinamika, dan suasana 
pertunjukan. 

Perbedaan tersebut tidak bersifat dikotomis, 
karena dalam praktiknya kedua bentuk sering kali 
saling berinteraksi dan berbaur. Namun, pembedaan 
ini penting untuk memahami karakteristik estetis 
musik Bali yang selalu menempatkan hubungan 
antara vokal dan instrumen dalam keseimbangan 
dinamis. Gegitaan menjadi simbol dialog antara dunia 
manusia (yang bersuara melalui nyanyian) dan dunia 
instrumen (yang mewakili kekuatan alam dan roh 
leluhur). Dalam pengertian ini, gegitaan bukan hanya 
kategori musikal, tetapi juga bentuk ekspresi 
kosmologis yang memadukan dimensi lahir dan batin. 



 95 
 

Secara historis, gegitaan dalam pengertian 
tembang Bali berkembang dari tradisi lisan yang erat 
kaitannya dengan bentuk-bentuk vokal klasik seperti 
kidung, kakawin, dan geguritan. Namun, berbeda 
dengan kidung dan kakawin yang memiliki fungsi 
ritual dan spiritual yang kuat, gegitaan cenderung 
berkembang ke arah bentuk sekuler, dengan tema-
tema yang lebih profan dan ekspresif. Ia menjadi 
sarana komunikasi estetis, media hiburan, sekaligus 
wadah ekspresi sosial masyarakat Bali, terutama pada 
masa kerajaan dan kolonial ketika seni vokal 
mengalami diversifikasi fungsi. 

Dari sisi musikal, gegitaan menunjukkan 
karakter yang lentur dan adaptif. Ia dapat diiringi oleh 
berbagai jenis gamelan, seperti gong kebyar, semar 
pegulingan, atau gender wayang, maupun disajikan 
secara a cappella tanpa iringan. Dalam beberapa 
tradisi, gegitaan bahkan berperan sebagai pengantar 
atau pembuka pertunjukan, menciptakan suasana 
emosional tertentu sebelum instrumen mengambil 
alih peran dominan. Fleksibilitas inilah yang 
menjadikan gegitaan sebagai salah satu bentuk vokal 
paling dinamis dalam lanskap musik Bali. 

Lebih jauh, gegitaan (sekaran) memiliki dimensi 
estetika tersendiri yang berpijak pada konsep rasa dan 
taksu. Vokal dalam gegitaan tidak hanya dinilai dari 
keindahan suara atau ketepatan nada, tetapi juga dari 
kemampuan penyaji untuk menghadirkan rasa, 
penghayatan emosional yang mendalam serta 
memancarkan taksu, daya spiritual yang memberi 
kehidupan pada nyanyian. Oleh karena itu, penyanyi 
gegitaan (juru sekar) dianggap bukan sekedar 
penghibur, melainkan pengemban nilai budaya yang 
menghidupkan makna melalui suara. 

Dengan demikian, gegitaan dapat dipahami 
sebagai wujud sintesis antara seni vokal, spiritualitas, 
dan komunikasi sosial. Ia bukan hanya warisan 



 96 
 

musikal masa lampau, tetapi juga ruang kreatif bagi 
seniman Bali untuk terus berinovasi dalam 
mempertahankan keseimbangan antara tradisi dan  
modernitas. Melalui gegitaan, suara manusia menjadi 
jembatan antara masa lalu dan masa kini, antara 
kesunyian batin dan kegairahan estetis, antara 
harmoni kosmis dan kehidupan duniawi.  

Gegitaan dalam pembahasan ini difokuskan 
pada pengertian gegitaan sebagai sebuah karya baru, 
dapat dipahami sebagai sebuah bentuk komposisi 
vokal-instrumental yang basic melodi vokalnya 
diambil dari tembang-tembang gegitaan (sekaran) 
seperti macapat, kidung atau bentuk sastra gubahan 
lainnya. Dengan demikian, dalam hal ini gegitaan 
dapat diartikan disamping sebagai sebuah karya 
sastra bertembang seperti: Macapat (Sekar Alit), 
Kidung (sekar madya), dan Kakawin/Wirama (Sekar 
Agung), juga sebagai sebuah karya komposisi musik 
vokal- instrumentl baru yang sumber melodi vokalnya 
diambil dari gegitaan di atas, yang juga dinamakan 
“Gegitaan”. 

Dengan demikian, Sandyagita lebih 
menekankan pada dimensi konseptual dan estetis, 
pertemuan antara dua dunia bunyi, contoh: 
“Sandyagita Bali Metaksu”, “Sandyagita Ranu Murti” , 
“Sandyagita Kotamaning Bayu” dan banyak lagi yang 
lain. Sedangkan Gegitaan mengacu pada praktik 
penciptaan, pelaksanaan, dan penafsiran karya vokal 
tradisi ke dalam instrumental itu sendiri, contoh: 
“Gegitaan Gita Asri”, “Gegitaan Kembang Waseng”  
dan gegitaan lainnya. Kedua bentuk karya ini saling 
melengkapi dan menjadi simbol dialog antara tradisi 
dan inovasi dalam seni musik Bali. 



 97 
 

1. Struktur dan Unsur Pembentuk Sandyagita 

Sebagai karya vokal-instrumental yang lahir 
dari semangat dialog antara tradisi dan inovasi, 
Sandyagita memiliki struktur yang khas. Ia bukan 
sekedar adaptasi dari bentuk-bentuk vokal 
tradisional, melainkan hasil pencarian bentuk baru 
yang tetap menghormati logika musikal Bali. Struktur 
Sandyagita memperlihatkan upaya kreatif untuk 
menggabungkan sistem  musikal tradisional seperti 
pola gending, melodi, patet, dan laras (pelog/slendro) 
dengan prinsip komposisi modern yang menonjolkan 
dinamika, kontras, dan eksplorasi tekstur bunyi. 

Struktur musik dalam Sandyagita dan 
Gegitaan biasanya mengikuti tiga tahap utama, yang 
sejalan dengan struktur dalam seni pertunjukan Bali 
pada umumnya, yaitu: 

• Pangawit (Pembuka) 
Bagian awal yang berfungsi membangun 
suasana. Biasanya diawali dengan bunyi 
lembut, seruan vokal, atau motif gamelan 
yang perlahan membentuk pola. Dalam 
Sandyagita, bagian ini sering berupa dialog 
antara vokal tunggal dan beberapa instrumen 
yang menjawab secara responsif. 

• Pangawak (Isi atau Inti)  
Bagian tengah di mana interaksi vokal dan 
gamelan mencapai puncaknya. Vokal tidak 
hanya melantunkan teks, tetapi juga menjadi 
bagian dari ritme dan tekstur musik. Kadang 
suara manusia diperlakukan seperti 
instrumen gamelan, menghasilkan efek 
polifonik yang kaya.    

• Pangecet (Penutup)  
Bagian akhir yang menegaskan klimaks atau 
resolusi musikal. Umumnya diakhiri dengan 
gong besar atau penurunan dinamika 



 98 
 

menuju keheningan. Dalam karya modern, 
penutup bisa juga berupa repetisi vokal yang 
berakhir secara perlahan, menggambarkan 
kembalinya bunyi pada sunyi. 
 

Struktur ini bukanlah bentuk baku yang kaku, 
melainkan kerangka fleksibel yang memberi ruang 
bagi eksplorasi komposisi. Di bagian awal, akhir dan 
di sela-sela ke tiga bagian di atas, seniman bebas 
menambahkan beberapa bagian lainnya antara lain 
bagian papeson (saat penyanyi memasuki panggung), 
panyalit/panyelah (bagian transisi yang (biasanya 
sering dikaitkan dengan tambahan vokal yang dipetik 
dari kakawin, kidung, pangaksama dan sumber vokal 
lainnya), pakaad/panyuwud (akhir dari pementasan).  

a. Unsur Vokal 

Unsur vokal merupakan inti utama dari 
Sandyagita. Dalam tradisi Bali, vokal selalu berakar 
pada teks: baik dalam bentuk kidung, kakawin, 
gegendingan, maupun geguritan. Pada Sandyagita, 
teks tidak hanya berfungsi sebagai pembawa pesan 
religius atau moral, tetapi juga sebagai elemen 
musikal yang membentuk ritme dan warna bunyi. 
Penyanyi tidak lagi terbatas pada pola pelantunan 
tradisional yang linear, melainkan memanfaatkan 
teknik vokal modern seperti vibrato, glissando, 
falsetto, dan improvisasi spontan. Kadang, bunyi-
bunyi non-leksikal (vokalisis) dimasukkan untuk 
memperkaya dimensi ekspresif, menciptakan suasana 
ambang antara nyanyian ritual dan eksplorasi 
kontemporer. 

Selain itu, hubungan antara teks dan suara 
mengalami redefinisi. Jika dalam kidung tradisional 
teks adalah pusat makna, maka dalam Sandyagita, 
suara itu sendiri menjadi makna bunyi menjadi simbol 



 99 
 

dari energi dan kesadaran. Vokal dalam hal ini 
berperan sebagai “suara peralihan”, menggambarkan 
transformasi batin dan dinamika estetis yang 
menghubungkan masa lalu dengan masa kini. 

Estetika sandyagita salah satunya berasal dari 
seni paduan suara dan unsur hamoni sebagai fondasi 
terciptanya nyanyian ini. Harmoni disusun 
sedemikian rupa menggunakan sistim paduan nada 
(achord) Bali yang sangat kental dinamakan 
ngempyung, menghasilkan poliponi yang khas. 
Sebagaimana paduan suara dalam music Barat 
seperti dipaparkan oleh Scruton: The very same 
harmonic order that may be produced through a 
sequence of chord, can result from polyphony. Tatanan 
harmoni yang sama, yang dapat dihasilkan melalui 
rangkaian acord, juga dapat muncul sebagai hasil dari 
struktur polifoni. Tatanan harmoni dalam musik tidak 
selalu harus dipahami sebagai hasil dari susunan 
acord yang disajikan secara vertikal. Prinsip harmoni 
yang sama dapat pula tercipta melalui proses polifoni, 
yakni pertemuan dan interaksi beberapa garis melodi 
yang bergerak secara mandiri namun saling berkaitan. 
Dalam konteks ini, harmoni tidak hadir sebagai 
struktur yang direncanakan secara eksplisit melalui 
acord, melainkan sebagai konsekuensi musikal dari 
hubungan antarsuara yang berjalan secara simultan. 

Pendekatan polifonis menempatkan setiap 
suara sebagai entitas yang memiliki logika melodisnya 
sendiri. Ketika garis-garis melodi tersebut bertemu 
dalam ruang waktu yang sama, terbentuklah relasi 
interval dan resonansi yang menghasilkan kesan 
harmonis. Dengan demikian, harmoni dapat diartikan 
sebagai hasil dari proses linear yang berkembang 
secara horizontal, bukan semata-mata sebagai 
konstruksi vertikal yang statis. 

Beberapa seniman sering memasukkan teknik 
counterpoint ke dalam karyanya. Teknik ini 



 100 
 

memadukan dua permainan melodi yang berbeda, 
kadang-kadang kontras dengan sinkup yang saling 
berkaitan antara satu dengan yang lainnya. 
Permainan ini memerlukan kejelian dan kemampuan 
penyanyi pendukungnya untuk menghasilkan 
kualitas perpaduan nada yang memadai.  

Pemahaman ini membuka cara pandang yang 
lebih luas terhadap konsep harmoni, terutama dalam 
tradisi musik vokal dan musik non-Barat, termasuk 
musik Bali. Dalam praktik musikal tradisional, 
harmoni tidak disusun melalui progresi acord 
sebagaimana lazim dalam musik Barat, melainkan 
lahir dari pertautan suara, teknik interlocking, dan 
variasi melodi yang saling mengisi. Polifoni menjadi 
landasan utama pembentukan tekstur musikal, 
sementara kesatuan harmoni muncul secara implisit 
dari interaksi tersebut. 

Dengan demikian, kesamaan tatanan harmoni 
yang dihasilkan baik melalui rangkaian acord maupun 
melalui polifoni menunjukkan bahwa harmoni pada 
dasarnya adalah fenomena relasional. Ia bergantung 
pada bagaimana suara-suara ditempatkan, 
digerakkan, dan dipertemukan dalam waktu musikal. 
Perspektif ini menegaskan bahwa harmoni bukan 
hanya persoalan struktur teknis, melainkan juga hasil 
dari kesadaran estetik dan musikal dalam mengelola 
hubungan antarsuara. 
b. Unsur Instrumental 
       Instrumen sebagai mitra dialogis dalam 
Sandyagita, karena dalam Sandyagita, instrumen 
tidak diposisikan sekedar sebagai elemen pengiring 
yang bersifat pelengkap, melainkan sebagai mitra 
dialogis bagi vokal. Relasi antara vokal dan instrumen 
dibangun atas dasar kesetaraan ekspresif, di mana 
masing-masing unsur memiliki ruang untuk 
berbicara, merespons, dan saling memengaruhi. 



 101 
 

Instrumen berfungsi memperluas makna vokal, 
sementara vokal memberi arah rasa dan narasi 
musikal bagi instrumen. Dengan demikian, 
Sandyagita menampilkan hubungan musikal yang 
dialogis, bukan hierarkis. 

Secara umum, perangkat gamelan gong kebyar 
digunakan dalam penggarapan Sandyagita karena 
karakter musikalnya yang dinamis, ekspresif, dan 
kontras. Fleksibilitas tempo, dinamika, serta warna 
bunyi yang dimiliki gong kebyar memungkinkan 
terciptanya dialog yang intens antara vokal dan 
instrumen. Selain itu, gamelan Semaradana 
sesungguhnya menjadi pilihan karena 
kemampuannya menjembatani nuansa laras pelog 
septatonik dan laras selendro, sehingga memberi 
ruang eksplorasi yang lebih luas terhadap warna 
harmonik dan suasana musikal. Kedua perangkat ini 
menyediakan fondasi yang kuat bagi penciptaan 
Sandyagita yang bersifat terbuka dan transformatif. 

Seiring perkembangan estetika dan konteks 
pertunjukan, Sandyagita juga menunjukkan 
keterbukaan terhadap penggunaan instrumen non-
tradisional, seperti biola, gitar, maupun instrumen 
digital. Kehadiran instrumen-instrumen tersebut 
bukan dimaksudkan untuk menggantikan peran 
gamelan, melainkan sebagai bentuk hibridisasi 
musikal yang memperkaya spektrum sonoritas karya. 
Integrasi unsur tradisional dan non-tradisional ini 
mencerminkan semangat inovasi Sandyagita yang 
tetap berpijak pada kesadaran budaya, sekaligus 
merespons dinamika musikal global. 



 102 
 

Hubungan antara vokal dan instrumen dalam 
Sandyagita bersifat interaktif dan cair. Terdapat 
bagian-bagian tertentu di mana vokal tampil dominan 
sebagai pusat ekspresi dan penyampai makna 
tekstual, sementara pada bagian lain instrumen 
mengambil alih ruang ekspresi melalui permainan 
ritmis, tekstural, atau dinamis. Pergiliran peran ini 
menciptakan tekstur musikal yang “bernapas”, di 
mana struktur dan kebebasan saling mengimbangi, 
serta keheningan dan ledakan bunyi hadir silih 
berganti sebagai bagian dari satu kesatuan estetik. 

Selain fungsi musikal, instrumen dalam 
Sandyagita juga memegang peran simbolik. Bunyi 
kendang, misalnya, kerap dimaknai sebagai penanda 
detak kehidupan dan penggerak energi musikal. Ceng-
ceng menghadirkan percikan dinamika dan 
aksentuasi yang memberi vitalitas pada alur musikal, 
sementara reong dan gangsa membentuk gelombang 
bunyi yang mengalun, menyerupai napas kosmos 
yang terus bergerak. Simbolisme bunyi ini 
memperkaya lapisan makna Sandyagita, 
menjadikannya bukan sekedar komposisi musikal, 
tetapi juga ruang refleksi filosofis dan spiritual. 

Instrumen pengiring Sandyagita dengan 
demikian sangat menentukan keindahan penyajian 
karya secara keseluruhan. Karya vokal dan karya 
iringan merupakan satu kesatuan yang saling terkait 
dan tidak dapat dipisahkan. Keindahan vokal 
Sandyagita tidak akan mencapai daya ungkap 
maksimal tanpa dukungan iringan musikal yang 
memadai; demikian pula sebaliknya, keunggulan 
musikal instrumen hanya memperoleh makna utuh 



 103 
 

ketika berinteraksi secara harmonis dengan vokal. 
Oleh karena itu, sebuah karya Sandyagita dapat 
dikatakan indah dan utuh apabila ditopang oleh 
keseimbangan antara kualitas vokal dan kualitas 
musikal instrumen pengiringnya. 

Dalam kesatuan inilah Sandyagita tampil 
sebagai lanskap sonik yang hidup dan berlapis 
makna, sebuah ruang musikal di mana suara vokal 
dan instrumen saling berdialog, saling menguatkan, 
dan bersama-sama membangun pengalaman estetik 
yang mendalam bagi penampil maupun pendengar. 

 
c. Unsur Teks dan Bahasa 
       Dalam Sandyagita, teks tidak semata-mata 
dipahami sebagai rangkaian kata yang harus 
dilafalkan secara utuh dan literal, melainkan sebagai 
sumber bunyi, makna, dan rasa. Teks menjadi bahan 
musikal yang dapat diolah, dipilah, bahkan 
ditransformasikan sesuai kebutuhan ekspresi. Karena 
itu, sumber teks dalam Sandyagita sangat beragam, 
mulai dari sastra klasik Bali seperti macapat, kidung, 
dan kakawin, hingga karya sastra Bali modern dan 
teks ciptaan pengkarya sendiri. 
       Teks-teks klasik kerap dijadikan titik berangkat, 
bukan sebagai bentuk yang harus dipertahankan 
sepenuhnya. Dalam banyak karya, pengkarya hanya 
mengambil potongan kata, frasa tertentu, atau 
bahkan suku kata yang dianggap memiliki kekuatan 
bunyi dan simbolik. Potongan-potongan ini kemudian 
dirangkai ulang, diulang, atau diperlakukan secara 
musikal sehingga melahirkan makna baru yang 
bersifat reflektif. Dengan cara ini, teks tidak lagi 



 104 
 

berdiri sebagai narasi linear, melainkan hadir sebagai 
lapisan rasa yang menyatu dengan alur musik. 
       Kebebasan dalam mengolah teks juga membuka 
ruang luas bagi penciptaan teks baru. Pengkarya 
Sandyagita kerap menulis teks sendiri sesuai dengan 
tema yang ingin diangkat, baik tema spiritual, 
kemanusiaan, alam, maupun kegelisahan zaman. 
Meski demikian, kehadiran teks klasik tetap memiliki 
peran penting sebagai penyangga estetika dan 
struktur musikal. Ia berfungsi menjaga 
keterhubungan karya dengan akar tradisi, sekaligus 
memperkaya kedalaman makna yang disampaikan. 
       Dalam penyajiannya, penyanyi Sandyagita 
dituntut memiliki kepekaan tinggi terhadap teknik 
vokal yang sesuai dengan karakter teks yang 
dilantunkan. Ketika membawakan teks bergaya Sekar 
Madya atau kidung, misalnya, penguasaan laras pelog 
dengan penggunaan pemeron yang intens menjadi ciri 
penting. Permainan laras ini tidak hanya menentukan 
keakuratan nada, tetapi juga membangun suasana 
batin atau mood tertentu yang menjadi ruh karya 
(Laksmi, 2024: 31). Dengan demikian, teknik vokal 
bukan sekadar persoalan keterampilan, melainkan 
sarana untuk menghidupkan makna teks dalam 
ruang musikal. 
       Bahasa yang digunakan dalam Sandyagita pun 
sangat beragam. Selain bahasa Bali klasik dan Bali 
kepara, pengkarya sering memanfaatkan bahasa 
Indonesia, bahkan bunyi-bunyi nonverbal seperti 
onomatope dan vokalisasi bebas. Bunyi-bunyi ini 
tidak selalu memiliki arti leksikal yang jelas, namun 
justru menghadirkan kekuatan ekspresif yang 



 105 
 

langsung menyentuh perasaan pendengar. Melalui 
permainan bunyi, desahan, atau artikulasi suku kata 
tertentu, vokal diperlakukan layaknya instrumen yang 
bebas bereksplorasi. Sebagai contoh bisa didengar 
“Sandyagita Çrada” berbahasa Indonesia dengan 
iringan Gong Kebyar yang dipentaskan pada Festival 
Tari Keagamaan di Surabaya tahun 2019. 
       Keberagaman teks dan bahasa tersebut 
mencerminkan semangat eksperimental Sandyagita 
yang berani melampaui batas linguistik. Bahasa tidak 
lagi menjadi sekedar alat komunikasi verbal, tetapi 
menjelma sebagai medium artistik yang cair dan 
terbuka. Dalam ruang inilah Sandyagita menemukan 
kekuatannya: menjadikan teks sebagai medan 
pertemuan antara tradisi dan kebaruan, antara 
makna dan bunyi, antara kesadaran intelektual dan 
pengalaman rasa. 

 
 

d. Unsur Struktur dan Bentuk 
 Dalam Sandyagita, struktur musik tidak 

diperlakukan sebagai kerangka yang kaku dan 
membatasi, melainkan sebagai ruang hidup tempat 
ekspresi vokal dan bunyi gamelan saling menyapa. 
Setiap karya seolah memiliki jalannya sendiri, 
mengikuti kepekaan rasa dan intuisi penciptanya. 
Struktur hadir bukan untuk mengikat, tetapi untuk 
menuntun alur perasaan, sebagaimana aliran napas 
yang mengatur hidup manusia tanpa pernah disadari 
secara mekanis. 

Sebagian karya Sandyagita masih 
memperlihatkan kedekatan dengan pola tradisional 
karawitan Bali. Musik diawali dengan pengawit yang 



 106 
 

berfungsi membuka suasana, memberi pijakan rasa, 
dan mempersiapkan pendengar memasuki dunia 
bunyi yang akan dihadirkan. Bagian ini kemudian 
berkembang menuju pengolahan vokal dan 
instrumental yang semakin intens, hingga mencapai 
titik klimaks musikal. Pada akhirnya, karya ditutup 
dengan panyuwud, sebuah fase pelepasan yang 
menenangkan, menyerupai cara tabuh pategak 
menuntun pendengar kembali pada keheningan. 
Struktur semacam ini menghadirkan rasa utuh, 
seimbang, dan akrab bagi telinga yang tumbuh dalam 
tradisi Bali. 

Namun, Sandyagita juga memberi ruang luas 
bagi pencarian bentuk-bentuk baru. Dalam beberapa 
karya, struktur tidak lagi berjalan lurus dari awal ke 
akhir, melainkan hadir dalam potongan-potongan 
musikal yang bersifat episodik. Vokal dapat muncul 
secara tiba-tiba, menyela permainan gamelan, atau 
justru menghilang sejenak, memberi ruang bagi bunyi 
instrumental berbicara sendiri. Ada pula karya yang 
menanggalkan pusat nada yang jelas, bermain dengan 
ketegangan dan keheningan, sehingga pendengar 
diajak mengalami musik bukan sebagai alur cerita, 
melainkan sebagai peristiwa bunyi yang reflektif dan 
kontemplatif. 

Meskipun beragam dalam bentuk, Sandyagita 
tetap berakar pada semangat keseimbangan dan 
siklus. Peralihan antarbagian kerap ditandai oleh 
perubahan tempo, dinamika, atau warna suara, 
seolah menggambarkan momen peralihan dalam 
kehidupan manusia dari terang menuju senja, dari 
riuh menuju hening. Di sinilah makna sandhya 



 107 
 

menemukan wujud musikalnya: sebuah ruang antara, 
tempat berbagai kemungkinan bertemu dan 
bertransformasi. 

Sebagai contoh, dalam salah satu karya 
Sandyagita yang mengolah teks spiritual, vokal tidak 
langsung tampil sebagai pembawa pesan utama. Ia 
muncul perlahan, menyatu dengan lapisan bunyi 
gamelan gong kebyar yang bergerak dinamis. Pada 
bagian tertentu, vokal justru mengambil peran 
dominan, melantunkan teks dengan ekspresi lirih dan 
meditatif, sementara instrumen berfungsi sebagai 
penyangga suasana. Ketika klimaks tercapai, vokal 
dan instrumen tidak saling menonjolkan diri, 
melainkan berpadu dalam satu tarikan energi 
musikal, sebelum akhirnya mereda menuju 
panyuwud yang hening. 

Dalam konteks Gegitaan, struktur sering kali 
terasa lebih intim dan langsung. Vokal menjadi pusat 
perhatian, sementara instrumen berperan sebagai 
dialogis partner yang menanggapi setiap lengkung 
melodi dan aksentuasi rasa. Dalam sebuah karya 
Gegitaan, misalnya, satu frase vokal dapat memicu 
respons singkat dari instrumen, menciptakan 
percakapan musikal yang hidup dan spontan. 
Struktur pun berkembang secara organik, mengikuti 
arus emosi dan makna teks yang dilantunkan. 

Pada akhirnya, Sandyagita dan Gegitaan 
memperlihatkan bahwa struktur dalam musik Bali 
bukanlah sekedar susunan bagian-bagian formal. Ia 
adalah cermin kesadaran estetik dan spiritual, tempat 
tradisi dan inovasi bertemu tanpa saling meniadakan. 
Vokal dan instrumental hadir sebagai dua napas dari 



 108 
 

satu kehidupan musikal yang sama. Ketika keduanya 
berpadu dalam keseimbangan, musik tidak hanya 
terdengar, tetapi juga dirasakan sebagai pengalaman 
yang mengajak pendengar untuk merenung, 
menyadari, dan kembali menyatu dengan denyut 
kehidupan. 

 

e. Unsur Estetika dan Filosofis 

Di balik setiap gending Bali tersimpan filosofi 
mendalam. Konsep Tri Hita Karana, keseimbangan 
antara manusia, alam, dan Tuhan — tercermin dalam 
keseimbangan unsur musikal: ritme (gerak), melodi 
(jiwa), dan harmoni (keteraturan). Dalam tradisi musik 
Bali, suara tidak dipisahkan dari kehidupan; ia 
menjadi bagian dari ritus, ruang spiritual, dan 
ekspresi sosial. 

Musik juga menjadi wujud karma kolektif 
masyarakat Bali hasil kerja bersama yang 
memerlukan kerjasama, keselarasan, dan disiplin. 
Oleh karena itu, pertunjukan gamelan tidak hanya 
menampilkan bunyi vokal yang indah, tetapi juga 
harmoni sosial yang menegaskan semangat gotong 
royong (menyama braya). 

Sandhya sebagai simbol keseimbangan 
menemukan padanannya dalam estetika Sandyagita. 
Karya ini menekankan pada prinsip rwa bhineda 
(dualitas harmonis), taksu (kekuatan spiritual yang 
memberi jiwa pada karya), dan rasa (penghayatan 
batin). Keindahan dalam Sandyagita tidak hanya 
diukur dari teknis musikalnya, tetapi dari kedalaman 
penghayatan dan harmoni antara penyaji, penonton, 
dan semesta. Dengan demikian, Sandyagita menjadi 
bentuk eks presi musikal yang menyatukan tiga ranah 
utama: spiritualitas, estetika, dan eksperimentasi. Ia 



 109 
 

adalah suara zaman yang menggambarkan kesadaran 
baru masyarakat Bali dalam menghadapi modernitas 
bukan dengan menolak, melainkan dengan 
menyeimbangkan dan menafsirkan ulang tradisi. 

Dalam setiap bentuk seni Bali, aspek spiritual 
tidak dapat dipisahkan dari estetika. Keindahan sejati 
lahir dari keseimbangan antara kemampuan teknis 
dan kesucian batin. Konsep taksu menjadi penentu 
utama keberhasilan suatu pertunjukan. Seniman 
yang memiliki taksu dianggap mampu memancarkan 
energi spiritual yang menyentuh hati penonton. 

Dalam konteks Sandyagita dan Gegitaan, taksu 
hadir melalui keutuhan niat penciptaan. Meskipun 
karya ini sering dipentaskan di ruang profan seperti 
panggung seni atau festival, semangat pengabdian 
terhadap nilai luhur tetap dijaga. Penyatuan antara 
vokal dan instrumental bukan sekadar hasil 
eksperimen formal, melainkan upaya menyalurkan 
getaran spiritual yang lahir dari pemahaman terhadap 
swaraning jagat — suara alam semesta. Dengan 
demikian, inovasi musikal di Bali tidak pernah lepas 
dari landasan spiritualitas. 

Bahasa Bali penuh dengan lapisan makna 
simbolis. Satu kata bisa memiliki makna literal, moral, 
dan spiritual sekaligus. Misalnya: 

• Cahaya (suryaning rat) bukan hanya sinar 
matahari, tetapi simbol pencerahan batin. 

• Air (toya) melambangkan penyucian dan 
kehidupan baru. 

• Gunung (giri) menggambarkan keteguhan dan 
kedekatan dengan dunia dewa. 

• Bunga (puspa) adalah lambang persembahan 
dan keindahan hati. 
Dalam Sandyagita, teks sering menggunakan 

metafora alam sebagai bahasa spiritual. Misalnya, 
kalimat seperti “Cahaya menyapa cakrawala hati” 
tidak hanya berarti matahari terbit, tetapi juga simbol 



 110 
 

kesadaran baru yang muncul dalam jiwa manusia. 
Penggunaan simbolisme ini memperlihatkan bahwa 
musik vokal Bali bukan sekedar nyanyian, melainkan 
sastra lisan yang hidup di antara dunia bunyi dan 
makna. 

Struktur dalam musik Bali tidak pernah 
dimaknai secara kaku. Ia adalah wadah bagi rasa dan 
kesadaran. Sandyagita dan Gegitaan membuktikan 
bahwa struktur bisa menjadi medan dialog antara 
tradisi dan inovasi. Vokal dan instrumental bukan dua 
entitas terpisah, melainkan dua nafas dari satu 
kehidupan musikal. Ketika keduanya berpadu dalam 
keseimbangan, musik menjadi lebih dari sekedar 
hiburan ia menjadi pengalaman estetik dan spiritual 
yang utuh. 

2. Prinsip Estetika Sandyagita 

Kelahiran Sandyagita sebagai bentuk ekspresi 
musikal kontemporer Bali tidak dapat dilepaskan dari 
landasan  estetika yang menjiwai kebudayaan Bali 
secara keseluruhan. Sebagaimana kesenian 
tradisional lainnya, Sandyagita tumbuh dari 
pandangan dunia (worldview) yang menempatkan 
keindahan bukan semata-mata sebagai bentuk visual 
atau aural, melainkan sebagai manifestasi dari 
keharmonisan kosmis. Dalam konteks ini, estetika 
Sandyagita dapat dipahami sebagai perpaduan antara 
nilai-nilai tradisi yang bersifat spiritual dan prinsip-
prinsip modern yang bersifat kreatif-eksperimental. 

a. Estetika Keseimbangan: Refleksi dari Makna 
Sandhyagita 

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya, 
istilah sandhya bermakna “masa peralihan”, yakni 
momen ketika dua kutub yang berlawanan bertemu 



 111 
 

dan melebur. Dalam tradisi Hindu-Bali, peralihan ini 
dianggap suci karena mencerminkan keseimbangan 
antara unsur purusa (spirit) dan pradhana (materi), 
antara langit dan bumi, antara yang sakral dan yang 
profan. 

Prinsip keseimbangan ini tercermin kuat dalam 
estetika Sandyagita. Di satu sisi, karya ini tetap 
berpijak pada sistem musikal tradisional Bali, pola 
ritmis gong, struktur siklus tabuh, serta pola melodi 
yang berakar pada patet pelog dan slendro. Di sisi lain, 
ia membuka diri terhadap bentuk-bentuk musikal 
baru yang lahir dari refleksi modern, seperti eksplorasi 
suara, improvisasi, dan kebebasan komposisional. 

Keseimbangan ini bukan sekadar kompromi 
antara lama dan baru, melainkan usaha untuk 
menciptakan “tatanan baru” di mana kedua unsur 
tersebut saling memperkaya. Dengan demikian, 
keindahan dalam Sandyagita bukan hasil dari 
harmoni statis, tetapi dari dinamika dialogis antara 
dua kekuatan yang berlawanan namun saling 
melengkapi.  

b. Estetika Rasa dan Taksu 

Konsep rasa dan taksu merupakan dua pilar 
utama dalam estetika Bali. Rasa mengacu pada 
kepekaan batin, kemampuan seniman dan penikmat 
untuk menyelami  kedalaman emosi dan makna 
dalam karya. Sedangkan taksu adalah kekuatan 
spiritual yang memberi kehidupan dan karisma pada 
setiap ekspresi seni. Tanpa taksu, karya seni dianggap 
belum “hidup”, meski secara teknis sempurna.  

Dalam Sandyagita, kedua prinsip ini saling 
berkaitan erat. Vokal yang dihadirkan tidak hanya 
menonjolkan teknik atau kemampuan olah suara, 
tetapi juga menyampaikan getaran batin yang tulus. 
Rasa menjadi jembatan antara seniman dan 



 112 
 

pendengar, sementara taksu menjadi sumber energi 
yang menghidupkan keseluruhan pertunjukan. 
Keindahan Sandyagita bukan hanya dapat “didengar”, 
tetapi “dirasakan” — melalui atmosfer spiritual yang 
muncul dari interaksi antara penyaji, instrumen, 
ruang, dan penonton.  

Membuat lagu sandyagita sering terinspirasi 
dari lagu- lagu keagamaan seperti jenis-jenis kidung. 
Keindahan melodi kidung tercermin dalam sebuah 
karya sekalipun babonnya sudah diolah menjadi lagu 
yang baru. Dalam mendalami peristiwa keindahan, 
rasa sangat erat ber-kaitan dengan seni memainkan 
atau menyanyikan lagu atau tembang terlebih lagi 
dalam menyanyikan kidung-kidung ke-agamaan di 
Bali. Secara implisit istilah rasa adalah sesuatu yang 
berhubungan dengan estetika yang dapat mendukung 
lahirnya sebuah keindahan (Laksmi,2023: 54). 

c. Estetika Rwa Bhineda: Dualitas yang      
Harmonis     

Salah satu prinsip mendasar dalam filsafat 
hidup masyarakat Bali adalah rwa bhineda, yaitu 
pandangan tentang dualitas yang tidak 
dipertentangkan, melainkan dipahami sebagai dua 
unsur yang saling melengkapi dan membentuk 
kesatuan. Dalam konsep ini, kehidupan dipandang 
sebagai ruang perjumpaan antara dua kutub yang 
berlawanan seperti siang dan malam, terang dan 
gelap, baik dan buruk, keras dan lembut, diam dan 
gerak. Keberadaan kedua unsur tersebut bukanlah 
sumber konflik, melainkan prasyarat terciptanya 
keseimbangan dan harmoni kosmis. Keindahan sejati 
tidak lahir dari penolakan terhadap salah satu kutub, 
melainkan dari penerimaan dan pengelolaan 
keduanya secara selaras. 



 113 
 

Dalam estetika seni Bali, prinsip rwa bhineda 
menjadi dasar dalam memahami dinamika keindahan. 
Estetika tidak dimaknai sebagai keseragaman atau 
keteraturan yang statis, melainkan sebagai proses 
keseimbangan yang terus bergerak. Kontras dan 
perbedaan justru dipandang sebagai sumber energi 
kreatif yang menghidupkan karya seni. Oleh karena 
itu, seni Bali termasuk music sering kali menampilkan 
perbedaan yang tajam, namun tetap berada dalam 
kerangka harmoni yang menyeluruh. 

Prinsip rwa bhineda termanifestasi secara 
nyata dalam struktur musikal Sandyagita. Salah satu 
contohnya tampak pada perjumpaan antara vokal 
yang bersifat lirih, melismatis, dan ekspresif dengan 
pola tabuhan gamelan yang kuat, ritmis, dan 
energetik. Vokal sering bergerak dengan kebebasan 
frase dan ornamentasi, sementara gamelan menjaga 
kerangka ritme dan dinamika. Pertemuan dua 
karakter ini menciptakan dialog musikal yang saling 
menguatkan. Contoh lain dapat diamati pada 
pengolahan ruang bunyi antara kesenyapan (pause) 
dan ledakan suara. Dalam beberapa bagian 
Sandyagita, jeda dan ruang hening sengaja 
dihadirkan sebelum masuknya vokal atau tabuhan 
secara penuh. Kesenyapan ini bukan kekosongan, 
melainkan bagian dari struktur estetik yang memberi 
makna pada bunyi berikutnya. Ketika bunyi muncul 
setelah hening, daya ekspresinya menjadi lebih kuat. 
Di sinilah prinsip rwa bhineda bekerja: diam dan 
bunyi saling membutuhkan untuk membangun 
pengalaman musikal yang utuh. Dualitas juga tampak 
pada hubungan antara keteraturan dan kebebasan. 
Pola ritmis gamelan sering disusun secara ketat dan 
berulang, mencerminkan keteraturan kosmis, 
sementara vokal diberi ruang improvisasi terbatas 
untuk mengekspresikan rasa (rasa musikal) dan tafsir 
personal penyanyi. Kebebasan vokal ini tidak bersifat 



 114 
 

liar, melainkan tetap berada dalam bingkai struktur 
musikal yang disepakati bersama. Dengan demikian, 
kebebasan dan keterikatan hadir sebagai dua unsur 
yang saling mengontrol dan menyeimbangkan.  

Melalui mekanisme tersebut, Sandyagita 
menghadirkan apa yang dapat disebut sebagai 
“tegangan harmonis”, yakni keadaan ketika perbedaan 
dijaga agar tetap hidup namun tidak saling 
mendominasi. Tegangan inilah yang menciptakan 
dinamika estetik sekaligus pengalaman spiritual bagi 
pelaku dan pendengar. Musik tidak sekadar terdengar 
indah, tetapi juga mengajak pendengar untuk 
merasakan keseimbangan antara berbagai kekuatan 
yang bekerja di dalamnya. Dengan demikian, 
Sandyagita menampilkan estetika yang tidak menolak 
paradoks, melainkan merayakannya sebagai bagian 
dari tatanan kosmis. Prinsip rwa bhineda 
mengajarkan bahwa harmoni bukanlah ketiadaan 
perbedaan, melainkan kemampuan untuk 
menyelaraskan unsur-unsur yang berlawanan dalam 
satu kesatuan yang hidup. Dalam praktik musikal 
Sandyagita, dualitas tersebut hadir bukan hanya 
sebagai struktur bunyi, tetapi juga sebagai 
pengalaman filosofis dan spiritual yang 
menghubungkan manusia dengan alam, tradisi, dan 
Sang Pencipta. 

d. Estetika Eksperimen dan Transformasi 

Meskipun berakar kuat pada tradisi, 
Sandyagita hadir sebagai praktik musikal yang 
membawa semangat eksperimental yang menonjol. 
Eksperimen dalam konteks ini tidak dimaknai semata-
mata sebagai upaya menghadirkan kebaruan bentuk 
atau sensasi artistik, melainkan sebagai proses 
pencarian makna baru melalui bunyi. Bagi seniman 
sandyagita, eksplorasi musikal merupakan cara 



 115 
 

untuk menafsir ulang tradisi agar tetap hidup dan 
relevan, sekaligus membuka ruang dialog antara nilai-
nilai lama dan pengalaman estetik kontemporer. 

Eksperimentasi dalam Sandyagita sering 
terwujud melalui pengolahan suara vokal yang 
melampaui konvensi teknik tradisional. Penyanyi 
tidak hanya menggunakan suara sebagai medium 
melodi, tetapi juga sebagai sumber tekstur bunyi, 
warna timbre, dan ekspresi emosional yang beragam. 
Bunyi-bunyi vokal non-konvensional seperti desahan, 
gesekan, seruan ritmis, atau artikulasi yang 
terfragmentasi sering dihadirkan untuk memperluas 
kemungkinan ekspresi musikal. Di samping itu, pola 
ritmis yang tidak berulang secara baku serta struktur 
musikal yang terbuka memberi ruang bagi 
spontanitas dan respons intuitif dalam proses 
pertunjukan. 

Transformasi juga tampak dalam upaya 
menggabungkan instrumen tradisional dengan 
teknologi musik digital. Integrasi ini memungkinkan 
terciptanya lanskap bunyi baru yang memperkaya 
spektrum sonoritas Sandyagita tanpa harus 
meninggalkan identitas dasarnya. Teknologi tidak 
diposisikan sebagai pengganti tradisi, melainkan 
sebagai alat bantu untuk memperluas daya ungkap 
musikal. Dengan cara ini, Sandyagita menjadi ruang 
pertemuan antara praktik musikal lokal dan wacana 
global, antara bunyi tradisional dan kemungkinan-
kemungkinan baru yang ditawarkan oleh 
perkembangan teknologi. Namun demikian, seluruh 
bentuk inovasi dan eksperimentasi tersebut tidak 
dilakukan secara acak atau terlepas dari konteks nilai. 
Setiap proses penciptaan Sandyagita tetap berakar 
pada kesadaran budaya dan spiritualitas Bali. 
Seniman menyadari bahwa bunyi bukan sekedar 
objek estetik, melainkan medium yang memiliki daya 
simbolik dan spiritual. Oleh karena itu, eksplorasi 



 116 
 

musikal selalu diiringi oleh sikap kehati-hatian, rasa 
hormat, dan tanggung jawab terhadap makna yang 
dikandung oleh bunyi-bunyi tersebut. Dalam 
kerangka ini, proses penciptaan Sandyagita dapat 
dipahami sebagai bentuk yadnya atau persembahan. 
Penciptaan bunyi menjadi sarana refleksi atas 
hubungan manusia dengan alam semesta, dengan 
leluhur, dan dengan Sang Pencipta. Eksperimentasi 
musikal tidak semata-mata bertujuan menghasilkan 
estetika baru, tetapi juga untuk menemukan 
keseimbangan baru antara dimensi manusiawi, 
artistik, dan kosmis. Dengan demikian, estetika 
eksperimen dalam Sandyagita memiliki dimensi 
spiritual yang mendalam: ia bukan sekadar 
transformasi bentuk, melainkan transformasi 
kesadaran. 

Melalui pendekatan ini, Sandyagita 
menunjukkan bahwa eksperimen dan transformasi 
tidak harus berseberangan dengan tradisi. 
Sebaliknya, keduanya dapat berjalan berdampingan 
sebagai bagian dari proses kreatif yang berkelanjutan. 
Tradisi menyediakan fondasi nilai dan makna, 
sementara eksperimen membuka ruang pembaruan. 
Di antara keduanya, Sandyagita tumbuh sebagai 
praktik musikal yang dinamis senantiasa bergerak, 
berefleksi, dan bertransformasi tanpa kehilangan akar 
budaya dan spiritualnya. 

e.Estetika Ruang dan Suasana (Estetika   
Kontekstual) 

Dalam tradisi Bali, musik tidak pernah hadir 
sebagai wujud yang berdiri sendiri, melainkan selalu 
terikat pada konteks ruang, waktu, dan situasi sosial-
spiritual tertentu. Bunyi musikal dipahami sebagai 
bagian dari keseluruhan tatanan ritual dan 
kehidupan, yang maknanya tidak dapat dilepaskan 



 117 
 

dari tempat serta momen ketika bunyi itu dihadirkan. 
Sandyagita meneruskan cara pandang ini dengan 
menempatkan ruang performatif sebagai elemen 
penting dalam proses penciptaan dan pertunjukan 
karya. 

Karya-karya Sandyagita umumnya dirancang 
dengan kesadaran penuh terhadap karakter ruang 
pementasan. Panggung terbuka Ardha Candra 
Denpasar, misalnya, menawarkan dimensi akustik 
dan visual yang khas, di mana bentang ruang yang 
luas, sirkulasi udara, serta interaksi antara suara dan 
lingkungan alam menjadi bagian dari pengalaman 
musikal. Namun demikian, Sandyagita tidak 
membatasi dirinya pada satu ruang tertentu. Karya ini 
juga berpotensi dipentaskan di berbagai konteks 
ruang lain, seperti pelataran pura, ruang terbuka 
alam, maupun ruang galeri modern. Setiap ruang 
tersebut memiliki resonansi akustik, atmosfer, dan 
makna simbolik yang berbeda, yang secara langsung 
memengaruhi cara bunyi diproduksi, dipantulkan, 
dan dimaknai. 

Perbedaan konteks ruang tersebut menuntut 
penyesuaian estetik dalam penyajian Sandyagita. Di 
pelataran pura, misalnya, ruang sakral menghadirkan 
suasana khidmat yang memperkuat dimensi spiritual 
bunyi vokal dan instrumen. Di ruang terbuka, 
kehadiran alam, angin, cahaya, dan suara lingkungan 
menjadi bagian dari landskap bunyi yang tidak 
terpisahkan. Sementara itu, di ruang galeri modern, 
pantulan dinding dan kedekatan fisik antara penampil 
dan penonton menciptakan pengalaman mendengar 
yang lebih intim dan reflektif. Dengan demikian, ruang 
tidak hanya berfungsi sebagai wadah pementasan, 
tetapi juga sebagai unsur aktif yang membentuk 
estetika karya. 

Selain ruang, suasana atau atmosfer yang 
tercipta selama pertunjukan menjadi bagian integral 



 118 
 

dari keindahan Sandyagita. Keheningan sebelum 
suara pertama muncul berfungsi sebagai ruang 
persiapan batin bagi penampil dan pendengar. Gema 
instrumen yang melayang di udara senja, atau 
pantulan vokal pada dinding-dinding pura, 
menghadirkan pengalaman auditif yang melampaui 
bunyi itu sendiri. Unsur-unsur ini memperkaya 
lapisan makna musikal dan membangun hubungan 
emosional serta spiritual antara karya, ruang, dan 
pendengar. 

Dengan demikian, estetika Sandyagita tidak 
hanya terletak pada kualitas bunyi yang terdengar, 
tetapi juga pada ruang di antara bunyi pada jeda, 
keheningan, dan resonansi yang menyertainya. 
Keheningan merupakan bagian dari struktur estetik 
yang memberi makna pada bunyi yang hadir 
setelahnya. Melalui kesadaran akan ruang dan 
suasana ini, Sandyagita mengajarkan bahwa 
pengalaman estetik yang utuh lahir dari keterpaduan 
antara bunyi, ruang, waktu, dan kesadaran 
pendengar. 

f. Estetika Kesadaran dan Spiritualitas 

Akhirnya, prinsip estetika Sandyagita 
berpuncak pada gagasan spiritualitas sebagai sumber 
dan tujuan penciptaan seni. Musik bukan sekadar 
hiburan atau ekspresi individual, melainkan sarana 
menuju kesadaran yang lebih tinggi. Dalam setiap 
getaran vokal dan denting instrumen, terdapat upaya 
untuk menautkan manusia dengan harmoni semesta. 

Keindahan Sandyagita tidak hanya dinikmati 
secara lahiriah, tetapi juga dirasakan sebagai 
pengalaman batin — pengalaman yang membawa 
penonton pada suasana kontemplatif, menghadirkan 
“rasa senja” sebagai simbol peralihan batin menuju 
keseimbangan. 



 119 
 

Dengan demikian, prinsip estetika Sandyagita 
dapat dirumuskan sebagai estetika keseimbangan dan 
kesadaran perpaduan antara rasa, taksu, rwa 
bhineda, dan semangat eksperimentasi yang berakar 
pada spiritualitas. Ia menjadi bentuk estetika Bali 
kontemporer yang tidak berhenti pada reproduksi 
tradisi, tetapi menafsirkan kembali tradisi sebagai 
sumber inspirasi yang hidup dan terus  berevolusi. 

Dalam berbagai upacara, warna dan bunyi 
diatur untuk menjaga harmoni kosmos. Misalnya, 
arah timur dihubungkan dengan warna putih dan 
nada tinggi; selatan dengan merah dan nada sedang; 
barat dengan kuning dan nada rendah; utara dengan 
hitam dan nada berat. Pembagian ini menunjukkan 
bahwa musik Bali berpijak pada kosmologi suara. 
Bunyi bukan elemen netral, tetapi kekuatan yang 
berpengaruh terhadap keseimbangan semesta. Ketika 
gamelan dimainkan dengan laras tertentu, dipercaya 
ia dapat menyeimbangkan unsur-unsur alam. 

Seni musik dalam konteks ini menjadi tindakan 
ritual yang mendalam. Maka tidak heran bila dalam 
upacara besar, komposisi tabuh dan vokal disusun 
secara simbolik, dari awal yang lembut menuju gong 
besar di akhir, menggambarkan perjalanan dari 
penciptaan menuju penyatuan kembali dengan Yang 
Mahakuasa. 

3. Gegitaan dan Perkembangan Vokal–
Instrumental  Bali Kontemporer 

Perkembangan seni vokal-instrumental Bali 
kontemporer tidak dapat dilepaskan dari akar tradisi 
gegitaan. Sebagai bentuk musikal yang berfokus pada 
ekspresi vokal dan relasinya dengan instrumen, 
gegitaan telah menjadi pondasi konseptual bagi 
lahirnya berbagai inovasi musik modern, termasuk 
Sandyagita. Ia merupakan jembatan antara praktik 



 120 
 

tradisional dan semangat penciptaan baru, antara 
ekspresi individual penyanyi dengan kesadaran 
kolektif dalam sistem musikal Bali. 

a. Dari Tradisi Lisan ke Eksperimen Artistik 

Pada masa awalnya, gegitaan hidup dalam 
konteks sosial dan budaya yang kuat dengan tradisi 
lisan. Penyampaiannya mengandalkan kemampuan 
improvisasi dan daya ingat musikal penyanyi, tanpa 
notasi atau sistem pencatatan formal. Vokal menjadi 
ruang ekspresi spontan yang menyatukan narasi, 
melodi, dan emosi dalam satu kesatuan organik. 
Seiring dengan berkembangnya pendidikan seni 
formal dan kesadaran dokumentatif di Bali pada abad 
ke-20, gegitaan mulai mengalami transformasi. Ia 
tidak hanya diwariskan secara lisan, tetapi juga diolah 
kembali dalam bentuk komposisi baru yang 
dikembangkan di lembaga-lembaga seni seperti 
Institut Seni Indonesia Denpasar. Dalam konteks ini, 
gegitaan menjadi sumber inspirasi untuk penciptaan 
karya-karya eksperimental seperti Sandyagita, yang 
menafsirkan ulang bentuk vokal tradisional melalui 
pendekatan konseptual dan komposisional. 

b. Sinergi Vokal dan Instrumen: Dari Pendamping 
ke Dialog 

Dalam Gegitaan tradisional, vokal sering kali 
menjadi unsur utama yang diiringi oleh gamelan 
secara fungsional. Namun dalam musik Bali 
kontemporer, hubungan antara vokal dan instrumen 
mengalami redefinisi: keduanya diposisikan setara 
dalam struktur musikal. Vokal tidak lagi berdiri di 
atas atau di bawah instrumen, melainkan berdialog 
secara timbal balik. Dalam karya Sandyagita, 
misalnya, prinsip sinergi ini menjadi inti dari struktur 



 121 
 

penciptaan. Vokal berperan sebagai sumber energi 
emosional, sementara instrumen menghadirkan ruang 
resonansi yang memperluas makna suara manusia. 
Hubungan ini menciptakan dimensi baru dalam 
pengalaman mendengar: suara manusia menjadi 
gema dari instrumen, dan instrumen menjadi 
perpanjangan dari napas manusia.  Pendekatan 
semacam ini mencerminkan perubahan paradigma 
musikal Bali kontemporer, di mana keseimbangan dan 
interaksi menjadi lebih penting daripada dominasi 
salah  satu unsur. Ini juga menunjukkan bahwa 
gegitaan telah berevolusi dari bentuk yang sekadar 
mengiringi atau diiringi, menjadi bentuk yang 
menekankan dialog kreatif antarunsur musikal. 

c. Dimensi Estetika dan Spiritualitas Baru  

Karya-karya Sandyagita sering dianggap 
sebagai kelanjutan sekaligus perluasan dari spirit 
gegitaan. Jika gegitaan tradisional menekankan rasa 
dan taksu sebagai inti pengalaman estetik, maka 
Sandyagita menghadirkan reinterpretasi atas dua 
nilai tersebut dalam konteks modernitas. Rasa 
dihadirkan melalui pencarian ekspresi baru — bunyi-
bunyi non-leksikal, vokalisasi abstrak, dan eksplorasi 
tekstur suara manusia. Sementara taksu tetap 
menjadi elemen esensial, tetapi hadir dalam bentuk 
kesadaran performatif: kemampuan penyaji untuk 
menghidupkan ruang pertunjukan dengan energi 
spiritual yang memancar melalui suara. 

Dengan demikian, gegitaan dan Sandyagita 
tidak hanya berbagi akar musikal, tetapi juga berbagi 
spirit pencarian. Keduanya menjadi simbol 
keseimbangan antara tradisi dan inovasi — di mana 
kesakralan tetap hadir dalam eksperimentasi, dan 
modernitas tumbuh dari kedalaman tradisi. 



 122 
 

d. Fungsi Sosial dan Kultural di Era Kontemporer 

Dalam masyarakat Bali modern, gegitaan tidak 
lagi hanya hidup dalam ruang ritual atau kesenian 
rakyat, tetapi juga hadir di berbagai konteks baru: 
panggung pertunjukan, ruang pendidikan, festival 
internasional, hingga media digital. Transformasi ini 
menunjukkan daya lenting luar biasa dari tradisi 
vokal Bali untuk menyesuaikan diri dengan 
perubahan zaman. 

Karya Sandyagita menandai era baru di mana 
gegitaan tidak sekadar dilestarikan, tetapi 
direkontekstualisasikan. Ia hadir sebagai bahasa 
musikal yang dapat berbicara lintas budaya dan 
generasi, tanpa kehilangan ciri khas lokalnya. Melalui 
inovasi komposisi, pementasan multimedia, dan 
kolaborasi lintas disiplin (dengan tari, teater, atau 
teknologi digital), gegitaan memperoleh kehidupan 
baru — menjadi media ekspresi identitas Bali di 
panggung global. 

e. Gegitaan sebagai Warisan dan Ciptaan 

Dalam konteks keilmuan seni, Gegitaan dapat 
dilihat sebagai bentuk “warisan yang diciptakan 
kembali” (reinvented tradition). Artinya, ia bukan 
sekedar tradisi yang dilestarikan secara statis, tetapi 
tradisi yang dihidupkan kembali melalui proses kreatif 
kontemporer. Melalui reinterpretasi ini, Gegitaan 
berperan ganda: sebagai sumber nilai-nilai musikal 
Bali, dan sebagai wadah bagi generasi baru seniman 
untuk mengartikulasikan identitasnya. 

Dengan demikian, hubungan antara Gegitaan 
dan Sandyagita mencerminkan perjalanan panjang 
seni vokal Bali dari bentuk ritual menuju bentuk 
reflektif dan konseptual. Keduanya mengajarkan 
bahwa dalam kebudayaan Bali, tradisi tidak pernah 



 123 
 

berakhir, ia terus bergerak, menyesuaikan diri, dan 
melahirkan wajah-wajah baru tanpa kehilangan 
jiwanya. 

Secara keseluruhan, Gegitaan menjadi dasar 
spiritual, musikal, dan estetis bagi lahirnya 
Sandyagita. Jika Gegitaan adalah suara manusia yang 
berpadu dengan gamelan, maka Sandyagita adalah 
gema dari zaman peralihan tempat suara manusia dan 
instrumen menyatu dalam kesadaran baru tentang 
keseimbangan, kebebasan, dan spiritualitas. Dalam 
pertemuan keduanya, kita menyaksikan bukan 
sekadar perubahan bentuk musik, tetapi evolusi cara 
berpikir tentang seni, identitas, dan makna hidup di 
Bali yang terus berkembang. 

4. Sandyagita sebagai Ruang Estetika  
Peralihan 

Seni vokal Bali secara historis sangat terkait 
dengan fungsi ritual dan spiritual. Namun, sejak 
paruh akhir abad ke-20, muncul kebutuhan untuk 
memperluas ruang ekspresi seni, termasuk melalui 
penciptaan karya yang bersifat kontemporer. 
Sandyagita muncul sebagai jawaban atas tantangan 
tersebut: bagaimana menghadirkan kebaruan tanpa 
kehilangan akar budaya. 

Estetika Sandyagita berpusat pada konsep 
“peralihan” — baik dalam bentuk, bunyi, maupun 
makna. Dalam struktur musikal, peralihan itu tampak 
pada cara perpaduan antara laras tradisional (seperti 
pelog dan selendro) dengan idiom modern; dalam teks, 
tampak pada kolaborasi antara bahasa Kawi, Bali, dan 
Indonesia; sementara dalam konteks pertunjukan, 
terjadi pertemuan antara ritual, konser, dan 
eksperimentasi artistik. 

Dengan demikian, Sandyagita menjadi simbol 
musikal yang menandai pergeseran paradigma: dari 



 124 
 

kesenian tradisional yang bersifat konservatif menuju 
seni pertunjukan yang reflektif, inovatif, dan dialogis. 

5. Dimensi Filosofis Sandyagita 

Dalam pandangan filosofis, Sandyagita dapat 
dimaknai sebagai proses metamorfosis estetik—suatu 
perjalanan dari kesadaran spiritual menuju 
kesadaran artistik. Ia menegaskan bahwa inovasi 
dalam seni tidak harus berarti pemutusan dari tradisi, 
tetapi justru upaya untuk menemukan kembali nilai-
nilai lama dalam bentuk yang baru. 

Makna sandhya sebagai “transisi” dapat pula 
dikaitkan dengan konsep keseimbangan dalam filsafat 
Hindu-Bali, seperti Rwa Bhineda (dua hal yang 
berbeda namun saling melengkapi) dan Tri Hita 
Karana (tiga sumber kebahagiaan). Dalam konteks ini, 
Sandyagita menghadirkan harmoni antara dimensi 
spiritual (parhyangan), sosial (pawongan), dan 
ekologis (palemahan). Melalui karya ini, nyanyian 
tidak hanya menjadi sarana hiburan, melainkan juga 
media introspeksi, komunikasi budaya, dan 
perawatan ingatan kolektif. 

Dalam seni kontemporer Bali, muncul gagasan 
estetika baru: energi bunyi sebagai kelanjutan dari 
konsep taksu. Jika taksu menekankan kekuatan 
spiritual personal seniman, maka energi bunyi 
berbicara tentang getaran universal yang lahir dari 
interaksi semua elemen: manusia, alat, ruang, dan 
penonton. 

Karya Sandyagita misalnya, mengolah energi 
bunyi melalui permainan dinamika yang kontras: 
hening dan ledakan, harmoni dan disonansi, vokal 
lembut di atas ritme gamelan yang tajam. Pendekatan 
ini tidak menghapus unsur religius, tetapi 
menghadirkannya dalam bentuk pengalaman bunyi 
yang kontemplatif mengajak penonton merasakan 



 125 
 

spiritualitas dalam pertunjukan melalui getaran, 
bukan hanya teks atau ritual tetapi getaran keindahan 
yang kompleks. 

6. Terminologi dalam Konteks Karya 

Dalam praktik penciptaan, Sandyagita tidak 
hanya mengacu pada satu komposisi, melainkan pada 
suatu genre kreatif baru yang membuka peluang 
kolaborasi  lintas disiplin. Komposer dapat 
memadukan unsur vokal tradisional seperti kakawin, 
kidung, pupuh,  gending rare, dengan  bentuk musik 
kreasi sebagai wujud karya inovatif.  

Penggunaan instrumen gamelan dan instrumen 
Barat tidak dilihat sebagai pertentangan, tetapi 
sebagai upaya penciptaan dialektika bunyi yang 
memperkaya ruang estetika. Terminologi seperti 
swaragita, gegitaan, dan sandhya-melodi menjadi 
bagian dari kosakata baru yang berkembang bersama 
gerakan Sandyagita di kalangan seniman muda Bali. 

7. Relevansi dan Arah Perkembangan 

Konsep Sandyagita mengandung relevansi yang 
luas dalam dunia seni inovatif Bali. Ia menegaskan 
pentingnya inovasi yang berakar—yakni inovasi yang 
tidak melupakan identitas budaya. Melalui 
penggabungan tradisi dan eksperimentasi, Sandyagita 
menginspirasi munculnya bentuk-bentuk baru seni 
pertunjukan, baik di panggung akademik, festival 
budaya, maupun karya kolaboratif internasional. 

Arah perkembangan Sandyagita menunjukkan 
pergeseran dari karya ritual ke karya reflektif, dari 
ekspresi kelompok ke ekspresi individu, dari tradisi 
tertutup ke tradisi dialogis. Semua ini menandakan 
bahwa Bali terus bergerak—menjaga jati diri sekaligus 
membuka diri  terhadap arus globalisasi seni. 



 126 
 

  



 127 
 

BAB 7 
Poetika Musikal Gegitaan Bali 

 

1. Antara Suara, Rasa, dan Bentuk 

Dalam tradisi musik Bali, Gegitaan hadir sebagai 
salah satu bentuk ekspresi yang menggabungkan 
kekuatan vokal dan instrumental. Ia tidak hanya 
sekadar "lagu" atau gending, tetapi merupakan sistem 
musikal yang kompleks, di mana suara manusia dan 
instrumen gamelan saling menegaskan makna. 
Gegitaan adalah pertemuan antara kata dan nada,  
antara tubuh penyanyi dan getaran ruang, antara 
estetika dan spiritualitas. 

Sebagai bentuk vokal-instrumental, Gegitaan 
menempati posisi unik dalam seni pertunjukan Bali. 
Ia mengandung nilai-nilai musikal yang bersumber 
dari struktur tradisi, tetapi juga terbuka terhadap 
inovasi. Untuk memahami keindahannya, kita perlu 
menelusuri struktur musikalnya, melodi, ritme, 
tekstur, dan dinamika serta nilai-nilai estetika yang 
melingkupinya. 

Setiap bunyi dalam musik Bali mengandung 
simbol dan makna tertentu. Gamelan bukan sekadar 
kumpulan instrumen, melainkan cerminan 
mikrokosmos kehidupan. Gong melambangkan Sang 
Hyang Widi, pusat segala bunyi dan penutup siklus 
kehidupan. Kendang mewakili unsur dinamis waktu 
dan ritme kehidupan. Ceng-ceng menggambarkan 
energi api, semangat, dan keberanian. Suling 
menyimbulkan napas, unsur udara yang 
menghidupkan segalanya.  



 128 
 

Dalam konteks vokal, tembang dan kidung 
menjadi media penyampaian doa dan cerita. Teks-
teksnya sarat dengan nilai moral dan filosofi 
kehidupan. Ketika seseorang melantunkan geguritan 
atau pupuh, ia sesungguhnya sedang menghidupkan 
kembali ajaran dharma melalui suara. Hubungan 
antara bunyi dan makna ini menjadikan musik Bali 
bersifat “ikonik”: setiap suara adalah lambang 
kehidupan. Maka, ketika sebuah tabuh dimainkan 
dalam upacara, ia tidak hanya menjadi pengiring, 
melainkan doa yang terdengar. 

2. Struktur Melodi dan Ruang Nada 

Melodi dalam Gegitaan umumnya berpijak pada 
sistem nada Bali yang khas, yaitu pelog dan slendro, 
atau dalam istilah lokal disebut saih lima, saih pitu, 
dan saih nem. Tidak seperti tangga nada Barat yang 
bersifat tetap, sistem nada Bali bersifat kontekstual, 
setiap gamelan memiliki laras (penadaan) sendiri yang 
tidak bisa digeneralisasikan. 

Penyanyi Gegitaan mengolah melodi dengan 
memperhatikan karakter instrumen pengiring. Pada 
beberapa bentuk, seperti gegitaan gender wayang, 
vokal mengikuti alur melodi gender dengan teknik 
ngregel (bergetar lembut), sedangkan pada gegitaan 
gong kebyar, vokal lebih dinamis dan teatrikal. Ciri 
utama melodi Gegitaan adalah: 

• Melismatik – satu suku kata dinyanyikan 
dengan beberapa nada. 

• Improvisatif – penyanyi diberi ruang untuk 
menghias melodi sesuai rasa dan estetika 
yang dibutuhkan. 

• Responsorial – terjadi dialog antara vokal dan 
instrumen. 

Melodi dalam Gegitaan tidak berfungsi untuk 
menonjolkan virtuositas penyanyi, melainkan untuk 



 129 
 

menyampaikan rasa (rasa gending, melodi dan irama). 
Melodi harus “ngayah” (mengabdi) pada makna teks 
dan konteks pertunjukan sedangkan irama sesuai 
alur lagu yang dibutuhkan. Dengan demikian, setiap 
nada bukan sekadar bunyi, tetapi perwujudan makna 
batin. 

3. Ritme dan Pola Waktu 

Ritme dalam Gegitaan tidak dapat dipisahkan 
dari struktur gamelan pengiringnya. Dalam tradisi 
Bali, ritme atau matra dibangun berdasarkan siklus 
waktu yang disebut gongan. Pola ini menjadi dasar 
pengaturan dinamika dan struktur formal dari lagu. 

Penyanyi mengikuti pola ritmis gamelan dengan 
kebebasan tertentu. Kadang ia menunda frase, 
memperpanjang suku kata, atau bahkan menembus 
batas irama untuk menonjolkan makna teks. 
Kebebasan ini tidak dianggap kesalahan, melainkan 
bagian dari ekspresi personal yang justru 
memperkaya pertunjukan. 

Ritme dalam Gegitaan tidak hanya bersifat 
musikal, tetapi juga simbolik. Dalam beberapa 
konteks ritual, pola ritmis menggambarkan perjalanan 
spiritual: dari diam menuju  kesadaran, dari 
ketegangan menuju harmoni. Oleh karena itu, ritme 
dalam Gegitaan sering terasa seperti napas yang 
hidup—bergerak, berdenyut, dan berputar dalam 
keseimbangan. 

 

4. Tekstur dan Hubungan Vokal–Instrumental 

Hubungan antara suara manusia dan 
instrumen adalah inti estetika Gegitaan. Dalam 
pertunjukan tradisional, vokal tidak berdiri di atas 
gamelan, melainkan menyatu dengannya. Prinsip ini 



 130 
 

dikenal sebagai “suwara nyarengin gangsa”, suara 
yang menyatu dengan bunyi gamelan. 

Tekstur musikal dalam Gegitaan dapat 
dibedakan menjadi tiga bentuk utama: 

• Tekstur Homofonik – vokal dan instrumen 
bergerak bersama dengan melodi yang sama, 
seperti dalam gegitaan kidung. 

• Tekstur Polifonik – vokal dan gamelan 
bergerak dengan melodi berbeda yang saling 
melengkapi, seperti dalam gegitaan gender 
wayang. 

• Tekstur Heterofonik – vokal mengembangkan 
hiasan dari melodi gamelan, umum 
ditemukan dalam gegitaan kebyar. 

Interaksi ini menciptakan jalinan bunyi yang 
kaya. Penyanyi harus memiliki kepekaan mendalam 
terhadap “ruang bunyi” agar tidak mendominasi atau 
tertelan oleh gamelan. Dengan kata lain, ia harus 
“menari dengan suara”—sebuah keahlian yang tidak 
hanya teknis, tetapi juga spiritual. 

5. Estetika Gegitaan: Antara Kehalusan dan 
Kekuatan 

Konsep estetika dalam Gegitaan tidak dapat 
dipisahkan dari pandangan hidup masyarakat Bali. 
Keindahan (sundaram) bukan hanya tentang suara 
yang indah, melainkan tentang keseimbangan antara 
lahir dan batin, antara ekspresi dan kesopanan (tata 
titi krama). 

Nilai estetika Gegitaan dapat dipahami melalui 
beberapa prinsip: 

• Taksu – energi spiritual atau karisma yang 
muncul dari kejujuran batin penyanyi. 



 131 
 

• Rasa – kepekaan terhadap suasana 
pertunjukan, baik musikal maupun 
emosional. 

• Angga–Rupa–Swaraning Gending – kesatuan 
bentuk, struktur, dan suara yang harmonis. 

Penyanyi Gegitaan yang baik bukan hanya 
menguasai teknik vokal, tetapi juga mampu 
menghayati makna teks dan menghadirkannya 
dengan keindahan batin. Suara yang indah tanpa rasa 
dianggap hampa, sementara rasa tanpa ketepatan 
nada dianggap kurang berisi. Dalam keseimbangan 
inilah letak keagungan estetika vokal Bali. 

6. Ekspresi Tubuh dan Performativitas 

Berbeda dari nyanyian Barat yang cenderung 
statis, Gegitaan menuntut ekspresi tubuh yang 
menyatu dengan suara. Gerak kepala, posisi tangan, 
dan ekspresi wajah menjadi bagian dari performa 
musikal. Hal ini menunjukkan bahwa dalam tradisi 
Bali, suara adalah bagian dari tubuh yang spiritual—
bukan hanya alat bunyi, tetapi juga medium doa dan 
komunikasi simbolik. 

Dalam beberapa bentuk, seperti gegitaan 
sendratari atau gegitaan dramatari, penyanyi bahkan 
mengambil peran dramatik, memperkuat makna 
cerita melalui gerak dan intonasi. Dengan demikian, 
Gegitaan dapat dipandang  sebagai bentuk teater 
vokal yang menggabungkan unsur musik, sastra, dan 
tari dalam satu tubuh pertunjukan. 

 

7. Gegitaan dan Kehidupan Sosial 

Seni vokal-instrumental tidak pernah lahir dan 
tumbuh di ruang hampa. Ia selalu berakar pada 
kehidupan masyarakat yang menghidupinya. Dalam 



 132 
 

konteks Bali, Gegitaan hadir sebagai bagian tak 
terpisahkan dari denyut kehidupan sosial, menyertai 
berbagai peristiwa penting, mulai dari upacara adat 
dan keagamaan hingga acara hiburan rakyat dan 
pertemuan komunitas. Melalui Gegitaan, musik 
menjadi bahasa bersama yang menghubungkan 
individu dengan lingkungannya. 

Di lingkungan desa, Gegitaan masih berfungsi 
sebagai ruang berkumpul yang alami dan egaliter. 
Masyarakat dari berbagai usia dapat terlibat, baik 
sebagai penyanyi, penabuh, maupun pendengar. 
Proses belajar Gegitaan sering berlangsung secara 
lisan dan kolektif, melalui meniru, mendengar, dan 
merasakan bersama. Dalam suasana seperti ini, seni 
tidak diajarkan secara formal, melainkan diwariskan 
melalui kebersamaan dan praktik sehari-hari yang 
penuh keakraban. 

Kehadiran Gegitaan dalam kehidupan sosial 
juga memperlihatkan bahwa seni vokal tidak sekedar 
diturunkan sebagai keterampilan teknis, tetapi 
sebagai nilai hidup. Melalui proses bernyanyi 
bersama, masyarakat belajar tentang harmoni, bukan 
hanya dalam pengertian musikal, tetapi juga dalam 
relasi sosial. Setiap suara dituntut untuk saling 
mendengar, menyesuaikan diri, dan memberi ruang 
bagi yang lain. Dari sini tumbuh sikap tenggang rasa, 
disiplin kolektif, serta kesadaran akan pentingnya 
kebersamaan. 

Lebih jauh, Gegitaan menjadi sarana 
pembentukan dan penguatan identitas kolektif. 
Melodi, teks, dan cara melantunkan lagu 
mencerminkan sejarah, nilai, serta cara pandang 
masyarakat setempat terhadap kehidupan. Ketika 
Gegitaan dilantunkan dalam sebuah upacara atau 
perayaan, suara-suara yang berpadu tidak hanya 
menghadirkan keindahan bunyi, tetapi juga 



 133 
 

mengingatkan masyarakat akan asal-usul dan ikatan 
sosial yang menyatukan mereka. 

Dalam perkembangan masyarakat Bali 
kontemporer, fungsi sosial Gegitaan tetap relevan 
meskipun konteksnya terus berubah. Di tengah arus 
modernisasi dan individualisme, Gegitaan 
menghadirkan ruang perjumpaan yang menegaskan 
kembali pentingnya kebersamaan. Ia menjadi 
pengingat bahwa seni memiliki peran sosial yang vital: 
merawat relasi antarindividu, menjaga keseimbangan 
dalam komunitas, dan menumbuhkan rasa memiliki 
terhadap budaya sendiri. 

Dengan demikian, Gegitaan tidak hanya hidup 
sebagai bentuk ekspresi artistik, tetapi juga sebagai 
praktik sosial yang membentuk dan dibentuk oleh 
kehidupan masyarakat Bali. Suara dalam Gegitaan 
menjadi jembatan antarindividu, medium berbagi 
rasa, sekaligus cermin identitas kolektif yang terus 
dirawat dari generasi ke generasi. 

 

8. Arah Baru: Gegitaan dalam Konteks Inovasi 

Dalam perjalanan waktu, Gegitaan tidak 
berhenti sebagai tradisi lama yang diwariskan begitu 
saja dari generasi ke generasi. Berangkat dari gegitaan 
sebagai nyanyian tradisi sekaran yang berfungsi 
sebagai sarana dan pendukung upacara, kini Gegitaan 
berkembang menjadi bentuk karya seni yang semakin 
menonjol dan bahkan dapat disebut fenomenal. 
Perkembangan ini menunjukkan bahwa Gegitaan 
adalah tradisi yang hidup mampu menyesuaikan diri 
dengan zaman tanpa kehilangan akar budayanya. 

Dalam perkembangannya, Gegitaan mulai 
digarap dengan berbagai pilihan instrumen. Selain 
diiringi secara sederhana, kini Gegitaan sering 
dipadukan dengan instrumen seperti gender wayang, 



 134 
 

semar pegulingan, dan perangkat gamelan tradisional 
lainnya. Tidak berhenti di situ, beberapa karya 
bahkan berani memanfaatkan media elektronik 
sebagai bagian dari pengolahan bunyi. Eksperimen-
eksperimen ini tidak sekedar menambah variasi, 
tetapi juga memperluas ruang ekspresi Gegitaan, 
sekaligus membuka dialog antara nilai-nilai lokal Bali 
dengan wacana seni global. 

Perkembangan yang sangat terasa adalah 
ketika Gegitaan diciptakan sebagai bentuk karya baru 
yang memadukan vokal tradisional dengan instrumen 
Gamelan Gong Kebyar. Pada masa awal 
kemunculannya, penyajian Gegitaan masih tampak 
sederhana: para penyanyi duduk berbaris di depan 
gamelan pengiring, dengan fokus utama pada 
kekuatan vokal dan teks. Namun, seiring 
berkembangnya seni tata pentas serta pengaruh 
teknik penyajian Sandyagita, Gegitaan kini sering 
ditampilkan secara lebih dinamis. Penyanyi tidak lagi 
sekadar duduk, tetapi bergerak di atas panggung, 
membangun komunikasi visual dan ekspresi tubuh 
yang mendukung makna lagu. 

Perubahan cara penyajian ini pada dasarnya 
tidak menjadi persoalan selama komposisi musikal 
dan struktur pakem Gegitaan tetap dijaga. Inovasi 
dipahami sebagai pengayaan, bukan penggantian nilai 
dasar. Dengan demikian, esensi Gegitaan sebagai seni 
vokal yang berpijak pada tradisi tetap terpelihara, 
meskipun tampil dalam wajah yang lebih segar dan 
kontekstual. 

Semangat inovasi Gegitaan sejalan dengan ruh 
Sandyagita, yaitu pertemuan antara masa lalu dan 
masa kini. Melalui proses reinterpretasi dan 
eksplorasi bunyi, Gegitaan menegaskan kembali 
bahwa tradisi Bali memiliki daya hidup yang kuat. 
Tradisi tidak harus diam dan beku, tetapi justru 
menemukan kekuatannya ketika terus bergerak, 



 135 
 

berubah, dan berdialog dengan zaman, tanpa 
kehilangan jiwa dan nilai dasarnya. 

Sebagai bentuk seni, Gegitaan sesungguhnya 
sangat kompleks. Ia menyatukan dimensi musikal, 
sastra, dan spiritual dalam satu kesatuan yang utuh. 
Struktur melodinya berpijak pada laras tradisional, 
ritmenya hidup dalam dinamika gamelan Gong 
Kebyar, dan estetikanya dibangun atas keseimbangan 
antara rasa dan taksu. Ketiganya saling menopang, 
membentuk pengalaman musikal yang tidak hanya 
indah, tetapi juga bermakna. 

Di dalam setiap nyanyian Gegitaan, tersimpan 
cerminan falsafah hidup masyarakat Bali: tentang 
keseimbangan, harmoni, dan pengabdian. Keindahan 
sejati Gegitaan tidak terletak pada kerumitan bunyi 
atau kemegahan penyajian, melainkan pada 
ketulusan suara yang mengalir sebagai ungkapan 
syukur dan pemujaan terhadap kehidupan itu sendiri. 

 

BAB 8 
Sintaks Bunyi dan Teks dalam 
Estetika Musik Bali 

 
 

1. Struktur Musikal Sandyagita dan Gegitaan 

Sandyagita dan Gegitaan merupakan dua 
bentuk karya musik vokal-instrumental dalam tradisi 
Bali yang lahir dari dinamika pertemuan antara nilai 
tradisional dan kreativitas kontemporer. Keduanya 



 136 
 

tidak hanya dipahami sebagai produk artistik semata, 
tetapi juga sebagai representasi cara pandang 
masyarakat Bali terhadap suara, musik, dan 
kebudayaan itu sendiri. Di dalamnya terkandung nilai 
estetika, spiritual, serta identitas budaya yang terus 
berkembang seiring perubahan zaman. 

Dalam konteks Sandyagita, suara manusia 
ditempatkan sebagai objek musikal yang bersifat 
terbuka dan fleksibel. Vokal tidak lagi semata-mata 
berfungsi sebagai pembawa teks atau melodi 
tradisional, melainkan diperlakukan sebagai medium 
bunyi yang dapat dieksplorasi secara bebas baik dari 
segi warna suara, teknik vokal, artikulasi, maupun 
karakter ekspresifnya. Fenomena ini menunjukkan 
keunikan konsepsi musikal masyarakat Bali, yang 
memandang suara manusia sebagai bagian integral 
dari orkestrasi, sejajar dengan instrumen gamelan itu 
sendiri. Oleh karena itu, pencarian dan penciptaan 
gaya vokal baru menjadi salah satu ciri utama dalam 
struktur musikal Sandyagita. 

Berbeda dengan Sandyagita, Gegitaan 
cenderung mempertahankan keterikatan yang kuat 
dengan tradisi vokal Bali. Dalam karya Gegitaan, 
bentuk-bentuk vokal tradisional seperti geguritan, 
kidung, kakawin dan vokal tradisi lainnya umumnya 
dijadikan kerangka dasar penciptaan. Struktur 
musikalnya lebih terikat pada pakem-pakem 
konvensional, baik dalam hal pola melodi, sistem 
laras, maupun relasi antara teks dan musik. Dengan 
demikian, Gegitaan dapat dipahami sebagai ruang 
pelestarian sekaligus reinterpretasi tradisi vokal, 
tanpa melepaskan akar estetik dan filosofisnya. 
Secara sederhana, Sandyagita membuka peluang 
pencarian identitas vokal baru, sementara Gegitaan 
berfungsi sebagai penjaga kesinambungan tradisi 
vokal Bali. 



 137 
 

Kedua bentuk komposisi ini sama-sama 
merupakan perpaduan antara vokal dan iringan 
gamelan, khususnya Gamelan Gong Kebyar, yang 
digarap dalam semangat kekinian. Kemunculan 
Sandyagita dan Gegitaan tidak dapat dilepaskan dari 
peran Pesta Kesenian Bali (PKB) sebagai ruang 
eksperimentasi dan legitimasi artistik. Sejak sekitar 
empat dekade lalu, Sandyagita menjadi salah satu 
repertoar yang secara rutin dipentaskan dalam 
Festival Gong Kebyar. Pada fase awal 
pengembangannya, tim kurator PKB hanya 
memberikan kriteria umum terkait substansi dan 
struktur garapan. Kriteria tersebut kemudian 
diterjemahkan secara kreatif oleh para komposer di 
masing-masing kabupaten, sehingga melahirkan 
beragam bentuk, gaya, dan pola garap yang 
mencerminkan karakter lokal serta visi artistik 
penciptanya. 

Secara etimologis, istilah Sandyagita berasal 
dari dua kata Sanskerta, yaitu sandhya dan gita. Kata 
sandhya bermakna persatuan atau pertemuan, yang 
sering dikaitkan dengan waktu peralihan terutama 
senja sebagai simbol transisi dan keseimbangan. 
Sementara itu, gita berarti nyanyian (Zoetmulder, 
2011: 1014). Secara konseptual, Sandyagita 
merepresentasikan pertemuan berbagai unsur 
musikal: vokal dan instrumental, tradisi dan inovasi, 
serta struktur lama dan gagasan baru. Materi vokal 
dalam Sandyagita tidak dibatasi, baik yang bersumber 
dari tradisi maupun yang sepenuhnya diciptakan 
baru, sehingga memberi ruang luas bagi eksplorasi 
artistik. 

Adapun Gegitaan, secara harfiah dapat 
dimaknai sebagai nyanyian suci yang pada mulanya 
berfungsi sebagai sarana atau pendukung upacara 
keagamaan di Bali. Dalam perkembangannya, istilah 
Gegitaan juga digunakan untuk menyebut karya vokal 



 138 
 

baru yang melibatkan Gamelan Gong Kebyar sebagai 
iringan musikal. Meskipun digarap dalam konteks 
pertunjukan modern, materi vokalnya tetap 
bersumber dari tembang-tembang tradisional yang 
berakar pada sastra klasik Bali, seperti kidung dan 
pupuh. Dengan demikian, Gegitaan menjadi jembatan 
antara fungsi sakral masa lalu dan kebutuhan artistik 
masa kini. 

Melalui struktur musikal Sandyagita dan 
Gegitaan, dapat dilihat bagaimana musik Bali terus 
bergerak dalam dialektika antara pelestarian dan 
pembaruan. Keduanya menunjukkan bahwa tradisi 
bukanlah entitas statis, melainkan ruang dinamis 
yang senantiasa membuka kemungkinan tafsir dan 
penciptaan baru, tanpa kehilangan identitas 
dasarnya. 

Etimologi Sandhya (peralihan, kesadaran) dan 
Gita (nyanyian) mengandung makna filosofis: 
Sandyagita menjadi simbol peralihan antara masa 
lalu dan masa kini, antara yang sakral dan yang 
artistik. Bagian ini juga membedakan Sandyagita dari 
Gegitaan serta menjelaskan posisi keduanya dalam 
sistem musik Bali kontemporer. 

Sebagaimana bentuk pertunjukan pada 
umumnya, karya Sandyagita juga diikat dengan 
struktur lagu yang merupakan susunan dan urutan 
bagian-bagian yang membentuk sebuah komposisi 
musik. Struktur lagu berbicara tentang alur yang jelas 
serta emosi yang ingin disampaikan oleh seorang 
komposer. Dalam setiap struktur lagu terdapat 
susunan yang terdiri dari bagian-bagian tertentu 
seperti bait (verse), refrain (chorus), dan jembatan 
(bridge) yang membentuk sebuah komposisi musik 
secara keseluruhan. Seperti diketakui bahwa sebuah 
struktur atau bentuk karya musik Sandyagita terdiri 
dari susunan atau urutan bagian-bagian lagu yang 
membentuk sebuah komposisi yang bermakna 



 139 
 

melalui penataan elemen-elemen seperti pengulangan, 
variasi, dan kontras. Struktur ini menjadi pondasi 
yang tidak terpisahkan dalam pembentukan sebuah 
lagu. Sedangkan unsur-unsur lainnya seperti frasa, 
motif, tema dan kadensa disusun secara harmonis 
untuk menciptakan karya musik yang utuh. Sebuah 
proses penciptaan dengan mengorganisasikan 
elemen-elemen musik serta harmoni membentuk 
sebuah karya musik baru yang dapat 
mengungkapkan ide atau emosi dari penciptanya. 
Keseluruhan proses ini berakhir dengan terciptanya 
sebuah komposisi musik baru. 

Struktur, bentuk dan komposisi Sandyagita 
dan Gegitaan dari setiap Kabupaten/Kota di Bali 
memiliki ciri khas dan keunikan tersendiri tergantung 
dari selera komposernya. Hasil wawancara dengan 
beberapa komposer Sandyagita antara lain I Gusti 
Ngurah Suweka mengatakan bahwa ciri khas dan 
keunikan komposisi sandyagita dari setiap kabupaten 
kota tergantung dari siapa komposernya. Beliau 
sangat fanatik dengan tradisi yang sudah  berlaku 
sebagaimana sandyagita digarap sesuai pakem yang  
sudah ditentukan. Bentuk dan struktur maupun 
komposisinya secara konvensional terdiri dari tiga 
bagian utama seperti  kepala, badan dan kaki. Dari 
struktur ini komposer menambahkannya dengan 
beberapa elemen di dalamnya. Sebagai contoh pada 
bagian ending dari bagian pangawak lagu atau di 
bagian lainnya sering  dimasukkan unsur-unsur vokal 
dari genre lain seperti contoh palawakya, walaupun 
hal itu tidak wajib dilakukan. Menurut Suweka bahwa 
secara umum struktur Karya Sandyagita terdiri dari 
tiga bagian: 1). Papeson (Lagu ringan sebagai 
pembuka), 2).Pangawak (Inti komposisi, banyak 
menggunakan wewiletan), 3). Pangecet   (Bagian 
penutup dengan irama lebih rancak). 



 140 
 

Struktur ini masih bisa dimainkan dengan 
menambahkan bagian panyalit (interlud) sebelum 
pangecet, sebagai penghubung yang terinspirasi dari  
permainan lirik dan melodi. Papeson,  lagunya ringan; 
pangawak, inti dari lagu sandyagita yang banyak 
menggunakan wawiletan; dan bagian pangecet yang 
biasanya berisi ajakan dengan irama lebih rampak 
(Wawancara, Senin 28 Juli 2025). Sandyagita pertama 
yang Suweka buat dengan struktur dan komposisi 
yang masih sangat tradisi adalah Sandyagita “Gita 
Winangun” (1984) dengan penata iringan digarap oleh 
seorang seniman karawitan I Nyoman Winda. Karya 
ini dimainkan dan dinyanyikan oleh mahasiswa ASTI 
(sekarang ISI) Denpasar dalam acara Pesta Kesenian 
Bali. 

Pernyataan serupa dipaparkan oleh I Ketut 
Rudita yang pada Pesta Kesenian Bali 2025 bertugas 
sebagai penata iringan Sandyagita duta Kabupaten 
Badung yang, konsep, lagu vokal dan lirik digarap oleh 
Desak Suarti Laksmi. Menurutnya Sandyagita 
didefinisikan sebagai salah satu bentuk koor (paduan 
suara), semacam vokal grup berbentuk nyanyian 
semara gita yang diiringi dengan gamelan Bali.  
Sejalan dengan pendapat Suweka,  Rudita juga 
memaparkan bahwa struktur komposisi sandyagita 
masih tetap menggunakan konsep tri angga, seperti 
kepala, badan dan kaki merupakan bagian dari 
struktur komposisi secara  umum yang sebenarnya 
harus tetap dipertahankan (Wawancara, 20 Juli 
2025). Kawitan: bagian awal (opening) yang dimulai 
dengan instrumental (iringan gamelan) sebagai 
opening,  mengiringi para penyanyi memasuki 
panggung. Bagian ini sering dikombinasikan dengan 
lagu vokal penyanyi sambil bergerak memasuki stage. 
Pangaksama: semacam lagu dengan syair pemujaan 
serta permohonan maaf kehadapan Sang Pencipta, 
dinyanyikan  sebagai bentuk penghormatan atas 



 141 
 

karya-karya yang dibuat oleh para leluhur. Pada  
bagian ini sering di sebut-sebut nama Yogiswara, 
nama Tuhan atau leluhur sebagai bentuk respek dan 
pemahaman etika dalam menghidupkan spirit estetika 
lagu yang  diciptakan. Pangawak: ditandai dengan 
ukuran lagu lebih panjang dengan pengulangan 
sesuai keinginan penciptanya. Pada bagian ini 
berisikan pesan mendasar, isi dari latar belakang 
kenapa lagu ini diciptakan disampaikan lewat vokal; 
Sering diselipkan permainan motif vokal solo dengan 
permainan nada dan kecepatan sesuai alur melodi 
yang sudah ditentukan. Penyanyi solo mempunyai 
kesempatan menonjolkan kemampuan olah vokalnya 
diimbangi dengan suara chorus, calling dan 
responding saling saut menyaut dan berakhir sebagai 
satu kesatuan yang utuh. Pangecet: bagian lagu 
dengan irama nge-bit, energik dan ceria. Pesan-pesan 
disampaikan dengan jenaka mengikuti irama lagu 
yang lebih cepat, elaborit dan ritmis. Biasanya 
pangecet merupakan bagian lagu yang paling 
menyenangkan  karena disajikan lebih dinamis dari 
yang lainnya. Pakaad, bagian akhir lagu sebagai 
pertanda keseluruhan lagu akan selesai disajikan. 
Pola pakaad sering dibuat dinamis dan ritmis untuk 
memberikan kesan menyentuh terhadap keseluruhan 
lagu yang ditampilkan. Panyalit/interlud: sebuah 
penghubung sebagai transisi yang menjembatani 
antara pangawit, pangawak, pangecet dan pakaad. 
Pencipta dituntut lebih kreatif dalam mengelaborasi 
dengan menambahkan beberapa sisipan melodi yang 
sering diambil dari genre lagu yang berbeda. Genre ini 
sering dipetik dari bentuk vokal tradisi 
(tembang/sekaran) seperti sekar alit/macapat, sekar 
madya/jenis-jenis kidung maupun sekar 
agung/kakawin dan palawakia. Menurut Rudita 
struktur dan bentuk komposisi lagu ini di sajikan oleh 
Grup Sandyagita  duta Kabupaten Badung dalam 



 142 
 

ajang Pesta Kesenian Bali tahun 2025 (wawancara 20 
Juli 2025). 

I Wayan Darya berpendapat bahwa sandyagita 
pada dua tahun terakhir ini (2024 dan 2025), ditata 
agak berbeda dari tahun sebelumnya, dimana 
komposisinya mengalami pergeseran struktur dan 
bentuk mengikuti daya imajinasi penggarap yang 
mengarah pada pembaharuan sajian, agar pesan yang 
disajikan dapat dicerna dan dirasakan oleh penonton. 
Struktur komposisinya dibuka dengan olah vokal solo 
dan duet laki-perempuan yang bertutur tentang 
keindahan dan keluhuran budaya Bali, kemudian 
diramu dengan paduan suara yang mengulas tentang 
makna dan filosofi tema yang diangkat. Di bagian 
pangecet yang disajikan dengan irama riang mengajak 
penikmat untuk selalu mengikuti petuah-petuah 
tutur yang dilantunkan, serta ditutup dengan lagu 
penutup yang berisi pantangan dan akibat jika petuah 
sastra tidak dijalankan. Di setiap bagian 
komposisisnya secara acak dimasukkan irama-irama 
pendek serta suara senandung yang menyentuh rasa 
untuk mempertegas pesan dalam syair lagu, dan juga 
memberikan ruang gerak yang lebih bebas untuk 
penataan koreografi  tarinya, sehingga sajian 
Sandyagita secara umum tampak lebih hidup dan 
kreatif. Bentuk dan struktur kawitan, pengawak, 
pengecet  dan pekaad, masih tampak jelas disimak 
(Wawancara, 12 Agustus 2025). 

Pendapat yang sama dipaparkan oleh seorang 
pangrawit, komposer karawitan dan sandyagita 
Sutama, Nik Suasti dan Hari Dwipa. Dikatakan bahwa 
dalam membuat struktur dan bentuk lagu Sandyagita 
masih tetap menggunakan konsep tri-angga oleh tetua 
kita dijadikan analogi sebagaimana kita sebagai 
manusia diberikan bayu, sabda dan idep. Walaupun 
tri angga (kawitan, pangawak dan pangecet) ini adalah 
kesepakatan bukan undang-undang namun bahkan 



 143 
 

menempatkan tri angga melebihi undang-undang, 
harga mati yang tidak boleh ditawar. Meski demikian 
tetap ada kemungkinan-kemungkinan komposer 
untuk mengisi celah bagian strukur lagu yang sudah 
direncanakan. Di bagian kawitan sering dihiasi 
dengan lagu intro (pembukaan), papeson (saat 
penyanyi menuju panggung), dan pangaksama (vokal 
pemujaan), demikian juga di bagian pangecet 
dilengkapi dengan coda dan lagu penutup/panyuwud 
(Wawancara, 21 Juli dan 4 Agustus 2025).  

I Putu Agus Darmajaya seorang composer 
muda asal Klungkung mempunyai pengalaman yang 
berbeda dalam berproses meskipun masih dalam 
koridor yang sama. Struktur dan bentuk yang 
diterapkan dalam karya sandya gita Karuna Puja 
ciptaannya menggunakan sistem “bagian”, dimana 
karya tersebut terbagi dalam 3 bagian antara lain: 
bagian 1, bagian 2, dan bagian 3. Hal ini diterapkan 
atas dasar keinginannya untuk meraih kemungkinan-
kemunglinam baru dalam hal pengomposisian 
sandyagita tersebut; sehingga secara utuh karya 
sandyagita terkomposisi sesuai dengan daya imajinasi 
komposer yang kemudian dituangkan pada logika-
logika musik yang berpijak pada ide garapan yakni 
tentang “Kasih sayang Ayah dan Ibu”. Dalam proses 
penciptaan sering menemui kendala namun semua 
bisa diatasi dengan mencari solusi. Karena 
kemunculan mood dalam pikiran  manusia tidak bisa 
dipaksakan, maka komposer harus mampu 
mengalihkannya ke dalam situasi yang berbeda. 
Apabila kesulitan itu muncul saat membuat bagian 
kawitan, sering muncul ide yang berkaitan dengan 
pangecet maka alur pikiran dialihkan ke bagian  
pangecet. Peristiwa ini juga terjadi saat proses 
penciptaan bagian lagu lainnya karena munculnya ide  
bisa datang kapan saja tanpa direncanakan 
(Wawancara, 20 Juli 2025).    



 144 
 

2.Teks, Sastra, dan Konteks Makna 

Dalam karya Sandyagita dan Gegitaan, teks 
sastra menempati posisi sentral sebagai sumber 
inspirasi sekaligus fondasi konseptual penciptaan 
karya. Teks tidak diperlakukan semata-mata sebagai 
lirik yang ditempelkan pada melodi, melainkan 
sebagai medan makna yang diolah, ditafsirkan, dan 
dihidupkan kembali melalui bunyi musikal. Sumber 
teks yang digunakan sangat beragam, mencakup 
karya sastra klasik Bali dan Nusantara seperti 
kakawin, kidung, dan macapat, karya sastra modern, 
hingga puisi kontemporer yang merefleksikan realitas 
sosial dan spiritual masyarakat masa kini. 
Keberagaman sumber ini memperlihatkan keluasan 
cakrawala estetik Sandyagita, yang menjembatani 
tradisi sastra lama dengan sensibilitas zaman modern. 

Analisis terhadap hubungan teks dan musik 
dalam Sandyagita berfokus pada proses transformasi 
makna verbal menjadi ekspresi musikal. Kata, frasa, 
metafora, dan simbol yang terkandung dalam teks 
sastra diterjemahkan ke dalam pola melodi, warna 
vokal, artikulasi, serta dinamika musikal. Metafora 
dan simbol tidak hanya bekerja pada tataran 
semantik, tetapi juga memengaruhi pilihan nada, 
interval, dan kontur melodi. Misalnya, simbol 
ketuhanan, kesucian, atau kontemplasi spiritual 
sering diterjemahkan melalui melodi yang mengalun 
lembut, tempo lambat, serta register vokal yang 
menenangkan, sementara tema kegembiraan atau 
semangat kolektif diekspresikan melalui ritme yang 
lebih hidup dan pola melodi yang energik. 

Dari sisi musikal, Sandyagita umumnya 
dibawakan dengan nuansa lembut, khidmat, namun 
tetap mampu menghadirkan keceriaan dan 
kehangatan emosional. Melodi disusun secara 
inovatif, tetapi tetap berpijak pada nilai rasa (taksu) 



 145 
 

dan kepekaan estetis khas Bali. Tujuan utamanya 
bukan semata-mata menghadirkan keindahan bunyi, 
melainkan menyentuh batin pendengar, 
menenangkan jiwa, serta memperkuat dimensi 
spiritual. Dalam konteks ini, kesepadanan antara lirik 
dan melodi menjadi prinsip utama. I Nyoman Sutama 
menegaskan bahwa lirik yang indah tanpa dukungan 
melodi yang kuat akan melemahkan daya senandung 
dan daya ingat pendukungnya, sehingga pesan estetik 
dan spiritual yang terkandung tidak tersampaikan 
secara optimal (19 Agustus 2025). 

Pandangan serupa juga disampaikan oleh I 
Wayan Darya, yang menyebut bahwa syair Sandyagita 
umumnya menggunakan bahasa Bali lumrah agar 
mudah dipahami oleh masyarakat luas, sementara 
kutipan sastra klasik tetap dipertahankan dalam 
bahasa aslinya sebagai bentuk penghormatan 
terhadap sumber teks. Warna tembang tradisi, 
menurutnya, dapat diperkaya dengan sentuhan 
nuansa populer tanpa kehilangan identitas dasarnya, 
sehingga daya tarik Sandyagita dapat menjangkau 
audiens yang lebih luas (12 Agustus 2025). Sementara 
itu, Darmajaya secara sadar memilih sastra Kawi 
dalam karya Karuna Puja sebagai simbol konsep 
purusa–pradana, menegaskan bahwa pilihan teks 
bukan hanya persoalan estetika, tetapi juga sarat 
dengan makna filosofis dan kosmologis (13 September 
2025). 

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa 
dalam Sandyagita dan Gegitaan, sastra dan musik 
berpadu sebagai satu kesatuan ekspresi budaya yang 
utuh. Sastra memberikan makna, arah, dan 
kedalaman filosofis, sementara musik memberi 
nyawa, emosi, dan daya hidup pada teks tersebut. 
Perpaduan keduanya menjadikan Sandyagita tidak 
hanya sebagai karya seni pertunjukan, tetapi juga 
sebagai media komunikasi estetis dan spiritual yang 



 146 
 

efektif, mampu menjembatani tradisi dan modernitas, 
individu dan komunitas, serta dunia profan dan sakral 
dalam konteks kebudayaan Bali. 

Sastra lagu Sandyagita dan Gegitaan sarat 
dengan muatan etika, estetika, spiritualitas, dan 
didaktika. Lirik-liriknya kerap menghadirkan doa, 
ajaran moral, refleksi filosofis, hingga pesan-pesan 
sosial, termasuk dalam beberapa konteks sebagai 
media sosialisasi atau propaganda program sosial dan 
pemerintah. Bahasa yang digunakan umumnya 
merujuk pada tradisi tembang Bali, dengan 
pemanfaatan simbolisme yang kuat serta kutipan dari 
teks-teks suci seperti kidung, kakawin, dan mantra. 
Penggunaan bahasa Kawi atau Jawa Kuno sering 
dipilih untuk mempertegas nuansa sakral dan 
filosofis, sekaligus menegaskan keterhubungan karya 
dengan akar tradisi sastra klasik. Proporsi nilai etika, 
estetika, spiritual, dan pendidikan dalam lirik tidak 
bersifat baku, melainkan disesuaikan dengan tema 
dan judul karya yang diusung. 

Melihat hubungan Tekstual antara Teks dan 
Bunyi, salah satu ciri khas Sandyagita dan Gegitaan 
adalah hubungan erat antara teks vokal dan pola 
instrumental. Teks yang digunakan sering bersumber 
dari sastra Bali klasik seperti gaguritan, kidung, 
kakawin dan sastra kakawian. Namun, dalam karya 
modern, teks tersebut bisa diolah ulang menjadi puisi 
bebas atau mantra suara tanpa makna literal. Ada tiga 
pola utama dalam hubungan teks dan bunyi: 

• Teks sebagai makna utama; Musik berfungsi 
memperkuat isi dan pesan teks. Contoh: 
penggunaan pupuh ginada untuk 
menonjolkan suasana lembut dan religius. 

• Teks sebagai bahan bunyi; Suara manusia 
diperlakukan seperti instrumen. Teks bisa 
dipecah menjadi suku kata, diulang, atau 



 147 
 

dimodulasi. Fokusnya bukan makna kata, 
tetapi kualitas bunyinya. 

• Teks sebagai simbol; Beberapa karya 
Gegitaan memanfaatkan teks suci atau 
mantra sebagai simbol energi spiritual. 
Bunyi-bunyi itu diolah sedemikian rupa 
untuk menciptakan suasana meditatif. 

Dalam semua bentuk tersebut, suara manusia 
menjadi pusat ekspresi, menghubungkan dimensi 
verbal (kata) dan musikal (bunyi). 

Dalam konteks spiritual, teks vokal sering 
digunakan sebagai sarana meditasi suara (mantra 
swara). Ketika penyanyi melantunkan kalimat 
tertentu berulang-ulang, getaran suaranya 
menciptakan kondisi batin yang hening dan terfokus. 

Misalnya, pengulangan kata “Sang Hyang 
Suryaning Bhuana” atau “Sang Hyang Kawi Swara” 
dalam karya Sandyagita bukan hanya bagian lagu, 
melainkan bentuk pemujaan kepada kekuatan 
semesta. Proses pengulangan ini mengubah 
pendengar menjadi peserta aktif dalam pengalaman 
spiritual: mereka tidak sekedar mendengar, tetapi ikut 
“di antarkan” oleh suara menuju kesadaran yang lebih 
dalam. Dengan demikian, Sandyagita dan Gegitaan 
mengembalikan fungsi awal musik Bali sebagai sarana 
yoga suara, menyatukan tubuh, pikiran, dan roh. 

Sastra Bali memiliki struktur bunyi dan ritme 
yang kuat. Kidung dan kakawin disusun dengan pola 
metrum yang ketat, seperti guru laghu (panjang–
pendek suku kata), yang sesungguhnya sudah 
memuat unsur musikal. Setiap bait menjadi melodi 
laten yang menunggu dihidupkan oleh suara 
manusia. Dalam konteks Sandyagita, teks-teks 
tersebut bukan hanya dibacakan, melainkan 
dihidupkan kembali melalui vokal dan instrumen. 
Pencipta mengolah setiap suku kata menjadi frase 
melodi, setiap jeda menjadi ruang musikal, dan setiap 



 148 
 

makna menjadi  warna bunyi. Contoh nyata dapat 
dilihat pada pada bagian panyelah karya Sandyagita 
“Jagat Hita” SuartiLaksmi (2025) yang mengambil 
teks dari Kidung Palugangsa  dan Palawakia diambil 
dari teks Adhiparwa. Kata-kata cinta spiritual dalam 
teks tersebut diolah menjadi motif vokal lembut, 
sementara gamelan mendukungnya dengan pola ritme 
mengalun seperti napas meditasi. 

Sastra dalam tradisi Bali bukan hanya bahan 
baku bunyi, melainkan roh yang menghidupkan 
musik. Melalui teks, karya vokal-instrumental seperti 
Sandyagita dan Gegitaan menemukan jiwa dan arah 
estetiknya. Proses penciptaan yang berpijak pada teks 
menciptakan kontinuitas antara masa lalu dan masa 
kini, antara nyanyian suci leluhur dan ekspresi 
artistik masa kini. Dalam setiap kata yang dilagukan, 
tersimpan doa, pengetahuan, dan pengalaman 
manusia Bali yang abadi.      

Dalam tradisi Bali, bahasa tidak hanya alat 
komunikasi, melainkan juga wadah spiritual. Bahasa, 
baik dalam bentuk lisan maupun tulisan diyakini 
mengandung kekuatan sabda, yaitu getaran ilahi yang 
mampu menghidupkan, menenangkan, atau 
menyucikan. Oleh karena itu, teks dalam karya musik 
Bali tidak pernah netral. Setiap kata yang dilantunkan 
memiliki makna, aura, dan tujuan tertentu. Dalam 
Sandyagita dan Gegitaan, teks vokal menjadi inti dari 
seluruh komposisi; musik gamelan hanyalah jubah 
yang membungkus makna kata agar sampai ke hati 
pendengar. 

Bahasa Bali klasik yang digunakan dalam 
tembang sering diambil dari sumber-sumber sastra 
kuno seperti kakawin, pupuh, atau geguritan. Bahasa 
ini tidak hanya indah secara fonetis, tetapi juga padat 
makna simbolis. Suara, ritme, dan intonasinya 
menjadi bagian dari pengalaman estetik dan spiritual 
secara utuh. 



 149 
 

Salah satu bentuk teks utama dalam musik 
vokal Bali adalah pupuh. Pupuh merupakan bentuk 
puisi tradisional yang diatur oleh aturan metrum 
(padalingsa) dan jumlah suku kata pada setiap 
barisnya. Setiap pupuh memiliki karakter dan fungsi 
emosional yang berbeda. 

Beberapa pupuh yang sering digunakan dalam 
Sandyagita dan Gegitaan antara lain: 

• Pupuh Sinom – menggambarkan keindahan, 
kesegaran, dan kebahagiaan batin. 

• Pupuh Pangkur – berisi nasihat moral dan 
introspeksi diri. 

• Pupuh Ginada – bernuansa spiritual dan 
lembut. 

• Pupuh Dangdang Gula – menggambarkan 
kasih sayang dan keseimbangan hidup. 

Struktur metris ini membentuk irama alami 
yang memudahkan integrasi antara kata dan nada. 
Seniman Bali sering memulai komposisi dari pupuh 
tertentu, lalu mengembangkannya menjadi karya 
musik yang lebih luas. 

Sementara itu, geguritan merupakan bentuk 
puisi naratif yang lebih bebas. Dalam Gegitaan, teks 
geguritan sering digunakan untuk menyampaikan 
refleksi kehidupan modern tentang alam, cinta, atau 
krisis spiritual manusia masa kini namun tetap dalam 
gaya bahasa yang halus dan simbolik. 

3. Makna dan Simbol dalam Teks Vokal-
Instrumental 

Makna teks dalam karya vokal Bali sering 
berlapis. Ada lapisan denotatif (arti harfiah kata), 
konotatif (makna simbolik atau filosofis), dan spiritual 
(pengalaman batin). Dalam penciptaan Sandyagita 
atau Gegitaan, seniman sering menafsirkan ulang 



 150 
 

teks-teks tersebut agar tetap relevan dengan konteks 
kekinian, tanpa kehilangan sakralitasnya. 

Misalnya, kata “sunya” (hening) dalam kidung 
klasik tidak hanya berarti diam, tetapi menunjuk pada 
ruang batin tanpa ego tempat di mana musik lahir. 
Maka, ketika kata ini diucapkan dalam vokal, iringan 
instrumen sering meniru gema hening itu dengan 
nada panjang dan lembut, menciptakan ruang 
auditori yang kontemplatif. Simbolisme seperti ini 
menjadi dasar bagi estetika Sandyagita: menyatu 
antara kata, bunyi, dan rasa, sehingga musik tidak 
hanya didengar, tetapi dirasakan dalam kesadaran 
mendalam. 

Untuk mendokumentasikan lagu-lagu 
sandyagita dan gegitaan, composer harus mencatat 
lagu beserta teks yang diciptakannya sesuai laras 
lagu. Namun dengan berbagai alasan tidak semua 
composer suka mencatat (menotasi) lagu. Mereka 
pada umumnya membuat catatan kecil untuk 
mnuangkan lagu kepada penyanyi setelah itu 
terlupakan. Komposer harus paham tentang nada, 
patet dan laras dari karya sandyagita maupun 
gegitaan sesuai konsep garap dari sebuah karya. 
Dalam karawitan Bali, dua laras yakni laras slendro 
dan laras pelog yang umum dimainkan. Kedua laras 
ini didominasi dengan permaianan 5 (lima) nada yang 
juga disebut pentanonik dalam satu oktafnya (Laksmi, 
2022: 4).  

4. Aspek Estetika dan Filosofis 

Memphis nilai-nilai estetika Bali yang menjadi 
jiwa dari Sandyagita dan Gegitaan. Konsep taksu 
(energi spiritual), rasa (kehalusan perasaan), dan 
harmoni dijelaskan sebagai prinsip penciptaan. 
Dikaitkan pula dengan pandangan filsafat Hindu Bali 
tentang tri hita karana dan tat tvam asi yang menjiwai 



 151 
 

karya seni. Inovasi dalam Sandyagita tidak memutus 
akar estetika, melainkan memperluasnya agar lebih 
komunikatif secara global. Waesbergs 
mengungkapkan bahwa: Etetika, menerangkan 
tentang esensi atau intisari keindahan dan tentang 
pengalaman keindahan (2016:21). Estetika musik Bali 
dibangun di atas tiga pilar utama: harmoni, rasa, dan 
spiritualitas. 

• Harmoni (Sundaram) — keindahan dalam 
musik Bali muncul dari keseimbangan antara 
unsur vokal, instrumental, dan gerak tubuh 
(bila dikaitkan dengan tari). 

• Rasa (Rasa–Bhava) — setiap gending memiliki 
emosi dan makna tertentu, yang muncul dari 
hubungan antara pemain, bunyi, dan 
penonton. 

• Spiritualitas (Siwam–Satyam) — musik 
dianggap benar (satyam) jika sejalan dengan 
nilai kebenaran dan suci (siwam). 

Dalam Sandyagita, estetika ini hadir melalui 
penyatuan bunyi manusia dan alat sebagai 
representasi dari dualitas dunia: langit dan bumi, 
mikro dan makro, manusia dan dewa. Ketika 
keduanya berpadu dengan tulus, lahirlah keindahan 
sejati yang disebut taksu. 

Estetika Sandyagita juga menegaskan prinsip 
keseimbangan antara teknik dan makna. Kemahiran 
bernyanyi dan memainkan gamelan harus berjalan 
seiring dengan pemahaman makna simbolik di 
baliknya. Tanpa makna spiritual, musik hanya 
menjadi bunyi kosong. Sebaliknya, tanpa keindahan 
teknis, makna tidak akan sampai kepada pendengar. 



 152 
 

Dalam pandangan etnomusikologi, musik 
dianggap sebagai bahasa simbolik yang 
menyampaikan pesan budaya dan nilai-nilai sosial. 
Dalam konteks Bali, setiap komposisi musik 
mencerminkan sistem berpikir dan pandangan 
kosmologis masyarakatnya. Struktur musikal 
pembukaan (pengawit), isi (pengawak), dan penutup 
(pakaad) merepresentasikan konsep Tri Angga 
(kepala, badan, kaki) yang juga ditemukan dalam 
arsitektur, tari, dan ritual. Dengan demikian, musik 
bukan hanya karya seni, melainkan juga miniatur 
alam semesta. Konsep ini menjadi penting dalam 
memahami Sandyagita dan Gegitaan. Keduanya tidak 
sekedar hasil eksplorasi estetik, melainkan 
perwujudan simbolik dari kesatuan manusia dan 
alam, suara dan ruang, bunyi dan makna. 
  



 153 
 

BAB 9 
Dari Pakem ke Eksperimen: 
Transformasi Musikal Bali 

 
 

novasi dalam musik Bali bukan sekedar 
eksperimen artistik. Ia adalah bentuk 
bhakti, pengabdian kepada seni, budaya, 
dan kehidupan. Seniman Bali memahami 
bahwa mencipta berarti melanjutkan doa 

leluhur dalam bahasa zaman baru. Gegitaan dan 
Sandyagita adalah simbol dari perjalanan itu: dari 
tradisi menuju inovasi, dari bunyi upacara menuju 
ruang ekspresi universal. Di tangan para seniman 
Bali, musik tetap menjadi jembatan antara masa lalu 
dan masa depan antara yang suci dan yang kreatif.  

Transformasi dan inovasi dalam musik Bali 
tidak semata-mata sebagai upaya pembaruan artistik 
atau pencarian bentuk estetika baru. Lebih dari itu, 
inovasi merupakan laku kesadaran budaya yang 
berakar pada nilai bhakti, yakni pengabdian yang 
tulus kepada seni, tradisi, dan kehidupan itu sendiri. 
Bagi seniman Bali, proses mencipta bukanlah 
tindakan yang terlepas dari dimensi spiritual, 
melainkan kelanjutan dari doa dan niat leluhur yang 
diekspresikan melalui bahasa musikal sesuai dengan 
konteks zaman yang terus berubah. 

       Dalam hal ini, inovasi dipandang sebagai 
proses dialogis antara masa lalu dan masa kini. 
Tradisi tidak dimaknai sebagai sesuatu yang beku 

I 



 154 
 

atau final, melainkan sebagai sumber nilai, konsep, 
dan energi kreatif yang senantiasa dapat ditafsir 
ulang. Seniman Bali memahami bahwa setiap 
penciptaan baru tetap berpijak pada kesadaran akan 
asal-usul, struktur, dan fungsi musik dalam 
kehidupan sosial dan ritual. Dengan demikian, 
transformasi musikal berlangsung secara organik, 
tanpa memutus kesinambungan makna yang telah 
diwariskan oleh generasi sebelumnya. 

Gegitaan dan Sandyagita menjadi representasi 
nyata dari proses transformasi tersebut. Keduanya 
menunjukkan bagaimana vokal tradisi yang semula 
berakar kuat dalam konteks upacara dan ritual 
keagamaan mengalami perluasan fungsi menuju 
ruang ekspresi artistik yang lebih terbuka. Meskipun 
demikian, perluasan ini tidak serta-merta 
menghilangkan nilai sakral yang melekat, melainkan 
justru menghadirkan cara baru dalam memaknai 
kesakralan melalui eksplorasi musikal, struktur 
komposisi, dan estetika pertunjukan. 

Melalui Gegitaan dan Sandyagita, bunyi-bunyi 
yang dahulu hadir terutama sebagai bagian dari tata 
upacara kini bertransformasi menjadi medium 
komunikasi estetik yang dapat diapresiasi secara 
lintas konteks dan lintas budaya. Musik vokal Bali 
tidak lagi terbatas pada ruang ritual semata, tetapi 
juga hadir dalam ruang pertunjukan, pendidikan, dan 
diskursus akademik. Transformasi ini 
memperlihatkan kemampuan tradisi Bali untuk 
beradaptasi tanpa kehilangan identitas dasarnya. 

Di tangan para seniman Bali, inovasi musikal 
tidak pernah berdiri berseberangan dengan nilai 
kesucian. Sebaliknya, kreativitas dipahami sebagai 
jalan untuk menjaga keseimbangan antara yang 
sakral dan yang profan, antara kewajiban tradisi dan 
kebebasan artistik. Musik, dalam hal ini, berfungsi 
sebagai jembatan simbolik yang menghubungkan 



 155 
 

masa lalu dengan masa depan, serta 
mengharmoniskan dimensi spiritual dengan ekspresi 
kreatif manusia. 

Dengan demikian, transformasi dan inovasi 
dalam musik Bali menegaskan bahwa tradisi 
bukanlah penghalang bagi kreativitas, melainkan 
fondasi yang memungkinkan lahirnya bentuk-bentuk 
baru yang bermakna. Gegitaan dan Sandyagita 
menjadi penanda perjalanan estetik dan spiritual 
masyarakat Bali, sekaligus bukti bahwa musik tetap 
menjadi ruang perjumpaan antara warisan leluhur, 
kesadaran zaman, dan visi masa depan. Untuk lebih 
jelaskan terpapar seperti di bawah ini: 

1. Sandyagita sebagai Inovasi 

Perkembangan institusi pendidikan seni di Bali, 
seperti ASTI menjadi Sekolah Tinggi Seni Indonesia 
kemudian menjadi Institut Seni Indonesia Denpasar 
dan kini Institut Seni Indonesia (ISI) Bali, turut 
mendorong lahirnya gelombang inovasi musikal. 
Kampus menjadi ruang dialog antara pengetahuan 
akademik dan praktik tradisional. Di ruang-ruang 
studio dan laboratorium seni, para mahasiswa dan 
dosen mengeksplorasi gagasan baru dengan tetap 
menghormati nilai-nilai tradisi. 

Dari proses inilah muncul karya-karya 
eksperimental yang mempertemukan vokal tradisional 
dengan bentuk instrumental baru. Penelitian dan 
penciptaan menjadi dua sisi yang saling memperkaya: 
penelitian menggali nilai-nilai lama, sementara 
penciptaan mengujinya dalam konteks baru. 
Sandyagita dan Gegitaan muncul sebagai bentuk 
respon terhadap semangat ini, upaya menjembatani 
antara dunia akademik, spiritual, dan praktik 
kesenian. 



 156 
 

Selain itu, globalisasi informasi membuka 
ruang yang lebih luas bagi seniman Bali untuk 
berkolaborasi dengan musisi dunia. Pertukaran 
budaya melalui festival, residensi, dan media digital 
memperkaya warna musikal. Namun, di balik semua 
itu, kesadaran akan identitas lokal tetap menjadi 
fondasi utama. Para seniman menyadari bahwa 
kekuatan Bali justru terletak pada tradisi yang unik 
dan mendalam. 

Salah satu tantangan besar yang dihadapi 
seniman Bali adalah bagaimana menjaga 
keseimbangan antara kesetiaan terhadap tradisi dan 
keberanian untuk berinovasi. Tradisi memberikan 
dasar identitas dan nilai estetika, sedangkan inovasi 
membuka ruang dialog dengan dunia luar dan 
perkembangan zaman. 

Proses ini sering kali melahirkan ketegangan 
kreatif: sebagian pihak ingin mempertahankan 
bentuk-bentuk lama, sementara yang lain mendorong 
pembaruan. Namun di sinilah letak keunikan musik 
Bali: inovasi justru dianggap sah sejauh masih 
menghormati nilai-nilai spiritual dan simbolik yang 
diwariskan leluhur. Dengan demikian, musik Bali 
tidak statis, melainkan senantiasa bergerak seperti 
aliran sungai yang terus menghidupi sumbernya. 

Dalam perspektif Bali, “inovasi” tidak sekadar 
berarti menciptakan sesuatu yang baru. Ia diartikan 
sebagai ngawit anyar tanpa ninggal lawas melahirkan 
yang baru tanpa meninggalkan yang lama. Artinya, 
setiap pembaruan harus tetap berpijak pada nilai-nilai 
tradisi dan kesadaran spiritual. Konsep ini melahirkan 
bentuk penciptaan yang bersifat transformasional, 
bukan revolusioner. Seniman tidak menolak tradisi, 
tetapi mengolahnya kembali dengan perspektif baru. 
Inovasi menjadi jalan tengah antara kesetiaan dan 
kebebasan, antara ritual dan estetika modern. Dalam 



 157 
 

konteks Sandyagita dan Gegitaan, inovasi muncul 
melalui: 

• Eksperimen bentuk dan struktur komposisi. 
• Penggunaan teknik vokal nontradisional. 
• Penggabungan unsur gamelan dengan 

instrumen modern atau elektronik. 
• Pemaknaan ulang teks dan konteks 

pertunjukan. 
Inovasi juga membawa perubahan fungsi 

pertunjukan. Jika dulu musik vokal-instrumental 
hadir terutama dalam konteks upacara (wali atau 
bebali), kini ia juga tampil sebagai karya balih-balihan, 
pertunjukan untuk hiburan dan refleksi estetis. 

Pementasan Sandyagita biasanya sering digelar 
di panggung terbuka Arda Candra Denpasar, namun 
sering dipentaskan di panggung teater, ruang galeri, 
bahkan ruang publik seperti pantai atau museum. 
Setting ini mengubah pengalaman mendengar: musik 
tidak lagi hanya persembahan kepada dewa, tetapi 
juga persembahan kepada sesama manusia dan alam. 
Meskipun demikian, nilai estetika dan kesucian tetap 
dijaga melalui sikap hormat, kesungguhan, dan niat 
yang tulus. Dengan cara ini, Sandyagita dan Gegitaan 
memperluas makna spiritual ke ruang-ruang profan 
menjembatani dunia ritual dengan dunia modern. 

2.Gegitaan dan Komunitas Seni 

Gegitaan dalam kajian ini dipahami dalam 
pengertian yang lebih luas, tidak semata-mata sebagai 
ekspresi musikal vokal, tetapi juga sebagai praktik 
sosial yang berfungsi sebagai sarana kebersamaan 
dan pendidikan seni dalam aktivitas magegitaan atau 
magegendingan. Praktik ini berkembang melalui 
pembelajaran lagu-lagu tradisi Bali yang diwariskan 
secara kolektif dalam komunitas yang berkembang 
pesat. Oleh karena itu, gegitaan menempati posisi 



 158 
 

strategis sebagai medium pewarisan nilai budaya 
sekaligus pembentukan karakter estetik dan spiritual 
pelakunya. 

Dalam tradisi Bali, kegiatan magegitaan 
khususnya dalam bentuk pesantian umumnya 
berlangsung secara kolektif, baik dalam konteks 
latihan, pementasan, maupun pelaksanaan upacara 
adat dan keagamaan. Pola kebersamaan ini 
menciptakan ruang interaksi sosial yang intens, di 
mana relasi antarindividu diperkuat melalui 
pengalaman musikal bersama. Melalui proses 
tersebut, magegitaan berfungsi sebagai medium 
pembelajaran sosial yang menanamkan nilai-nilai 
disiplin, rasa hormat, tanggung jawab, serta kerja 
sama secara alami dan berkelanjutan. 

Komunitas vokal Bali memegang peran penting 
dalam menjaga keberlanjutan gegitaan sebagai bagian 
dari warisan budaya takbenda. Komunitas ini 
berfungsi sebagai wadah regenerasi seniman muda, di 
mana proses transmisi pengetahuan dan 
keterampilan tidak hanya berlangsung melalui jalur 
formal, tetapi juga melalui mekanisme belajar 
tradisional seperti nyantrik dan maguruguron. 
Seniman senior berperan sebagai penjaga otoritas 
estetik dan etika, sementara generasi muda 
menghadirkan semangat eksplorasi dan pembaruan, 
sehingga tercipta dialog kreatif yang dinamis antara 
tradisi dan inovasi. 

Dalam ranah pendidikan seni formal, lembaga 
seperti Institut Seni Indonesia (ISI) Bali memiliki peran 
strategis sebagai jembatan antara praktik gegitaan 
berbasis komunitas dengan sistem akademik. 
Gegitaan yang sebelumnya berkembang dalam ruang 
ritual dan komunal kini juga dikaji, 
didokumentasikan, serta dikembangkan melalui 
pendekatan ilmiah dan penciptaan artistik di 
lingkungan perguruan tinggi. Interaksi antara 



 159 
 

seniman komunitas, akademisi, dan mahasiswa 
membuka ruang dialog yang memperkaya 
pemahaman gegitaan, baik sebagai praktik budaya 
yang hidup maupun sebagai objek kajian dan 
penciptaan seni kontemporer. 

Relasi antara seniman, lembaga pendidikan, 
dan masyarakat membentuk suatu ekosistem kreatif 
yang saling menopang. Masyarakat menyediakan 
konteks sosial dan spiritual tempat gegitaan 
dijalankan dan dimaknai secara nyata, lembaga 
pendidikan menawarkan kerangka konseptual dan 
metodologis, sementara seniman berperan sebagai 
aktor utama yang menghidupkan, 
mentransformasikan, dan mereaktualisasikan praktik 
tersebut. Dalam ekosistem ini, gegitaan tidak berhenti 
sebagai artefak budaya, melainkan terus berkembang 
sebagai praktik hidup yang responsif terhadap 
dinamika zaman. 

Dengan demikian, magegitaan dapat dipahami 
sebagai praktik sosial yang mengintegrasikan nilai 
spiritual, estetika, dan solidaritas budaya. Melalui 
aktivitas vokal yang bersifat kolektif, magegitaan 
meneguhkan identitas komunal, memperkuat rasa 
kebersamaan, serta meningkatkan śraddhā dan 
bhakti ke hadapan Tuhan Yang Maha Pencipta. Nilai 
spiritual terwujud dalam kesadaran akan fungsi seni 
sebagai persembahan dan laku batin, nilai estetika 
tercermin dalam pengolahan suara dan rasa musikal, 
sementara solidaritas budaya tampak dalam 
komitmen bersama untuk merawat dan meneruskan 
tradisi kepada generasi berikutnya.   
  



 160 
 

BAB 10 
Refleksi Akhir: Bunyi, Tradisi, dan 
Masa Depan 

 
 

usik Bali digambarkan sebagai medan 
pertemuan antara tradisi dan inovasi. 
Musik tidak berhenti sebagai 
peninggalan masa lalu, tetapi terus 
tumbuh sebagai ruang ekspresi baru. 

Sandyagita dan Gegitaan muncul dari semangat 
untuk menjembatani dua  dunia: sakral dan profan, 
lokal dan global, klasik dan inovasi. 

Dengan memahami dinamika ini, kita dapat 
melihat bahwa masa depan musik Bali tidak terletak 
pada imitasi terhadap Barat, melainkan pada 
kemampuan mengolah kekayaan lokal menjadi 
bahasa universal. Bunyi gamelan dan nyanyian Bali 
akan terus bergema, bukan sebagai nostalgia masa 
lampau, tetapi sebagai tanda kehidupan budaya yang 
terus berdenyut, mencari bentuk terbaiknya di tengah 
zaman yang berubah. Proses penciptaan Sandyagita 
dan Gegitaan mencerminkan dinamika seni Bali yang 
hidup berpijak pada tradisi, tetapi terbuka pada 
perubahan. Eksperimen musikal dan kolaborasi lintas 
disiplin menunjukkan bahwa inovasi tidak berarti 
meninggalkan akar, melainkan menyirami akar agar 
tumbuh ranting baru. 

Merangkum seluruh pembahasan tentang 
Sandyagita dan Gegitaan sebagai bentuk ekspresi 
vokal-instrumental Bali yang berakar pada tradisi dan 
terbuka pada inovasi, ditekankan tiga nilai utama: 

M 



 161 
 

memori budaya, kreativitas lintas zaman, dan 
komunikasi global. Bagian ini juga menawarkan 
implikasi bagi dunia akademik, penciptaan karya, dan 
pendidikan seni termasuk strategi pelestarian dan 
pengembangan seni vokal Bali ke masa depan. 

Pada akhirnya, musik Bali mengajarkan bahwa 
keindahan bukan sekadar soal estetika, tetapi jalan 
menuju kesadaran. Melalui bunyi, manusia belajar 
tentang keseimbangan, harmoni, dan ketulusan. 
Sandyagita dan Gegitaan lahir dari kesadaran ini — 
bahwa musik bukan hanya hasil kreativitas teknis, 
tetapi juga bentuk doa yang bersuara. 

Spiritualitas memberi arah, sedangkan estetika 
memberi bentuk. Ketika keduanya berpadu, lahirlah 
karya yang hidup — karya yang tidak hanya 
terdengar, tetapi juga dirasakan. Dengan pemahaman 
inilah, kita dapat melangkah menuju bab berikutnya, 
yang akan menelusuri struktur musikal dan konsep 
vokal-instrumental dalam Sandyagita dan Gegitaan, 
bagaimana keduanya mengolah unsur bunyi, teks, 
dan rasa menjadi satu kesatuan yang menyentuh. 

Pada akhirnya, musik Bali mengajarkan bahwa 
keindahan bukan sekadar soal estetika, tetapi jalan 
menuju kesadaran. Melalui bunyi, manusia belajar 
tentang keseimbangan, harmoni, dan ketulusan. 
Sandyagita dan Gegitaan lahir dari kesadaran ini 
bahwa musik bukan hanya hasil kreativitas teknis, 
tetapi juga bentuk doa yang bersuara. 

Spiritualitas memberi arah, sedangkan estetika 
memberi bentuk. Ketika keduanya berpadu, lahirlah 
karya yang hidup karya yang tidak hanya terdengar, 
tetapi juga dirasakan. 

Dengan pemahaman inilah, kita dapat 
melangkah menuju bab berikutnya, yang akan 
menelusuri struktur musikal dan konsep vokal-
instrumental dalam Sandyagita dan Gegitaan, 



 162 
 

bagaimana keduanya mengolah unsur bunyi, teks, 
dan rasa menjadi satu kesatuan yang menyentuh  



 163 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Bandem I Made, 1986. Prakempa: Sebuah Lontar 
Gamelan Bali.  

             Denpasar: Akademi Seni Tari 
Indonesia.  

 
Barker, Paul. 2004. Composing for Voice: A 

Guide for  
Composers, Singers, And Teacher. 

Routledge: New York/London. 
 

Banoe, Pono. Pengntar Pengetahuan Harmoni. 
Penerbit  

              Kanisius (Anggota IKAPI), Yogyakarta. 
 

Djohan, 2006. Terapi Musik, Teori dan Aplikasi.   
               Penerbit Galangpress (Anggota IKAPI)   
              Yogyakarta. 
 
Harjana, Suka. 2018. Estetika Musik Sebuah   

               Pengantar. Yogyakarta, Art Music Today 
 
Laksmi, Desak Made Suarti. 2024. Mecandetan 

III.  
               Penciptaan Tembang: Sumber Inspirasi 

Pada  
              Budaya Pertanian 
 
_______, 2024. Tembang Bali: Dari Yogi Suara 

Menuju  
           Yoga Suara. Kementrian Pendidikan,  
            Kebudayaan, Riset dan Teknologi 

Institut   
           Seni Indonesia Denpasar. 
 



 164 
 

_______, 2023 Kidung: Integral and Structured 
Part in  

             The Implementation of Balinese Hindu  
             Relligious Ceremonies Malaysian Journal  
             Internasional  (Journal Scopus). 

Malaysia. 
 
_______, 2022. Pemahaman Dan Strategi 

Pembinaan  
              Kidung Keagamaan Hindu Di Kota 

Denpasar:   
              Suatu Kajian Teo-Estetika. Penerbit: 

Fakultas  
              Seni Pertunjukan – ISI Denpasar  
              Bekerjasama Dengan Sanggar Seni 

Citta  
              Uadhi Kabupaten Badung. 
 
_______, 2006. Penempatan Suara (Vokal 

Placement)  
              dalam Seni Olah Vokal Bali dalam Mudra  

            JurnalSeni Budaya. Denpasar: Institut Seni     
             Indonesia Denpasar.  
Miller, Richard. 1986. The Structur Of Singing: System  
             and Art in Vocal Tecnique. London: A Division   
             of Macmillan, Inc. New York. Col-lier  
            Macmillan, Inc. 
 
Mithen, Steven. 2007. The Singing Neanderthals: The  
             Origins of Music, Language, Mind, and Body.  
             United States of America: First Harvard  
            University Press.  
 
Scruton, Roger. 2009. The Estethetics of Music. Oxford    
            University Press. 
 
Sunarto, 2017. Apresiasi Musik. Thafa Media:  



 165 
 

             Yogyakarta. 
 

Taum, Yoseph Yapi. 1997. Pengantar Teori 
Sastra.  

             Bogor: Penerbit Nusa Indah.  
 
Teeuw, A. 2015. Sastra dan Ilmu Sastra 

Pengantar  
              Teori Sastra. Bandung: PT. Dunia 

Pustaka  
             Jaya  
 
Tenzer, Michael. 2000. Gamelan Gong Kebyar: 

The Art  
             of Twentieth- Century Balinese Music. 

Chicago  
            and London: The University of Chicago 

Press.  
 
Waesberghe S.J., F.H. Smits van, 2016. Estetika  
             Musik. Jogjakarta: Thafa Media. 

 
________, 2007. Teori Rasa: Memahami Taksu,  
             Ekspresi & Metodenya. Denpasar: 

Penerbit  
Widya Dharma Bekerja sama dengan 

Program Magister Ilmu Agama dan 
Kebudayaan, Universitas Hindu Indonesia. 

 
Yasa, Suka I Wayan. 2010. Rasa: Daya Estetik 

–  
             Religius Geguritan Sucita. Denpasar: 

Yayasan  
             Sari Kahyangan Indonesia. 

 
Zoetmulder, P.J. dan S.O Robson. 2011. Kamus Jawa  
             Kuno-Indonesia. Jakarta: PT Gramedia  



 166 
 

             Pustaka Utama. 




	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB 1 Gema Tradisi dalam Bunyi Baru: Sandyagita dan Gegitaan Bali
	1. Tujuan Penulisan
	2. Manfaat Akademik dan Praktis
	a. Manfaat Akademik
	b. Manfaat Praktis

	3. Metode Kajian
	a. Pendekatan Etnomusikologi
	b.  Pendekatan Estetika
	c. Performativitas


	BAB 2 Kosmologi Suara dan Transformasi Tradisi Vokal Bali
	1. Musik Bali antara Tradisi Kreatif dan Inovasi
	2. Konteks dan Latar Belakang Munculnya Sandyagita dan Gegitaan
	3. Landasan Historis Tradisi Vokal Bali
	a.  Jejak Suara di Balik Tradisi
	b. Sejarah Awal Tradisi Vokal Bali: Dari Ritual  ke     Sastra Lisan
	c. Tradisi Sekuler: Gegendingan dan Gegitaan
	1). Gegendingan: Dari Ritual ke Ruang Sosial
	2). Gegitaan: Perpaduan Vokal dan Instrumental
	3). Dari Sakral ke Estetika Duniawi



	BAB 3 Sabda sebagai Struktur Musikal: Dialektika Teks dan Bunyi
	BAB 4 Dinamika Kebyar dan Refigurasi Tradisi Bali
	1. Landasan Sosial dan Kelahiran Estetika Kebyar
	2. Perubahan Gaya dan Fungsi Vokal
	3. Eksperimen dan Integrasi Vokal-Instrumental
	4. Kebyar sebagai Paradigma Estetika Inovatif
	5. Dinamika Transformasi Vokal Bali
	6. Menyongsong Era Inovasi: Dari Tradisi ke  Eksperimen

	BAB 5 Keindahan sebagai Laku Spiritual: Sandyagita dan Gegitaan
	1. Estetika  dalam Sandyagita dan Gegitaan
	2. Spiritualitas dalam Ekspresi Vokal dan Instrumental
	3. Teknik Musikal sebagai Medium Makna Spiritual
	4. Dimensi Transendental dalam Pengalaman Musikal
	5. Analisis Estetika dan Spiritualitas dalam Sebuah Karya Sandyagita
	6. Konteks Penciptaan dan Struktur Karya
	7.Relasi Vokal dan Instrumen sebagai Ekspresi Estetika
	8.Dimensi Spiritualitas dalam Teks dan Bunyi
	9.Teknik sebagai Medium Penghayatan Spiritual
	10.Pengalaman Transendental bagi Pelaku dan Pendengar
	11.Implikasi Estetika dan Spiritualitas dalam Konteks Musik Bali Kontemporer
	12.Refleksi Estetika dan Spiritualitas dalam Sandyagita dan Gegitaan

	BAB 6 Konseptualisasi Sandyagita dan Gegitaan dalam Tradisi Bali
	1. Struktur dan Unsur Pembentuk Sandyagita
	a. Unsur Vokal
	b. Unsur Instrumental
	d. Unsur Struktur dan Bentuk
	e. Unsur Estetika dan Filosofis

	2. Prinsip Estetika Sandyagita
	a. Estetika Keseimbangan: Refleksi dari Makna Sandhyagita
	b. Estetika Rasa dan Taksu
	c. Estetika Rwa Bhineda: Dualitas yang      Harmonis
	d. Estetika Eksperimen dan Transformasi
	e.Estetika Ruang dan Suasana (Estetika   Kontekstual)
	f. Estetika Kesadaran dan Spiritualitas

	3. Gegitaan dan Perkembangan Vokal–Instrumental  Bali Kontemporer
	a. Dari Tradisi Lisan ke Eksperimen Artistik
	b. Sinergi Vokal dan Instrumen: Dari Pendamping ke Dialog
	c. Dimensi Estetika dan Spiritualitas Baru
	d. Fungsi Sosial dan Kultural di Era Kontemporer
	e. Gegitaan sebagai Warisan dan Ciptaan

	4. Sandyagita sebagai Ruang Estetika  Peralihan
	5. Dimensi Filosofis Sandyagita
	6. Terminologi dalam Konteks Karya
	7. Relevansi dan Arah Perkembangan

	BAB 7 Poetika Musikal Gegitaan Bali
	1. Antara Suara, Rasa, dan Bentuk
	2. Struktur Melodi dan Ruang Nada
	3. Ritme dan Pola Waktu
	4. Tekstur dan Hubungan Vokal–Instrumental
	5. Estetika Gegitaan: Antara Kehalusan dan Kekuatan
	6. Ekspresi Tubuh dan Performativitas
	7. Gegitaan dan Kehidupan Sosial
	8. Arah Baru: Gegitaan dalam Konteks Inovasi

	BAB 8 Sintaks Bunyi dan Teks dalam Estetika Musik Bali
	1. Struktur Musikal Sandyagita dan Gegitaan
	2.Teks, Sastra, dan Konteks Makna
	3. Makna dan Simbol dalam Teks Vokal-Instrumental
	4. Aspek Estetika dan Filosofis

	BAB 9 Dari Pakem ke Eksperimen: Transformasi Musikal Bali
	1. Sandyagita sebagai Inovasi
	2.Gegitaan dan Komunitas Seni

	BAB 10 Refleksi Akhir: Bunyi, Tradisi, dan Masa Depan
	DAFTAR PUSTAKA

