
Kakebyaran dalam
Ruang Multikultural

I Gede Yudarta

Pusat Penerbitan LPPM 
Institut Seni Indonesia Bali



Kakebyaran dalam Ruang 
Multikultural 

 
 
 
 
 
 
 
 

I Gede Yudarta 

 

 

 

 

 

 

 

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 

2025 



 i 

Kakebyaran dalam Ruang Multikultural 

Denpasar 2025 © I Gede Yudarta 
 
Penulis : I Gede Yudarta 
Editor : I Putu Udiyana Wasista 
Sampul : I Putu Udiyana Wasista 
 
Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak 
atau memindahkan sebagian atau seluruh isi buku  ke  dalam 
bentuk  apapun,  secara  elektronis  maupun mekanis,  termasuk 
fotokopi,  merekam,  atau  dengan  teknik perekaman lainnya, 
tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 28 
Tahun 2014 tentang Hak Cipta. 
 
Diterbitkan pertama kali oleh: 
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 
Jl. Nusa Indah, Denpasar, Bali, 80235 
 
E-mail: penerbitan@isi-dps.ac.id 
Website: omp.isi-dps.ac.id/index.php/NKMEP 
 
vi+280 hlm, 14, 8 x 21 cm 
ISBN: 978-623-5560-67-0 (elektronik) 
 

 
 
Cetakan Desember 2025 
  

mailto:penerbitan@isi-dps.ac.id


 ii 

PRAKATA 

Seni tradisi tidak pernah hadir sebagai entitas yang berdiri sendiri. 
Ia tumbuh bersama masyarakat, bergerak mengikuti perubahan 
zaman, dan terus menemukan bentuk-bentuk baru dalam 
perjumpaan dengan ruang, manusia, serta kebudayaan lain. Buku 
Kakebyaran dalam Ruang Multikultural disusun dari kesadaran 
tersebut, bahwa seni, khususnya seni kakebyaran, merupakan 
bagian dari kehidupan sosial yang hidup, dinamis, dan senantiasa 
bernegosiasi dengan konteks di sekitarnya. 

Kakebyaran tidak hanya dipahami sebagai gaya musikal atau 
ekspresi estetis semata, melainkan sebagai praktik kebudayaan 
yang merekam perjalanan sejarah, cara pandang, serta daya 
adaptasi masyarakat pendukungnya. Dalam lintasan sejarah Bali 
dan Lombok, kakebyaran menunjukkan kemampuan untuk hadir 
dalam berbagai ruang, mulai dari ruang ritual, ruang komunal, 
hingga ruang publik yang bersifat multikultural. Pergerakan ini 
menegaskan bahwa seni tradisi tidak berhenti pada fungsi 
warisan, tetapi terus membangun relevansi melalui interaksi dan 
dialog lintas budaya. 

Buku ini berangkat dari pembacaan terhadap seni tradisi dalam 
konteks Nusantara yang plural. Pembahasan diarahkan untuk 
melihat bagaimana seni diproduksi, diwariskan, dimaknai, serta 
dinegosiasikan dalam ruang sosial yang terus berubah. Kota, 
mobilitas penduduk, komunitas, dan perjumpaan antartradisi 
dipahami sebagai bagian dari lanskap kebudayaan yang 
membentuk cara seni hidup dan berkembang. Dengan 
pendekatan tersebut, seni tidak diposisikan sebagai peninggalan 
masa lalu, melainkan sebagai praktik sosial yang aktif membentuk 
dan dibentuk oleh masyarakat. 



 iii 

Bagian-bagian dalam buku ini secara bertahap mengajak pembaca 
menelusuri relasi antara seni, identitas, memori, dan ruang 
multikultural. Bali dan Lombok dihadirkan sebagai contoh ruang 
pertemuan budaya yang memperlihatkan bagaimana kakebyaran 
bertransformasi tanpa kehilangan akar nilai yang menopangnya. 
Perubahan bentuk, fungsi, dan konteks pertunjukan dipahami 
sebagai bagian dari proses adaptasi, bukan sebagai tanda 
hilangnya tradisi. 

Buku ini ditujukan bagi pembaca yang memiliki ketertarikan 
terhadap seni, kebudayaan, dan dinamika sosial, baik dari 
kalangan akademisi, praktisi seni, mahasiswa, maupun masyarakat 
umum. Harapannya, buku ini dapat memperluas cara pandang 
terhadap seni tradisi, tidak hanya sebagai objek apresiasi, tetapi 
sebagai ruang hidup yang merekam kebersamaan, perbedaan, dan 
dialog antarbudaya. 

Akhir kata, penulis menyadari bahwa buku ini tidak lepas dari 
keterbatasan. Namun demikian, besar harapan agar kehadirannya 
dapat menjadi bagian dari upaya bersama untuk memahami, 
merawat, dan mengembangkan seni tradisi dalam lanskap 
kebudayaan yang terus bergerak. Semoga buku ini memberi 
manfaat dan membuka ruang percakapan yang lebih luas tentang 
seni, identitas, dan kehidupan multikultural di Indonesia. 

Denpasar, 2025 
Penulis 

 
  



 iv 

DAFTAR ISI 

 
PRAKATA .............................................................................. ii 
DAFTAR ISI ..........................................................................iv 
Bab 1 Seni Tradisi dan Dinamika Kebudayaan Nusantara 1 

1.1 Seni Tradisi sebagai Praktik Kebudayaan .................. 1 
1.2 Tradisi, Keberlanjutan, dan Perubahan Sosial ........... 3 
1.3 Mobilitas Budaya dan Sirkulasi Praktik Seni ............. 4 
1.5 Seni Tradisi dalam Horizon Kebudayaan 
Kontemporer....................................................................... 8 
Penutup............................................................................. 10 

Bab 2 Reproduksi Budaya, Identitas, dan Makna ............. 11 
2.1 Reproduksi Budaya sebagai Proses Sosial ............... 11 
2.2 Memori Kolektif dan Keberlanjutan Tradisi ............ 13 
2.3 Identitas Kultural dan Praktik Representasi ............ 15 
2.4 Tanda, Simbol, dan Produksi Makna ....................... 17 
2.5 Seni Pertunjukan sebagai Arena Legitimasi  
Simbolik ............................................................................ 20 
2.6 Negosiasi Makna dalam Ruang Multikultural ........ 22 
2.7 Reproduksi Budaya sebagai Strategi  
Keberlanjutan ................................................................... 24 
Penutup............................................................................. 26 

Bab 3 Kota, Mobilitas, dan Ruang Kebudayaan ................ 27 
3.1 Kota sebagai Ekologi Kebudayaan ........................... 27 
3.2 Urbanitas dan Transformasi Praktik Seni ................ 29 
3.3 Mobilitas Penduduk dan Sirkulasi Budaya .............. 31 
3.4 Komunitas sebagai Simpul Kebudayaan .................. 33 
3.5 Interaksi Antartradisi dalam Ruang Multikultural .. 37 
3.6 Negosiasi Makna dan Mediasi Simbolik dalam 
Ruang Multikultural ........................................................ 39 
3.7 Ruang Kota sebagai Arena Negosiasi Nilai............. 41 
3.8 Kota sebagai Jembatan Kontekstual ......................... 44 
Penutup............................................................................. 46 

Bab 4 Bali: Tradisi, Estetika, dan Warisan Seni ................ 47 



 v 

4.1 Sejarah Bali sebagai Medan Kebudayaan................. 47 
a) Genealogi Singkat Kebudayaan Bali .............................. 48 
b) Institusi Adat sebagai Infrastruktur Kebudayaan ......... 50 
c) Kosmologi dan Tatanan Nilai sebagai Fondasi Seni .... 52 
d) Seni dalam Struktur Sosio Ritual Bali ............................ 55 
e) Transmisi Sejarah dan Ingatan Kultural ........................ 57 
f) Stabilitas dan Adaptasi dalam Medan Kebudayaan Bali59 

4.2 Kosmologi, Ritual, dan Struktur Makna Seni .......... 61 
a) Kosmologi sebagai Kerangka Ontologis Praktik Seni . 62 
b) Ritual sebagai Mekanisme Aktualisasi Makna ............... 64 
c) Struktur Makna Seni dalam Relasi Waktu, Ruang, dan 
Tindakan ............................................................................... 66 

4.3 Logika Estetika dalam Tradisi Bali .......................... 68 
a) Estetika sebagai Sistem Nilai dan Etika Kultural.......... 70 
b) Keseimbangan dan Keteraturan sebagai Prinsip Estetis
 ............................................................................................... 72 
c) Estetika sebagai Pengetahuan Terinternalisasi dalam 
Praktik ................................................................................... 74 
d) Logika Estetika antara Konsistensi dan Variasi............ 76 

4.4 Seni sebagai Praktik Sosial dan Religius.................. 78 
a) Seni dan Partisipasi Kolektif dalam Kehidupan 
Komunal ............................................................................... 80 
b) Pembagian Peran Sosial, Disiplin Komunal, dan 
Mekanisme Kontrol ............................................................. 82 
c) Seni sebagai Aktualisasi Kewajiban Religius ................. 84 
d) Legitimasi Simbolik sebagai Efek Sosial Seni ............... 86 

4.5 Transmisi, Pewarisan, dan Otoritas Kultural ........... 88 
a) Relasi Guru–Murid sebagai Struktur Pedagogis ........... 90 
b) Komunitas sebagai Ruang Pembelajaran Kolektif ....... 93 
c) Transmisi sebagai Pembentukan Disposisi Kultural .... 96 
d) Otoritas Simbolik dan Pengesahan Praktik................. 100 
e) Kontinuitas dan Adaptasi dalam Pewarisan Nilai ....... 103 

4.6 Seni, Identitas, dan Representasi Budaya Bali ...... 106 
a) Seni sebagai Penanda Identitas Kultural ...................... 108 
b) Seleksi Simbolik dan Esensialisme Strategis ............... 111 
c) Reposisi Seni dalam Ruang Representasi Publik ........ 115 



 vi 

d) Relasi Kuasa dalam Produksi Representasi ................. 118 
e) Identitas sebagai Konstruksi Relasional dalam Dialog 
dengan Liyan ....................................................................... 122 

Bab 5 Bali: Dinamika Kakebyaran dan Transformasi  
Tradisi ................................................................................. 126 

5.1 Genealogi Kakebyaran di Bali ................................. 127 
5.2 Kosmologi Bali dan Reorientasi Ekspresi 
Kakebyaran ..................................................................... 130 
5.3 Estetika Kakebyaran antara Intensitas, Dinamika, 
dan Disiplin .................................................................... 132 

Bab 6 Lombok: Ruang Pertemuan dan Transformasi  
Seni ...................................................................................... 135 

6.1 Lombok Sebagai Ruang Multikultural ................... 135 
a) Sejarah Kehadiran Komunitas Bali di Lombok .......... 136 
b) Konfigurasi Sosial dan Politik Identitas ...................... 147 
c) Pluralitas Ruang dan Relasi Antarkomunitas .............. 161 

6.2 Seni Kakebyaran sebagai Praktik Reproduksi  
Budaya ............................................................................ 175 

a) Genealogi Seni Kakebyaran di Lombok ........................ 177 
b) Infrastruktur Praktik: Sanggar dan Sekaa .................... 190 
c) Repertoar dan Musikalitas ............................................. 205 

6.3 Transformasi dan Adaptasi Bentuk Seni ................ 223 
a) Adaptasi Liturgis dan Estetis ........................................ 225 
b) Hibriditas dan Akulturasi .............................................. 235 
c) Praktik Adaptif Sosial-Religius ..................................... 249 

Penutup........................................................................... 265 
BAB 7 Seni Tradisi dan Horizon Masa Depan  
Kebudayaan ........................................................................ 267 

7.1 Infrastruktur Kultural dan Reorientasi Paradigma 
Kebijakan Kebudayaan .................................................. 268 
7.2 Seni Tradisi dan Rekonfigurasi Pendidikan 
Kebudayaan sebagai Proses Formatif .......................... 270 

Daftar Pustaka .................................................................... 273 
 
 
 



 1 

Bab 1 
Seni Tradisi dan Dinamika Kebudayaan 
Nusantara 

1.1 Seni Tradisi sebagai Praktik Kebudayaan 

Seni tradisi dalam horizon kebudayaan tidak dapat dipahami 
sebagai artefak estetis yang berdiri secara otonom, melainkan 
sebagai praktik sosial yang terjalin erat dengan struktur nilai, relasi 
sosial, serta mekanisme transmisi kultural (Dant, 1999; Moxey, 
1996). Seni selalu hadir dalam jejaring institusi sosial, tatanan adat, 
dan sistem kepercayaan yang menopang keberlangsungannya. 
Dalam kerangka tersebut, seni berfungsi sebagai medium 
artikulasi pengetahuan kultural yang mengandung pandangan 
hidup, orientasi kosmologis, serta etika kolektif masyarakat 
pendukungnya. 

Praktik seni tradisi beroperasi melalui tindakan berulang yang 
dilembagakan secara sosial, baik dalam konteks ritual, 
pertunjukan, maupun aktivitas komunal yang memperoleh 
legitimasi simbolik. Pola pewarisan seni tidak berlangsung melalui 
penguasaan teknik semata, melainkan melalui proses sosial yang 
melibatkan relasi pedagogis, struktur komunitas, serta otoritas 
kultural tertentu (Atkinson, 2022; Goldbard & Adams, 2006). 
Mekanisme ini menempatkan seni sebagai ruang pembelajaran 
nilai yang mentransmisikan kedisiplinan, hierarki, tanggung jawab 
sosial, serta keterikatan kolektif, sehingga keberlanjutan seni 
berkorelasi langsung dengan keberlanjutan tatanan sosial yang 
melingkupinya. 



 2 

Dimensi simbolik seni tradisi menegaskan posisinya sebagai 
sistem tanda yang memproduksi dan mereproduksi makna 
(Apter, 2011). Unsur musikal, visual, dan performatif tersusun 
melalui konvensi simbolik yang dipahami secara kolektif dan 
diwariskan lintas generasi. Konvensi tersebut memungkinkan seni 
berfungsi sebagai bahasa kultural yang mengkomunikasikan 
identitas, posisi sosial, serta relasi manusia dengan ranah spiritual 
dan material. Dengan demikian, seni tradisi berperan sebagai 
mekanisme representasi yang menjembatani pengalaman 
individual dengan struktur makna kolektif yang lebih luas. 

Konteks historis turut membentuk cara seni tradisi dipraktikkan 
dan dimaknai. Dinamika sosial, mobilitas penduduk, serta 
intensitas interaksi antarbudaya mendorong terjadinya 
penyesuaian bentuk, fungsi, dan orientasi praktik seni. 
Penyesuaian tersebut tidak mengindikasikan kemunduran tradisi, 
melainkan menunjukkan kapasitas adaptif seni dalam merespons 
perubahan lingkungan sosial tanpa kehilangan legitimasi kultural. 
Dalam kerangka ini, seni tradisi tampil sebagai praktik 
kebudayaan yang bersifat dinamis, mampu mempertahankan 
kontinuitas nilai sembari membuka ruang transformasi. 

Pemahaman seni tradisi sebagai praktik kebudayaan 
mengharuskan pembacaan yang melampaui analisis formal dan 
estetis. Seni perlu diperlakukan sebagai medan produksi nilai, 
pengetahuan, dan relasi sosial yang berlangsung secara 
berkelanjutan. Perspektif ini menjadi landasan konseptual penting 
bagi pembahasan pada bab-bab selanjutnya, terutama dalam 
menelaah praktik seni di Bali dan Lombok sebagai bagian dari 
konfigurasi kebudayaan yang kompleks, sekaligus sebagai arena 
negosiasi makna dalam masyarakat multikultural. 

 



 3 

1.2 Tradisi, Keberlanjutan, dan Perubahan Sosial 

Tradisi dalam kerangka kebudayaan tidak merepresentasikan 
warisan beku yang diwariskan secara mekanis dari masa ke masa, 
melainkan konstruksi historis yang senantiasa dibentuk ulang 
melalui proses sosial yang berlapis. Keberlanjutan tradisi 
bergantung pada kapasitasnya untuk mempertahankan relevansi 
simbolik dan fungsional di tengah perubahan struktur sosial, 
orientasi nilai, serta konfigurasi relasi antar aktor budaya (Auger, 
2016; Beckstein, 2017). Dengan demikian, kontinuitas tradisi 
tidak bersumber pada preservasi bentuk, melainkan pada 
stabilitas makna inti yang terus dinegosiasikan dalam konteks 
sosial berbeda. 

Perubahan sosial memengaruhi tradisi melalui pergeseran pola 
relasi sosial, transformasi institusi, serta dinamika ekonomi dan 
mobilitas penduduk. Praktik seni tradisi mengalami penyesuaian 
seiring perubahan konteks pendukungnya, baik dalam aspek 
organisasi, fungsi sosial, maupun bentuk ekspresi. Penyesuaian 
tersebut tidak berlangsung secara linear, melainkan melalui proses 
selektif yang mempertahankan unsur-unsur tertentu sekaligus 
memodifikasi elemen lain agar selaras dengan kondisi sosial 
mutakhir. Tradisi, dengan demikian, beroperasi sebagai sistem 
adaptif yang mengintegrasikan memori kolektif dengan tuntutan 
aktualitas. 

Ketegangan antara pelestarian dan pembaruan merupakan 
kondisi inheren dalam kehidupan seni tradisi. Upaya pelestarian 
sering kali menekankan stabilitas bentuk dan kesetiaan terhadap 
pakem, sementara dinamika sosial mendorong inovasi sebagai 
strategi keberlanjutan. Ketegangan ini tidak selalu berujung pada 
konflik terbuka, melainkan kerap termanifestasi dalam kompromi 



 4 

simbolik yang memungkinkan tradisi tetap dikenali sekaligus 
responsif. Praktik seni menjadi arena penting bagi artikulasi 
kompromi tersebut, karena di dalamnya nilai, estetika, dan fungsi 
sosial saling berkelindan. 

Keberlanjutan tradisi juga berkaitan erat dengan mekanisme 
transmisi lintas generasi. Proses pewarisan tidak hanya 
memindahkan pengetahuan teknis, tetapi juga mentransmisikan 
cara pandang, etika, serta orientasi kultural yang melekat pada 
praktik seni (Kusumastuti dkk., 2021; Yang dkk., 2022). 
Perubahan sosial memengaruhi pola transmisi tersebut melalui 
pergeseran relasi pedagogis, perubahan institusi pendukung, serta 
masuknya medium dan ruang baru bagi praktik seni. Kondisi ini 
menuntut redefinisi strategi pewarisan agar tradisi tetap hidup 
dalam lanskap sosial yang berubah. 

Dalam kerangka ini, tradisi dapat dipahami sebagai medan 
dialektis antara keberlanjutan dan transformasi. Keberadaannya 
tidak ditentukan oleh resistensi terhadap perubahan, melainkan 
oleh kemampuan untuk mengelola perubahan secara bermakna. 
Perspektif ini membuka ruang pembacaan seni tradisi sebagai 
praktik kebudayaan yang terus bergerak, menegosiasikan masa 
lalu dan masa kini secara simultan. Landasan pemahaman 
tersebut menjadi penting untuk membaca praktik seni pada 
konteks regional selanjutnya, terutama ketika tradisi berinteraksi 
dengan realitas sosial multikultural dan lintas wilayah. 

1.3 Mobilitas Budaya dan Sirkulasi Praktik Seni 

Mobilitas budaya merupakan faktor struktural yang membentuk 
lanskap kebudayaan Nusantara melalui pergerakan manusia, 
gagasan, dan praktik simbolik lintas ruang. Perpindahan 



 5 

penduduk, baik bersifat temporer maupun permanen, 
menghasilkan intensifikasi perjumpaan budaya yang mendorong 
terjadinya sirkulasi praktik seni di luar ruang asalnya. Dalam 
konteks ini, seni tradisi tidak terikat secara eksklusif pada wilayah 
geografis tertentu, melainkan beroperasi sebagai praktik kultural 
yang dapat berpindah, beradaptasi, serta membentuk konfigurasi 
baru sesuai dengan kondisi sosial setempat. 

Sirkulasi praktik seni berlangsung melalui jaringan sosial, institusi 
kultural, serta relasi ekonomi dan ritual yang menyertai mobilitas 
penduduk. Praktik seni sering kali mengikuti jalur migrasi 
komunitas pendukungnya, kemudian mengalami proses 
reartikulasi dalam ruang sosial baru. Proses tersebut tidak bersifat 
reproduksi identik, melainkan melibatkan seleksi, reinterpretasi, 
serta penyesuaian terhadap norma, selera estetis, dan struktur 
sosial lingkungan penerima. Dengan demikian, mobilitas budaya 
memosisikan seni tradisi sebagai praktik yang lentur dan 
kontekstual. 

Interaksi antarkelompok dalam ruang multikultural mempercepat 
terjadinya pertukaran kultural dan pembentukan hibriditas estetis 
(Lee dkk., 2020; Sahani dkk., 2025). Praktik seni yang bersirkulasi 
tidak hanya membawa bentuk dan teknik, tetapi juga membawa 
sistem makna dan nilai simbolik yang kemudian dinegosiasikan 
dalam perjumpaan dengan tradisi lain. Negosiasi tersebut 
menghasilkan variasi ekspresi seni yang merefleksikan relasi 
kuasa, strategi adaptasi, serta upaya mempertahankan identitas 
kultural dalam lingkungan sosial yang beragam. Mobilitas, dalam 
pengertian ini, tidak sekadar memindahkan seni, melainkan 
mentransformasikan cara seni dimaknai dan difungsikan. 

Sirkulasi praktik seni juga dipengaruhi oleh perubahan medium 
dan ruang pertunjukan. Urbanisasi, perkembangan institusi 



 6 

pendidikan seni, serta perluasan ruang publik dan pariwisata 
menciptakan konteks baru bagi praktik seni tradisi. Konteks 
tersebut memungkinkan seni tampil di luar kerangka ritual asalnya 
dan memperoleh fungsi sosial tambahan sebagai sarana hiburan, 
representasi identitas, atau komoditas budaya. Transformasi 
fungsi ini menunjukkan bahwa mobilitas budaya berkelindan 
dengan dinamika ekonomi dan kebijakan kultural yang 
membentuk ekologi seni kontemporer. 

Dengan menempatkan mobilitas budaya sebagai kerangka 
analitis, seni tradisi dapat dipahami sebagai praktik yang terus 
bergerak dalam jaringan ruang, waktu, dan relasi sosial. Perspektif 
ini menegaskan bahwa keberadaan seni dalam konteks lintas 
wilayah tidak mengindikasikan hilangnya akar tradisi, melainkan 
menunjukkan kapasitas adaptif seni dalam merespons perubahan 
struktur sosial. Pemahaman tersebut menjadi landasan penting 
untuk membaca pembahasan pada bab-bab berikutnya, terutama 
ketika praktik seni di Bali dan Lombok dianalisis sebagai bagian 
dari sirkulasi budaya yang lebih luas dalam ruang kebudayaan 
Nusantara. 

1.4 Pluralitas Budaya sebagai Kondisi Kebudayaan 
Indonesia 

Pluralitas budaya merupakan kondisi struktural kebudayaan 
Indonesia yang terbentuk melalui sejarah panjang interaksi 
antarkelompok, migrasi, serta diferensiasi ekologis wilayah. 
Keberagaman etnis, bahasa, dan sistem kepercayaan tidak hadir 
sebagai latar pasif, melainkan sebagai medan relasi yang aktif 
membentuk praktik sosial dan ekspresi simbolik. Dalam konteks 
tersebut, seni tradisi berkembang melalui pertemuan berlapis 
antara nilai lokal, ingatan kolektif, dan dinamika sosial yang saling 
berkelindan. 



 7 

Keberagaman tersebut menghasilkan konfigurasi kebudayaan 
yang tidak homogen. Setiap komunitas mengembangkan sistem 
simbolik dan estetika yang merefleksikan pengalaman historis 
serta orientasi kosmologis masing-masing. Namun, pluralitas 
tidak meniscayakan isolasi kultural. Interaksi lintas komunitas 
membuka ruang pertukaran simbolik yang memungkinkan 
praktik seni beroperasi sebagai medium komunikasi 
antarkelompok, sekaligus sebagai sarana artikulasi perbedaan 
yang dapat dikenali dan dinegosiasikan. 

Dalam lanskap masyarakat majemuk, seni tradisi berfungsi 
sebagai bahasa kultural yang memediasi relasi sosial. Pertunjukan, 
ritual, dan praktik artistik lain menghadirkan kode-kode simbolik 
yang dipahami melalui konvensi bersama, sekalipun berasal dari 
latar budaya berbeda (Hidajat dkk., 2023; Zeng & Chantamala, 
2025). Fungsi komunikatif ini menjadikan seni sebagai wahana 
pertemuan makna, bukan sekadar representasi identitas tunggal. 
Pluralitas budaya, dengan demikian, tidak hanya membentuk 
variasi bentuk seni, tetapi juga memperluas spektrum makna yang 
dilekatkan pada praktik tersebut. 

Pluralitas juga memunculkan relasi kuasa yang memengaruhi 
legitimasi dan visibilitas praktik seni tertentu. Dalam ruang sosial 
yang heterogen, seni dapat berfungsi sebagai alat afirmasi 
identitas sekaligus sebagai strategi negosiasi posisi kultural. 
Beberapa praktik memperoleh pengakuan luas karena kesesuaian 
dengan selera dominan atau dukungan institusional, sementara 
praktik lain bertahan melalui mekanisme komunitas dan transmisi 
internal. Ketimpangan ini menunjukkan bahwa pluralitas budaya 
bukan kondisi netral, melainkan arena dinamis yang membentuk 
hierarki simbolik. 



 8 

Pada saat yang sama, pluralitas membuka kemungkinan bagi 
terbentuknya hibriditas kultural. Interaksi berkelanjutan antar 
tradisi mendorong munculnya ekspresi seni yang memadukan 
unsur estetika, teknik, dan fungsi sosial dari berbagai latar budaya. 
Proses ini tidak selalu menghasilkan bentuk baru yang 
sepenuhnya stabil, tetapi sering kali menghadirkan konfigurasi 
sementara yang terus dinegosiasikan. Hibriditas tersebut 
merefleksikan kemampuan seni untuk menanggapi kompleksitas 
sosial tanpa kehilangan kapasitas representasionalnya. 

Pemahaman pluralitas budaya sebagai kondisi kebudayaan 
Indonesia menempatkan seni tradisi dalam posisi strategis. Seni 
tidak hanya merekam keberagaman, tetapi juga mengelola 
perbedaan melalui mekanisme simbolik yang dapat diterima 
secara sosial. Perspektif ini menyediakan landasan konseptual 
untuk membaca praktik seni pada konteks regional berikutnya, 
terutama ketika Bali dan Lombok dipahami sebagai ruang 
pertemuan budaya dengan intensitas interaksi yang tinggi dan 
konfigurasi pluralitas yang khas. 

1.5 Seni Tradisi dalam Horizon Kebudayaan 
Kontemporer 

Seni tradisi pada konteks kebudayaan kontemporer menempati 
posisi yang semakin kompleks seiring percepatan perubahan 
sosial, ekspansi ruang urban, serta pergeseran orientasi nilai dalam 
masyarakat. Seni tidak lagi beroperasi secara eksklusif dalam 
ruang ritual atau komunitas asal, melainkan berinteraksi dengan 
berbagai arena baru yang dibentuk oleh modernitas, termasuk 
institusi pendidikan, ruang publik kota, industri pariwisata, dan 
ekonomi kreatif. Interaksi tersebut menempatkan seni tradisi 



 9 

pada persimpangan antara keberlanjutan nilai historis dan 
tuntutan aktualitas sosial. 

Modernitas memperkenalkan logika rasionalisasi, efisiensi, dan 
visibilitas publik yang memengaruhi cara seni diproduksi, 
ditampilkan, dan dimaknai. Dalam kerangka ini, seni tradisi 
mengalami pergeseran dari praktik yang terikat pada siklus 
komunal menuju praktik yang bernegosiasi dengan temporalitas 
modern (Li, 2025; Sugita dkk., 2021). Perubahan tersebut tidak 
serta-merta menghilangkan dimensi simbolik seni, tetapi 
mendorong terjadinya rekontekstualisasi makna agar tetap 
relevan dalam lanskap sosial yang berubah cepat. 

Urbanisasi turut membentuk horizon baru bagi seni tradisi. Kota 
menghadirkan kepadatan sosial, keberagaman audiens, serta 
intensitas perjumpaan lintas budaya yang tinggi. Kondisi ini 
membuka peluang bagi seni untuk tampil sebagai representasi 
identitas kultural di ruang publik sekaligus sebagai medium 
komunikasi simbolik antarkelompok. Pada saat yang sama, 
urbanisasi juga memunculkan tantangan berupa standardisasi 
selera, kompetisi antarpraktik budaya, serta tekanan untuk 
menyesuaikan bentuk dan durasi pertunjukan dengan ritme 
kehidupan kota. 

Perubahan orientasi nilai dalam masyarakat kontemporer 
memengaruhi relasi antara seni, generasi, dan institusi sosial. 
Transmisi seni tidak lagi bergantung sepenuhnya pada mekanisme 
tradisional, melainkan melibatkan pendidikan formal, 
dokumentasi digital, dan media baru. Perkembangan ini 
memperluas akses terhadap pengetahuan seni, namun juga 
menggeser pola otoritas dan legitimasi kultural yang sebelumnya 
berpusat pada komunitas adat. Seni tradisi, dalam konteks ini, 



 10 

beroperasi sebagai medan perundingan antara memori kolektif 
dan aspirasi generasi baru. 

Meskipun menghadapi berbagai tekanan, seni tradisi tidak dapat 
diposisikan sebagai residu masa lalu yang terpinggirkan oleh 
modernitas. Sebaliknya, seni menunjukkan kapasitas reflektif 
untuk menanggapi perubahan dengan cara yang selektif dan 
strategis. Praktik seni kontemporer kerap mempertahankan 
struktur simbolik inti sembari membuka ruang inovasi pada aspek 
presentasi, fungsi, dan relasi dengan audiens. Strategi tersebut 
memungkinkan seni tetap berfungsi sebagai sumber makna dan 
identitas dalam konteks sosial yang terus berubah. 

Penutup 

Dengan menempatkan seni tradisi dalam horizon kebudayaan 
kontemporer, bagian ini menegaskan perlunya pembacaan yang 
tidak terjebak pada dikotomi tradisional dan modern. Seni 
dipahami sebagai praktik kultural yang bergerak di antara 
kontinuitas dan transformasi, antara lokalitas dan sirkulasi global. 
Perspektif ini menjadi jembatan konseptual menuju pembahasan 
pada bab-bab selanjutnya, khususnya ketika Bali dan Lombok 
dianalisis sebagai ruang kebudayaan yang memperlihatkan 
intensitas pertemuan antara tradisi, modernitas, dan pluralitas 
sosial. 

  



 11 

Bab 2 
Reproduksi Budaya, Identitas, dan Makna 

2.1 Reproduksi Budaya sebagai Proses Sosial 

Reproduksi budaya merupakan proses sosial yang bekerja melalui 
rangkaian praktik, institusi, serta relasi kekuasaan yang 
membentuk cara kebudayaan dipertahankan sekaligus 
ditransformasikan. Dalam kerangka ini, reproduksi tidak dapat 
dipahami sebagai penyalinan bentuk secara statis, melainkan 
sebagai kerja sosial yang menautkan memori kolektif dengan 
kondisi historis yang senantiasa bergerak. Kebudayaan bertahan 
bukan karena kebekuannya, melainkan karena kapasitasnya untuk 
dimaknai ulang secara berkelanjutan dalam konteks sosial yang 
berubah. 

Sebagai proses sosial, reproduksi budaya berlangsung melalui 
praktik-praktik yang dilembagakan dan diulang dalam ruang 
komunal. Praktik tersebut mencakup ritual, pertunjukan, serta 
aktivitas keseharian yang memperoleh legitimasi simbolik. 
Pengulangan tidak berfungsi sebagai repetisi kosong, tetapi 
sebagai mekanisme peneguhan makna yang memungkinkan nilai 
dan pengetahuan kultural tetap dikenali. Setiap pengulangan 
mengandung potensi diferensiasi karena selalu berlangsung dalam 
situasi sosial yang tidak sepenuhnya identik dengan masa 
sebelumnya. 

Institusi kultural memainkan peran penting dalam mengatur arah 
dan batas reproduksi budaya. Lembaga adat, kelompok seni, serta 
ruang pendidikan berfungsi sebagai simpul yang menyeleksi, 
mengesahkan, dan mendistribusikan praktik budaya. Melalui 
institusi-institusi tersebut, kebudayaan memperoleh kerangka 



 12 

normatif yang menentukan unsur yang dianggap sah, pantas, dan 
bernilai. Proses institusional ini menegaskan bahwa reproduksi 
budaya tidak berlangsung secara alamiah, melainkan melalui 
mekanisme sosial yang sarat dengan kepentingan dan otoritas 
simbolik. 

Relasi kuasa turut membentuk proses reproduksi budaya dengan 
menentukan posisi aktor, akses terhadap sumber daya, serta 
legitimasi representasi. Tidak semua praktik memiliki peluang 
yang setara untuk direproduksi dan memperoleh visibilitas sosial. 
Beberapa bentuk budaya memperoleh penguatan karena selaras 
dengan nilai dominan atau memperoleh dukungan institusional, 
sementara praktik lain bertahan melalui jaringan komunitas yang 
lebih terbatas. Kondisi tersebut menunjukkan bahwa reproduksi 
budaya selalu beroperasi dalam medan sosial yang berlapis dan 
tidak netral. 

Pada saat yang sama, reproduksi budaya membuka ruang bagi 
perubahan yang terkelola. Transformasi muncul melalui proses 
seleksi dan reinterpretasi yang mempertahankan makna inti 
sembari menyesuaikan ekspresi dengan konteks baru. Perubahan 
tersebut tidak menandakan diskontinuitas, melainkan 
mencerminkan strategi keberlanjutan yang memungkinkan 
kebudayaan tetap hidup dan relevan. Dengan demikian, 
reproduksi budaya berfungsi sebagai mekanisme dialektis yang 
menghubungkan kontinuitas dan transformasi dalam satu 
kesatuan proses. 

Pemahaman reproduksi budaya sebagai proses sosial 
menyediakan landasan konseptual untuk membaca seni sebagai 
praktik yang selalu berada dalam jaringan relasi sosial, 
institusional, dan simbolik. Perspektif ini menghindari reduksi 
kebudayaan pada bentuk luar semata dan mengarahkan perhatian 



 13 

pada dinamika produksi makna yang berlangsung secara historis. 
Landasan tersebut menjadi pijakan penting bagi pembahasan 
selanjutnya, terutama dalam menelaah hubungan antara 
reproduksi budaya, pembentukan identitas, serta legitimasi makna 
dalam praktik seni. 

2.2 Memori Kolektif dan Keberlanjutan Tradisi 

Memori kolektif berperan sebagai infrastruktur simbolik yang 
memungkinkan tradisi bertahan melampaui batas temporal 
generasi. Tradisi tidak beroperasi sebagai arsip statis yang 
disimpan dalam kesadaran individual, melainkan sebagai hasil 
kerja ingatan sosial yang diproduksi, dirawat, dan diperbarui 
melalui praktik bersama. Dalam perspektif ini, keberlanjutan 
tradisi bergantung pada kapasitas komunitas dalam mengaktifkan 
memori kolektif melalui ritual, narasi, serta pengulangan simbolik 
yang terinstitusionalisasi dalam kehidupan sosial. 

Konsep memori kolektif sebagaimana dirumuskan oleh Maurice 
Halbwachs (1992), menegaskan bahwa ingatan selalu dibentuk 
dalam kerangka sosial. Ingatan tentang tradisi seni tidak hadir 
sebagai pengalaman personal semata, melainkan sebagai 
konstruksi bersama yang dilegitimasi oleh kelompok. Struktur 
sosial menyediakan kerangka referensial yang menentukan 
peristiwa, nilai, dan simbol mana yang dianggap layak diingat serta 
diwariskan. Dalam praktik seni tradisi, kerangka tersebut 
termanifestasi melalui pakem, tata cara pertunjukan, serta narasi 
asal-usul yang terus diulang dalam konteks komunal. 

Ritual memainkan peran sentral dalam produksi dan 
pemeliharaan memori kolektif. Melalui repetisi terstruktur, ritual 
mengikat ingatan pada tubuh, ruang, dan waktu tertentu, sehingga 



 14 

memori tidak hanya disimpan secara kognitif, tetapi juga 
diinternalisasi secara praksis. Pengulangan ritual tidak bertujuan 
membekukan tradisi, melainkan menegaskan kembali makna 
simbolik yang menjadi fondasi identitas kolektif. Setiap 
pelaksanaan ritual mereaktualisasi masa lalu dalam konteks 
kekinian, sehingga tradisi tetap hadir sebagai pengalaman hidup, 
bukan sekadar referensi historis. 

Narasi turut memperkuat kerja memori kolektif dengan 
menyediakan kerangka interpretatif bagi praktik seni. Cerita 
mengenai asal-usul, tokoh pendiri, atau peristiwa penting 
membentuk kontinuitas simbolik yang menghubungkan generasi. 
Narasi tersebut sering kali tidak bersifat historis dalam pengertian 
faktual, melainkan bekerja sebagai mitos kultural yang 
mengandung nilai normatif dan orientasi etis. Dalam konteks seni 
tradisi, narasi berfungsi sebagai mekanisme legitimasi yang 
menjelaskan alasan keberlangsungan praktik tertentu serta batas-
batas perubahan yang dapat diterima. 

Keberlanjutan tradisi juga bergantung pada proses transmisi lintas 
generasi yang bersifat selektif. Memori kolektif tidak mewariskan 
seluruh elemen masa lalu secara utuh, melainkan memilih aspek-
aspek yang dianggap relevan dengan kebutuhan sosial mutakhir. 
Proses seleksi ini membuka ruang reinterpretasi tanpa memutus 
kontinuitas simbolik. Tradisi, dalam kerangka ini, beroperasi 
sebagai sistem memori yang adaptif, mempertahankan struktur 
makna inti sembari menyesuaikan ekspresi dengan konteks sosial 
yang berubah. 

Dalam kajian kebudayaan, pendekatan memori kolektif 
memungkinkan pembacaan tradisi sebagai proses dinamis yang 
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan orientasi masa depan. 
Keberlanjutan tradisi tidak ditentukan oleh ketepatan reproduksi 



 15 

bentuk, melainkan oleh efektivitas aktivasi memori dalam ruang 
sosial kontemporer. Perspektif ini relevan untuk membaca 
praktik seni di Bali dan Lombok, karena kedua wilayah tersebut 
memperlihatkan intensitas kerja memori kolektif melalui ritual, 
institusi adat, serta narasi kultural yang terus dinegosiasikan dalam 
konteks masyarakat multikultural. 

2.3 Identitas Kultural dan Praktik Representasi 

Identitas kultural tidak hadir sebagai esensi yang melekat secara 
alamiah pada individu atau kelompok, melainkan terbentuk 
melalui proses sosial yang bersifat historis, relasional, dan 
simbolik. Identitas berkembang melalui praktik representasi yang 
memungkinkan suatu komunitas mengenali diri, membedakan 
diri dari yang lain, serta menegaskan posisi sosial dalam 
konfigurasi kebudayaan yang majemuk. Dalam konteks ini, 
identitas tidak bersifat final, melainkan senantiasa berada dalam 
proses pembentukan dan perundingan yang berkelanjutan. 

Dalam kajian budaya, identitas dipahami sebagai hasil artikulasi 
simbolik yang bekerja melalui bahasa, citra, dan praktik kultural. 
Pemikiran Stuart Hall (1997; 1990) menegaskan bahwa identitas 
terbentuk melalui representasi, bukan mendahului representasi 
tersebut. Seni, sebagai praktik simbolik yang padat makna, 
menyediakan medium strategis bagi proses artikulasi tersebut. 
Melalui bentuk, gaya, dan konteks pertunjukan, seni 
memungkinkan identitas kultural tampil, dikenali, dan 
diinterpretasikan dalam ruang sosial. 

Praktik representasi dalam seni tidak semata-mata menampilkan 
ciri visual atau musikal tertentu, tetapi juga mengorganisasi makna 
mengenai kelekatan, kontinuitas, dan perbedaan. Unsur estetika 



 16 

berfungsi sebagai penanda simbolik yang menghubungkan 
praktik seni dengan ingatan kolektif, nilai moral, serta orientasi 
kosmologis komunitas pendukungnya. Dalam ruang 
multikultural, penanda tersebut berperan ganda, yaitu sebagai 
sarana afirmasi identitas internal sekaligus sebagai medium 
komunikasi dengan kelompok lain. 

Identitas kultural yang direpresentasikan melalui seni juga 
berkaitan erat dengan relasi kuasa. Tidak semua representasi 
memiliki bobot legitimasi yang setara dalam ruang publik. 
Kerangka ini sejalan dengan pemikiran Pierre Bourdieu  (1984, 
1993) mengenai modal simbolik, yang menjelaskan bahwa 
pengakuan terhadap suatu praktik budaya ditentukan oleh 
distribusi kekuasaan dan otoritas kultural. Seni tertentu 
memperoleh visibilitas dan prestise karena didukung oleh 
institusi, kebijakan, atau selera dominan, sementara praktik lain 
bertahan melalui penguatan identitas internal komunitas. 

Dalam konteks masyarakat multikultural, praktik representasi 
identitas melalui seni sering kali bersifat dialogis. Identitas tidak 
hanya ditegaskan, tetapi juga dinegosiasikan melalui interaksi 
lintas budaya. Seni menjadi arena tempat perbedaan 
diartikulasikan secara simbolik tanpa harus diselesaikan melalui 
konflik terbuka. Proses ini memungkinkan terbentuknya identitas 
yang bersifat situasional, kontekstual, dan berlapis, tanpa 
kehilangan rujukan pada memori kolektif asal. 

Representasi identitas dalam seni juga memperlihatkan sifat 
selektif. Unsur-unsur tertentu dari tradisi ditekankan, sementara 
elemen lain disederhanakan atau dikesampingkan untuk 
menyesuaikan konteks audiens dan ruang pertunjukan. 
Selektivitas ini tidak dapat dipahami sebagai distorsi semata, 
melainkan sebagai strategi kultural untuk menjaga keterbacaan 



 17 

simbolik identitas dalam lingkungan sosial yang kompleks. 
Dengan demikian, representasi identitas selalu mengandung 
dimensi strategis yang berkaitan dengan keberlanjutan dan 
pengakuan sosial. 

Melalui kerangka ini, seni dapat dipahami sebagai medium utama 
pembentukan dan perundingan identitas kultural. Identitas tidak 
direduksi sebagai label statis, tetapi diperlakukan sebagai proses 
simbolik yang terus bergerak mengikuti dinamika sosial. 
Perspektif ini menyediakan dasar analitis penting untuk membaca 
praktik seni di Bali dan Lombok pada bab-bab selanjutnya, 
terutama ketika identitas kultural diproduksi dan 
direpresentasikan dalam ruang multikultural yang sarat dengan 
interaksi, adaptasi, dan relasi kuasa. 

2.4 Tanda, Simbol, dan Produksi Makna 

Seni dapat dipahami sebagai sistem tanda yang bekerja melalui 
konvensi simbolik untuk memproduksi, menegosiasikan, dan 
mendistribusikan makna dalam ruang sosial (Karimimoshaver 
dkk., 2021; Montero Zayas dkk., 2025). Makna tidak melekat 
secara inheren pada bentuk artistik, melainkan muncul melalui 
relasi antara struktur bentuk, horizon kultural, serta konteks sosial 
yang melingkupi praktik seni tersebut. Dengan demikian, seni 
tidak sekadar menampilkan ekspresi estetis, tetapi 
mengoperasikan mekanisme pemaknaan yang memungkinkan 
suatu komunitas membaca, mengafirmasi, dan 
mengkomunikasikan nilai-nilai kolektif. 

Dalam kerangka kebudayaan, tanda dan simbol berfungsi sebagai 
medium penghubung antara pengalaman inderawi dan struktur 
makna sosial. Unsur musikal, visual, gestural, maupun spasial 



 18 

dalam seni tidak bekerja secara netral, melainkan disusun 
berdasarkan kesepakatan simbolik yang dipahami bersama. 
Kesepakatan ini bersifat historis dan kultural, sehingga makna 
yang dihasilkan selalu bergantung pada pengetahuan bersama 
yang dimiliki oleh komunitas pendukungnya. Tanpa kerangka 
konvensi tersebut, bentuk seni kehilangan keterbacaannya sebagai 
praktik bermakna. 

Relasi antara bentuk dan makna tidak bersifat satu arah. Bentuk 
artistik menyediakan medium material bagi artikulasi makna, 
sementara makna memberikan kerangka interpretatif bagi 
pembacaan bentuk. Dalam praktik seni tradisi, relasi ini sering kali 
bersifat berlapis, karena satu unsur bentuk dapat memuat 
berbagai tingkat makna yang beroperasi secara simultan. Lapisan 
makna tersebut mencakup dimensi estetis, etis, sosial, dan 
kosmologis yang tidak selalu terungkap secara eksplisit, tetapi 
diinternalisasi melalui pengalaman kolektif dan pengulangan 
praksis. 

Pendekatan interpretatif terhadap simbol sebagaimana 
dikembangkan oleh Clifford Geertz (1973), menempatkan 
kebudayaan sebagai jaringan makna yang dipintal manusia sendiri. 
Dalam perspektif ini, praktik seni dapat dibaca sebagai teks 
kultural yang menuntut penafsiran kontekstual. Makna seni tidak 
terletak pada intensi pencipta semata, melainkan pada cara 
simbol-simbol tersebut dihidupi, dipraktikkan, dan dimaknai 
dalam kehidupan sosial. Penafsiran simbolik, dengan demikian, 
selalu terkait dengan konteks sosial yang lebih luas tempat seni 
tersebut beroperasi. 

Produksi makna dalam seni juga berkaitan erat dengan 
mekanisme naturalisasi simbolik. Melalui pengulangan dan 
institusionalisasi, makna tertentu memperoleh status seolah-olah 



 19 

alamiah dan tidak dipertanyakan. Kerangka ini sejalan dengan 
pemikiran Roland Barthes (1972) yang menyoroti cara sistem 
tanda dapat bekerja sebagai mitos kultural, menutupi konstruksi 
sosial di baliknya dan menghadirkannya sebagai kewajaran. 
Dalam praktik seni, naturalisasi tersebut memungkinkan nilai dan 
ideologi tertentu tertanam secara laten melalui bentuk estetis yang 
diterima sebagai tradisi. 

Konteks sosial memainkan peran menentukan dalam 
mengarahkan produksi dan pembacaan makna. Perubahan 
audiens, ruang pertunjukan, serta fungsi sosial seni memengaruhi 
cara simbol dibaca dan ditafsirkan. Makna yang bekerja secara 
efektif dalam satu konteks dapat mengalami pergeseran ketika 
seni dipindahkan ke ruang sosial lain. Kondisi ini menunjukkan 
bahwa makna bersifat relasional dan situasional, bukan kualitas 
tetap yang melekat pada bentuk seni itu sendiri. 

Dengan menempatkan seni sebagai sistem tanda yang beroperasi 
dalam jaringan simbolik, subbab ini menegaskan bahwa 
pembacaan seni menuntut perhatian pada relasi antara bentuk, 
konteks, dan struktur makna sosial. Pendekatan ini 
memungkinkan analisis seni yang melampaui deskripsi formal, 
menuju pemahaman tentang bagaimana seni memproduksi 
makna, mengukuhkan nilai, dan mengartikulasikan identitas. 
Kerangka tersebut menjadi penting untuk pembahasan 
selanjutnya, terutama ketika seni pertunjukan dipahami sebagai 
arena legitimasi simbolik dan negosiasi makna dalam ruang 
multikultural Bali dan Lombok. 



 20 

2.5 Seni Pertunjukan sebagai Arena Legitimasi 
Simbolik 

Seni pertunjukan beroperasi sebagai ruang publik yang 
memproduksi dan mengesahkan makna melalui mekanisme 
simbolik yang dapat dikenali secara kolektif. Legitimasi tidak lahir 
semata dari kualitas estetis, melainkan dari proses sosial yang 
menempatkan pertunjukan sebagai peristiwa bermakna dalam 
tatanan nilai masyarakat. Dalam konteks ini, panggung 
pertunjukan berfungsi sebagai arena simbolik yang menautkan 
ekspresi artistik dengan struktur otoritas kultural. 

Sebagai praktik publik, seni pertunjukan menampilkan dan 
menegaskan identitas melalui rangkaian tanda yang telah 
memperoleh pengakuan sosial. Kehadiran institusi adat, tokoh 
otoritatif, serta kerangka ritual atau seremoni tertentu 
berkontribusi pada proses pengesahan tersebut. Perspektif Pierre 
Bourdieu (1984) mengenai modal simbolik menjelaskan bahwa 
legitimasi kultural bergantung pada pengakuan kolektif yang 
terdistribusi tidak merata. Pertunjukan yang memperoleh 
dukungan institusional dan simbolik cenderung menempati posisi 
dominan dalam hierarki nilai, sementara praktik lain beroperasi 
pada ruang legitimasi yang lebih terbatas. 

Dimensi performatif seni pertunjukan juga mengkonstruksi 
konsensus kultural melalui pengulangan terstruktur. Pengulangan 
tersebut menormalisasi bentuk, urutan, dan makna sehingga 
tampil sebagai kewajaran sosial. Dalam kerangka antropologi 
simbolik, pemikiran Victor Turner (1977) menempatkan 
pertunjukan dan ritual sebagai proses sosial yang menegaskan 
nilai kolektif melalui pengalaman liminal. Pada fase tersebut, 



 21 

struktur makna dipertegas, diperbarui, dan diinternalisasi melalui 
pengalaman tubuh, emosi, dan kebersamaan. 

Seni pertunjukan sekaligus mereproduksi hierarki nilai melalui 
diferensiasi peran, posisi, dan akses. Struktur panggung, 
pembagian ruang, serta tata urutan tampil merefleksikan 
stratifikasi simbolik yang berlaku dalam masyarakat. Kerangka 
dramaturgis Erving Goffman (2021) membantu menjelaskan 
bahwa kehidupan sosial, termasuk pertunjukan seni, tersusun 
melalui presentasi diri yang mengikuti aturan tertentu. Aturan 
tersebut menentukan pihak yang berhak tampil, berbicara, dan 
diakui sebagai representasi sah kebudayaan. 

Legitimasi simbolik dalam seni pertunjukan tidak bersifat statis. 
Perubahan konteks sosial, audiens, dan fungsi pertunjukan 
memengaruhi cara legitimasi diproduksi dan dipertahankan. 
Ketika seni tampil pada ruang baru seperti festival, pendidikan, 
atau pariwisata, mekanisme pengesahan mengalami penyesuaian. 
Sebagian simbol diperkuat demi keterbacaan publik yang lebih 
luas, sementara elemen lain disederhanakan atau direinterpretasi. 
Proses ini menunjukkan bahwa legitimasi selalu dinegosiasikan 
melalui relasi antara tradisi, institusi, dan audiens. 

Dengan demikian, seni pertunjukan dapat dipahami sebagai arena 
strategis bagi produksi legitimasi simbolik. Melalui praktik publik 
yang terlembagakan, pertunjukan menegaskan makna, 
mengukuhkan identitas, serta mereproduksi hierarki nilai dalam 
masyarakat. Kerangka ini menyediakan dasar analitis untuk 
membaca praktik seni pada konteks regional berikutnya, terutama 
ketika Bali dan Lombok dipahami sebagai ruang sosial dengan 
konfigurasi otoritas simbolik dan mekanisme legitimasi yang 
khas. 



 22 

2.6 Negosiasi Makna dalam Ruang Multikultural 

Ruang multikultural membentuk kondisi interaksi yang intens 
antara tradisi, nilai, dan sistem simbolik yang berbeda. Dalam 
konteks tersebut, praktik seni tidak beroperasi sebagai ekspresi 
tunggal yang tertutup, melainkan sebagai medan dialogis yang 
mempertemukan berbagai horizon makna. Pertemuan ini 
memicu proses negosiasi simbolik yang menghasilkan adaptasi, 
penyesuaian, serta pergeseran penafsiran tanpa harus menghapus 
rujukan kultural asal. Makna seni, dengan demikian, terbentuk 
melalui relasi antarsistem tanda yang saling berinteraksi dalam 
konteks sosial majemuk. 

Negosiasi makna berlangsung melalui mekanisme seleksi 
simbolik. Unsur-unsur tertentu dari tradisi diperkuat karena 
memiliki keterbacaan lintas budaya, sementara elemen lain 
disederhanakan atau direartikulasi agar dapat berfungsi efektif 
dalam lingkungan sosial yang heterogen. Proses seleksi ini tidak 
bersifat acak, melainkan mengikuti logika sosial yang 
mempertimbangkan audiens, institusi pendukung, serta norma 
dominan dalam ruang publik. Seni berperan sebagai medium yang 
memungkinkan perbedaan tetap terartikulasikan sekaligus dapat 
diterima dalam kerangka kebersamaan. 

Kerangka pemikiran dialogisme sebagaimana dikembangkan oleh 
Mikhail Bakhtin (1983), memberikan landasan untuk memahami 
negosiasi makna sebagai proses interaksi antarsuara kultural. 
Makna tidak bersumber dari satu pusat otoritas, melainkan 
muncul melalui dialog berkelanjutan antara berbagai posisi 
simbolik. Dalam praktik seni multikultural, dialog tersebut 
termanifestasi melalui pertukaran gaya, struktur, dan konvensi 



 23 

estetis yang membentuk ruang artikulasi bersama tanpa 
meniadakan perbedaan. 

Negosiasi makna juga berkaitan dengan produksi hibriditas 
kultural. Hibriditas tidak merepresentasikan pencampuran yang 
netral, melainkan hasil pertemuan yang sarat dengan relasi kuasa 
dan strategi adaptasi. Pemikiran Homi K. Bhabha (1994) 
mengenai ruang antara menempatkan hibriditas sebagai lokasi 
produktif bagi lahirnya makna baru yang tidak sepenuhnya 
mereplikasi tradisi asal maupun sepenuhnya tunduk pada norma 
dominan. Dalam seni, ruang antara tersebut memungkinkan 
pembentukan ekspresi yang bersifat situasional dan kontekstual, 
sekaligus mempertahankan jejak identitas kultural. 

Pergeseran makna menjadi konsekuensi tak terelakkan dari 
interaksi multikultural. Makna simbolik yang mapan dalam satu 
komunitas dapat mengalami reorientasi ketika dipraktikkan dalam 
lingkungan sosial berbeda. Pergeseran ini tidak selalu 
mengindikasikan reduksi makna, melainkan sering kali 
memperluas spektrum interpretasi dan fungsi sosial seni. Seni 
memperoleh kapasitas untuk menjembatani perbedaan melalui 
artikulasi simbolik yang fleksibel dan terbuka terhadap 
pembacaan jamak. 

Dalam ruang multikultural, negosiasi makna juga berfungsi 
sebagai mekanisme pengelolaan konflik simbolik. Perbedaan nilai 
dan sistem makna tidak selalu diselesaikan melalui konsensus 
eksplisit, melainkan melalui kompromi simbolik yang terwujud 
dalam praktik seni. Pertunjukan, ritual, dan ekspresi artistik lain 
menyediakan ruang aman bagi perbedaan untuk hadir tanpa harus 
berujung pada pertentangan terbuka. Seni, dalam kerangka ini, 
berperan sebagai medium mediasi kultural yang mengatur 
koeksistensi makna. 



 24 

Pemahaman mengenai negosiasi makna dalam ruang 
multikultural menegaskan bahwa seni tidak hanya merefleksikan 
pluralitas, tetapi juga secara aktif mengelola pluralitas tersebut 
melalui mekanisme simbolik. Perspektif ini penting untuk 
membaca praktik seni pada konteks Bali dan Lombok, wilayah 
yang memperlihatkan intensitas perjumpaan budaya serta 
dinamika adaptasi dan hibriditas yang kompleks. Melalui 
negosiasi makna, seni menampilkan kapasitasnya sebagai praktik 
kultural yang mampu mempertahankan keberlanjutan identitas 
sembari membuka ruang dialog lintas tradisi. 

2.7 Reproduksi Budaya sebagai Strategi Keberlanjutan 

Reproduksi budaya pada subbab penutup ini diposisikan sebagai 
strategi keberlanjutan yang mengintegrasikan kontinuitas 
simbolik dengan kapasitas adaptif praktik seni. Keberlanjutan 
tidak ditentukan oleh ketepatan penyalinan bentuk, melainkan 
oleh kecakapan selektif dalam mempertahankan makna inti 
sambil menata ulang ekspresi sesuai tuntutan konteks sosial yang 
berubah. Reproduksi, dengan demikian, berfungsi sebagai 
mekanisme penghubung antara memori masa lalu, praksis masa 
kini, serta orientasi masa depan kebudayaan. 

Sebagai strategi, reproduksi budaya bekerja melalui seleksi nilai, 
bentuk, dan fungsi yang dianggap relevan untuk dilanjutkan. 
Seleksi tersebut berlangsung dalam kerangka institusional, 
komunal, dan simbolik yang menentukan prioritas keberlanjutan. 
Unsur yang memiliki daya resonansi kultural tinggi cenderung 
dipertahankan, sementara elemen lain mengalami penyesuaian 
atau reposisi fungsi. Proses ini menegaskan bahwa keberlanjutan 
kebudayaan merupakan hasil keputusan sosial yang terstruktur, 
bukan konsekuensi alamiah dari pewarisan pasif. 



 25 

Reproduksi juga memfasilitasi artikulasi temporalitas kebudayaan. 
Praktik seni mereaktualisasi masa lalu melalui pengulangan 
simbolik, sekaligus memproduksi makna baru yang relevan bagi 
masa kini. Orientasi masa depan hadir melalui inovasi terkelola 
yang menjaga keterbacaan simbolik tanpa memutus kontinuitas 
nilai. Dalam kerangka ini, reproduksi beroperasi sebagai jembatan 
temporal yang memungkinkan kebudayaan bergerak tanpa 
kehilangan rujukan historisnya. 

Dimensi strategis reproduksi semakin tampak pada konteks 
mobilitas dan pluralitas budaya. Interaksi lintas wilayah dan lintas 
tradisi menuntut kemampuan adaptasi yang cermat agar praktik 
seni tetap bermakna dalam lingkungan sosial yang majemuk. 
Kerangka pemikiran globalisasi kultural menekankan peran aliran 
ide dan praktik yang membentuk lanskap kebudayaan 
kontemporer. Pemikiran Arjun Appadurai (2010) mengenai arus 
kultural, menegaskan bahwa keberlanjutan kebudayaan 
bergantung pada kemampuan mengelola sirkulasi makna dalam 
skala lokal dan transregional secara simultan. 

Keberlanjutan juga berkaitan dengan legitimasi sosial dan 
institusional. Reproduksi budaya memperoleh daya tahan ketika 
didukung oleh pengakuan komunitas, kebijakan kebudayaan, 
serta ekosistem pendidikan dan ruang publik. Kerangka normatif 
pelestarian warisan budaya menekankan pentingnya 
keberlanjutan sebagai proses hidup yang berakar pada komunitas. 
Prinsip tersebut sejalan dengan pendekatan UNESCO mengenai 
warisan budaya takbenda yang menempatkan praktik, 
pengetahuan, dan ekspresi sebagai inti keberlanjutan, bukan 
sekadar objek material (Kurin, 2004). 

Pada tataran praksis, reproduksi sebagai strategi keberlanjutan 
menuntut keseimbangan antara stabilitas dan inovasi. Stabilitas 



 26 

memastikan keterhubungan simbolik dengan memori kolektif, 
sementara inovasi membuka ruang relevansi sosial dan partisipasi 
generasi baru. Keseimbangan ini tidak bersifat statis, melainkan 
dinegosiasikan secara berkelanjutan melalui praktik, diskursus, 
dan institusi kebudayaan. 

Penutup 

Sintesis pada bagian ini menegaskan bahwa reproduksi budaya 
merupakan perangkat strategis untuk menjaga vitalitas 
kebudayaan dalam jangka panjang. Reproduksi mengoperasikan 
seleksi, adaptasi, dan legitimasi sebagai satu kesatuan proses yang 
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan. Kerangka 
ini menyediakan landasan konseptual untuk membaca praktik 
seni pada bab-bab regional berikutnya, khususnya ketika Bali dan 
Lombok dipahami sebagai ruang kebudayaan yang mengelola 
keberlanjutan melalui reproduksi simbolik yang kontekstual dan 
dinamis. 

  



 27 

Bab 3 
Kota, Mobilitas, dan Ruang Kebudayaan 

3.1 Kota sebagai Ekologi Kebudayaan 

Kota dapat dipahami sebagai ekologi kebudayaan yang tersusun 
dari relasi dinamis antara ruang, aktor sosial, institusi, serta praktik 
simbolik yang berlangsung secara simultan (Gandy, 2022; 
Schliephake, 2015). Ekologi dalam pengertian ini tidak merujuk 
pada lingkungan fisik semata, melainkan pada sistem hidup yang 
mengatur produksi, sirkulasi, dan pemaknaan kebudayaan. 
Kepadatan sosial, keberagaman latar kultural, serta diferensiasi 
ruang menjadikan kota sebagai medan intensif perjumpaan 
simbolik yang membentuk pola keberlangsungan praktik budaya. 

Sebagai ekologi, kota bekerja melalui keterhubungan antar ruang 
yang memiliki fungsi dan legitimasi berbeda. Ruang ritual, ruang 
komunal, ruang publik, dan ruang institusional membentuk 
lanskap kultural yang berlapis. Setiap ruang menyediakan kondisi 
tertentu bagi praktik budaya untuk tampil, beroperasi, dan 
memperoleh pengakuan. Diferensiasi ruang tersebut 
memungkinkan praktik seni bergerak dari satu konteks ke 
konteks lain, mengalami penyesuaian fungsi dan makna tanpa 
kehilangan keterkaitan dengan struktur simbolik asal. 

Aktor sosial menempati posisi sentral dalam ekologi kebudayaan 
kota. Seniman, komunitas, pemuka adat, pengelola institusi, serta 
audiens membentuk jaringan relasional yang menentukan arah 
dan intensitas praktik budaya. Relasi antaraktor tidak bersifat 
setara, karena dipengaruhi oleh distribusi otoritas, akses sumber 
daya, dan legitimasi simbolik. Ketimpangan ini justru menjadi 



 28 

bagian inheren dari ekologi kota, karena melalui relasi tersebut 
praktik budaya dinegosiasikan, diprioritaskan, atau dimarginalkan. 

Institusi berperan sebagai mekanisme pengatur yang 
menstabilkan sekaligus mengarahkan dinamika kebudayaan 
urban. Lembaga adat, organisasi seni, institusi pendidikan, serta 
kebijakan kultural membentuk kerangka normatif yang 
memengaruhi produksi dan sirkulasi praktik budaya. Keberadaan 
institusi tidak selalu bersifat restriktif, melainkan sering kali 
menyediakan ruang artikulasi baru bagi seni tradisi untuk 
beradaptasi dengan konteks urban. Melalui institusionalisasi, 
praktik budaya memperoleh bentuk pengesahan yang 
memungkinkan keberlanjutan dalam jangka panjang. 

Praktik simbolik yang berlangsung di kota memperlihatkan 
intensitas negosiasi makna yang tinggi. Kepadatan sosial 
menghadirkan audiens yang heterogen, sehingga praktik budaya 
dituntut memiliki keterbacaan lintas latar kultural. Kondisi 
tersebut mendorong seleksi simbolik, penyesuaian bentuk, serta 
reposisi fungsi seni dalam ruang urban. Praktik budaya tidak lagi 
semata berfungsi sebagai ekspresi internal komunitas, tetapi juga 
sebagai medium komunikasi simbolik yang menjembatani 
perbedaan. 

Kota sebagai ekologi kebudayaan juga ditandai oleh sirkulasi yang 
berkelanjutan. Praktik budaya bergerak melalui jaringan 
pertunjukan, perayaan, pendidikan, dan media, membentuk alur 
distribusi makna yang tidak linier. Sirkulasi ini memungkinkan 
kebudayaan mengalami reproduksi dalam skala yang lebih luas, 
sekaligus membuka peluang transformasi akibat pertemuan 
dengan konteks sosial berbeda. Dinamika tersebut menegaskan 
bahwa keberlangsungan kebudayaan urban bergantung pada 
kemampuan mengelola aliran praktik dan makna secara adaptif. 



 29 

Dengan memosisikan kota sebagai ekologi kebudayaan, subbab 
ini menegaskan bahwa praktik budaya tidak dapat dipahami 
secara terpisah dari struktur ruang, relasi sosial, dan institusi yang 
melingkupinya. Kota menyediakan kondisi struktural yang 
memungkinkan kebudayaan hidup, berubah, dan memperoleh 
legitimasi. Kerangka ini menjadi landasan penting untuk 
memahami mobilitas, pembentukan komunitas, serta interaksi 
antartradisi yang akan dibahas pada subbab-subsekuen, sekaligus 
menyiapkan pembacaan terhadap Bali dan Lombok sebagai ruang 
kebudayaan yang beroperasi dalam logika urban yang khas. 

3.2 Urbanitas dan Transformasi Praktik Seni 

Urbanitas dapat dipahami sebagai kondisi sosial khas perkotaan 
yang ditandai oleh kepadatan aktivitas, percepatan waktu, serta 
diferensiasi ruang yang tajam (Hutchison, 2010; Iossifova dkk., 
2018). Kondisi tersebut membentuk lingkungan kebudayaan 
dengan logika kerja yang berbeda dari ruang tradisional berbasis 
komunitas homogen. Praktik seni yang beroperasi dalam konteks 
urban mengalami tekanan sekaligus peluang untuk menata ulang 
bentuk, fungsi, dan ritme kemunculannya agar selaras dengan 
dinamika kehidupan kota. 

Salah satu ciri utama urbanitas terletak pada transformasi 
temporalitas. Waktu kota bergerak dalam ritme cepat, 
terfragmentasi, dan berorientasi pada efisiensi. Praktik seni tradisi 
yang sebelumnya terikat pada durasi panjang dan siklus ritual 
kolektif menghadapi tuntutan penyesuaian terhadap pola waktu 
tersebut. Penyesuaian ini tercermin pada pemadatan durasi 
pertunjukan, seleksi repertoar, serta pengaturan ulang struktur 
penyajian agar tetap komunikatif dalam kerangka temporal urban. 



 30 

Transformasi temporal tidak meniadakan makna simbolik, tetapi 
mendorong restrukturisasi cara makna tersebut disampaikan. 

Ruang publik kota turut membentuk ulang ekspresi seni. Alun-
alun, taman kota, gedung pertunjukan, pusat kebudayaan, dan 
ruang komersial menghadirkan konteks baru bagi praktik seni 
tradisi. Setiap ruang membawa seperangkat norma, audiens, dan 
ekspektasi yang berbeda, sehingga seni dituntut memiliki 
fleksibilitas bentuk dan presentasi. Peralihan dari ruang ritual ke 
ruang publik urban menggeser orientasi seni dari ekspresi internal 
komunitas menuju komunikasi simbolik yang lebih terbuka dan 
representasional. 

Perubahan orientasi audiens merupakan faktor penting dalam 
transformasi praktik seni urban. Audiens kota bersifat heterogen, 
terdiri atas beragam latar kultural, generasi, dan preferensi estetis. 
Kondisi ini mendorong praktik seni untuk mengembangkan 
strategi keterbacaan simbolik agar dapat dipahami melampaui 
batas komunitas asal. Penekanan pada aspek visual, dinamika 
musikal, dan performativitas menjadi strategi adaptif untuk 
menjembatani perbedaan latar audiens tanpa harus melepaskan 
rujukan tradisional sepenuhnya. 

Urbanitas juga memengaruhi fungsi sosial seni. Praktik seni tidak 
lagi terbatas pada fungsi ritual atau komunal, tetapi meluas ke 
ranah representasi identitas, hiburan publik, pendidikan, serta 
ekonomi kreatif. Perluasan fungsi ini mengubah posisi seni dalam 
struktur sosial kota, dari praktik internal menjadi bagian dari 
lanskap budaya urban yang bersaing dengan berbagai bentuk 
ekspresi lain. Transformasi fungsi tersebut menuntut kemampuan 
seni untuk bernegosiasi dengan logika pasar, kebijakan kultural, 
dan selera publik. 



 31 

Transformasi praktik seni dalam konteks urban tidak dapat 
dipahami sebagai proses linier menuju homogenisasi. Di 
dalamnya berlangsung ketegangan berkelanjutan antara 
pelestarian nilai simbolik dan tuntutan adaptasi. Praktik seni 
memilih unsur-unsur tertentu untuk dipertahankan sebagai 
penanda identitas, sekaligus membuka ruang modifikasi pada 
aspek presentasi dan konteks pertunjukan. Ketegangan ini 
menunjukkan bahwa urbanitas berfungsi sebagai medan seleksi 
kultural yang menajamkan kesadaran atas makna tradisi. 

Dengan menempatkan urbanitas sebagai kondisi pembentuk 
transformasi praktik seni, subbab ini menegaskan bahwa 
perubahan bentuk dan fungsi seni tradisi merupakan respons 
struktural terhadap dinamika kota. Kota tidak sekadar 
menyediakan ruang tampil, tetapi membentuk cara seni 
diproduksi, disirkulasikan, dan dimaknai. Kerangka ini menjadi 
pijakan untuk memahami mobilitas budaya, pembentukan 
komunitas, serta perjumpaan antartradisi pada subbab berikutnya, 
sekaligus menyiapkan pembacaan regional Bali dan Lombok 
dalam konteks kehidupan urban yang berlapis. 

3.3 Mobilitas Penduduk dan Sirkulasi Budaya 

Mobilitas penduduk merupakan salah satu motor utama 
pembentukan ruang kebudayaan urban. Perpindahan manusia 
lintas wilayah membawa serta praktik, pengetahuan, dan orientasi 
nilai yang kemudian berinteraksi dengan konfigurasi sosial kota. 
Mobilitas dalam pengertian ini tidak terbatas pada perpindahan 
fisik, melainkan mencakup sirkulasi simbolik yang memindahkan 
makna, estetika, serta cara pandang kultural ke dalam ruang sosial 
baru. 



 32 

Migrasi membentuk kota sebagai ruang akumulasi pengalaman 
kultural yang berlapis (Freestone, 2000). Setiap kelompok 
pendatang memasuki kota dengan membawa memori kolektif, 
repertori praktik, serta kerangka simbolik yang telah terbentuk 
pada konteks asal. Ketika praktik tersebut hadir dalam lingkungan 
urban, terjadi proses penyesuaian yang dipengaruhi oleh struktur 
sosial, institusi, dan relasi antaraktor yang telah ada. Kota, dengan 
kepadatan dan heterogenitasnya, berfungsi sebagai medium yang 
mempercepat pertemuan antarpraktik budaya dan memperluas 
kemungkinan transformasi. 

Sirkulasi budaya yang dipicu oleh mobilitas penduduk 
berlangsung melalui berbagai saluran sosial. Jaringan kekerabatan, 
komunitas asal, lembaga keagamaan, serta organisasi seni 
berperan sebagai simpul distribusi praktik budaya. Melalui 
jaringan tersebut, seni dan ekspresi kultural tidak hanya 
dipertahankan sebagai penanda identitas internal, tetapi juga 
dipresentasikan dalam ruang publik urban. Proses ini 
memungkinkan praktik budaya memperoleh visibilitas baru 
sekaligus mengalami penyesuaian agar selaras dengan konteks 
sosial kota. 

Mobilitas juga mendorong terjadinya desentralisasi otoritas 
kultural. Praktik seni yang sebelumnya beroperasi dalam struktur 
sosial relatif homogen memasuki ruang kota yang memiliki 
beragam pusat legitimasi. Kondisi tersebut memunculkan 
pluralitas rujukan nilai dan membuka ruang perundingan makna. 
Praktik budaya tidak lagi ditentukan sepenuhnya oleh norma asal, 
tetapi dinegosiasikan melalui interaksi dengan institusi, audiens, 
dan praktik lain yang hadir dalam ruang urban. 

Sirkulasi budaya akibat mobilitas penduduk menghasilkan 
konfigurasi kultural yang bersifat transregional. Unsur-unsur 



 33 

budaya dari berbagai wilayah saling berkelindan, membentuk 
ekspresi yang tidak sepenuhnya mereplikasi tradisi asal maupun 
sepenuhnya melebur dalam budaya dominan kota. Konfigurasi ini 
mencerminkan proses adaptasi selektif yang mempertahankan 
penanda identitas tertentu sekaligus membuka ruang inovasi. Seni 
berperan sebagai medium utama yang merekam dan 
menampilkan proses transregional tersebut secara simbolik. 

Mobilitas penduduk juga berimplikasi pada perubahan fungsi 
sosial seni. Dalam konteks urban, praktik budaya sering kali 
beralih dari fungsi komunal internal menuju fungsi 
representasional yang lebih luas. Seni tidak hanya berfungsi 
sebagai sarana kohesi kelompok asal, tetapi juga sebagai alat 
komunikasi kultural lintas komunitas. Perluasan fungsi ini 
menempatkan seni pada posisi strategis dalam pengelolaan 
keberagaman dan pembentukan identitas kota. 

Dengan menempatkan mobilitas penduduk sebagai mekanisme 
sirkulasi budaya, subbab ini menegaskan bahwa kebudayaan 
urban terbentuk melalui arus manusia, praktik, dan makna yang 
terus bergerak. Kota berfungsi sebagai ruang pertemuan 
transregional yang memungkinkan kebudayaan mengalami 
reproduksi dan transformasi secara simultan. Kerangka ini 
menjadi dasar untuk memahami pembentukan komunitas dan 
jejaring kultural pada subbab berikutnya, sekaligus memperjelas 
konteks regional Bali dan Lombok sebagai bagian dari dinamika 
mobilitas dan sirkulasi budaya dalam ruang urban. 

3.4 Komunitas sebagai Simpul Kebudayaan 

Komunitas menempati posisi strategis dalam ekologi kebudayaan 
kota sebagai simpul yang menghubungkan individu, praktik, dan 



 34 

sistem makna. Dalam konteks urban yang ditandai oleh 
fragmentasi sosial dan diferensiasi ruang, komunitas seni 
berfungsi sebagai wadah kolektif yang menstabilkan 
keberlanjutan praktik budaya. Keberadaan komunitas 
memungkinkan praktik seni tidak terdispersi secara acak dalam 
arus kehidupan kota, melainkan terorganisasi melalui struktur 
relasi sosial yang relatif ajek dan berkesinambungan. 

Sebagai simpul kebudayaan, komunitas mengorganisasi transmisi 
pengetahuan kultural melalui mekanisme internal yang bersifat 
kolektif. Proses pembelajaran tidak semata berlangsung dalam 
kerangka formal, tetapi melalui partisipasi berulang dalam latihan, 
pertunjukan, dan aktivitas komunal. Pengetahuan teknis, etika 
praktik, serta pemahaman simbolik ditransmisikan secara 
simultan melalui interaksi sosial yang intens. Mekanisme ini 
menempatkan komunitas sebagai ruang pedagogis yang 
mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan praksis dalam 
reproduksi budaya. 

Kerangka communities of practice menyediakan landasan konseptual 
yang sangat relevan untuk memahami komunitas sebagai simpul 
kebudayaan dan ruang pedagogis kolektif (Lave & Wenger, 1991). 
Dalam perspektif ini, pembelajaran tidak dipahami sebagai proses 
transfer pengetahuan formal dari pengajar ke peserta, melainkan 
sebagai proses partisipasi sosial yang berlangsung melalui 
keterlibatan berulang dalam praktik bersama. Pengetahuan 
kultural diproduksi dan direproduksi melalui aktivitas konkret, 
interaksi sehari-hari, serta internalisasi norma dan nilai yang 
melekat pada praktik tersebut. 

Konsep ini menegaskan bahwa komunitas berfungsi sebagai 
ruang belajar yang terintegrasi, tempat dimensi kognitif, afektif, 
dan praksis tidak dipisahkan secara hierarkis. Individu belajar 



 35 

dengan cara mengambil bagian dalam aktivitas komunal, 
mengamati, meniru, bernegosiasi, dan secara bertahap 
memperoleh kompetensi simbolik maupun teknis. Proses ini 
menjelaskan mengapa transmisi seni dan praktik budaya tidak 
bergantung pada kurikulum formal, melainkan pada intensitas 
keterlibatan sosial dan kontinuitas partisipasi. 

Dalam konteks kebudayaan urban dan seni tradisi, kerangka 
communities of practice memungkinkan pembacaan komunitas 
sebagai unit pedagogis yang lentur dan adaptif. Komunitas tidak 
hanya mentransmisikan keterampilan teknis, tetapi juga 
membentuk habitus kultural melalui pengalaman bersama, disiplin 
kolektif, serta pengakuan simbolik internal. Dengan demikian, 
komunitas seni dapat dipahami sebagai ruang produksi 
pengetahuan hidup yang mempertahankan keberlanjutan budaya 
sekaligus membuka kemungkinan transformasi kontekstual. 

Komunitas juga berperan penting dalam membangun solidaritas 
simbolik di tengah heterogenitas kota. Ikatan yang terbangun 
tidak hanya didasarkan pada kesamaan asal-usul geografis, tetapi 
pada keterlibatan bersama dalam praktik dan nilai yang dihayati 
secara kolektif. Solidaritas tersebut memungkinkan individu 
mempertahankan rasa keterhubungan kultural sekalipun berada 
dalam lingkungan urban yang plural dan kompetitif. Dalam 
konteks ini, komunitas seni berfungsi sebagai ruang afirmasi 
identitas yang lentur, tidak tertutup, namun tetap berakar pada 
rujukan simbolik tertentu. 

Relasi komunitas dengan ruang kota bersifat dinamis. Komunitas 
tidak selalu memiliki ruang tetap, melainkan beroperasi secara 
adaptif dengan memanfaatkan berbagai ruang yang tersedia, baik 
ruang komunal, ruang institusional, maupun ruang publik. 
Fleksibilitas ini mencerminkan kemampuan komunitas untuk 



 36 

bernegosiasi dengan kondisi urban tanpa kehilangan kontinuitas 
praktik. Melalui aktivitas rutin dan kehadiran simbolik di berbagai 
ruang, komunitas menegaskan eksistensinya dalam lanskap 
kebudayaan kota. 

Komunitas juga berfungsi sebagai mediator antara praktik budaya 
dan institusi yang lebih luas. Dalam banyak kasus, komunitas 
menjadi perantara yang menjembatani seni dengan kebijakan 
kultural, program pendidikan, serta agenda representasi publik. 
Peran mediatif ini memungkinkan praktik seni memperoleh akses 
terhadap sumber daya, visibilitas, dan legitimasi yang lebih luas. 
Namun, proses tersebut sekaligus menuntut komunitas untuk 
melakukan seleksi dan penyesuaian agar praktik tetap selaras 
dengan nilai internal dan tuntutan eksternal. 

Dalam konteks urban multikultural, komunitas tidak beroperasi 
secara eksklusif. Interaksi dengan komunitas lain membuka ruang 
pertukaran simbolik dan kolaborasi yang memperkaya praktik 
budaya. Perjumpaan antarkomunitas memungkinkan terjadinya 
dialog kultural yang memperluas horizon makna tanpa harus 
menghilangkan rujukan identitas masing-masing. Dinamika ini 
menegaskan bahwa komunitas seni berfungsi tidak hanya sebagai 
penjaga tradisi, tetapi juga sebagai aktor aktif dalam pembentukan 
kebudayaan kota yang berlapis. 

Dengan menempatkan komunitas sebagai simpul kebudayaan, 
subbab ini menegaskan bahwa keberlanjutan praktik seni di ruang 
urban bergantung pada kekuatan relasi kolektif yang 
mengorganisasi transmisi, solidaritas, dan adaptasi. Komunitas 
menyediakan struktur sosial yang memungkinkan seni bertahan 
dan bermakna dalam konteks kota yang terus berubah. 
Pemahaman ini menjadi landasan untuk membaca interaksi 
antartradisi dan negosiasi nilai pada subbab berikutnya, sekaligus 



 37 

memperjelas peran komunitas dalam konfigurasi kebudayaan Bali 
dan Lombok pada bab-bab selanjutnya. 

3.5 Interaksi Antartradisi dalam Ruang Multikultural 

Interaksi antartradisi dalam ruang multikultural kota menandai 
pertemuan berlapis antara sistem nilai, estetika, dan praktik 
simbolik yang berasal dari latar kultural berbeda. Perjumpaan 
tersebut tidak berlangsung sebagai peleburan homogen, 
melainkan sebagai proses dialogis yang mempertahankan 
perbedaan sambil membuka ruang artikulasi bersama. Kota, 
dengan kepadatan sosial dan keberagaman aktor, menyediakan 
kondisi struktural yang mempercepat intensitas pertemuan ini 
serta memperluas kemungkinan adaptasi dan transformasi praktik 
seni. 

Dalam dinamika tersebut, interaksi bekerja melalui mekanisme 
dialog simbolik. Setiap tradisi memasuki ruang bersama dengan 
membawa konvensi estetika, memori kolektif, serta logika 
representasi yang telah mapan. Ketika praktik-praktik ini hadir 
berdampingan, terjadi pertukaran penanda simbolik yang memicu 
penyesuaian selektif. Penyesuaian ini tidak menghapus rujukan 
asal, melainkan menata ulang penekanan makna agar dapat 
berfungsi efektif dalam lingkungan sosial yang heterogen. Dialog 
simbolik memungkinkan keterbacaan lintas tradisi tanpa 
menuntut keseragaman. 

Hibriditas muncul sebagai konsekuensi dari interaksi 
berkelanjutan antartradisi. Hibriditas tidak dapat dipahami 
sebagai pencampuran bebas nilai, melainkan sebagai hasil 
perundingan yang dipengaruhi oleh relasi kuasa, akses ruang, dan 
legitimasi simbolik. Dalam praktik seni, hibriditas sering 



 38 

termanifestasi melalui adopsi elemen tertentu yang memiliki 
resonansi lintas budaya, sementara struktur makna inti tetap 
dipertahankan. Proses ini menghasilkan ekspresi yang bersifat 
situasional, kontekstual, serta responsif terhadap audiens 
multikultural. 

Interaksi antartradisi juga mengaktifkan negosiasi makna yang 
bersifat terus-menerus. Makna simbolik yang mapan dalam satu 
tradisi dapat mengalami pergeseran ketika dipraktikkan dalam 
ruang bersama. Pergeseran ini tidak selalu mengindikasikan 
reduksi makna, melainkan sering kali memperluas spektrum 
interpretasi dan fungsi sosial seni. Negosiasi berlangsung melalui 
pilihan repertoar, penataan bentuk pertunjukan, serta pengaturan 
konteks tampil yang mempertimbangkan sensitivitas lintas 
budaya. 

Ruang multikultural kota memperlihatkan bahwa interaksi 
antartradisi memiliki fungsi regulatif terhadap potensi konflik 
simbolik. Perbedaan nilai dan ekspresi tidak diselesaikan melalui 
penyeragaman, melainkan melalui kompromi simbolik yang 
memungkinkan koeksistensi. Seni berperan sebagai medium 
mediasi yang mengatur jarak dan kedekatan antarsistem makna, 
sehingga perbedaan dapat hadir sebagai sumber dialog, bukan 
sumber friksi terbuka. 

Pada saat yang sama, interaksi antartradisi membentuk kesadaran 
reflektif terhadap identitas kultural. Kehadiran tradisi lain 
mendorong artikulasi diri yang lebih sadar terhadap batas, 
penanda, dan nilai yang dianggap esensial. Proses ini memperkuat 
identitas melalui diferensiasi simbolik yang terkelola, bukan 
melalui eksklusi. Identitas tampil sebagai konstruksi relasional 
yang diproduksi dalam pertemuan, bukan sebagai entitas tertutup 
yang berdiri sendiri. 



 39 

Dengan menempatkan interaksi antartradisi sebagai proses 
dialogis dalam ruang multikultural, subbab ini menegaskan bahwa 
kota berfungsi sebagai arena pembelajaran simbolik yang intens. 
Adaptasi, hibriditas, dan negosiasi makna menjadi mekanisme 
utama yang memungkinkan praktik seni bertahan dan bermakna 
dalam lingkungan sosial yang majemuk. Kerangka ini 
mempersiapkan pembacaan terhadap kota sebagai arena tawar-
menawar nilai pada subbab berikutnya, sekaligus memperjelas 
posisi Bali dan Lombok sebagai ruang kebudayaan yang dibentuk 
oleh perjumpaan antartradisi yang berkelanjutan. 

3.6 Negosiasi Makna dan Mediasi Simbolik dalam 
Ruang Multikultural 

Negosiasi makna merupakan mekanisme kunci yang 
memungkinkan praktik seni beroperasi secara berkelanjutan 
dalam ruang multikultural kota. Ketika tradisi-tradisi berbeda 
hadir dan dipraktikkan dalam ruang sosial bersama, makna 
simbolik tidak dapat dipertahankan secara absolut sebagaimana 
dalam konteks homogen. Makna mengalami pergeseran melalui 
proses seleksi, penekanan ulang, serta reposisi simbolik yang 
bertujuan menjaga keterbacaan lintas kultural tanpa 
menghilangkan rujukan identitas asal. Pergeseran tersebut tidak 
merepresentasikan degradasi makna, melainkan ekspansi fungsi 
dan horizon interpretasi praktik seni. 

Dalam kerangka teoretis, negosiasi makna dapat dipahami melalui 
perspektif dialogisme sebagaimana dikembangkan oleh Mikhail 
Bakhtin (1983), yang memandang makna sebagai hasil interaksi 
antarsuara sosial yang koeksis tanpa subordinasi tunggal. Praktik 
seni dalam ruang multikultural beroperasi sebagai arena dialogis, 
tempat berbagai sistem makna hadir secara simultan dan saling 



 40 

menanggapi. Makna tidak dikunci oleh otoritas tunggal tradisi, 
melainkan diproduksi melalui relasi antarposisi simbolik yang 
terus bergerak. Dalam konteks ini, seni berfungsi sebagai medium 
artikulasi dialogis yang memungkinkan keberagaman makna 
hidup berdampingan. 

Negosiasi makna juga memiliki dimensi regulatif terhadap potensi 
konflik simbolik. Perbedaan nilai dan ekspresi tidak diselesaikan 
melalui penyeragaman, tetapi melalui kompromi simbolik yang 
bersifat implisit. Perspektif ini sejalan dengan pemikiran Victor 
Turner (1977), mengenai peran praktik simbolik sebagai 
mekanisme sosial yang menata ketegangan melalui pengalaman 
bersama. Pertunjukan seni menyediakan ruang transisi simbolik 
yang memungkinkan perbedaan hadir tanpa harus dimaknai 
sebagai ancaman terhadap tatanan sosial. Seni, dengan demikian, 
berfungsi sebagai medium mediasi yang mengatur jarak dan 
kedekatan antarsistem makna secara kontekstual. 

Penguatan analisis dapat dilakukan melalui pendekatan 
komparatif lintas wilayah. Studi mengenai praktik seni di kota-
kota multikultural Asia Tenggara, seperti Singapura dan Kuala 
Lumpur, menunjukkan bahwa seni tradisi pendatang mengalami 
adaptasi simbolik agar selaras dengan sensitivitas publik urban 
yang majemuk. Repertoar dipilih secara selektif, elemen visual 
diperkuat, serta konteks tampil direposisi dari ritual internal 
menuju representasi kultural publik. Proses serupa juga 
teridentifikasi dalam konteks diaspora Asia Selatan di Inggris, 
ketika praktik seni klasik direartikulasi sebagai simbol identitas 
kultural yang komunikatif dalam ruang multietnis. 

Dalam kajian budaya pascakolonial, pemikiran Homi K. Bhabha 
(1994) mengenai ruang antara memberikan kerangka untuk 
memahami negosiasi makna sebagai proses produktif, bukan 



 41 

kompromi lemah. Ruang antara memungkinkan praktik seni 
menghasilkan makna baru yang tidak sepenuhnya terikat pada 
tradisi asal maupun sepenuhnya tunduk pada norma dominan 
ruang publik. Hibriditas yang lahir dari negosiasi ini bersifat 
situasional dan strategis, berfungsi menjaga keberlanjutan praktik 
seni dalam lingkungan sosial yang plural. 

Pendekatan komparatif juga memperlihatkan bahwa negosiasi 
makna cenderung lebih intens pada konteks kota yang berfungsi 
sebagai simpul migrasi. Kota-kota pelabuhan dan pusat ekonomi 
regional menunjukkan tingkat adaptasi simbolik yang lebih tinggi 
dibandingkan wilayah dengan struktur sosial homogen. Pola ini 
menegaskan bahwa negosiasi makna tidak dapat dilepaskan dari 
konfigurasi urban, kepadatan interaksi, serta keberagaman 
audiens yang menjadi bagian dari ekologi kebudayaan kota. 

Dengan menempatkan negosiasi makna sebagai proses dialogis 
dan regulatif, subbab ini memperluas pemahaman interaksi 
antartradisi dari sekadar perjumpaan estetis menuju mekanisme 
sosial yang mengelola perbedaan secara simbolik. Seni tidak hanya 
merepresentasikan pluralitas, tetapi secara aktif memediasi 
pluralitas tersebut melalui kompromi simbolik yang 
memungkinkan koeksistensi. Kerangka ini memberikan landasan 
analitis yang kuat untuk membaca praktik seni di Bali dan 
Lombok sebagai bagian dari dinamika multikultural yang lebih 
luas, sekaligus menempatkannya dalam dialog komparatif dengan 
pengalaman lintas wilayah dan lintas budaya. 

3.7 Ruang Kota sebagai Arena Negosiasi Nilai 

Ruang kota beroperasi sebagai arena negosiasi nilai kultural 
melalui konfigurasi kebijakan, institusi, dan ruang publik yang 



 42 

membingkai praktik seni dalam tatanan sosial urban. Negosiasi 
nilai tidak berlangsung pada tingkat wacana abstrak semata, 
melainkan terartikulasikan melalui mekanisme pengaturan ruang, 
alokasi sumber daya, serta rezim visibilitas yang menentukan 
praktik budaya layak tampil, diakui, dan dilegitimasi. Dalam 
kerangka ini, kota berfungsi sebagai medan simbolik yang 
menautkan ekspresi artistik dengan struktur kekuasaan dan 
norma sosial yang bekerja secara historis. 

Kebijakan kultural memegang peran sentral dalam mengarahkan 
arah pengakuan dan legitimasi praktik seni. Instrumen kebijakan, 
program kebudayaan, dan regulasi ruang publik membentuk 
hierarki nilai yang memprioritaskan bentuk-bentuk tertentu 
sebagai representasi kebudayaan kota. Proses ini menghasilkan 
seleksi simbolik yang menguatkan praktik dengan kesesuaian 
terhadap agenda institusional, sekaligus membatasi praktik lain 
melalui standar administratif dan estetis. Dinamika tersebut 
menunjukkan bahwa legitimasi kultural bersifat terstruktur dan 
diproduksi melalui keputusan institusional yang memiliki 
implikasi langsung terhadap keberlanjutan praktik seni. 

Institusi kebudayaan berfungsi sebagai perantara yang 
menghubungkan praktik seni dengan ruang pengakuan publik. 
Lembaga seni, pusat kebudayaan, dan institusi pendidikan 
menyediakan platform kuratorial yang mengatur konteks tampil, 
narasi pendamping, serta kerangka interpretasi. Melalui proses 
kurasi dan programasi, institusi membentuk makna yang dapat 
diterima secara luas, sekaligus menetapkan batas kepantasan 
simbolik. Perspektif medan budaya sebagaimana dirumuskan 
oleh Pierre Bourdieu menegaskan bahwa pengakuan kultural 
bergantung pada distribusi modal simbolik yang dikelola oleh 
institusi dengan otoritas legitimasi. 



 43 

Ruang publik kota menghadirkan dimensi performatif dari 
negosiasi nilai. Alun-alun, taman kota, dan ruang perayaan 
menjadi lokasi tempat praktik seni berinteraksi dengan audiens 
heterogen. Heterogenitas audiens menuntut keterbacaan simbolik 
lintas latar kultural, sehingga praktik seni melakukan penyesuaian 
presentasional untuk mempertahankan resonansi makna. Pada 
titik ini, ruang publik berfungsi sebagai medium uji legitimasi 
sosial, karena penerimaan dan penolakan termanifestasi secara 
langsung melalui respons kolektif dan pola partisipasi. 

Negosiasi nilai juga berlangsung melalui pengaturan spasial yang 
membedakan pusat dan pinggiran dalam kota. Akses terhadap 
ruang strategis menentukan tingkat visibilitas dan prestise praktik 
seni. Pengaturan tersebut merefleksikan politik ruang yang 
memproduksi hierarki simbolik. Kerangka produksi ruang dari 
Henri Lefebvre (1997) membantu menjelaskan bahwa ruang 
bukan entitas netral, melainkan hasil produksi sosial yang 
mengandung relasi kuasa. Dalam konteks ini, praktik seni yang 
memperoleh ruang sentral mengalami penguatan legitimasi, 
sementara praktik yang terpinggirkan bergantung pada strategi 
komunitas untuk mempertahankan keberlanjutan. 

Interaksi antara kebijakan, institusi, dan ruang publik 
menghasilkan negosiasi nilai yang bersifat dinamis. Praktik seni 
tidak sekadar menyesuaikan diri secara pasif, tetapi 
mengembangkan strategi simbolik untuk mengamankan 
pengakuan tanpa melepaskan rujukan nilai inti. Strategi tersebut 
mencakup penataan narasi, seleksi repertoar, serta pengaturan 
konteks tampil yang selaras dengan ekspektasi urban. Negosiasi 
semacam ini memperlihatkan kapasitas praktik seni untuk 
beroperasi secara reflektif dalam medan sosial yang kompetitif. 



 44 

Dengan menempatkan ruang kota sebagai arena negosiasi nilai, 
subbab ini menegaskan bahwa legitimasi kultural di ruang urban 
diproduksi melalui relasi kompleks antara kebijakan, institusi, dan 
praktik publik. Kota tidak hanya menyediakan lokasi tampil, 
tetapi membentuk struktur pengakuan yang menentukan 
keberlangsungan makna dan visibilitas seni. Kerangka ini 
menyiapkan jembatan analitis menuju pembacaan regional 
berikutnya, ketika Bali dan Lombok dipahami sebagai ruang 
kebudayaan dengan konfigurasi kebijakan, institusi, dan ruang 
publik yang membentuk dinamika negosiasi nilai secara khas. 

3.8 Kota sebagai Jembatan Kontekstual 

Kota pada subbab penutup ini diposisikan sebagai jembatan 
kontekstual yang menghubungkan tradisi asal dengan konfigurasi 
sosial baru yang dibentuk oleh mobilitas, interaksi, dan 
diferensiasi ruang. Posisi kota tidak dipahami semata sebagai latar 
geografis atau pusat administratif, melainkan sebagai ruang 
perantara yang memediasi pergerakan praktik budaya dari konteks 
asal menuju arena sosial yang lebih luas. Melalui fungsi perantara 
tersebut, kota memungkinkan tradisi tidak berhenti pada 
reproduksi internal, tetapi memasuki proses negosiasi makna yang 
berkelanjutan dalam lanskap kebudayaan urban. 

Sebagai ruang perantara, kota menyediakan kondisi struktural 
bagi pertemuan antara memori kultural dan tuntutan aktualitas 
sosial. Tradisi yang hadir di kota membawa rujukan simbolik, 
nilai, dan praktik yang telah terinternalisasi dalam konteks asal. 
Ketika praktik tersebut dipraktikkan ulang di ruang urban, terjadi 
proses rekontekstualisasi yang menata ulang fungsi, bentuk, dan 
orientasi makna tanpa harus memutus keterhubungan dengan 
memori kolektif. Kota, dalam pengertian ini, berfungsi sebagai 



 45 

medium translasi kultural yang memungkinkan tradisi beradaptasi 
secara selektif. 

Mobilitas menjadi prasyarat utama bagi fungsi kota sebagai 
jembatan kontekstual. Arus perpindahan penduduk 
menghubungkan wilayah asal dengan pusat-pusat urban, 
membentuk jaringan transregional yang membawa praktik budaya 
melintasi batas geografis dan sosial. Melalui mobilitas tersebut, 
kota menjadi simpul sirkulasi budaya yang mempertemukan 
berbagai tradisi dalam ruang bersama. Pertemuan ini memperluas 
horizon pembacaan tradisi, dari praktik yang berakar pada 
komunitas homogen menuju ekspresi simbolik yang beroperasi 
dalam ruang sosial majemuk. 

Interaksi urban memperkuat peran kota sebagai jembatan melalui 
intensitas perjumpaan antarkelompok dan antartradisi. 
Kepadatan sosial dan heterogenitas audiens mendorong praktik 
budaya untuk menegosiasikan keterbacaan simbolik agar dapat 
dipahami lintas latar kultural. Proses ini menghasilkan konfigurasi 
makna yang tidak sepenuhnya identik dengan konteks asal, 
namun tetap mempertahankan penanda identitas yang dianggap 
esensial. Kota, dengan demikian, memfasilitasi pembentukan 
makna antara yang bersifat relasional dan situasional. 

Fungsi jembatan kontekstual kota juga tercermin dalam peran 
institusi dan ruang publik yang menghubungkan praktik budaya 
dengan struktur pengakuan yang lebih luas. Melalui kebijakan, 
program kebudayaan, dan ruang representasi publik, kota 
menyediakan mekanisme legitimasi yang memungkinkan tradisi 
memperoleh visibilitas di luar komunitas asal. Legitimasi ini tidak 
bersifat final, melainkan terus dinegosiasikan seiring perubahan 
konteks sosial dan orientasi nilai urban. Tradisi diposisikan 



 46 

sebagai praktik hidup yang bergerak dalam spektrum pengakuan 
yang dinamis. 

Dalam kerangka keseluruhan bab ini, kota tampil sebagai ruang 
transisi yang menjembatani kerangka teoretik mengenai 
reproduksi budaya, identitas, dan makna dengan pembacaan 
regional yang lebih spesifik. Kota memungkinkan keterhubungan 
analitis antara mobilitas, komunitas, interaksi antartradisi, serta 
negosiasi nilai dalam satu medan kebudayaan yang terintegrasi. 
Fungsi ini menyiapkan landasan konseptual untuk memahami 
Bali dan Lombok bukan sebagai entitas kultural yang terisolasi, 
melainkan sebagai ruang kebudayaan yang saling terhubung 
melalui dinamika urban dan mobilitas sosial. 

Penutup 

Dengan demikian, bagian ini menutup pembahasan tentang kota 
yang menegaskan perannya sebagai jembatan analitis dan 
kontekstual. Kota menghubungkan masa lalu dan masa kini, 
tradisi dan perubahan, serta wilayah asal dan ruang baru dalam 
satu proses kebudayaan yang berkelanjutan. Perspektif ini 
membuka jalan bagi pembahasan bab-bab berikutnya yang 
menempatkan Bali dan Lombok dalam relasi dinamis, bukan 
sebagai dua lokasi terpisah, melainkan sebagai bagian dari jaringan 
kebudayaan yang dipertemukan dan dimediasi oleh pengalaman 
urban. 

  



 47 

Bab 4 
Bali: Tradisi, Estetika, dan Warisan Seni 

4.1 Sejarah Bali sebagai Medan Kebudayaan 

Bali menempati posisi unik dalam lanskap kebudayaan Nusantara 
sebagai medan historis yang memperlihatkan kesinambungan 
nilai, struktur sosial, dan praktik simbolik dalam rentang waktu 
yang panjang. Keberlanjutan tersebut tidak bersumber dari 
ketertutupan terhadap perubahan, melainkan dari kapasitas 
internal kebudayaan Bali dalam mengelola transformasi melalui 
institusi, ritual, dan sistem makna yang terlembagakan. Dalam 
konteks ini, Bali perlu dipahami sebagai medan kebudayaan aktif 
yang secara simultan mempertahankan memori kolektif dan 
menata ulang ekspresi kultural sesuai dinamika historis. 

Pembacaan Bali sebagai medan kebudayaan secara historis 
menuntut pergeseran perspektif dari pendekatan deskriptif 
menuju analisis struktural. Kebudayaan tidak direduksi pada 
kumpulan artefak atau bentuk seni semata, tetapi dipahami 
sebagai konfigurasi relasi antara kosmologi, institusi adat, dan 
praktik sosial yang membentuk logika produksi serta transmisi 
seni. Relasi tersebut menghasilkan kerangka nilai yang relatif 
stabil, sekaligus menyediakan mekanisme adaptasi yang 
memungkinkan seni tetap bermakna lintas generasi. 

Sejarah kebudayaan Bali memperlihatkan keterjalinan antara 
struktur religius, organisasi komunal, dan sistem estetika yang 
terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari. Seni berkembang 
bukan sebagai aktivitas terpisah, melainkan sebagai bagian 
integral dari tatanan ritual dan sosial yang mengatur relasi manusia 
dengan lingkungan sakral dan profan. Jalinan ini menjadikan seni 



 48 

sebagai medium utama artikulasi nilai dan sebagai sarana 
reproduksi tatanan kosmologis yang lebih luas. 

Dalam kerangka tersebut, kontinuitas historis Bali tidak dapat 
dipahami sebagai repetisi bentuk yang statis. Keberlanjutan justru 
terwujud melalui proses selektif yang mempertahankan struktur 
makna inti sambil membuka ruang penyesuaian kontekstual. 
Proses ini memungkinkan kebudayaan Bali merespons perubahan 
politik, ekonomi, dan sosial tanpa kehilangan fondasi 
simboliknya. Medan kebudayaan Bali dengan demikian 
memperlihatkan stabilitas dinamis yang menjadi prasyarat bagi 
keberlangsungan seni. 

Pengantar ini menyediakan landasan konseptual untuk menelaah 
secara lebih rinci genealogi sejarah, institusi adat, kosmologi, serta 
mekanisme transmisi seni Bali pada sub–subbab berikutnya. 
Melalui pembacaan bertahap tersebut, Bali akan diposisikan 
bukan sekadar sebagai lokasi geografis, melainkan sebagai medan 
kebudayaan secara historis membentuk dan mempengaruhi 
praktik seni dalam skala regional yang lebih luas. 

a) Genealogi Singkat Kebudayaan Bali 

Genealogi kebudayaan Bali terbentuk melalui lintasan sejarah 
panjang yang menautkan kontinuitas lokal dengan pengaruh 
transregional Asia Selatan dan Asia Tenggara. Pembentukan 
tersebut tidak bergerak melalui tahapan linear, melainkan melalui 
akumulasi lapisan historis yang saling menubuh dalam struktur 
sosial, kosmologis, dan simbolik. Tradisi seni berkembang dalam 
relasi timbal balik antara sistem kepercayaan, institusi komunal, 
dan konfigurasi kekuasaan yang bergeser sepanjang waktu, 
sehingga menghasilkan medan kebudayaan yang relatif stabil 
sekaligus adaptif. 



 49 

Periode Bali Kuna menandai artikulasi awal struktur kebudayaan 
berbasis kosmologi Hindu-Buddha yang terintegrasi dengan 
praktik lokal. Pada fase ini, seni berfungsi sebagai medium ritual 
yang mengoperasionalkan relasi antara manusia, alam, dan ranah 
sakral melalui sistem simbol yang terlembagakan. Jejak arkeologis, 
prasasti, dan tradisi lisan memperlihatkan keterikatan seni dengan 
ruang suci, kalender upacara, serta pembagian peran sosial yang 
ketat (Goris, 1954). Seni tidak ditempatkan sebagai ekspresi 
individual, melainkan sebagai perangkat kolektif yang 
menegaskan tatanan kosmologis. 

Masa Bali Hindu pasca kemunduran pusat-pusat kekuasaan Jawa 
Timur memperkuat otonomi kebudayaan lokal melalui 
konsolidasi institusi adat dan ritual. Konsolidasi tersebut 
menghasilkan penguatan struktur desa adat dan banjar sebagai 
infrastruktur kebudayaan yang mengatur produksi dan transmisi 
seni. Pada fase ini, estetika berkembang sebagai logika simbolik 
yang menyatukan nilai keselarasan, keseimbangan, dan 
keteraturan kosmos. Seni memperoleh posisi sentral dalam siklus 
kehidupan religius dan sosial, sekaligus menjadi medium 
peneguhan identitas kultural. 

Periode kolonial memperkenalkan tekanan eksternal yang 
memicu proses seleksi dan reinterpretasi tradisi. Intervensi 
administratif dan representasi etnografis membingkai Bali sebagai 
objek kebudayaan eksotik, namun secara paradoks turut 
menguatkan kesadaran reflektif terhadap nilai lokal. Seni 
mengalami reposisi sebagai penanda identitas yang dipertahankan 
melalui institusi adat dan praktik ritual, sekaligus memasuki arena 
representasi publik yang lebih luas. Dinamika ini memperlihatkan 
kapasitas kebudayaan Bali dalam mengelola perubahan tanpa 
memutus kontinuitas simbolik. 



 50 

Fase pascakolonial dan kontemporer melanjutkan proses adaptasi 
melalui integrasi seni ke dalam kerangka pendidikan, pariwisata, 
dan kebijakan kebudayaan. Integrasi tersebut tidak menghapus 
fondasi historis, melainkan menata ulang fungsi dan konteks 
tampil seni agar selaras dengan kebutuhan sosial mutakhir. 
Genealogi kebudayaan Bali pada tahap ini memperlihatkan 
keterjalinan antara memori kolektif dan inovasi terkelola, dengan 
institusi adat tetap berperan sebagai penjaga legitimasi simbolik. 

Secara keseluruhan, genealogi sejarah kebudayaan Bali 
menunjukkan pembentukan medan kultural yang dibangun 
melalui kontinuitas nilai, penguatan institusi komunal, dan 
kapasitas adaptif terhadap perubahan historis. Medan tersebut 
menyediakan landasan konseptual bagi pemahaman estetika, 
praktik ritual, dan transmisi seni pada subbagian berikutnya, 
sekaligus menempatkan Bali sebagai sumber rujukan kultural yang 
berpengaruh dalam konfigurasi kebudayaan lintas wilayah. 

b) Institusi Adat sebagai Infrastruktur Kebudayaan 

Institusi adat berfungsi sebagai infrastruktur kebudayaan yang 
mengorganisasi keberlangsungan praktik seni melalui perangkat 
normatif, organisatoris, dan simbolik yang terlembagakan. Desa 
adat dan banjar membentuk kerangka sosial yang menautkan 
kewajiban ritual, tata kelola ruang, serta pembagian peran kolektif 
ke dalam satu sistem operasional yang stabil. Dalam kerangka 
tersebut, seni tidak diposisikan sebagai aktivitas tambahan, 
melainkan sebagai komponen integral dari kerja kebudayaan yang 
mengaktifkan siklus religius dan sosial secara berulang. 

 



 51 

Desa adat menyediakan landasan normatif yang menetapkan 
legitimasi praktik seni melalui aturan, kesepakatan komunal, dan 
hierarki kewenangan simbolik. Ketentuan adat mengatur jenis 
praktik yang sah, waktu pelaksanaan, serta relasi seni dengan 
ruang sakral dan profan. Pengaturan ini menempatkan seni dalam 
struktur kewajiban kolektif yang mengikat, sehingga 
keberlanjutan praktik tidak bergantung pada preferensi individual, 
melainkan pada konsensus sosial yang terjaga. Stabilitas tersebut 
memungkinkan seni bertahan lintas generasi sebagai bagian dari 
tatanan nilai yang diakui bersama. 

Banjar berperan sebagai unit operasional yang mengaktualisasikan 
ketentuan desa adat dalam kehidupan sehari-hari. Melalui banjar, 
distribusi peran sosial dalam praktik seni diatur secara konkret, 
mencakup pengorganisasian tenaga, pengelolaan sumber daya, 
serta koordinasi partisipasi kolektif. Mekanisme gotong royong 
dan kewajiban komunal menempatkan seni sebagai kerja bersama 
yang menumbuhkan solidaritas sosial. Dalam konteks ini, seni 
berfungsi sekaligus sebagai medium ekspresi simbolik dan sebagai 
perangkat kohesi sosial. 

Institusi adat juga berperan sebagai penjaga legitimasi simbolik 
praktik seni. Pengakuan terhadap otoritas adat memberikan dasar 
keabsahan bagi bentuk, fungsi, dan konteks tampil seni. 
Legitimasi tersebut bekerja melalui ritual pengesahan, partisipasi 
tokoh adat, serta keterikatan seni dengan siklus upacara. Dengan 
mekanisme ini, seni memperoleh status sebagai praktik bermakna 
yang terintegrasi dalam tatanan religius dan sosial, bukan sekadar 
pertunjukan estetis yang terlepas dari konteks. 

Transmisi nilai dan praktik seni berlangsung melalui institusi adat 
sebagai proses sosial yang terstruktur. Relasi antargenerasi 
difasilitasi melalui partisipasi berulang dalam kegiatan ritual dan 



 52 

komunal, sehingga pengetahuan teknis, etika praktik, serta 
orientasi simbolik terinternalisasi secara gradual. Proses ini 
menegaskan bahwa pewarisan seni tidak berlangsung melalui 
instruksi formal semata, melainkan melalui keterlibatan kolektif 
yang membentuk disiplin dan tanggung jawab sosial. 

Dalam lintasan historis, institusi adat menunjukkan kapasitas 
adaptif tanpa kehilangan fungsi stabilisasinya. Penyesuaian 
terhadap perubahan sosial, ekonomi, dan politik berlangsung 
melalui reinterpretasi aturan dan penataan ulang praktik, 
sementara struktur dasar kewajiban komunal tetap dipertahankan. 
Kapasitas ini memungkinkan institusi adat terus berfungsi sebagai 
infrastruktur kebudayaan yang menopang praktik seni dalam 
berbagai konteks, termasuk ketika seni memasuki ruang 
representasi publik yang lebih luas. 

Dengan demikian, desa adat dan banjar dapat dipahami sebagai 
infrastruktur kebudayaan yang menstabilkan sekaligus 
menggerakkan praktik seni. Melalui pengaturan kewajiban ritual, 
distribusi peran sosial, dan legitimasi simbolik, institusi adat 
memastikan keberlanjutan seni sebagai bagian dari tatanan hidup 
bersama. Kerangka ini menyediakan dasar analitis untuk 
memahami relasi seni dengan kosmologi, ritual, dan transmisi 
nilai pada subbagian berikutnya, serta menegaskan peran institusi 
adat sebagai pilar utama kebudayaan Bali. 

c) Kosmologi dan Tatanan Nilai sebagai Fondasi Seni 

Kosmologi Bali berfungsi sebagai sistem pengetahuan 
operasional yang menata relasi antara manusia, alam, dan ranah 
sakral dalam satu kerangka nilai yang koheren. Kerangka ini tidak 
berhenti pada tataran metafisis, melainkan terinternalisasi dalam 
praktik sosial, ritual, dan estetika yang mengarahkan produksi 



 53 

serta pemaknaan seni. Seni, dalam pengertian ini, bekerja sebagai 
medium artikulasi kosmologi, yakni sebagai sarana untuk 
menghadirkan keteraturan kosmik ke dalam pengalaman inderawi 
dan kehidupan komunal. 

Relasi manusia–alam–sakral membentuk orientasi nilai yang 
menekankan keseimbangan, keselarasan, dan keterhubungan. 
Prinsip-prinsip tersebut mengatur bagaimana bentuk artistik 
disusun, bagaimana ruang diperlakukan, serta bagaimana waktu 
ritual dipahami. Dalam praktik seni, orientasi nilai ini 
termanifestasi melalui penataan komposisi, hierarki ruang, dan 
pengulangan simbolik yang menegaskan keteraturan. Estetika 
tidak diposisikan sebagai preferensi subjektif, melainkan sebagai 
ekspresi etika kosmologis yang mengikat praktik seni pada tujuan 
menjaga keseimbangan. 

Kosmologi juga mengarahkan fungsi seni dalam tatanan sosial 
dan religius. Seni tidak berdiri sebagai aktivitas otonom, tetapi 
terintegrasi dengan siklus ritual yang mengaktifkan ruang sakral 
dan partisipasi kolektif. Fungsi ini menjadikan seni sebagai 
perangkat mediasi antara dunia manusia dan ranah sakral, tempat 
nilai-nilai kosmologis direaktualisasi secara periodik. Dengan 
demikian, seni berperan menjaga kontinuitas relasi kosmik 
melalui tindakan simbolik yang berulang dan dilembagakan. 

Struktur simbolik kosmologi Bali memengaruhi pilihan bentuk 
dan idiom estetis. Simbol-simbol tertentu memperoleh 
penekanan karena daya representasionalnya dalam 
menyampaikan nilai kosmologis, sementara simbol lain 
diposisikan secara komplementer untuk menjaga harmoni 
keseluruhan. Proses seleksi simbolik ini menunjukkan bahwa 
estetika bekerja melalui logika keterhubungan makna, bukan 
melalui inovasi bebas yang terlepas dari rujukan nilai. Kreativitas 



 54 

hadir sebagai penataan ulang yang tetap berada dalam horizon 
kosmologis yang diakui bersama. 

Internalisasi kosmologi dalam praktik seni berlangsung melalui 
partisipasi kolektif dan pembelajaran berulang. Nilai tidak 
ditransmisikan melalui penjelasan abstrak, melainkan melalui 
pengalaman tubuh, keterlibatan emosional, dan disiplin komunal 
dalam konteks ritual dan latihan. Proses ini membentuk habitus 
kultural yang mengarahkan cara pelaku seni memahami peran, 
tanggung jawab, dan tujuan praktiknya. Kosmologi, dengan 
demikian, berfungsi sebagai kurikulum implisit yang 
menanamkan orientasi nilai melalui praktik. 

Dalam dinamika historis, kosmologi menunjukkan kapasitas 
adaptif tanpa kehilangan perannya sebagai fondasi nilai. 
Penyesuaian bentuk dan konteks tampil seni dapat terjadi, namun 
orientasi kosmologis tetap berfungsi sebagai kerangka evaluatif 
yang menentukan kesahihan dan kepantasan simbolik. Kapasitas 
ini memungkinkan seni Bali merespons perubahan sosial dan 
ruang representasi baru sambil mempertahankan keterhubungan 
dengan tatanan nilai yang mendasarinya. 

Dengan menempatkan kosmologi dan tatanan nilai sebagai 
fondasi seni, subbagian ini menegaskan bahwa pemahaman 
terhadap praktik seni Bali menuntut pembacaan atas sistem 
pengetahuan yang mengarahkan bentuk, fungsi, dan makna 
secara terpadu. Kosmologi menyediakan orientasi normatif yang 
menstabilkan estetika dan praktik ritual, sekaligus membuka 
ruang adaptasi terkelola. Kerangka ini menjadi landasan untuk 
pembahasan selanjutnya mengenai seni dalam struktur kehidupan 
ritual dan mekanisme transmisi nilai yang menopang 
keberlanjutan kebudayaan Bali. 



 55 

d) Seni dalam Struktur Sosio Ritual Bali 

Seni menempati posisi integral dalam struktur kehidupan ritual 
Bali sebagai medium aktualisasi nilai kosmologis dan sosial yang 
terlembagakan. Kehadirannya tidak berfungsi sebagai pelengkap 
seremoni, melainkan sebagai perangkat operasional yang 
mengaktifkan relasi sakral antara ruang, waktu, dan tindakan 
kolektif. Dalam siklus ritual, seni mengartikulasikan keteraturan 
kosmos melalui rangkaian tanda yang dikenali bersama, sehingga 
makna religius tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi 
dialami secara inderawi dan komunal. 

Keterikatan seni dengan kalender ritual membentuk ritme 
kemunculan dan legitimasi praktik. Penentuan waktu sakral 
mengatur kapan seni dihadirkan, jenis repertoar yang layak 
dipentaskan, serta intensitas partisipasi komunal yang diperlukan. 
Kalender berfungsi sebagai kerangka temporal yang menautkan 
pengulangan simbolik dengan kontinuitas makna, sehingga setiap 
peristiwa ritual mereaktualisasi nilai yang sama dalam konteks 
temporal yang berbeda. Pola ini menjadikan seni sebagai 
mekanisme pengikat antara memori kolektif dan praktik 
kontemporer. 

Ruang sakral menyediakan konteks spasial yang menentukan 
bentuk dan orientasi seni. Tata letak pura, zonasi sakral, serta arah 
simbolik mengarahkan penataan tubuh, suara, dan gerak dalam 
praktik artistik. Ruang tidak diperlakukan sebagai latar netral, 
melainkan sebagai komponen aktif yang memediasi relasi antara 
manusia dan ranah sakral. Penempatan seni dalam ruang sakral 
menegaskan fungsi ritualnya sekaligus membatasi kemungkinan 
improvisasi di luar horizon nilai yang diakui. 



 56 

Partisipasi kolektif menjadi prasyarat utama berfungsinya seni 
dalam kehidupan ritual. Keterlibatan komunal memastikan 
transmisi nilai berlangsung melalui pengalaman bersama, bukan 
melalui konsumsi pasif. Partisipasi tersebut mencakup pembagian 
peran yang terstruktur, koordinasi sosial, dan penguatan 
solidaritas simbolik. Melalui mekanisme ini, seni berkontribusi 
pada reproduksi tatanan sosial sekaligus memperkuat kohesi 
komunitas. 

Struktur ritual juga menata hierarki dan otoritas simbolik dalam 
praktik seni. Kehadiran tokoh adat, pemangku, dan institusi 
komunal memberikan pengesahan terhadap kesahihan praktik. 
Legitimasi tersebut menentukan batas kepantasan simbolik, 
urutan tindakan, serta hubungan antara pelaku seni dan audiens 
ritual. Kerangka ini sejalan dengan pembacaan ritual sebagai 
proses sosial yang meneguhkan nilai kolektif melalui pengalaman 
bersama sebagaimana dirumuskan oleh Victor Turner (1977). 

Dalam konteks representasi kebudayaan Bali, seni ritual juga 
berfungsi sebagai wahana pengaturan makna publik. Pemaknaan 
terhadap seni tidak dilepaskan dari konteks ritual yang 
melingkupinya, sehingga pergeseran konteks tampil berimplikasi 
langsung pada pembacaan makna. Pembacaan ini sejalan dengan 
analisis teater negara oleh Clifford Geertz (1980), yang 
menempatkan ritual dan pertunjukan sebagai perangkat simbolik 
penataan kehidupan sosial dan religius. 

Dengan demikian, seni dalam struktur kehidupan ritual Bali 
beroperasi sebagai mekanisme integratif yang menyatukan 
kalender sakral, ruang suci, dan partisipasi kolektif dalam satu 
sistem makna yang koheren. Posisi ini menjelaskan ketahanan 
praktik seni lintas generasi, sekaligus memperlihatkan kapasitas 
adaptifnya ketika berhadapan dengan perubahan konteks sosial. 



 57 

Kerangka ini menjadi landasan bagi pembahasan berikutnya 
mengenai transmisi, pewarisan, dan otoritas kultural yang 
menopang keberlanjutan seni Bali. 

e) Transmisi Sejarah dan Ingatan Kultural 

Transmisi seni dan nilai budaya beroperasi melalui mekanisme 
ingatan kultural yang terlembagakan dalam praktik, institusi, dan 
ritus sosial. Ingatan kultural tidak diperlakukan sebagai simpanan 
memori individual, melainkan sebagai struktur kolektif yang 
diaktifkan secara periodik melalui pengulangan simbolik dan 
partisipasi komunal. Kerangka ini menempatkan pewarisan seni 
sebagai proses sosial yang mengikat pengetahuan teknis dengan 
disiplin, etika praktik, dan otoritas simbolik yang diakui secara 
historis. 

Dalam perspektif teoritis, ingatan kultural dipahami sebagai hasil 
kerja sosial yang dibingkai oleh struktur kolektif, sebagaimana 
dirumuskan oleh Maurice Halbwachs (1992). Ingatan tentang seni 
diproduksi dan dipelihara melalui kerangka sosial yang 
menentukan peristiwa, simbol, dan nilai yang layak diwariskan. 
Kerangka tersebut termanifestasi dalam pakem, narasi asal-usul, 
serta tata laksana ritual yang meneguhkan kontinuitas makna 
lintas generasi. Dengan demikian, transmisi tidak bergerak melalui 
peniruan mekanis, melainkan melalui internalisasi kerangka nilai 
yang menata praktik. 

Proses transmisi juga memuat dimensi disipliner yang 
membentuk habitus kultural. Keterlibatan berulang dalam latihan, 
upacara, dan pertunjukan menanamkan etos ketekunan, 
kepatuhan terhadap tatanan simbolik, serta kesadaran atas batas 
kepantasan estetis. Disiplin tersebut berfungsi sebagai mekanisme 
seleksi yang menjaga konsistensi makna sembari memungkinkan 



 58 

variasi terkelola. Kreativitas muncul sebagai hasil penguasaan 
struktur, bukan sebagai pembebasan dari struktur. 

Otoritas simbolik memainkan peran penting dalam mengesahkan 
transmisi. Pengakuan terhadap figur otoritatif, institusi adat, dan 
konteks ritual memberikan legitimasi atas pengetahuan yang 
diwariskan. Otoritas ini tidak semata-mata bersumber dari status 
personal, tetapi dari keterhubungan dengan ingatan kultural yang 
terlembagakan. Pengesahan simbolik memastikan bahwa praktik 
yang ditransmisikan diakui sah dan bermakna dalam tatanan 
sosial, sehingga kesinambungan tidak terputus oleh perubahan 
konteks. 

Pendekatan ingatan kultural sebagaimana dikembangkan oleh Jan 
Assmann (2011), memperjelas pembedaan antara ingatan 
komunikatif dan ingatan kultural. Ingatan kultural ditopang oleh 
medium simbolik yang relatif stabil, mencakup ritus, teks, artefak, 
dan praktik performatif. Seni ritual berfungsi sebagai medium 
utama ingatan kultural karena mengikat waktu, ruang, dan tubuh 
dalam satu peristiwa bermakna. Melalui medium tersebut, masa 
lalu direaktualisasi dalam bentuk pengalaman kini yang 
terstruktur. 

Dalam dinamika perubahan sosial, ingatan kultural menunjukkan 
kapasitas adaptif tanpa kehilangan fungsi konservatifnya. Seleksi 
terhadap elemen yang diwariskan memungkinkan pemeliharaan 
makna inti sembari menata ulang ekspresi sesuai konteks 
mutakhir. Adaptasi tersebut tidak menghapus rujukan historis, 
melainkan memperpanjang daya hidup tradisi melalui pembaruan 
yang berakar pada legitimasi simbolik. 

Dengan menempatkan transmisi sejarah dan ingatan kultural 
sebagai perangkat utama pewarisan seni, bagian ini menegaskan 



 59 

bahwa kesinambungan makna dicapai melalui institusionalisasi 
ingatan dalam praktik sosial. Transmisi membentuk jembatan 
temporal yang menghubungkan masa lalu dan masa kini melalui 
disiplin, etika, dan otoritas simbolik. Kerangka ini 
mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai stabilitas dan 
adaptasi dalam medan kebudayaan Bali, serta menjelaskan 
ketahanan praktik seni di tengah perubahan sosial yang 
berkelanjutan. 

f) Stabilitas dan Adaptasi dalam Medan Kebudayaan 
Bali 

Stabilitas kebudayaan Bali tidak bertumpu pada pembekuan 
bentuk, melainkan pada keberlanjutan struktur nilai dan institusi 
yang mengatur produksi serta pemaknaan praktik seni. Stabilitas 
dipahami sebagai konsistensi orientasi kosmologis, etika 
komunal, dan mekanisme legitimasi simbolik yang memberi 
kerangka evaluatif bagi perubahan. Dalam kerangka ini, seni tetap 
dikenali sebagai bagian dari tatanan hidup bersama karena 
beroperasi di dalam horizon nilai yang relatif ajek, sekalipun 
ekspresi dan konteks tampilnya mengalami pergeseran. 

Kapasitas adaptasi muncul melalui mekanisme seleksi internal 
yang menimbang kesesuaian perubahan dengan nilai inti. Institusi 
adat, komunitas, dan otoritas ritual berfungsi sebagai penyaring 
simbolik yang mengizinkan penyesuaian pada aspek presentasi, 
medium, dan fungsi sosial, sambil mempertahankan struktur 
makna yang dianggap esensial. Adaptasi tersebut bersifat 
terkelola, bukan reaktif, karena berlangsung melalui deliberasi 
komunal dan pengesahan simbolik. Dengan demikian, perubahan 
tidak menegasikan stabilitas, melainkan memperpanjang daya 
hidup tradisi. 



 60 

Relasi antara stabilitas dan adaptasi juga tercermin pada cara 
kebudayaan Bali merespons perluasan ruang representasi. Ketika 
seni hadir pada konteks pendidikan, ruang publik, atau interaksi 
lintas budaya, terjadi reposisi fungsi yang menuntut keterbacaan 
lebih luas. Reposisi ini tidak menghapus rujukan kosmologis dan 
ritual, tetapi menata ulang penekanan simbolik agar tetap 
komunikatif. Stabilitas nilai berperan sebagai jangkar yang 
menjaga kesinambungan makna, sementara adaptasi 
memungkinkan seni menjangkau audiens dan konteks baru. 

Secara teoretis, dinamika ini dapat dipahami melalui konsep 
habitus yang menekankan pembentukan disposisi kultural melalui 
praktik berulang dalam struktur sosial (Bourdieu, 2010). Habitus 
menyediakan konsistensi orientasi tindakan, namun tidak 
menutup kemungkinan improvisasi terarah ketika konteks 
berubah. Dalam medan kebudayaan Bali, disposisi tersebut 
terbentuk melalui disiplin ritual, partisipasi komunal, dan otoritas 
simbolik, sehingga inovasi hadir sebagai variasi yang tetap selaras 
dengan tatanan nilai. 

Stabilitas–adaptasi juga beroperasi pada level temporal. 
Pengulangan simbolik memastikan kontinuitas ingatan kultural, 
sementara pembaruan kontekstual mengaktifkan relevansi masa 
kini. Ketegangan kreatif antara keduanya menghasilkan stabilitas 
dinamis, yakni kondisi di mana kebudayaan mampu bergerak 
tanpa kehilangan identitas. Stabilitas dinamis ini menjelaskan 
ketahanan praktik seni Bali lintas periode historis, termasuk dalam 
menghadapi tekanan eksternal dan perubahan sosial yang cepat. 

Sebagai penutup sub–subbab, Bali dapat diposisikan sebagai 
medan kebudayaan yang memiliki mekanisme internal untuk 
mengelola perubahan secara reflektif. Nilai kosmologis, institusi 
adat, dan praktik komunal bekerja bersama sebagai sistem 



 61 

regulatif yang menstabilkan makna sekaligus membuka ruang 
transformasi terkelola. Kerangka ini menegaskan bahwa 
keberlanjutan seni Bali bukan hasil resistensi terhadap perubahan, 
melainkan hasil kecakapan kebudayaan dalam menegosiasikan 
stabilitas dan adaptasi secara simultan. 

4.2 Kosmologi, Ritual, dan Struktur Makna Seni 

Pembahasan mengenai seni Bali tidak dapat dilepaskan dari 
kosmologi sebagai sistem pengetahuan yang menata relasi 
eksistensial antara manusia, alam, dan ranah sakral. Kosmologi 
dalam konteks ini tidak dipahami sebagai latar ideologis pasif, 
melainkan sebagai kerangka operasional yang mengarahkan 
orientasi makna, tujuan tindakan, serta legitimasi praksis seni. 
Seni hadir sebagai medium yang memungkinkan prinsip-prinsip 
kosmologis tersebut diwujudkan secara konkret dalam 
pengalaman sosial dan ritual. 

Relasi antara kosmologi dan seni menemukan artikulasinya 
melalui ritual sebagai mekanisme aktualisasi makna. Ritual 
berfungsi mengubah orientasi kosmologis yang bersifat abstrak 
menjadi tindakan simbolik yang dapat dialami secara inderawi dan 
kolektif. Dalam kerangka ini, seni tidak sekadar 
merepresentasikan nilai, tetapi mengaktifkan nilai melalui tubuh, 
suara, gerak, dan penataan ruang. Makna seni diproduksi melalui 
keterlibatan praksis, bukan melalui kontemplasi estetis yang 
terlepas dari konteks ritual. 

Struktur makna seni terbentuk dari keterpautan antara orientasi 
kosmologis dan performativitas ritual dalam konfigurasi waktu, 
ruang, dan tindakan yang spesifik. Makna tidak bersifat inheren 
pada bentuk artistik, melainkan muncul dari relasi antarunsur 



 62 

tersebut yang bekerja secara simultan. Dengan demikian, seni 
dipahami sebagai sistem tanda berlapis yang hanya berfungsi 
secara penuh ketika berada dalam struktur ritual dan kosmologis 
yang tepat. 

Subbab ini diarahkan untuk mengurai secara analitis hubungan 
tersebut melalui tiga fokus pembahasan yang saling melengkapi. 
Pembahasan dimulai dari kosmologi sebagai kerangka ontologis 
praktik seni, dilanjutkan dengan ritual sebagai mekanisme 
aktualisasi makna, dan diakhiri dengan analisis struktur makna 
seni sebagai relasi temporal, spasial, dan praksis. Susunan ini 
memungkinkan pendalaman konseptual tanpa mengulang 
pembahasan historis, institusional, maupun transmisi nilai yang 
telah dielaborasi pada subbab sebelumnya, sekaligus menyediakan 
landasan teoretik yang kokoh bagi pembacaan estetika dan praktik 
sosial seni pada bagian selanjutnya. 

a) Kosmologi sebagai Kerangka Ontologis Praktik 
Seni 

Kosmologi Bali beroperasi sebagai kerangka ontologis yang 
menata pemahaman tentang keberadaan, relasi, dan tujuan 
tindakan manusia dalam semesta. Dalam kerangka ini, seni tidak 
diposisikan sebagai ekspresi estetis otonom, melainkan sebagai 
praktik bermakna yang berorientasi pada pemeliharaan 
keteraturan kosmik. Orientasi ontologis tersebut menempatkan 
seni sebagai bagian dari tindakan etis yang menghubungkan 
manusia dengan alam dan ranah sakral melalui sistem nilai yang 
koheren dan terlembagakan. 

Sebagai kerangka ontologis, kosmologi menentukan prasyarat 
makna bagi praktik seni sebelum ia hadir sebagai bentuk. Makna 
tidak dilekatkan pada artefak secara retrospektif, melainkan telah 



 63 

diposisikan sebagai tujuan praksis sejak awal. Dengan demikian, 
seni berfungsi sebagai medium realisasi keteraturan semesta ke 
dalam pengalaman inderawi dan sosial. Kerangka ini menjelaskan 
mengapa kesahihan praktik seni ditentukan oleh keselarasan 
dengan orientasi kosmologis, bukan oleh kebaruan bentuk atau 
intensi individual. 

Kosmologi juga mengatur relasi antara subjek pelaku seni dan 
objek simbolik yang dihadirkan. Pelaku seni tidak dipahami 
sebagai agen kreatif yang berdiri di luar tatanan, melainkan 
sebagai bagian dari jaringan relasional yang mencakup komunitas, 
ruang sakral, dan waktu ritual. Posisi ini menghasilkan etika 
praksis yang menekankan kepatutan, keharmonisan, dan 
tanggung jawab simbolik. Kreativitas hadir sebagai kemampuan 
menata ulang relasi tersebut tanpa memutus keterhubungan 
ontologis yang mendasarinya. 

Orientasi ontologis kosmologi Bali menata hirarki makna yang 
memengaruhi evaluasi praktik seni. Nilai keindahan tidak berdiri 
sendiri, melainkan diukur melalui kesesuaian dengan keteraturan 
kosmik dan fungsi ritual. Penilaian estetis bergerak dalam horizon 
etis, sehingga keberhasilan praktik seni ditentukan oleh 
kemampuannya menghadirkan keseimbangan relasional. 
Kerangka ini menjelaskan konsistensi logika estetika yang 
bertahan lintas generasi meskipun bentuk dan konteks tampil 
mengalami penyesuaian. 

Dalam perspektif analitis, kosmologi sebagai kerangka ontologis 
memungkinkan pembacaan seni sebagai tindakan yang 
memproduksi kebermaknaan, bukan sekadar representasi 
simbolik. Seni bekerja pada tingkat ontologis dengan 
mengafirmasi relasi dasar yang menopang tatanan hidup bersama. 
Pemahaman ini menghindarkan reduksi seni pada dimensi formal 



 64 

atau fungsional semata, sekaligus membuka ruang untuk menilai 
perubahan sebagai variasi terkelola dalam horizon nilai yang 
stabil. 

Dengan menempatkan kosmologi sebagai kerangka ontologis 
praktik seni, sub–subbab ini menegaskan fondasi konseptual bagi 
pembahasan berikutnya mengenai ritual sebagai mekanisme 
aktualisasi makna dan struktur makna seni sebagai relasi waktu, 
ruang, dan tindakan.  

b) Ritual sebagai Mekanisme Aktualisasi Makna 

Ritual tidak berfungsi sebagai representasi simbolik semata, 
melainkan sebagai mekanisme aktualisasi yang menghadirkan 
kembali tatanan kosmologis ke dalam pengalaman inderawi dan 
kolektif, sejalan dengan pandangan Mircea Eliade (1959) 
mengenai ritual sebagai pengulangan kosmogoni dan reaktualisasi 
waktu sakral. Aktualisasi tersebut berlangsung pada tataran 
praksis, bukan pada tataran representasi semata, sehingga nilai 
kosmologis hadir sebagai pengalaman yang dialami secara 
inderawi dan kolektif. Dalam konteks ini, seni menempati posisi 
sentral sebagai medium yang mengoperasionalkan makna melalui 
tubuh, suara, gerak, dan penataan ruang. 

Performatifitas ritual menegaskan bahwa makna tidak berada di 
luar tindakan, melainkan dihasilkan oleh tindakan itu sendiri. 
Urutan gestur, ritme bunyi, intensitas gerak, serta relasi spasial 
membentuk konfigurasi pengalaman yang menautkan peserta 
ritual dengan tatanan kosmik. Melalui konfigurasi tersebut, nilai 
tidak disampaikan sebagai proposisi konseptual, melainkan 
dihadirkan sebagai keterlibatan langsung yang membentuk 
kesadaran kolektif. Seni berperan mengkondensasikan nilai 



 65 

kosmologis ke dalam pola tindakan yang dapat diulang dan 
dikenali. 

Aktualisasi makna juga bergantung pada keterlibatan tubuh 
sebagai medium pengetahuan. Tubuh menjadi locus internalisasi 
nilai melalui disiplin gerak, kontrol suara, dan sinkronisasi dengan 
ruang sakral. Pengalaman tubuh tersebut menghasilkan 
pengetahuan praksis yang melampaui artikulasi verbal, sehingga 
makna kosmologis beroperasi sebagai kebiasaan terlatih yang 
membentuk orientasi etis pelaku ritual. Dengan demikian, seni 
ritual bekerja sebagai pedagogi implisit yang menanamkan nilai 
melalui pengalaman berulang. 

Ritual berfungsi meneguhkan makna melalui pengulangan 
simbolik yang terstruktur. Pengulangan tidak menghasilkan 
stagnasi, melainkan stabilisasi makna dalam konteks temporal 
yang terus bergerak. Setiap peristiwa ritual mereaktualisasi nilai 
yang sama dalam situasi sosial yang berbeda, sehingga makna 
dipertahankan sekaligus disesuaikan. Proses ini memperlihatkan 
kemampuan ritual untuk mengelola kontinuitas dan perubahan 
melalui mekanisme aktualisasi yang konsisten. 

Dimensi kolektif ritual memperkuat legitimasi makna melalui 
partisipasi bersama. Keterlibatan komunal menghasilkan 
resonansi afektif yang menegaskan kesahihan nilai kosmologis 
dalam tatanan sosial. Pengalaman bersama tersebut membangun 
konsensus simbolik tanpa memerlukan penegasan diskursif. 
Perspektif performatif ini sejalan dengan pemikiran Victor 
Turner (1977), mengenai ritual sebagai proses sosial yang menata 
makna melalui pengalaman liminal dan kebersamaan. 

Ritual juga berfungsi sebagai ruang pembaruan makna. 
Perubahan konteks sosial mendorong penyesuaian intensitas, 



 66 

durasi, atau penekanan simbolik tanpa memutus orientasi 
kosmologis. Pembaruan berlangsung melalui reinterpretasi 
praksis yang tetap berada dalam horizon nilai yang diakui. Seni 
memungkinkan pembaruan tersebut melalui fleksibilitas 
performatif yang menjaga keterbacaan simbolik bagi komunitas. 

Dengan menempatkan ritual sebagai mekanisme aktualisasi 
makna, sub–subbab ini menegaskan peran seni sebagai medium 
pengalaman kosmologis yang hidup. Makna tidak direduksi 
sebagai pesan yang disampaikan, melainkan diproduksi melalui 
tindakan yang dialami bersama.  

c) Struktur Makna Seni dalam Relasi Waktu, Ruang, 
dan Tindakan 

Struktur makna seni dalam konteks kosmologi Bali terbentuk 
melalui keterpautan simultan antara orientasi waktu sakral, 
penataan ruang ritual, dan tindakan performatif yang berlangsung 
secara terlembagakan. Makna tidak melekat secara inheren pada 
bentuk artistik, melainkan muncul sebagai hasil relasi dinamis 
antardimensi tersebut. Seni berfungsi sebagai sistem tanda 
berlapis yang hanya mencapai intensitas makna penuh ketika 
ketiga dimensi tersebut hadir dalam konfigurasi yang selaras dan 
diakui secara kolektif. 

Orientasi waktu sakral menempatkan seni dalam kerangka 
temporal yang berbeda dari kronologi profan. Waktu ritual 
dipahami sebagai momen kualitatif yang mereaktualisasi 
keteraturan kosmik melalui pengulangan simbolik. Dalam 
kerangka ini, seni memperoleh makna bukan karena kebaruannya, 
melainkan karena kemampuannya menghadirkan kembali 
struktur makna yang telah dilegitimasi secara kosmologis. 
Pemahaman waktu semacam ini sejalan dengan pandangan 



 67 

Mircea Eliade (1959) yang menempatkan ritual sebagai sarana 
reaktualisasi waktu sakral, sehingga makna seni beroperasi dalam 
horizon temporal yang bersifat siklik dan intensional. 

Penataan ruang ritual membentuk dimensi spasial yang 
menentukan arah, hierarki, dan batas kepantasan simbolik praktik 
seni. Ruang sakral tidak dipahami sebagai wadah netral, 
melainkan sebagai struktur yang memproduksi dan mengatur 
makna melalui zonasi, orientasi, dan relasi simbolik 
antarbagiannya. Penempatan seni dalam ruang tertentu 
mengaktifkan lapisan makna yang berbeda, karena setiap ruang 
membawa bobot simbolik yang telah dikodifikasi secara kultural. 
Dalam perspektif ini, ruang berfungsi sebagai perangkat semantik 
yang mengarahkan pembacaan makna seni dalam konteks ritual. 

Tindakan performatif menjadi dimensi praksis yang mengikat 
waktu dan ruang dalam satu peristiwa bermakna. Gerak, bunyi, 
gestur, dan ritme tidak sekadar menyampaikan makna, tetapi 
memproduksi makna melalui keterlaksanaan tindakan itu sendiri. 
Tindakan performatif mengoperasionalkan nilai kosmologis ke 
dalam pengalaman tubuh yang dialami secara kolektif. Makna 
seni, dengan demikian, lahir dari pelaksanaan yang tepat secara 
temporal dan spasial, bukan dari interpretasi simbolik yang 
terpisah dari praksis. 

Relasi simultan antara waktu, ruang, dan tindakan menghasilkan 
struktur makna yang bersifat relasional dan kontekstual. Ketika 
salah satu dimensi mengalami pergeseran, struktur makna turut 
mengalami perubahan intensitas dan orientasi. Pergeseran 
konteks temporal, reposisi ruang, atau modifikasi tindakan 
performatif berimplikasi langsung pada cara makna seni 
diproduksi dan diterima. Kondisi ini menegaskan bahwa makna 



 68 

seni bersifat situasional, bergantung pada konfigurasi relasional 
yang menopangnya. 

Pembacaan struktur makna sebagai relasi simultan ini 
menghindarkan reduksi seni pada aspek formal atau fungsional 
semata. Seni dipahami sebagai peristiwa makna yang terwujud 
melalui keterpautan dimensi temporal, spasial, dan praksis dalam 
satu kesatuan operasional. Kerangka ini memungkinkan analisis 
yang menempatkan seni sebagai sistem simbolik hidup, bukan 
sebagai artefak statis yang dapat dipisahkan dari konteks 
kosmologis dan ritualnya. 

Dengan menempatkan struktur makna seni dalam relasi waktu, 
ruang, dan tindakan, sub–subbab ini menutup pembahasan 
kosmologi dan ritual dengan penekanan pada logika internal 
pembentukan makna. Pendekatan ini menyediakan landasan 
analitis yang kokoh untuk memasuki pembahasan berikutnya 
mengenai logika estetika dan praktik sosial seni Bali, tanpa 
mengulang uraian historis atau institusional yang telah dibahas 
sebelumnya. 

4.3 Logika Estetika dalam Tradisi Bali 

Logika estetika dalam tradisi Bali berkembang sebagai sistem 
penilaian yang tertanam kuat dalam tatanan nilai, etika, dan 
orientasi kosmologis kebudayaan. Estetika tidak diperlakukan 
sebagai kategori otonom yang terpisah dari kehidupan sosial dan 
religius, melainkan sebagai prinsip evaluatif yang mengarahkan 
kepantasan bentuk, ketepatan relasi simbolik, serta keselarasan 
antara tindakan artistik dan tatanan kosmik. Dengan kerangka ini, 
keindahan dipahami sebagai kondisi relasional yang lahir dari 



 69 

keteraturan, keseimbangan, dan kesesuaian nilai, bukan sebagai 
kualitas visual yang berdiri sendiri. 

Dalam tradisi Bali, penilaian estetis bekerja melalui internalisasi 
nilai yang berlangsung dalam praktik, bukan melalui formulasi 
teoretik abstrak. Logika estetika terbentuk melalui disiplin 
kolektif, pengalaman jasmani, serta keterlibatan berulang dalam 
praktik seni yang terikat pada ritual dan kehidupan komunal. 
Proses ini menghasilkan cara menilai yang bersifat implisit namun 
konsisten, sehingga estetika berfungsi sebagai pengetahuan 
kultural yang hidup dan operasional dalam praksis sehari-hari. 

Pendekatan terhadap estetika Bali menuntut pembacaan yang 
melampaui analisis bentuk dan gaya. Estetika perlu dipahami 
sebagai ekspresi etika kebudayaan yang mengatur relasi antara 
individu, komunitas, dan ranah sakral. Penilaian estetis 
berkelindan dengan tanggung jawab simbolik, kepatutan sosial, 
serta kesadaran kosmologis yang membingkai praktik seni. 
Dengan demikian, estetika menjadi medium artikulasi nilai 
sekaligus mekanisme regulasi praktik artistik. 

Sub pembahasan ini diarahkan untuk menguraikan logika estetika 
Bali melalui empat fokus pembahasan yang saling melengkapi. 
Pembahasan dimulai dari estetika sebagai sistem nilai dan etika 
kultural, dilanjutkan dengan prinsip keseimbangan dan 
keteraturan simbolik, kemudian menelaah estetika sebagai 
pengetahuan yang terinternalisasi dalam praktik, dan diakhiri 
dengan pembacaan mengenai relasi antara konsistensi nilai dan 
variasi ekspresi. Susunan ini memungkinkan pendalaman analitis 
terhadap estetika Bali tanpa mengulang pembahasan kosmologi 
dan ritual, sekaligus menyediakan landasan konseptual bagi 
pembacaan praktik seni sebagai ekspresi nilai yang terstruktur dan 
dinamis. 



 70 

a) Estetika sebagai Sistem Nilai dan Etika Kultural 

A. A. M. Djelantik (1987) menempatkan estetika bukan sebagai 
teori keindahan yang berdiri sendiri, melainkan sebagai sistem 
penilaian yang mengaitkan bentuk artistik dengan nilai, makna, 
dan konteks kehadirannya. Dalam kerangka ini, estetika berfungsi 
sebagai perangkat evaluatif yang menentukan kepantasan dan 
keselarasan praktik seni dalam hubungannya dengan sistem nilai 
budaya. Perspektif tersebut memberikan dasar konseptual yang 
kuat untuk memahami estetika Bali sebagai ekspresi etika kultural, 
bukan sebagai preferensi visual yang terlepas dari tanggung jawab 
simbolik. 

Djelantik (1987) menegaskan bahwa pengalaman estetis selalu 
tersusun atas relasi antara wujud, bobot, dan penampilan. Wujud 
merujuk pada aspek bentuk dan struktur, bobot berkaitan dengan 
nilai dan makna yang dikandung, sementara penampilan 
menunjuk pada cara kehadiran karya dalam konteks sosial dan 
kultural tertentu. Kerangka ini menunjukkan bahwa penilaian 
estetis tidak dapat direduksi pada kualitas formal semata, karena 
keindahan hanya dapat dipahami secara utuh ketika ketiga unsur 
tersebut bekerja secara terpadu. Dalam tradisi Bali, keterpaduan 
ini terikat langsung pada orientasi kosmologis dan fungsi ritual 
praktik seni. 

Dalam pandangan Djelantik (1987), estetika berkelindan dengan 
etika karena praktik seni selalu membawa implikasi nilai. 
Keindahan tidak dipahami sebagai tujuan akhir, melainkan 
sebagai kondisi relasional yang tercapai ketika praktik seni selaras 
dengan tatanan nilai yang diakui bersama. Orientasi ini 
menjelaskan mengapa penilaian estetis dalam tradisi Bali 
beroperasi melalui kategori kepantasan, keharmonisan, dan 



 71 

keteraturan simbolik. Estetika, dengan demikian, berfungsi 
sebagai mekanisme regulasi yang menjaga kesesuaian antara 
ekspresi artistik dan tanggung jawab kultural. 

Djelantik (1987) juga menekankan pentingnya konteks dalam 
menentukan makna estetis. Penampilan karya seni dalam ruang 
dan situasi tertentu memengaruhi cara nilai dan makna dibaca. 
Dalam konteks Bali, penampilan seni yang terikat pada ritual dan 
kehidupan komunal menjadikan estetika tidak dapat dipisahkan 
dari fungsi sosial dan religius. Penilaian terhadap praktik seni 
mencakup pertimbangan mengenai kesesuaian waktu, ruang, dan 
tujuan, sehingga estetika beroperasi sebagai pengetahuan 
kontekstual yang hidup dalam praktik, bukan sebagai norma 
abstrak yang kaku. 

Melalui kerangka ini, estetika Bali dapat dipahami sebagai sistem 
nilai yang terinternalisasi dalam disiplin praktik dan partisipasi 
kolektif. Pengalaman estetis terbentuk melalui keterlibatan 
berulang dalam proses artistik yang terikat pada kewajiban ritual 
dan etika komunal. Proses tersebut menghasilkan disposisi 
kultural yang mengarahkan cara menilai, memilih, dan membatasi 
variasi ekspresi seni. Estetika berfungsi sebagai medium 
pewarisan nilai yang menstabilkan praktik seni lintas generasi. 

Dengan mengadopsi kerangka estetika Djelantik (1987), 
pembahasan ini menegaskan bahwa keindahan dalam tradisi Bali 
merupakan ekspresi nilai dan etika kebudayaan yang terstruktur. 
Estetika tidak berdiri sebagai ranah otonom, melainkan sebagai 
sistem penilaian yang menghubungkan bentuk, makna, dan 
konteks dalam satu kesatuan operasional. Kerangka ini 
menyediakan landasan analitis yang konsisten untuk pembahasan 
berikutnya mengenai prinsip keseimbangan dan keteraturan 
simbolik, sekaligus memperkuat posisi estetika sebagai 



 72 

mekanisme evaluatif yang mengarahkan praktik seni Bali secara 
berkelanjutan. 

Berikut **penyusunan ulang Sub–subbab 4.3.b** dengan **alur 
argumentasi yang lebih natural**, sehingga penyebutan tokoh 
tidak terasa kaku, tidak menumpuk pada awal paragraf, dan hadir 
sebagai penguat konseptual pada titik-titik argumentatif yang 
relevan. 

b) Keseimbangan dan Keteraturan sebagai Prinsip 
Estetis 

Logika estetika dalam tradisi Bali menempatkan keseimbangan 
dan keteraturan sebagai prinsip penilaian utama yang mengatur 
hubungan antara unsur-unsur bentuk, makna, dan konteks. 
Keindahan tidak dipahami sebagai hasil dari simetri formal atau 
dominasi elemen tertentu, melainkan sebagai kondisi relasional 
yang tercapai ketika seluruh unsur berada dalam proporsi yang 
selaras. Prinsip ini menjadikan estetika sebagai mekanisme 
evaluatif yang bekerja pada tingkat struktur keseluruhan, bukan 
pada detail terisolasi. 

A. A. M. Djelantik (1987) menjelaskan bahwa pemahaman 
mengenai keseimbangan sebagai relasi proporsional menemukan 
artikulasi yang jelas dalam kerangka estetika kontekstual. Melalui 
pembacaan terhadap relasi antara wujud, bobot, dan penampilan, 
Djelantik menegaskan bahwa keindahan muncul ketika bentuk 
artistik, nilai yang dikandung, dan cara kehadirannya dalam 
konteks sosial bekerja secara terpadu. Keseimbangan, dalam 
pengertian ini, tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan 
kontekstual, bergantung pada kesesuaian relasional antar unsur. 



 73 

Keteraturan simbolik menjadi landasan yang memungkinkan 
keseimbangan tersebut dikenali dan dinilai secara kolektif. Praktik 
seni tidak dinilai berdasarkan inovasi bebas, tetapi berdasarkan 
kemampuannya menjaga koherensi makna dalam sistem simbolik 
yang telah dilembagakan. Perspektif ini sejalan dengan 
pendekatan simbolik yang dikembangkan oleh Fredrik Barth 
(1975), yang memandang kebudayaan sebagai sistem relasi makna 
yang diatur oleh aturan internal. Dalam konteks ini, estetika 
berfungsi menjaga keterbacaan simbolik melalui keteraturan 
relasional, bukan melalui pengulangan bentuk semata. 

Keteraturan juga berperan penting dalam menjaga stabilitas 
makna pada praktik yang bersifat repetitif. Pengulangan simbolik 
tidak menghasilkan stagnasi estetis, melainkan memperkuat 
konsistensi nilai melalui pola yang dikenali dan dihayati bersama. 
Keteraturan menyediakan batas kepantasan yang memungkinkan 
variasi terkelola, sehingga kreativitas hadir sebagai penataan ulang 
relasional, bukan sebagai pelanggaran terhadap struktur makna 
yang ada. 

Dalam pembacaan kebudayaan Bali sebagai jaringan makna yang 
terstruktur, Clifford Geertz (1980) menunjukkan bahwa 
keteraturan simbolik berfungsi menata pengalaman sosial dan 
religius melalui ritual dan pertunjukan. Dalam kerangka ini, seni 
memperoleh nilai estetis bukan karena daya visualnya semata, 
tetapi karena kemampuannya menjaga koherensi simbolik dalam 
keseluruhan tatanan kebudayaan. Keseimbangan dan keteraturan 
menjadi prinsip yang memastikan bahwa seni tetap bermakna 
dalam relasi dengan sistem nilai yang lebih luas. 

Dengan demikian, keseimbangan dan keteraturan dapat dipahami 
sebagai prinsip estetis yang menghubungkan bentuk artistik 
dengan sistem makna dan nilai secara relasional. Prinsip ini 



 74 

menjelaskan mengapa estetika Bali mampu mempertahankan 
konsistensi nilai lintas generasi, sekaligus membuka ruang bagi 
variasi ekspresi yang tetap berada dalam horizon kepantasan 
simbolik. Pembahasan ini menjadi landasan konseptual untuk 
memahami estetika sebagai pengetahuan yang terinternalisasi 
dalam praktik, yang akan dielaborasi pada sub–subbab 
berikutnya. 

c) Estetika sebagai Pengetahuan Terinternalisasi 
dalam Praktik 

Estetika dalam tradisi Bali beroperasi sebagai pengetahuan 
implisit yang hidup di dalam praktik, bukan sebagai seperangkat 
kaidah formal yang diajarkan secara diskursif. Penilaian estetis 
terbentuk melalui keterlibatan berulang dalam latihan, ritual, dan 
pertunjukan yang menuntut ketepatan relasi antara tubuh, ruang, 
waktu, dan nilai. Melalui proses tersebut, estetika hadir sebagai 
kompetensi praksis yang terinternalisasi, memungkinkan pelaku 
seni mengenali kepantasan dan keselarasan tanpa harus 
merumuskannya secara konseptual. 

Pengalaman tubuh memegang peranan sentral dalam internalisasi 
pengetahuan estetis. Disiplin gerak, pengendalian suara, 
pengaturan napas, serta kepekaan terhadap ritme dan ruang 
membentuk sensitivitas estetis yang tidak dapat diperoleh melalui 
instruksi verbal semata. Tubuh menjadi medium pengetahuan 
yang menyimpan memori praktik, sehingga penilaian estetis 
muncul sebagai respons terlatih terhadap situasi performatif 
tertentu. Dalam konteks ini, estetika berfungsi sebagai kecakapan 
embodied yang diaktifkan melalui tindakan, bukan sebagai 
refleksi pasca-tindakan. 



 75 

Kerangka disposisional yang menjelaskan proses ini dapat 
dipahami melalui konsep habitus yang dikembangkan oleh Pierre 
Bourdieu. Habitus merujuk pada struktur disposisi yang terbentuk 
melalui pengalaman sosial berulang dan mengarahkan persepsi, 
penilaian, serta tindakan (Bourdieu, 1993). Dalam praktik seni 
Bali, disposisi estetis terbentuk melalui partisipasi komunal yang 
konsisten, sehingga penilaian terhadap keindahan dan kepantasan 
hadir sebagai kecenderungan terlatih yang terasa alamiah bagi 
pelaku seni. 

Internalisasi estetika juga berlangsung melalui mekanisme 
pembelajaran partisipatoris yang menekankan peniruan, koreksi 
langsung, dan pengulangan praksis. Proses ini menghasilkan 
transmisi pengetahuan yang bersifat situasional dan kontekstual, 
karena nilai estetis dipelajari dalam kondisi nyata praktik, bukan 
melalui abstraksi. Perspektif ini sejalan dengan kajian seni 
pertunjukan Bali oleh Made Bandem dan DeBoer (2004), yang 
menegaskan bahwa penguasaan estetika tari dan musik 
berkembang melalui keterlibatan intens dalam latihan dan 
pementasan, tempat nilai, teknik, dan etika praksis menyatu dalam 
pengalaman. 

Pengetahuan estetis yang terinternalisasi juga bersifat kolektif. 
Standar kepantasan dan keselarasan dibentuk serta dipelihara 
melalui konsensus komunal yang terwujud dalam praktik 
bersama. Koreksi sosial, pengakuan simbolik, dan evaluasi 
implisit dari komunitas berperan menjaga konsistensi nilai estetis 
lintas individu dan generasi. Dengan mekanisme ini, estetika 
berfungsi sebagai perangkat kohesi kultural yang menstabilkan 
makna melalui praktik yang dihayati bersama. 

Dalam dinamika perubahan, pengetahuan estetis yang 
terinternalisasi memungkinkan adaptasi tanpa kehilangan 



 76 

orientasi nilai. Karena estetika tidak bergantung pada aturan kaku, 
pelaku seni mampu menyesuaikan ekspresi terhadap konteks baru 
dengan tetap menjaga keselarasan relasional. Variasi ekspresi 
muncul sebagai hasil penguasaan disposisional atas struktur nilai, 
bukan sebagai penyimpangan dari norma. Kondisi ini 
menjelaskan ketahanan estetika Bali dalam menghadapi 
pergeseran ruang representasi dan audiens. 

Dengan demikian, estetika sebagai pengetahuan terinternalisasi 
menegaskan bahwa penilaian keindahan dalam tradisi Bali berakar 
pada pengalaman praksis yang terlembagakan. Estetika hidup 
sebagai disposisi tubuh dan sosial yang mengarahkan tindakan 
artistik secara refleksif dan kontekstual. Kerangka ini menyiapkan 
pijakan analitis untuk pembahasan berikutnya mengenai relasi 
antara konsistensi nilai dan variasi ekspresi, ketika estetika 
dipahami sebagai sistem yang memungkinkan pembaruan 
terkelola tanpa melepaskan orientasi kultural yang mendasarinya. 

d) Logika Estetika antara Konsistensi dan Variasi 

Logika estetika dalam tradisi Bali memperlihatkan kapasitas 
internal untuk mengelola ketegangan antara konsistensi nilai dan 
variasi ekspresi. Estetika tidak berfungsi sebagai seperangkat 
aturan kaku yang membekukan bentuk, melainkan sebagai 
kerangka evaluatif yang menjaga keberlanjutan orientasi nilai 
sembari membuka ruang penyesuaian kontekstual. Dalam 
kerangka ini, kreativitas tidak dipahami sebagai tindakan 
melampaui tradisi, tetapi sebagai proses penataan ulang relasi 
bentuk, makna, dan konteks yang tetap berada dalam horizon 
kepantasan simbolik. 

Kerangka estetika kontekstual yang dirumuskan oleh A. A. M. 
Djelantik (1987) memberikan landasan penting untuk memahami 



 77 

mekanisme tersebut. Melalui relasi wujud, bobot, dan 
penampilan, variasi ekspresi dimungkinkan selama tidak 
mengganggu keterpautan nilai yang menopang praktik seni. 
Konsistensi tidak terletak pada keseragaman bentuk, melainkan 
pada keberlangsungan logika relasional yang mengaitkan ekspresi 
artistik dengan fungsi, makna, dan konteks kehadirannya. Variasi, 
dengan demikian, hadir sebagai diferensiasi terkelola yang tetap 
dapat dikenali sebagai bagian dari sistem estetika yang sama. 

Praktik seni Bali menunjukkan bahwa batas inovasi ditentukan 
melalui mekanisme evaluasi kolektif yang bersifat implisit. 
Konsensus komunal, pengakuan simbolik, dan otoritas praksis 
berperan menilai apakah suatu variasi masih berada dalam wilayah 
kepantasan estetis. Mekanisme ini memungkinkan pembaruan 
tanpa memutus kontinuitas, karena setiap inovasi diuji melalui 
keterbacaan simbolik dan kesesuaiannya dengan orientasi nilai. 
Estetika berfungsi sebagai perangkat seleksi internal yang 
menyaring perubahan agar tetap bermakna secara kultural. 

Dalam kajian seni pertunjukan Bali, I Made Bandem dan Deboer 
(2004) menegaskan bahwa perubahan bentuk dan gaya dalam tari 
dan musik tidak pernah berlangsung secara bebas nilai. Variasi 
muncul melalui penguasaan mendalam terhadap struktur dasar 
dan disiplin praksis, sehingga pembaruan justru menandai 
kematangan estetis, bukan penyimpangan. Logika ini 
menunjukkan bahwa konsistensi estetika terjaga bukan dengan 
menolak perubahan, tetapi dengan memastikan perubahan 
tersebut berakar pada kompetensi dan pemahaman nilai yang 
telah terinternalisasi. 

Pendekatan ini dapat dipahami lebih lanjut melalui pembacaan 
estetika sebagai sistem disposisional, sebagaimana dirumuskan 
dalam teori praktik. Disposisi estetis yang terbentuk melalui 



 78 

pengalaman berulang memungkinkan pelaku seni merespons 
konteks baru secara refleksif dan terarah. Variasi menjadi 
mungkin karena struktur nilai telah terinternalisasi, sehingga 
ekspresi baru tetap bergerak dalam koridor kepantasan yang 
diakui. Dengan cara ini, estetika berfungsi sebagai mekanisme 
stabilitas dinamis, bukan sebagai penghalang kreativitas. 

Dialog kritis dengan wacana seni Bali kontemporer menunjukkan 
bahwa mekanisme konsistensi dan variasi semakin relevan dalam 
menghadapi perluasan ruang representasi dan audiens. Perubahan 
konteks tampil mendorong penyesuaian bentuk dan strategi 
presentasi, namun evaluasi estetis tetap berpijak pada keselarasan 
nilai dan koherensi makna. Estetika tradisi tidak runtuh oleh 
perubahan, tetapi justru diuji dan ditegaskan kembali melalui 
proses adaptasi yang terkelola. 

Dengan demikian, logika estetika Bali dapat dipahami sebagai 
sistem yang secara simultan menjaga kesinambungan nilai dan 
memungkinkan diferensiasi ekspresi. Konsistensi terletak pada 
orientasi etis dan relasional, sementara variasi hadir sebagai 
strategi pembaruan yang sah secara simbolik. Pembacaan ini 
menegaskan bahwa estetika Bali bersifat dinamis dan reflektif, 
memiliki mekanisme internal untuk mengatur inovasi tanpa 
kehilangan identitas kultural. Bagian ini menutup pembahasan 
logika estetika dengan menegaskan peran estetika sebagai sistem 
evaluatif yang menopang keberlanjutan seni Bali dalam 
menghadapi perubahan konteks sosial dan budaya. 

4.4 Seni sebagai Praktik Sosial dan Religius 

Seni dalam konteks Bali tidak dapat dipahami secara memadai 
apabila dilepaskan dari struktur sosial dan kewajiban religius yang 



 79 

melingkupinya. Seni hadir sebagai praktik yang terintegrasi 
dengan kehidupan komunal, mengatur relasi antarindividu, serta 
menegaskan posisi sosial dan tanggung jawab simbolik dalam 
tatanan masyarakat. Dalam kerangka ini, seni tidak diposisikan 
sebagai aktivitas ekspresif individual, melainkan sebagai kerja 
kolektif yang mengikat partisipasi, disiplin sosial, dan legitimasi 
religius secara simultan. 

Sebagai praktik sosial, seni berfungsi mengorganisasi keterlibatan 
kolektif melalui mekanisme pembagian peran, koordinasi 
aktivitas, dan pengaturan waktu serta ruang bersama. Keterlibatan 
dalam praktik seni merupakan bagian dari kewajiban sosial yang 
terlembagakan, sehingga partisipasi tidak ditentukan oleh 
preferensi personal, melainkan oleh posisi individu dalam 
struktur komunal. Seni, dengan demikian, beroperasi sebagai 
perangkat regulatif yang menjaga kohesi sosial dan 
kesinambungan relasi antargenerasi. 

Sebagai praktik religius, seni berfungsi mengaktualkan kewajiban 
spiritual melalui tindakan simbolik yang dilembagakan dalam 
ritual. Kehadiran seni tidak sekadar memperindah peristiwa 
keagamaan, tetapi menjadi medium utama yang memungkinkan 
nilai religius dihadirkan dan dialami secara kolektif. Melalui 
praktik seni, relasi antara manusia dan yang sakral 
dioperasionalkan dalam bentuk tindakan yang sah secara simbolik 
dan diakui secara sosial. 

Subbab ini diarahkan untuk membahas seni sebagai praktik sosial 
dan religius melalui beberapa dimensi yang saling berkaitan, 
mencakup partisipasi kolektif, pembagian peran sosial, relasi 
antara seni dan kewajiban religius, serta fungsi legitimasi simbolik 
dalam tatanan masyarakat Bali. Pendekatan ini memungkinkan 



 80 

pembacaan seni sebagai mekanisme sosial yang aktif, bukan 
sekadar sebagai produk budaya atau ekspresi estetis. 

a) Seni dan Partisipasi Kolektif dalam Kehidupan 
Komunal 

Seni dalam masyarakat Bali berfungsi sebagai medium utama yang 
mengorganisasi partisipasi kolektif melalui kerja bersama yang 
terlembagakan. Partisipasi tidak dipahami sebagai pilihan 
individual, melainkan sebagai kewajiban komunal yang mengikat 
individu pada ritme sosial dan religius bersama. Dalam kerangka 
ini, praktik seni menata keterlibatan melalui pengaturan waktu, 
ruang, dan tugas, sehingga setiap individu ditempatkan dalam 
jaringan relasi yang menegaskan keanggotaan dan tanggung jawab 
sosial. 

Partisipasi kolektif dibentuk oleh mekanisme kewajiban yang 
bersifat normatif. Kewajiban tersebut memastikan 
keberlangsungan praktik melalui kehadiran, kontribusi tenaga, 
dan komitmen terhadap pelaksanaan bersama. Seni beroperasi 
sebagai pemicu keterlibatan karena menuntut koordinasi lintas 
peran dan generasi, dari persiapan hingga pelaksanaan. Melalui 
tuntutan koordinatif ini, seni memproduksi pengalaman 
kebersamaan yang melampaui tujuan estetis, sekaligus 
memperkuat solidaritas sosial. 

Pengulangan aktivitas bersama memainkan peran kunci dalam 
menstabilkan partisipasi. Pengulangan bukan sekadar repetisi 
mekanis, melainkan proses pembentukan memori kolektif yang 
menanamkan pola tindakan dan ekspektasi sosial. Setiap siklus 
pelaksanaan mereaktualisasi relasi komunal, memperbarui 
komitmen, dan menegaskan kontinuitas tatanan sosial. Dalam 
konteks ini, seni menjadi perangkat temporal yang menyatukan 



 81 

masa lalu dan masa kini melalui pengalaman bersama yang 
terstruktur. 

Dimensi afektif partisipasi kolektif turut diperkuat oleh 
keterlibatan inderawi dan emosional. Praktik seni menyatukan 
tubuh, suara, dan gerak dalam satu peristiwa bersama, 
menghasilkan resonansi afektif yang memperdalam rasa 
kebersamaan. Dalam analisis sosiologis klasik, Durkheim (2001) 
menunjukkan bahwa ritual kolektif menghasilkan intensifikasi 
emosi bersama yang memperkokoh solidaritas sosial, suatu 
mekanisme yang juga bekerja dalam praktik seni komunal.. Dalam 
praktik seni Bali, intensifikasi tersebut berfungsi meneguhkan 
komitmen komunal dan legitimasi nilai bersama. 

Partisipasi kolektif juga membentuk mekanisme inklusi sosial 
yang terukur. Keterlibatan dalam praktik seni menyediakan ruang 
bagi integrasi anggota komunitas ke dalam tatanan bersama 
melalui kontribusi yang terdefinisi. Pada saat yang sama, 
mekanisme ini menetapkan batas kepantasan dan tanggung 
jawab, sehingga partisipasi berfungsi sebagai alat regulasi sosial. 
Seni, dengan demikian, mengikat individu pada struktur komunal 
melalui kombinasi kewajiban, pengulangan, dan afek kolektif. 

Dalam pembacaan simbolik terhadap masyarakat Bali, Clifford 
Geertz (1980) menempatkan praktik ritual dan pertunjukan 
sebagai wahana penataan kehidupan sosial melalui partisipasi 
publik yang terstruktur. Kerangka ini membantu menjelaskan seni 
tidak hanya memediasi makna religius, tetapi juga mengorganisasi 
keterlibatan komunal sebagai dasar kohesi sosial. Partisipasi 
menjadi medium di mana nilai bersama dihadirkan, dialami, dan 
dinormalisasi. 



 82 

Dengan demikian, seni sebagai praktik partisipatif berfungsi 
mengikat individu ke dalam kerja komunal yang berkelanjutan. 
Melalui kewajiban normatif, koordinasi sosial, pengulangan 
terstruktur, dan resonansi afektif, seni membangun kohesi sosial 
yang menopang tatanan masyarakat Bali. Kerangka ini 
menyiapkan landasan untuk pembahasan berikutnya mengenai 
pembagian peran sosial dan disiplin komunal, ketika partisipasi 
kolektif dipahami sebagai mekanisme yang mereproduksi struktur 
sosial secara berkelanjutan. 

b) Pembagian Peran Sosial, Disiplin Komunal, dan 
Mekanisme Kontrol 

Praktik seni dalam masyarakat Bali membentuk arena sosial 
tempat pembagian peran dan disiplin komunal diproduksi secara 
simultan melalui tindakan kolektif yang terstruktur. Seni tidak 
hanya mengatur siapa melakukan apa, tetapi juga bagaimana 
tindakan tersebut dijalankan, kapan dilakukan, dan dalam relasi 
simbolik seperti apa. Pembagian peran menjadi mekanisme 
konkret yang menautkan individu ke dalam tatanan sosial melalui 
kewajiban praksis yang dihayati bersama. 

Struktur peran dalam praktik seni tidak bersifat arbitrer, 
melainkan dilegitimasi melalui keterkaitan antara kompetensi, 
pengalaman, dan pengakuan simbolik. Diferensiasi tugas 
menegaskan hierarki fungsional yang memastikan keteraturan 
pelaksanaan sekaligus menjaga kepantasan simbolik. Melalui 
struktur ini, seni berfungsi sebagai medium pembelajaran sosial 
yang menanamkan kesadaran akan posisi, tanggung jawab, dan 
keterhubungan antar peran dalam keseluruhan kerja kolektif. 

Disiplin komunal terbentuk bukan terutama melalui sanksi 
formal, melainkan melalui pembiasaan tindakan dalam situasi 



 83 

keterlihatan sosial yang terus-menerus. Setiap pelaku seni 
menjalankan peran dalam ruang praksis yang terbuka terhadap 
pengamatan dan evaluasi kolektif. Kondisi ini menghasilkan 
kesadaran akan keterlihatan tindakan, sehingga kepatuhan 
terhadap struktur peran dan urutan praksis dijalankan sebagai 
pengaturan diri yang bersifat refleksif. 

Logika kontrol semacam ini dapat dibaca melalui kerangka 
panoptik yang dikembangkan oleh Michel Foucault (1979), 
sepanjang dipahami sebagai mekanisme simbolik dan kolektif, 
bukan sebagai institusi represif modern. Dalam konteks praktik 
seni Bali, keterlihatan sosial menciptakan efek disipliner yang 
mendorong internalisasi norma tanpa kehadiran otoritas 
pengawas tunggal. Kontrol bekerja melalui ekspektasi bersama 
dan evaluasi implisit yang terdistribusi dalam komunitas. 

Mekanisme panoptik tersebut beroperasi secara komplementer 
dengan pembentukan disposisi praksis. Konsep habitus yang 
dirumuskan oleh Pierre Bourdieu (1993), membantu menjelaskan 
bagaimana struktur peran dan disiplin yang berulang mengendap 
menjadi kecenderungan tindakan yang terasa alamiah. Melalui 
pengalaman praksis yang konsisten, kepatuhan terhadap peran 
dan keteraturan tidak lagi dirasakan sebagai tekanan eksternal, 
melainkan sebagai orientasi tindakan yang terinternalisasi. 

Pembagian peran juga berfungsi sebagai mekanisme transmisi 
tatanan sosial lintas generasi. Keterlibatan bertahap dalam peran 
pendukung sebelum mengakses peran inti memungkinkan proses 
pembelajaran yang berlangsung melalui observasi, imitasi, dan 
koreksi sosial. Proses ini memastikan bahwa struktur sosial tidak 
hanya direproduksi, tetapi juga dilegitimasi melalui pengalaman 
praksis yang dialami secara langsung oleh pelaku. 



 84 

Dalam pembacaan simbolik terhadap praktik sosial Bali, Clifford 
Geertz menegaskan bahwa ritual dan pertunjukan berfungsi 
sebagai wahana penataan kehidupan sosial melalui pementasan 
peran yang dapat dikenali secara publik. Perspektif ini 
memperkuat pemahaman bahwa seni tidak sekadar mengatur 
kerja kolektif, tetapi mengkomunikasikan tatanan sosial melalui 
tindakan yang terlihat, diulang, dan dinilai bersama. 

Dengan demikian, praktik seni dapat dipahami sebagai arena 
kontrol sosial yang bekerja melalui pembagian peran, disiplin 
komunal, dan keterlihatan simbolik. Mekanisme kontrol tersebut 
tidak bersifat koersif, melainkan beroperasi melalui internalisasi 
norma dan disposisi praksis yang dibentuk secara kolektif. Seni, 
dalam kerangka ini, berfungsi sebagai perangkat regulasi sosial 
yang halus namun efektif, menopang kohesi komunal sekaligus 
memastikan keberlangsungan tatanan nilai dalam masyarakat Bali. 

c) Seni sebagai Aktualisasi Kewajiban Religius 

Seni dalam konteks Bali beroperasi sebagai sarana aktualisasi 
kewajiban religius yang terlembagakan, bukan sebagai unsur 
tambahan atau ornamen ritual. Praktik seni diposisikan sebagai 
tindakan simbolik yang memungkinkan kewajiban spiritual 
diwujudkan secara konkret melalui medium tubuh, suara, gerak, 
dan ruang. Dengan demikian, seni menjadi bagian inheren dari 
tata laksana keagamaan, karena relasi antara manusia dan yang 
sakral hanya dapat dihadirkan secara sah melalui tindakan yang 
telah dikodifikasi secara ritual dan simbolik. 

Kewajiban religius tidak dipahami sebagai kepatuhan abstrak 
terhadap doktrin, melainkan sebagai rangkaian tindakan praksis 
yang harus dijalankan secara tepat agar relasi kosmologis tetap 
terjaga. Dalam kerangka ini, seni berfungsi sebagai medium 



 85 

operasional yang menjembatani prinsip religius dengan 
pengalaman inderawi. Tindakan artistik memungkinkan nilai 
religius dialami secara langsung, bukan sekadar dipahami secara 
konseptual, sehingga kewajiban religius memperoleh bentuk 
kehadiran yang nyata dalam kehidupan komunal. 

Relasi antara seni dan kewajiban religius juga menempatkan 
praktik artistik dalam horizon legitimasi simbolik. Kehadiran seni 
dalam ritual tidak bersifat opsional, karena tanpanya pelaksanaan 
kewajiban dianggap tidak lengkap secara simbolik. Legitimasi 
tersebut memastikan bahwa tindakan religius tidak hanya sah 
secara prosedural, tetapi juga bermakna secara kosmologis. Seni, 
dengan demikian, berfungsi sebagai penanda kesahihan ritual 
yang diakui bersama oleh komunitas. 

Kerangka konseptual mengenai ritual sebagai tindakan efektif 
dapat dibaca melalui pemikiran Mircea Eliade (1959), yang 
menempatkan ritual sebagai sarana reaktualisasi tatanan sakral 
dalam pengalaman kini. Dalam perspektif ini, seni ritual tidak 
merepresentasikan yang sakral, melainkan menghadirkannya 
kembali melalui pengulangan tindakan simbolik yang dilegitimasi. 
Relasi ini menjelaskan mengapa seni memiliki posisi sentral dalam 
pelaksanaan kewajiban religius, karena hanya melalui tindakan 
yang tepat relasi dengan yang sakral dapat dioperasionalkan. 

Aktualisasi kewajiban religius melalui seni juga bersifat kolektif. 
Partisipasi dalam praktik seni menegaskan bahwa kewajiban 
spiritual bukan tanggung jawab individual semata, melainkan 
kerja bersama yang mengikat komunitas dalam relasi kosmologis 
yang sama. Melalui keterlibatan kolektif, kewajiban religius 
diinternalisasi sebagai tanggung jawab bersama yang memperkuat 
kohesi sosial sekaligus legitimasi simbolik praktik keagamaan. 



 86 

Dimensi temporal dan spasial turut menentukan aktualisasi 
kewajiban religius melalui seni. Ketepatan waktu pelaksanaan, 
penempatan ruang yang sesuai, serta urutan tindakan yang 
terstruktur memastikan bahwa praktik seni berada dalam koridor 
kepantasan ritual. Ketidaktepatan pada salah satu dimensi 
tersebut berimplikasi langsung pada penilaian kesahihan simbolik. 
Dengan demikian, seni berfungsi sebagai mekanisme pengaturan 
yang menjaga keterpautan antara kewajiban religius, tatanan 
kosmologis, dan praktik sosial. 

Dalam konteks perubahan sosial, aktualisasi kewajiban religius 
melalui seni menunjukkan kapasitas adaptif yang terkelola. 
Penyesuaian bentuk atau medium dapat terjadi sepanjang tidak 
mengganggu struktur simbolik yang menjamin kesahihan ritual. 
Adaptasi semacam ini menegaskan bahwa seni tidak 
membekukan kewajiban religius, melainkan menyediakan 
medium yang memungkinkan keberlanjutan praktik keagamaan 
dalam konteks yang berubah. 

Dengan menempatkan seni sebagai aktualisasi kewajiban religius, 
pembahasan ini menegaskan bahwa praktik artistik berfungsi 
sebagai tindakan simbolik yang esensial bagi keberlangsungan 
relasi sakral dalam masyarakat Bali. Seni memastikan bahwa 
kewajiban religius tidak berhenti pada tataran norma, tetapi 
diwujudkan sebagai pengalaman praksis yang sah, bermakna, dan 
diakui secara kolektif. Kerangka ini mempersiapkan pembahasan 
berikutnya mengenai peran seni dalam membangun legitimasi 
simbolik dan menata tatanan sosial secara lebih luas. 

d) Legitimasi Simbolik sebagai Efek Sosial Seni 

Dalam tatanan masyarakat Bali, seni berfungsi bukan semata 
sebagai medium tindakan sosial dan religius, melainkan sebagai 



 87 

mekanisme yang menghasilkan efek legitimasi simbolik. 
Legitimasi dalam konteks ini dipahami sebagai kondisi di mana 
nilai, peran, dan struktur sosial diterima sebagai sah dan wajar 
tanpa memerlukan pembenaran diskursif eksplisit. Seni 
beroperasi pada tingkat ini dengan menghadirkan tatanan sosial 
sebagai sesuatu yang tampak natural melalui pengalaman simbolik 
yang berulang. 

Legitimasi simbolik tidak diproduksi pada saat tindakan 
berlangsung, melainkan mengendap sebagai konsekuensi sosial 
dari praktik yang telah diakui secara kolektif. Ketika praktik seni 
dijalankan sesuai dengan struktur nilai dan ritus yang 
dilembagakan, hasilnya bukan hanya keterlaksanaan kegiatan, 
tetapi penguatan asumsi bersama mengenai apa yang pantas, 
benar, dan layak dipertahankan. Dengan demikian, seni bekerja 
pada level efek sosial jangka panjang, bukan sekadar pada level 
interaksi praksis. 

Dalam kerangka teori kekuasaan simbolik, Pierre Bourdieu (1984) 
menegaskan bahwa legitimasi tidak membutuhkan pemaksaan 
ketika struktur makna telah diterima sebagai doxa. Pada titik ini, 
seni berfungsi sebagai perangkat yang mereproduksi doxa 
tersebut melalui pengalaman estetis dan simbolik yang tidak terasa 
sebagai instruksi atau kontrol. Nilai dan hierarki sosial hadir 
sebagai bagian dari keteraturan simbolik yang dialami, bukan 
diperdebatkan. 

Efek legitimasi simbolik juga tampak pada cara seni menstabilkan 
perbedaan peran dan posisi sosial tanpa artikulasi normatif. 
Pementasan, urutan tindakan, dan penempatan peran tidak 
menjelaskan hierarki secara verbal, tetapi membuatnya dapat 
dikenali dan diterima melalui pengalaman visual, auditif, dan 



 88 

spasial. Seni dengan demikian tidak menjelaskan tatanan sosial, 
melainkan membuat tatanan tersebut terasa masuk akal. 

Dalam pembacaan kebudayaan Bali, Clifford Geertz (1980) 
menunjukkan bahwa ritual dan pertunjukan publik berfungsi 
sebagai wahana tempat tatanan sosial dipresentasikan sebagai 
realitas simbolik yang koheren. Pada level ini, seni tidak lagi 
bekerja sebagai alat koordinasi sosial, melainkan sebagai mesin 
produksi makna yang menormalkan struktur sosial melalui 
pengalaman kolektif. Legitimasi muncul karena tatanan tersebut 
dialami berulang kali dalam bentuk yang estetis dan bermakna. 

Perbedaan legitimasi simbolik dari disiplin atau kewajiban adalah 
sifatnya yang pasca-praksis. Disiplin mengatur bagaimana 
tindakan dijalankan, kewajiban menentukan apa yang harus 
dilakukan, sedangkan legitimasi bekerja setelah itu, yakni ketika 
hasil simbolik dari praktik tersebut diterima sebagai kebenaran 
sosial. Pada titik inilah seni memiliki peran strategis, karena ia 
menghasilkan penerimaan tanpa paksaan dan kepatuhan tanpa 
perintah. 

Dengan menempatkan legitimasi simbolik sebagai efek sosial 
seni, sub–subbab ini menegaskan bahwa praktik artistik 
berkontribusi pada keberlanjutan tatanan masyarakat bukan 
terutama melalui regulasi tindakan, melainkan melalui normalisasi 
makna. Seni memastikan bahwa struktur sosial dan religius tidak 
hanya dijalankan, tetapi juga diyakini, dirasakan, dan diterima 
sebagai bagian dari keteraturan hidup bersama. 

4.5 Transmisi, Pewarisan, dan Otoritas Kultural 

Transmisi seni dan nilai budaya dalam tradisi Bali beroperasi 
melalui jaringan relasi sosial yang terlembagakan, mencakup relasi 



 89 

guru–murid, struktur komunitas, dan otoritas institusi adat. 
Pewarisan tidak dapat direduksi sebagai transfer pengetahuan 
teknis semata, melainkan merupakan proses sosial yang 
menanamkan disposisi kultural, disiplin praksis, serta kesadaran 
akan tanggung jawab simbolik. Melalui mekanisme transmisi 
tersebut, struktur nilai dan orientasi estetis direproduksi lintas 
generasi sekaligus disesuaikan dengan konteks sosial yang 
berubah. 

Relasi pedagogis dalam praktik seni Bali tidak mengikuti model 
instruksional formal yang memisahkan teori dan praksis. 
Pembelajaran berlangsung melalui keterlibatan langsung dalam 
praktik, observasi berulang, imitasi terstruktur, dan koreksi yang 
diberikan secara situasional. Proses ini menempatkan tubuh 
sebagai medium utama internalisasi pengetahuan, sehingga 
kompetensi seni tidak hanya dipahami secara kognitif tetapi 
dihayati sebagai kemampuan praksis yang menyatu dengan 
orientasi nilai. 

Otoritas kultural memainkan peran sentral dalam mengesahkan 
transmisi dan menentukan legitimasi praktik. Otoritas tidak 
bersumber dari posisi formal semata, melainkan dari pengakuan 
kolektif terhadap penguasaan nilai, disiplin, dan kesinambungan 
dengan memori kultural. Melalui otoritas tersebut, batas 
kepantasan simbolik dijaga, inovasi dievaluasi, dan kontinuitas 
tradisi dipertahankan tanpa membekukan ekspresi. 

Pembahasan ini diarahkan untuk mengurai mekanisme transmisi, 
pewarisan, dan otoritas kultural melalui lima fokus pembahasan 
yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari relasi guru–
murid sebagai struktur pedagogis utama, dilanjutkan dengan 
peran komunitas sebagai ruang pembelajaran kolektif, kemudian 
menelaah transmisi sebagai proses pembentukan disposisi 



 90 

kultural, mengkaji otoritas simbolik dalam pengesahan praktik, 
dan diakhiri dengan pembacaan mengenai dinamika kontinuitas 
dan adaptasi dalam pewarisan nilai. Susunan ini memungkinkan 
pemahaman menyeluruh terhadap mekanisme sosial yang 
menopang keberlanjutan seni Bali sebagai praktik kultural yang 
hidup dan bermakna. 

a) Relasi Guru–Murid sebagai Struktur Pedagogis 

Relasi guru–murid dalam transmisi seni Bali membentuk struktur 
pedagogis yang beroperasi jauh melampaui transfer keterampilan 
teknis. Relasi ini berfungsi sebagai kerangka sosial yang 
menanamkan disposisi kultural, etika praksis, dan kesadaran akan 
tanggung jawab simbolik melalui keterlibatan langsung dan 
berulang. Pembelajaran tidak berlangsung melalui penjelasan 
konseptual yang terpisah dari tindakan, melainkan melalui 
pengalaman praksis yang menautkan tubuh, disiplin, dan nilai 
dalam satu proses pembentukan yang terpadu. 

Struktur relasi guru–murid ditandai oleh asimetri otoritas yang 
dilegitimasi melalui pengakuan terhadap penguasaan nilai dan 
kesinambungan dengan tradisi. Guru tidak hanya menguasai 
teknik, tetapi juga menjadi pembawa memori kultural yang 
menghubungkan praktik masa kini dengan struktur nilai yang 
telah terlembagakan. Posisi ini memberikan otoritas untuk 
menentukan kepantasan simbolik, menilai kesesuaian tindakan, 
serta mengesahkan capaian murid dalam penguasaan praksis. 

Proses pembelajaran berlangsung melalui observasi, imitasi, dan 
koreksi yang bersifat situasional. Murid mengamati tindakan guru 
secara langsung dalam konteks praktik, kemudian meniru dengan 
pemahaman bahwa setiap detail memiliki makna simbolik dan 
fungsional. Koreksi tidak diberikan sebagai kritik abstrak, 



 91 

melainkan sebagai penyesuaian langsung terhadap tindakan yang 
sedang berlangsung. Melalui mekanisme ini, pengetahuan seni 
terinternalisasi sebagai kemampuan tubuh yang tidak memerlukan 
artikulasi verbal. 

Kerangka pembelajaran partisipatoris ini sejalan dengan konsep 
legitimate peripheral participation yang dikembangkan oleh Lave dan 
Wenger (1991), menekankan bahwa pembelajaran terjadi melalui 
keterlibatan bertahap dalam praktik komunitas. Murid tidak 
langsung mengakses peran inti, melainkan memulai dari posisi 
periferal yang memungkinkan observasi dan partisipasi terbatas. 
Seiring waktu, keterlibatan semakin mendalam dan peran semakin 
sentral, seiring dengan internalisasi kompetensi dan pengakuan 
sosial terhadap penguasaan praksis. 

Relasi guru–murid juga membentuk ikatan sosial yang melampaui 
proses pembelajaran teknis. Ikatan tersebut mencakup tanggung 
jawab moral, kesetiaan simbolik, dan kewajiban untuk 
meneruskan tradisi. Murid tidak hanya belajar seni, tetapi juga 
mewarisi posisi dalam jaringan sosial yang menautkannya dengan 
komunitas dan institusi adat. Ikatan ini memastikan bahwa 
transmisi tidak berhenti pada individu, melainkan menjadi bagian 
dari reproduksi struktur sosial yang lebih luas. 

Disiplin menjadi dimensi inheren dalam relasi pedagogis. 
Pembelajaran menuntut ketekunan, pengulangan, dan kepatuhan 
terhadap arahan yang tidak selalu dijelaskan secara rasional. 
Disiplin tersebut membentuk habitus kultural yang mengarahkan 
orientasi tindakan jauh setelah proses pembelajaran formal 
berakhir. Melalui disiplin, nilai-nilai seperti kesabaran, kehati-
hatian, dan penghormatan terhadap tatanan simbolik 
terinternalisasi sebagai disposisi yang terasa alamiah. 



 92 

Transmisi melalui relasi guru–murid juga bersifat selektif. Tidak 
semua aspek praktik ditransmisikan secara eksplisit; sebagian 
pengetahuan hanya dapat diperoleh melalui pengalaman langsung 
dan waktu yang cukup panjang. Selektivitas ini memastikan 
bahwa penguasaan mendalam memerlukan komitmen jangka 
panjang, sehingga hanya mereka yang benar-benar terlibat secara 
serius yang memperoleh akses penuh terhadap pengetahuan 
kultural. Mekanisme ini berfungsi sebagai filter sosial yang 
menjaga kualitas transmisi. 

Otoritas guru dalam menilai capaian murid tidak bersifat arbitrer, 
melainkan didasarkan pada penguasaan struktur nilai dan 
kemampuan mengenali kesesuaian tindakan dengan orientasi 
kosmologis dan estetis. Penilaian tersebut sering kali implisit, 
termanifestasi melalui pengakuan simbolik seperti pemberian 
peran yang lebih sentral atau kesempatan tampil dalam konteks 
ritual penting. Pengakuan ini menegaskan bahwa pembelajaran 
telah mencapai tingkat yang dianggap sah secara sosial dan 
simbolik. 

Relasi guru–murid menghadapi tantangan adaptasi ketika konteks 
sosial berubah. Urbanisasi, pendidikan formal, dan perubahan 
orientasi generasi muda mendorong penyesuaian mekanisme 
transmisi tanpa menghilangkan prinsip dasarnya. Sebagian 
komunitas mengintegrasikan struktur pedagogis tradisional 
dengan ruang pembelajaran yang lebih terlembagakan, sehingga 
relasi guru–murid tetap beroperasi sebagai inti transmisi sekaligus 
menyesuaikan diri dengan kebutuhan kontemporer. 

Relasi guru–murid dapat dipahami sebagai struktur pedagogis 
yang menanamkan kompetensi praksis, disiplin kultural, dan 
tanggung jawab simbolik melalui keterlibatan langsung dan 
berulang. Struktur ini memastikan bahwa transmisi seni tidak 



 93 

sekadar menghasilkan penguasaan teknis, tetapi membentuk 
orientasi nilai dan disposisi kultural yang menopang keberlanjutan 
tradisi. Kerangka ini menyiapkan landasan untuk memahami 
peran komunitas sebagai ruang pembelajaran kolektif pada sub–
subbab berikutnya. 

b) Komunitas sebagai Ruang Pembelajaran Kolektif 

Komunitas berfungsi sebagai ruang pembelajaran kolektif yang 
melengkapi struktur pedagogis relasi guru–murid melalui 
partisipasi bersama dalam praktik seni yang terlembagakan. 
Pembelajaran tidak berlangsung secara terisolasi antara individu 
dan mentor, melainkan berlangsung dalam konteks sosial yang 
melibatkan observasi lintas peran, interaksi antar anggota, dan 
evaluasi implisit yang terdistribusi dalam jaringan komunal. 
Melalui keterlibatan dalam komunitas, pengetahuan seni 
direproduksi sebagai pengalaman bersama yang membentuk 
kesadaran kolektif terhadap nilai, disiplin, dan tanggung jawab 
simbolik. 

Struktur komunitas menyediakan kerangka sosial yang 
memungkinkan pembelajaran berlangsung melalui partisipasi 
bertahap. Anggota baru memasuki praktik pada posisi periferal, 
mengamati dan berkontribusi pada tugas-tugas pendukung 
sebelum mengakses peran yang lebih sentral. Proses ini 
memungkinkan internalisasi pengetahuan secara gradual, karena 
setiap tahap keterlibatan membuka pemahaman baru terhadap 
struktur, fungsi, dan makna praktik. Komunitas, dengan 
demikian, berfungsi sebagai medan pembelajaran berlapis yang 
mengatur akses terhadap pengetahuan sesuai dengan tingkat 
penguasaan dan pengakuan sosial. 



 94 

Kerangka communities of practice yang dirumuskan oleh Lave dan 
Wenger (1991), memberikan landasan konseptual untuk 
memahami komunitas sebagai ruang pembelajaran yang 
terintegrasi. Pembelajaran dipahami bukan sebagai akuisisi 
informasi, melainkan sebagai proses partisipasi yang mengubah 
identitas dan posisi sosial individu dalam komunitas. Melalui 
keterlibatan berulang, individu tidak hanya memperoleh 
keterampilan, tetapi juga mengembangkan rasa kepemilikan 
terhadap praktik dan tanggung jawab untuk menjaga 
keberlanjutannya. 

Observasi lintas peran memperkaya proses pembelajaran kolektif. 
Ketika seorang anggota mengamati peran yang berbeda dari yang 
dijalankannya, pemahaman terhadap struktur keseluruhan praktik 
menjadi lebih utuh. Observasi tersebut memungkinkan individu 
mengenali keterhubungan antarperan, urutan tindakan, serta 
logika koordinasi yang menopang pelaksanaan bersama. 
Pengetahuan yang dihasilkan bersifat relasional, karena tidak 
terbatas pada penguasaan teknis individual tetapi mencakup 
pemahaman terhadap sistem kerja kolektif. 

Interaksi sosial dalam komunitas juga berfungsi sebagai 
mekanisme evaluasi implisit. Penilaian terhadap kompetensi dan 
kepantasan tidak selalu disampaikan secara eksplisit, melainkan 
termanifestasi melalui respons sosial seperti pengakuan, 
kepercayaan untuk menjalankan peran tertentu, atau kesempatan 
tampil dalam konteks penting. Evaluasi implisit ini membentuk 
orientasi tindakan yang peka terhadap ekspektasi kolektif, 
sehingga individu belajar menyesuaikan praksis dengan standar 
yang diakui bersama tanpa memerlukan instruksi verbal. 

Komunitas juga menyediakan ruang transmisi nilai yang tidak 
dapat diajarkan melalui relasi pedagogis formal. Nilai-nilai seperti 



 95 

solidaritas, gotong royong, tanggung jawab komunal, dan 
penghormatan terhadap tatanan simbolik diinternalisasi melalui 
pengalaman berpartisipasi dalam kerja bersama. Keterlibatan 
dalam persiapan, latihan, dan pelaksanaan praktik seni 
menanamkan kesadaran bahwa praktik tersebut bukan milik 
individual, melainkan milik komunitas yang harus dijaga 
keberlanjutannya. 

Transmisi melalui komunitas bersifat multidireksional. 
Pembelajaran tidak hanya berlangsung dari yang lebih senior 
kepada yang lebih junior, tetapi juga melalui interaksi antarsesama 
anggota, pertukaran pengalaman, dan kolaborasi dalam 
menyelesaikan tantangan praksis. Multidireksionalitas ini 
memperkaya proses pembelajaran karena setiap individu 
membawa perspektif dan pengalaman yang saling melengkapi, 
sehingga pengetahuan kolektif terus diperbaharui tanpa 
kehilangan orientasi nilai. 

Komunitas juga berperan sebagai penjaga kontinuitas simbolik. 
Ketika terjadi perubahan konteks sosial atau ketika generasi baru 
memasuki praktik dengan orientasi berbeda, komunitas berfungsi 
sebagai mekanisme stabilisasi yang menegosiasikan perubahan 
tanpa memutus keterhubungan dengan memori kultural. 
Negosiasi tersebut berlangsung melalui diskusi informal, evaluasi 
bersama, dan konsensus mengenai batas kepantasan adaptasi. 
Dengan demikian, komunitas memastikan bahwa perubahan 
tetap berada dalam koridor nilai yang diakui. 

Ruang fisik komunitas, seperti bale banjar atau tempat latihan 
bersama, memperkuat fungsi pembelajaran kolektif. Ruang 
tersebut tidak hanya menyediakan lokasi praktik, tetapi juga 
membentuk identitas komunal dan rasa kepemilikan bersama. 
Kehadiran ruang tetap memungkinkan pengulangan praksis 



 96 

dalam konteks yang konsisten, sehingga memori kolektif 
terakumulasi dan pengalaman bersama terinternalisasi sebagai 
bagian dari identitas komunitas. 

Komunitas sebagai ruang pembelajaran kolektif menghadapi 
tantangan ketika mobilitas sosial dan perubahan orientasi generasi 
muda mengurangi intensitas partisipasi. Sebagian komunitas 
merespons dengan memperluas akses melalui mekanisme formal 
seperti sanggar atau program pendidikan berbasis komunitas, 
sehingga transmisi tetap berlangsung sekaligus menyesuaikan diri 
dengan kebutuhan kontemporer. Strategi ini menunjukkan 
kapasitas adaptif komunitas dalam mengelola keberlanjutan tanpa 
melepaskan prinsip pembelajaran kolektif. 

Komunitas berfungsi sebagai ruang pembelajaran yang 
melampaui relasi pedagogis individual dengan menyediakan 
medan sosial tempat pengetahuan, nilai, dan disiplin direproduksi 
melalui partisipasi bersama. Melalui observasi, interaksi, evaluasi 
implisit, dan pengalaman kolektif, komunitas membentuk 
disposisi kultural yang menopang keberlanjutan praktik seni. 
Kerangka ini mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai 
transmisi sebagai proses pembentukan disposisi kultural yang 
lebih mendalam. 

c) Transmisi sebagai Pembentukan Disposisi Kultural 

Transmisi seni dalam tradisi Bali tidak dapat dipahami secara 
memadai apabila direduksi sebagai transfer pengetahuan teknis 
atau penguasaan repertoar. Transmisi beroperasi sebagai proses 
sosial yang membentuk disposisi kultural, yakni kecenderungan 
tindakan yang terinternalisasi melalui pengalaman praksis 
berulang dan terlembagakan. Disposisi tersebut mengarahkan 
cara individu mempersepsi, menilai, dan bertindak dalam praktik 



 97 

seni, sehingga orientasi nilai tidak hanya dipahami secara kognitif 
tetapi dihayati sebagai orientasi tubuh yang terasa alamiah. 

Konsep habitus yang dirumuskan oleh Pierre Bourdieu (1993), 
menyediakan kerangka analitis yang relevan untuk memahami 
transmisi sebagai pembentukan disposisi. Habitus dipahami 
sebagai struktur mental dan jasmani yang terbentuk melalui 
kondisi sosial tertentu dan berfungsi menghasilkan praktik yang 
selaras dengan struktur tersebut. Dalam konteks seni Bali, habitus 
terbentuk melalui partisipasi berulang dalam latihan, ritual, dan 
pertunjukan yang menuntut kepatuhan terhadap struktur nilai, 
disiplin praksis, dan kepantasan simbolik. 

Pembentukan disposisi berlangsung melalui pengalaman tubuh 
yang intens. Latihan gerak, pengendalian suara, pengaturan napas, 
dan kepekaan terhadap ritme membentuk memori otot yang 
menyimpan pengetahuan praksis. Pengetahuan tersebut tidak 
memerlukan refleksi sadar setiap kali diaktifkan, karena telah 
terinternalisasi sebagai kemampuan spontan yang muncul dalam 
situasi performatif. Tubuh, dengan demikian, menjadi arsip hidup 
yang menyimpan dan mereproduksi struktur nilai melalui 
tindakan. 

Disiplin berulang menjadi prasyarat utama pembentukan 
disposisi. Pengulangan tidak menghasilkan stagnasi, melainkan 
penguatan orientasi tindakan yang semakin presisi dan refleksif. 
Setiap pengulangan memperdalam internalisasi struktur nilai, 
sehingga tindakan yang awalnya memerlukan perhatian penuh 
dapat dilakukan secara spontan tanpa kehilangan ketepatannya. 
Melalui disiplin tersebut, seni menjadi bagian dari cara hidup, 
bukan sekadar aktivitas terpisah yang dilakukan sesekali. 



 98 

Transmisi disposisi juga mencakup pembentukan sensitivitas 
estetis yang tidak dapat diajarkan melalui instruksi verbal. 
Kepekaan terhadap keselarasan, proporsi, ritme, dan 
keseimbangan terbentuk melalui pengalaman langsung yang 
berulang dalam konteks praktik. Sensitivitas tersebut 
memungkinkan individu mengenali kepantasan simbolik dan 
menilai kualitas tindakan tanpa harus merujuk pada aturan formal. 
Estetika, dalam pengertian ini, menjadi pengetahuan implisit yang 
mengarahkan praksis secara refleksif. 

Pembentukan disposisi tidak berlangsung secara terisolasi, 
melainkan dalam konteks sosial yang memberikan pengakuan, 
koreksi, dan legitimasi. Evaluasi implisit dari komunitas, respons 
sosial terhadap tindakan, dan pengakuan simbolik terhadap 
capaian berfungsi membentuk orientasi tindakan yang peka 
terhadap ekspektasi kolektif. Disposisi, dengan demikian, bukan 
hasil pembelajaran individual, melainkan produk relasi sosial yang 
terlembagakan. 

Kerangka pembelajaran situasional yang dikembangkan dalam 
pendekatan communities of practice memperkuat pemahaman bahwa 
disposisi terbentuk melalui keterlibatan dalam praktik yang 
bermakna secara sosial (Lave & Wenger, 1991). Pembelajaran 
tidak dipahami sebagai akuisisi informasi, melainkan sebagai 
proses transformasi identitas dan orientasi tindakan melalui 
partisipasi. Disposisi kultural, dalam perspektif ini, merupakan 
hasil dari proses menjadi anggota penuh komunitas yang 
menghayati nilai dan tanggung jawab bersama. 

Transmisi disposisi juga memuat dimensi etis. Melalui 
pengalaman praksis, individu tidak hanya mempelajari bagaimana 
melakukan tindakan dengan benar secara teknis, tetapi juga 
mengapa tindakan tersebut penting secara simbolik dan sosial. 



 99 

Etika praksis terinternalisasi sebagai kesadaran akan tanggung 
jawab terhadap komunitas, penghormatan terhadap tatanan 
kosmologis, dan komitmen untuk menjaga keberlanjutan tradisi. 
Disposisi etis ini mengarahkan tindakan jauh melampaui konteks 
pembelajaran formal. 

Pembentukan disposisi bersifat bertahap dan kumulatif. 
Keterlibatan awal pada posisi periferal menghasilkan pemahaman 
dasar dan disposisi pendukung. Seiring pendalaman keterlibatan, 
disposisi semakin kompleks dan terintegrasi, mencakup 
kemampuan menilai, mengambil keputusan praksis, dan 
beradaptasi terhadap situasi yang tidak terduga. Proses ini 
menunjukkan bahwa transmisi bukan transfer sekali jalan, 
melainkan pembentukan berkelanjutan yang berlangsung 
sepanjang partisipasi aktif dalam komunitas. 

Disposisi kultural yang terbentuk melalui transmisi juga berfungsi 
sebagai mekanisme reproduksi tatanan sosial. Ketika individu 
menginternalisasi orientasi nilai, disiplin, dan kepekaan estetis, 
mereka tidak hanya menjadi pelaku seni yang kompeten, tetapi 
juga pembawa struktur sosial dan simbolik yang menopang 
praktik tersebut. Reproduksi berlangsung tanpa paksaan eksplisit, 
karena disposisi mengarahkan tindakan sebagai kecenderungan 
yang terasa alamiah dan sah. 

Transmisi disposisi menghadapi tantangan ketika konteks sosial 
berubah. Pergeseran orientasi generasi muda, perubahan pola 
partisipasi, dan berkurangnya intensitas keterlibatan dapat 
menghambat pembentukan disposisi yang utuh. Sebagian 
komunitas merespons dengan memperkuat mekanisme 
pembelajaran intensif atau mengintegrasikan transmisi informal 
dengan struktur pendidikan yang lebih sistematis, sehingga 



 100 

disposisi tetap terbentuk meskipun konteks sosial mengalami 
penyesuaian. 

Transmisi sebagai pembentukan disposisi kultural menegaskan 
bahwa pewarisan seni Bali merupakan proses sosial yang 
menanamkan orientasi nilai, sensitivitas estetis, dan etika praksis 
melalui pengalaman tubuh dan partisipasi kolektif. Disposisi yang 
terbentuk mengarahkan tindakan secara refleksif dan kontekstual, 
memastikan keberlanjutan tradisi tanpa membekukan ekspresi. 
Kerangka ini mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai 
otoritas simbolik dalam pengesahan praktik, ketika disposisi yang 
telah terinternalisasi berinteraksi dengan struktur legitimasi sosial. 

d) Otoritas Simbolik dan Pengesahan Praktik 

Otoritas simbolik berfungsi sebagai mekanisme sosial yang 
mengesahkan praktik seni, menentukan batas kepantasan, dan 
menjaga kontinuitas nilai dalam tradisi Bali. Otoritas tidak 
bersumber dari kekuasaan formal semata, melainkan dari 
pengakuan kolektif terhadap penguasaan pengetahuan kultural, 
kesinambungan dengan memori tradisi, dan kemampuan 
mengartikulasikan nilai melalui praksis. Melalui otoritas tersebut, 
legitimasi praktik diproduksi, dipertahankan, dan dinegosiasikan 
dalam konteks sosial yang terus berubah. 

Pengesahan praktik berlangsung melalui pengakuan simbolik 
yang diberikan oleh komunitas, institusi adat, dan figur otoritatif. 
Pengakuan tersebut tidak selalu dirumuskan secara eksplisit, 
melainkan termanifestasi melalui pemberian peran penting, 
kesempatan tampil dalam konteks ritual, atau posisi sebagai 
pembawa tradisi. Legitimasi simbolik memastikan bahwa praktik 
yang dilakukan tidak hanya sah secara teknis, tetapi juga bermakna 



 101 

secara kultural dan diakui sebagai bagian dari tatanan nilai 
bersama. 

Kerangka modal simbolik yang dikembangkan oleh Pierre 
Bourdieu (1984), membantu menjelaskan cara otoritas diproduksi 
dan didistribusikan dalam medan kultural. Modal simbolik 
merujuk pada kapasitas individu atau kelompok untuk 
memperoleh pengakuan dan legitimasi sosial berdasarkan 
penguasaan nilai, pengetahuan, dan kompetensi yang diakui 
dalam komunitas. Dalam konteks seni Bali, modal simbolik 
terakumulasi melalui penguasaan disiplin praksis, keterlibatan 
berulang dalam ritual, dan pengakuan terhadap kesinambungan 
dengan tradisi. 

Otoritas simbolik tidak bersifat statis, melainkan dinegosiasikan 
secara berkelanjutan melalui praktik dan interaksi sosial. Figur 
otoritatif harus terus membuktikan kompetensi dan kesetiaan 
terhadap nilai melalui tindakan yang dapat dikenali dan diterima 
oleh komunitas. Otoritas yang tidak diperbaharui melalui praksis 
dapat kehilangan legitimasi, sehingga posisi otoritatif senantiasa 
terikat pada tanggung jawab untuk menjaga konsistensi antara 
tindakan dan nilai yang diakui. 

Institusi adat berperan sebagai penjaga otoritas simbolik melalui 
mekanisme pengaturan, pengesahan, dan evaluasi praktik. Desa 
adat dan banjar menyediakan kerangka normatif yang 
menentukan siapa yang berhak menjalankan peran tertentu, 
bagaimana praktik dilaksanakan, dan dalam konteks apa seni 
dapat tampil. Melalui institusi tersebut, otoritas simbolik tidak 
hanya dipegang oleh individu, tetapi juga oleh struktur sosial yang 
menopang keberlanjutan tradisi. 



 102 

Pengesahan praktik juga berkaitan erat dengan konteks ritual. 
Kehadiran seni dalam ritual yang diakui secara komunal 
memberikan legitimasi simbolik yang kuat, karena praktik 
tersebut tidak hanya dinilai berdasarkan kualitas teknis tetapi juga 
berdasarkan kesesuaian dengan tatanan kosmologis dan fungsi 
religius. Otoritas simbolik, dalam pengertian ini, berkelindan 
dengan otoritas religius yang mengatur relasi antara manusia dan 
yang sakral. 

Transmisi otoritas berlangsung melalui pengakuan lintas generasi. 
Figur senior yang telah memperoleh pengakuan simbolik 
berperan mentransmisikan otoritas kepada generasi berikutnya 
melalui mekanisme pengesahan, pengakuan kompetensi, dan 
pemberian peran strategis. Transmisi otoritas tidak berlangsung 
secara otomatis berdasarkan usia atau keturunan, melainkan 
memerlukan demonstrasi penguasaan nilai dan praksis yang 
diakui oleh komunitas. 

Otoritas simbolik juga berfungsi sebagai mekanisme kontrol 
kualitas praktik. Evaluasi terhadap kepantasan, keselarasan, dan 
kesesuaian tindakan dengan nilai dilakukan oleh mereka yang 
memiliki otoritas, sehingga standar praktik tetap terjaga. Kontrol 
tersebut tidak bersifat koersif, melainkan bekerja melalui 
pengakuan atau penolakan simbolik yang mengarahkan pelaku 
seni untuk menyesuaikan praksis dengan ekspektasi kolektif. 

Perubahan konteks sosial mendorong otoritas simbolik untuk 
beradaptasi tanpa kehilangan fungsi stabilisasinya. Ketika praktik 
seni memasuki ruang representasi baru seperti pendidikan formal, 
ruang publik, atau interaksi lintas budaya, otoritas bernegosiasi 
untuk menentukan batas adaptasi yang dapat diterima. Negosiasi 
tersebut memastikan bahwa perubahan tidak memutus 



 103 

keterhubungan dengan struktur nilai yang mendasari legitimasi 
simbolik. 

Ketegangan dapat muncul ketika otoritas tradisional berhadapan 
dengan otoritas baru yang dibentuk oleh institusi formal, 
kebijakan kebudayaan, atau dinamika pasar. Ketegangan tersebut 
menuntut reposisi otoritas simbolik agar tetap relevan tanpa 
kehilangan kapasitas untuk mengesahkan praktik secara 
bermakna. Sebagian komunitas mengelola ketegangan ini melalui 
dialog, kompromi simbolik, atau pembentukan otoritas ganda 
yang mengakui legitimasi tradisional sekaligus membuka ruang 
bagi mekanisme pengesahan kontemporer. 

Otoritas simbolik dapat dipahami sebagai mekanisme sosial yang 
mengesahkan praktik, menjaga kontinuitas nilai, dan mengatur 
adaptasi melalui pengakuan kolektif terhadap penguasaan 
pengetahuan kultural. Otoritas tidak bersifat kaku, melainkan 
dinegosiasikan secara berkelanjutan melalui praksis, pengakuan 
komunal, dan legitimasi institusional. Kerangka ini 
mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai kontinuitas 
dan adaptasi dalam pewarisan nilai, ketika otoritas simbolik 
berperan mengelola perubahan tanpa memutus keterhubungan 
dengan memori kultural. 

e) Kontinuitas dan Adaptasi dalam Pewarisan Nilai 

Pewarisan nilai dalam tradisi seni Bali beroperasi melalui 
mekanisme yang secara simultan menjaga kontinuitas struktur 
makna dan membuka ruang adaptasi terhadap perubahan konteks 
sosial. Kontinuitas tidak dipahami sebagai pengulangan bentuk 
yang kaku, melainkan sebagai keberlanjutan orientasi nilai, etika 
praksis, dan logika simbolik yang mendasari praktik seni. 
Adaptasi, pada sisi lain, muncul sebagai respons terkelola 



 104 

terhadap dinamika sosial yang memungkinkan praktik tetap 
relevan tanpa kehilangan legitimasi kultural. 

Mekanisme kontinuitas bekerja melalui transmisi struktur nilai 
yang terinternalisasi sebagai disposisi kultural. Nilai-nilai seperti 
keseimbangan, keselarasan, tanggung jawab komunal, dan 
penghormatan terhadap tatanan kosmologis diwariskan melalui 
pengalaman praksis berulang dan partisipasi dalam kehidupan 
ritual. Struktur nilai tersebut berfungsi sebagai kerangka evaluatif 
yang menentukan kepantasan praktik, sehingga meskipun bentuk 
ekspresi mengalami penyesuaian, orientasi nilai tetap dikenali dan 
dipertahankan. 

Adaptasi berlangsung melalui proses seleksi internal yang 
menimbang kesesuaian perubahan dengan orientasi nilai inti. 
Komunitas, institusi adat, dan figur otoritatif berperan sebagai 
mekanisme evaluasi yang menilai apakah suatu inovasi atau 
penyesuaian masih berada dalam koridor kepantasan simbolik. 
Adaptasi yang sah secara kultural adalah adaptasi yang tidak 
mengganggu struktur makna dasar, meskipun mengubah aspek 
presentasi, medium, atau konteks tampil. 

Kerangka stabilitas dinamis membantu menjelaskan relasi antara 
kontinuitas dan adaptasi. Stabilitas dinamis merujuk pada kondisi 
di mana sistem nilai tetap stabil meskipun ekspresi konkretnya 
mengalami perubahan. Dalam konteks seni Bali, stabilitas dinamis 
memungkinkan praktik bertahan lintas generasi dengan tetap 
bermakna secara kultural, karena perubahan yang terjadi tidak 
merusak logika simbolik yang mendasari legitimasi praktik. 

Perubahan konteks sosial menjadi pendorong utama adaptasi. 
Urbanisasi, pendidikan formal, mobilitas sosial, dan perubahan 
orientasi generasi muda menuntut penyesuaian mekanisme 



 105 

transmisi agar praktik seni tetap dapat diakses dan dihayati. 
Sebagian komunitas merespons dengan mengintegrasikan 
transmisi informal dengan struktur pendidikan yang lebih 
sistematis, sehingga pewarisan nilai tetap berlangsung meskipun 
intensitas partisipasi komunal berkurang. 

Adaptasi juga terjadi pada level medium dan ruang representasi. 
Ketika praktik seni memasuki ruang publik, institusi pendidikan, 
atau konteks lintas budaya, terjadi penyesuaian bentuk dan 
strategi presentasi agar tetap komunikatif. Penyesuaian tersebut 
mencakup seleksi repertoar, pemadatan durasi, penguatan aspek 
visual, dan reposisi fungsi dari ritual internal menuju representasi 
identitas kultural. Meskipun demikian, adaptasi tersebut tetap 
berorientasi pada struktur makna yang diakui secara tradisional. 

Ketegangan antara kontinuitas dan adaptasi tidak selalu berujung 
pada konflik terbuka, melainkan sering kali dinegosiasikan melalui 
kompromi simbolik. Komunitas dan institusi adat berperan 
memediasi ketegangan tersebut dengan mengidentifikasi elemen 
inti yang harus dipertahankan dan elemen sekunder yang dapat 
disesuaikan. Negosiasi tersebut memastikan bahwa perubahan 
tidak dimaknai sebagai pengkhianatan terhadap tradisi, tetapi 
sebagai strategi keberlanjutan yang sah. 

Transmisi nilai juga menghadapi tantangan ketika generasi muda 
memiliki akses terbatas terhadap konteks ritual dan kehidupan 
komunal yang menjadi ruang utama pembentukan disposisi 
kultural. Sebagian komunitas merespons dengan memperkuat 
program pendidikan berbasis komunitas, sanggar, atau kelompok 
studi yang menyediakan ruang alternatif bagi transmisi nilai. 
Strategi ini menunjukkan kapasitas adaptif tradisi dalam 
mengelola perubahan tanpa kehilangan orientasi dasarnya. 



 106 

Peran institusi formal seperti sekolah seni dan pusat kebudayaan 
semakin penting dalam mendukung pewarisan nilai. Institusi 
tersebut menyediakan struktur pembelajaran yang lebih 
sistematis, dokumentasi praktik, dan ruang pertunjukan yang 
memperluas visibilitas seni. Meskipun demikian, efektivitas 
transmisi nilai melalui institusi formal bergantung pada 
kemampuan institusi untuk mempertahankan dimensi komunal, 
disiplin praksis, dan keterhubungan dengan konteks ritual yang 
menjadi fondasi legitimasi simbolik. 

Keberlanjutan pewarisan nilai juga memerlukan dukungan 
kebijakan kebudayaan yang mengakui pentingnya transmisi 
sebagai proses sosial, bukan sekadar pelestarian bentuk. 
Kebijakan yang efektif adalah kebijakan yang mendukung 
penguatan komunitas, fasilitasi ruang praktik, dan pengakuan 
terhadap otoritas simbolik yang menopang legitimasi tradisi. 
Dengan dukungan tersebut, pewarisan nilai dapat berlangsung 
secara berkelanjutan meskipun konteks sosial terus berubah. 

Kontinuitas dan adaptasi dalam pewarisan nilai dapat dipahami 
sebagai dua proses yang saling melengkapi, bukan saling 
bertentangan. Kontinuitas menjaga keberlanjutan orientasi nilai 
dan legitimasi simbolik, sementara adaptasi memastikan relevansi 
praktik dalam konteks sosial yang berubah. Keseimbangan antara 
keduanya menentukan ketahanan tradisi seni Bali sebagai praktik 
kultural yang hidup, bermakna, dan mampu merespons dinamika 
sosial tanpa kehilangan identitas. 

4.6 Seni, Identitas, dan Representasi Budaya Bali 

Seni dalam konteks Bali menempati posisi strategis sebagai 
medium representasi identitas budaya yang beroperasi pada dua 



 107 

horizon sekaligus: sebagai artikulasi internal yang menegaskan 
nilai komunal, dan sebagai komunikasi eksternal yang memediasi 
relasi dengan dunia luar. Representasi identitas melalui seni tidak 
bersifat statis atau esensialis, melainkan merupakan proses seleksi 
simbolik yang menentukan unsur mana yang ditekankan, 
disederhanakan, atau direposisi sesuai dengan konteks dan 
audiens yang dihadapi. 

Identitas budaya Bali yang direpresentasikan melalui seni tidak 
dapat dipahami sebagai cerminan transparan dari realitas sosial, 
melainkan sebagai konstruksi simbolik yang diproduksi melalui 
pilihan estetis, konteks tampil, dan narasi pendamping. 
Konstruksi tersebut melibatkan negosiasi antara memori kolektif 
yang ingin dipertahankan dengan tuntutan keterbacaan yang 
memungkinkan seni dipahami oleh audiens dengan latar kultural 
berbeda. Representasi, dengan demikian, berfungsi sebagai 
mekanisme pengelolaan makna yang memungkinkan identitas 
tetap koheren secara internal sekaligus komunikatif secara 
eksternal. 

Dalam dinamika interaksi dengan dunia luar, seni Bali mengalami 
reposisi dari praktik yang terikat pada konteks ritual komunal 
menuju praktik yang berfungsi sebagai penanda identitas dalam 
ruang representasi publik. Reposisi tersebut tidak serta-merta 
menghilangkan rujukan nilai internal, tetapi menuntut artikulasi 
yang lebih eksplisit, pemilihan elemen yang memiliki daya 
komunikatif tinggi, serta penyesuaian konteks tampil agar selaras 
dengan ekspektasi audiens yang heterogen. Proses ini 
menghasilkan lapisan makna baru yang tidak menggantikan 
makna ritual, melainkan beroperasi secara paralel dalam konteks 
sosial yang berbeda. 



 108 

Representasi identitas juga berkelindan dengan relasi kuasa yang 
menentukan “siapa” yang berhak merepresentasikan, unsur mana 
yang layak ditampilkan, dan konteks “apa” yang dianggap sah. 
Relasi kuasa tersebut bekerja melalui institusi kebudayaan, 
kebijakan representasi, serta mekanisme pasar yang membentuk 
hierarki visibilitas praktik seni. Tidak semua elemen kebudayaan 
Bali memperoleh kesempatan yang sama untuk direpresentasikan, 
sehingga identitas yang tampil dalam ruang publik merupakan 
hasil seleksi yang dipengaruhi oleh kepentingan, otoritas, dan 
logika representasi yang berlaku. 

Sub bab ini diarahkan untuk mengurai seni sebagai medium 
representasi identitas budaya Bali melalui lima fokus pembahasan 
yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari seni sebagai 
penanda identitas kultural yang beroperasi secara simbolik, 
dilanjutkan dengan mekanisme seleksi dan esensialisme strategis 
dalam representasi, kemudian menelaah reposisi seni dalam ruang 
representasi publik, mengkaji relasi kuasa dalam produksi 
representasi, dan diakhiri dengan pembacaan mengenai identitas 
sebagai konstruksi yang dinegosiasikan dalam relasi dengan liyan. 
Susunan ini memungkinkan pemahaman menyeluruh terhadap 
fungsi strategis seni dalam pengelolaan identitas budaya Bali pada 
konteks internal maupun eksternal. 

a) Seni sebagai Penanda Identitas Kultural 

Seni beroperasi sebagai penanda identitas kultural melalui sistem 
tanda yang memungkinkan komunitas mengenali diri sekaligus 
membedakan diri dari kelompok lain. Penanda tersebut tidak 
bersifat arbitrer, melainkan terpilih karena kemampuannya 
mengkondensasikan nilai, memori kolektif, dan orientasi estetis 
ke dalam bentuk yang dapat dikenali secara langsung. Melalui 



 109 

penanda visual, musikal, gestural, dan spasial, seni menyediakan 
bahasa simbolik yang memungkinkan identitas dihadirkan tanpa 
memerlukan artikulasi verbal yang eksplisit. 

Fungsi penanda identitas bekerja melalui diferensiasi simbolik 
yang menegaskan batas antara yang dianggap internal dan 
eksternal. Unsur-unsur tertentu seperti pola gerak, struktur 
musikal, kostum, atau tata ruang dipilih dan diperkuat karena daya 
representasionalnya dalam menandai keanggotaan kultural. 
Diferensiasi tersebut tidak semata-mata bersifat deskriptif, 
melainkan normatif, karena menentukan praktik mana yang 
dianggap sah sebagai ekspresi identitas dan praktik mana yang 
berada di luar batas tersebut. 

Penanda identitas juga berfungsi sebagai medium komunikasi 
internal yang memperkuat kohesi komunal. Ketika anggota 
komunitas mengenali penanda tersebut dalam praktik seni, terjadi 
afirmasi simbolik terhadap keanggotaan bersama dan kontinuitas 
nilai. Pengakuan terhadap penanda tidak memerlukan penjelasan, 
karena telah terinternalisasi melalui pengalaman kolektif dan 
partisipasi berulang. Seni, dengan demikian, berfungsi sebagai 
mekanisme yang menjaga kesadaran kolektif terhadap identitas 
tanpa memerlukan intervensi diskursif. 

Dalam perspektif semiotik, penanda identitas dapat dipahami 
melalui relasi antara signifier dan signified yang telah terkodifikasi 
secara kultural. Unsur formal seperti topeng, gamelan, atau 
gerakan tari berfungsi sebagai signifier yang merujuk pada struktur 
makna yang lebih luas mengenai nilai, kosmologi, dan posisi 
sosial. Kode simbolik tersebut memungkinkan pembacaan 
identitas berlangsung secara cepat dan efisien, karena penanda 
telah memperoleh legitimasi melalui pengulangan dan 
institusionalisasi. 



 110 

Penanda identitas tidak bersifat tetap, melainkan mengalami 
penguatan atau pergeseran sesuai dengan dinamika sosial dan 
konteks representasi. Dalam situasi interaksi lintas budaya, 
penanda tertentu diperkuat karena memiliki daya komunikatif 
tinggi dan mudah dikenali oleh audiens eksternal. Penguatan 
tersebut dapat menghasilkan esensialisme strategis, yakni 
pemilihan elemen tertentu untuk merepresentasikan keseluruhan 
identitas meskipun reduksi tersebut tidak mencerminkan 
kompleksitas praktik kultural secara utuh. 

Proses naturalisasi penanda berlangsung melalui pengulangan dan 
legitimasi institusional. Ketika penanda tertentu dihadirkan secara 
konsisten dalam berbagai konteks representasi, penanda tersebut 
memperoleh status seolah-olah alamiah dan tidak dipertanyakan. 
Naturalisasi ini sejalan dengan konsep mitos kultural yang 
dikembangkan oleh Roland Barthes (1972), menunjukkan 
konstruksi simbolik dapat tampil sebagai kewajaran yang 
menutupi proses seleksi dan kuasa di baliknya. 

Penanda identitas juga beroperasi pada tingkat afektif. Kehadiran 
penanda dalam praktik seni mengaktifkan respons emosional 
yang memperdalam rasa keterikatan terhadap komunitas dan 
tradisi. Respons afektif tersebut tidak semata-mata bersifat 
individual, melainkan terbentuk melalui pengalaman kolektif yang 
berulang, sehingga identitas tidak hanya dipahami secara kognitif 
tetapi dihayati sebagai keterikatan emosional yang mendalam. 

Dalam konteks mobilitas dan diaspora, penanda identitas 
memperoleh fungsi tambahan sebagai alat mempertahankan 
kontinuitas kultural di luar ruang asal. Komunitas Bali yang 
berada di luar wilayah geografis tradisional menggunakan seni 
sebagai medium untuk menegaskan identitas dan menjaga 
keterhubungan simbolik dengan memori kolektif. Penanda 



 111 

identitas, dalam situasi ini, berfungsi sebagai jangkar kultural yang 
memungkinkan komunitas tetap mengenali diri meskipun berada 
dalam lingkungan sosial yang berbeda. 

Relasi antara penanda identitas dan realitas kultural tidak bersifat 
transparan. Penanda merepresentasikan versi identitas yang telah 
melalui proses seleksi, penyederhanaan, dan penekanan tertentu. 
Representasi tersebut tidak menangkap kompleksitas kebudayaan 
secara utuh, tetapi menyediakan gambaran yang dapat dikenali 
dan dikomunikasikan. Kesenjangan antara representasi dan 
realitas menunjukkan bahwa identitas yang tampil melalui seni 
selalu merupakan konstruksi yang dinegosiasikan, bukan esensi 
yang berdiri sendiri. 

Seni sebagai penanda identitas kultural dapat dipahami sebagai 
sistem tanda yang memungkinkan komunitas mengenali diri, 
membedakan diri dari liyan, dan mengkomunikasikan kontinuitas 
nilai. Penanda bekerja melalui diferensiasi simbolik, naturalisasi 
makna, dan resonansi afektif yang memperkuat kohesi komunal. 
Kerangka ini mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai 
mekanisme seleksi dan esensialisme strategis dalam representasi 
identitas. 

b) Seleksi Simbolik dan Esensialisme Strategis 

Representasi identitas melalui seni tidak pernah berlangsung 
secara netral atau komprehensif, melainkan melalui proses seleksi 
simbolik yang menentukan unsur mana yang ditampilkan, 
ditekankan, atau dikesampingkan. Seleksi tersebut dipengaruhi 
oleh konteks representasi, audiens yang dituju, serta tujuan 
komunikatif yang ingin dicapai. Melalui mekanisme seleksi, 
identitas budaya Bali yang kompleks dan berlapis direduksi 



 112 

menjadi rangkaian penanda yang dapat dikenali dan 
dikomunikasikan secara efisien. 

Esensialisme strategis muncul sebagai strategi representasi yang 
memilih elemen tertentu untuk merepresentasikan keseluruhan 
identitas kultural. Konsep ini merujuk pada praktik 
menyederhanakan kompleksitas kultural menjadi penanda 
esensial yang dapat berfungsi sebagai representasi sah dalam 
konteks tertentu. Meskipun reduksi tersebut tidak mencerminkan 
keragaman praktik secara utuh, esensialisme strategis 
memungkinkan identitas tetap komunikatif dan dikenali dalam 
ruang representasi yang memiliki keterbatasan waktu, ruang, dan 
kapasitas pemahaman audiens. 

Seleksi simbolik bekerja melalui identifikasi unsur yang memiliki 
daya representasional tinggi. Unsur-unsur seperti tari Kecak, 
gamelan, upacara Ngaben, atau pura dipilih karena 
kemampuannya mengkondensasikan nilai estetis, religius, dan 
kosmologis ke dalam bentuk yang memiliki daya tarik visual dan 
naratif. Pemilihan tersebut tidak hanya mempertimbangkan 
kesesuaian dengan nilai internal, tetapi juga keterbacaan simbolik 
bagi audiens eksternal yang tidak memiliki pengetahuan 
mendalam tentang konteks kultural Bali. 

Mekanisme seleksi juga dipengaruhi oleh logika representasi yang 
berlaku dalam institusi kebudayaan, media, dan industri 
pariwisata. Institusi tersebut cenderung memprioritaskan elemen 
yang memiliki daya jual, daya tarik visual, atau kemampuan untuk 
memenuhi ekspektasi audiens terhadap eksotisme dan keunikan. 
Logika ini menghasilkan hierarki visibilitas yang menempatkan 
praktik tertentu pada posisi dominan, sementara praktik lain 
terpinggirkan meskipun memiliki signifikansi kultural yang sama 
atau bahkan lebih besar. 



 113 

Esensialisme strategis dapat dipahami melalui kerangka yang 
dikembangkan oleh Gayatri Chakravorty Spivak, yang 
menegaskan bahwa esensialisme dapat berfungsi sebagai strategi 
politik untuk memperoleh pengakuan dan visibilitas dalam 
konteks hegemonik. Dalam konteks representasi budaya Bali, 
esensialisme strategis memungkinkan identitas tetap koheren dan 
dikenali dalam ruang publik yang didominasi oleh logika 
representasi tertentu, meskipun strategi tersebut membawa risiko 
menyederhanakan kompleksitas kultural secara berlebihan. 

Seleksi simbolik juga menghasilkan pembekuan makna pada 
elemen tertentu. Ketika unsur tertentu dipilih sebagai penanda 
utama identitas, unsur tersebut cenderung dikunci maknanya dan 
direproduksi secara konsisten dalam berbagai konteks 
representasi. Pembekuan tersebut dapat menghambat pembacaan 
makna yang lebih luas atau mengabaikan dinamika perubahan 
yang terjadi dalam praktik kultural sehari-hari. Identitas yang 
direpresentasikan, dengan demikian, sering kali lebih stabil dan 
esensialis dibandingkan dengan realitas kultural yang terus 
berubah. 

Proses seleksi juga melibatkan negosiasi antara otoritas internal 
dan ekspektasi eksternal. Komunitas dan institusi adat berperan 
menentukan elemen mana yang dianggap sah untuk 
direpresentasikan, sementara lembaga eksternal seperti 
pemerintah, industri pariwisata, atau media memiliki kepentingan 
tertentu dalam membentuk citra budaya Bali. Negosiasi tersebut 
menghasilkan representasi yang berada di antara kepentingan 
mempertahankan nilai internal dan tuntutan untuk memenuhi 
ekspektasi eksternal. 

Esensialisme strategis juga membawa implikasi terhadap 
pembentukan stereotip. Ketika elemen tertentu diulang secara 



 114 

konsisten sebagai representasi identitas, audiens eksternal 
cenderung membentuk pemahaman yang tereduksi dan 
stereotipikal mengenai budaya Bali. Stereotip tersebut dapat 
berfungsi sebagai alat komunikasi yang efisien, tetapi sekaligus 
membatasi ruang pembacaan yang lebih kompleks dan 
kontekstual terhadap keragaman praktik kultural. 

Seleksi simbolik tidak sepenuhnya bersifat top-down, melainkan 
juga melibatkan partisipasi komunitas dalam menentukan elemen 
mana yang layak ditampilkan. Sebagian komunitas secara aktif 
memilih untuk menekankan unsur tertentu karena dianggap lebih 
bermakna atau lebih sesuai dengan nilai yang ingin 
ditransmisikan. Partisipasi tersebut menunjukkan bahwa seleksi 
bukan semata-mata hasil dominasi eksternal, tetapi juga strategi 
internal untuk mengelola representasi identitas. 

Ketegangan antara kompleksitas kultural dan tuntutan 
representasi yang sederhana menjadi kondisi inheren dalam 
seleksi simbolik. Komunitas menghadapi dilema antara keinginan 
untuk merepresentasikan keragaman praktik secara utuh dan 
kebutuhan untuk menyediakan representasi yang dapat dikenali 
dan dipahami secara luas. Dilema tersebut diselesaikan melalui 
kompromi yang memilih elemen tertentu sebagai representasi 
sementara elemen lain tetap dipraktikkan dalam konteks internal 
tanpa dipublikasikan secara luas. 

Seleksi simbolik dan esensialisme strategis dapat dipahami sebagai 
mekanisme pengelolaan representasi identitas yang 
memungkinkan budaya Bali tetap komunikatif dalam ruang 
publik yang heterogen. Meskipun strategi ini membawa risiko 
reduksi dan stereotip, esensialisme strategis berfungsi sebagai alat 
untuk memperoleh visibilitas dan pengakuan dalam konteks di 
mana representasi penuh terhadap kompleksitas kultural tidak 



 115 

dimungkinkan. Kerangka ini mempersiapkan pembahasan 
berikutnya mengenai reposisi seni dalam ruang representasi 
publik. 

c) Reposisi Seni dalam Ruang Representasi Publik 

Perluasan ruang representasi publik menuntut reposisi seni Bali 
dari praktik yang terikat pada konteks ritual komunal menuju 
praktik yang berfungsi sebagai medium komunikasi identitas 
dalam arena sosial yang lebih luas. Reposisi tersebut tidak 
menghapus fungsi ritual, tetapi menambahkan lapisan makna dan 
fungsi baru yang beroperasi secara paralel. Seni tidak lagi semata-
mata berfungsi sebagai aktualisasi kewajiban religius, tetapi juga 
sebagai representasi identitas kultural yang ditujukan kepada 
audiens yang tidak memiliki keterlibatan langsung dalam 
kehidupan ritual komunitas. 

Ruang representasi publik mencakup festival kebudayaan, 
pertunjukan pariwisata, ruang pendidikan, media massa, serta 
platform digital yang memperluas jangkauan seni melampaui 
batas geografis dan komunal. Dalam ruang-ruang tersebut, seni 
dipresentasikan sebagai objek tontonan yang dapat dikonsumsi 
secara visual dan auditif tanpa memerlukan partisipasi aktif atau 
pemahaman mendalam terhadap konteks ritual. Pergeseran dari 
partisipasi menuju konsumsi visual mengubah relasi antara seni 
dan audiens, dari keterlibatan komunal menuju apresiasi estetis 
yang berjarak. 

Reposisi seni dalam ruang publik menuntut penyesuaian pada 
aspek presentasi, durasi, dan narasi pendamping. Durasi 
pertunjukan dipendekkan agar sesuai dengan ritme waktu urban 
dan kapasitas perhatian audiens kontemporer. Aspek visual 
diperkuat melalui kostum yang lebih elaboratif, pencahayaan yang 



 116 

dramatis, dan penataan panggung yang memaksimalkan daya tarik 
estetis. Narasi pendamping berupa penjelasan verbal atau teks 
tertulis ditambahkan untuk memfasilitasi pemahaman audiens 
yang tidak memiliki pengetahuan kultural sebelumnya. 

Proses reposisi juga melibatkan seleksi repertoar yang 
mempertimbangkan keterbacaan simbolik dan daya komunikatif. 
Repertoar yang memiliki narasi jelas, struktur dramatik yang kuat, 
atau visual yang spektakuler cenderung diprioritaskan dalam 
representasi publik. Sementara itu, praktik yang lebih subtil, 
kontekstual, atau terikat pada siklus ritual spesifik sering kali tidak 
tampil dalam ruang representasi publik meskipun memiliki 
signifikansi kultural yang mendalam. 

Reposisi seni dalam ruang representasi publik juga menghasilkan 
pergeseran makna. Ketika seni ditampilkan di luar konteks ritual, 
makna religius dan kosmologis yang melekat pada praktik tidak 
serta-merta hilang, tetapi mengalami reorientasi. Makna tersebut 
tetap diakui sebagai bagian dari latar kultural, namun dalam 
konteks representasi publik, makna estetis dan fungsi komunikasi 
identitas menjadi lebih dominan. Pergeseran ini menunjukkan 
bahwa makna seni bersifat kontekstual, bergantung pada ruang, 
audiens, dan fungsi sosial yang dihadapi. 

Kerangka dramaturgi yang dikembangkan oleh Erving Goffman 
(2021) membantu menjelaskan reposisi seni sebagai pergeseran 
dari backstage (ruang internal komunal) menuju frontstage (ruang 
representasi publik). Dalam frontstage, praktik seni dipresentasikan 
dengan kesadaran penuh terhadap kehadiran audiens eksternal, 
sehingga penyesuaian presentasi dilakukan untuk memenuhi 
ekspektasi dan memaksimalkan efek komunikatif. Sementara itu, 
backstage tetap menjadi ruang tempat praktik berlangsung dengan 



 117 

orientasi nilai internal yang tidak dimodifikasi untuk tujuan 
representasi. 

Reposisi seni dalam ruang publik juga berimplikasi pada 
pembentukan citra budaya Bali yang terstandardisasi. Ketika 
elemen tertentu diulang secara konsisten dalam berbagai konteks 
representasi, terbentuk citra kolektif mengenai identitas budaya 
Bali yang relatif homogen. Citra tersebut memfasilitasi 
pengenalan dan komunikasi identitas, tetapi sekaligus 
mengaburkan keragaman praktik yang ada dalam kehidupan 
sehari-hari komunitas. 

Industri pariwisata memainkan peran signifikan dalam 
membentuk ruang representasi publik seni Bali. Logika pasar 
mendorong komodifikasi seni menjadi produk budaya yang dapat 
dikonsumsi oleh wisatawan. Komodifikasi tersebut tidak selalu 
bersifat negatif, karena dapat menyediakan sumber ekonomi bagi 
komunitas dan memperluas visibilitas seni. Namun, komodifikasi 
juga membawa risiko reduksi makna, penyesuaian berlebihan 
terhadap selera pasar, serta eksploitasi simbolik yang tidak 
memberikan manfaat memadai bagi komunitas pendukung. 

Sebagian komunitas merespons reposisi seni dalam ruang publik 
dengan mengembangkan strategi diferensiasi. Praktik yang 
ditampilkan dalam ruang publik dibedakan secara sadar dari 
praktik yang dilakukan dalam konteks ritual internal. Diferensiasi 
tersebut memungkinkan komunitas menjaga sakralitas praktik 
ritual sekaligus memenuhi tuntutan representasi publik. Strategi 
ini menunjukkan kesadaran reflektif komunitas terhadap 
perbedaan konteks dan fungsi sosial seni. 

Reposisi seni dalam ruang representasi publik juga membuka 
peluang bagi negosiasi makna yang lebih luas. Ketika seni tampil 



 118 

dalam konteks lintas budaya, terjadi dialog simbolik yang 
memperkaya interpretasi dan memperluas horizon makna. 
Audiens eksternal membawa perspektif berbeda yang dapat 
memperkaya pembacaan terhadap seni, meskipun pembacaan 
tersebut tidak selalu selaras dengan intensi komunitas asal. 
Negosiasi makna ini menunjukkan bahwa representasi identitas 
bersifat dialogis, tidak unilateral. 

Reposisi seni dalam ruang representasi publik dapat dipahami 
sebagai strategi adaptasi yang memungkinkan seni Bali tetap 
relevan dan bermakna dalam konteks sosial yang berubah. 
Meskipun reposisi membawa pergeseran fungsi dan makna, 
proses tersebut tidak menghapus legitimasi ritual, melainkan 
menambahkan lapisan fungsi baru yang beroperasi secara paralel. 
Kerangka ini mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai 
relasi kuasa dalam produksi representasi identitas. 

d) Relasi Kuasa dalam Produksi Representasi 

Produksi representasi identitas budaya Bali tidak berlangsung 
dalam ruang yang netral, melainkan dalam medan sosial yang 
dibentuk oleh relasi kuasa antara komunitas, institusi kebudayaan, 
kebijakan negara, dan kekuatan pasar. Relasi kuasa menentukan 
siapa yang memiliki otoritas untuk merepresentasikan, unsur 
budaya mana yang memperoleh visibilitas, dan dalam konteks apa 
representasi dianggap sah. Melalui relasi tersebut, identitas budaya 
Bali yang tampil dalam ruang publik merupakan hasil negosiasi 
yang tidak selalu mencerminkan kepentingan atau suara 
komunitas secara utuh. 

Institusi kebudayaan seperti dinas pariwisata, pusat kebudayaan, 
dan lembaga pendidikan memainkan peran strategis dalam 
membingkai representasi seni Bali. Institusi tersebut memiliki 



 119 

kewenangan untuk menentukan program pertunjukan, 
mengalokasikan sumber daya, serta menetapkan standar kualitas 
dan kepantasan representasi. Kewenangan ini memberikan 
institusi posisi sebagai gatekeeper yang mengatur akses praktik seni 
terhadap ruang representasi publik. Praktik yang selaras dengan 
agenda institusional cenderung memperoleh dukungan dan 
visibilitas, sementara praktik lain dapat terpinggirkan. 

Kebijakan kebudayaan negara turut membentuk arah representasi 
melalui narasi identitas nasional yang menempatkan budaya Bali 
sebagai aset strategis bagi pariwisata dan diplomasi budaya. Narasi 
tersebut menekankan elemen tertentu yang dianggap 
representatif dan dapat diterima secara luas, sekaligus 
mengabaikan elemen yang dianggap tidak sesuai dengan citra yang 
ingin diproyeksikan. Kebijakan ini menghasilkan seleksi simbolik 
yang bersifat top-down, mengurangi ruang bagi komunitas untuk 
menentukan sendiri unsur budaya mana yang ingin 
direpresentasikan. 

Industri pariwisata membawa logika pasar yang memengaruhi 
produksi representasi melalui mekanisme permintaan dan daya 
jual. Seni yang memiliki daya tarik visual tinggi, mudah dipahami, 
atau sesuai dengan ekspektasi wisatawan terhadap eksotisme 
cenderung diprioritaskan. Logika pasar tersebut mendorong 
komodifikasi dan penyesuaian praktik agar sesuai dengan selera 
konsumen, sehingga representasi yang tampil sering kali lebih 
mencerminkan ekspektasi audiens eksternal dibandingkan 
dengan nilai internal komunitas. 

Relasi kuasa juga tampak pada distribusi modal ekonomi dan 
simbolik yang tidak merata. Kelompok atau individu yang 
memiliki akses terhadap jaringan institusional, sumber daya 
ekonomi, atau modal simbolik cenderung memiliki kesempatan 



 120 

lebih besar untuk merepresentasikan budaya Bali dalam ruang 
publik. Ketimpangan ini menghasilkan hierarki representasi yang 
menempatkan aktor tertentu pada posisi dominan, sementara 
suara komunitas marginal atau praktik yang kurang populer 
mengalami kesulitan untuk memperoleh visibilitas. 

Kerangka modal kultural yang dikembangkan oleh Pierre 
Bourdieu (1984) membantu menjelaskan cara distribusi modal 
menentukan kapasitas aktor untuk berpartisipasi dalam medan 
representasi. Modal kultural mencakup pengetahuan, 
keterampilan, dan pengakuan sosial yang memungkinkan individu 
atau kelompok memperoleh legitimasi dalam ruang representasi. 
Dalam konteks Bali, aktor yang memiliki modal kultural tinggi, 
seperti seniman terkenal, akademisi, atau tokoh kebudayaan, 
memiliki otoritas lebih besar dalam membentuk narasi 
representasi dibandingkan dengan pelaku seni komunal yang 
tidak memiliki akses terhadap jaringan institusional. 

Produksi representasi juga melibatkan proses negosiasi antara 
otoritas internal komunitas dan kepentingan eksternal. 
Komunitas berupaya mempertahankan kontrol atas representasi 
identitas dengan menetapkan batas kepantasan dan mengawasi 
praktik yang ditampilkan dalam ruang publik. Namun, 
kepentingan eksternal sering kali memiliki kekuatan ekonomi dan 
institusional yang lebih besar, sehingga negosiasi tidak selalu 
berlangsung secara setara. Hasil negosiasi tersebut sering kali 
berupa kompromi yang mengakomodasi kepentingan eksternal 
sembari mempertahankan elemen simbolik yang dianggap 
esensial oleh komunitas. 

Relasi kuasa juga tampak pada mekanisme pengesahan yang 
menentukan praktik mana yang dianggap otentik atau 
representatif. Label otentisitas sering kali diberikan oleh institusi 



 121 

eksternal berdasarkan kriteria yang tidak sepenuhnya 
mencerminkan pemahaman komunitas terhadap praktik mereka 
sendiri. Pengesahan tersebut dapat memberikan legitimasi dan 
visibilitas, tetapi juga dapat membatasi ruang inovasi atau adaptasi 
yang dianggap menyimpang dari kriteria otentisitas yang telah 
ditetapkan. 

Komunitas tidak sepenuhnya pasif dalam relasi kuasa tersebut. 
Sebagian komunitas mengembangkan strategi resistensi atau 
negosiasi untuk mempertahankan kontrol atas representasi 
identitas. Strategi tersebut mencakup pembentukan organisasi 
komunitas yang mandiri, penolakan terhadap proyek representasi 
yang dianggap eksploitatif, atau pengembangan narasi alternatif 
yang menantang representasi dominan. Resistensi tersebut 
menunjukkan bahwa relasi kuasa bersifat dinamis dan dapat 
dinegosiasikan meskipun ketimpangan struktural tetap ada. 

Perkembangan media digital membuka ruang baru bagi 
komunitas untuk memproduksi dan menyebarkan representasi 
secara mandiri tanpa bergantung sepenuhnya pada institusi 
formal. Platform digital memungkinkan representasi yang lebih 
beragam dan kontekstual, sekaligus mengurangi dominasi institusi 
sebagai gatekeeper tunggal. Namun, akses terhadap teknologi dan 
literasi digital yang tidak merata menghasilkan ketimpangan baru 
dalam kapasitas komunitas untuk berpartisipasi dalam produksi 
representasi digital. 

Relasi kuasa dalam produksi representasi dapat dipahami sebagai 
medan sosial yang membentuk siapa yang berhak 
merepresentasikan, unsur budaya mana yang tampil, dan dalam 
konteks apa representasi dianggap sah. Relasi tersebut tidak 
bersifat deterministik, melainkan dinegosiasikan melalui interaksi 
antara komunitas, institusi, kebijakan, dan pasar. Kerangka ini 



 122 

mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai identitas 
sebagai konstruksi yang dinegosiasikan dalam relasi dengan liyan. 

e) Identitas sebagai Konstruksi Relasional dalam 
Dialog dengan Liyan 

Identitas budaya Bali yang direpresentasikan melalui seni tidak 
dapat dipahami sebagai entitas yang terisolasi atau esensial, 
melainkan sebagai konstruksi relasional yang terbentuk melalui 
dialog dengan liyan. Identitas tidak didefinisikan semata-mata dari 
dalam, tetapi juga melalui pembedaan, pengakuan, dan negosiasi 
dengan kelompok lain. Proses ini menempatkan representasi 
identitas sebagai hasil interaksi yang terus-menerus, bukan sebagai 
cerminan statis dari esensi kultural yang telah ada sebelumnya. 

Dialog dengan liyan berlangsung melalui pertemuan dalam ruang 
representasi publik, interaksi pariwisata, pertukaran akademik, 
serta sirkulasi media yang membawa seni Bali ke hadapan audiens 
dengan latar kultural berbeda. Dalam pertemuan tersebut, 
identitas diartikulasikan melalui seleksi simbolik yang 
menekankan elemen pembeda sekaligus elemen yang dapat 
dipahami secara lintas budaya. Artikulasi identitas, dengan 
demikian, bersifat strategis, menyesuaikan penekanan simbolik 
sesuai dengan konteks dan audiens yang dihadapi. 

Kerangka teoretis mengenai identitas sebagai konstruksi 
relasional dikembangkan oleh Stuart Hall (1997), yang 
menegaskan bahwa identitas terbentuk melalui representasi, 
bukan mendahului representasi. Identitas diproduksi dalam relasi 
dengan yang lain, melalui proses diferensiasi yang menentukan 
apa yang termasuk dan apa yang dikecualikan. Dalam konteks 
Bali, identitas budaya yang direpresentasikan melalui seni 



 123 

merupakan hasil negosiasi antara cara komunitas memahami 
dirinya sendiri dan cara komunitas dipahami oleh liyan. 

Pengakuan dari liyan memainkan peran penting dalam 
memperkuat atau mengubah representasi identitas. Ketika seni 
Bali memperoleh apresiasi, pengakuan, atau bahkan kritik dari 
audiens eksternal, respons tersebut memengaruhi cara komunitas 
memahami dan merepresentasikan identitas mereka. Pengakuan 
positif dapat memperkuat elemen tertentu dalam representasi, 
sementara kritik atau ketidakpahaman dapat mendorong reposisi 
atau klarifikasi simbolik. Identitas, dengan demikian, terbentuk 
melalui proses timbal balik yang melibatkan proyeksi internal dan 
respons eksternal. 

Stereotip yang dibentuk oleh liyan turut membentuk medan 
tempat identitas dinegosiasikan. Stereotip mengenai Bali sebagai 
pulau eksotis, surga spiritual, atau destinasi wisata tropis 
memengaruhi ekspektasi audiens terhadap seni dan budaya Bali. 
Komunitas bernegosiasi dengan stereotip tersebut melalui strategi 
yang beragam: sebagian mengkonfirmasi stereotip karena 
memberikan visibilitas dan keuntungan ekonomi, sebagian lain 
menantang stereotip dengan menampilkan kompleksitas praktik 
kultural yang tidak sesuai dengan citra dominan. 

Dialog dengan liyan juga menghasilkan hibriditas identitas. Ketika 
seni Bali berinteraksi dengan praktik kultural lain, terjadi 
pertukaran estetis, teknik, dan gagasan yang menghasilkan 
ekspresi baru. Hibriditas tersebut tidak menghapus rujukan 
identitas asal, tetapi menambahkan lapisan makna yang 
mencerminkan pengalaman pertemuan lintas budaya. Identitas 
hibrida ini menunjukkan bahwa identitas budaya bersifat dinamis, 
terbuka terhadap pengaruh eksternal tanpa kehilangan kapasitas 
untuk mengenali diri. 



 124 

Konsep third space yang dikembangkan oleh Homi K. Bhabha 
(1994) membantu menjelaskan ruang antara tempat identitas 
hibrida terbentuk. Third space merupakan ruang produktif yang 
tidak sepenuhnya milik budaya asal maupun budaya liyan, 
melainkan ruang tempat negosiasi menghasilkan ekspresi baru 
yang bersifat situasional dan kontekstual. Dalam konteks 
representasi seni Bali, third space memungkinkan identitas tampil 
secara fleksibel, menyesuaikan artikulasi dengan konteks dialog 
tanpa kehilangan rujukan kultural. 

Identitas yang dinegosiasikan dalam dialog dengan liyan juga 
memperlihatkan dimensi politis. Representasi identitas tidak 
sekadar soal ekspresi estetis, tetapi juga soal posisi dalam hierarki 
kultural global, akses terhadap sumber daya, dan pengakuan 
dalam medan kekuasaan simbolik. Komunitas Bali bernegosiasi 
untuk memperoleh pengakuan sebagai subjek kultural yang aktif, 
bukan sebagai objek eksotis yang pasif. Negosiasi tersebut 
berlangsung melalui artikulasi identitas yang menekankan agensi, 
kontinuitas historis, dan kompleksitas kultural. 

Pertemuan dengan liyan juga memicu refleksivitas komunitas 
terhadap identitas mereka sendiri. Ketika seni Bali ditampilkan di 
hadapan audiens eksternal, komunitas menjadi lebih sadar 
terhadap elemen mana yang dianggap unik, bermakna, atau layak 
dipertahankan. Refleksivitas tersebut memperkuat kesadaran 
identitas sekaligus mendorong artikulasi yang lebih eksplisit 
terhadap nilai dan praktik yang sebelumnya dianggap alamiah dan 
tidak memerlukan penjelasan. 

Dialog dengan liyan tidak selalu berlangsung secara setara. 
Ketimpangan kuasa ekonomi, institusional, dan simbolik 
memengaruhi dinamika dialog dan hasil negosiasi identitas. 
Komunitas yang berada dalam posisi subordinat dapat mengalami 



 125 

tekanan untuk menyesuaikan representasi identitas dengan 
ekspektasi dominan, sementara komunitas dengan modal 
simbolik yang kuat memiliki ruang lebih besar untuk menentukan 
narasi representasi. Ketimpangan ini menunjukkan bahwa dialog 
identitas tidak hanya soal pertukaran simbolik, tetapi juga soal 
relasi kuasa yang membentuk medan representasi. 

Identitas sebagai konstruksi relasional dapat dipahami sebagai 
proses yang terus-menerus dinegosiasikan melalui interaksi 
dengan liyan. Identitas tidak bersifat tetap atau esensial, melainkan 
terbentuk melalui artikulasi simbolik yang responsif terhadap 
konteks, audiens, dan relasi kuasa. Dialog dengan liyan 
memperkaya sekaligus menantang representasi identitas, 
menghasilkan ekspresi yang bersifat dinamis, hibrid, dan strategis. 
Kerangka ini menutup pembahasan sub bab dengan menegaskan 
bahwa representasi identitas budaya Bali melalui seni merupakan 
proses aktif yang melibatkan seleksi, negosiasi, dan artikulasi 
simbolik dalam medan sosial yang kompleks dan berlapis. 

  



 126 

Bab 5 
Bali: Dinamika Kakebyaran dan 
Transformasi Tradisi 

Bab ini menempatkan Bali sebagai medan produksi dan legitimasi 
kebudayaan melalui dinamika kakebyaran yang teramati secara 
konsisten dalam data empiris. Analisis terhadap praktik 
kakebyaran menunjukkan bahwa kemunculannya tidak beroperasi 
sebagai gangguan terhadap tatanan tradisi, melainkan sebagai 
mekanisme internal kebudayaan Bali dalam merespons 
perubahan sosial yang semakin intens, khususnya pergeseran 
ruang pertunjukan dari konteks ritual terbatas menuju arena 
publik yang lebih terbuka dan kompetitif. Dari penelusuran yang 
dilakukan, memperlihatkan bahwa kakebyaran berkembang seiring 
meningkatnya kebutuhan akan ekspresi musikal yang mampu 
menampung intensitas kolektif, kecepatan interaksi sosial, serta 
tuntutan visibilitas baru, tanpa melepaskan diri dari struktur nilai 
dan disiplin komunal yang telah mengakar dalam praktik seni Bali. 

Berdasarkan hasil penelusuran secara terus-menerus diperoleh 
indikasi bahwa kakebyaran berfungsi sebagai wahana artikulasi 
ulang orientasi nilai tradisi Bali, terutama dalam pengelolaan 
energi, dinamika, dan kebaruan estetis. Intensitas musikal dan 
gestural yang menjadi ciri kakebyaran tidak bergerak secara bebas, 
melainkan dikendalikan melalui koordinasi kolektif, pembagian 
peran yang ketat, serta kontrol ritmis yang menuntut disiplin 
tinggi. Pola tersebut menegaskan bahwa kebaruan dalam 
kakebyaran tidak diposisikan sebagai negasi kosmologi dan 
simbolisme Bali, tetapi sebagai perluasan ekspresi yang tetap 
berada dalam horizon keteraturan makna. Dengan demikian, 
kakebyaran dapat dibaca sebagai lensa analitis untuk memahami 



 127 

kemampuan tradisi Bali dalam mengelola transformasi internal 
secara reflektif, sekaligus menyediakan fondasi konseptual bagi 
pembahasan pergerakan dan transformasi praktik ini di luar Bali 
pada bab-bab berikutnya. 

5.1 Genealogi Kakebyaran di Bali 

Data rujukan dan uraian konseptual pada dokumen menunjukkan 
bahwa kakebyaran berangkat dari horizon inovasi musikal Bali 
awal abad kedua puluh yang terutama diasosiasikan dengan 
wilayah Bali Utara. Colin McPhee (1976) mencatat kemunculan 
dorongan inovatif pada “desa-desa tertentu di Bali Utara” sejak 
tahun-tahun awal abad tersebut, disertai penekanan bahwa 
wilayah itu menjadi teritori penting bagi pembaruan bentuk dan 
organisasi musikal. Jejak tersebut memperlihatkan kakebyaran 
tidak lahir sebagai anomali estetis, melainkan sebagai respon 
kreatif internal terhadap kebutuhan ekspresi musikal yang lebih 
cepat, lebih dinamis, dan lebih keras, serta semakin menuntut 
artikulasi energi kolektif melalui idiom permainan baru. 

Bukti lain yang penting muncul dari deskripsi mengenai tabuh 
lelonggoran sebagai gending sakral yang dikeramatkan, dilengkapi 
sesajen, serta disajikan dalam tempo cepat dan dinamika keras, 
lalu dipergunakan untuk mengawali sajian tabuh lain pada konteks 
upacara. Karakter musikalitas cepat dan keras tersebut dalam 
dokumen disebut sering diidentikkan dengan konsep “ngebyar”. 
Titik ini memperlihatkan genealogi kakebyaran memiliki simpul 
liturgis yang kuat, sebab idiom ngebyar tidak tumbuh semata dari 
ruang hiburan, melainkan beririsan dengan tata urut penyajian 
musikal pada ritus, khususnya pada bagian pembuka yang 
menandai peralihan suasana sakral, penataan fokus kolektif, serta 
penguatan intensitas peristiwa upacara. 



 128 

Perkembangan berikutnya memperlihatkan perluasan kakebyaran 
dari ranah karawitan instrumental menuju ranah tari. Dokumen 
mengutip Arini (2002), yang merumuskan tari kakebyaran sebagai 
tari-tarian beriring gong kebyar yang lazim memakai pukulan 
“makebyar” pada bagian pembuka iringan, sekaligus menandai 
dugaan kemunculan awal bentuk tari ini pada wilayah Bali Utara, 
sejalan dengan lahirnya tabuh kakebyaran pada kawasan yang sama. 
Istilah kebyar bulelengan muncul sebagai penanda keterkaitan 
geografis sekaligus stilistik, sehingga kakebyaran tampil sebagai 
sistem ekspresi yang bergerak lintas medium, bukan sekadar label 
ensambel. 

Pada tahap penyebaran dan pemantapan, dokumen menegaskan 
peran kajian Pande Made Sukerta mengenai gong kebyar Buleleng 
yang merekonstruksi alur kelahiran barungan di Bali Utara lalu 
penyebarannya menuju Bali Selatan, meluas ke seluruh Bali, 
merembes ke beberapa wilayah Indonesia, hingga mencapai 
sejumlah negara. Catatan itu tidak hanya merekam difusi, tetapi 
juga menandai transformasi status sosial gong kebyar, sebab 
proses penyebaran menuntut penerimaan lintas komunitas seni, 
penyesuaian ruang tampil, serta reartikulasi fungsi. Dokumen juga 
memberikan petunjuk material yang spesifik terkait bentuk 
pelawah bakiakan pada sejumlah barungan di Lombok yang 
menyerupai bentuk Bali Utara, serta kesamaan komposisi tabuh 
yang menguatkan jejak sumber Bali Utara pada jejaring transmisi 
berikutnya. 

Dinamika sosial kakebyaran di Bali semakin terlihat melalui 
dampak repertoarial. Dokumen mencatat popularitas gong 
kebyar memicu pergeseran praktik pengiringan, sebab barungan ini 
tidak hanya menyajikan tabuh instrumental, tetapi mulai 
mengiringi tari-tarian di luar kategori tari kakebyaran. Repertoar 



 129 

palegongan seperti Lasem, Kuntul, Kuntir, Jobog, Candrakanta, 
Semarandana mulai diiringi gong kebyar, sejalan dengan 
berkurangnya keberadaan barungan palegongan. Hal tersebut 
memperlihatkan kakebyaran berfungsi sebagai teknologi musikal 
yang lentur, sanggup melakukan substitusi fungsional dalam 
ekosistem pertunjukan tanpa memutus kontinuitas repertori, 
sekaligus memperluas ruang sosial gong kebyar dari arena 
kebaruan menuju arena pemeliharaan repertoar klasik. 

Konsekuensi kreatif dari penyebaran itu tampak pada akselerasi 
penciptaan tari kakebyaran di Bali Selatan yang dipicu oleh 
semarak karya-karya seniman Buleleng. Dokumen mencatat I 
Mario pada tahun 1920-an menciptakan tari Kebyar Duduk, 
kemudian melahirkan Kebyar Terompong, Oleg Tamulilingan, 
serta karya lain; data juga menempatkan I Nyoman Kaler sebagai 
maestro yang menghasilkan tari-tari kakebyaran dengan karakter 
feminim dan babancihan (banci), termasuk Candra Metu, 
Puspawarna, Bayan Nginte, Kupu-Kupu Tarum, Pengaksama, 
Mergapati, Wiranata, Panji Semirang, Demang Miring. Oleh 
karena itu, fenomena ini menegaskan genealogi sosial kakebyaran 
tidak dapat direduksi menjadi kronik kelahiran instrumen, sebab 
terdapat mekanisme replikasi kreatif lintas wilayah Bali yang 
mempertemukan reputasi seniman, kebutuhan panggung, serta 
pencarian idiom ekspresif baru, lalu mengendapkannya sebagai 
orientasi estetis yang semakin mapan dalam praktik kolektif Bali. 

 



 130 

5.2 Kosmologi Bali dan Reorientasi Ekspresi 
Kakebyaran 

Penelusuran yang dilakukan menunjukkan keterhubungan 
kakebyaran dengan horizon sakral tidak bersifat tambahan, 
melainkan tertanam pada asal-usul idiom musikal dan pola 
pemakaiannya dalam rangkaian ritus. Deskripsi mengenai tabuh 
lelonggoran menampilkan simpul kosmologis yang jelas: status 
“gending sakral” dipertegas melalui keberadaan sesajen sebagai 
prasyarat penyajian, sementara karakter musikal berupa tempo 
cepat dan dinamika keras ditempatkan sebagai pembuka sajian 
tabuh lain dalam konteks upacara. Penempatan sebagai pembuka 
tersebut mengindikasikan fungsi penandaan ambang ritus, sebab 
pembukaan bukan sekadar urutan musikal, melainkan perangkat 
yang menata peralihan suasana, memusatkan perhatian kolektif, 
serta mengaktifkan register sakral yang menuntut kesiapan tubuh 
dan ruang. Dalam kerangka itu, intensitas kakebyaran tidak terbaca 
sebagai deviasi dari kosmologi, melainkan sebagai teknik 
penghadiran suasana ritus melalui energi musikal yang 
dikendalikan oleh struktur penyajian dan tata laksana 
persembahan. 

Jejak kosmologis yang sama tampak pada praktik yang tercatat 
dalam konteks persembahyangan dan upacara. Observasi 
mencatat penyertaan kakebyaran secara konsisten sebagai 
pengiring upacara, berdampingan dengan gong gede atau pelawasan 
sebagai perangkat yang juga memiliki legitimasi ritual. Kehadiran 
simultan kedua barungan tersebut memperlihatkan pembagian 
fungsi simbolik: gong gede menghadirkan register liturgis yang 
mapan, sementara kakebyaran bekerja sebagai register ekspresi 
yang lebih dinamis, tetapi tetap diarahkan untuk kepentingan 
persembahan. Pernyataan mengenai ngayah memadatkan dimensi 



 131 

itu melalui formulasi persembahan tulus ikhlas kepada Ida Sang 
Hyang Widhi dalam perwujudan Betara yang berstana pada 
tempat-tempat suci. Frasa “berstana” menegaskan orientasi 
vertikal yang mengikat praktik seni pada topologi sakral, sehingga 
ekspresi kebyar tidak berdiri sebagai presentasi estetis otonom, 
melainkan sebagai tindakan simbolik yang memperoleh makna 
melalui relasi dengan pusat-pusat kesucian. 

Reorientasi ekspresi kakebyaran, berdasarkan data, terjadi pada 
level pengaturan bentuk tampil tanpa memutus logika 
kosmologis. Rangkaian upacara seperti pujawali serta prosesi 
melasti tercatat sebagai konteks yang menuntut keterlibatan intens, 
baik pada tahap prosesi maupun pada sajian pertunjukan. Pada 
titik ini, kakebyaran tidak hanya hadir sebagai bunyi, melainkan 
sebagai tata kerja komunal yang memobilisasi koordinasi, repetisi, 
dan ketepatan, sekaligus memproduksi atmosfer sakral.  

Dimensi kritis muncul ketika data memperlihatkan ketegangan 
produktif antara intensifikasi ekspresi dan kepatuhan pada 
kerangka sakral. Intensitas kebyar yang cepat, keras, dan dinamis 
memperoleh legitimasi bukan melalui klaim estetis, melainkan 
melalui keterikatan pada sesajen, urutan ritus, serta orientasi 
persembahan. Kerangka tersebut bertindak sebagai mekanisme 
regulatif yang mencegah intensitas berubah menjadi kebaruan 
yang lepas kendali. Dengan demikian, reorientasi ekspresi kebyar 
berlangsung melalui negosiasi internal, ketika energi musikal 
diperluas tetapi makna tindakan tetap ditambatkan pada logika 
persembahan, pada ruang suci, serta pada motivasi spiritual yang 
tercatat sebagai pendorong peningkatan kualitas penampilan. 

Refleksi atas rangkaian data tersebut menegaskan bahwa 
kosmologi tidak beroperasi sebagai latar abstrak, melainkan 
sebagai perangkat yang mengatur hubungan antara bentuk, 



 132 

konteks, dan legitimasi. Kakebyaran memperlihatkan kemampuan 
tradisi untuk menata ulang intensitas sebagai bahasa ritus, bukan 
sebagai estetika yang meniadakan sakralitas. Intensitas kebyar 
memperoleh tempat karena tersusun di dalam tata laksana 
persembahan, dipraktikkan dalam rangkaian upacara, dan dinilai 
melalui kualitas persembahan, sehingga kebaruan tidak memutus 
horizon kosmologis, melainkan mengartikulasikannya ulang 
melalui energi musikal yang dipertajam dan diatur secara 
komunal. 

5.3 Estetika Kakebyaran antara Intensitas, Dinamika, 
dan Disiplin 

Estetika kakebyaran dalam tradisi Bali memperlihatkan konfigurasi 
yang bertumpu pada produksi intensitas secara tiba-tiba, namun 
tidak bergerak sebagai ledakan tanpa tata. Dibia (2003) 
merumuskan fase awal kakebyaran melalui kemunculan teknik 
ngebyar, berupa pemukulan instrumen secara bersama-sama 
hingga menghasilkan suara keras yang menggelegar, lalu diikuti 
pembentukan barungan baru bernama gong kebyar sebagai 
medium ungkap ide musikal tersebut. Formulasi ini 
mengisyaratkan dua hal yang saling mengunci. Intensitas tampil 
sebagai prinsip estetik, sementara serempak sebagai cara kerja 
kolektif menempatkan intensitas di bawah disiplin koordinasi. 
Ciri “bergemuruh” pada awal musik mengandaikan penataan 
energi yang bersifat komunal, sebab intensitas terbentuk melalui 
sinkronisasi, bukan melalui ekspresi individual yang terpisah. 

Rai dalam Dibia (2003) menautkan kata “kebyar” pada makna 
letupan atau sinar yang memancar tiba-tiba hingga menimbulkan 
kejutan, lalu mengaitkannya dengan sifat ngebyar sebagai ciri 
pertunjukan. Makna etimologis tersebut memperkuat pembacaan 



 133 

estetika kebyar sebagai retorika kejutan, aksentuasi, dan perubahan 
mendadak, tetapi tetap berada dalam koridor bentuk. Analogi 
kebyar sebagai kuncup bunga yang mekar seketika atau tangan 
yang mendadak terbuka memperlihatkan bahwa kejutan bukan 
sekadar efek, melainkan strategi artikulasi bentuk. Kejutan 
menuntut presisi timing, penempatan aksen, dan pengaturan 
transisi, sehingga intensitas selalu berkelindan dengan 
keterukuran. 

Sukerta (2011) menegaskan keberadaan teknik kakebyaran 
sebelum barungan gong kebyar sepenuhnya terwujud, melalui 
gending-gending berlaras pelog yang telah menerapkan teknik 
tersebut pada barungan lain. Penegasan ini menempatkan 
kakebyaran sebagai konsep musikal lintas medium, bukan semata 
identitas ansambel. Di Bali Utara, pola musikal ngebyar dilekatkan 
pada tabuh-tabuh lalonggoran yang kerap hadir dalam upacara 
keagamaan; lelonggoran dikategorikan sebagai gending sakral yang 
penyajiannya didahului dan dilengkapi sesajen, berkarakter tempo 
cepat, dinamis keras, serta lazim dipergunakan sebagai pembuka 
rangkaian tabuh lain dalam konteks upacara. Rangkaian ciri 
tersebut memperlihatkan bahwa estetika intensitas kebyar 
memiliki akar liturgis yang memerlukan legitimasi ritual, sehingga 
intensitas tidak semata memenuhi selera dramatik, melainkan 
menjalankan fungsi penanda awal, pengaktif suasana, dan 
pengarah fokus kolektif pada peristiwa sakral. 

Arini (2002) memperluas medan estetika kakebyaran ke ranah tari 
melalui pemaknaan tari kakebyaran sebagai tari-tarian beriring 
gong kebyar yang lazim memakai pukulan makebyar pada awal 
tabuh iringan. Praktik pembuka semacam itu mengulang logika 
estetik yang sama, sebab awal pertunjukan diperlakukan sebagai 
momen penguncian perhatian melalui intensitas yang terukur. 



 134 

Istilah kebyar bulelengan yang dicatat Dibia (2003) memperlihatkan 
penandaan stilistik sekaligus genealogis, menegaskan bahwa 
estetika kebyar bergerak sebagai idiom yang dapat dikenali melalui 
karakter permainan, pembukaan, dan energi musikal, lalu 
menyebar ke wilayah lain di Bali melalui proses kreativitas 
koreografis dan perluasan repertoar. Pada titik ini, kebaruan 
estetis tidak muncul sebagai pemutusan, melainkan sebagai 
perluasan yang memperoleh legitimasi melalui struktur kerja 
kolektif, presisi pembukaan, serta keterhubungan dengan tata 
sakral yang telah mapan. 

 

  



 135 

Bab 6 
Lombok: Ruang Pertemuan dan 
Transformasi Seni 

6.1 Lombok Sebagai Ruang Multikultural 

Lombok menempati posisi strategis sebagai ruang multikultural 
yang terbentuk melalui sejarah panjang interaksi antarkomunitas, 
migrasi berlapis, serta dinamika relasi kuasa yang terus bergeser. 
Keberadaan komunitas Bali di Lombok tidak dapat dipahami 
sebagai fenomena tunggal atau homogen, melainkan sebagai hasil 
dari proses historis yang kompleks, melibatkan perpindahan 
penduduk dalam berbagai gelombang, pembentukan struktur 
sosial baru, serta negosiasi identitas yang berkelanjutan dalam 
konteks pluralitas budaya dan agama. 

Sebagai ruang multikultural, Lombok memperlihatkan 
konfigurasi sosial yang ditandai oleh kehadiran beragam 
kelompok etnis dan agama yang hidup berdampingan dengan 
tingkat interaksi yang intens. Komunitas Bali, meskipun 
merupakan kelompok minoritas, membawa serta struktur nilai, 
sistem kepercayaan, dan praktik budaya yang telah terbentuk di 
wilayah asal, kemudian mereproduksi dan 
mentransformasikannya dalam konteks sosial yang berbeda. 
Proses reproduksi tersebut tidak berlangsung tanpa hambatan, 
karena dihadapkan pada dominasi kultural kelompok mayoritas, 
perubahan orientasi politik, serta dinamika kebijakan yang 
memengaruhi ruang ekspresi budaya. 

Multikultural tidak sekadar merujuk pada keberagaman kelompok 
yang hidup berdampingan, melainkan mencakup relasi 
antarkelompok yang diwarnai oleh negosiasi kuasa, pembentukan 



 136 

identitas, serta strategi adaptasi yang memungkinkan koeksistensi. 
Dalam konteks Lombok, multikultural menjadi kondisi struktural 
yang membentuk cara komunitas Bali mempertahankan tradisi, 
menegosiasikan makna, serta beradaptasi terhadap perubahan 
lingkungan sosial dan politik tanpa kehilangan keterhubungan 
dengan memori kolektif. 

Sub bab ini diarahkan untuk mengurai Lombok sebagai ruang 
multikultural melalui tiga fokus pembahasan yang saling 
melengkapi. Pembahasan dimulai dari sejarah kehadiran 
komunitas Bali di Lombok yang meliputi tiga gelombang migrasi, 
periode Kerajaan Karangasem sebagai fase penguatan budaya 
Bali, serta dinamika pasca-kemerdekaan yang membawa 
perubahan signifikan pada posisi komunitas Bali. Susunan ini 
memungkinkan pemahaman mendalam terhadap pembentukan 
ruang multikultural Lombok sebagai medan sosial yang 
kompleks, berlapis, dan terus bergerak dalam merespons 
perubahan historis dan politik. 

a) Sejarah Kehadiran Komunitas Bali di Lombok 

Kehadiran komunitas Bali di Lombok merupakan hasil dari 
proses migrasi berlapis yang berlangsung dalam rentang waktu 
panjang, membentuk pola pemukiman, struktur sosial, serta 
konfigurasi kultural yang kompleks. Migrasi tidak dapat dipahami 
sebagai perpindahan tunggal dengan motivasi seragam, melainkan 
sebagai rangkaian gelombang yang masing-masing membawa 
latar belakang, tujuan, serta dampak sosial yang berbeda. 
Pemahaman terhadap sejarah kehadiran komunitas Bali menjadi 
prasyarat penting untuk membaca dinamika reproduksi budaya, 
transformasi seni, serta negosiasi identitas dalam konteks 
multikultural Lombok. 



 137 

Tiga Gelombang Migrasi Bali ke Lombok 

Agung (1991) mengidentifikasi tiga gelombang utama kedatangan 
orang Bali ke Lombok yang membentuk pola pemukiman dan 
struktur sosial komunitas Bali hingga saat ini. Setiap gelombang 
memiliki karakteristik, motivasi, dan dampak yang berbeda 
terhadap pembentukan ruang kultural di Lombok. 

Gelombang pertama terjadi pada sekitar abad ke-13 hingga abad 
ke-16, ditandai oleh perpindahan penduduk dari Bali ke Lombok 
dalam skala terbatas, terutama terkait dengan misi keagamaan dan 
perdagangan. Gelombang ini melibatkan tokoh keagamaan 
seperti Dang Hyang Nirartha yang pada tahun 1530 melakukan 
upaya damai dengan memasukkan paham sinkretisme Hindu-
Islam di Lombok (Wacana, 1977). Pada fase ini, kehadiran orang 
Bali belum membentuk pemukiman permanen yang luas, 
melainkan lebih bersifat sporadis dan terkait dengan misi spiritual 
serta hubungan diplomatik antarkingdom. Meskipun terbatas, 
gelombang pertama ini menjadi fondasi bagi pembentukan 
jaringan kultural awal antara Bali dan Lombok yang memfasilitasi 
interaksi lebih lanjut. 

Gelombang kedua berlangsung pada abad ke-17 hingga abad ke-
19, bersamaan dengan ekspansi politik dan militer Kerajaan 
Karangasem yang menguasai wilayah Lombok pada tahun 1661-
1894. Gelombang ini merupakan fase paling masif dan 
terstruktur, melibatkan perpindahan penduduk dalam jumlah 
besar yang terdiri atas bangsawan, prajurit, pendeta, seniman, 
serta rakyat biasa yang mengikuti ekspedisi kerajaan. Perpindahan 
tersebut tidak hanya bersifat politis-militer, tetapi juga membawa 
serta struktur sosial, sistem kepercayaan, praktik budaya, serta 
berbagai bentuk kesenian yang kemudian direproduksi di wilayah 
baru. Pemukiman komunitas Bali pada fase ini membentuk pola 



 138 

spasial yang terkonsentrasi di wilayah-wilayah strategis seperti 
Cakranegara dan Mataram, yang kemudian menjadi pusat 
kebudayaan Bali di Lombok. 

Gelombang ketiga terjadi pada akhir abad ke-19 hingga awal abad 
ke-20, pasca kejatuhan Kerajaan Karangasem di Lombok pada 
tahun 1894 akibat intervensi Belanda dan perlawanan lokal Sasak. 
Suyadnya (2006) menambahkan bahwa gelombang terakhir ini 
melibatkan perpindahan penduduk yang lebih terdispersi, 
mencakup keluarga dan individu yang mencari peluang ekonomi, 
mengikuti jaringan keluarga yang telah lebih dulu menetap, atau 
mengungsi akibat konflik di wilayah asal. Pada fase ini, pola 
migrasi tidak lagi didukung oleh struktur kekuasaan kerajaan, 
sehingga integrasi komunitas Bali ke dalam struktur sosial 
Lombok berlangsung melalui mekanisme ekonomi, perkawinan 
lintas etnis, serta adaptasi terhadap norma sosial yang berlaku di 
wilayah mayoritas Sasak. 

Ketiga gelombang migrasi tersebut menghasilkan stratifikasi 
sosial internal dalam komunitas Bali di Lombok. Komunitas yang 
datang pada gelombang kedua, terutama yang terkait dengan 
struktur kerajaan, cenderung menempati posisi sosial yang lebih 
tinggi dan mempertahankan kedekatan dengan tradisi aristokratik 
Bali. Sementara itu, komunitas yang datang pada gelombang 
ketiga lebih bersifat egaliter dan lebih adaptif terhadap kondisi 
sosial setempat. Stratifikasi ini memengaruhi pola reproduksi 
budaya, akses terhadap sumber daya, serta kapasitas komunitas 
dalam mempertahankan praktik tradisi di tengah dominasi 
kultural kelompok mayoritas. 

Migrasi berlapis tersebut juga membawa konsekuensi terhadap 
pembentukan identitas komunitas Bali di Lombok. Komunitas 
tidak lagi merujuk pada Bali sebagai entitas tunggal, melainkan 



 139 

sebagai kumpulan sub-identitas yang berasal dari berbagai wilayah 
di Bali seperti Karangasem, Singaraja, Tabanan, Denpasar, 
Gianyar, dan Klungkung. Setiap sub-identitas membawa tradisi, 
dialek, serta praktik budaya yang berbeda, sehingga komunitas 
Bali di Lombok memperlihatkan heterogenitas internal yang 
signifikan. Heterogenitas ini menjadi faktor penting dalam 
memahami variasi praktik seni, khususnya seni kakebyaran, yang 
berkembang di Lombok dengan gaya dan repertoar yang tidak 
sepenuhnya identik dengan tradisi Bali. 

Kehadiran komunitas Bali melalui tiga gelombang migrasi 
mengakibatkan terjadinya interaksi intens antara masyarakat Bali 
dan masyarakat Sasak dalam berbagai aspek kehidupan. Interaksi 
tersebut tidak hanya bersifat ekonomis dan politis, tetapi juga 
kultural, yang membuka ruang bagi pertukaran simbolik, 
akulturasi, serta pembentukan hibriditas budaya. Dalam konteks 
ini, Lombok berfungsi sebagai ruang pertemuan yang 
memfasilitasi proses dialogis antara tradisi Bali dan tradisi Sasak, 
menghasilkan konfigurasi kultural yang unik dan tidak ditemukan 
di wilayah asal masing-masing. 

Sejarah kehadiran komunitas Bali melalui tiga gelombang migrasi 
menjadi landasan penting untuk memahami posisi komunitas Bali 
di Lombok sebagai kelompok minoritas yang membawa memori 
kolektif kuat, sekaligus menghadapi tantangan adaptasi dalam 
ruang multikultural yang didominasi oleh kelompok mayoritas 
Sasak. Kerangka historis ini mempersiapkan pembahasan 
berikutnya mengenai periode Kerajaan Karangasem sebagai fase 
penguatan budaya Bali yang membentuk hegemoni kultural 
sebelum mengalami pembalikan pasca-kemerdekaan. 



 140 

Periode Kerajaan Karangasem sebagai Fase Penguatan 
Budaya Bali 

Periode kekuasaan Kerajaan Karangasem di Lombok (1661-1894) 
menandai fase penguatan budaya Bali yang paling signifikan 
dalam sejarah interaksi Bali-Lombok. Penguasaan politik dan 
militer Kerajaan Karangasem tidak hanya menghasilkan dominasi 
teritorial, tetapi juga hegemoni kultural yang menempatkan 
budaya Bali pada posisi dominan dalam tatanan sosial Lombok. 
Hegemoni tersebut berlangsung melalui institusionalisasi struktur 
kekuasaan, sistem kepercayaan, serta praktik budaya yang 
disebarluaskan melalui jaringan birokrasi kerajaan, lembaga 
keagamaan, dan mekanisme patronase seni. 

Sebagaimana dirumuskan oleh Bannet (dalam Tester, 2003, hlm. 
29), hegemoni merujuk pada kemampuan kelompok kelas yang 
berkuasa untuk mensubordinasi kelompok sosial lain agar 
menyetujui berjalannya hubungan yang ada, dengan menawarkan 
harga tertentu kepada kelompok subordinan dalam status quo. 
Dalam konteks Kerajaan Karangasem, hegemoni kultural 
berlangsung melalui pemberian ruang terbatas bagi praktik 
budaya lokal Sasak, sambil secara simultan menempatkan budaya 
Bali sebagai referensi utama dalam kehidupan sosial, ritual, dan 
estetis. Hegemoni ini bukan sekadar dominasi koersif, melainkan 
negosiasi simbolik yang menghasilkan konsensus pascakolonial 
yang memungkinkan budaya Bali diterima sebagai bagian dari 
tatanan sosial. 

Penguatan budaya Bali pada periode ini termanifestasi melalui 
pembangunan infrastruktur kultural yang masif. Kerajaan 
Karangasem mendirikan Pura Meru di Cakranegara sebagai pusat 
keagamaan utama, Taman Mayura sebagai kompleks istana yang 
menjadi simbol kekuasaan, serta berbagai pura besar lainnya 



 141 

seperti Pura Lingsar, Pura Suranadi, dan Pura Narmada yang 
berfungsi sebagai simpul ritual dan representasi kosmologi 
Hindu-Bali. Pembangunan infrastruktur ini tidak hanya berfungsi 
sebagai ruang ibadah, tetapi juga sebagai medium penegasan 
legitimasi politik dan kultural kerajaan. 

Sistem sosial Bali, termasuk struktur kasta, direproduksi di 
Lombok melalui mekanisme institusional yang mengatur relasi 
sosial, akses terhadap tanah, serta posisi dalam hierarki kekuasaan. 
Bangsawan Bali menempati posisi strategis dalam birokrasi 
kerajaan, sementara pendeta (pedanda) memainkan peran penting 
dalam legitimasi ritual dan spiritual. Seniman, termasuk penari, 
pemusik, dan pande gamelan, memperoleh patronase dari 
kerajaan dan menjadi bagian dari sistem produksi budaya yang 
menopang hegemoni kultural. 

Praktik seni berkembang pesat pada periode ini, didukung oleh 
patronase kerajaan yang menyediakan sumber daya ekonomi, 
ruang pertunjukan, serta legitimasi simbolik. Gamelan gong gede 
(palaiwasan) dihadirkan sebagai medium utama dalam ritual 
kerajaan dan upacara keagamaan. Tari-tarian sakral seperti 
Rejang, Baris, dan Topeng menjadi bagian integral dari prosesi 
ritual yang menegaskan kontinuitas tradisi Bali. Seni tidak hanya 
berfungsi sebagai ekspresi estetis, tetapi juga sebagai perangkat 
hegemoni yang mengkomunikasikan nilai, hierarki, dan legitimasi 
kekuasaan. 

Hegemoni kultural Bali pada periode ini juga berlangsung melalui 
asimilasi selektif terhadap elemen budaya Sasak. Kerajaan 
Karangasem tidak sepenuhnya menghapus praktik budaya lokal, 
tetapi mengintegrasikannya ke dalam kerangka nilai Hindu-Bali 
melalui mekanisme sinkretisme. Pura Lingsar menjadi contoh 
paling jelas dari strategi ini, tempat ritual Hindu dan Islam 



 142 

berlangsung secara berdampingan dengan keterlibatan kedua 
komunitas dalam prosesi upacara. Sinkretisme ini berfungsi 
sebagai strategi politik yang menjaga stabilitas kekuasaan melalui 
inkorporasi simbolik kelompok mayoritas. 

Meskipun hegemoni kultural Bali sangat kuat, periode ini juga 
menimbulkan resistensi dari komunitas Sasak yang merasa 
tersubordinasi dalam tatanan sosial dan ekonomi. Resistensi 
tersebut termanifestasi melalui perlawanan bersenjata yang 
berulang kali terjadi sepanjang abad ke-19, hingga puncaknya 
pada tahun 1894 ketika Kerajaan Karangasem runtuh akibat 
kombinasi perlawanan lokal dan intervensi militer Belanda. 
Kejatuhan kerajaan menandai berakhirnya fase hegemoni kultural 
Bali dan memulai fase baru yang ditandai oleh pembalikan relasi 
kuasa antara komunitas Bali dan Sasak. 

Penguasaan Kerajaan Karangasem atas Lombok pada masa lalu 
kini sering dimunculkan dan dijadikan isu yang memicu kebencian 
di kalangan masyarakat Sasak, menimbulkan konflik horizontal 
antara Sasak dan Bali. Berbagai ungkapan yang mendiskreditkan 
orang Bali, seperti "bangsa penjajah" atau "penguasa yang 
merendahkan derajat orang Sasak," memicu kebencian yang 
dikaitkan dengan simbol-simbol kepercayaan. Kondisi ini 
menjadikan komunitas Bali semakin tersudut sebagai kelompok 
minoritas dalam kontestasi ruang publik yang terus 
memarginalkan etnis Bali (Suprapto, 2020). 

Pengalaman sejarah interaksi Bali-Lombok pada masa lalu 
memberikan gambaran betapa kebijakan diskriminatif pihak 
kerajaan telah merangsang sejumlah perlawanan dan 
memengaruhi hubungan antarkomunitas Hindu dan Muslim 
hingga saat ini. Memori kolektif mengenai dominasi masa lalu 
menjadi beban historis yang dibawa komunitas Bali dalam 



 143 

negosiasi identitas dan posisi sosial di era kontemporer. Memori 
ini tidak hanya berfungsi sebagai rujukan identitas, tetapi juga 
sebagai sumber ketegangan yang harus terus dinegosiasikan dalam 
relasi antarkomunitas. 

Periode Kerajaan Karangasem sebagai fase penguatan budaya 
Bali meninggalkan warisan ganda: di satu sisi, periode ini 
menghasilkan infrastruktur kultural, tradisi seni, serta memori 
kolektif yang menjadi fondasi reproduksi budaya komunitas Bali 
di Lombok hingga saat ini. Di sisi lain, periode ini juga 
meninggalkan beban historis berupa stigma dominasi yang terus 
membayangi relasi antarkomunitas dan memengaruhi dinamika 
politik identitas pada fase berikutnya. Pemahaman terhadap 
periode ini menjadi kunci untuk membaca transformasi posisi 
komunitas Bali dari kelompok dominan menjadi minoritas yang 
terpinggirkan pasca-kemerdekaan. 

Pasca-Kemerdekaan dan Dinamika Kebijakan Otonomi 
Daerah 

Pasca-kemerdekaan Indonesia menandai perubahan fundamental 
dalam konfigurasi sosial dan politik Lombok yang berimplikasi 
langsung terhadap posisi komunitas Bali. Kejatuhan Kerajaan 
Karangasem pada tahun 1894 telah mengakhiri hegemoni politik 
Bali, namun infrastruktur kultural yang telah dibangun selama dua 
abad masih bertahan dan terus dipraktikkan oleh komunitas Bali 
hingga awal abad ke-20. Pasca-kemerdekaan, dinamika politik 
identitas, kebijakan kultural, serta orientasi religius yang semakin 
menguat mengubah secara drastis posisi komunitas Bali dari 
kelompok yang pernah dominan menjadi minoritas yang 
terpinggirkan dalam kehidupan sosial dan politik. 



 144 

Perubahan orientasi politik pasca-kemerdekaan ditandai oleh 
menguatnya kesadaran identitas Sasak yang dibangun melalui 
narasi pembebasan dari dominasi Bali dan penguatan ikatan 
agama Islam sebagai penanda utama identitas etnis. Slogan "Islam 
itu Sasak dan Sasak itu Islam" yang diwacanakan oleh berbagai 
kalangan elit penguasa, kelompok agamawan, dan budayawan, 
menyebabkan terjadinya reinterpretasi nilai-nilai budaya dengan 
menggunakan sudut pandang agama. Slogan ini berfungsi sebagai 
mekanisme politik identitas yang mengaburkan batas antara 
identitas etnis dan identitas religius, sekaligus memosisikan 
praktik budaya yang tidak selaras dengan nilai Islam sebagai 
elemen asing yang harus dimarginalkan atau dihapus. 

Penerapan politik identitas tersebut menimbulkan pemangkasan 
unsur-unsur budaya yang dianggap tidak sesuai dengan nilai 
Islam, meskipun unsur-unsur tersebut telah lama menjadi bagian 
dari tradisi lokal Sasak. Suprapto (2020) mencatat adanya gerakan 
indigenisasi, yakni gerakan kembali ke identitas lokal untuk 
menjaga keaslian dan kelestarian budaya, sistem sosial, serta 
kultur lokal dari pengaruh yang dianggap asing. Gerakan ini tidak 
hanya mengarah pada penghapusan elemen budaya Bali, tetapi 
juga menghilangkan praktik-praktik sinkretis yang telah 
berkembang selama ratusan tahun sebagai hasil interaksi Bali-
Sasak. 

Dinamika kebijakan otonomi daerah yang diberlakukan sejak 
akhir 1990-an semakin memperkuat tendensi politik identitas 
lokal. Kebijakan otonomi memberikan kewenangan lebih besar 
kepada pemerintah daerah dalam mengelola kebijakan kultural, 
sehingga muncul kecenderungan untuk memprioritaskan 
pengembangan budaya etnik lokal dibandingkan budaya 
kelompok pendatang. Kebijakan-kebijakan yang dikeluarkan 



 145 

senantiasa mengacu pada agama dan budaya etnik lokal, 
sementara praktik budaya di luar agama yang dominan dalam 
kehidupan masyarakat kurang memperoleh dukungan 
institusional. 

Keterpinggiran komunitas Bali dalam kebijakan kultural terlihat 
dari minimnya alokasi sumber daya untuk pengembangan seni 
dan budaya Bali. Institusi pemerintahan yang bersentuhan 
langsung dengan seni dan budaya cenderung memberikan 
dukungan pada kesenian lokal Sasak, sementara kesenian Bali 
hanya memperoleh dukungan terbatas atau bahkan diabaikan. 
Kondisi ini menjadikan eksistensi seni kakebyaran dan praktik 
budaya Bali lainnya di Kota Mataram semakin terpinggirkan 
dalam kehidupan masyarakat yang lebih luas. 

Kebijakan yang diskriminatif tersebut juga termanifestasi dalam 
regulasi ruang publik. Praktik budaya Bali yang sebelumnya dapat 
tampil secara terbuka dalam berbagai konteks sosial, kini 
menghadapi pembatasan simbolik dan administratif. Pertunjukan 
seni Bali sering kali hanya diizinkan tampil dalam konteks internal 
komunitas atau pada acara-acara tertentu yang mendapat 
persetujuan khusus. Pembatasan ini tidak selalu bersifat formal, 
tetapi berlangsung melalui mekanisme normatif yang menekan 
praktik budaya minoritas agar tidak terlalu terlihat dalam ruang 
publik. 

Demikian kuatnya doktrin Islam dalam kehidupan masyarakat di 
Lombok, keberadaan praktik budaya Bali berangsur-angsur mulai 
berkurang bersamaan dengan pesatnya perkembangan orientasi 
religius yang cenderung eksklusif. Praktik-praktik budaya yang 
dianggap bertentangan dengan nilai-nilai atau norma keagamaan 
ditinggalkan dalam kehidupan yang lebih luas. Ninuk Kleden 
(dalam Christomy & Yuwono, 2004) mencatat bahwa pada era 



 146 

1990-an, gendang beleq, salah satu seni tradisional masyarakat 
Sasak, menurun popularitasnya karena ditolak oleh kelompok 
Islam yang tidak membenarkan penggunaan peralatan yang 
terbuat dari perunggu dan besi. Meskipun gendang beleq 
kemudian diterima kembali pada tahun 2000-an setelah negosiasi 
simbolik yang menempatkan seni di antara waktu shalat, pola ini 
menunjukkan bahwa keberadaan dan aktivitas kesenian harus 
menyesuaikan diri dengan kondisi dan norma-norma yang 
berlaku secara mayoritas. 

Untuk kesenian Bali, kondisi tersebut lebih berat karena kesenian 
Bali tidak hanya dinilai sebagai praktik budaya, tetapi juga 
dikaitkan dengan identitas religius Hindu yang berbeda dengan 
mayoritas Muslim. Praktik-praktik ritual yang melibatkan seni, 
seperti upacara keagamaan di pura, sering kali dipandang sebagai 
ekspresi asing yang tidak sesuai dengan karakter religius Lombok. 
Kondisi ini memaksa komunitas Bali untuk mengembangkan 
strategi adaptasi yang lebih kompleks, tidak hanya menyesuaikan 
bentuk seni tetapi juga mengelola visibilitas dan konteks tampil 
agar tidak menimbulkan resistensi dari kelompok mayoritas. 

Meskipun menghadapi marginalisasi, komunitas Bali tidak 
sepenuhnya pasif dalam menghadapi perubahan tersebut. 
Sebagian komunitas mengembangkan strategi resistensi melalui 
penguatan organisasi internal, pembentukan sanggar seni yang 
mandiri, serta mempertahankan praktik ritual secara intensif di 
dalam ruang komunal. Strategi lainnya adalah dengan 
mengembangkan kolaborasi lintas etnis, seperti yang terlihat 
dalam prosesi ritual di Pura Lingsar dan Pura Meru yang 
melibatkan partisipasi komunitas Sasak, sehingga seni Bali tidak 
sepenuhnya terisolasi tetapi tetap memiliki ruang negosiasi dalam 
konteks multikultural. 



 147 

Dinamika pasca-kemerdekaan dan kebijakan otonomi daerah 
menunjukkan bahwa posisi komunitas Bali di Lombok 
mengalami pembalikan fundamental dari kelompok yang pernah 
dominan menjadi minoritas yang terpinggirkan. Perubahan ini 
tidak hanya memengaruhi akses terhadap sumber daya dan ruang 
publik, tetapi juga membentuk cara komunitas Bali 
menegosiasikan identitas, mereproduksi budaya, dan 
mempertahankan praktik seni dalam kondisi marginal. 
Pemahaman terhadap dinamika ini menjadi kunci untuk 
membaca strategi reproduksi seni kakebyaran dan transformasi 
praktik budaya pada sub bab-sub bab berikutnya. 

b) Konfigurasi Sosial dan Politik Identitas 

Konfigurasi sosial di Lombok terbentuk melalui relasi kuasa yang 
kompleks antara kelompok mayoritas Sasak-Muslim dan berbagai 
kelompok minoritas, termasuk komunitas Bali-Hindu. 
Konfigurasi ini tidak bersifat statis, melainkan terus 
dinegosiasikan melalui diskursus identitas, kebijakan kultural, 
serta praktik sosial yang menempatkan kelompok-kelompok 
dalam posisi hierarkis. Politik identitas menjadi mekanisme utama 
yang mengatur distribusi kuasa simbolik, akses terhadap ruang 
publik, serta legitimasi praktik budaya dalam kehidupan 
masyarakat. 

Politik identitas di Lombok beroperasi melalui artikulasi yang 
mempertemukan identitas etnis dan identitas religius sebagai satu 
kesatuan yang tidak terpisahkan. Artikulasi ini menghasilkan 
konstruksi identitas dominan yang menempatkan nilai-nilai Islam 
sebagai referensi utama dalam menilai kepantasan budaya, 
sekaligus memarginalkan praktik-praktik yang berasal dari luar 
kerangka tersebut. Komunitas Bali, dengan identitas Hindu yang 



 148 

berbeda secara fundamental, menghadapi tantangan struktural 
dalam mempertahankan praktik budaya dan memperoleh 
pengakuan dalam ruang publik yang didominasi oleh logika 
identitas mayoritas. 

Posisi Komunitas Bali sebagai Minoritas dalam Dominasi 
Islam-Sasak 

Posisi komunitas Bali sebagai minoritas di Lombok tidak sekadar 
ditentukan oleh jumlah populasi yang lebih kecil, tetapi juga oleh 
struktur kuasa yang menempatkan komunitas Bali pada posisi 
subordinat dalam hierarki sosial, politik, dan kultural. Subordinasi 
ini berlangsung melalui mekanisme struktural yang mengatur 
akses terhadap sumber daya ekonomi, representasi politik, serta 
ruang ekspresi budaya. Minoritas, dalam konteks ini, tidak hanya 
merujuk pada kategori numerik, tetapi juga pada kondisi sosial 
yang ditandai oleh keterbatasan kuasa, marginalisasi simbolik, 
serta kerentanan terhadap dominasi kelompok mayoritas. 

Dominasi Islam-Sasak berlangsung melalui institusionalisasi nilai-
nilai Islam sebagai norma publik yang mengatur kehidupan sosial, 
ritual, serta praktik kultural. Institusi-institusi negara, lembaga 
pendidikan, organisasi keagamaan, serta media massa beroperasi 
dengan orientasi yang memprioritaskan nilai-nilai Islam-Sasak, 
sementara nilai-nilai kelompok minoritas ditempatkan pada posisi 
periferal atau bahkan diabaikan. Dominasi ini tidak selalu bersifat 
koersif, melainkan berlangsung melalui hegemoni kultural yang 
membuat nilai-nilai mayoritas tampak sebagai kewajaran yang 
tidak perlu dipertanyakan. 

Dalam kehidupan sehari-hari, dominasi tersebut termanifestasi 
melalui regulasi ruang publik yang membatasi visibilitas praktik 
budaya Bali. Upacara keagamaan Hindu yang dilaksanakan di 



 149 

pura, pertunjukan seni Bali yang melibatkan elemen sakral, serta 
berbagai ritual komunal menghadapi tekanan normatif untuk 
tidak terlalu terlihat atau terdengar oleh masyarakat luas. Tekanan 
ini tidak selalu diartikulasikan secara formal melalui peraturan 
tertulis, tetapi beroperasi melalui mekanisme sosial yang menekan 
komunitas minoritas agar menyesuaikan diri dengan sensibilitas 
mayoritas. 

Subordinasi komunitas Bali juga tampak pada akses terhadap 
sumber daya publik dan dukungan institusional. Alokasi anggaran 
untuk pengembangan kesenian, pembangunan infrastruktur 
budaya, serta program pelestarian tradisi cenderung 
diprioritaskan untuk kesenian dan budaya Sasak, sementara 
kesenian Bali hanya memperoleh dukungan minimal atau bahkan 
tidak memperoleh dukungan sama sekali. Keterpinggiran ini 
terlihat dari kurangnya dukungan dari berbagai komponen 
masyarakat, terutama institusi pemerintahan yang bersentuhan 
langsung dengan seni dan budaya. 

Posisi minoritas juga menghasilkan kerentanan terhadap 
diskriminasi dan kekerasan simbolik. Komunitas Bali sering kali 
menjadi sasaran wacana yang mendiskreditkan, seperti tuduhan 
sebagai "bangsa penjajah" atau "penguasa yang merendahkan 
derajat orang Sasak," yang dikaitkan dengan memori kolektif 
mengenai dominasi Kerajaan Karangasem pada masa lalu. 
Wacana ini berfungsi sebagai mekanisme marginalisasi yang 
melegitimasi subordinasi komunitas Bali dalam struktur sosial 
kontemporer, sekaligus membenarkan pembatasan ruang 
ekspresi budaya mereka. 

Kerentanan tersebut semakin meningkat ketika wacana 
diskriminatif dikaitkan dengan simbol-simbol kepercayaan. 
Praktik keagamaan Hindu yang melibatkan ritual, sesaji, serta 



 150 

penggunaan simbol-simbol sakral dipandang sebagai ekspresi 
asing yang tidak sesuai dengan karakter religius Lombok. 
Pandangan ini menjadikan komunitas Bali semakin tersudut 
sebagai kelompok minoritas yang tidak hanya berbeda secara 
etnis, tetapi juga secara religius, sehingga marginalisasi 
berlangsung pada dua dimensi sekaligus. 

Dalam kontestasi ruang publik, komunitas Bali menghadapi 
tantangan dalam memperoleh pengakuan dan legitimasi praktik 
budaya. Pertunjukan seni Bali yang sebelumnya dapat tampil 
secara terbuka dalam berbagai acara publik, kini menghadapi 
pembatasan yang semakin ketat. Acara-acara resmi pemerintah, 
festival budaya, serta perayaan hari-hari besar cenderung 
didominasi oleh kesenian Sasak, sementara kesenian Bali hanya 
tampil dalam konteks terbatas atau sebagai pelengkap yang tidak 
mendapat perhatian utama. 

Subordinasi komunitas Bali juga berlangsung melalui mekanisme 
representasi yang tidak seimbang. Dalam narasi publik mengenai 
kebudayaan Lombok, kesenian dan tradisi Sasak diposisikan 
sebagai identitas utama, sementara keberadaan komunitas Bali 
dan kontribusinya terhadap kekayaan budaya Lombok sering kali 
diabaikan atau diminimalisasi. Representasi yang tidak seimbang 
ini memperkuat persepsi bahwa budaya Bali bukan bagian integral 
dari identitas Lombok, melainkan elemen asing yang 
keberadaannya bersifat sementara dan tidak perlu dipertahankan. 

Meskipun menghadapi subordinasi struktural, komunitas Bali 
tidak sepenuhnya pasif. Sebagian komunitas mengembangkan 
strategi resistensi melalui penguatan solidaritas internal, 
pembentukan organisasi komunitas yang mandiri, serta 
mempertahankan praktik ritual secara intensif di ruang-ruang 
komunal. Strategi lainnya adalah dengan membangun aliansi 



 151 

lintas etnis, terutama dengan kelompok-kelompok yang 
menghargai pluralitas dan menolak diskriminasi berbasis 
identitas. Aliansi tersebut membuka ruang negosiasi yang 
memungkinkan komunitas Bali tetap memiliki visibilitas dalam 
kehidupan sosial meskipun dalam kondisi marginal. 

Posisi minoritas juga mendorong komunitas Bali untuk lebih 
reflektif terhadap identitas dan strategi keberlanjutan budaya. 
Kesadaran akan kerentanan mendorong komunitas untuk 
memperkuat transmisi nilai melalui pendidikan informal, 
keterlibatan generasi muda dalam praktik seni, serta dokumentasi 
tradisi agar tidak hilang akibat tekanan eksternal. Refleksivitas ini 
menjadi modal penting dalam menghadapi dinamika politik 
identitas yang terus berubah. 

Posisi komunitas Bali sebagai minoritas dalam dominasi Islam-
Sasak membentuk medan sosial yang kompleks, tempat 
reproduksi budaya berlangsung dalam kondisi struktural yang 
tidak menguntungkan. Subordinasi tidak hanya memengaruhi 
akses terhadap sumber daya, tetapi juga membentuk cara 
komunitas Bali menegosiasikan identitas, mengelola visibilitas, 
serta mengembangkan strategi keberlanjutan budaya dalam ruang 
multikultural yang hierarkis. 

Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" dan 
Dampaknya terhadap Seni Bali 

Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" merupakan 
konstruksi identitas yang menyatukan identitas etnis dan identitas 
religius menjadi satu kesatuan yang tidak terpisahkan. Diskursus 
ini berfungsi sebagai mekanisme politik identitas yang 
menetapkan Islam sebagai penanda utama identitas Sasak, 
sekaligus memosisikan praktik budaya yang tidak selaras dengan 



 152 

nilai Islam sebagai elemen asing yang harus dimarginalkan. Slogan 
ini diwacanakan oleh berbagai kalangan elit penguasa, kelompok 
agamawan, dan budayawan, sehingga memperoleh legitimasi luas 
dalam kehidupan masyarakat. 

Diskursus ini tidak muncul secara alamiah, melainkan diproduksi 
melalui proses politik yang melibatkan artikulasi simbolik, 
mobilisasi massa, serta institusionalisasi nilai-nilai melalui 
kebijakan formal dan informal. Artikulasi identitas ini berfungsi 
sebagai strategi penguatan kohesi internal kelompok mayoritas, 
sekaligus sebagai mekanisme diferensiasi yang menegaskan batas 
antara "kita" (Sasak-Muslim) dan "mereka" (kelompok lain, 
termasuk Bali-Hindu). Diferensiasi tersebut tidak hanya bersifat 
deskriptif, tetapi juga normatif, karena menentukan praktik mana 
yang dianggap sah dan praktik mana yang berada di luar batas 
kepantasan. 

Dampak diskursus ini terhadap seni Bali sangat signifikan. Seni 
Bali, yang terikat erat dengan nilai-nilai Hindu dan kosmologi 
Bali, dipandang sebagai ekspresi budaya yang tidak sesuai dengan 
identitas Islam-Sasak. Praktik seni yang melibatkan elemen sakral, 
ritual keagamaan, serta simbol-simbol Hindu menghadapi 
resistensi normatif yang membatasi ruang ekspresi dan konteks 
tampil. Resistensi ini tidak selalu bersifat eksplisit, tetapi 
berlangsung melalui mekanisme sosial yang menekan visibilitas 
seni Bali dalam ruang publik. 

Diskursus ini menghasilkan reinterpretasi nilai-nilai budaya 
dengan menggunakan sudut pandang agama sebagai satu-satunya 
referensi legitimasi. Praktik budaya yang tidak dapat dibenarkan 
secara teologis dipandang sebagai praktik yang harus ditinggalkan 
atau diubah agar sesuai dengan nilai Islam. Reinterpretasi ini tidak 
hanya menyasar praktik budaya Sasak yang dianggap sinkretis atau 



 153 

mengandung elemen pra-Islam, tetapi juga praktik budaya 
kelompok minoritas seperti Bali yang secara fundamental 
berbeda. 

Salah satu dampak konkret adalah terjadinya pemangkasan unsur-
unsur budaya Bali dalam praktik-praktik yang sebelumnya bersifat 
akulturatif atau sinkretis. Praktik-praktik yang melibatkan 
kolaborasi Bali-Sasak, seperti prosesi ritual di beberapa pura yang 
melibatkan partisipasi komunitas Sasak, menghadapi tekanan 
untuk menghilangkan elemen Bali atau membatasi partisipasi 
komunitas Sasak. Tekanan ini mengakibatkan terputusnya 
sebagian jaringan kultural yang telah terbentuk selama ratusan 
tahun. 

Diskursus ini juga memengaruhi konteks tampil seni Bali dalam 
kehidupan sosial. Pertunjukan seni Bali yang sebelumnya dapat 
tampil dalam berbagai acara publik, seperti perayaan hari-hari 
besar nasional, acara pemerintahan, atau festival budaya, kini 
menghadapi pembatasan yang semakin ketat. Seni Bali hanya 
diizinkan tampil dalam konteks internal komunitas, seperti 
upacara keagamaan di pura atau acara komunal yang tidak 
melibatkan publik luas. Pembatasan ini mengakibatkan seni Bali 
kehilangan visibilitas dalam ruang publik, sehingga semakin 
terpinggirkan dalam kehidupan masyarakat yang lebih luas. 

Dampak lainnya adalah pada strategi adaptasi yang dikembangkan 
oleh komunitas Bali untuk dapat tetap eksis dalam kondisi 
dominasi diskursus mayoritas. Untuk dapat diterima dan menjadi 
bagian dari sistem yang lebih luas, komunitas Bali terpaksa 
beradaptasi dengan menyesuaikan diri, sehingga sering 
menimbulkan perubahan dalam kehidupan sosial dan budaya. 
Adaptasi tersebut mencakup modifikasi praktik seni agar sesuai 



 154 

dengan norma-norma kesopanan dan sensibilitas religius 
mayoritas. 

Salah satu bentuk adaptasi adalah penyesuaian kostum tarian. 
Tari-tarian Bali yang disajikan dengan konsep kostum yang agak 
terbuka pada bagian lengan dan bahu diharuskan mengubah 
konsep pakaian agar bagian-bagian yang terbuka tertutup. Untuk 
dapat ditampilkan di hadapan masyarakat atau pejabat 
pemerintahan, bagian-bagian tersebut ditutupi dengan baju. 
Modifikasi ini menunjukkan bahwa komunitas Bali terpaksa 
menegosiasikan estetika seni mereka dengan norma-norma 
mayoritas agar praktik seni tidak ditolak atau mendapat resistensi. 

Adaptasi juga terjadi pada repertoar dan narasi seni pertunjukan. 
Beberapa elemen budaya Sasak dimasukkan ke dalam seni 
pertunjukan Bali, seperti penggunaan bahasa tradisional Sasak 
dalam dramatari, atau penggunaan instrumen musik Sasak dalam 
komposisi hibrida. Adaptasi ini berfungsi sebagai strategi 
simbolik untuk menunjukkan keterbukaan komunitas Bali 
terhadap budaya lokal, sekaligus sebagai upaya untuk 
memperoleh penerimaan dari masyarakat luas. 

Meskipun adaptasi tersebut memungkinkan seni Bali tetap 
bertahan, strategi ini juga membawa konsekuensi terhadap 
perubahan makna dan fungsi seni. Seni yang semula berfungsi 
sebagai medium ritual dan aktualisasi nilai kosmologis mengalami 
reposisi menjadi praktik yang lebih berorientasi pada penerimaan 
sosial dan kompromi kultural. Pergeseran ini menunjukkan 
bahwa dominasi diskursus mayoritas tidak hanya membatasi 
ruang ekspresi, tetapi juga membentuk ulang orientasi dan makna 
praktik seni dalam komunitas minoritas. 



 155 

Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" juga 
memengaruhi transmisi seni kepada generasi muda komunitas 
Bali. Generasi muda yang tumbuh dalam lingkungan dominasi 
diskursus mayoritas menghadapi dilema identitas: di satu sisi 
mereka diharapkan mempertahankan tradisi leluhur, di sisi lain 
mereka menghadapi tekanan sosial untuk menyesuaikan diri 
dengan norma mayoritas. Dilema ini dapat mengakibatkan 
terputusnya transmisi nilai dan praktik seni, karena generasi muda 
memilih untuk tidak terlibat dalam praktik yang dianggap tidak 
relevan atau malah mendatangkan masalah sosial. 

Dampak diskursus ini tidak hanya bersifat material, tetapi juga 
psikologis dan simbolik. Komunitas Bali mengalami tekanan 
identitas yang membuat mereka harus terus menegosiasikan 
posisi mereka dalam struktur sosial yang tidak mengakui 
keberadaan mereka secara setara. Tekanan ini dapat 
mengakibatkan internalisasi subordinasi, tempat komunitas Bali 
menerima posisi marginal sebagai kondisi yang tidak dapat 
diubah, sehingga mengurangi motivasi untuk memperjuangkan 
pengakuan dan kesetaraan. 

Meskipun menghadapi dampak yang signifikan, komunitas Bali 
juga mengembangkan resistensi diskursif melalui artikulasi 
alternatif mengenai identitas dan pluralitas. Sebagian tokoh 
komunitas dan intelektual Bali di Lombok mengadvokasi wacana 
pluralisme yang menekankan pentingnya pengakuan terhadap 
keberagaman dan penghormatan terhadap hak-hak kelompok 
minoritas. Resistensi diskursif ini berfungsi sebagai counter-
narrative yang menantang dominasi diskursus mayoritas, 
meskipun belum memiliki kekuatan yang cukup untuk mengubah 
struktur kuasa secara fundamental. 



 156 

Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" menunjukkan 
cara politik identitas beroperasi melalui artikulasi simbolik yang 
menyatukan identitas etnis dan religius, sekaligus memarginalkan 
kelompok yang tidak sesuai dengan konstruksi identitas dominan. 
Dampak diskursus ini terhadap seni Bali sangat luas, mencakup 
pembatasan ruang ekspresi, modifikasi praktik seni, perubahan 
makna dan fungsi, serta tekanan identitas yang memengaruhi 
transmisi budaya lintas generasi. 

Ketegangan Historis dan Upaya Indigenisasi Budaya Sasak 

Ketegangan historis antara komunitas Bali dan Sasak berakar 
pada memori kolektif mengenai dominasi Kerajaan Karangasem 
pada masa lalu. Memori mengenai subordinasi, eksploitasi 
ekonomi, serta diskriminasi sosial yang dialami oleh masyarakat 
Sasak selama periode kekuasaan Bali menjadi beban historis yang 
terus membayangi relasi antarkomunitas hingga saat ini. 
Ketegangan ini tidak hanya bersifat retrospektif, tetapi juga 
diaktifkan secara periodik melalui wacana politik yang 
menggunakan memori masa lalu untuk melegitimasi marginalisasi 
komunitas Bali di era kontemporer. 

Memori kolektif mengenai dominasi Kerajaan Karangasem sering 
dimunculkan dan dijadikan isu yang memicu kebencian di 
kalangan masyarakat Sasak. Berbagai ungkapan yang lebih banyak 
bernada mendiskreditkan orang Bali, seperti "bangsa penjajah," 
"penguasa yang merendahkan derajat orang Sasak," serta narasi 
mengenai eksploitasi ekonomi dan subordinasi sosial, memicu 
kebencian yang dikaitkan dengan simbol-simbol kepercayaan. 
Ungkapan-ungkapan ini tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi 
emosional, tetapi juga sebagai mekanisme politik yang 
melegitimasi tindakan diskriminatif terhadap komunitas Bali. 



 157 

Ketegangan historis ini diperparah oleh penggunaan narasi 
sejarah sebagai alat politik identitas. Elit politik dan kelompok 
agamawan sering menggunakan memori masa lalu untuk 
memobilisasi sentimen anti-Bali, terutama dalam konteks 
kompetisi politik atau konflik kepentingan ekonomi. Mobilisasi 
tersebut mengakibatkan terjadinya konflik horizontal yang 
sporadis antara komunitas Sasak dan Bali, meskipun sebagian 
besar waktu relasi antarkomunitas berlangsung secara relatif 
damai. 

Pengalaman sejarah interaksi Bali-Lombok masa lalu memberikan 
gambaran betapa kebijakan diskriminatif pihak kerajaan telah 
merangsang sejumlah perlawanan dan memengaruhi hubungan 
antarkomunitas Hindu dan Muslim (Suprapto, 2020). Kebijakan 
yang diterapkan oleh Kerajaan Karangasem, seperti sistem pajak 
yang memberatkan masyarakat Sasak, pembatasan akses terhadap 
tanah, serta subordinasi dalam hierarki sosial, meninggalkan luka 
kolektif yang tidak mudah dilupakan. Luka ini terus dipelihara 
melalui narasi oral yang diwariskan lintas generasi, sehingga 
menjadi bagian integral dari identitas kolektif masyarakat Sasak. 

Di sisi lain, upaya indigenisasi budaya Sasak muncul sebagai 
respons terhadap dominasi budaya Bali pada masa lalu dan 
sebagai strategi untuk memperkuat identitas lokal dalam 
menghadapi globalisasi serta pengaruh budaya luar. Indigenisasi 
dapat dipahami sebagai gerakan kembali ke identitas lokal untuk 
menjaga keaslian dan kelestarian budaya, sistem-sistem sosial, 
serta kultur lokal dari serangan budaya kapitalis global dan 
pengaruh yang dianggap asing (Abdilah, 2002). 

Gerakan indigenisasi di Lombok tidak hanya mengarah pada 
penguatan budaya Sasak, tetapi juga pada penghapusan atau 
marginalisasi elemen-elemen budaya yang dianggap bukan bagian 



 158 

dari identitas asli Sasak. Salah satu sasaran utama gerakan ini 
adalah unsur-unsur budaya Bali yang telah terintegrasi dalam 
praktik budaya Sasak selama ratusan tahun melalui proses 
akulturasi dan sinkretisme. Gerakan ini berupaya 
"membersihkan" budaya Sasak dari pengaruh Bali dengan cara 
menghilangkan elemen-elemen yang dianggap sebagai warisan 
dominasi masa lalu. 

Suprapto (2002) mencatat adanya upaya pemurnian identitas 
Sasak melalui reinterpretasi nilai-nilai budaya dengan 
menggunakan sudut pandang agama Islam sebagai referensi 
utama. Gerakan pemurnian ini melibatkan identifikasi praktik-
praktik budaya Sasak yang dianggap mengandung elemen Hindu-
Bali, kemudian menghapus atau mengubahnya agar sesuai dengan 
nilai-nilai Islam. Praktik-praktik yang menjadi sasaran mencakup 
ritual keagamaan, upacara adat, seni pertunjukan, serta berbagai 
tradisi lokal yang dianggap sinkretis. 

Salah satu contoh konkret dari gerakan indigenisasi adalah 
penolakan terhadap penggunaan instrumen gamelan Bali dalam 
kesenian Sasak. Beberapa kelompok agamawan berpandangan 
bahwa gamelan Bali, terutama yang terbuat dari perunggu dan 
besi, tidak sesuai dengan nilai Islam karena dikaitkan dengan 
praktik keagamaan Hindu. Pandangan ini mengakibatkan 
sebagian seniman Sasak yang sebelumnya menggunakan gamelan 
Bali dalam pertunjukan mereka terpaksa menghentikan praktik 
tersebut atau menggantikannya dengan instrumen yang dianggap 
lebih Islami. 

Gerakan indigenisasi juga berlangsung melalui revitalisasi 
kesenian Sasak yang dianggap "murni" dan tidak terpengaruh oleh 
budaya Bali. Kesenian seperti gendang beleq, gandrung, rudat, 
serta berbagai bentuk tembang Sasak memperoleh dukungan 



 159 

institusional dan dipromosikan sebagai representasi autentik 
identitas Sasak. Revitalisasi ini berfungsi sebagai strategi simbolik 
untuk memperkuat kesadaran identitas lokal sekaligus 
memarginalisasi kesenian Bali yang dianggap sebagai elemen 
asing. 

Namun, gerakan indigenisasi menghadapi kompleksitas karena 
sejarah akulturasi yang panjang telah menghasilkan hibriditas 
budaya yang sulit dipisahkan secara tegas. Banyak praktik budaya 
Sasak yang dianggap "asli" sebenarnya merupakan hasil interaksi 
dengan budaya Bali, sehingga upaya pemurnian sering kali bersifat 
artifisial dan tidak mencerminkan realitas historis. Kompleksitas 
ini menimbulkan perdebatan internal di kalangan masyarakat 
Sasak mengenai batas-batas identitas dan elemen-elemen mana 
yang harus dipertahankan atau dihapus. 

Gerakan indigenisasi juga membawa dampak terhadap praktik-
praktik kolaboratif yang sebelumnya berlangsung antara 
komunitas Bali dan Sasak. Prosesi ritual di beberapa pura, seperti 
Pura Lingsar dan Pura Meru, yang sebelumnya melibatkan 
partisipasi aktif komunitas Sasak, menghadapi tekanan untuk 
menghentikan atau membatasi keterlibatan tersebut. Tekanan ini 
mengakibatkan terputusnya sebagian jaringan kultural yang telah 
menjadi bagian dari tradisi lokal Lombok. 

Meskipun demikian, sebagian masyarakat Sasak menolak gerakan 
indigenisasi yang bersifat eksklusif dan memilih untuk 
mempertahankan tradisi kolaboratif yang telah ada. Sebagian 
tokoh adat dan seniman Sasak berpandangan bahwa 
keberagaman budaya merupakan kekayaan yang harus dijaga, dan 
bahwa kolaborasi dengan komunitas Bali tidak mengurangi 
identitas Sasak melainkan justru memperkaya praktik budaya 
lokal. Pandangan ini menunjukkan bahwa gerakan indigenisasi 



 160 

tidak bersifat monolitik, melainkan menghadapi resistensi internal 
dari kelompok yang menghargai pluralitas. 

Ketegangan historis dan upaya indigenisasi juga memengaruhi 
posisi komunitas Bali dalam struktur sosial Lombok. Komunitas 
Bali semakin tersudut sebagai kelompok minoritas yang tidak 
hanya berbeda secara numerik, tetapi juga dipandang sebagai 
kelompok yang membawa beban historis negatif. Kondisi ini 
memaksa komunitas Bali untuk lebih berhati-hati dalam 
mengekspresikan identitas budaya dan mengembangkan strategi 
negosiasi yang lebih kompleks untuk mempertahankan praktik 
tradisi tanpa memicu resistensi dari kelompok mayoritas. 

Beberapa strategi yang dikembangkan oleh komunitas Bali 
mencakup pembatasan visibilitas praktik budaya dalam ruang 
publik, penguatan praktik ritual di ruang internal komunitas, serta 
pengembangan kolaborasi selektif dengan kelompok Sasak yang 
masih menghargai pluralitas. Strategi ini menunjukkan bahwa 
komunitas Bali tidak sepenuhnya pasif dalam menghadapi 
ketegangan, tetapi secara aktif mengembangkan mekanisme 
survival yang memungkinkan keberlanjutan budaya dalam kondisi 
struktural yang tidak menguntungkan. 

Ketegangan historis dan upaya indigenisasi budaya Sasak 
membentuk medan sosial yang kompleks, tempat memori 
kolektif, politik identitas, serta gerakan pemurnian budaya saling 
berinteraksi dan membentuk relasi antarkomunitas. Ketegangan 
ini tidak hanya memengaruhi relasi sosial, tetapi juga membentuk 
cara komunitas Bali mereproduksi budaya, menegosiasikan 
identitas, serta mengembangkan strategi keberlanjutan dalam 
konteks dominasi kelompok mayoritas. 



 161 

c) Pluralitas Ruang dan Relasi Antarkomunitas 

Pluralitas ruang di Lombok, khususnya di Kota Mataram, 
terbentuk melalui kehadiran beragam komunitas etnis dan agama 
yang menempati wilayah yang sama namun mempertahankan 
batas-batas simbolik dan spasial yang mengatur interaksi sosial. 
Pluralitas tidak sekadar merujuk pada keberagaman demografi, 
melainkan mencakup konfigurasi spasial, arsitektur kultural, serta 
pola relasi sosial yang membentuk cara komunitas-komunitas 
tersebut hidup berdampingan, berinteraksi, dan menegosiasikan 
identitas dalam kehidupan sehari-hari. 

Ruang, dalam konteks ini, tidak dipahami sebagai wadah netral 
tempat berbagai komunitas berada, melainkan sebagai produk 
sosial yang dibentuk melalui praktik, representasi, dan relasi kuasa 
(Lefebvre, 1997). Ruang diproduksi melalui aktivitas komunal, 
ritual keagamaan, praktik budaya, serta mekanisme diferensiasi 
yang menegaskan batas-batas identitas. Pluralitas ruang, dengan 
demikian, merupakan kondisi dinamis yang terus dinegosiasikan 
melalui interaksi harian, konflik kepentingan, serta strategi 
adaptasi yang dikembangkan oleh masing-masing komunitas. 

Relasi antarkomunitas di Kota Mataram berlangsung dalam 
medan yang kompleks, diwarnai oleh sejarah panjang interaksi, 
memori kolektif mengenai dominasi dan subordinasi, serta 
dinamika politik identitas kontemporer. Relasi tersebut tidak 
bersifat homogen atau stabil, melainkan bervariasi tergantung 
pada konteks, kepentingan, serta posisi masing-masing komunitas 
dalam struktur kuasa. Sebagian relasi berlangsung secara 
kooperatif melalui kolaborasi ekonomi, ritual bersama, atau 
pertukaran kultural, sementara sebagian lain ditandai oleh 
ketegangan, kompetisi, atau bahkan konflik terbuka. 



 162 

Kota Mataram sebagai Medan Multikultural 

Kota Mataram menempati posisi strategis sebagai pusat 
administratif, ekonomi, dan kultural Provinsi Nusa Tenggara 
Barat. Sebagai kota yang berkembang melalui proses historis 
panjang, Mataram menjadi medan multikultural yang dihuni oleh 
berbagai komunitas etnis dan agama, termasuk Sasak, Bali, Jawa, 
Tionghoa, serta kelompok-kelompok minoritas lainnya. 
Multikulturalitas ini bukan hasil dari perencanaan terpadu, 
melainkan terbentuk melalui proses migrasi berlapis, ekspansi 
ekonomi, serta dinamika politik yang membawa berbagai 
kelompok untuk menetap dan membangun kehidupan di wilayah 
ini. 

Sebagai medan multikultural, Kota Mataram memperlihatkan 
konfigurasi sosial yang kompleks, ditandai oleh keberagaman 
praktik budaya, orientasi religius, serta sistem nilai yang hidup 
berdampingan dalam satu ruang geografis. Multikulturalitas 
tersebut termanifestasi dalam berbagai aspek kehidupan, mulai 
dari arsitektur pemukiman, ruang ibadah, pasar, pusat pendidikan, 
hingga ruang-ruang publik yang menjadi tempat interaksi 
antarkomunitas. Setiap komunitas membawa serta struktur nilai, 
tradisi, serta praktik budaya yang kemudian direproduksi dan 
dinegosiasikan dalam konteks lokal yang pluralistik. 

Meskipun multikulturalitas menjadi karakteristik utama Kota 
Mataram, relasi antarkomunitas tidak berlangsung dalam 
kerangka kesetaraan struktural. Komunitas Sasak, sebagai 
kelompok mayoritas, menempati posisi dominan dalam struktur 
politik, ekonomi, dan kultural, sementara komunitas minoritas 
seperti Bali, Jawa, dan Tionghoa menempati posisi yang lebih 
marginal. Ketidaksetaraan struktural ini memengaruhi distribusi 



 163 

sumber daya, akses terhadap ruang publik, serta kapasitas masing-
masing komunitas untuk mengekspresikan identitas budaya. 

Kota Mataram sebagai medan multikultural juga merupakan 
ruang tempat berbagai identitas dikonstruksi, dinegosiasikan, dan 
diperebutkan. Identitas tidak dipahami sebagai esensi yang tetap, 
melainkan sebagai proses yang terus-menerus dibentuk melalui 
interaksi sosial, representasi simbolik, serta relasi kuasa. Dalam 
konteks ini, setiap komunitas berupaya menegaskan identitasnya 
melalui praktik budaya, ritual keagamaan, serta penggunaan ruang 
publik, sambil menghadapi tekanan dari kelompok dominan yang 
berupaya mempertahankan hegemoni kultural. 

Diferensiasi spasial menjadi salah satu mekanisme utama yang 
membentuk multikulturalitas Kota Mataram. Berbagai komunitas 
cenderung mengelompok dalam wilayah-wilayah tertentu yang 
membentuk kantong-kantong pemukiman etnis. Pemukiman Bali 
terkonsentrasi di wilayah seperti Cakranegara, Mataram, dan 
beberapa kawasan lain yang membentuk "kampung-kampung 
Bali" dengan karakteristik arsitektur dan tata ruang yang khas. 
Pemukiman Tionghoa terpusat di kawasan perdagangan seperti 
Ampenan dan sekitar pasar, sementara pemukiman Jawa tersebar 
di beberapa wilayah dengan konsentrasi di area-area tertentu. 

Diferensiasi spasial tersebut tidak sepenuhnya bersifat ekslusif, 
karena dalam kehidupan sehari-hari terdapat ruang-ruang 
bersama tempat berbagai komunitas berinteraksi, seperti pasar, 
sekolah, kantor pemerintahan, serta ruang-ruang publik lainnya. 
Namun, diferensiasi ini tetap membentuk pola segregasi simbolik 
yang menegaskan batas-batas identitas dan membatasi intensitas 
interaksi sosial di luar konteks ekonomi atau administratif. 



 164 

Kota Mataram juga merupakan ruang tempat berbagai praktik 
budaya direproduksi dan ditransformasikan. Kesenian Bali, Sasak, 
Jawa, dan Tionghoa berkembang dalam konteks yang saling 
berdekatan namun tidak selalu berinteraksi. Sebagian praktik 
budaya berlangsung secara internal dalam masing-masing 
komunitas, sementara sebagian lain dibuka untuk publik yang 
lebih luas dalam konteks festival, pertunjukan, atau acara-acara 
resmi. Pola ini menunjukkan bahwa multikulturalitas Kota 
Mataram berlangsung dalam tegangan antara keterbukaan dan 
penutupan, antara koeksistensi dan segregasi. 

Infrastruktur kultural di Kota Mataram mencerminkan pluralitas 
tersebut. Keberadaan pura-pura besar seperti Pura Meru, Pura 
Mayura, dan Pura Lingsar menjadi penanda kehadiran komunitas 
Hindu-Bali, sementara masjid-masjid besar dan pesantren 
menjadi penanda dominasi Islam-Sasak. Kelenteng yang ada di 
kawasan Ampenan menandai keberadaan komunitas Tionghoa, 
sementara berbagai sanggar seni menjadi ruang produksi dan 
reproduksi praktik budaya masing-masing komunitas. 

Sebagai medan multikultural, Kota Mataram juga menjadi ruang 
tempat berbagai narasi identitas bersaing untuk memperoleh 
legitimasi. Narasi dominan yang diproduksi oleh kelompok 
mayoritas cenderung menempatkan identitas Islam-Sasak sebagai 
identitas utama Lombok, sementara keberadaan komunitas 
minoritas sering kali diminimalisasi atau diabaikan dalam 
representasi publik. Kompetisi narasi ini berlangsung melalui 
berbagai medium, termasuk pendidikan, media massa, kebijakan 
kultural, serta perayaan hari-hari besar yang menegaskan identitas 
dominan. 

Meskipun menghadapi ketidaksetaraan struktural, komunitas 
minoritas tidak sepenuhnya pasif dalam medan multikultural ini. 



 165 

Berbagai komunitas mengembangkan strategi untuk 
mempertahankan visibilitas, memperkuat solidaritas internal, 
serta membangun aliansi lintas komunitas yang menghargai 
pluralitas. Strategi ini mencakup penyelenggaraan acara-acara 
budaya secara mandiri, pembentukan organisasi komunitas yang 
aktif, serta partisipasi dalam forum-forum lintas budaya yang 
mempromosikan dialog dan saling pengertian. 

Kota Mataram sebagai medan multikultural memperlihatkan 
kompleksitas relasi antarkomunitas yang berlangsung dalam 
tegangan antara koeksistensi dan konflik, antara keterbukaan dan 
segregasi, antara kesetaraan ideal dan ketidaksetaraan struktural. 
Pemahaman terhadap Kota Mataram sebagai medan multikultural 
menjadi landasan penting untuk membaca pola pemukiman, 
arsitektur kultural, serta relasi sosial yang membentuk kehidupan 
komunitas Bali dan komunitas lainnya. 

Pola Pemukiman Bali dan Arsitektur Kultural 

Pola pemukiman komunitas Bali di Kota Mataram terbentuk 
melalui proses historis yang berkaitan dengan migrasi berlapis dan 
ekspansi kekuasaan Kerajaan Karangasem. Pemukiman tersebut 
tidak tersebar secara acak, melainkan terkonsentrasi di wilayah-
wilayah tertentu yang membentuk kantong-kantong permukiman 
dengan karakteristik spasial dan arsitektural yang khas. 
Konsentrasi pemukiman ini berfungsi sebagai strategi 
mempertahankan kohesi sosial, memfasilitasi praktik ritual 
komunal, serta menegaskan identitas kultural dalam konteks 
pluralitas Kota Mataram. 

Kampung-kampung Bali di Kota Mataram tersebar di berbagai 
wilayah, terutama di kawasan Cakranegara dan Mataram yang 
menjadi pusat konsentrasi komunitas Bali. Wilayah-wilayah 



 166 

seperti Karang Kecicang, Karang Kubu, Karang Medain, Karang 
Jangkong, Karang Blumbang, Karang Taliwang, Pagutan, dan 
Negara Sakah menjadi kantong-kantong permukiman yang 
memperlihatkan karakteristik kultural Bali yang kuat. Keberadaan 
perkampungan Bali yang tersebar di berbagai wilayah Kota 
Mataram menyebabkan nuansa Bali masih sangat kental 
dirasakan, terutama di kawasan Mataram dan Cakranegara. 

Pola pemukiman Bali dapat dikenali melalui penggunaan konsep 
spasial Tri Mandala yang mengatur tata ruang permukiman 
berdasarkan prinsip hierarki kosmologis. Konsep Tri Mandala 
membagi ruang menjadi tiga zona: utama mandala (zona 
sakral/parahyangan), madya mandala (zona hunian/pawongan), dan 
nista mandala (zona profan/palemahan). Penggunaan konsep ini 
memperlihatkan kontinuitas nilai kosmologis Bali yang 
direproduksi di Lombok meskipun berada dalam konteks 
geografis dan sosial yang berbeda. 

Pada bagian utama mandala terdapat merajan atau sanggah yang 
merupakan tempat persembahyangan untuk memuja para leluhur. 
Keberadaan merajan dalam setiap pekarangan rumah Bali 
menjadi penanda penting identitas religius dan kultural 
komunitas. Merajan tidak hanya berfungsi sebagai ruang ritual, 
tetapi juga sebagai simbol kontinuitas garis keturunan dan 
penghormatan terhadap leluhur. Posisinya yang berada di zona 
paling sakral menunjukkan pentingnya dimensi spiritual dalam 
organisasi ruang komunitas Bali. 

Madya mandala merupakan zona hunian tempat manusia 
melakukan berbagai aktivitas sehari-hari. Zona ini mencakup 
bangunan rumah tinggal, dapur, serta ruang-ruang fungsional 
lainnya yang mendukung kehidupan domestik. Pengaturan ruang 
dalam zona ini juga mengikuti prinsip orientasi kosmologis yang 



 167 

menentukan posisi dan fungsi masing-masing bangunan 
berdasarkan hierarki nilai. Nista mandala merupakan zona profan 
yang biasanya digunakan untuk penampungan atau pembuangan 
sisa aktivitas rumah tangga, termasuk kandang ternak atau area 
penyimpanan alat-alat pertanian. 

Keberadaan konsep Tri Mandala diperkuat dengan penggunaan 
elemen-elemen arsitektural khas Bali seperti tembok penyengker 
(pagar pembatas), angkul-angkul (gerbang pintu utama), serta apit 
lawang yang terletak pada sisi kiri dan kanan bagian luar dari 
angkul-angkul. Tembok penyengker berfungsi sebagai batas fisik dan 
simbolik yang memisahkan ruang privat keluarga dari ruang 
publik, sekaligus menegaskan identitas kepemilikan dan 
keanggotaan komunal. Angkul-angkul dengan apit lawang 
berfungsi sebagai transisi simbolik antara ruang luar (profan) dan 
ruang dalam (sakral), menandai pergerakan dari ranah publik ke 
ranah privat yang diatur oleh nilai-nilai kosmologis. 

Keberadaan perkampungan Bali yang tersebar di seluruh kawasan 
Kota Mataram sangat mudah dikenali dari struktur pekarangan, 
tempat di depan rumah pada angkul-angkul gerbang pintu utama 
terdapat apit lawang dan sanggah/pemerajan tempat pemujaan 
keluarga yang terlihat dari jalan raya. Terkadang dengan 
memperhatikan ornamen ukiran khas Bali yang menempel pada 
pintu gerbang, tembok penyengker, dan di rumah akan lebih 
mudah dikenali bahwa orang yang mendiami tempat tersebut 
adalah orang Bali. 

Ornamen ukiran yang menghiasi berbagai elemen arsitektural 
berfungsi tidak hanya sebagai dekorasi estetis, tetapi juga sebagai 
medium komunikasi simbolik yang menyampaikan nilai-nilai 
religius dan kultural. Motif-motif ukiran seperti kala, karang, 
pepatraan, dan simbol-simbol keagamaan Hindu menegaskan 



 168 

identitas kultural sekaligus berfungsi sebagai medium proteksi 
spiritual terhadap pengaruh negatif dari luar. Penggunaan 
ornamen ini menunjukkan bahwa arsitektur bukan sekadar 
struktur fisik, melainkan teks kultural yang dapat dibaca sebagai 
artikulasi identitas. 

Pemandangan sebagaimana diilustrasikan mengesankan bahwa 
nuansa Bali di Kota Mataram masih sangat kuat karena kehidupan 
masyarakat, khususnya komunitas Bali di Kota Mataram, masih 
tetap mempertahankan identitas kebaliannya. Dibangunnya 
kosmologi konsep lingkungan Bali di Kota Mataram sebagaimana 
dikatakan Abdullah (2006) merupakan usaha menghadirkan masa 
lalu ke masa kini dan beban sejarah yang dipikul oleh setiap 
kelompok yang meninggalkan wilayah kebudayaannya, yakni 
untuk mewujudkan cita-cita dan identitas. 

Reproduksi arsitektur kultural Bali di Lombok menunjukkan 
bahwa ruang bukan sekadar wadah netral, melainkan medium 
aktif dalam menegaskan identitas, mempertahankan memori 
kolektif, serta mengkomunikasikan kontinuitas nilai kosmologis. 
Arsitektur berfungsi sebagai mekanisme spasial yang mengikat 
komunitas pada tradisi leluhur, sekaligus membedakan komunitas 
Bali dari kelompok etnis lainnya dalam medan multikultural Kota 
Mataram. 

Pola pemukiman yang terkonsentrasi juga memfasilitasi praktik 
komunal yang menjadi basis reproduksi budaya. Kedekatan 
spasial memungkinkan interaksi intensif antaranggota komunitas, 
memudahkan koordinasi pelaksanaan upacara keagamaan, serta 
memperkuat solidaritas sosial. Bale banjar, sebagai ruang 
komunal tempat pertemuan dan latihan seni, sering kali berada di 
pusat permukiman dan menjadi simpul aktivitas komunal yang 
mengikat anggota komunitas dalam jaringan sosial yang erat. 



 169 

Keberadaan pura-pura besar di sekitar pemukiman Bali juga 
membentuk orientasi spasial komunitas. Pura Meru di Karang 
Kecicang, Pura Mayura, Pura Lingsar, dan berbagai pura lainnya 
berfungsi sebagai pusat spiritual yang mengorganisasi kehidupan 
ritual komunitas. Kedekatan geografis antara pemukiman dan 
pura memfasilitasi partisipasi komunitas dalam ritual, 
memperkuat ikatan religius, serta menegaskan identitas Hindu-
Bali dalam konteks dominasi Islam-Sasak. 

Meskipun mempertahankan karakteristik arsitektural khas, 
pemukiman Bali tidak sepenuhnya tertutup dari pengaruh 
eksternal. Sebagian anggota komunitas mulai mengadaptasi 
elemen-elemen arsitektur modern atau mengintegrasikan elemen-
elemen lokal Lombok dalam bangunan mereka. Adaptasi ini 
menunjukkan bahwa identitas kultural bersifat dinamis, terbuka 
terhadap pengaruh eksternal tanpa kehilangan rujukan pada nilai-
nilai inti. 

Pola pemukiman dan arsitektur kultural Bali di Kota Mataram 
menunjukkan bahwa ruang diproduksi sebagai medium 
penegasan identitas, reproduksi nilai kosmologis, serta strategi 
mempertahankan kohesi komunal dalam konteks pluralitas. 
Arsitektur tidak hanya berfungsi sebagai struktur fisik, tetapi juga 
sebagai teks kultural yang mengkomunikasikan kontinuitas 
tradisi, memori kolektif, dan identitas komunitas dalam medan 
multikultural yang kompleks. 

Relasi Sosial antara Komunitas Bali, Sasak, Jawa, dan 
Tionghoa 

Relasi sosial antarkomunitas di Kota Mataram berlangsung dalam 
medan yang kompleks, diwarnai oleh sejarah interaksi, 
diferensiasi identitas, serta dinamika kuasa yang membentuk pola 



 170 

koeksistensi, kolaborasi, maupun konflik. Setiap komunitas 
membawa struktur nilai, orientasi religius, serta praktik budaya 
yang berbeda, sehingga interaksi sosial memerlukan negosiasi 
simbolik yang memungkinkan kehidupan bersama meskipun 
dalam kondisi ketidaksetaraan struktural. 

Relasi antara komunitas Bali dan Sasak merupakan relasi yang 
paling kompleks dan sarat dengan beban historis. Memori 
kolektif mengenai dominasi Kerajaan Karangasem pada masa lalu 
terus membayangi interaksi kontemporer, menghasilkan 
ketegangan yang sewaktu-waktu dapat teraktivasi melalui wacana 
politik atau konflik kepentingan. Meskipun demikian, dalam 
kehidupan sehari-hari, relasi Bali-Sasak tidak selalu konfliktual, 
melainkan berlangsung dalam berbagai tingkat intensitas dan 
konteks yang beragam. 

Dalam konteks ekonomi, relasi Bali-Sasak berlangsung secara 
relatif kooperatif. Pasar, sebagai ruang ekonomi bersama, menjadi 
tempat berbagai komunitas berinteraksi tanpa pembatasan 
identitas. Pedagang dan pembeli dari berbagai latar belakang etnis 
bertransaksi dalam relasi ekonomi yang relatif bebas dari 
ketegangan identitas. Kolaborasi ekonomi juga terjadi dalam 
bentuk kemitraan usaha, hubungan majikan-pekerja, atau 
pertukaran jasa yang melintasi batas-batas etnis. 

Dalam konteks ritual keagamaan, relasi Bali-Sasak 
memperlihatkan pola yang unik, terutama dalam prosesi upacara 
di Pura Lingsar dan Pura Meru Karang Kecicang. Di Pura 
Lingsar, pelaksanaan upacara senantiasa melibatkan kedua etnis 
Bali dan Sasak dalam rangkaian ritual. Dari awal prosesi hingga 
akhir upacara, kedua etnis secara bersama-sama melaksanakan 
pujawali serta diiringi dengan kesenian Bali dan Sasak. Tabuh-tabuh 
pelawasan dan kakebyaran saling bersautan dengan tabuh pesasakan, 



 171 

tambur, gendang beleq, dan tawaq-tawaq. Demikian pula tari 
Rejang, Canang Sari, Teleq, dan Batek Baris sebagai kesenian 
sakral senantiasa mengisi rangkaian upacara tersebut. 

Keberadaan Kemaliq di Pura Lingsar sebagai rangkaian pura di 
Pura Gaduh serta sebagai tempat persembahyangan bersama 
antara umat Hindu dan Muslim Sasak mencerminkan adanya 
hubungan yang sangat erat antara kedua etnis. Pola yang sama 
juga terjadi di Pura Meru Karang Kecicang, tempat keterlibatan 
etnis Bali dan Sasak menjadi suatu keharusan sehingga 
mencerminkan terjadinya akulturasi budaya di antara kedua etnis 
tersebut. 

Di dalam prosesi ritual upacara di Pura Meru, di samping diiringi 
dengan berbagai jenis kesenian Bali, juga terdapat beberapa 
bentuk kesenian Sasak. Gamelan gong palawasan dan gamelan 
gong kebyar merupakan gamelan dari etnis Bali yang digunakan 
sebagai pengiring prosesi ritual, sementara peran serta etnik Sasak 
dalam ritual upacara ini adalah dengan menyajikan beberapa 
kesenian seperti comprang atau barong tengkoq, teleq, dan 
pelantuan tembang pesasakan yang diiring dengan instrumen 
preret. 

Terjadinya perpaduan budaya di dalam pelaksanaan upacara di 
Pura Meru Karang Kecicang menunjukkan adanya kemiripan 
dengan prosesi ritual upacara yang terjadi di Pura Lingsar. Adanya 
persamaan pola prosesi ritual antara ritual upacara di Pura Meru 
dengan prosesi ritual upacara yang dilaksanakan di Pura Lingsar, 
menurut penjelasan Jro Mangku I Made Getul sebagai pemangku 
di Pura Meru tersebut, adalah sebagai sebuah keharusan dan 
penghormatan kepada Ida Betara yang berstana di Lingsar. 



 172 

Terdapatnya tradisi kolaboratif seperti ini dalam kehidupan 
masyarakat di Kota Mataram menunjukkan adanya ruang 
negosiasi yang memungkinkan koeksistensi meskipun dalam 
konteks ketegangan identitas yang lebih luas. Kolaborasi ritual 
tersebut tidak menghapus diferensiasi identitas, tetapi 
menyediakan konteks tempat kedua komunitas dapat berinteraksi 
dalam kerangka nilai-nilai bersama yang telah terlembagakan 
melalui tradisi panjang. 

Keterlibatan unsur-unsur budaya Bali dan Sasak dalam prosesi 
upacara yang dilaksanakan di pura-pura tersebut menjadi salah 
satu bentuk akulturasi budaya. Akulturasi sebagaimana tercatat di 
dalam "Memorandum for the Study of Acculturation", menyebutkan 
bahwa akulturasi merupakan hasil ketika dua kelompok budaya 
dari individu-individu saling bertukar perbedaan budaya, timbul 
dari keberlanjutan perjumpaan pertama, sehingga terjadi 
perubahan dari pola asli kebudayaan dari kedua kelompok 
tersebut (Redfield dkk., 1936). 

Fenomena akulturatif semakin terbukti ketika beberapa jenis 
kesenian seperti kesenian gandrung, cupak gerantang, penyajian 
tembang-tembang pesasakan mempergunakan gamelan gong 
kebyar sebagai musik pengiringnya. Fenomena ini menunjukkan 
bahwa interaksi kultural antara Bali dan Sasak tidak hanya 
berlangsung dalam konteks ritual keagamaan, tetapi juga dalam 
produksi seni yang menghasilkan bentuk-bentuk hibrida yang 
mencerminkan pengalaman pertemuan lintas budaya. 

Meskipun terdapat ruang kolaborasi, relasi Bali-Sasak juga 
diwarnai oleh ketegangan yang muncul akibat dinamika politik 
identitas. Sebagaimana telah dibahas sebelumnya, diskursus 
"Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" serta upaya indigenisasi 
budaya Sasak mengakibatkan tekanan terhadap praktik budaya 



 173 

Bali dalam ruang publik. Ketegangan ini tidak selalu 
termanifestasi dalam konflik terbuka, tetapi berlangsung melalui 
mekanisme marginalisasi simbolik yang membatasi visibilitas dan 
legitimasi budaya Bali. 

Relasi antara komunitas Bali dan Jawa berlangsung dalam tingkat 
intensitas yang lebih rendah dibandingkan dengan relasi Bali-
Sasak. Komunitas Jawa di Kota Mataram relatif lebih kecil dan 
cenderung terkonsentrasi pada aktivitas internal komunitas. 
Keberadaan kesenian Jawa di Kota Mataram ditandai oleh adanya 
grup kesenian bernama "Ngesti Laras" yang sudah ada sejak 
tahun 1976 ketika Bapak Gatot Suherman menjadi Komandan 
Korem di Nusa Tenggara Barat. 

Keberadaan kesenian Jawa ini didukung dengan keberadaan dua 
set gamelan Jawa yang terbuat dari besi dan perunggu. Kesenian 
ini dikelola oleh orang-orang Jawa yang merantau dan menetap di 
Lombok, dan saat ini dipimpin oleh Bapak Soedarsono dengan 
lokasi sekretariat di Rembiga. Keberadaan paguyuban ini memiliki 
aktivitas khusus hanya di kalangan masyarakat etnis Jawa dan 
banyak terlibat dalam acara pernikahan atau acara-acara lain yang 
berhubungan dengan tradisi adat Jawa. 

Untuk mendukung aktivitas tersebut, paguyuban ini memiliki 
berbagai jenis materi kesenian di antaranya karawitan/gending, 
campur sari, dan berbagai jenis tarian Jawa. Pola ini menunjukkan 
bahwa komunitas Jawa cenderung mempertahankan praktik 
budaya secara internal tanpa banyak terlibat dalam interaksi 
kultural dengan komunitas lain. Relasi antara komunitas Bali dan 
Jawa berlangsung dalam konteks ekonomi, tetangga, atau relasi 
sosial yang bersifat fungsional, tanpa banyak ketegangan identitas 
yang signifikan. 



 174 

Relasi antara komunitas Bali dan Tionghoa juga berlangsung 
dalam tingkat intensitas yang terbatas. Komunitas Tionghoa di 
Kota Mataram terkonsentrasi di kawasan perdagangan seperti 
Ampenan dan sekitar pasar, dengan aktivitas utama dalam bidang 
ekonomi. Di samping kesenian Jawa, di Kota Mataram juga 
terdapat kesenian Barong Sai yang para pelakunya adalah dari 
kalangan masyarakat Tionghoa. Kesenian ini mengadakan 
pertunjukan di kalangan komunitas mereka atau pada saat-saat 
perayaan hari-hari besar, dan juga sering diundang untuk mengisi 
berbagai kegiatan yang dilaksanakan oleh pemerintah Kota 
Mataram. 

Relasi Bali-Tionghoa berlangsung terutama dalam konteks 
ekonomi, tempat sebagian anggota komunitas Bali berinteraksi 
dengan pedagang Tionghoa dalam transaksi jual beli, pinjaman 
modal, atau kemitraan usaha. Relasi tersebut relatif bebas dari 
ketegangan identitas yang signifikan, karena komunitas Tionghoa 
cenderung tidak terlibat dalam kontestasi identitas yang menjadi 
sumber konflik antara Bali dan Sasak. 

Dalam konteks acara-acara resmi pemerintah atau festival budaya, 
berbagai komunitas terkadang tampil bersama dalam satu 
panggung, meskipun tidak selalu dalam bentuk kolaborasi yang 
terintegrasi. Acara-acara tersebut berfungsi sebagai ruang 
representasi pluralitas, tempat berbagai komunitas memperoleh 
kesempatan untuk menampilkan praktik budaya mereka, 
meskipun dalam hierarki visibilitas yang tidak setara. Komunitas 
Sasak cenderung mendominasi acara-acara tersebut, sementara 
komunitas minoritas memperoleh ruang yang lebih terbatas. 

Relasi sosial antarkomunitas di Kota Mataram menunjukkan pola 
yang kompleks, berlangsung dalam berbagai konteks dengan 
tingkat intensitas yang beragam. Relasi Bali-Sasak merupakan 



 175 

relasi yang paling kompleks, diwarnai oleh memori historis, 
ketegangan identitas, sekaligus ruang kolaborasi dalam konteks 
ritual dan seni. Relasi dengan komunitas Jawa dan Tionghoa 
berlangsung dalam tingkat intensitas yang lebih rendah, terutama 
dalam konteks ekonomi dan relasi fungsional. 

Pluralitas ruang dan relasi antarkomunitas di Kota Mataram 
membentuk medan multikultural yang kompleks, tempat 
berbagai komunitas hidup berdampingan dalam kondisi 
ketidaksetaraan struktural, mengembangkan strategi koeksistensi 
melalui negosiasi simbolik, kolaborasi selektif, serta adaptasi 
kultural yang memungkinkan kehidupan bersama meskipun 
dalam tegangan yang terus berlangsung. 

6.2 Seni Kakebyaran sebagai Praktik Reproduksi 
Budaya 

Seni kakebyaran di Lombok tidak muncul secara spontan atau 
terisolasi, melainkan merupakan hasil dari proses transmisi 
kultural yang berlangsung melalui jaringan sosial, mobilitas 
seniman, serta institusionalisasi praktik dalam bentuk organisasi 
komunal. Sebagai praktik reproduksi budaya, seni kakebyaran 
berfungsi sebagai medium penegasan identitas, transmisi nilai, 
serta memori kolektif yang menghubungkan komunitas Bali di 
Lombok dengan tradisi leluhur di wilayah asal. Reproduksi tidak 
dipahami sebagai peniruan mekanis, melainkan sebagai proses 
aktif yang melibatkan seleksi, adaptasi, dan transformasi sesuai 
dengan konteks sosial dan kultural tempat praktik tersebut 
berlangsung. 

Reproduksi budaya, sebagaimana dikemukakan oleh Pierre 
Bourdieu (1993), berlangsung melalui habitus yang ditransmisikan 



 176 

dalam arena sosial tertentu. Habitus merupakan struktur mental 
atau kognitif yang digunakan aktor untuk menghadapi kehidupan 
sosial, terbentuk melalui internalisasi struktur sosial yang 
kemudian mengarahkan praktik. Dalam konteks seni kakebyaran 
di Lombok, habitus terbentuk melalui partisipasi berulang dalam 
latihan, pertunjukan, dan ritual yang melibatkan gamelan dan tari 
kakebyaran, sehingga nilai-nilai estetis, disiplin praktik, serta 
orientasi kultural terinternalisasi dalam disposisi para pelaku seni. 

Arena (field) yang menjadi medan reproduksi seni kakebyaran di 
Lombok adalah ruang multikultural yang kompleks, ditandai oleh 
keberadaan komunitas minoritas dalam dominasi kelompok 
mayoritas. Arena ini bukan sekadar ruang netral tempat praktik 
seni berlangsung, melainkan medan kompetisi simbolik tempat 
berbagai bentuk modal, ekonomi, sosial, kultural, dan simbolik, 
dipertaruhkan untuk memperoleh pengakuan dan legitimasi. 
Dalam arena ini, komunitas Bali menggunakan seni kakebyaran 
sebagai modal kultural untuk menegaskan identitas, 
mempertahankan kontinuitas tradisi, serta memperoleh posisi 
dalam struktur sosial yang lebih luas. 

Reproduksi seni kakebyaran di Lombok juga dapat dipahami 
melalui kerangka yang dikembangkan oleh Irwan Abdullah (2006) 
mengenai reproduksi kebudayaan sebagai proses penegasan 
identitas budaya yang dilakukan oleh pendatang untuk 
menegaskan keberadaan kebudayaan asalnya. Kebudayaan tidak 
hanya berfungsi sebagai frame of reference yang menjadi pedoman 
tingkah laku, tetapi lebih sebagai "barang" atau materi yang 
berguna dalam proses identifikasi diri dan kelompok. Dalam 
konteks ini, seni kakebyaran berfungsi sebagai simbol yang 
menunjukkan batas-batas kelompok, sekaligus sebagai medium 



 177 

untuk menghadirkan masa lalu ke masa kini dan mewujudkan 
cita-cita identitas. 

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai seni kakebyaran sebagai 
praktik reproduksi budaya melalui tiga fokus pembahasan yang 
saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari genealogi seni 
kakebyaran di Lombok yang menelusuri kedatangan gamelan gong 
kebyar, peran tokoh-tokoh kunci dalam transmisi dan 
pengembangan seni, serta pembentukan organisasi formal yang 
menopang keberlanjutan praktik. Genealogi ini penting untuk 
memahami bagaimana tradisi seni yang berasal dari Bali 
direproduksi di Lombok melalui jaringan sosial, mobilitas 
seniman, serta institusionalisasi dalam bentuk sekaa gong yang 
menjadi basis produksi dan reproduksi seni kakebyaran. 

a) Genealogi Seni Kakebyaran di Lombok 

Genealogi seni kakebyaran di Lombok tidak dapat dipisahkan dari 
sejarah panjang interaksi kultural antara Bali dan Lombok yang 
dimulai jauh sebelum abad ke-20. Meskipun keberadaan gamelan 
gong kebyar sebagai bentuk spesifik baru masuk pada tahun 1923, 
musikalitas kebyar telah ada sejak jauh sebelumnya melalui 
gamelan gong palawasan yang telah berkembang di Lombok sejak 
sekitar tahun 1800 Masehi. Genealogi ini penting untuk dipahami 
sebagai proses berlapis yang melibatkan berbagai gelombang 
transmisi, tokoh-tokoh kunci, serta institusionalisasi yang 
membentuk tradisi seni kakebyaran di Lombok sebagaimana yang 
berkembang hingga saat ini. 

Sebelum membahas kedatangan gamelan gong kebyar, perlu 
dicatat bahwa elemen musikal kebyar telah hadir dalam repertoar 
tabuh palawasan yang dimainkan dengan gamelan gong palawasan. 
Data tertua yang berhasil digali menunjukkan adanya prasasti 



 178 

dalam bentuk tulisan dan rerajahan yang tertera di dalam sepasang 
kendang yang dinamakan "I Kusuma Galangan" yang berasal dari 
tahun Caka 1722 atau 1800 Masehi. Prasasti tersebut berbunyi: 

"Kendang Lanang kajulukin I Kusuma Galangan, puput 
rauh saking pagesangan kebakte antuk I Gusti Lanang 
Ktut Karang kairing antuk Ida Pedanda Gede Ktut 
Lanang ring dina ….ma, pwa, ca (belum dapat 
diterjemahkan) wara dungulan srawana masa tithī asramī 
sukla awidya pratitinya Siwa Hyangnya Rah 1 tanggalanya 
icaka 1722" 

Kendang ini merupakan bagian dari barungan gamelan gong 
palawasan yang dibuat oleh seorang pande gamelan dari daerah 
Sawan, Singaraja, untuk kepentingan pelaksanaan ritual di Pura 
Meru Karang Kecicang. Keberadaan gamelan ini berkaitan 
dengan beberapa benda peninggalan berupa prasasti dalam 
bentuk lempengan tembaga dan jempana (usungan) yang biasanya 
digunakan sebagai sarana upacara di Pura Meru Karang Kecicang. 
Gamelan ini dulunya berada di daerah Getap, Karang Kecicang, 
bersama dengan prasasti dan jempana yang menjadi penanda 
keberadaan komunitas Bali di wilayah tersebut. 

Komposisi tabuh palawasan yang dimainkan dengan gamelan 
palawasan memiliki karakteristik musikal yang sama dengan 
musik kebyar: dimainkan dalam tempo yang cepat, dinamis, dan 
suara yang cenderung keras. Dari hasil konsultasi dengan Pande 
Gede Mustika, seorang pakar seni dari Singaraja yang juga dosen 
di ISI Denpasar, komposisi palawasan yang ada di Kota Mataram 
memiliki kemiripan dengan komposisi lalonggoran yang ada di 
daerah Singaraja. Sukerta (2009:252) menyebutkan bahwa 
lalonggoran merupakan komposisi yang penyajiannya dari awal 
sampai akhir dalam tempo cepat dan volume yang keras dengan 
teknik kakebyaran. 



 179 

Keberadaan gamelan gong palawasan dan repertoar tabuh yang 
memiliki karakteristik kebyar menunjukkan bahwa jaringan 
kultural antara Bali Utara dan Lombok telah terjalin sejak awal 
abad ke-19, jauh sebelum gamelan gong kebyar secara formal 
masuk ke Lombok. Jaringan ini terbentuk melalui mobilitas 
seniman, pande gamelan, serta patronase kerajaan yang membawa 
gamelan dan repertoar dari Bali Utara untuk kepentingan ritual 
keagamaan di Lombok. Genealogi ini penting untuk memahami 
bahwa tradisi kebyar di Lombok bukan semata-mata hasil 
transmisi langsung dari bentuk gong kebyar yang berkembang 
pada awal abad ke-20, melainkan memiliki akar yang lebih dalam 
dalam tradisi palawasan yang telah berkembang sebelumnya. 

Kedatangan Gamelan Gong Kebyar (1923) dari Paketan, 
Singaraja 

Kedatangan gamelan gong kebyar pertama kali ke Kota Mataram 
pada tahun 1923 menandai tonggak penting dalam sejarah 
perkembangan seni kakebyaran di Lombok. Peristiwa ini tidak 
berlangsung secara kebetulan, melainkan merupakan hasil dari 
jaringan patronase yang menghubungkan elit Bali di Lombok 
dengan seniman-seniman di Bali, khususnya dari daerah Bali 
Utara yang menjadi pusat perkembangan gong kebyar pada masa 
itu. 

Pada tahun 1923, seniman-seniman dari Desa Paketan, Singaraja, 
diundang untuk mengisi dan mengiringi sebuah rangkaian 
upacara oleh I Gusti Lanang Tjakrayana dari Karang Jangu, 
Cakranegara. Undangan ini berkaitan dengan perayaan kelahiran 
anak I Gusti Lanang Tjakrayana, yang merupakan peristiwa 
penting dalam kehidupan keluarga bangsawan Bali yang 
memerlukan penyelenggaraan upacara dengan dukungan seni 



 180 

pertunjukan yang memadai. Keputusan untuk mengundang sekaa 
gong dari Paketan menunjukkan bahwa pada masa itu, sekaa 
tersebut telah memiliki reputasi yang kuat di kalangan komunitas 
Bali, sehingga dianggap layak untuk mengisi acara penting 
keluarga bangsawan. 

Setelah rangkaian upacara tersebut selesai dilaksanakan, I Gusti 
Lanang Tjakrayana membeli gamelan yang dibawa oleh seniman 
dari Paketan dan selanjutnya menempatkannya di rumahnya di 
Karang Jangu. Pembelian ini bukan sekadar transaksi ekonomi, 
melainkan merupakan tindakan strategis yang menunjukkan 
kesadaran akan pentingnya keberadaan gamelan sebagai modal 
kultural bagi komunitas Bali di Lombok. Dengan memiliki 
gamelan sendiri, I Gusti Lanang Tjakrayana tidak hanya 
memfasilitasi pelaksanaan upacara keagamaan keluarganya, tetapi 
juga membuka kemungkinan bagi komunitas yang lebih luas 
untuk mengakses dan mempelajari tradisi gong kebyar. 

Setelah membeli gamelan tersebut, I Gusti Lanang Tjakrayana 
mengumpulkan beberapa orang yang memiliki bakat dan minat 
terhadap gamelan Bali untuk mempelajari tabuh-tabuh yang 
dimainkan oleh sekaa dari Paketan. Proses pembelajaran ini 
menandai awal institusionalisasi transmisi pengetahuan gong 
kebyar di Lombok, tempat pengetahuan yang sebelumnya hanya 
dimiliki oleh seniman dari Bali mulai ditransmisikan kepada 
anggota komunitas lokal melalui mekanisme pembelajaran 
kolektif. 

Gamelan yang dibeli pada tahun 1923 tersebut saat ini telah 
beberapa kali berpindah kepemilikan. Pada tahun 1966, terjadi 
akta surat perjanjian jual beli antara I Ketut Jawi dari Karang 
Tulamben sebagai pemilik gamelan sesuai dengan surat jual beli 
dari I Gusti Lanang Tjakrayana (Karang Jangu) kepada I Komang 



 181 

Kartha dari Desa Babakan, Gerung, Kabupaten Lombok Barat 
seharga Rp 17.000,00 pada tanggal 17 April 1966. Gamelan 
tersebut kini menjadi milik I Gde Partha dan berada di daerah 
Babakan, Gerung, Lombok Barat. 

Perincian tungguhan gamelan yang tercantum dalam surat jual 
beli tersebut menunjukkan konfigurasi barungan gong kebyar pada 
masa itu: 2 buah gong gantung, 1 buah kempul, 1 buah bende, 1 
tungguh terompong, 1 tungguh barangan, 1 tungguh gerak 
(pemugeh), 6 tungguh saron (4 pemade dan 2 kantil), 1 pasang 
jegogan, 1 pasang calung, 8 tungguh gangsa (jongkok), 1 tungguh 
ceng-ceng, 1 tungguh petuk, 1 pasang kendang (lanang-wadon). 
Konfigurasi ini menunjukkan bahwa gamelan yang dibawa dari 
Paketan merupakan barungan lengkap yang memungkinkan 
penyajian repertoar gong kebyar secara utuh. 

Kedatangan gamelan gong kebyar dari Paketan pada tahun 1923 
membawa dampak signifikan terhadap perkembangan seni 
kakebyaran di Lombok. Pertama, kedatangan ini menandai awal 
periode transmisi langsung pengetahuan gong kebyar dari Bali ke 
Lombok melalui mekanisme pembelajaran yang terorganisasi. 
Kedua, keberadaan gamelan di Lombok memungkinkan praktik 
seni berlangsung secara lokal tanpa harus bergantung sepenuhnya 
pada seniman dari Bali. Ketiga, pemilikan gamelan oleh elit lokal 
membuka akses bagi komunitas yang lebih luas untuk terlibat 
dalam praktik seni, sehingga memperluas basis sosial reproduksi 
budaya. 

Kedatangan gamelan ini juga menunjukkan bahwa jaringan 
kultural antara Bali dan Lombok tidak bersifat unilateral, 
melainkan dipertahankan melalui mobilitas seniman, pertukaran 
pengetahuan, serta patronase yang menghubungkan kedua 
wilayah. Jaringan ini memfasilitasi transmisi tidak hanya 



 182 

instrumen fisik, tetapi juga repertoar, teknik permainan, serta 
nilai-nilai estetis yang menjadi bagian integral dari tradisi gong 
kebyar. 

Meskipun gamelan yang dibawa dari Paketan merupakan tonggak 
penting, perlu dicatat bahwa transmisi pengetahuan gong kebyar 
tidak berhenti pada satu peristiwa tunggal. Sebagaimana akan 
dibahas lebih lanjut, berbagai tokoh kunci lainnya juga 
memainkan peran penting dalam mengembangkan dan 
memperluas tradisi gong kebyar di Lombok melalui berbagai 
mekanisme transmisi, kolaborasi, dan institusionalisasi yang 
berlangsung pada periode-periode berikutnya. 

Peran Tokoh Kunci: I Gusti Lanang Tjakrayana, Ni Made 
Darmi, I Wayan Kartawirya, Ida Wayan Pasha 

Reproduksi seni kakebyaran di Lombok tidak dapat dipisahkan 
dari peran tokoh-tokoh kunci yang berfungsi sebagai agen 
transmisi pengetahuan, pengembangan repertoar, serta 
institusionalisasi praktik dalam bentuk organisasi komunal. 
Tokoh-tokoh ini beroperasi tidak hanya sebagai individu dengan 
keterampilan teknis, tetapi juga sebagai aktor sosial yang memiliki 
modal kultural, jaringan sosial, serta kapasitas untuk memobilisasi 
sumber daya yang menopang keberlanjutan praktik seni. Peran 
mereka menunjukkan bahwa reproduksi budaya berlangsung 
melalui agen-agen yang memiliki otoritas simbolik dan 
kemampuan untuk mentransmisikan nilai-nilai kultural kepada 
generasi berikutnya. 

I Gusti Lanang Tjakrayana menempati posisi strategis sebagai 
patron awal yang memfasilitasi kedatangan gamelan gong kebyar 
ke Lombok dan membuka akses bagi komunitas lokal untuk 
mempelajari tradisi tersebut. Sebagai anggota keluarga bangsawan 



 183 

Bali di Lombok, I Gusti Lanang Tjakrayana memiliki modal 
ekonomi dan modal sosial yang memungkinkannya untuk 
mengundang seniman dari Bali, membeli gamelan, serta 
mengorganisasi proses pembelajaran kolektif di Karang Jangu. 

Peran patronase yang dimainkan oleh I Gusti Lanang Tjakrayana 
tidak hanya bersifat ekonomis, tetapi juga simbolis. Dengan 
memiliki gamelan dan mengorganisasi pembelajaran, ia 
menempatkan dirinya sebagai figur otoritas yang memfasilitasi 
reproduksi budaya komunitas Bali di Lombok. Patronase 
semacam ini penting dalam konteks komunitas minoritas yang 
tidak memiliki dukungan institusional dari pemerintah, sehingga 
keberlangsungan praktik budaya bergantung pada inisiatif dan 
sumber daya individu atau keluarga yang memiliki kapasitas 
ekonomi dan sosial. 

Meskipun tidak banyak catatan mengenai keterlibatan langsung I 
Gusti Lanang Tjakrayana dalam praktik seni, perannya sebagai 
patron membuka jalan bagi munculnya generasi seniman lokal 
yang kemudian mengambil alih tanggung jawab dalam 
mengembangkan dan mentransmisikan tradisi gong kebyar. 
Patronase semacam ini menunjukkan bahwa reproduksi budaya 
tidak hanya berlangsung melalui transmisi vertikal dari guru ke 
murid, tetapi juga melalui dukungan struktural yang disediakan 
oleh aktor-aktor yang memiliki posisi sosial dan ekonomi yang 
lebih tinggi. 

Ni Made Darmi dan I Wayan Kartawirya memainkan peran kunci 
yang berbeda namun saling melengkapi dalam pengembangan 
seni kakebyaran di Lombok. Ni Made Darmi adalah seorang 
penari terkenal dari Bali yang menikah dengan I Wayan 
Kartawirya, seorang pemuda Bali setempat yang juga seorang 
musisi. Pernikahan ini tidak hanya menyatukan dua individu, 



 184 

tetapi juga membawa serta jaringan pengetahuan, keterampilan, 
serta reputasi yang dimiliki oleh Ni Made Darmi sebagai penari 
profesional. 

Sebagaimana dicatat oleh David Harnish (2005) dalam kutipan 
dari tulisan Rae Ann Miller: 

"Although it is unknown when kebyar initially came to 
Lombok, the first major artistic infusion of the style in 
the 1950s occurred when a well-known dancer of the era, 
Ni Made Darmi, married a young local Balinese man and 
musician, I Wayan Kartawirya, came to Lombok, and 
worked with local musicians and dancers such as Ida 
Wayan Pasha." 

Kedatangan Ni Made Darmi pada tahun 1950-an menandai 
terobosan baru dalam perkembangan seni pertunjukan di 
Lombok. Sebagai penari yang telah memiliki reputasi di Bali, Ni 
Made Darmi membawa serta pengetahuan tentang tari 
kakebyaran, teknik koreografi, serta estetika pertunjukan yang 
telah berkembang di Bali. Pengetahuan ini kemudian 
ditransmisikan kepada penari-penari lokal melalui mekanisme 
pembelajaran langsung, latihan bersama, serta kolaborasi dalam 
berbagai pertunjukan. 

I Wayan Kartawirya, sebagai musisi lokal, berperan sebagai 
jembatan yang menghubungkan pengetahuan yang dibawa oleh 
Ni Made Darmi dengan konteks lokal Lombok. Sebagai orang 
yang telah memiliki pemahaman tentang musikalitas lokal dan 
jaringan sosial di Lombok, I Wayan Kartawirya memfasilitasi 
proses adaptasi dan integrasi pengetahuan baru ke dalam praktik 
yang telah ada. Kolaborasi antara Ni Made Darmi dan I Wayan 
Kartawirya menunjukkan bahwa transmisi pengetahuan tidak 
berlangsung secara mekanis, melainkan melalui proses dialogis 



 185 

yang melibatkan negosiasi antara pengetahuan yang dibawa dari 
luar dengan konteks sosial dan kultural lokal. 

Setelah pernikahan dan menetap di Lombok, Ni Made Darmi dan 
I Wayan Kartawirya bekerjasama dengan para musisi dan penari 
setempat, termasuk Ida Wayan Pasha, yang menjadi salah satu 
tokoh kunci dalam pengembangan seni kakebyaran di Lombok. 
Ida Wayan Pasha dikenal sebagai seniman yang memiliki 
pengetahuan luas mengenai repertoar gong kebyar, memiliki 
keterampilan teknis yang tinggi, serta kapasitas untuk 
mentransmisikan pengetahuan kepada generasi berikutnya. 

Ida Wayan Pasha memainkan peran penting dalam menjaga 
kontinuitas tradisi palawasan yang telah ada sebelumnya, sambil 
secara simultan mengintegrasikan elemen-elemen baru yang 
dibawa oleh Ni Made Darmi dan I Wayan Kartawirya. 
Sebagaimana dicatat oleh Harnish (2005:275), Ida Wayan Pasha 
mempercayai bahwa repertoar palawasan yang ada di Lombok 
memiliki kesamaan dengan repertoar yang terdapat di Bali Utara 
yang biasanya disajikan pada saat dilaksanakannya upacara 
keagamaan. Keyakinan ini menunjukkan bahwa Ida Wayan Pasha 
memiliki kesadaran historis mengenai genealogi tradisi yang ia 
praktikkan, sekaligus komitmen untuk mempertahankan 
kontinuitas dengan tradisi yang telah ada. 

Kolaborasi antara Ni Made Darmi, I Wayan Kartawirya, dan Ida 
Wayan Pasha menghasilkan pengembangan repertoar yang lebih 
luas, peningkatan kualitas teknis pertunjukan, serta memperkuat 
posisi seni kakebyaran sebagai bagian integral dari kehidupan ritual 
dan sosial komunitas Bali di Lombok. Kolaborasi ini tidak hanya 
bersifat teknis, tetapi juga sosial, karena melibatkan pembentukan 
jaringan seniman yang saling mendukung dalam berbagai konteks 
pertunjukan dan pembelajaran. 



 186 

Peran tokoh-tokoh kunci ini menunjukkan bahwa reproduksi 
budaya berlangsung melalui kombinasi antara transmisi vertikal 
(dari generasi senior ke generasi junior), transmisi horizontal 
(antara seniman sebaya), serta mobilitas geografis yang membawa 
pengetahuan dari satu wilayah ke wilayah lain. Tokoh-tokoh ini 
berfungsi sebagai "cultural brokers" yang menghubungkan berbagai 
sumber pengetahuan, memfasilitasi adaptasi terhadap konteks 
lokal, serta memobilisasi sumber daya yang menopang 
keberlanjutan praktik seni. 

Peran mereka juga menunjukkan pentingnya modal kultural dan 
modal sosial dalam reproduksi budaya. Ni Made Darmi 
membawa modal kultural dalam bentuk reputasi, keterampilan, 
dan pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman profesional 
di Bali. I Wayan Kartawirya dan Ida Wayan Pasha memiliki modal 
sosial dalam bentuk jaringan komunitas lokal, akses terhadap 
ruang pertunjukan, serta legitimasi dalam struktur sosial 
komunitas Bali di Lombok. Kombinasi antara modal kultural dan 
modal sosial memungkinkan transmisi pengetahuan berlangsung 
secara efektif dan berkelanjutan. 

Pembentukan Sekaa Gong "Rene Sari" (1937) sebagai 
Organisasi Resmi Pertama 

Pembentukan Sekaa Gong "Rene Sari" pada tahun 1937 
menandai tonggak penting dalam institusionalisasi seni kakebyaran 
di Lombok. Sekaa, sebagai bentuk organisasi komunal yang 
mengatur produksi dan reproduksi seni, berfungsi tidak hanya 
sebagai unit teknis yang mengelola latihan dan pertunjukan, tetapi 
juga sebagai struktur sosial yang mengikat anggota komunitas 
dalam jaringan solidaritas, disiplin kolektif, serta transmisi nilai 
kultural. Pembentukan sekaa resmi menunjukkan bahwa praktik 



 187 

seni telah melampaui fase awal yang bergantung pada inisiatif 
individual atau patronase keluarga bangsawan, dan mulai 
terorganisasi dalam bentuk kelembagaan yang lebih formal dan 
berkelanjutan. 

Sejarah pembentukan Sekaa Gong "Rene Sari" berawal dari 
pembelian gamelan palegongan (saih lima) pada tahun 1929 oleh 
Cik Gim, seorang keturunan Cina, dari sekelompok seniman dari 
Desa Sangsit, Singaraja, yang diundang untuk mengadakan 
pertunjukan kesenian di beberapa tempat di Lombok Barat. 
Menurut penuturan Ratu Agung (87 tahun), seorang kontributor 
gamelan dari Pajang Mataram, setelah dibeli oleh Cik Gim pada 
tahun 1930, gamelan tersebut dijual kepada I Nengah Mehe (alm) 
dari Pagutan. Pada tahun yang sama, gamelan berpindah tangan 
lagi menjadi milik I Wayan Keneh (alm) dari Karang Kubu, 
Cakranegara. 

Perpindahan kepemilikan gamelan ini menunjukkan bahwa 
gamelan bukan hanya instrumen musik, tetapi juga aset ekonomi 
dan simbolik yang memiliki nilai tinggi dalam komunitas. Setiap 
perpindahan kepemilikan membawa konsekuensi terhadap akses 
komunitas terhadap gamelan dan kemungkinan untuk terlibat 
dalam praktik seni. Perpindahan terakhir kepada I Wayan Keneh 
menjadi penting karena pada tahun 1934, I Wayan Keneh 
mengubah gamelan palegongan yang hanya berbilah lima tersebut 
menjadi gamelan gong kebyar sehingga memperluas 
kemungkinan repertoar yang dapat dimainkan. 

Pada tahun 1937, terbentuk Sekaa Gong "Rene Sari" sebagai 
organisasi resmi pertama yang mengelola praktik seni kakebyaran 
di Kota Mataram. Pembentukan sekaa ini melibatkan musisi-
musisi yang telah belajar dari berbagai sumber, termasuk mereka 
yang pernah belajar dari seniman Paketan pada tahun 1923, serta 



 188 

mereka yang belajar dari Ni Made Darmi, I Wayan Kartawirya, 
dan Ida Wayan Pasha kurun waktu tahun 1960-an. Sekaa "Rene 
Sari" menjadi wadah formal yang mengorganisasi latihan rutin, 
mengatur pembagian peran dalam barungan gamelan, serta 
mengelola tanggapan untuk berbagai acara upacara keagamaan 
dan sosial. 

Pembentukan sekaa resmi membawa beberapa dampak signifikan 
terhadap perkembangan seni kakebyaran di Lombok. Pertama, 
institusionalisasi dalam bentuk sekaa menyediakan struktur 
organisasi yang memfasilitasi transmisi pengetahuan secara 
sistematis. Sekaa berfungsi sebagai ruang pembelajaran kolektif 
tempat anggota senior mentransmisikan pengetahuan kepada 
anggota junior melalui mekanisme latihan bersama, koreksi 
praktik, serta partisipasi bertahap dalam pertunjukan. 

Kedua, sekaa menyediakan mekanisme distribusi peran yang 
mengatur pembagian tanggung jawab dalam barungan gamelan. 
Distribusi peran ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga sosial, 
karena menentukan posisi masing-masing anggota dalam hierarki 
kompetensi dan pengalaman. Anggota yang lebih senior dan 
memiliki keterampilan lebih tinggi menempati posisi yang lebih 
sentral dalam barungan, sementara anggota junior menempati 
posisi yang lebih periferal hingga mereka memperoleh 
kompetensi yang cukup untuk bergerak ke posisi yang lebih 
sentral. 

Ketiga, sekaa berfungsi sebagai unit ekonomi yang mengelola 
tanggapan dan mendistribusikan penghasilan kepada anggota. 
Meskipun motivasi utama partisipasi dalam sekaa bukan semata-
mata ekonomi, tetapi kultural dan sosial, keberadaan mekanisme 
distribusi penghasilan memastikan bahwa anggota memperoleh 
kompensasi yang adil atas waktu dan tenaga yang mereka 



 189 

investasikan dalam latihan dan pertunjukan. Mekanisme ini 
penting untuk menjaga keberlanjutan partisipasi, terutama dalam 
konteks komunitas yang juga menghadapi tekanan ekonomi. 

Keempat, sekaa berfungsi sebagai medium solidaritas sosial yang 
mengikat anggota dalam jaringan relasi yang melampaui konteks 
praktik seni. Partisipasi dalam sekaa menciptakan ikatan sosial 
yang kuat, karena anggota tidak hanya bertemu dalam konteks 
latihan dan pertunjukan, tetapi juga dalam berbagai konteks sosial 
lainnya seperti upacara keagamaan, acara komunal, atau peristiwa-
peristiwa penting dalam kehidupan keluarga. Solidaritas ini 
memperkuat kohesi komunitas dan memfasilitasi reproduksi 
nilai-nilai kolektif yang menjadi landasan praktik seni. 

Kelima, sekaa berfungsi sebagai mekanisme legitimasi simbolik 
yang memberikan pengakuan terhadap kompetensi dan status 
sosial anggota. Keanggotaan dalam sekaa yang memiliki reputasi 
baik memberikan prestise sosial dan memperkuat posisi individu 
dalam struktur sosial komunitas. Legitimasi ini penting dalam 
konteks komunitas minoritas yang menghadapi marginalisasi 
dalam struktur sosial yang lebih luas, karena memberikan ruang 
pengakuan internal yang menopang identitas dan harga diri. 

Sekaa Gong "Rene Sari" menjadi model bagi pembentukan sekaa-
sekaa lain yang kemudian bermunculan di berbagai wilayah Kota 
Mataram. Pada perkembangan selanjutnya, tercatat keberadaan 
68 sanggar dan sekaa kesenian serta 114 barungan gamelan yang 
tersebar di Kota Mataram, menunjukkan bahwa institusionalisasi 
yang dimulai oleh Sekaa "Rene Sari" pada tahun 1937 telah 
menghasilkan proliferasi organisasi serupa yang menopang 
reproduksi seni kakebyaran dalam skala yang lebih luas. 



 190 

Pembentukan sekaa juga menunjukkan kapasitas komunitas Bali 
di Lombok untuk mengorganisasi diri secara mandiri dalam 
mempertahankan praktik budaya, meskipun berada dalam kondisi 
minoritas dan menghadapi marginalisasi struktural. Kemampuan 
untuk membentuk organisasi formal, mengelola sumber daya, 
serta mempertahankan kontinuitas praktik menunjukkan agensi 
komunitas dalam menegosiasikan posisi mereka dalam ruang 
multikultural yang kompleks. 

Genealogi seni kakebyaran di Lombok menunjukkan bahwa 
reproduksi budaya berlangsung melalui proses berlapis yang 
melibatkan transmisi instrumental, mobilitas seniman, peran 
tokoh-tokoh kunci, serta institusionalisasi dalam bentuk 
organisasi komunal. Genealogi ini tidak bersifat linear atau 
deterministik, melainkan dibentuk melalui kontigensi historis, 
inisiatif individual, serta dinamika relasi sosial yang membuka atau 
membatasi kemungkinan transmisi pengetahuan. Pemahaman 
terhadap genealogi ini menjadi landasan penting untuk membaca 
infrastruktur praktik, repertoar, serta strategi keberlanjutan yang 
dikembangkan oleh komunitas Bali dalam mempertahankan seni 
kakebyaran sebagai medium reproduksi budaya dan penegasan 
identitas. 

b) Infrastruktur Praktik: Sanggar dan Sekaa 

Infrastruktur praktik seni kakebyaran di Kota Mataram terbentuk 
melalui jaringan sanggar dan sekaa yang berfungsi sebagai simpul-
simpul produksi, reproduksi, dan transmisi pengetahuan kultural. 
Infrastruktur ini tidak dipahami sebagai struktur fisik semata, 
melainkan sebagai konfigurasi sosial yang mengorganisasi praktik, 
mengatur relasi antaraktor, serta memfasilitasi keberlanjutan 
tradisi melalui mekanisme institusional. Keberadaan infrastruktur 



 191 

ini menunjukkan kapasitas komunitas Bali di Lombok untuk 
mengorganisasi diri secara mandiri dalam mempertahankan 
praktik budaya, meskipun berada dalam kondisi minoritas dan 
menghadapi keterbatasan dukungan institusional dari pemerintah 
daerah. 

Infrastruktur praktik dapat dipahami melalui kerangka teoretis 
yang dikembangkan oleh Pierre Bourdieu mengenai arena (field) 
sebagai ruang sosial yang semi-otonom, memiliki logika spesifik 
tersendiri, dan membangun keyakinan di kalangan para aktor 
tentang hal-hal yang mereka pertaruhkan dalam arena tersebut 
(1993). Arena seni kakebyaran di Kota Mataram merupakan ruang 
kompetisi simbolik tempat berbagai aktor, seniman, patron, 
institusi komunal, bersaing untuk memperoleh legitimasi, 
pengakuan, serta sumber daya yang menopang keberlanjutan 
praktik. Infrastruktur berupa sanggar dan sekaa menyediakan 
struktur organisasi yang memungkinkan kompetisi tersebut 
berlangsung dalam kerangka aturan yang terlembagakan. 

Keberadaan infrastruktur juga berkaitan dengan konsep modal 
kultural yang dikemukakan oleh Bourdieu. Modal kultural 
mencakup pengetahuan, keterampilan, serta kompetensi yang 
diperoleh melalui partisipasi dalam praktik seni dan diakui secara 
sosial sebagai sumber daya yang bernilai. Sanggar dan sekaa 
berfungsi sebagai ruang tempat modal kultural diproduksi, 
diakumulasikan, dan ditransmisikan kepada generasi berikutnya. 
Melalui partisipasi berulang dalam latihan, pertunjukan, dan ritual, 
anggota sanggar dan sekaa menginternalisasi disposisi estetis, 
disiplin praktik, serta orientasi nilai yang membentuk habitus 
kultural mereka. 

Infrastruktur praktik juga dapat dibaca melalui perspektif 
communities of practice yang dikembangkan oleh Lave dan Wenger 



 192 

(1991). Sanggar dan sekaa merupakan komunitas praktik tempat 
pembelajaran berlangsung melalui partisipasi berulang dalam 
aktivitas yang bermakna, bukan melalui instruksi formal yang 
terpisah dari praktik. Pembelajaran berlangsung melalui 
mekanisme legitimate peripheral participation, tempat anggota baru 
mulai dari posisi periferal dengan tanggung jawab terbatas, 
kemudian secara bertahap bergerak menuju partisipasi penuh 
seiring dengan peningkatan kompetensi dan pengakuan sosial. 

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai infrastruktur praktik 
seni kakebyaran di Kota Mataram melalui tiga fokus pembahasan 
yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari pemetaan 
kuantitatif yang menunjukkan distribusi sanggar dan sekaa di 
Kota Mataram, dilanjutkan dengan analisis distribusi barungan 
gamelan sebagai modal instrumental yang menopang praktik, dan 
diakhiri dengan pembahasan mendalam mengenai peran sanggar 
sebagai ruang transmisi dan reproduksi nilai yang membentuk 
keberlanjutan tradisi dalam konteks multikultural Lombok. 

Pemetaan 68 Sanggar dan Sekaa Kesenian di Kota Mataram  

Pemetaan yang dilakukan pada tahun 2013 berhasil 
mengidentifikasi keberadaan 68 sanggar dan sekaa kesenian yang 
tersebar di berbagai wilayah Kota Mataram. Angka ini 
menunjukkan bahwa infrastruktur praktik seni di Kota Mataram 
relatif padat, mengingat Kota Mataram merupakan wilayah yang 
terbatas secara geografis namun memiliki keragaman komunitas 
etnis yang tinggi. Kepadatan infrastruktur ini mencerminkan 
vitalitas praktik seni dalam kehidupan komunitas Bali, sekaligus 
menunjukkan bahwa seni bukan sekadar aktivitas marginal, 
melainkan bagian integral dari kehidupan sosial dan ritual 
komunitas. 



 193 

Distribusi spasial sanggar dan sekaa menunjukkan pola 
konsentrasi di wilayah-wilayah tertentu yang menjadi kantong 
pemukiman komunitas Bali. Wilayah Cakranegara, sebagai pusat 
konsentrasi komunitas Bali, memiliki jumlah sanggar dan sekaa 
yang paling banyak, diikuti oleh wilayah Mataram dan beberapa 
wilayah lain seperti Ampenan dan Selaparang. Konsentrasi ini 
berkaitan dengan pola pemukiman yang telah dibahas 
sebelumnya, tempat kedekatan geografis memfasilitasi koordinasi 
praktik, memperkuat solidaritas sosial, serta memudahkan akses 
anggota komunitas terhadap ruang latihan dan pertunjukan. 

Data pemetaan menunjukkan keragaman dalam hal ukuran, 
kapasitas, serta orientasi sanggar dan sekaa. Sebagian sanggar 
merupakan organisasi yang relatif besar dengan jumlah anggota 
yang mencapai puluhan orang, memiliki barungan gamelan 
lengkap, serta aktif dalam berbagai konteks pertunjukan baik 
ritual maupun sekuler. Sebagian lain merupakan organisasi yang 
lebih kecil dengan anggota terbatas, berfungsi terutama untuk 
kepentingan upacara keagamaan internal komunitas, atau sebagai 
wadah pembelajaran bagi generasi muda yang baru mulai belajar 
seni. 

Keragaman ini menunjukkan bahwa infrastruktur praktik bersifat 
heterogen, tidak monolitik, dan menyediakan berbagai tingkat 
akses serta fungsi sesuai dengan kebutuhan komunitas. 
Heterogenitas ini penting untuk memahami bahwa reproduksi 
budaya tidak berlangsung melalui satu mekanisme tunggal, 
melainkan melalui berbagai jalur yang saling melengkapi, masing-
masing memiliki kontribusi spesifik dalam mempertahankan 
keberlanjutan tradisi. 

Pemetaan juga mengidentifikasi keberadaan sanggar yang 
memiliki spesialisasi tertentu. Sebagian sanggar berfokus pada 



 194 

seni tari, dengan latihan rutin untuk berbagai jenis tarian 
kakebyaran klasik maupun kreasi baru. Sebagian lain berfokus 
pada karawitan (musik gamelan), dengan penekanan pada 
penguasaan repertoar tabuh pelawasan, kakebyaran, sekatian, atau 
gending-gending pesasakan. Sebagian sanggar lainnya bersifat 
lebih integratif, menggabungkan latihan tari dan karawitan dalam 
satu organisasi, sehingga memfasilitasi kolaborasi antara penari 
dan pemusik sejak tahap latihan. 

Spesialisasi ini mencerminkan diferensiasi fungsional dalam 
infrastruktur praktik, tempat berbagai sanggar dan sekaa 
menempati niche spesifik dalam ekosistem seni komunitas. 
Diferensiasi ini tidak mengakibatkan fragmentasi, melainkan 
justru memperkaya ekosistem dengan menyediakan berbagai 
ruang pembelajaran dan partisipasi yang sesuai dengan minat dan 
kapasitas individu. 

Data pemetaan juga mencatat bahwa sebagian sanggar dan sekaa 
memiliki keterkaitan genealogis, tempat sanggar baru terbentuk 
melalui pemisahan atau perkembangan dari sanggar yang sudah 
ada sebelumnya. Proses ini sering kali terjadi ketika anggota senior 
dari sebuah sanggar memutuskan untuk membentuk sanggar baru 
di wilayah yang berbeda, atau ketika konflik internal dalam 
sanggar mengakibatkan sebagian anggota membentuk organisasi 
baru. Meskipun proses ini dapat menimbulkan fragmentasi, 
dalam banyak kasus justru memperluas jangkauan infrastruktur 
dan meningkatkan aksesibilitas bagi komunitas yang lebih luas. 

Keterkaitan genealogis ini juga menunjukkan bahwa transmisi 
pengetahuan tidak hanya berlangsung dalam satu sanggar, 
melainkan melalui jaringan yang lebih luas yang menghubungkan 
berbagai sanggar melalui relasi guru-murid, kolaborasi 
pertunjukan, atau pertukaran anggota. Jaringan ini berfungsi 



 195 

sebagai mekanisme difusi pengetahuan yang memfasilitasi 
penyebaran repertoar, teknik, serta inovasi estetis di antara 
berbagai sanggar. 

Dari 68 sanggar dan sekaa yang terpetakan, tidak semuanya aktif 
secara konsisten. Sebagian sanggar mengalami pasang surut 
aktivitas, tergantung pada ketersediaan anggota, dukungan 
finansial, serta permintaan tanggapan. Sebagian sanggar yang 
dulunya sangat aktif mengalami penurunan aktivitas akibat 
perpindahan anggota senior, kurangnya regenerasi, atau 
kompetisi dengan sanggar lain yang lebih dinamis. Sebaliknya, 
sebagian sanggar yang baru terbentuk menunjukkan vitalitas 
tinggi karena dipimpin oleh seniman yang memiliki energi, visi, 
serta kapasitas untuk memobilisasi anggota. 

Dinamika ini menunjukkan bahwa infrastruktur praktik bersifat 
fluid, tidak statis, dan terus mengalami perubahan sesuai dengan 
dinamika internal komunitas serta tekanan eksternal dari 
lingkungan sosial yang lebih luas. Fluiditas ini merupakan 
karakteristik inheren dari sistem sosial yang hidup, tempat 
organisasi terus-menerus beradaptasi terhadap perubahan kondisi 
untuk mempertahankan relevansi dan keberlanjutan. 

Pemetaan 68 sanggar dan sekaa juga menunjukkan bahwa 
komunitas Bali di Kota Mataram memiliki kapasitas organisasi 
yang kuat, mampu membentuk dan mempertahankan 
infrastruktur praktik dalam skala yang relatif besar meskipun 
berada dalam kondisi minoritas dan menghadapi keterbatasan 
dukungan institusional. Kapasitas ini mencerminkan pentingnya 
seni dalam kehidupan komunitas, tidak hanya sebagai aktivitas 
estetis tetapi juga sebagai medium penegasan identitas, transmisi 
nilai, serta penguatan solidaritas sosial. 



 196 

Keberadaan infrastruktur yang padat juga menunjukkan bahwa 
seni kakebyaran tidak berada dalam kondisi kepunahan atau 
marginalisasi total, melainkan masih memiliki vitalitas yang cukup 
untuk direproduksi dan dikembangkan dalam konteks lokal. 
Vitalitas ini penting untuk memahami bahwa meskipun 
menghadapi tekanan dari dominasi kelompok mayoritas, 
komunitas Bali tetap memiliki ruang untuk mempertahankan 
praktik budaya melalui organisasi mandiri yang tidak sepenuhnya 
bergantung pada dukungan eksternal. 

Distribusi 114 Barungan Gamelan (Gong Kebyar, Angklung, 
Palawasan) 

Data pemetaan tahun 2013 juga mengidentifikasi keberadaan 114 
barungan gamelan yang tersebar di Kota Mataram, terdiri dari 
berbagai jenis gamelan yang meliputi gong kebyar, angklung, dan 
gong palawasan. Jumlah ini menunjukkan bahwa infrastruktur 
instrumental untuk praktik seni kakebyaran relatif memadai, 
mengingat setiap barungan gamelan memerlukan investasi 
ekonomi yang signifikan, baik untuk pembelian maupun 
pemeliharaan. Keberadaan 114 barungan gamelan mencerminkan 
komitmen komunitas terhadap keberlanjutan praktik seni, 
sekaligus menunjukkan kapasitas ekonomi kolektif komunitas 
untuk memobilisasi sumber daya bagi kepentingan kultural. 

Distribusi barungan gamelan menunjukkan bahwa gong kebyar 
merupakan jenis gamelan yang paling banyak, diikuti oleh 
angklung dan palawasan. Dominasi gong kebyar mencerminkan 
popularitas dan fleksibilitas gamelan ini dalam berbagai konteks 
pertunjukan, baik untuk mengiringi tari, mengiringi prosesi ritual, 
maupun untuk pertunjukan instrumental. Gong kebyar juga 
memiliki daya tarik estetis yang tinggi karena dinamika musikal 



 197 

yang kuat, kemampuan untuk memainkan berbagai repertoar dari 
klasik hingga kreasi baru, serta kompatibilitas dengan berbagai 
jenis tarian kakebyaran. 

Gamelan angklung menempati posisi kedua dalam hal jumlah, 
mencerminkan pentingnya gamelan ini dalam konteks upacara 
tertentu, terutama upacara yang bersifat lebih intim atau upacara 
yang memerlukan suasana musikal yang lebih lembut 
dibandingkan dengan gong kebyar. Angklung juga memiliki 
fungsi pedagogis yang penting, karena sering digunakan sebagai 
medium pembelajaran bagi pemula yang baru mulai belajar teknik 
permainan gamelan sebelum beralih ke gong kebyar yang lebih 
kompleks. 

Gamelan gong palawasan, meskipun jumlahnya lebih sedikit, 
tetap memiliki posisi penting dalam infrastruktur praktik karena 
fungsinya yang sangat spesifik dalam konteks ritual keagamaan di 
pura-pura besar seperti Pura Meru Karang Kecicang. Gamelan 
palawasan tidak digunakan dalam konteks pertunjukan sekuler 
atau hiburan, melainkan secara eksklusif untuk kepentingan ritual, 
sehingga keberadaannya lebih terbatas pada organisasi yang 
memiliki tanggung jawab ritual terhadap pura tertentu. 

Distribusi barungan gamelan juga menunjukkan pola kepemilikan 
yang beragam. Sebagian gamelan dimiliki oleh sanggar atau sekaa 
secara kolektif, hasil dari kontribusi anggota atau dukungan 
patron. Sebagian lain dimiliki oleh individu atau keluarga yang 
kemudian meminjamkan atau menyewakan gamelan kepada 
sanggar untuk kepentingan latihan dan pertunjukan. Sebagian 
gamelan lainnya dimiliki oleh pura atau organisasi keagamaan, 
digunakan secara eksklusif untuk kepentingan upacara ritual. 



 198 

Pola kepemilikan yang beragam ini menunjukkan bahwa akses 
terhadap gamelan tidak sepenuhnya merata, dan bahwa 
kepemilikan gamelan dapat menjadi sumber modal ekonomi dan 
simbolik bagi individu atau organisasi. Kepemilikan gamelan 
memberikan kontrol terhadap akses praktik, sehingga pemilik 
gamelan memiliki posisi strategis dalam jaringan sosial komunitas 
seni. Posisi ini dapat digunakan untuk memperoleh penghasilan 
melalui penyewaan, atau untuk memperoleh prestise sosial 
melalui patronase yang memfasilitasi praktik seni komunitas. 

Distribusi spasial barungan gamelan menunjukkan konsentrasi 
yang tinggi di wilayah Cakranegara, selaras dengan konsentrasi 
sanggar dan sekaa di wilayah tersebut. Wilayah lain seperti 
Mataram, Ampenan, dan Selaparang juga memiliki distribusi 
gamelan yang signifikan, meskipun tidak sepadat di Cakranegara. 
Distribusi spasial ini berkaitan dengan pola pemukiman 
komunitas Bali, kepadatan populasi, serta tingkat aktivitas ritual 
dan sosial yang menuntut ketersediaan gamelan. 

Data pemetaan juga mencatat kondisi fisik barungan gamelan yang 
bervariasi. Sebagian gamelan berada dalam kondisi baik, terawat 
secara rutin, dan memiliki kualitas suara yang optimal. Sebagian 
lain mengalami kerusakan atau penurunan kualitas akibat 
kurangnya pemeliharaan, usia instrumen yang sudah tua, atau 
keterbatasan sumber daya untuk melakukan perbaikan. Kondisi 
fisik gamelan memengaruhi kualitas pertunjukan dan motivasi 
anggota untuk berlatih, sehingga pemeliharaan gamelan menjadi 
tantangan penting dalam keberlanjutan infrastruktur praktik. 

Pemeliharaan gamelan memerlukan pengetahuan teknis khusus 
yang dimiliki oleh pande gamelan (pembuat dan pemelihara 
gamelan). Keberadaan pande gamelan di Lombok relatif terbatas, 
sehingga sebagian komunitas harus mengandalkan pande dari Bali 



 199 

untuk melakukan perbaikan atau pembuatan gamelan baru. 
Ketergantungan ini menunjukkan bahwa infrastruktur praktik 
tidak hanya mencakup organisasi sosial dan instrumen fisik, tetapi 
juga jaringan keahlian teknis yang menopang keberlanjutan 
material dari praktik seni. 

Distribusi 114 barungan gamelan juga menunjukkan bahwa 
investasi komunitas terhadap infrastruktur instrumental sangat 
signifikan. Mengingat biaya pembuatan atau pembelian gamelan 
yang tinggi, keberadaan 114 barungan mencerminkan komitmen 
jangka panjang komunitas terhadap keberlanjutan praktik seni. 
Investasi ini tidak hanya bersifat ekonomis, tetapi juga simbolis, 
karena gamelan bukan sekadar instrumen musik melainkan juga 
objek sakral yang memiliki nilai spiritual dan kultural. 

Dalam konteks komunitas minoritas yang menghadapi 
marginalisasi ekonomi dan politik, kemampuan untuk 
memobilisasi sumber daya bagi investasi kultural menunjukkan 
prioritas nilai yang menempatkan seni sebagai kebutuhan esensial, 
bukan sekadar kebutuhan sekunder. Prioritas ini mencerminkan 
pemahaman komunitas bahwa keberlanjutan identitas dan kohesi 
sosial bergantung pada keberlanjutan praktik budaya, sehingga 
investasi terhadap infrastruktur seni merupakan investasi 
terhadap keberlanjutan komunitas itu sendiri. 

Distribusi barungan gamelan juga memfasilitasi mobilitas praktik, 
karena keberadaan gamelan di berbagai lokasi memungkinkan 
pertunjukan berlangsung tanpa harus mengangkut gamelan dari 
satu tempat ke tempat lain yang memerlukan logistik kompleks. 
Mobilitas ini penting dalam konteks upacara keagamaan yang 
berlangsung di berbagai pura atau tempat tinggal anggota 
komunitas, tempat keberadaan gamelan lokal memfasilitasi 
pelaksanaan ritual tanpa hambatan logistik. 



 200 

Peran Sanggar sebagai Ruang Transmisi dan Reproduksi 
Nilai 

Sanggar dan sekaa berfungsi tidak hanya sebagai organisasi teknis 
yang mengelola latihan dan pertunjukan, tetapi lebih fundamental 
sebagai ruang transmisi dan reproduksi nilai kultural yang 
membentuk keberlanjutan tradisi. Ruang, dalam konteks ini, tidak 
dipahami sebagai lokasi fisik semata, melainkan sebagai 
konfigurasi sosial yang mengatur relasi, mengorganisasi praktik, 
serta memfasilitasi internalisasi disposisi kultural melalui 
partisipasi berulang dalam aktivitas yang bermakna. 

Transmisi nilai berlangsung melalui mekanisme pembelajaran 
yang tidak terpisah dari praktik. Berbeda dengan model 
pendidikan formal yang memisahkan instruksi dari praktik, 
pembelajaran dalam sanggar berlangsung melalui partisipasi 
langsung dalam aktivitas kolektif yang melibatkan pengamatan, 
imitasi, koreksi situasional, serta refleksi terhadap pengalaman 
praktik. Mekanisme ini sejalan dengan konsep legitimate 
peripheral participation yang dikembangkan oleh Lave dan 
Wenger (1991), tempat pembelajaran berlangsung melalui 
keterlibatan bertahap dalam komunitas praktik. 

Anggota baru yang bergabung dengan sanggar mulai dari posisi 
periferal dengan tanggung jawab terbatas, seperti membantu 
persiapan latihan, mengamati latihan anggota senior, atau 
memainkan instrumen yang secara teknis lebih sederhana. Melalui 
pengamatan berulang, anggota baru menginternalisasi pola-pola 
praktik, memahami relasi antara berbagai bagian dalam barungan 
gamelan, serta mengembangkan sensibilitas estetis terhadap 
kualitas suara, timing, dan dinamika musikal. 



 201 

Seiring dengan peningkatan kompetensi, anggota baru secara 
bertahap bergerak menuju posisi yang lebih sentral, memainkan 
instrumen yang lebih kompleks, atau mengambil tanggung jawab 
yang lebih besar dalam koordinasi barungan. Pergerakan ini tidak 
ditentukan oleh kriteria formal seperti ujian atau sertifikasi, 
melainkan melalui pengakuan sosial dari anggota senior dan 
komunitas yang menilai bahwa individu tersebut telah memiliki 
kompetensi yang cukup untuk menempati posisi tertentu. 

Transmisi nilai tidak hanya mencakup keterampilan teknis, tetapi 
juga disposisi kultural yang membentuk orientasi individu 
terhadap praktik seni. Disposisi ini mencakup disiplin dalam 
latihan, rasa hormat terhadap guru dan senior, kesediaan untuk 
berkolaborasi dengan anggota lain, serta komitmen terhadap 
keberlanjutan tradisi. Disposisi ini tidak diajarkan melalui 
instruksi verbal yang eksplisit, melainkan terinternalisasi melalui 
pengalaman praktik yang berulang dalam konteks sosial yang 
mengatur ekspektasi dan norma perilaku. 

Sanggar juga berfungsi sebagai ruang sosialisasi tempat anggota 
membangun relasi sosial yang melampaui konteks praktik seni. 
Latihan rutin, pertunjukan bersama, serta partisipasi dalam 
upacara keagamaan menciptakan ikatan sosial yang kuat yang 
mengikat anggota dalam jaringan solidaritas. Ikatan ini penting 
dalam konteks komunitas minoritas yang menghadapi 
marginalisasi, karena menyediakan jaringan dukungan sosial yang 
menopang resiliensi komunitas dalam menghadapi tekanan 
eksternal. 

Reproduksi nilai juga berlangsung melalui ritual-ritual yang 
dilakukan dalam sanggar, seperti upacara penyucian gamelan, 
persembahan sebelum latihan atau pertunjukan, serta berbagai 
ritual yang mengintegrasikan praktik seni dengan orientasi religius 



 202 

komunitas. Ritual-ritual ini tidak hanya berfungsi sebagai 
prosedur teknis, tetapi sebagai medium yang menghubungkan 
praktik seni dengan kosmologi Hindu-Bali, sehingga menegaskan 
bahwa seni bukan sekadar aktivitas sekuler melainkan bagian 
integral dari kehidupan spiritual komunitas. 

Sebagaimana dikatakan Suyadnya (2006), dalam kehidupan 
sehari-hari komunitas Bali di Kota Mataram: 

“Bila bertandang pada kampung-kampung tua pada sore 
menjelang malam. Pada beberapa banjar yang memiliki 
perangkat gamelan, sayup-sayup akan terdengar suara 
gamelan yang dimilikinya dimainkan warga setempat, 
baik gong, angklung maupun rindik. Begitu juga di 
sejumlah bale banjar, bisa dilihat adanya sekelompok 
teruna-teruni yang sedang belajar menari”. 

Kutipan ini menggambarkan vitalitas praktik seni dalam 
kehidupan sehari-hari komunitas, tempat sanggar dan bale banjar 
menjadi pusat aktivitas kultural yang melibatkan berbagai 
generasi. Keberadaan latihan rutin pada sore menjelang malam 
menunjukkan bahwa praktik seni terintegrasi dalam ritme 
kehidupan komunitas, bukan sebagai aktivitas yang terpisah atau 
marginal. 

Sanggar juga berfungsi sebagai ruang negosiasi tempat nilai-nilai 
tradisional dinegosiasikan dengan tuntutan kontemporer. Dalam 
konteks Kota Mataram yang multikultural dan dinamis, sanggar 
tidak dapat sepenuhnya terisolasi dari pengaruh eksternal. 
Anggota sanggar, terutama generasi muda, membawa serta 
pengalaman dan orientasi yang dibentuk oleh pendidikan formal, 
media massa, serta interaksi dengan komunitas lain. Pengalaman 
ini membuka ruang bagi negosiasi mengenai relevansi tradisi, 
bentuk adaptasi yang dapat diterima, serta strategi untuk 



 203 

mempertahankan praktik tanpa kehilangan daya tarik bagi 
generasi muda. 

Negosiasi ini tidak selalu berlangsung harmonis, dan sering kali 
menimbulkan ketegangan antara orientasi konservatif yang 
menekankan kontinuitas dengan tradisi dan orientasi inovatif 
yang menghendaki adaptasi terhadap selera kontemporer. 
Ketegangan ini diselesaikan melalui dialog internal dalam sanggar, 
tempat anggota senior dan junior menegosiasikan batas-batas 
perubahan yang dapat diterima tanpa mengorbankan nilai-nilai 
inti tradisi. 

Sanggar juga berperan sebagai medium resistensi terhadap 
marginalisasi yang dialami oleh komunitas Bali dalam struktur 
sosial yang lebih luas. Melalui penguatan praktik seni, sanggar 
berfungsi sebagai ruang tempat identitas komunitas ditegaskan, 
memori kolektif dipertahankan, serta solidaritas sosial diperkuat. 
Resistensi ini tidak selalu bersifat konfrontatif, melainkan 
berlangsung melalui persistensi praktik yang mempertahankan 
visibilitas komunitas meskipun menghadapi tekanan untuk 
menyesuaikan diri dengan norma mayoritas. 

Peran sanggar sebagai ruang transmisi dan reproduksi nilai juga 
berkaitan dengan fungsi pedagogis yang tidak hanya menyasar 
kompetensi teknis tetapi juga pembentukan identitas. Melalui 
partisipasi dalam sanggar, individu tidak hanya belajar cara 
memainkan gamelan atau menari, tetapi juga belajar tentang siapa 
mereka sebagai anggota komunitas Bali, apa yang membedakan 
mereka dari kelompok lain, serta tanggung jawab apa yang mereka 
miliki terhadap keberlanjutan tradisi leluhur. 

Pembentukan identitas ini penting dalam konteks komunitas yang 
mengalami krisis identitas akibat lamanya berada di luar wilayah 



 204 

asal. Sebagian anggota komunitas Bali di Lombok tidak 
mengetahui daerah asal keluarga mereka di Bali, dan mengalami 
kebingungan mengenai identitas mereka, apakah mereka orang 
Bali atau orang Lombok. Sanggar berfungsi sebagai ruang tempat 
identitas Bali ditegaskan melalui praktik budaya yang 
menghubungkan mereka dengan tradisi leluhur, sehingga 
memberikan rasa kontinuitas dan keanggotaan dalam komunitas 
yang lebih luas. 

Sanggar juga berfungsi sebagai medium penguatan modal kultural 
yang dapat dikonversi menjadi modal sosial dan ekonomi. 
Kompetensi yang diperoleh melalui partisipasi dalam sanggar 
memberikan individu kapasitas untuk berpartisipasi dalam 
tanggapan yang memberikan kompensasi ekonomi, memperoleh 
pengakuan sosial dalam komunitas, serta akses terhadap jaringan 
sosial yang lebih luas yang membuka peluang ekonomi dan sosial 
lainnya. 

Dalam konteks komunitas minoritas yang menghadapi 
keterbatasan akses terhadap sumber daya ekonomi dan politik, 
modal kultural yang diperoleh melalui partisipasi dalam seni dapat 
menjadi sumber daya penting yang menopang keberlanjutan 
ekonomi individu dan keluarga. Konversi modal kultural menjadi 
modal ekonomi ini menunjukkan bahwa seni tidak hanya 
memiliki fungsi simbolik tetapi juga fungsi material yang 
berkontribusi terhadap kesejahteraan komunitas. 

Peran sanggar sebagai ruang transmisi dan reproduksi nilai 
menunjukkan bahwa keberlanjutan tradisi tidak berlangsung 
secara otomatis, melainkan memerlukan institusi sosial yang 
secara aktif mengorganisasi praktik, memfasilitasi pembelajaran, 
serta mempertahankan relevansi tradisi dalam konteks sosial yang 
terus berubah. Dengan demikian, sanggar merupakan 



 205 

infrastruktur kritis yang menopang keberlanjutan seni kakebyaran 
sebagai medium reproduksi budaya dan penegasan identitas 
komunitas Bali di Lombok. 

c) Repertoar dan Musikalitas 

Repertoar dan musikalitas seni kakebyaran di Lombok terbentuk 
melalui transmisi pengetahuan estetis dari Bali, adaptasi terhadap 
konteks lokal, serta pengembangan kreatif yang menghasilkan 
kekhasan tersendiri. Repertoar tidak dipahami sebagai kumpulan 
komposisi yang statis, melainkan sebagai sistem pengetahuan 
yang hidup, terus berkembang melalui praktik, dan dinegosiasikan 
sesuai dengan fungsi sosial serta konteks pertunjukan. Musikalitas 
merujuk pada logika estetis yang mengatur struktur melodi, ritme, 
dinamika, serta relasi antarinstrumen dalam barungan gamelan, 
membentuk identitas sonik yang membedakan satu tradisi dari 
tradisi lainnya. 

Repertoar dan musikalitas seni kakebyaran di Lombok 
memperlihatkan pengaruh kuat dari tradisi Bali Utara, khususnya 
dari daerah Singaraja dan sekitarnya. Pengaruh ini dapat ditelusuri 
melalui karakteristik musikal yang menekankan tempo cepat, 
dinamika tinggi, serta penggunaan teknik kakebyaran yang 
menonjolkan kontras dan intensitas. Meskipun demikian, 
repertoar di Lombok tidak sepenuhnya identik dengan yang ada 
di Bali, karena telah mengalami proses seleksi, adaptasi, serta 
pengembangan lokal yang menghasilkan varian-varian yang 
mencerminkan pengalaman komunitas Bali di Lombok. 

Pemahaman terhadap repertoar dan musikalitas penting untuk 
membaca bagaimana nilai-nilai estetis ditransmisikan, 
dipertahankan, dan ditransformasikan dalam konteks reproduksi 
budaya. Repertoar berfungsi sebagai medium memori kolektif 



 206 

yang menghubungkan komunitas dengan tradisi leluhur, sekaligus 
sebagai ruang ekspresi yang memungkinkan kreativitas dalam 
batas-batas estetis yang telah terlembagakan. Musikalitas, di sisi 
lain, berfungsi sebagai penanda identitas yang membedakan seni 
kakebyaran Lombok dari tradisi lain, sekaligus sebagai sistem nilai 
yang mengatur penilaian terhadap kualitas pertunjukan. 

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai repertoar dan 
musikalitas seni kakebyaran di Lombok melalui tiga fokus 
pembahasan yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari 
gaya Bali Utara yang menjadi rujukan utama dalam musikalitas 
kakebyaran di Lombok, dilanjutkan dengan pembahasan khusus 
mengenai gamelan palawasan sebagai medium ritual di Pura Meru 
Karang Kecicang yang memperlihatkan kontinuitas tradisi 
palawasan sejak abad ke-19, dan diakhiri dengan pembahasan 
mengenai repertoar tari yang dikategorikan menurut fungsi ritual 
dan sosialnya: wali, bebali, dan balih-balihan. 

Gaya Bali Utara: Tabuh Palawasan, Lalonggoran, Sekatian 

Musikalitas seni kakebyaran di Lombok memperlihatkan pengaruh 
dominan dari gaya Bali Utara, khususnya melalui repertoar tabuh 
palawasan, lalonggoran, dan sekatian yang memiliki karakteristik 
estetis berbeda dari tradisi Bali Selatan. Pengaruh ini tidak bersifat 
kebetulan, melainkan merupakan hasil dari jaringan genealogis 
yang menghubungkan komunitas Bali di Lombok dengan tradisi 
musikal Singaraja melalui transmisi gamelan, mobilitas seniman, 
serta kontinuitas praktik ritual yang mempertahankan repertoar 
tertentu sebagai bagian integral dari kehidupan keagamaan. 

Sebagaimana telah dibahas sebelumnya, meskipun sebagian besar 
orang Bali di Lombok berasal dari daerah Karangasem, pengaruh 
kesenian khususnya gamelan gong dan gender wayang ternyata 



 207 

datang dari Bali Utara. Sebagaimana diungkap oleh David 
Harnish (2005): 

"Most Balinese in Lombok originate from the 
Karangasem district in East Bali, and some distinctive 
regional music traditions have been maintained. Other 
influences – for example, the styles of gamelan gong and 
gamelan gender wayang-appear to have come from 
North Bali." 

Diskrepansi antara asal geografis komunitas dan sumber 
pengaruh musikal ini menunjukkan bahwa transmisi budaya tidak 
selalu mengikuti jalur migrasi demografis, melainkan dapat 
berlangsung melalui jaringan patronase, mobilitas seniman, atau 
pemilihan strategis terhadap tradisi tertentu yang dianggap lebih 
sesuai dengan kebutuhan ritual atau estetis komunitas. 

Tabuh palawasan merupakan repertoar yang dimainkan dengan 
menggunakan gamelan gong palawasan (gamelan gong gede). 
Repertoar ini memiliki kemiripan dengan komposisi lalonggoran 
yang ada di daerah Singaraja, ditandai oleh karakteristik musikal 
yang spesifik: tempo cepat dari awal hingga akhir, volume yang 
keras, serta penggunaan teknik kakebyaran yang menonjolkan 
dinamika dan intensitas. 

Di Kota Mataram, komposisi tabuh palawasan hampir merata 
dimainkan oleh sekaa-sekaa gong palawasan yang ada. Dari 15 
sekaa gong palawasan yang terdapat dan masih aktif, semuanya 
memiliki bentuk, struktur, dan komposisi tabuh palawasan yang 
sama. Keseragaman ini menunjukkan adanya standardisasi 
repertoar yang terlembagakan melalui transmisi berulang dalam 
jaringan sekaa, mempertahankan kontinuitas dengan tradisi yang 
telah ada sejak abad ke-19. 



 208 

Terdapat tradisi yang kuat di kalangan sekaa-sekaa gong 
palawasan di Lombok mengenai struktur penyajian yang harus 
diikuti. Penyajian tabuh palawasan memiliki struktur yang terdiri 
atas tabuh pamungkah wajib, yakni tabuh Macan Angelur dan tabuh 
Longgor Angelik. Kedua tabuh ini berfungsi sebagai pembuka 
yang wajib dimainkan sebelum repertoar lainnya, menandai 
transisi dari kondisi profan menuju kondisi sakral yang diperlukan 
untuk pelaksanaan ritual. Setelah kedua tabuh pamungkah ini, 
barulah dimainkan jenis-jenis komposisi tabuh yang lain seperti 
tabuh pat, tabuh nem, dan tabuh kutus. 

Repertoar tabuh pat yang masih bertahan di kalangan sekaa-sekaa 
di Kota Mataram mencakup: Selisir, Ampelukun, Yung-Yung, 
Lasem, Semaradana, Manggis Kuning, Tuhu-Tuhu Dara, Lutung 
Linglang, Bughari, dan Gadung Melati. Repertoar tabuh nem 
mencakup: Brahmara, Galang Kangin, Sebitan Penyalin, Segara, 
Poh Jenggi, Angsel Kado, Jobog, Dang-Dang, Rudira, Ron-Ron, 
dan Lengker. Adapun komposisi tabuh kutus mencakup: Pudak 
Janur, Subandar, Lente, Suduk Maru, Jaya Semara, Kabur Halus, 
Tangis Buleleng, Kambing Domba, dan Lasem Keraton. 

Keragaman repertoar ini menunjukkan bahwa tradisi palawasan 
di Lombok memiliki kedalaman dan kompleksitas yang 
signifikan, mencerminkan transmisi pengetahuan yang 
berlangsung secara intensif selama lebih dari dua abad. Meskipun 
demikian, dari sekian banyak repertoar, sebagian telah mengalami 
proses kepunahan atau berada dalam kondisi terancam karena 
jarang dimainkan dan keterbatasan daya ingat para seniman. 
Beberapa komposisi yang telah punah adalah komposisi tabuh 
yang memiliki struktur melodi yang panjang, yang memerlukan 
kapasitas memori yang tinggi dan latihan yang intensif untuk 
mempertahankannya. 



 209 

Ancaman kepunahan ini mencerminkan tantangan yang dihadapi 
dalam transmisi oral repertoar tradisional, tempat pengetahuan 
tidak terdokumentasikan secara tertulis melainkan dipertahankan 
melalui memori kolektif yang bergantung pada partisipasi aktif 
dan kontinuitas praktik. Ketika partisipasi menurun akibat 
perubahan sosial, mobilitas generasi muda, atau kompetisi dengan 
bentuk hiburan lain, memori kolektif melemah dan sebagian 
repertoar mengalami erosi. 

Komposisi tabuh sekatian merupakan bentuk komposisi lain yang 
musikalitasnya juga berasal dari daerah Bali Utara. Berbeda 
dengan komposisi tabuh palawasan yang dimainkan dengan 
gamelan gong palawasan, di Kota Mataram komposisi tabuh 
sekatian umumnya dimainkan dengan menggunakan gamelan 
gong kebyar dan gamelan angklung. Keberadaan komposisi tabuh 
sekatian ini sangat terkait dengan keberadaan gamelan gong 
kebyar dan gamelan angklung di Kota Mataram yang masuk pada 
periode yang lebih kemudian dibandingkan dengan gamelan 
palawasan. 

Tabuh sekatian memiliki karakteristik musikal yang berbeda dari 
tabuh palawasan. Meskipun sama-sama menggunakan teknik 
kakebyaran dengan tempo cepat dan dinamika tinggi, tabuh 
sekatian memiliki struktur yang lebih variatif, dengan penggunaan 
modulasi tonal yang lebih kompleks, serta integrasi yang lebih erat 
dengan tari kakebyaran. Tabuh sekatian sering digunakan untuk 
mengiringi tari-tarian kakebyaran klasik maupun kreasi baru, 
sehingga memiliki fleksibilitas yang lebih tinggi dalam berbagai 
konteks pertunjukan. 

Pengaruh gaya Bali Utara dalam repertoar dan musikalitas 
kakebyaran di Lombok menunjukkan bahwa transmisi 
pengetahuan estetis tidak selalu mengikuti jalur migrasi 



 210 

demografis, melainkan dapat berlangsung melalui jaringan 
patronase, pemilihan strategis terhadap tradisi tertentu, serta 
mobilitas seniman yang membawa pengetahuan dari satu wilayah 
ke wilayah lain. Gaya Bali Utara, dengan karakteristik musikal 
yang kuat, dinamis, dan keras, dianggap sesuai dengan kebutuhan 
ritual serta preferensi estetis komunitas Bali di Lombok, sehingga 
dipertahankan dan direproduksi secara konsisten hingga saat ini. 

Karakteristik gaya Bali Utara yang menekankan dinamika tinggi 
dan tempo cepat juga dapat dibaca sebagai artikulasi simbolik 
terhadap vitalitas dan ketahanan komunitas Bali di Lombok. 
Dalam konteks minoritas yang menghadapi marginalisasi, 
intensitas musikal dapat berfungsi sebagai pernyataan kehadiran 
yang tegas, mempertahankan visibilitas simbolik komunitas 
melalui volume suara yang keras dan dinamika yang menuntut 
perhatian. Musikalitas, dengan demikian, tidak hanya berfungsi 
sebagai ekspresi estetis tetapi juga sebagai strategi simbolik dalam 
menegaskan keberadaan komunitas. 

Gaya Bali Selatan: Tabuh Lelambatan, Tari Kakebyaran, 
Karawitan dan Tari Kreasi Baru  

Tahun 1950an merupakan babak baru dalam perkembangan seni 
kakebyaran di Kota Mataram. Pada periode tahun 1950an di Kota 
Mataram mulai berkembang seni kakebyaran gaya Bali Selatan 
yang dibawa oleh I Ketut Loncah salah seorang seniman dari 
Desa Sengguan Gianyar. Musikalitas seni kakebyaran gaya Bali 
Selatan memiliki karakteristik yang berbeda dengan seni 
kakebyaran gaya Bali Utara. Perbedaan tersebut terletak pada tata 
penyajian dan beberapa aspek musikalnya.  

Tata penyajian komposisi gaya Bali Selatan lebih terstruktur 
dengan pembagian struktur yang jelas seperti bagian pangawit, 



 211 

pangawak, pangisep dan pangecet. Adanya struktur seperti ini karena 
kakebyaran gaya Bali Selatan mendapat banyak pengaruh dari 
komposisi pagongan dan palegongan yang keberadaannya lebih awal 
dari gong kebyar. Adapun komposisi pagongan dan palegongan adalah 
komposisi klasik yang memiliki struktur dan uger-uger yang sangat 
mengikat dengan jajar pageh yang sudah ditentukan. Sedangkan 
dalam aspek musikalitasnya, musikalitas kebyar gaya Bali Selatan 
memiliki dinamika atau nafas lagu yang lebih teratur, pelan serta 
sangat memperhitungkan keseimbangan atau harmoni dari 
berbagai instrumen yang terdapat di dalamnya.  

Sebagaimana telah diungkap di atas, tahun 1950-an merupakan 
tonggak baru keberadaan seni kakebyaran di Kota Mataram.  
Perkembangan ini dimulai ketika I Nengah Mehe (alm) membeli 
seperangkat gamelan Gong kebyar pada tahun 1952 dari Desa 
Takmung, Klungkung yang diperantarai oleh Pan Sandia dari 
Desa Tihingan. Dari pembelian gamelan tersebut selanjutnya 
pada tahun 1953 dibentuk sebuah sekaa gong yang diberi nama “Cri 
Ganesa Dharma”. Keberadaan sekaa gong ini sangat popular bagi 
masyarakat Kota Mataram. Selain ditunjang oleh para penabuh 
yang handal, sekaa ini juga memiliki pimpinan yang sangat loyal 
dan kuat secara material sehingga bisa mendukung pendanaan 
dari setiap aktivitas yang dilakukannya. 

Kuatnya dukungan finansial terhadap sekaa gong ini, ditujukan 
untuk meningkatkan kemampuan teknis para anggota sekaa serta 
menambah perbendaharaan repertoar komposisi kakebyaran. I 
Nengah Mehe secara langsung mendatangkan seorang pembina 
yaitu I Ketut Loncah dari Desa Sengguan Gianyar untuk 
membina sekaa gong  Cri Ganesha Dharma pada tahun 1953 (lihat 
gambar 5.6). Pembinaan yang dilakukan oleh I Ketut Loncah 
berlanjut hingga tahun 1959. Kedatangan I Ketut Loncah untuk 



 212 

membina sekaa gong Cri Ganesa Dharma menandai babak baru 
perkembangan seni kakebyaran di Kota Mataram yaitu munculnya 
seni kakebyaran gaya Bali Selatan. Selama enam tahun membina 
sekaa gong ini, banyak repertoar kakebyaran gaya Bali Selatan 
dituangkan berupa tabuh instrumental dan beberapa tabuh 
iringan tari kebyar.  

Menurut informasi I Made Kawi, 79 tahun, (wawancara tanggal 5 
Juni 2013), pada saat membina sekaa gong Cri Ganesha Dharma 
dari tahun 1953 hingga 1959 beberapa tabuh yang dituangkan 
pada saat itu antara lain: Tabuh Lelambatan Sinar, Pelayon dan 
Semarandhana sedangkan iringan tarinya yang dituangkan di 
antaranya: Oleg Tambulilingan, Margapati dan Panji Semirang 
(Yudarta, 2013:46).  

Popularitas seni kakebyaran  gaya Bali Selatan semakin meningkat 
di Kota Mataram ketika pada tahun 1954 sekelompok seniman 
dari Bali mengadakan pementasan di beberapa tempat di Lombok 
atas undangan I Nengah Mehe. Turut serta dalam rombongan 
tersebut adalah seniman-seniman yang memang handal dalam 
seni kakebyaran yaitu Ni Made Darmi dan I Nyoman Kaler. 
Kehadiran kedua seniman tersebut dalam rombongan yang 
dipimpin oleh Cokorda Bagus Sayoga dimanfaatkan. Di samping 
menari kedua penari itu juga diminta untuk melatih beberapa 
orang penari yang ada di Kota Mataram. Salah seorang di 
antaranya adalah Ni Wayan Tinggen yang kemudian menjadi salah 
seorang penari handal di Lombok.  

Pesatnya perkembangan sekaa gong ini sejak dibina oleh I Ketut 
Loncah, Ni Made Darmi dan I Nyoman Kaler menjadikan sekaa 
gong Cri Ganesa Dharma sebagai salah satu sekaa gong terbaik di 
Kota Mataram dan pada puncaknya mereka diundang oleh Bung 
Karno untuk mengadakan pementasan pada jamuan makan 



 213 

malam kepresidenan di Istana Tampak Siring Gianyar atas 
undangan Presiden Soekarno pada tahun 1958. Selain 
mengadakan pementasan di Istana Tampak Siring, rombongan 
kesenian ini juga berkesempatan mengadakan lawatan serta 
pementasan di Bali Hotel dan menginap di Tampak Gangsul, 
Denpasar (lihat gambar 5.7). 

Gamelan Palawasan sebagai Medium Ritual di Pura Meru 
Karang Kecicang 

Gamelan gong palawasan menempati posisi khusus dalam 
kehidupan ritual komunitas Bali di Kota Mataram, terutama 
dalam konteks upacara keagamaan di Pura Meru Karang 
Kecicang. Posisi khusus ini tidak hanya ditentukan oleh fungsi 
instrumental gamelan sebagai pengiring prosesi ritual, tetapi juga 
oleh status simbolik gamelan sebagai objek sakral yang memiliki 
keterkaitan dengan sejarah panjang keberadaan komunitas Bali di 
Lombok, memori kolektif mengenai kontinuitas tradisi, serta 
legitimasi ritual yang tidak dapat digantikan oleh jenis gamelan 
lainnya. 

Pura Meru Karang Kecicang merupakan salah satu pura besar 
yang memiliki signifikansi tinggi dalam kehidupan religius 
komunitas Hindu-Bali di Kota Mataram. Sebagai pura yang 
didirikan pada masa kekuasaan Kerajaan Karangasem, Pura Meru 
tidak hanya berfungsi sebagai tempat persembahyangan tetapi 
juga sebagai simbol kontinuitas dengan masa lalu yang 
menghubungkan komunitas kontemporer dengan leluhur yang 
telah menetap di Lombok sejak abad ke-17. Keberadaan gamelan 
palawasan di pura ini menjadi bagian integral dari struktur ritual 
yang telah terlembagakan selama berabad-abad. 



 214 

Gamelan palawasan yang digunakan di Pura Meru Karang 
Kecicang memiliki sejarah genealogis yang dapat ditelusuri hingga 
abad ke-19, sebagaimana telah dibahas sebelumnya melalui 
prasasti yang tertera pada sepasang kendang "I Kusuma 
Galangan" yang berasal dari tahun Caka 1722 (1800 Masehi). 
Gamelan ini dibuat oleh seorang pande gamelan dari daerah 
Sawan, Singaraja, untuk kepentingan pelaksanaan ritual di Pura 
Meru, menunjukkan bahwa sejak awal keberadaannya, gamelan 
ini memiliki fungsi ritual yang spesifik dan tidak digunakan untuk 
kepentingan sekuler atau hiburan. 

Gamelan palawasan di Pura Meru memiliki fungsi yang sangat 
spesifik dalam konteks ritual keagamaan. Gamelan ini senantiasa 
dipakai untuk mengiringi prosesi pelaksanaan upacara keagamaan 
yang dilakukan setiap purnama kedasa, yang merupakan hari 
pelaksanaan pujawali di pura tersebut. Pujawali merupakan hari 
raya pura yang dirayakan secara periodik, menandai peringatan 
terhadap peristiwa sakral atau penghormatan terhadap 
manifestasi Tuhan yang berstana di pura. Penggunaan gamelan 
palawasan dalam konteks ini bukan pilihan arbitrer, melainkan 
merupakan kewajiban ritual yang telah terlembagakan dan 
memiliki legitimasi simbolik yang kuat. 

Prosesi ritual di Pura Meru yang diiringi oleh gamelan palawasan 
mencakup berbagai tahapan yang masing-masing memiliki 
repertoar tabuh yang sesuai. Prosesi dimulai dengan tabuh 
pamungkah (Macan Angelur dan Longgor Angelik) yang 
menandai pembukaan ritual dan transisi dari kondisi profan 
menuju kondisi sakral. Setelah itu, berbagai tabuh palawasan 
lainnya dimainkan sesuai dengan tahapan prosesi, seperti prosesi 
menghaturkan sesaji, prosesi pengambilan tirta (air suci), prosesi 
persembahyangan komunal, hingga penutupan ritual. 



 215 

Setiap tahapan prosesi memiliki korespondensi dengan repertoar 
tabuh tertentu yang telah terlembagakan melalui tradisi panjang. 
Korespondensi ini tidak bersifat arbiter, melainkan didasarkan 
pada pemahaman kosmologis mengenai kesesuaian antara 
karakteristik musikal dengan fungsi ritual. Tabuh-tabuh tertentu 
yang memiliki dinamika tinggi dan tempo cepat digunakan untuk 
mengiringi prosesi yang bersifat aktif dan melibatkan pergerakan 
fisik, sementara tabuh-tabuh yang lebih tenang digunakan untuk 
mengiringi momen-momen kontemplasi atau persembahyangan. 

Penggunaan gamelan palawasan dalam ritual di Pura Meru juga 
melibatkan keterlibatan komunitas Sasak, sebagaimana telah 
dibahas sebelumnya. Di samping diiringi dengan berbagai jenis 
kesenian Bali, prosesi ritual juga melibatkan beberapa bentuk 
kesenian Sasak seperti comprang atau barong tengkoq, teleq, dan 
pelantuan tembang pesasakan yang diiring dengan instrumen 
preret. Keterlibatan kedua etnis dalam satu konteks ritual 
menunjukkan bahwa gamelan palawasan tidak hanya berfungsi 
sebagai medium ritual komunitas Bali, tetapi juga sebagai medium 
akulturasi yang memfasilitasi kolaborasi lintas etnis dalam konteks 
religius. 

Terjadinya perpaduan budaya di dalam pelaksanaan upacara di 
Pura Meru Karang Kecicang menunjukkan adanya kemiripan 
dengan prosesi ritual upacara yang terjadi di Pura Lingsar. Adanya 
persamaan pola prosesi ritual antara kedua pura ini, menurut 
penjelasan Jro Mangku I Made Getul sebagai pemangku di Pura 
Meru, adalah sebagai sebuah keharusan dan penghormatan 
kepada Ida Betara yang berstana di Lingsar. Pernyataan ini 
mengindikasikan bahwa terdapat jaringan ritual yang 
menghubungkan berbagai pura di Lombok, tempat tradisi ritual 



 216 

di satu pura memiliki referensi terhadap tradisi di pura lain, 
membentuk sistem ritual yang koheren dan saling merujuk. 

Gamelan palawasan di Pura Meru juga memiliki status simbolik 
yang melampaui fungsi instrumentalnya. Gamelan ini dipahami 
sebagai objek sakral yang memiliki tuah dan kekuatan spiritual. 
Sepasang kendang "I Kusuma Galangan," misalnya, dijuluki 
"kendang kletek" karena ketika posisinya dimiringkan dan 
digoyang muncul suara seperti ada benda yang terlepas di 
dalamnya, padahal tidak ada benda lain di dalam kendang 
tersebut. Keajaiban kendang ini diyakini bisa menyembuhkan 
beberapa penyakit yang diderita oleh warga setempat, 
menunjukkan bahwa gamelan tidak hanya dipahami sebagai 
instrumen musik tetapi juga sebagai medium spiritual yang 
memiliki kekuatan penyembuhan. 

Kepercayaan terhadap kekuatan spiritual gamelan mencerminkan 
pandangan kosmologis komunitas Hindu-Bali yang tidak 
memisahkan secara tegas antara dimensi material dan spiritual. 
Gamelan, sebagai objek yang dibuat melalui proses ritual tertentu, 
diberkati melalui upacara penyucian, dan digunakan secara 
konsisten dalam konteks ritual, diyakini menyerap energi spiritual 
yang membuatnya memiliki kekuatan di luar fungsi 
instrumentalnya. Kepercayaan ini memperkuat status sakral 
gamelan dan memastikan bahwa gamelan diperlakukan dengan 
penuh hormat, dipelihara dengan baik, dan digunakan secara 
eksklusif untuk kepentingan ritual. 

Pemeliharaan gamelan palawasan di Pura Meru merupakan 
tanggung jawab komunal yang melibatkan pengamong gamelan 
dan anggota pemaksan (jemaah pura). Pemeliharaan tidak hanya 
mencakup perawatan fisik instrumen tetapi juga pelaksanaan 
ritual-ritual periodik untuk menyucikan gamelan, memastikan 



 217 

bahwa gamelan tetap berada dalam kondisi sakral yang diperlukan 
untuk fungsi ritualnya. Ritual penyucian gamelan biasanya 
dilakukan menjelang pujawali, melibatkan persembahan, doa, dan 
prosesi yang dipimpin oleh pemangku. 

Tanggung jawab komunal terhadap pemeliharaan gamelan 
memperkuat ikatan sosial antaranggota pemaksan, karena setiap 
anggota memiliki kewajiban untuk berkontribusi dalam 
memastikan bahwa gamelan tetap dapat berfungsi dengan baik. 
Kontribusi dapat berupa tenaga dalam membersihkan gamelan, 
sumber daya ekonomi untuk perbaikan instrumen yang rusak, 
atau partisipasi dalam ritual penyucian. Melalui tanggung jawab 
bersama ini, gamelan berfungsi sebagai medium yang mengikat 
komunitas dalam jaringan kewajiban timbal balik yang 
memperkuat solidaritas sosial. 

Gamelan palawasan sebagai medium ritual di Pura Meru Karang 
Kecicang menunjukkan bahwa reproduksi budaya tidak hanya 
berlangsung melalui transmisi pengetahuan teknis, tetapi juga 
melalui pemeliharaan konteks ritual yang memberikan makna dan 
legitimasi terhadap praktik. Tanpa konteks ritual yang 
mempertahankan fungsi gamelan sebagai medium sakral, gamelan 
palawasan mungkin akan kehilangan signifikansinya dan 
terdegradasi menjadi sekadar objek museum atau instrumen 
untuk hiburan sekuler. Pemeliharaan konteks ritual, dengan 
demikian, merupakan strategi kunci dalam mempertahankan 
keberlanjutan tradisi palawasan di Lombok. 

Tari-Tarian: Kategori Wali, Bebali, dan Balih-Balihan 

Repertoar tari dalam tradisi seni kakebyaran di Lombok dapat 
dikategorikan berdasarkan fungsi ritual dan sosialnya menjadi tiga 
kelompok utama: tari wali (tari sakral), tari bebali (tari semi-



 218 

sakral), dan tari balih-balihan (tari hiburan). Kategorisasi ini 
bukan sekadar taksonomi formal, melainkan mencerminkan 
hierarki nilai yang mengatur posisi masing-masing jenis tari dalam 
kosmologi Hindu-Bali, sekaligus menentukan konteks 
pertunjukan, syarat pelaksanaan, serta makna simbolik yang 
terkandung dalam masing-masing kategori. 

Kategorisasi tari menjadi wali, bebali, dan balih-balihan berakar 
pada konsep kosmologi Bali yang membagi realitas menjadi zona-
zona sakral dengan tingkat kesakralan yang berbeda. Tari wali 
berada pada zona paling sakral (utama mandala), tari bebali 
berada pada zona tengah (madya mandala), sementara tari balih-
balihan berada pada zona profan (nista mandala). Meskipun 
terdapat hierarki kesakralan, ketiga kategori ini saling melengkapi 
dalam membentuk ekosistem seni yang menopang kehidupan 
ritual dan sosial komunitas. 

 

Tari wali (tari sakral) merupakan tari yang memiliki fungsi ritual 
utama dan wajib disajikan dalam konteks upacara keagamaan 
tertentu. Tari wali tidak dapat dipertunjukkan dalam konteks 
sekuler atau hiburan, karena keberadaannya terikat secara 
eksklusif pada fungsi ritual yang spesifik. Di Kota Mataram, 
beberapa jenis tari yang tergolong tari wali mencakup: Sang 
Hyang Jaran, Sang Hyang Dedari, Tari Barong, Tari Abuang, Tari 
Rejang, Tari Canang Sari, Tari Teleq (Sasak), dan Topeng 
Sidakarya. 

Tari-tarian ini tergolong tari sakral dan wajib disajikan dalam 
berbagai aktivitas keagamaan upacara di pura-pura yang ada di 
wilayah Kota Mataram. Sebagaimana hasil pengamatan terhadap 
pelaksanaan upacara di beberapa pura di sekitar wilayah Kota 



 219 

Mataram, Tari Rejang, Tari Canang Sari, dan Topeng Sidakarya 
senantiasa mengawali prosesi ritual upacara dan mengiringi 
selama proses upacara berlangsung. 

Tari Rejang Dedari yang ada di kelurahan Bukit Ngandang 
merupakan contoh spesifik dari tari wali yang memiliki aturan 
pelaksanaan sangat ketat. Tarian ini merupakan tarian sakral yang 
hanya ditarikan pada saat pelaksanaan upacara di Pura Bukit 
Ngandang. Penyajian Tari Rejang Dedari memiliki aturan-aturan 
yang sangat ketat: tarian ini ditarikan oleh 7 (tujuh) orang penari, 
dalam 7 (tujuh) bangunan (putaran), dan selama 7 (tujuh) kali 
selama rangkaian upacara. 

Penggunaan angka tujuh dalam struktur tarian ini bukan 
kebetulan, melainkan merujuk pada kosmologi Hindu yang 
menempatkan angka tujuh sebagai angka sakral yang berkaitan 
dengan berbagai konsep kosmologis seperti tujuh tingkatan 
kesadaran, tujuh chakra, atau tujuh manifestasi kekuatan ilahi. 
Struktur tarian yang mengikuti pola angka tujuh menunjukkan 
bahwa tari wali tidak hanya berfungsi sebagai pertunjukan estetis, 
tetapi sebagai medium aktualisasi prinsip kosmologis yang 
membawa dimensi spiritual ke dalam pengalaman sensorik 
komunal. 

Ketegasan aturan pelaksanaan tari wali mencerminkan 
pemahaman bahwa tari ini berfungsi sebagai medium komunikasi 
dengan dimensi sakral yang memerlukan ketepatan ritual agar 
dapat berfungsi secara efektif. Penyimpangan dari aturan dapat 
mengakibatkan kegagalan ritual atau bahkan membawa 
konsekuensi negatif bagi komunitas, sehingga pelaksanaan tari 
wali diawasi secara ketat oleh pemangku dan tokoh adat yang 
memiliki otoritas untuk menentukan kepantasan ritual. 



 220 

Tari bebali (tari semi-sakral) merupakan kategori tari yang 
memiliki fungsi ritual tetapi tidak bersifat wajib seperti tari wali. 
Tari bebali sering ditampilkan dalam rangkaian upacara 
keagamaan sebagai pelengkap yang memperkaya dimensi estetis 
upacara, tetapi ketiadaannya tidak mengakibatkan kegagalan 
ritual. Di Kota Mataram terdapat beberapa sekaa topeng yang 
sering ditanggap untuk mengisi rangkaian upacara keagamaan, 
termasuk: sekaa Topeng Nila Santhi Budaya (Karang Bungkulan, 
Cakranegara), sekaa Topeng Bali Putra (Pagutan, Mataram), sekaa 
Topeng Agra Sidhi Budaya (Karang Bangbang), sekaa Topeng 
Nitya Gana (Karang Baru), dan sekaa Topeng Sidakarya (Karang 
Bengkel). 

Topeng merupakan bentuk dramatari yang memiliki dimensi 
naratif, menyampaikan cerita dari epos Mahabharata atau 
Ramayana melalui kombinasi tari, dialog, dan musik gamelan. 
Dalam konteks upacara keagamaan, topeng berfungsi sebagai 
medium penyampaian nilai-nilai dharma, mengkomunikasikan 
ajaran moral melalui narasi yang dapat dipahami oleh berbagai 
lapisan masyarakat. Meskipun memiliki dimensi naratif dan 
hiburan, topeng tetap berada dalam kategori bebali karena 
konteks pertunjukannya yang terikat pada upacara keagamaan dan 
makna simbolik yang terkandung dalam cerita yang disajikan. 

Tari balih-balihan (tari hiburan) merupakan kategori tari yang 
memiliki fungsi utama sebagai hiburan dan apresiasi estetis, 
meskipun sebagian juga dapat disajikan dalam konteks upacara 
keagamaan sebagai pelengkap. Di Kota Mataram berkembang 
berbagai bentuk tari-tarian yang didominasi oleh tari kakebyaran, 
baik kakebyaran klasik maupun tari kakebyaran kreasi baru yang 
merupakan hasil ciptaan para seniman di Bali dan di Kota 
Mataram. 



 221 

Keberadaan tari-tarian ini di samping untuk mengisi rangkaian 
upacara keagamaan juga sebagai sarana hiburan bagi masyarakat. 
Dari hasil pengamatan yang dilakukan dalam 5 (lima) tahun 
terakhir, beberapa bentuk tari kakebyaran dan tari kreasi baru 
mendominasi acara pagelaran baik dalam rangkaian upacara 
maupun dalam acara hiburan masyarakat. Adapun tari-tarian 
tersebut antara lain: Tari Sekar Jagat, Tari Selat Segara, Tari Merak 
Angelo, Tari Kasmaran, Tari Satya Brastha, Tari Sekar Jempiring, 
Tari Sekar Jepun, Tari Legong Mesatya, dan Tari Cendrawasih. 

Penyajian tari-tarian tersebut dirangkaikan dengan beberapa tari 
kakebyaran klasik seperti Tari Oleg Tamulilingan dan Tari Teruna 
Jaya yang hingga saat ini masih eksis disajikan oleh para seniman 
Bali di Kota Mataram. Kombinasi antara tari kakebyaran klasik dan 
kreasi baru menunjukkan bahwa repertoar tari tidak bersifat statis, 
melainkan terus berkembang melalui proses kreasi yang 
mempertahankan kontinuitas dengan tradisi sekaligus membuka 
ruang bagi inovasi estetis. 

Tari kakebyaran klasik seperti Oleg Tamulilingan dan Teruna Jaya 
memiliki struktur koreografi yang telah terlembagakan melalui 
transmisi panjang, memiliki pola gerak yang standar, serta estetika 
yang telah diakui secara luas sebagai representasi keunggulan seni 
tari Bali. Tari-tari ini berfungsi sebagai referensi estetis yang 
menjadi tolok ukur kualitas bagi tari-tari kreasi baru, sekaligus 
sebagai medium transmisi pengetahuan teknis kepada generasi 
muda yang belajar tari. 

Tari kreasi baru, di sisi lain, merupakan hasil eksplorasi 
koreografis yang mengintegrasikan elemen-elemen tradisional 
dengan inovasi estetis yang responsif terhadap selera 
kontemporer. Tari kreasi baru sering kali menggunakan tema-
tema yang lebih kontemporer, kostum yang lebih elaboratif, serta 



 222 

koreografi yang lebih dinamis dan teatrikal. Meskipun demikian, 
tari kreasi baru tetap mempertahankan rujukan pada teknik dasar 
tari Bali, penggunaan musik gamelan kakebyaran, serta orientasi 
estetis yang konsisten dengan logika seni Bali. 

Keberadaan tari kreasi baru penting untuk mempertahankan 
relevansi seni tari dalam konteks kontemporer, terutama bagi 
generasi muda yang memiliki preferensi estetis yang berbeda dari 
generasi senior. Tari kreasi baru menyediakan ruang ekspresi yang 
lebih fleksibel, memungkinkan seniman untuk bereksperimen 
dengan bentuk, tema, dan gaya tanpa harus terikat sepenuhnya 
pada konvensi tradisional. Fleksibilitas ini penting untuk 
mempertahankan vitalitas seni tari, mencegah stagnasi, serta 
menarik partisipasi generasi muda yang mungkin merasa terbatas 
oleh aturan ketat tari klasik. 

Kategorisasi tari menjadi wali, bebali, dan balih-balihan juga 
menunjukkan bahwa seni tidak dipahami secara monolitik, 
melainkan sebagai sistem yang berlapis dengan fungsi yang 
beragam. Tidak semua seni memiliki fungsi ritual yang sama, dan 
tidak semua konteks pertunjukan memiliki signifikansi simbolik 
yang setara. Kategorisasi ini memungkinkan komunitas untuk 
mengelola repertoar secara strategis, mempertahankan kesakralan 
tari wali melalui pembatasan konteks pertunjukan, sementara 
membuka ruang kreativitas dalam tari balih-balihan yang memiliki 
fleksibilitas lebih tinggi. 

Repertoar dan musikalitas seni kakebyaran di Lombok 
menunjukkan kompleksitas sistem pengetahuan estetis yang 
ditransmisikan, dipertahankan, dan ditransformasikan dalam 
konteks reproduksi budaya. Gaya Bali Utara yang dominan dalam 
musikalitas, penggunaan gamelan palawasan sebagai medium 
ritual di Pura Meru, serta kategorisasi tari menurut fungsi ritual 



 223 

dan sosial mencerminkan bahwa seni tidak hanya berfungsi 
sebagai ekspresi estetis, tetapi sebagai sistem nilai yang mengatur 
relasi antara manusia, komunitas, dan dimensi sakral dalam 
kosmologi Hindu-Bali. 

6.3 Transformasi dan Adaptasi Bentuk Seni 

Transformasi dan adaptasi merupakan proses inheren dalam 
reproduksi budaya yang berlangsung ketika praktik kultural 
ditransmisikan ke konteks sosial yang berbeda dari wilayah 
asalnya. Transformasi tidak dipahami sebagai penyimpangan dari 
bentuk ideal atau autentik, melainkan sebagai respons kreatif 
terhadap kondisi struktural yang menuntut penyesuaian agar 
praktik tetap dapat berlangsung dan bermakna dalam konteks 
baru. Adaptasi, dalam pengertian ini, merupakan strategi survival 
yang memungkinkan komunitas minoritas mempertahankan 
praktik budaya tanpa kehilangan relevansi sosial atau memicu 
resistensi dari kelompok mayoritas. 

Proses transformasi dan adaptasi seni kakebyaran di Lombok 
terjadi dalam konteks multikultural yang ditandai oleh dominasi 
kelompok mayoritas Sasak-Muslim, diskursus identitas yang 
menempatkan Islam sebagai referensi utama norma sosial, serta 
ketegangan historis yang membayangi relasi antarkomunitas. 
Dalam kondisi ini, komunitas Bali menghadapi dilema antara 
keinginan untuk mempertahankan kontinuitas dengan tradisi 
leluhur dan tuntutan untuk menyesuaikan diri dengan sensibilitas 
mayoritas agar praktik budaya tidak ditolak atau mengalami 
marginalisasi lebih lanjut. 

Transformasi dan adaptasi dapat dipahami melalui kerangka 
teoretis yang dikembangkan oleh teori konfigurasi, yang 



 224 

menjelaskan bahwa terdapat tiga proses sosial ketika terjadi 
perubahan sebagai akibat dari penyesuaian komunitas pendatang 
terhadap lingkungan baru. Pertama, terjadi pengelompokan baru 
dengan orang-orang yang berbeda, yang berarti adanya 
pembentukan hubungan sosial baru. Kedua, terjadi redefinisi 
sejarah kehidupan karena adanya fase kehidupan baru. Ketiga, 
terjadi proses pemberian makna baru bagi diri seseorang, yang 
menyebabkan individu mendefinisikan kembali identitas kultural 
dirinya dan asal-usulnya  (Appadurai, 2010; Strathern, 1991) 

Dalam konteks seni kakebyaran di Lombok, ketiga proses ini 
berlangsung secara simultan. Pembentukan hubungan sosial baru 
terjadi melalui kolaborasi dengan komunitas Sasak dalam konteks 
ritual tertentu, pertukaran ekonomi dalam pasar seni, serta 
interaksi dalam ruang publik yang menuntut negosiasi simbolik. 
Redefinisi sejarah terjadi ketika komunitas Bali di Lombok mulai 
membangun narasi identitas yang berbeda dari komunitas Bali di 
Bali, menghasilkan identitas "Balok" (Bali-Lombok) yang 
mencerminkan pengalaman hibrida. Pemberian makna baru 
terjadi ketika praktik seni yang semula berfungsi secara eksklusif 
dalam konteks ritual Hindu-Bali mulai diartikulasikan juga sebagai 
medium komunikasi lintas budaya atau sebagai representasi 
identitas dalam ruang publik yang pluralistik. 

Transformasi dan adaptasi tidak berlangsung secara seragam pada 
semua aspek praktik seni. Sebagian elemen mengalami modifikasi 
yang signifikan untuk menyesuaikan dengan norma lokal, 
sementara sebagian lain dipertahankan dengan ketat sebagai 
penanda kontinuitas identitas. Selektivitas ini menunjukkan 
bahwa komunitas memiliki kesadaran strategis mengenai elemen 
mana yang dapat dinegosiasikan dan elemen mana yang harus 



 225 

dipertahankan sebagai inti identitas yang tidak dapat 
dikompromikan. 

Proses transformasi dan adaptasi juga melibatkan ketegangan 
internal dalam komunitas antara orientasi konservatif yang 
menghendaki pemeliharaan bentuk tradisional dan orientasi 
adaptif yang menghendaki penyesuaian terhadap tuntutan 
kontemporer. Ketegangan ini diselesaikan melalui negosiasi 
internal yang melibatkan tokoh adat, seniman senior, dan anggota 
komunitas yang lebih luas, menghasilkan kompromi yang 
memungkinkan sebagian perubahan berlangsung tanpa 
mengorbankan legitimasi ritual atau identitas kultural. 

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai transformasi dan 
adaptasi bentuk seni kakebyaran di Lombok melalui tiga fokus 
pembahasan yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari 
adaptasi liturgis dan estetis yang mencakup modifikasi kostum, 
penyesuaian durasi dan struktur pertunjukan, serta penambahan 
elemen bahasa Sasak, dilanjutkan dengan pembahasan mengenai 
hibriditas dan akulturasi yang menghasilkan bentuk-bentuk seni 
baru, dan diakhiri dengan pembahasan mengenai praktik adaptif 
sosial-religius yang mencerminkan negosiasi komunitas Bali 
dengan norma mayoritas dalam berbagai aspek kehidupan ritual 
dan sosial. 

a) Adaptasi Liturgis dan Estetis 

Adaptasi liturgis dan estetis merujuk pada modifikasi yang 
dilakukan terhadap aspek-aspek ritual dan bentuk estetis seni 
pertunjukan agar sesuai dengan norma sosial dan sensibilitas 
religius yang berlaku dalam konteks mayoritas Sasak-Muslim di 
Lombok. Adaptasi ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga 
melibatkan negosiasi simbolik yang menentukan batas-batas 



 226 

kepantasan dalam ruang publik yang pluralistik. Melalui adaptasi 
ini, komunitas Bali berupaya mempertahankan praktik budaya 
sambil meminimalisasi resistensi dari kelompok mayoritas yang 
memiliki pandangan berbeda mengenai kepantasan estetis dan 
liturgis. 

Adaptasi liturgis dan estetis dapat dipahami sebagai strategi yang 
dikembangkan oleh komunitas minoritas untuk dapat diterima 
dan menjadi bagian dari sistem yang lebih luas. Untuk mencapai 
tujuan ini, komunitas Bali harus beradaptasi dengan 
menyesuaikan diri terhadap norma-norma kesopanan, etika, dan 
sensibilitas religius mayoritas, sehingga sering menimbulkan 
perubahan dalam kehidupan sosial dan budaya. Adaptasi tersebut 
mencerminkan kapasitas reflektif komunitas dalam membaca 
dinamika sosial dan mengembangkan respons yang 
memungkinkan keberlanjutan praktik tanpa menimbulkan 
konflik terbuka. 

Modifikasi Kostum Tarian: Menutup Bagian Lengan dan 
Bahu Sesuai Norma Lokal 

Salah satu bentuk adaptasi estetis yang paling nyata adalah 
modifikasi kostum tarian untuk menyesuaikan dengan norma 
kesopanan yang berlaku dalam masyarakat mayoritas Sasak-
Muslim. Sebagaimana diketahui, beberapa tarian Bali disajikan 
dengan konsep kostum yang agak terbuka pada bagian lengan dan 
bahu, mencerminkan estetika tradisional Bali yang tidak 
memandang tubuh sebagai objek yang harus ditutupi secara ketat. 
Namun, dalam konteks Lombok yang didominasi oleh nilai-nilai 
Islam yang menekankan kesopanan berpakaian (aurat), kostum 
yang terbuka pada bagian-bagian tersebut dipandang sebagai tidak 
pantas dan dapat menimbulkan resistensi atau penolakan. 



 227 

Untuk dapat ditampilkan di hadapan masyarakat atau pejabat 
pemerintahan, bagian-bagian yang terbuka seperti lengan dan 
bahu diharuskan mengubah konsep pakaian agar tertutup. 
Modifikasi ini biasanya dilakukan dengan menambahkan baju 
berlengan panjang atau selendang yang menutupi bagian lengan 
dan bahu, sehingga penari tetap dapat menampilkan tarian tanpa 
melanggar norma kesopanan yang berlaku. Modifikasi ini tidak 
hanya berlaku untuk pertunjukan di ruang publik, tetapi juga 
ketika tarian disajikan dalam acara-acara resmi pemerintah atau 
acara yang melibatkan partisipasi masyarakat lintas etnis. 

Modifikasi kostum ini mencerminkan negosiasi simbolik antara 
estetika tradisional Bali dan norma kesopanan mayoritas. 
Komunitas Bali tidak sepenuhnya menolak tuntutan untuk 
menyesuaikan kostum, karena penolakan tersebut dapat 
mengakibatkan marginalisasi lebih lanjut atau bahkan larangan 
untuk menampilkan tarian di ruang publik. Sebaliknya, komunitas 
mengembangkan strategi kompromi yang memungkinkan tarian 
tetap dapat disajikan dengan melakukan modifikasi minimal yang 
tidak mengganggu esensi koreografi atau makna simbolik tarian. 

Meskipun demikian, modifikasi kostum ini tidak tanpa 
konsekuensi estetis. Penambahan baju berlengan panjang atau 
selendang mengubah siluet visual penari, memengaruhi dinamika 
gerak, serta mengurangi aspek visual yang menjadi bagian integral 
dari estetika tari Bali. Sebagian seniman merasa bahwa modifikasi 
ini mengurangi keindahan tarian, karena sebagian pola gerak tari 
Bali dirancang dengan asumsi bahwa lengan dan bahu terbuka, 
sehingga garis gerak dapat terlihat dengan jelas. Ketika bagian-
bagian tersebut tertutup, garis gerak menjadi kurang terlihat, 
mengurangi daya tarik visual yang menjadi salah satu kekuatan 
estetika tari Bali. 



 228 

Ketegangan antara kebutuhan untuk menyesuaikan dengan 
norma lokal dan keinginan untuk mempertahankan estetika 
tradisional diselesaikan melalui diferensiasi konteks. Dalam 
konteks internal komunitas, seperti upacara keagamaan di pura 
atau acara komunal yang hanya melibatkan anggota komunitas 
Bali, kostum tradisional tanpa modifikasi tetap digunakan. 
Modifikasi hanya dilakukan ketika tarian disajikan dalam konteks 
publik yang melibatkan audiens lintas etnis atau ketika tarian 
disajikan dalam acara resmi pemerintah yang memerlukan 
penyesuaian dengan protokol kesopanan yang berlaku. 

Diferensiasi konteks ini menunjukkan bahwa komunitas Bali 
memiliki kesadaran reflektif mengenai perbedaan antara ruang 
internal dan ruang publik, serta strategi untuk mengelola 
visibilitas praktik budaya sesuai dengan konteks sosial yang 
dihadapi. Dalam ruang internal, komunitas memiliki otonomi 
untuk menentukan standar estetis sesuai dengan tradisi leluhur 
tanpa harus menyesuaikan dengan norma eksternal. Dalam ruang 
publik, komunitas mengembangkan strategi adaptasi yang 
memungkinkan partisipasi tanpa mengorbankan legitimasi 
identitas secara fundamental. 

Modifikasi kostum juga mencerminkan dinamika kuasa yang tidak 
seimbang antara komunitas minoritas dan mayoritas. Komunitas 
Bali tidak memiliki kekuatan struktural untuk menentukan norma 
kesopanan dalam ruang publik, sehingga terpaksa menyesuaikan 
praktik mereka dengan norma yang ditentukan oleh kelompok 
mayoritas. Penyesuaian ini bersifat asimetris, karena komunitas 
mayoritas tidak dituntut untuk menyesuaikan praktik mereka 
dengan sensibilitas komunitas minoritas. Asimetri ini 
mencerminkan relasi kuasa yang menempatkan komunitas 
minoritas pada posisi subordinat yang harus terus-menerus 



 229 

bernegosiasi untuk memperoleh ruang ekspresi dalam ruang 
publik. 

Meskipun modifikasi kostum merupakan kompromi yang tidak 
ideal, strategi ini tetap memungkinkan komunitas Bali untuk 
mempertahankan visibilitas dalam ruang publik. Tanpa 
modifikasi, tarian Bali mungkin akan sepenuhnya dilarang atau 
dimarginalisasi dari ruang publik, sehingga kehilangan fungsi 
sebagai medium representasi identitas dalam konteks sosial yang 
lebih luas. Modifikasi, dengan demikian, merupakan strategi 
survival yang memungkinkan praktik budaya tetap berlangsung 
meskipun dalam bentuk yang telah mengalami penyesuaian. 

Penyesuaian Durasi dan Struktur Pertunjukan untuk 
Konteks Urban 

Adaptasi estetis juga berlangsung pada tingkat struktur 
pertunjukan, terutama dalam hal durasi dan organisasi materi 
pertunjukan agar sesuai dengan ritme kehidupan urban dan 
kapasitas perhatian audiens kontemporer. Pertunjukan tradisional 
Bali, terutama yang bersifat ritual, sering kali berlangsung dalam 
durasi yang panjang, mengikuti siklus ritual yang tidak dibatasi 
oleh jam atau waktu yang ketat. Pertunjukan dapat berlangsung 
berjam-jam, bahkan semalam suntuk, sebagai bagian integral dari 
prosesi ritual yang memerlukan kelengkapan prosedural untuk 
mencapai efektivitas spiritual. 

Namun, dalam konteks urban Kota Mataram yang memiliki ritme 
kehidupan yang lebih cepat dan terfragmentasi, durasi 
pertunjukan yang panjang menjadi tidak praktis. Audiens 
kontemporer, terutama generasi muda, memiliki kapasitas 
perhatian yang lebih terbatas, dipengaruhi oleh gaya hidup urban 
yang menuntut efisiensi waktu serta kompetisi dengan berbagai 



 230 

bentuk hiburan lain yang lebih singkat dan dinamis. Dalam 
kondisi ini, pertunjukan yang berlangsung terlalu lama berisiko 
kehilangan perhatian audiens, mengurangi daya tarik seni, serta 
menghambat partisipasi generasi muda dalam praktik budaya. 

Untuk menghadapi tantangan ini, komunitas Bali di Lombok 
mengembangkan strategi penyesuaian durasi pertunjukan dengan 
memendekkan repertoar, mengurangi repetisi, serta 
mengkondensasi struktur dramatik agar lebih padat dan fokus. 
Pertunjukan yang semula berlangsung berjam-jam dikompres 
menjadi durasi yang lebih singkat, misalnya satu hingga dua jam, 
tanpa menghilangkan elemen-elemen esensial yang menjadi inti 
makna atau fungsi ritual pertunjukan. 

Penyesuaian durasi ini tidak semata-mata mengurangi jumlah 
materi, tetapi juga melibatkan rekonfigurasi struktur pertunjukan 
agar tetap koheren dan bermakna meskipun dalam durasi yang 
lebih pendek. Sebagian bagian yang dianggap kurang esensial atau 
yang bersifat repetitif dapat dihilangkan atau dikurangi, sementara 
bagian-bagian yang memiliki signifikansi simbolik atau estetis 
tinggi dipertahankan dan bahkan diperkuat untuk memastikan 
bahwa pesan inti tetap tersampaikan. 

Penyesuaian struktur pertunjukan juga mencakup penguatan 
aspek visual dan dinamika pertunjukan untuk mempertahankan 
perhatian audiens dalam durasi yang lebih singkat. Penggunaan 
kostum yang lebih elaboratif, pencahayaan yang lebih dramatis, 
serta penataan panggung yang lebih teatrikal menjadi strategi 
untuk memaksimalkan daya tarik estetis dalam waktu yang 
terbatas. Strategi ini menunjukkan bahwa adaptasi tidak hanya 
bersifat reduktif (mengurangi durasi), tetapi juga produktif 
(memperkuat elemen-elemen tertentu untuk mengkompensasi 
pengurangan durasi). 



 231 

Penyesuaian durasi dan struktur pertunjukan juga mencerminkan 
pergeseran fungsi seni dari medium ritual yang berorientasi pada 
efektivitas spiritual menuju medium representasi yang 
berorientasi pada komunikasi identitas dan apresiasi estetis. 
Dalam konteks ritual, durasi panjang diperlukan untuk 
memastikan kelengkapan prosedur yang menentukan efektivitas 
ritual. Dalam konteks representasi publik, durasi yang lebih 
singkat lebih sesuai dengan ekspektasi audiens yang datang untuk 
mengapresiasi seni sebagai pertunjukan, bukan sebagai partisipan 
ritual. 

Pergeseran fungsi ini tidak menghilangkan dimensi ritual 
sepenuhnya, karena sebagian pertunjukan tetap disajikan dalam 
konteks upacara keagamaan dengan durasi yang lebih panjang dan 
struktur yang lebih lengkap. Namun, dalam konteks pertunjukan 
publik, festival budaya, atau acara-acara resmi pemerintah, format 
yang lebih singkat dan terkondensasi menjadi norma yang 
memungkinkan partisipasi audiens yang lebih luas dan beragam. 

Penyesuaian durasi juga berkaitan dengan perubahan konteks 
ekonomi pertunjukan. Dalam konteks tanggapan (pertunjukan 
yang dibayar), durasi pertunjukan sering kali ditentukan oleh 
kesepakatan ekonomi antara penyelenggara dan seniman, yang 
biasanya menetapkan durasi standar berdasarkan kompensasi 
ekonomi yang disepakati. Durasi yang lebih singkat 
memungkinkan penyelenggara untuk mengalokasikan anggaran 
lebih efisien, sementara seniman dapat melakukan lebih banyak 
tanggapan dalam waktu yang sama, meningkatkan pendapatan 
ekonomi. 

Meskipun penyesuaian durasi dan struktur pertunjukan 
merupakan respons pragmatis terhadap kondisi kontemporer, 
strategi ini tidak tanpa kritik internal. Sebagian seniman senior 



 232 

merasa bahwa penyingkatan durasi mengurangi kedalaman estetis 
dan makna simbolik pertunjukan, menghasilkan bentuk yang 
lebih superfisial dan kurang autentik. Kritik ini mencerminkan 
ketegangan antara orientasi konservatif yang menekankan 
pemeliharaan bentuk tradisional dan orientasi pragmatis yang 
menekankan adaptasi terhadap tuntutan kontemporer. 

Ketegangan ini diselesaikan melalui diferensiasi format, tempat 
pertunjukan dengan durasi panjang tetap dipertahankan dalam 
konteks ritual internal, sementara format singkat dikembangkan 
untuk konteks publik. Diferensiasi ini memungkinkan 
koeksistensi antara orientasi konservatif dan adaptif, memastikan 
bahwa baik kontinuitas tradisi maupun relevansi kontemporer 
dapat dipertahankan secara simultan. 

Penambahan Elemen Bahasa Sasak dalam Dramatari 

Adaptasi liturgis dan estetis juga termanifestasi dalam 
penambahan elemen bahasa Sasak dalam dramatari, terutama 
dalam konteks pertunjukan yang melibatkan narasi verbal seperti 
topeng atau drama tari lainnya. Penambahan elemen bahasa Sasak 
berfungsi sebagai strategi komunikatif yang memfasilitasi 
pemahaman audiens lintas etnis, sekaligus sebagai gestur simbolik 
yang menunjukkan keterbukaan komunitas Bali terhadap budaya 
lokal dan kesediaan untuk beradaptasi dengan konteks 
multikultural. 

Agar kesenian tersebut diterima oleh semua kalangan termasuk 
masyarakat setempat, beberapa elemen budaya Sasak dimasukkan 
ke dalam seni pertunjukan seperti penggunaan bahasa tradisional 
Sasak dalam dramatari. Penambahan ini tidak berarti 
menggantikan seluruh narasi dengan bahasa Sasak, melainkan 
mengintegrasikan sebagian dialog atau narasi tertentu dalam 



 233 

bahasa Sasak, terutama pada bagian-bagian yang bersifat 
ekspositori atau yang ditujukan untuk berkomunikasi langsung 
dengan audiens. 

Penggunaan bahasa Sasak dalam dramatari memfasilitasi 
pemahaman audiens yang tidak memiliki pengetahuan bahasa Bali 
atau bahasa Kawi yang sering digunakan dalam drama tradisional 
Bali. Bahasa Sasak, sebagai bahasa yang dipahami oleh mayoritas 
masyarakat Lombok, menjembatani kesenjangan komunikasi dan 
memungkinkan audiens untuk mengikuti alur cerita dan 
memahami pesan yang disampaikan tanpa hambatan linguistik. 

Penambahan elemen bahasa Sasak juga berfungsi sebagai medium 
akulturasi simbolik yang menunjukkan bahwa seni Bali di 
Lombok bukan sekadar transplantasi langsung dari Bali, 
melainkan telah mengalami proses adaptasi yang 
mengintegrasikan elemen lokal. Integrasi ini berfungsi sebagai 
pernyataan bahwa komunitas Bali merupakan bagian dari 
masyarakat Lombok yang menghargai budaya lokal dan bersedia 
untuk berpartisipasi dalam pembentukan identitas kultural yang 
lebih inklusif. 

Strategi ini juga berfungsi sebagai mekanisme untuk memperoleh 
penerimaan dari masyarakat mayoritas. Dengan menunjukkan 
keterbukaan terhadap budaya Sasak melalui penggunaan bahasa, 
komunitas Bali berupaya mengurangi persepsi bahwa seni Bali 
bersifat eksklusif atau asing. Gestur simbolik ini penting dalam 
konteks ketegangan historis dan politik identitas yang 
menempatkan komunitas Bali pada posisi yang rentan terhadap 
resistensi atau penolakan dari kelompok mayoritas. 

Meskipun demikian, penambahan elemen bahasa Sasak tidak 
berlangsung tanpa negosiasi internal dalam komunitas Bali. 



 234 

Sebagian anggota komunitas, terutama yang memiliki orientasi 
konservatif, merasa bahwa penggunaan bahasa Sasak dalam 
dramatari dapat mengurangi autentisitas dan kemurnian tradisi 
Bali. Mereka berpendapat bahwa bahasa merupakan bagian 
integral dari estetika drama, dan bahwa penggunaan bahasa lain 
dapat mengubah nuansa dan makna yang terkandung dalam teks 
tradisional. 

Ketegangan ini diselesaikan melalui kompromi yang 
memungkinkan penggunaan bahasa Sasak secara selektif, 
terutama dalam konteks pertunjukan publik yang melibatkan 
audiens lintas etnis, sementara dalam konteks internal komunitas, 
bahasa Bali atau Kawi tetap digunakan sepenuhnya. Kompromi 
ini mencerminkan strategi diferensiasi konteks yang 
memungkinkan koeksistensi antara orientasi konservatif dan 
adaptif, memastikan bahwa baik kontinuitas tradisi maupun 
relevansi sosial dapat dipertahankan. 

Penambahan elemen bahasa Sasak juga berkaitan dengan 
dinamika generasi dalam komunitas. Generasi muda yang tumbuh 
dalam lingkungan multikultural cenderung lebih fasih dalam 
bahasa Sasak atau bahasa Indonesia dibandingkan dengan bahasa 
Bali tradisional, sehingga penggunaan bahasa Sasak memfasilitasi 
partisipasi mereka dalam praktik seni. Tanpa penyesuaian bahasa, 
generasi muda mungkin merasa terasing dari tradisi yang 
menggunakan bahasa yang tidak mereka kuasai, menghambat 
transmisi pengetahuan lintas generasi. 

Strategi penggunaan bahasa Sasak juga mencerminkan kesadaran 
komunitas bahwa bahasa bukan sekadar alat komunikasi, tetapi 
juga medium kuasa yang menentukan siapa yang dapat 
berpartisipasi dan memahami praktik budaya. Dengan membuka 
ruang bagi bahasa Sasak, komunitas Bali memperluas aksesibilitas 



 235 

seni mereka, memungkinkan partisipasi yang lebih inklusif, serta 
membangun jembatan komunikasi dengan komunitas lain dalam 
ruang multikultural Lombok. 

Adaptasi liturgis dan estetis yang mencakup modifikasi kostum, 
penyesuaian durasi dan struktur pertunjukan, serta penambahan 
elemen bahasa Sasak menunjukkan bahwa transformasi seni 
bukan sekadar respons pasif terhadap tekanan eksternal, 
melainkan strategi aktif yang dikembangkan oleh komunitas 
untuk mempertahankan praktik budaya dalam kondisi struktural 
yang tidak menguntungkan. Melalui adaptasi ini, komunitas Bali 
menunjukkan kapasitas reflektif dan kreatif dalam menghadapi 
tantangan multikultural, mengembangkan kompromi yang 
memungkinkan keberlanjutan praktik tanpa mengorbankan inti 
identitas kultural. 

b) Hibriditas dan Akulturasi 

Hibriditas dan akulturasi merupakan fenomena kultural yang 
muncul dari interaksi intensif dan berkelanjutan antara dua atau 
lebih tradisi budaya yang berbeda, menghasilkan bentuk-bentuk 
baru yang tidak sepenuhnya dapat dikategorikan ke dalam salah 
satu tradisi asal melainkan merupakan sintesis kreatif yang 
mencerminkan pengalaman pertemuan lintas budaya. Hibriditas 
tidak dipahami sebagai pencampuran mekanis atau kontaminasi 
yang mengurangi kemurnian tradisi, melainkan sebagai proses 
produktif yang menghasilkan konfigurasi kultural baru yang 
memiliki legitimasi dan makna tersendiri dalam konteks sosial 
yang pluralistik. 

Konsep hibriditas telah dikembangkan secara ekstensif oleh 
Homi Bhabha (1994) dalam kerangka postkolonial studies, yang 
mengemukakan bahwa hibriditas muncul dalam "third space" 



 236 

(ruang ketiga), sebuah ruang antara yang produktif tempat 
identitas-identitas hibrida terbentuk melalui proses negosiasi, 
bukan melalui dominasi satu tradisi atas tradisi lainnya. Third 
space bukan sekadar ruang transisi, melainkan medan kreatif 
tempat makna-makna baru diproduksi melalui dialog antarbudaya 
yang tidak selalu harmonis tetapi tetap produktif. 

Akulturasi, sebagaimana didefinisikan dalam Memorandum for the 
Study of Acculturation (Redfield dkk., 1936), merujuk pada 
fenomena yang muncul ketika kelompok-kelompok individu yang 
memiliki budaya berbeda mengalami kontak langsung yang 
berkelanjutan, mengakibatkan perubahan pada pola budaya asli 
dari salah satu atau kedua kelompok. Akulturasi tidak selalu 
bersifat simetris; dalam banyak kasus, kelompok yang memiliki 
kuasa lebih besar cenderung memengaruhi kelompok yang lebih 
lemah secara struktural. Namun, dalam konteks Lombok, 
akulturasi berlangsung melalui mekanisme yang lebih kompleks, 
melibatkan negosiasi simbolik yang menghasilkan bentuk-bentuk 
hibrida yang tidak sepenuhnya mencerminkan dominasi satu 
kelompok atas kelompok lainnya. 

Hibriditas dan akulturasi dalam konteks seni kakebyaran di 
Lombok terjadi pada berbagai tingkat: musikal, koreografis, 
liturgis, serta sosial. Pada tingkat musikal, terjadi integrasi antara 
repertoar gamelan kakebyaran dengan estetika musikal Sasak, 
menghasilkan komposisi-komposisi baru yang disebut "gending 
pesasakan." Pada tingkat liturgis, terjadi kolaborasi ritual antara 
komunitas Bali dan Sasak dalam prosesi upacara di pura-pura 
tertentu yang memiliki signifikansi historis bagi kedua komunitas. 
Pada tingkat instrumental, terjadi penggunaan gamelan gong 
kebyar untuk mengiringi kesenian Sasak yang sebelumnya 



 237 

menggunakan instrumen lain atau tidak menggunakan gamelan 
sama sekali. 

Fenomena hibriditas dan akulturasi ini menunjukkan bahwa 
meskipun terdapat ketegangan historis dan politik identitas yang 
menempatkan komunitas Bali dan Sasak dalam relasi yang tidak 
selalu harmonis, terdapat juga ruang-ruang dialog dan kolaborasi 
yang memungkinkan munculnya bentuk-bentuk kultural baru 
yang mencerminkan pengalaman hidup bersama dalam ruang 
multikultural. Ruang-ruang ini tidak menghapus diferensiasi 
identitas, tetapi menyediakan konteks tempat identitas dapat 
dinegosiasikan dalam kerangka yang lebih inklusif dan saling 
mengakui. 

Gending Pesasakan: Komposisi Kakebyaran untuk 
Mengiringi Tari Sasak 

Gending pesasakan merupakan bentuk hibriditas musikal yang 
paling jelas dalam konteks seni kakebyaran di Lombok. Gending 
pesasakan merujuk pada komposisi-komposisi musikal yang 
diciptakan dengan menggunakan idiom dan teknik kakebyaran 
(gamelan Bali) tetapi berfungsi untuk mengiringi tari-tarian atau 
kesenian Sasak. Hibriditas ini tidak hanya bersifat instrumental 
(penggunaan gamelan Bali untuk kesenian Sasak), tetapi juga 
estetis, karena komposisi pesasakan mengintegrasikan elemen-
elemen melodi, ritme, dan struktur musikal Sasak ke dalam 
kerangka teknis gamelan kakebyaran. 

Kemunculan gending pesasakan mencerminkan proses kreatif 
yang melibatkan seniman dari kedua tradisi, yang bekerja sama 
untuk menghasilkan bentuk musikal yang dapat melayani 
kebutuhan estetis kesenian Sasak sambil tetap mempertahankan 
karakteristik sonik gamelan kakebyaran. Proses ini melibatkan 



 238 

eksperimen estetis yang mencari titik temu antara dua logika 
musikal yang berbeda: logika musikal Bali yang menekankan 
kompleksitas struktur, dinamika kontras, dan teknik kakebyaran 
yang intens; dan logika musikal Sasak yang cenderung lebih 
sederhana dalam struktur melodi, lebih repetitif, serta 
menggunakan tangga nada yang berbeda. 

Di samping komposisi tabuh palawasan, bentuk komposisi tabuh 
yang musikalitasnya juga berasal dari daerah Bali Utara adalah 
komposisi tabuh sekatian. Berbeda dengan komposisi tabuh 
palawasan, di Kota Mataram komposisi tabuh sekatian umumnya 
dimainkan dengan menggunakan gamelan gong kebyar dan 
gamelan angklung. Namun, yang lebih menarik adalah munculnya 
gending-gending pesasakan yang muncul dari proses akulturasi 
antara musikalitas Bali dan Sasak. 

Fenomena akulturatif ini semakin terbukti ketika beberapa jenis 
kesenian seperti kesenian gandrung, cupak gerantang, dan 
penyajian tembang-tembang pesasakan mempergunakan gamelan 
gong kebyar sebagai musik pengiringnya. Penggunaan gamelan 
gong kebyar untuk mengiringi kesenian Sasak menunjukkan 
bahwa telah terjadi proses adaptasi instrumental yang signifikan, 
tempat instrumen yang semula secara eksklusif terkait dengan 
tradisi Bali mulai digunakan dalam konteks kesenian Sasak. 

Proses penciptaan gending pesasakan melibatkan negosiasi estetis 
yang kompleks. Komposer, yang biasanya adalah seniman Bali 
yang memiliki pengetahuan mendalam tentang teknik gamelan 
kakebyaran, harus mempelajari karakteristik musikal Sasak, dari 
tangga nada, pola melodi, struktur ritme, serta fungsi musikal 
dalam konteks pertunjukan Sasak, untuk kemudian 
mentranslasikannya ke dalam idiom gamelan kakebyaran. Translasi 
ini tidak bersifat mekanis, melainkan memerlukan sensibilitas 



 239 

estetis yang mampu mengidentifikasi esensi musikal Sasak dan 
mereproduksinya dalam medium yang berbeda tanpa kehilangan 
karakteristik yang menjadikannya "Sasak." 

Gending pesasakan juga melibatkan penyesuaian teknis pada 
tingkat instrumentasi dan aransemen. Gamelan gong kebyar, yang 
memiliki register nada dan timbre yang berbeda dari instrumen 
musikal tradisional Sasak seperti preret, gendang beleq, atau 
tawaq-tawaq, memerlukan strategi aransemen yang 
mempertimbangkan perbedaan tersebut. Sebagian melodi yang 
pada instrumen Sasak dimainkan dengan teknik tertentu harus 
ditranslasikan ke dalam teknik permainan gamelan yang berbeda, 
menghasilkan warna sonik yang baru meskipun masih 
mempertahankan kerangka melodi yang dapat dikenali sebagai 
melodi Sasak. 

Keberadaan gending pesasakan menunjukkan bahwa gamelan 
kakebyaran bersifat plastis, lentur, dan fleksibel, sehingga mampu 
mengakomodasi estetika musikal yang berasal dari tradisi lain 
tanpa kehilangan identitasnya sebagai gamelan Bali. Plastisitas ini 
merupakan salah satu karakteristik yang menjadikan gamelan 
kakebyaran dapat bertahan dan berkembang dalam berbagai 
konteks, karena tidak terikat secara kaku pada satu repertoar atau 
satu fungsi, melainkan dapat beradaptasi dan bertransformasi 
sesuai dengan kebutuhan sosial dan estetis komunitas. 

Gending pesasakan juga berfungsi sebagai medium komunikasi 
lintas budaya yang memfasilitasi apresiasi dan pemahaman timbal 
balik antara komunitas Bali dan Sasak. Ketika kesenian Sasak 
diiringi oleh gamelan kakebyaran, audiens dari kedua komunitas 
dapat mengapresiasi kesenian tersebut dengan cara yang berbeda: 
audiens Sasak dapat menikmati kesenian tradisional mereka 
dengan iringan musikal yang lebih kaya dan dinamis, sementara 



 240 

audiens Bali dapat mengapresiasi estetika Sasak melalui medium 
yang familiar bagi mereka. Proses ini membuka ruang dialog 
estetis yang memperkaya pengalaman kultural kedua komunitas. 

Namun, kemunculan gending pesasakan tidak tanpa kontroversi. 
Sebagian seniman Bali merasa bahwa penggunaan gamelan 
kakebyaran untuk mengiringi kesenian Sasak dapat mengurangi 
kekhususan dan identitas gamelan Bali, mengaburkan batas-batas 
yang membedakan seni Bali dari seni Sasak. Mereka khawatir 
bahwa hibriditas dapat mengakibatkan hilangnya kemurnian 
tradisi dan erosi identitas kultural yang telah dipertahankan 
selama berabad-abad. 

Di sisi lain, sebagian seniman dan tokoh masyarakat 
berpandangan bahwa hibriditas merupakan strategi positif yang 
menunjukkan keterbukaan dan fleksibilitas komunitas Bali dalam 
berinteraksi dengan budaya lokal. Mereka berpendapat bahwa 
hibriditas tidak mengurangi identitas Bali, melainkan justru 
memperkaya tradisi dengan membuka ruang bagi inovasi kreatif 
dan kolaborasi lintas budaya yang memperkuat posisi seni Bali 
dalam ekosistem kultural Lombok yang pluralistik. 

Ketegangan antara pandangan ini mencerminkan dilema yang 
lebih luas mengenai autentisitas, kemurnian, dan batas-batas 
identitas dalam konteks multikultural. Dilema ini diselesaikan 
melalui diferensiasi konteks, tempat gending pesasakan diposisikan 
sebagai inovasi kreatif yang memiliki legitimasi dalam konteks 
tertentu (pertunjukan kolaboratif, festival budaya, acara lintas 
etnis) tanpa menggantikan repertoar tradisional yang tetap 
dipertahankan dalam konteks ritual dan internal komunitas. 



 241 

Prosesi Ritual di Pura Meru dan Pura Lingsar: Keterlibatan 
Kedua Etnis (Bali-Sasak) 

Prosesi ritual di Pura Meru Karang Kecicang dan Pura Lingsar 
merupakan contoh paling jelas dari akulturasi liturgis yang 
melibatkan partisipasi aktif kedua komunitas Bali dan Sasak dalam 
konteks upacara keagamaan. Prosesi ini menunjukkan bahwa 
meskipun terdapat perbedaan fundamental dalam orientasi 
religius Hindu bagi komunitas Bali dan Islam bagi komunitas 
Sasak, terdapat ruang ritual yang memungkinkan kolaborasi dan 
partisipasi bersama dalam kerangka penghormatan terhadap 
entitas sakral yang diyakini memiliki signifikansi bagi kedua 
komunitas. 

Di Pura Lingsar, pelaksanaan upacara senantiasa melibatkan 
kedua etnis Bali dan Sasak dalam rangkaian ritual. Dari awal 
prosesi hingga akhir upacara, kedua etnis secara bersama-sama 
melaksanakan pujawali serta diiringi dengan kesenian Bali dan 
Sasak. Tabuh-tabuh pelawasan dan kakebyaran saling bersautan 
dengan tabuh pesasakan, tambur, gendang beleq, dan tawaq-tawaq. 
Demikian pula tari Rejang, Canang Sari, Teleq, dan Batek Baris 
sebagai kesenian sakral senantiasa mengisi rangkaian upacara 
tersebut. 

Keberadaan Kemaliq di Pura Lingsar sebagai rangkaian pura di 
Pura Gaduh serta sebagai tempat persembahyangan bersama 
antara umat Hindu dan Muslim Sasak mencerminkan adanya 
hubungan yang sangat erat antara kedua etnis. Kemaliq bukan 
sekadar ruang fisik, melainkan ruang simbolik yang menjembatani 
dua tradisi religius yang berbeda, memfasilitasi dialog spiritual 
yang melampaui batas-batas teologis yang memisahkan Hindu 
dan Islam. 



 242 

Prosesi ritual di Pura Lingsar mencerminkan prinsip sinkretisme 
religius yang telah berkembang selama berabad-abad sebagai hasil 
dari interaksi panjang antara komunitas Bali dan Sasak. 
Sinkretisme ini tidak berarti pencampuran doktrin atau 
penghapusan perbedaan teologis, melainkan pengakuan terhadap 
pluralitas jalan spiritual dan kesediaan untuk berpartisipasi dalam 
ritual bersama yang menghormati entitas sakral yang diyakini 
memiliki kekuatan dan signifikansi bagi kedua komunitas. 

Pola yang sama juga terjadi di Pura Meru Karang Kecicang, 
tempat keterlibatan etnis Bali dan Sasak menjadi suatu keharusan 
sehingga mencerminkan terjadinya akulturasi budaya di antara 
kedua etnis tersebut. Di dalam prosesi ritual upacara di Pura 
Meru, di samping diiringi dengan berbagai jenis kesenian Bali, 
juga terdapat beberapa bentuk kesenian Sasak. Gamelan gong 
palawasan dan gamelan gong kebyar merupakan gamelan dari 
etnis Bali yang digunakan sebagai pengiring prosesi ritual, yang 
mana di samping memainkan tabuh-tabuh instrumental juga 
dipakai untuk mengiringi beberapa tarian upacara yang 
merupakan bagian dari rangkaian upacara di pura tersebut seperti 
tari Canang Sari, Rejang, dan Topeng Sidakarya. 

Sedangkan peran serta etnik Sasak dalam ritual upacara ini adalah 
juga menyajikan beberapa kesenian seperti comprang atau barong 
tengkoq, teleq, dan pelantuan tembang pesasakan yang diiring 
dengan instrumen preret. Keterlibatan komunitas Sasak dalam 
ritual di pura yang merupakan tempat ibadah umat Hindu 
menunjukkan bahwa terdapat pengakuan timbal balik terhadap 
kesakralan tempat tersebut, melampaui batas-batas identitas 
religius yang eksklusif. 

Terjadinya perpaduan budaya di dalam pelaksanaan upacara di 
Pura Meru Karang Kecicang menunjukkan adanya kemiripan 



 243 

dengan prosesi ritual upacara yang terjadi di Pura Lingsar. Adanya 
persamaan pola prosesi ritual antara ritual upacara di Pura Meru 
dengan prosesi ritual upacara yang dilaksanakan di Pura Lingsar, 
menurut penjelasan Jro Mangku I Made Getul sebagai pemangku 
di Pura Meru tersebut, adalah sebagai sebuah keharusan dan 
penghormatan kepada Ida Betara yang berstana di Lingsar. 

Penjelasan ini mengindikasikan bahwa terdapat jaringan ritual 
yang menghubungkan berbagai pura di Lombok, tempat tradisi 
ritual di satu pura memiliki referensi terhadap tradisi di pura lain, 
membentuk sistem ritual yang koheren dan saling merujuk. 
Jaringan ritual ini berfungsi sebagai mekanisme yang memperkuat 
kohesi komunitas Hindu-Bali di Lombok, sekaligus memfasilitasi 
kolaborasi dengan komunitas Sasak dalam konteks ritual yang 
memiliki legitimasi historis dan spiritual. 

Keterlibatan komunitas Sasak dalam ritual di pura-pura Bali tidak 
dapat dipisahkan dari sejarah panjang interaksi dan akulturasi 
yang telah berlangsung sejak masa kekuasaan Kerajaan 
Karangasem. Pada masa itu, meskipun terdapat hierarki kuasa 
yang menempatkan komunitas Bali pada posisi dominan, terdapat 
juga mekanisme integrasi yang melibatkan komunitas Sasak dalam 
berbagai aspek kehidupan kerajaan, termasuk dalam konteks 
ritual keagamaan. Integrasi ini tidak menghapus identitas religius 
komunitas Sasak, tetapi menciptakan ruang tempat kedua tradisi 
dapat berkoeksistensi dan berkolaborasi dalam kerangka yang 
saling menghormati. 

Pasca-kemerdekaan dan pembalikan relasi kuasa yang 
menempatkan komunitas Bali pada posisi minoritas, kolaborasi 
ritual di Pura Lingsar dan Pura Meru tetap dipertahankan sebagai 
tradisi yang memiliki legitimasi historis dan spiritual yang kuat. 
Pemeliharaan tradisi ini menunjukkan bahwa meskipun terdapat 



 244 

ketegangan politik identitas dan upaya indigenisasi yang berupaya 
memurnikan identitas Sasak dari pengaruh Bali, terdapat juga 
kekuatan sosial yang menghargai pluralitas dan menolak 
eksklusivisme religius yang mengabaikan pengalaman hidup 
bersama yang telah terbentuk selama berabad-abad. 

Prosesi ritual kolaboratif di kedua pura ini juga berfungsi sebagai 
medium rekonsiliasi simbolik yang menyediakan ruang tempat 
memori kolektif mengenai dominasi dan subordinasi dapat 
dinegosiasikan dalam kerangka yang lebih konstruktif. Melalui 
partisipasi bersama dalam ritual, kedua komunitas mengakui 
signifikansi spiritual tempat tersebut tanpa harus menghapus 
diferensiasi identitas atau mengkompromikan keyakinan teologis 
masing-masing. 

Namun, pemeliharaan tradisi kolaboratif ini menghadapi 
tantangan dari gerakan indigenisasi dan purifikasi religius yang 
menghendaki pembatasan partisipasi komunitas Sasak dalam 
ritual yang dianggap Hindu atau sebaliknya pembatasan 
partisipasi komunitas Bali dalam ritual yang dianggap Islam. 
Tekanan ini mengakibatkan sebagian anggota komunitas Sasak 
menghentikan partisipasi mereka dalam ritual di pura, sementara 
sebagian lain tetap mempertahankan tradisi tersebut sebagai 
bagian dari identitas lokal yang melampaui batas-batas religius 
yang kaku. 

Penggunaan Gamelan Gong Kebyar untuk Kesenian Sasak 
(Gandrung, Cupak Gerantang, Tembang Pesasakan) 

Penggunaan gamelan gong kebyar untuk mengiringi kesenian 
Sasak seperti gandrung, cupak gerantang, dan tembang pesasakan 
merupakan bentuk hibriditas instrumental yang menunjukkan 
fleksibilitas dan adaptabilitas gamelan kakebyaran dalam berbagai 



 245 

konteks estetis. Hibriditas instrumental ini tidak hanya melibatkan 
penggunaan instrumen Bali untuk kesenian Sasak, tetapi juga 
adaptasi teknik permainan, aransemen, serta struktur musikal agar 
sesuai dengan kebutuhan estetis kesenian Sasak. 

Kesenian gandrung merupakan bentuk tari pergaulan Sasak yang 
memiliki dimensi sosial dan hiburan, sering ditampilkan dalam 
konteks perayaan komunal atau acara-acara sosial. Secara 
tradisional, gandrung diiringi oleh instrumen musik Sasak yang 
relatif sederhana, seperti rebana, suling, atau instrumen perkusi 
lainnya. Namun, dengan masuknya gamelan gong kebyar sebagai 
medium pengiring, gandrung mengalami transformasi estetis yang 
signifikan, baik dalam hal kualitas sonik, kompleksitas musikal, 
maupun daya tarik teatrikal. 

Penggunaan gamelan gong kebyar untuk mengiringi gandrung 
memerlukan adaptasi pada tingkat aransemen dan struktur 
musikal. Komposer harus mempelajari pola melodi dan ritme 
gandrung yang telah terlembagakan dalam tradisi Sasak, 
kemudian mentranslasikan pola-pola tersebut ke dalam idiom 
gamelan kakebyaran. Translasi ini melibatkan penyesuaian tangga 
nada, penyesuaian struktur harmonis (jika ada), serta 
pengembangan pola-pola interlocking (kotekan) yang menjadi ciri 
khas gamelan Bali untuk memperkaya tekstur musikal gandrung. 

Hasil dari adaptasi ini adalah bentuk gandrung yang memiliki 
kualitas sonik yang lebih kaya, dinamika yang lebih kuat, serta 
kompleksitas musikal yang lebih tinggi dibandingkan dengan versi 
tradisional. Transformasi ini tidak menghilangkan esensi 
gandrung sebagai tari pergaulan Sasak, tetapi memperkuat daya 
tarik estetisnya sehingga lebih kompetitif dalam konteks hiburan 
kontemporer yang ditandai oleh ekspektasi audiens terhadap 
kualitas produksi yang tinggi. 



 246 

Cupak gerantang merupakan bentuk dramatari Sasak yang 
menyampaikan cerita rakyat lokal dengan dimensi komedi dan 
moral. Secara tradisional, cupak gerantang juga diiringi oleh 
instrumen musik Sasak yang sederhana. Penggunaan gamelan 
gong kebyar untuk mengiringi cupak gerantang memberikan 
dimensi teatrikal yang lebih kuat, karena gamelan mampu 
menghadirkan berbagai suasana emosional, dari yang komik 
hingga yang dramatis, melalui variasi tempo, dinamika, dan warna 
sonik yang lebih luas. 

Adaptasi gamelan untuk cupak gerantang juga memerlukan 
kolaborasi erat antara pemusik dan dalang atau aktor, karena 
gamelan harus responsif terhadap dinamika naratif dan aksi 
panggung. Pemusik gamelan harus memiliki sensibilitas terhadap 
timing dramatis, mampu mengantisipasi perubahan suasana, serta 
menyediakan aksentuasi musikal yang memperkuat momen-
momen kunci dalam narasi. Kolaborasi ini menunjukkan bahwa 
hibriditas tidak hanya berlangsung pada tingkat instrumental, 
tetapi juga pada tingkat praktik kolaboratif yang melibatkan 
negosiasi estetis antaraktor dari tradisi yang berbeda. 

Tembang pesasakan merupakan bentuk vokal tradisional Sasak 
yang memiliki karakteristik melodi dan lirik yang khas. 
Penggunaan gamelan gong kebyar untuk mengiringi tembang 
pesasakan memberikan dukungan harmonik dan ritmis yang 
memperkaya dimensi musikal tembang, sekaligus memperkuat 
proyeksi vokal dalam konteks pertunjukan publik yang 
memerlukan volume suara yang lebih besar. 

Adaptasi gamelan untuk tembang pesasakan memerlukan 
penyesuaian pada tingkat register nada dan dinamika, karena 
gamelan tidak boleh mendominasi vokal tetapi harus berfungsi 
sebagai iringan yang mendukung tanpa mengaburkan lirik atau 



 247 

melodi vokal. Pemusik gamelan harus mengembangkan 
sensibilitas terhadap frasering vokal, memberikan ruang bagi 
vokal untuk bernafas, serta menyediakan respons musikal yang 
memperkuat ekspresi emosional tembang. 

Penggunaan gamelan gong kebyar untuk mengiringi kesenian 
Sasak juga memiliki dimensi ekonomi yang penting. Kesenian 
Sasak yang diiringi oleh gamelan gong kebyar cenderung memiliki 
nilai pasar yang lebih tinggi, karena dianggap memiliki kualitas 
produksi yang lebih baik dan daya tarik estetis yang lebih kuat. 
Peningkatan nilai pasar ini memberikan insentif ekonomi bagi 
seniman Sasak untuk menggunakan gamelan Bali, sekaligus 
membuka peluang ekonomi bagi pemusik Bali yang dapat 
memperoleh tanggapan dari kesenian Sasak. 

Kolaborasi ekonomi ini menciptakan interdependensi antara 
komunitas Bali dan Sasak dalam ekosistem seni, tempat kedua 
komunitas saling membutuhkan untuk memenuhi kebutuhan 
estetis dan ekonomi masing-masing. Interdependensi ini 
berfungsi sebagai mekanisme yang memperkuat relasi 
antarkomunitas, meskipun tidak menghapus ketegangan yang 
berakar pada politik identitas dan memori historis. 

Namun, penggunaan gamelan gong kebyar untuk kesenian Sasak 
tidak tanpa kontroversi dalam komunitas Sasak sendiri. Sebagian 
tokoh dan seniman Sasak yang memiliki orientasi purifikasi 
identitas merasa bahwa penggunaan gamelan Bali dapat 
mengaburkan identitas kesenian Sasak, mengurangi autentisitas, 
serta menciptakan ketergantungan terhadap komunitas Bali yang 
dapat memengaruhi otonomi estetis kesenian Sasak. Mereka 
berpendapat bahwa kesenian Sasak harus dikembangkan dengan 
menggunakan instrumen dan idiom musikal Sasak, bukan dengan 
mengadopsi instrumen dari tradisi lain. 



 248 

Di sisi lain, sebagian seniman dan tokoh masyarakat Sasak 
berpandangan bahwa penggunaan gamelan gong kebyar 
merupakan strategi pragmatis yang meningkatkan kualitas dan 
daya saing kesenian Sasak dalam konteks pasar seni kontemporer. 
Mereka berpendapat bahwa identitas kesenian Sasak tidak 
ditentukan oleh instrumen yang digunakan, melainkan oleh esensi 
estetis, narasi, serta makna kultural yang terkandung dalam 
kesenian tersebut. Penggunaan gamelan, dalam pandangan ini, 
tidak mengurangi identitas Sasak melainkan justru memperkaya 
ekspresi estetis kesenian. 

Ketegangan antara pandangan purifikasi dan pandangan 
pragmatis ini mencerminkan dinamika yang lebih luas mengenai 
autentisitas, kemurnian, dan adaptasi dalam konteks 
multikultural. Ketegangan ini tidak selalu terselesaikan secara 
definitif, melainkan terus dinegosiasikan dalam berbagai konteks 
pertunjukan, tergantung pada orientasi penyelenggara, audiens, 
serta tujuan pertunjukan. 

Hibriditas dan akulturasi yang termanifestasi dalam gending 
pesasakan, prosesi ritual kolaboratif, serta penggunaan gamelan 
gong kebyar untuk kesenian Sasak menunjukkan bahwa 
meskipun terdapat ketegangan historis dan politik identitas yang 
menempatkan komunitas Bali dan Sasak dalam relasi yang tidak 
selalu harmonis, terdapat juga ruang-ruang produktif tempat 
dialog estetis dan kolaborasi kultural berlangsung. Ruang-ruang 
ini tidak menghapus diferensiasi identitas, tetapi menyediakan 
konteks tempat identitas dapat dinegosiasikan dalam kerangka 
yang lebih inklusif, menghasilkan bentuk-bentuk kultural baru 
yang mencerminkan pengalaman hidup bersama dalam ruang 
multikultural Lombok. 



 249 

c) Praktik Adaptif Sosial-Religius 

Praktik adaptif sosial-religius merujuk pada modifikasi dan 
transformasi yang dilakukan oleh komunitas Bali di Lombok 
terhadap berbagai aspek kehidupan sosial dan ritual keagamaan 
agar dapat beradaptasi dengan konteks multikultural yang 
ditandai oleh dominasi nilai-nilai Islam-Sasak. Adaptasi ini tidak 
hanya bersifat estetis atau performatif, tetapi menyentuh dimensi 
yang lebih fundamental dalam kehidupan komunitas, termasuk 
praktik ritual, tradisi komunal, serta simbol-simbol identitas yang 
digunakan dalam interaksi sosial. Praktik adaptif ini 
mencerminkan kapasitas reflektif komunitas dalam membaca 
dinamika sosial dan mengembangkan strategi yang 
memungkinkan keberlanjutan praktik budaya tanpa 
menimbulkan konflik dengan kelompok mayoritas. 

Adaptasi sosial-religius berlangsung dalam ruang antara yang 
mengharuskan komunitas Bali untuk terus menegosiasikan batas-
batas antara pemeliharaan inti identitas religius dan penyesuaian 
terhadap norma sosial yang berlaku dalam masyarakat yang lebih 
luas. Negosiasi ini tidak berlangsung dalam kondisi setara, karena 
komunitas Bali sebagai kelompok minoritas memiliki kuasa yang 
lebih terbatas dalam menentukan norma sosial dibandingkan 
dengan kelompok mayoritas. Namun, meskipun berada dalam 
posisi yang tidak menguntungkan secara struktural, komunitas 
Bali tetap memiliki agensi untuk mengembangkan strategi 
adaptasi yang mempertahankan kontinuitas dengan tradisi sambil 
membuka ruang bagi modifikasi yang memungkinkan 
koeksistensi dengan kelompok mayoritas. 

Praktik adaptif sosial-religius dapat dipahami melalui kerangka 
teoretis yang dikembangkan oleh teori konfigurasi, yang 



 250 

menjelaskan bahwa komunitas pendatang mengalami proses 
pembentukan hubungan sosial baru, redefinisi sejarah kehidupan, 
serta pemberian makna baru bagi identitas kultural dalam konteks 
lingkungan yang berbeda (Abdullah, 2006). Dalam konteks 
Lombok, ketiga proses ini berlangsung secara simultan dan saling 
memperkuat, menghasilkan konfigurasi praktik sosial-religius 
yang memiliki kekhasan tersendiri dan tidak sepenuhnya identik 
dengan praktik yang ada di Bali. 

Adaptasi sosial-religius juga mencerminkan prinsip fleksibilitas 
dan keterbukaan yang menjadi karakteristik budaya Bali, 
sebagaimana diungkapkan dalam berbagai konteks bahwa orang 
Bali memiliki sifat kreatif, adaptif, dan fleksibel. Fleksibilitas ini 
tidak berarti bahwa komunitas Bali meninggalkan identitasnya, 
melainkan menunjukkan kapasitas untuk merespons perubahan 
konteks tanpa kehilangan rujukan pada nilai-nilai inti yang 
menjadi landasan identitas. Fleksibilitas, dalam pengertian ini, 
merupakan strategi survival yang memungkinkan komunitas 
minoritas mempertahankan praktik budaya dalam kondisi 
struktural yang tidak mendukung. 

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai praktik adaptif sosial-
religius yang dikembangkan oleh komunitas Bali di Lombok 
melalui empat fokus pembahasan yang mencerminkan berbagai 
dimensi adaptasi. Pembahasan dimulai dari tradisi magibung 
sebagai praktik komunal yang mengintegrasikan filosofi 
keagamaan Hindu dengan konteks sosial Lombok, dilanjutkan 
dengan tradisi ngelegu sebagai praktik yang unik dan tidak 
ditemukan di Bali, kemudian membahas penggunaan daging 
kerbau sebagai kompromi ritual yang menghormati sensibilitas 
religius kedua komunitas, dan diakhiri dengan pembahasan 
mengenai penggunaan busana adat Sasak oleh komunitas Bali 



 251 

dalam acara resmi sebagai gestur simbolik yang menunjukkan 
keterbukaan dan kesediaan untuk beradaptasi dengan norma 
lokal. 

Tradisi Magibung: Makan Bersama dengan Filosofi 
Keagamaan Hindu 

Magibung merupakan tradisi makan bersama yang telah sangat 
lama dilaksanakan oleh masyarakat Bali di Lombok, diperkirakan 
sudah muncul pada saat kekuasaan Kerajaan Karangasem di 
Lombok. Menurut penuturan I Made Getul, magibung berasal 
dari kata "bagi" yang artinya membagi dan "buung" artinya batal. 
Seringnya terjadi perang saudara di antara para pewaris tahta 
Kerajaan Karangasem di Lombok memunculkan keinginan untuk 
membagi wilayah kekuasaan menjadi dua. Namun mengingat 
mereka masih satu garis keturunan, akhirnya pembagian wilayah 
kekuasaan tersebut diurungkan demi persatuan dan kesatuan 
wilayah kekuasaan. Batalnya rencana tersebut akhirnya dirayakan 
dengan pesta makan bersama yang lama-kelamaan disebut dengan 
magibung. 

Etimologi ini menunjukkan bahwa magibung tidak hanya 
berfungsi sebagai praktik makan bersama dalam pengertian 
teknis, melainkan membawa memori historis mengenai resolusi 
konflik dan komitmen terhadap persatuan. Memori historis ini 
terinternalisasi dalam praktik magibung, sehingga setiap 
pelaksanaan magibung berfungsi sebagai reaktualisasi nilai 
persatuan, kebersamaan, dan penolakan terhadap konflik yang 
dapat memecah belah komunitas. 

Sebagai sebuah tradisi yang sudah dilaksanakan berabad-abad 
lamanya, di balik suasana kebersamaan dan keakraban baik 
antarindividu maupun golongan, magibung mengandung filosofi 



 252 

keagamaan yang cukup tinggi. Tiap-tiap elemen yang terdapat 
dalam tradisi tersebut memiliki makna filosofis yang tinggi, 
menunjukkan bahwa magibung bukan sekadar praktik profan 
tetapi merupakan ritual komunal yang mengintegrasikan dimensi 
sosial dan spiritual. 

Terdapat beberapa elemen dalam tradisi magibung yang masing-
masing memiliki makna simbolik yang terkait dengan kosmologi 
Hindu-Bali. Pertama, peserta magibung yang biasanya terdiri atas 
puluhan bahkan sampai ratusan orang, dibagi dalam beberapa 
kelompok kecil yang jumlahnya tidak lebih dari delapan orang. 
Jumlah delapan orang ini merupakan simbol dari asta dala putaran 
swastika yang merupakan salah satu simbol keagamaan umat 
Hindu. Penggunaan angka delapan bukan kebetulan, melainkan 
merujuk pada konsep kosmologis mengenai delapan arah mata 
angin (Dewata Nawa Sanga) yang menjadi landasan orientasi 
spasial dalam kosmologi Hindu-Bali. 

Kedua, pangenter atau pangwekas adalah orang yang bertugas 
memandu serta mengawasi pelaksanaan magibung. Pemandu ini 
memegang peranan penting dalam tradisi magibung karena tata 
cara pelaksanaan dan susunan acara gibungan dari awal hingga 
akhir dipandu dengan menggunakan bahasa Bali halus. Setelah 
para undangan dipersilahkan duduk oleh orang yang 
melaksanakan upacara yang tidak boleh diwakilkan, selanjutnya 
acara tradisi magibung diambil alih oleh pengenter. Sebagai 
pengenter dan mengawasi acara magibung, pangwekas akan 
memandu setiap tahapan magibung dengan mempergunakan 
bahasa Bali halus, misalnya: "duaning pakembulan niki sampun 
kapepekang, antuk punika sang meduwe krana ngaturang mewajik tur 
marakan gibungan" (karena semua peserta sudah lengkap, untuk itu 



 253 

yang memiliki upacara mempersilahkan untuk mencuci tangan 
dan membagi gibungan). 

Penggunaan bahasa Bali halus dalam seluruh prosesi magibung 
menunjukkan bahwa tradisi ini memiliki status ritual yang 
mengharuskan penggunaan register bahasa yang lebih tinggi 
sebagai penanda penghormatan dan kesakralan konteks. Bahasa 
halus berfungsi sebagai medium yang memisahkan konteks 
profan dari konteks ritual, menciptakan frame simbolik yang 
menandai bahwa aktivitas makan bersama ini bukan sekadar 
konsumsi makanan melainkan aktualisasi nilai kosmologis dan 
sosial. 

Ketiga, gibungan adalah makanan yang disajikan dalam tradisi 
magibung yang terdiri dari berbagai komponen simbolik: nasi 
gibungan sebagai lambang dunia; komoh (kuah adonan dari 
berbagai bahan yang diracik) sebagai perlambang Siwa; saab atau 
tutup nasi sebagai simbol panca aksara; ceretan tempat minuman 
sebagai simbol ong kara (aksara suci); paideran tempat tuak 
sebagai simbol dari gunung; garam sebagai simbol laut. 

Struktur simbolik ini menunjukkan bahwa gibungan bukan 
sekadar hidangan, melainkan representasi kosmologis yang 
menghadirkan elemen-elemen alam semesta dalam medium 
kuliner. Melalui konsumsi gibungan, peserta magibung secara 
simbolik mengintegrasikan diri dengan kosmos, 
mengaktualisasikan kesatuan antara mikrokosmos (diri individu) 
dan makrokosmos (alam semesta), sesuai dengan prinsip 
fundamental kosmologi Hindu. 

Selain elemen di atas, dalam satu gibungan terdapat berbagai jenis 
sate yang diletakkan di sembilan penjuru sebagai simbol Dewata 
Nawa Sanga (sembilan manifestasi kekuatan ilahi yang mengatur 



 254 

sembilan arah). Adapun jenis sate tersebut di antaranya: sate 
lembat yang diletakkan di sebelah selatan sebagai simbol Dewa 
Brahma; sate pusut di Barat Daya sebagai simbol Dewa Rudra; 
sate iga di arah barat sebagai simbol Dewa Mahadewa; sate cocol 
berbentuk segitiga di sebelah barat laut sebagai simbol Dewa 
Sangkara; sate berabas berbentuk segi empat di utara sebagai 
simbol Dewa Wisnu; sate kablet di arah timur laut sebagai simbol 
Dewa Sambu; sate wayang-wayang di arah timur sebagai simbol 
Dewa Iswara; sate aseman di tenggara sebagai simbol Dewa 
Maheswara; dan sate orob diletakkan di tengah sebagai simbol 
Dewa Siwa. 

Peletakan sembilan jenis sate sesuai dengan arah kosmologis 
menunjukkan bahwa gibungan merupakan mandala kuliner yang 
merepresentasikan struktur kosmis dalam bentuk yang dapat 
dikonsumsi. Setiap peserta magibung, melalui konsumsi sate yang 
diambil dari berbagai arah, secara simbolik menyerap energi dari 
berbagai manifestasi kekuatan ilahi, mengintegrasikan diri dengan 
tatanan kosmis yang lebih luas. 

Di samping berbagai jenis sate, juga terdapat beberapa jenis 
ebatan lawar dengan warna-warna yang berbeda: ebatan patung 
(parutan kelapa, ada yang dicampur darah dan ada yang berwarna 
putih); ebatan kenyon (campuran daun belimbing yang diremas, 
kelapa parut, cokot, dan lemak babi); lelembaran (lawar merah 
dengan lembaran daun belimbing); serta ebatan pademara 
(campuran dari semua adonan di atas). Dari berbagai jenis ebatan 
tersebut, warna-warna yang muncul merupakan simbol dari catur 
warna masyarakat: ebatan yang berwarna putih simbol kelompok 
masyarakat dari kalangan Brahmana; ebatan merah simbol 
kelompok masyarakat dari kalangan Ksatria; ebatan kuning 



 255 

simbol kelompok masyarakat dari kalangan Waisya; dan ebatan 
hijau simbol kelompok masyarakat dari kalangan Sudra. 

Representasi catur warna dalam ebatan lawar menunjukkan 
bahwa magibung berfungsi sebagai medium integrasi sosial yang 
melampaui batas-batas kasta. Meskipun dalam kehidupan sosial 
terdapat stratifikasi berdasarkan kasta, dalam konteks magibung 
semua peserta terlepas dari kasta, duduk bersama dan 
mengonsumsi makanan yang mengandung representasi simbolik 
dari semua kasta. Praktik ini berfungsi sebagai mekanisme 
penegasan bahwa meskipun terdapat diferensiasi sosial, semua 
anggota komunitas memiliki nilai yang setara dalam konteks 
komunal dan spiritual. 

Apabila dilihat dari cara pengolahan dan bahan yang digunakan, 
terdapat tiga jenis gibungan: pertama, gibungan biasa yang olahan 
dagingnya dari daging babi; kedua, gibungan ten keni yang 
diperuntukkan bagi orang yang tidak makan daging babi, biasanya 
menggunakan daging ayam, bebek, atau daging kerbau; ketiga, 
gibungan gorengan yang disajikan untuk kaum wanita. 

Diferensiasi jenis gibungan ini menunjukkan bahwa tradisi 
magibung memiliki fleksibilitas yang mengakomodasi 
keberagaman preferensi dan larangan makanan dalam komunitas. 
Yang paling signifikan adalah keberadaan gibungan ten keni yang 
menggunakan daging kerbau, bukan daging babi. Adaptasi ini 
penting dalam konteks Lombok yang multikultural, tempat 
sebagian anggota komunitas mungkin memiliki sensibilitas 
terhadap konsumsi daging babi akibat pengaruh nilai-nilai Islam 
atau interaksi sosial dengan komunitas Sasak. 

Tradisi magibung menunjukkan bahwa praktik komunal yang 
berakar pada kosmologi Hindu-Bali dapat beradaptasi dengan 



 256 

konteks sosial yang berbeda tanpa kehilangan makna filosofis 
yang fundamental. Fleksibilitas dalam hal bahan makanan 
(penggunaan daging kerbau sebagai alternatif) menunjukkan 
bahwa komunitas Bali memiliki kesadaran pragmatis bahwa 
keberlanjutan tradisi memerlukan penyesuaian terhadap realitas 
sosial, sambil mempertahankan struktur simbolik yang menjadi 
inti makna ritual. 

Ngelegu: Tradisi Malam Menjelang Upacara 

Ngelegu merupakan tradisi unik yang hanya ditemukan di wilayah 
Karang Medain, Kota Mataram, dan tidak ditemukan di wilayah 
Bali. Tradisi ini merupakan contoh praktik adaptif yang muncul 
dari kondisi sosial spesifik komunitas Bali di Lombok, 
mencerminkan kreativitas lokal dalam mengembangkan 
mekanisme solidaritas komunal yang responsif terhadap konteks 
setempat. 

Sebagai komunitas Bali yang keberadaannya sudah sangat lama 
menetap di Lombok, dari sejak abad XIII jauh sebelum masuknya 
Kerajaan Karangasem, komunitas etnik Bali di Karang Medain 
memiliki sebuah tradisi unik yang berbeda dengan komunitas 
lainnya di Kota Mataram. Menurut I Nengah Sukantha, tradisi ini 
merupakan tradisi lama yang hingga saat ini masih eksis di dalam 
kehidupan sosial masyarakat Karang Medain. 

Ngelegu sebagaimana namanya berasal dari kata "legu" (nyamuk). 
Seperti nyamuk, dia datang dan pergi tanpa permisi setelah 
mengisap darah. Sebagaimana perumpamaan tersebut, tradisi ini 
adalah sebuah tradisi makan snack secara bersama-sama yang 
dilakukan pada malam hari menjelang puncak pelaksanaan sebuah 
upacara adat yang dilangsungkan oleh masyarakat di wilayah 
Karang Medain. 



 257 

Metafora nyamuk dalam tradisi ngelegu menunjukkan bahwa 
praktik ini memiliki karakteristik informalitas dan spontanitas 
yang berbeda dari tradisi magibung yang lebih terstruktur dan 
formal. Peserta ngelegu datang tanpa undangan formal, 
mengonsumsi hidangan ringan yang disediakan, kemudian pulang 
tanpa harus mengikuti prosesi ritual yang kompleks. Informalitas 
ini mencerminkan adaptasi terhadap ritme kehidupan urban yang 
lebih cepat dan kurang terikat pada protokol ritual yang ketat. 

Sebagaimana hasil pengamatan langsung terhadap tradisi ini, 
ketika dilangsungkannya upacara adat baik dalam bentuk Manusa 
Yadnya, Pitra Yadnya, maupun Dewa Yadnya di salah satu 
keluarga di wilayah Karang Medain, pada malam hari sebelum 
puncak upacara, masyarakat di sekitar wilayah tersebut berduyun-
duyun mendatangi rumah tempat dilaksanakannya upacara hanya 
untuk sekadar ngopi ataupun minum teh dan menyantap 
makanan ringan berupa jajan tradisional khas masyarakat Karang 
Medain. 

Tradisi ngelegu ini biasanya diselenggarakan oleh pelaksana 
upacara dengan melibatkan seluruh komponen yang mendukung 
pelaksanaan upacara tersebut. Dilaksanakannya tradisi ini secara 
tidak langsung adalah sebagai undangan tidak resmi kepada 
masyarakat untuk menghadiri upacara yang dilaksanakan. 
Walaupun tidak ada konsekuensi bagi anggota masyarakat untuk 
hadir atau tidak dalam rangkaian upacara, namun terkadang ada 
unsur rasa malu jika tidak hadir dalam rangkaian upacara 
selanjutnya. 

Fungsi ngelegu sebagai undangan tidak resmi menunjukkan 
bahwa tradisi ini merupakan mekanisme mobilisasi komunitas 
yang lebih adaptif terhadap kondisi urban tempat komunikasi 
formal melalui undangan tertulis mungkin kurang efektif atau 



 258 

kurang sesuai dengan norma sosial komunitas. Melalui kehadiran 
dalam ngelegu, anggota masyarakat menunjukkan solidaritas dan 
komitmen untuk berpartisipasi dalam upacara, tanpa harus 
melalui prosedur formal yang mungkin terasa kaku atau kurang 
personal. 

Tradisi ini mengandung makna kebersamaan dalam rangka 
menyiapkan diri lebih awal untuk mengikuti rangkaian upacara 
keagamaan. Ngelegu berfungsi sebagai ruang transisi yang 
memfasilitasi pergerakan psikologis dan sosial dari kehidupan 
sehari-hari yang profan menuju konteks upacara yang sakral. 
Melalui partisipasi dalam ngelegu, anggota komunitas secara 
bertahap memasuki frame mental yang diperlukan untuk 
partisipasi ritual yang efektif. 

Tradisi ngelegu juga berfungsi sebagai medium penguatan 
solidaritas sosial melalui mekanisme yang lebih informal dan 
inklusif dibandingkan dengan tradisi magibung. Karena tidak 
memerlukan prosedur formal atau biaya yang tinggi, ngelegu 
dapat diikuti oleh semua lapisan masyarakat tanpa pembatasan 
ekonomi atau sosial. Inklusivitas ini penting dalam konteks 
komunitas minoritas yang menghadapi tekanan ekonomi, karena 
memastikan bahwa solidaritas sosial dapat dipertahankan tanpa 
memberatkan anggota komunitas yang memiliki keterbatasan 
ekonomi. 

Keberadaan tradisi ngelegu yang unik di Karang Medain dan tidak 
ditemukan di wilayah lain menunjukkan bahwa komunitas Bali di 
Lombok tidak hanya mereproduksi tradisi yang berasal dari Bali, 
tetapi juga mengembangkan inovasi lokal yang responsif terhadap 
kondisi sosial spesifik di wilayah mereka. Inovasi lokal ini 
mencerminkan kreativitas dan kapasitas adaptif komunitas dalam 
mengembangkan mekanisme sosial yang menopang solidaritas 



 259 

dan keberlanjutan praktik ritual dalam konteks yang berbeda dari 
wilayah asal. 

Penggunaan Daging Kerbau (Bukan Babi atau Sapi) sebagai 
Kompromi Ritual 

Penggunaan daging kerbau dalam berbagai konteks ritual dan 
sosial merupakan salah satu bentuk adaptasi yang paling 
signifikan, mencerminkan negosiasi simbolik antara komunitas 
Bali dan Sasak dalam mengelola perbedaan fundamental 
mengenai konsumsi daging yang berkaitan dengan sensibilitas 
religius masing-masing komunitas. Adaptasi ini tidak hanya 
bersifat pragmatis, tetapi juga mengandung dimensi simbolik 
yang penting dalam memfasilitasi kolaborasi lintas etnis dalam 
konteks ritual dan sosial. 

Dalam tradisi Hindu-Bali, sapi (lembu) merupakan hewan yang 
dihormati dan tidak boleh dikonsumsi karena dianggap suci dan 
memiliki hubungan simbolik dengan Dewa Siwa. Di sisi lain, 
dalam tradisi Islam yang dianut oleh mayoritas komunitas Sasak, 
babi merupakan hewan yang diharamkan dan tidak boleh 
dikonsumsi. Perbedaan fundamental ini menciptakan dilema 
dalam konteks ritual atau sosial yang melibatkan kedua 
komunitas, karena penggunaan daging babi akan mengeksklusi 
partisipasi komunitas Sasak, sementara penggunaan daging sapi 
akan melanggar prinsip religius komunitas Bali. 

Daging kerbau muncul sebagai solusi kompromi yang dapat 
diterima oleh kedua komunitas. Kerbau tidak termasuk dalam 
kategori hewan yang diharamkan dalam Islam, sehingga 
konsumsinya tidak melanggar prinsip halal. Di sisi lain, meskipun 
kerbau memiliki kekerabatan biologis dengan sapi, dalam 
kosmologi Hindu-Bali kerbau tidak memiliki status sakral yang 



 260 

setara dengan sapi, sehingga konsumsinya dapat diterima tanpa 
melanggar prinsip religius yang fundamental. 

Sebagaimana diamati dalam prosesi ritual upacara di Pura Lingsar 
dan di Pura Meru, adanya keterlibatan etnis Sasak di dalam prosesi 
ritual tersebut mengharuskan adaptasi dalam hal pemilihan bahan 
sarana upacara. Penggunaan daging kerbau sebagai sarana upacara 
adalah solusi yang paling tepat sebagai bentuk toleransi dan saling 
menghormati di antara kedua etnis, karena di samping sebagai 
sarana upacara, daging kerbau juga akan menjadi berbagai jenis 
masakan tradisional yang dihidangkan pada saat magibung. 

Penggunaan daging kerbau tidak hanya berlangsung dalam 
konteks ritual kolaboratif di pura, tetapi juga dalam berbagai 
konteks sosial lainnya seperti acara pernikahan, upacara adat, atau 
perayaan komunal yang melibatkan partisipasi lintas etnis. Dalam 
konteks-konteks ini, penggunaan daging kerbau berfungsi sebagai 
gestur simbolik yang menunjukkan penghormatan terhadap 
sensibilitas religius komunitas lain, sekaligus memfasilitasi 
partisipasi yang lebih inklusif tanpa harus mengkompromikan 
prinsip religius masing-masing komunitas. 

Adaptasi ini juga mencerminkan prinsip toleransi dan saling 
menghormati yang menjadi landasan koeksistensi dalam 
masyarakat multikultural. Toleransi, dalam konteks ini, bukan 
sekadar sikap pasif yang menerima keberadaan perbedaan, 
melainkan sikap aktif yang berupaya mencari solusi yang 
memungkinkan partisipasi bersama tanpa mengharuskan salah 
satu pihak mengorbankan prinsip religius yang fundamental. 

Meskipun demikian, penggunaan daging kerbau sebagai 
kompromi tidak tanpa kompleksitas. Sebagian anggota komunitas 
Bali, terutama yang memiliki orientasi konservatif, merasa bahwa 



 261 

penggunaan daging kerbau sebagai pengganti daging babi dalam 
konteks ritual tertentu dapat mengurangi efektivitas ritual atau 
mengubah makna simbolik yang terkandung dalam sarana 
upacara. Mereka berpendapat bahwa setiap jenis daging memiliki 
korespondensi simbolik dengan entitas kosmologis tertentu, dan 
bahwa penggantian daging dapat mengubah energi ritual yang 
dihasilkan. 

Ketegangan ini diselesaikan melalui diferensiasi konteks, tempat 
daging babi tetap digunakan dalam konteks ritual internal yang 
hanya melibatkan komunitas Bali, sementara daging kerbau 
digunakan dalam konteks ritual atau sosial yang melibatkan 
partisipasi lintas etnis. Diferensiasi ini memungkinkan komunitas 
Bali untuk mempertahankan praktik tradisional dalam ruang 
internal, sambil mengembangkan adaptasi yang memungkinkan 
kolaborasi dengan komunitas lain dalam ruang yang lebih luas. 

Penggunaan daging kerbau juga memiliki dimensi ekonomi yang 
penting. Kerbau, sebagai hewan yang lebih besar dibandingkan 
dengan babi, menyediakan kuantitas daging yang lebih banyak, 
sehingga lebih efisien untuk acara-acara yang melibatkan jumlah 
peserta yang besar. Efisiensi ekonomi ini memberikan insentif 
tambahan bagi penggunaan daging kerbau, di luar pertimbangan 
simbolik dan religius. 

Penggunaan Busana Adat Sasak oleh Komunitas Bali dalam 
Acara Resmi 

Penggunaan busana adat Sasak oleh komunitas Bali dalam acara-
acara resmi merupakan bentuk adaptasi simbolik yang 
menunjukkan kesediaan komunitas Bali untuk menyesuaikan diri 
dengan norma lokal dan menghormati identitas mayoritas dalam 
konteks representasi publik. Adaptasi ini tidak hanya bersifat 



 262 

estetis, tetapi juga mengandung dimensi politik identitas yang 
penting dalam negosiasi posisi komunitas minoritas dalam 
struktur sosial yang lebih luas. 

Fleksibilitas dan sifat adaptif masyarakat etnis Bali juga terjadi 
pada saat dilaksanakannya aneka peristiwa tertentu. Sebagaimana 
yang teramati dalam perayaan Dharma Santhi terkait dengan 
perayaan Hari Raya Nyepi yang dilaksanakan oleh umat Hindu di 
Kota Mataram, pada tahun 2012 tampak para pembaca sloka 
menggunakan kostum tradisional Sasak. Demikian pula halnya 
ketika pejabat dari kalangan etnis Bali diwajibkan berbusana adat 
Sasak ketika mengikuti atau menghadiri acara atau kegiatan yang 
dilaksanakan oleh pemerintah. 

Penggunaan busana adat Sasak dalam konteks perayaan Dharma 
Santhi menunjukkan bahwa komunitas Bali bersedia untuk 
mengintegrasikan elemen simbolik budaya mayoritas dalam 
praktik ritual mereka sendiri, asalkan tidak mengubah esensi ritual 
atau makna spiritual yang fundamental. Dharma Santhi 
merupakan acara yang bersifat publik, dihadiri oleh berbagai 
komponen masyarakat lintas etnis, sehingga penggunaan busana 
adat Sasak berfungsi sebagai gestur inklusivitas yang 
menunjukkan bahwa perayaan ini bukan eksklusif milik 
komunitas Bali, melainkan bagian dari kehidupan multikultural 
Lombok yang dapat diapresiasi oleh semua pihak. 

Digunakannya kostum tradisional Sasak merupakan upaya adaptif 
atau penyesuaian dengan budaya masyarakat setempat. 
Penyesuaian ini tidak berarti bahwa komunitas Bali meninggalkan 
identitas mereka, melainkan menunjukkan kesadaran bahwa 
dalam ruang publik yang pluralistik, representasi identitas 
memerlukan negosiasi yang mempertimbangkan sensibilitas dan 
norma kelompok lain yang hadir dalam ruang yang sama. 



 263 

Kewajiban bagi pejabat dari kalangan etnis Bali untuk berbusana 
adat Sasak ketika menghadiri acara resmi pemerintah 
mencerminkan kebijakan normalisasi yang menetapkan busana 
adat Sasak sebagai busana resmi yang harus digunakan oleh semua 
pejabat, terlepas dari latar belakang etnis mereka. Kebijakan ini 
dapat dibaca sebagai upaya pemerintah daerah untuk menegaskan 
identitas Sasak sebagai identitas dominan Lombok, sekaligus 
sebagai mekanisme integrasi simbolik yang mengharuskan 
kelompok minoritas untuk menunjukkan kesetiaan terhadap 
identitas lokal melalui penggunaan simbol-simbol budaya 
mayoritas. 

Bagi komunitas Bali, kewajiban ini merupakan bentuk 
subordinasi simbolik yang mengharuskan mereka untuk 
menyesuaikan representasi identitas mereka dengan norma yang 
ditentukan oleh kelompok mayoritas. Meskipun subordinasi ini 
dapat dirasakan sebagai tekanan yang mengurangi otonomi dalam 
menentukan representasi identitas, komunitas Bali umumnya 
mematuhi kewajiban ini sebagai strategi pragmatis untuk 
mempertahankan akses terhadap posisi dalam struktur 
pemerintahan dan menghindari konflik dengan kelompok 
mayoritas. 

Penggunaan busana adat Sasak oleh komunitas Bali juga dapat 
dibaca sebagai strategi visibilitas selektif, tempat komunitas Bali 
mengelola representasi identitas sesuai dengan konteks sosial 
yang dihadapi. Dalam konteks internal komunitas atau dalam 
acara ritual yang bersifat privat, busana adat Bali tetap digunakan 
sebagai penanda identitas yang membedakan komunitas Bali dari 
kelompok lain. Dalam konteks publik yang melibatkan interaksi 
dengan kelompok lain atau dalam acara resmi pemerintah, busana 
adat Sasak digunakan sebagai gestur simbolik yang menunjukkan 



 264 

keterbukaan dan kesediaan untuk beradaptasi dengan norma 
lokal. 

Strategi visibilitas selektif ini menunjukkan bahwa identitas tidak 
bersifat esensialis atau tetap, melainkan performatif dan 
kontekstual, diaktifkan dan direpresentasikan secara berbeda 
sesuai dengan konteks sosial yang dihadapi. Dalam kerangka ini, 
penggunaan busana adat Sasak bukan berarti bahwa komunitas 
Bali meninggalkan identitas mereka, melainkan menunjukkan 
kapasitas untuk mengelola representasi identitas secara strategis 
agar dapat berpartisipasi dalam berbagai konteks sosial tanpa 
menimbulkan resistensi atau konflik. 

Penggunaan busana adat Sasak juga berfungsi sebagai medium 
komunikasi simbolik yang menyampaikan pesan bahwa 
komunitas Bali merupakan bagian integral dari masyarakat 
Lombok, menghargai budaya lokal, dan bersedia untuk 
berpartisipasi dalam pembentukan identitas kultural yang lebih 
inklusif. Komunikasi simbolik ini penting dalam konteks 
ketegangan historis dan politik identitas yang sering memosisikan 
komunitas Bali sebagai kelompok asing atau pendatang yang tidak 
sepenuhnya terintegrasi dalam masyarakat lokal. 

Meskipun demikian, penggunaan busana adat Sasak tidak tanpa 
kritik internal dalam komunitas Bali. Sebagian anggota komunitas 
merasa bahwa kewajiban untuk menggunakan busana adat Sasak 
merupakan bentuk penghapusan simbolik terhadap identitas Bali, 
memaksa komunitas untuk menyembunyikan identitas mereka 
dalam ruang publik. Mereka berpendapat bahwa dalam 
masyarakat yang pluralistik, setiap kelompok seharusnya memiliki 
kebebasan untuk merepresentasikan identitas mereka tanpa harus 
menyesuaikan dengan norma mayoritas. 



 265 

Ketegangan antara orientasi adaptif dan orientasi resisten ini 
mencerminkan dilema yang lebih luas mengenai strategi 
keberlanjutan komunitas minoritas dalam konteks dominasi 
kelompok mayoritas. Dilema ini tidak selalu terselesaikan secara 
definitif, melainkan terus dinegosiasikan dalam berbagai konteks, 
tergantung pada kepentingan strategis, tingkat tekanan eksternal, 
serta kapasitas komunitas untuk mempertahankan solidaritas 
internal dalam menghadapi subordinasi simbolik. 

Penutup 

Lombok, khususnya Kota Mataram, memperlihatkan diri sebagai 
ruang multikultural yang kompleks, tempat komunitas Bali 
bernegosiasi dengan posisi minoritas, dominasi budaya mayoritas, 
dan dinamika politik identitas. Seni kakebyaran beroperasi tidak 
hanya sebagai ekspresi estetis, tetapi sebagai medium reproduksi 
budaya, penegasan identitas, dan strategi keberlanjutan dalam 
kondisi marginal. 

Transformasi dan adaptasi seni menunjukkan kapasitas reflektif 
komunitas dalam mengelola ketegangan antara pelestarian nilai 
inti dan tuntutan penyesuaian kontekstual. Hibriditas yang 
muncul dari interaksi Bali-Sasak menghasilkan praktik seni yang 
tidak sepenuhnya Bali maupun Sasak, tetapi merupakan 
konstruksi kultural baru yang mencerminkan pengalaman hidup 
bersama dalam ruang multikultural. 

Melalui seni, komunitas Bali mempertahankan memori kolektif, 
menegaskan identitas, dan membangun jejaring sosial yang 
menopang keberlanjutan tradisi. Lombok, dengan demikian, 
bukan sekadar lokasi geografis, melainkan ruang sosial yang 



 266 

membentuk ulang makna seni, identitas, dan kebudayaan melalui 
perjumpaan, negosiasi, dan transformasi yang berkelanjutan. 

  



 267 

BAB 7 
Seni Tradisi dan Horizon Masa Depan 
Kebudayaan 
Bagian ini disusun sebagai ruang reflektif dan prospektif yang 
menempatkan seni tradisi dalam horizon kebudayaan masa 
depan, melampaui kerangka analisis deskriptif maupun 
pembacaan historis yang telah dikembangkan pada bab-bab 
sebelumnya. Jika pembahasan terdahulu memetakan dinamika 
praktik, reproduksi makna, serta relasi seni dengan struktur sosial 
dan ruang multikultural, bagian ini bergerak ke tingkat sintesis 
konseptual dengan mengajukan pertanyaan implikatif mengenai 
posisi, peran, dan daya kerja seni tradisi dalam menghadapi 
transformasi kebudayaan kontemporer. Orientasi bab ini tidak 
diarahkan pada penarikan simpulan teknis penelitian, melainkan 
pada perumusan konsekuensi pemikiran yang muncul dari 
keseluruhan analisis yang telah dibangun. 

Dalam konteks perubahan sosial yang ditandai oleh rasionalisasi 
kebijakan, institusionalisasi pendidikan, serta ekspansi ekonomi 
kreatif, seni tradisi kerap diposisikan secara ambivalen antara 
warisan yang harus dilindungi dan sumber daya yang dapat 
dioptimalkan. Bab ini berangkat dari kesadaran bahwa dikotomi 
tersebut tidak memadai untuk membaca kompleksitas kerja seni 
dalam kehidupan kebudayaan. Seni tradisi tidak semata berfungsi 
sebagai residu masa lalu atau komoditas kultural, melainkan 
beroperasi sebagai sistem praksis yang menopang keberlanjutan 
relasi sosial, orientasi nilai, dan legitimasi simbolik secara jangka 
panjang. Dengan demikian, masa depan seni tradisi tidak 
ditentukan oleh tingkat visibilitas atau adaptasi formalnya, 



 268 

melainkan oleh keberlanjutan kerja simbolik yang memungkinkan 
kebudayaan terus memproduksi makna secara reflektif. 

Pembahasan bagian ini juga menempatkan seni tradisi dalam 
relasi lintas sektor, khususnya dengan kebijakan kebudayaan dan 
pendidikan, tanpa mengulang diskursus normatif yang telah 
mapan. Pendekatan yang digunakan menekankan pembacaan 
implikatif, yakni bagaimana seni tradisi berkontribusi pada 
pembentukan ekosistem kebudayaan yang berkelanjutan melalui 
mekanisme yang sering kali tidak eksplisit, tidak terukur secara 
administratif, namun menentukan daya tahan kebudayaan dalam 
jangka panjang. Dalam kerangka ini, seni diperlakukan sebagai 
infrastruktur kultural dan sebagai medium formatif yang 
membentuk disposisi, etika, serta kapasitas reflektif masyarakat. 

Dengan landasan tersebut, bab ini disusun ke dalam dua subbab 
utama yang saling melengkapi. Subbab pertama merefleksikan 
seni tradisi sebagai infrastruktur kultural yang menuntut 
reorientasi paradigma kebijakan kebudayaan, sementara subbab 
kedua mengartikulasikan implikasi seni tradisi terhadap 
rekonfigurasi pendidikan kebudayaan sebagai proses formatif. 
Kedua subbab ini dirancang untuk membuka horizon pemikiran 
mengenai masa depan kebudayaan yang tidak bertumpu pada 
pelestarian statis, melainkan pada keberlanjutan praksis simbolik 
yang hidup dan terus dinegosiasikan dalam lanskap sosial yang 
berubah. 

7.1 Infrastruktur Kultural dan Reorientasi Paradigma 
Kebijakan Kebudayaan 

Pemaknaan seni tradisi sebagai infrastruktur kultural menuntut 
reposisi mendasar terhadap cara kebijakan kebudayaan 



 269 

dibayangkan dan dijalankan. Infrastruktur dalam pengertian ini 
tidak merujuk pada perangkat material atau skema administratif, 
melainkan pada sistem simbolik yang menopang keberlanjutan 
relasi sosial, orientasi nilai, dan legitimasi praksis dalam jangka 
panjang. Seni tradisi beroperasi sebagai jaringan kerja kultural 
yang menjaga kontinuitas makna melalui ritme praktik, 
pengakuan kolektif, dan internalisasi norma yang berlangsung 
secara laten. Ketika kebijakan kebudayaan diletakkan dalam 
horizon tersebut, orientasi pengelolaan bergeser dari 
pengendalian bentuk menuju pemeliharaan kondisi yang 
memungkinkan kerja simbolik terus berlangsung. 

Dalam perspektif ini, kebijakan kebudayaan tidak berfungsi 
sebagai instrumen normatif yang menentukan arah ekspresi seni, 
melainkan sebagai mekanisme pengaturan kondisi kemungkinan. 
Rasionalitas kebijakan bekerja melalui pengelolaan ruang, waktu, 
dan relasi institusional yang memengaruhi keberlangsungan 
praksis tanpa harus melakukan intervensi langsung pada struktur 
simbolik seni. Kerangka pemikiran governmentality memberikan 
pijakan analitis untuk memahami bahwa kekuasaan kebijakan 
bekerja secara produktif ketika beroperasi melalui fasilitasi, bukan 
melalui normalisasi yang bersifat koersif (Foucault, 2009). Seni 
tradisi menjadi rentan ketika kebijakan mengedepankan logika 
pengukuran, standardisasi, dan efisiensi yang mengabaikan sifat 
temporal dan kontekstual praksis kultural. 

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa keberlanjutan 
kebudayaan tidak dapat dicapai melalui pendekatan berbasis 
objek atau program yang menekankan hasil jangka pendek. Seni 
tradisi sebagai sistem hidup memerlukan sensitivitas terhadap 
ritme internal praktik, otoritas kultural lokal, serta ambiguitas 
bentuk yang justru menjadi sumber daya adaptif. Ketika kebijakan 



 270 

berupaya membakukan ekspresi atau fungsi seni demi 
keterbacaan administratif, terjadi reduksi kerja simbolik yang 
berimplikasi pada melemahnya legitimasi internal praktik. 
Sebaliknya, kebijakan yang menjaga ruang otonomi praksis 
memungkinkan seni tradisi mempertahankan kapasitas reflektif 
dan adaptif dalam menghadapi perubahan sosial. 

Reorientasi paradigma kebijakan kebudayaan dengan demikian 
mengarah pada pendekatan ekologi kebudayaan. Pendekatan ini 
menempatkan seni tradisi dalam jejaring relasi sosial, institusional, 
dan simbolik yang saling bergantung. Kebijakan berperan sebagai 
pengaman ekosistem tersebut dengan memastikan keberlanjutan 
relasi, bukan sebagai penentu isi artikulasi simbolik. Implikasi dari 
kerangka ini menegaskan bahwa keberhasilan kebijakan 
kebudayaan terletak pada kemampuannya menjaga kondisi 
keberlangsungan praksis kultural secara jangka panjang, sekaligus 
menghindari reduksi seni tradisi menjadi objek intervensi 
teknokratis yang terlepas dari logika hidup kebudayaan itu sendiri. 

7.2 Seni Tradisi dan Rekonfigurasi Pendidikan 
Kebudayaan sebagai Proses Formatif 

Pemaknaan seni tradisi dalam ranah pendidikan kebudayaan 
menuntut pergeseran sudut pandang dari pendekatan 
instruksional menuju pemahaman formatif yang berjangka 
panjang. Pendidikan kebudayaan tidak beroperasi sebagai 
pemindahan pengetahuan simbolik yang terpisah dari konteks 
sosial, melainkan sebagai proses pembentukan disposisi kultural 
yang berlangsung melalui keterlibatan berkelanjutan dalam 
praktik bermakna. Dalam horizon ini, seni tradisi berfungsi 
sebagai situasi pedagogis yang memungkinkan internalisasi nilai, 
kepekaan simbolik, serta orientasi etis melalui pengalaman 



 271 

kolektif yang dihayati, bukan melalui penguasaan konseptual yang 
bersifat deklaratif. 

Fenomena ini memperlihatkan bahwa proses belajar kebudayaan 
bekerja melalui relasi dialogis antara pengalaman, refleksi, dan 
tindakan simbolik. Seni tradisi menghadirkan ruang pembelajaran 
yang menautkan tubuh, ingatan, dan makna dalam satu kesatuan 
praksis. Pembentukan kesadaran kultural tidak muncul dari 
akumulasi informasi, melainkan dari keterlibatan aktif dalam 
ritme praktik yang mengandung struktur nilai dan etika sosial 
(Freire, 2000, 2013). Dalam konteks tersebut, pendidikan 
kebudayaan bergerak sebagai proses emansipatoris yang 
membentuk subjek kultural melalui partisipasi dan refleksi, bukan 
melalui reproduksi pengetahuan yang terstandar. 

Implikasi dari pembacaan ini mengarah pada rekonfigurasi peran 
institusi pendidikan. Institusi tidak lagi dipahami sebagai pusat 
legitimasi tunggal pengetahuan kebudayaan, melainkan sebagai 
mediator yang menghubungkan ruang belajar formal dengan 
ekosistem praktik kultural yang hidup. Fungsi pendidikan 
bergeser dari pengemasan tradisi sebagai konten kurikuler menuju 
penciptaan kondisi yang memungkinkan praktik seni terus 
diakses, dialami, dan ditafsirkan secara kontekstual. Dengan 
demikian, pendidikan kebudayaan beroperasi sebagai jembatan 
yang mempertemukan refleksi akademik dengan pengalaman 
praksis tanpa menundukkan yang satu pada yang lain. 

Rekonfigurasi tersebut juga menegaskan bahwa keberlanjutan 
kebudayaan tidak bergantung pada mekanisme pewarisan formal 
semata, melainkan pada keberlangsungan ruang praktik yang 
memungkinkan generasi baru membangun relasi bermakna 
dengan seni tradisi. Seni tidak diperlakukan sebagai objek 
pembelajaran yang selesai dipahami, tetapi sebagai proses yang 



 272 

terus membentuk kepekaan, tanggung jawab, dan kapasitas 
reflektif. Dalam horizon ini, pendidikan kebudayaan 
menghasilkan subjek yang berakar pada tradisi sekaligus memiliki 
kemampuan adaptif terhadap perubahan sosial. 

Dengan menempatkan seni tradisi sebagai medium formatif, 
bagian ini menegaskan bahwa masa depan kebudayaan ditentukan 
oleh kualitas pengalaman belajar yang dihadirkan dalam 
kehidupan sehari-hari. Pendidikan tidak diarahkan pada 
konservasi simbolik yang statis, melainkan pada penguatan proses 
kultural yang memungkinkan nilai, makna, dan orientasi etis terus 
diaktualkan. Seni tradisi, melalui peran pedagogisnya yang implisit 
dan praksis, membuka kemungkinan keberlanjutan kebudayaan 
sebagai proses hidup yang senantiasa diperbarui dalam lanskap 
sosial yang berubah. 

  



 273 

Daftar Pustaka 

Abdilah, U. (2002). Politik identitas etnis: Pergulatan tanda tanpa 
identitas (Cet. 1). Indonesiatera. 

Abdullah, I. (2006). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. 
Pustaka Pelajar. 

Agung, A. A. K. (1991). Kupu kupu kuning yang terbang di selat 
Lombok: Lintasan sejarah kerajaan Karangasem (1661-
1950) (Cet. 1). Upada Sastra. 

Appadurai, A. (2010). Modernity At Large: Cultural Dimensions 
of Globalization. University of Minnesota Press. 

Apter, D. E. (2011). Clifford Geertz as a Cultural System. 
Dalam J. C. Alexander, P. Smith, & M. Norton 
(Ed.), Interpreting Clifford Geertz (hlm. 181–196). 
Palgrave Macmillan US. 
https://doi.org/10.1057/9780230118980_15 

Arini, A. A. A. K. (2002). Tari Kakebyaran Ciptaan I Nyoman 
Kaler Dalam Perspektif Seni Pertunjukan Bali [Thesis]. 
Universitas Udayana. 

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization: 
Writing, remembrance, and political imagination. 
Cambridge University Press. 

Atkinson, D. (2022). Inheritance, disobedience and 
speculation in pedagogic practice. Discourse: Studies in 
the Cultural Politics of Education, 43(5), 749–765. 
https://doi.org/10.1080/01596306.2021.1975911 

Auger, M. D. (2016). Cultural Continuity as a Determinant 
of Indigenous Peoples’ Health: A Metasynthesis of 
Qualitative Research in Canada and the United 
States. International Indigenous Policy Journal, 7(4). 
https://doi.org/10.18584/iipj.2016.7.4.3 

Bakhtin, M. M. (1983). The dialogic imagination four essays. 
University of Texas Press. 



 274 

Bandem, I. M., & DeBoer, F. E. (2004). Kaja dan Kelod Tarian 
Bali Dalam Transisi. Institut Seni Indonesia 
Yogyakarta. 

Barth, F. (1975). Ritual and knowledge among the Baktaman of 
New Guinea. Universitetsforlaget ; Yale University 
Press. 

Barthes, R. (1972). Mythologies. Hill and Wang. 
Beckstein, M. (2017). The concept of a living tradition. 

European Journal of Social Theory, 20(4), 491–510. 
https://doi.org/10.1177/1368431016668185 

Bhabha, H. K. (1994). The Location of Culture. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780203820551 

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A Social Critique of the 
Judgement of Taste. Harvard University Press. 

Bourdieu, P. (1993). The Field of Cultural Production. 
Bourdieu, P. (2010). Outline of a theory of practice (Nachdr.). 

Cambridge Univ. Press. 
Christomy, T., & Yuwono, U. (2004). Semiotika Budaya 

(Jakarta). Universitas Indonesia. 
Dant, T. (1999). Material culture in the social world: Values, 

activities, lifestyles. Open University Press. 
Dibia, I. W. (Ed.). (2003). Seni Kakebyaran. Bali Mangsi. 
Djelantik, A. A. M. (1987). Pengantar Dasar Ilmu Estetika. 

Akademi Seni Tari Indonesia. 
Durkheim, E. (2001). The elementary forms of religious life (C. 

Cosman & M. S. Cladis, Ed.). Oxford University 
Press. 

Eliade, M. (1959). The Sacred and the Profane: The Nature of 
Religion. Houghton Mifflin Harcourt. 

Foucault, M. (1979). Discipline and Punish: The Birth of the 
Prison. Vintage Books. 



 275 

Foucault, M. (2009). Security, territory, population: Lectures at the 
Collège de France, 1977-1978 (M. Senellart, Ed.; G. 
Burchell, Penerj.; 1. Picador ed). Picador. 

Freestone. (2000). Urban Planning in a Changing World (R. 
Freestone, Ed.; 0 ed.). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780203819630 

Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed (30th anniversary 
ed). Continuum. 

Freire, P. (2013). Education for critical consciousness. 
Bloomsbury Academic. 

Gandy, M. (2022). Natura Urbana: Ecological constellations in 
urban space. The MIT Press. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. 
Basic Books. 

Geertz, C. (1980). Negara: The Theatre State in Nineteeth-
Century Bali. Princeton University Press. 

Goffman, E. (2021). The Presentation of Self in Everyday Life. 
Knopf Doubleday Publishing Group. 

Goldbard, A., & Adams, D. (2006). New creative community: 
The art of cultural development. New Village Press. 

Goris, R. (1954). Prasasti Bali I (Inscripties Voor Anak Wungsu, 
Band I). Lembaga Bahasa dan Budaya Universitet 
Indonesia; N.V. Masa Baru. 

Halbwachs, M. (1992). On collective memory (L. A. Coser, 
Penerj.). University of Chicago Press. 

Hall, S. (Ed.). (1997). Representation: Cultural representations and 
signifying practices. Sage in association with the Open 
University. 

Hall, S., & Rutherford, J. (1990). Cultural Identity and 
Diaspora. Dalam Cultural Identity and Diaspora: 
Identity: Community, Culture, Difference (hlm. 222–237). 
Lawrence and Wishart. 



 276 

Harnish, D. (2005). “Isn’t This Nice? It’s just like being in 
Bali”: Constructing Balinese Music Culture in 
Lombok. Ethnomusicology Forum, 14(1), 3–24. 
https://doi.org/10.1080/17411910500088148 

Hidajat, R., Widiati, U., Suprihatin, E. W., Guntur, & 
Jamnongsarn, S. (2023). The Dialectics of the 
Performance of the Kecak Ramayana in Uluwatu, 
Bali, Indonesia. Rupkatha Journal on Interdisciplinary 
Studies in Humanities, 15(2). 
https://doi.org/10.21659/rupkatha.v15n2.13 

Hutchison, R. (2010). Encyclopedia of urban studies. Sage. 
Iossifova, D., Doll, C. N. H., & Gasparatos, A. (Ed.). (2018). 

Defining the urban: Interdisciplinary and professional 
perspectives. Routledge, Taylor & Francis Group. 

Karimimoshaver, M., Eris, B., Aram, F., & Mosavi, A. 
(2021). Art in Urban Spaces. Sustainability, 13(10), 
5597. https://doi.org/10.3390/su13105597 

Kurin, R. (2004). Safeguarding Intangible Cultural Heritage 
in the 2003 UNESCO Convention: A critical 
appraisal. Museum International, 56(1–2), 66–77. 
https://doi.org/10.1111/j.1350-0775.2004.00459.x 

Kusumastuti, E., Rohidi, T. R., Hartono, H., & Cahyono, A. 
(2021). Community-Based Art Education as a 
Cultural Transfer Strategy in the Jaran Kepang Art 
Performance of Semarang Regency. Harmonia: 
Journal of Arts Research and Education, 21(1), 154–167. 
https://doi.org/10.15294/harmonia.v21i1.30181 

Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated learning: Legitimate 
peripheral participation. Cambridge University Press. 

Lee, Y. L., Jung, M., Nathan, R. J., & Chung, J.-E. (2020). 
Cross-National Study on the Perception of the 
Korean Wave and Cultural Hybridity in Indonesia 
and Malaysia Using Discourse on Social Media. 



 277 

Sustainability, 12(15), 6072. 
https://doi.org/10.3390/su12156072 

Lefebvre, H. (1997). The production of space (D. Nicholson-
Smith, Ed.; Reprinted). Blackwell. 

Li, G. (2025). Muqam transmission in the Xinjiang Uyghur 
autonomous region: Negotiating artistic 
individuality in present-day Uyghur muqam 
performance practices. Rast Müzikoloji Dergisi, 13(1), 
1–17. https://doi.org/10.12975/rastmd.20251311 

McPhee, C. (1976). Music in Bali: A study in form and 
instrumental organization in Balinese orchestral music. Da 
Capo Press. 

Montero Zayas, G., Prado Soriano, L. E., Obloberdiyevn, 
D. S., Akimjaková, B., & Pavlíková, M. (2025). 
General Theoretical Notions About the Semiotics 
of Culture and the Arts. Journal of Education Culture 
and Society, 16(2), 711–725. 
https://doi.org/10.15503/jecs2025.3.711.726 

Moxey, K. (1996). The practice of theory: Poststructuralism, cultural 
politics and art history (3. pr). Cornell University Press. 

Redfield, R., Linton, R., & Herskovits, M. J. (1936). 
MEMORANDUM FOR THE STUDY OF 
ACCULTURATION. American Anthropologist, 38(1), 
149–152. 
https://doi.org/10.1525/aa.1936.38.1.02a00330 

Sahani, S. K., Sah, M. K., Agarwal, S. K., Pareek, V., Parihar, 
P., & Singh, V. V. (2025). Numerical Simulation of 
Cultural Value Conflict in Multicultural Societies. 
Journal of Posthumanism, 5(3). 
https://doi.org/10.63332/joph.v5i3.2651 

Schliephake, C. (2015). Urban ecologies: City space, material 
agency, and environmental politics in contemporary culture. 
Lexington Books. 



 278 

Strathern, M. (1991). Partial Connections. Rowman & 
Littlefield Publishers. 

Sugita, I. W., Setini, M., & Anshori, Y. (2021). Counter 
Hegemony of Cultural Art Innovation against Art in 
Digital Media. Journal of Open Innovation: Technology, 
Market, and Complexity, 7(2), 147. 
https://doi.org/10.3390/joitmc7020147 

Sukerta, P. M. (2011). Gong kebyar Buleleng perubahan dan 
keberlanjutan tradisi gong kebyar. ISI Press Surakarta. 

Suprapto. (2020). Semerbak Dupa di Pulau Seribu Masjid: 
Kontestasi, Integrasi, dan Resolusi Konflik Hindu-Muslim. 
Prenada Media. 

Suyadnya, W. (2006). Tradisi Bali Lombok: Sebuah catatan 
budaya (Cet. 1). Pāramita. 

Tester, K. (2003). Media, budaya dan moralitas. Juxtapose. 
Turner, V. W. (with Ralph Ellison Collection (Library of 

Congress)). (1977). The ritual process: Structure and anti-
structure. Cornell University Press. 

Wacana, L. (1977). Sejarah Daerah Nusa Tenggara Barat. 
Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan 
Daerah. 

Yang, N., Zang, X., & Chen, C. (2022). Inheritance Patterns 
under Cultural Ecology Theory for the Sustainable 
Development of Traditional Handicrafts. 
Sustainability, 14(22), 14719. 
https://doi.org/10.3390/su142214719 

Zeng, Y., & Chantamala, O. (2025). Bawangbian as a 
Posthuman Cultural Performance of the Bai 
Nationality Dance. Journal of Posthumanism, 5(4). 
https://doi.org/10.63332/joph.v5i4.1236 

 
  



 279 

BIOGRAFI PENULIS 

Prof. Dr. I Gede Yudarta, S.Skar., 
M.Si lahir di Denpasar pada 11 
April 1966. Pendidikan menengah 
diselesaikan di SMA Negeri 1 
Denpasar pada tahun 1985. 
Pendidikan tinggi ditempuh di 
Sekolah Tinggi Seni Indonesia 
Denpasar yang kini menjadi Institut 
Seni Indonesia Bali, dengan 
menyelesaikan pendidikan sarjana 

pada tahun 1990. Pendidikan magister diraih pada tahun 
2007 dan program doktor diselesaikan pada tahun 2016 
melalui Program Pascasarjana Universitas Udayana. 

Sejak tahun 1991, Prof. Dr. I Gede Yudarta mengabdikan 
diri sebagai dosen di Institut Seni Indonesia Bali. Dalam 
perjalanan akademiknya, berbagai jabatan struktural pernah 
diemban, antara lain Kepala UPT Pusat Dokumentasi Seni, 
Koordinator Program Studi Seni Program Doktor, Wakil 
Dekan Bidang Akademik Fakultas Seni Pertunjukan, serta 
saat ini menjabat sebagai Dekan Fakultas Seni Pertunjukan 
Institut Seni Indonesia Bali periode 2025–2029. 

Selain aktivitas pengajaran, ia aktif dalam penelitian dan 
pengabdian kepada masyarakat di bidang seni pertunjukan 
dan musik tradisional. Karya-karya ilmiahnya telah 
dipublikasikan pada jurnal nasional dan internasional, 
dengan fokus pada musik tradisi Bali dan Lombok, relasi 
antar-etnis, serta revitalisasi nilai-nilai seni karawitan. 



 280 

Dalam bidang pengabdian, pengalamannya meluas hingga 
tingkat internasional, dengan keterlibatan kegiatan seni dan 
budaya di berbagai negara di Asia, Eropa, Amerika, dan 
kawasan lainnya. Pengalaman akademik, kepemimpinan, 
serta keterlibatan lintas budaya tersebut menegaskan 
perannya sebagai akademisi seni yang konsisten 
mengembangkan dan memperluas pemahaman seni 
pertunjukan Nusantara dalam konteks global. 

 



"Kakebyaran dalam Ruang Multikultural" membahas seni
kakebyaran sebagai praktik hidup yang terus bergerak
dalam dinamika kebudayaan Nusantara. Buku ini
menempatkan kakebyaran tidak semata sebagai ekspresi
musikal, melainkan sebagai ruang pertemuan antara
tradisi, identitas, memori, dan perubahan sosial. Melalui
pembacaan atas Bali dan Lombok, pembaca diajak
memahami bagaimana kakebyaran beradaptasi dalam
konteks kota, mobilitas penduduk, dan perjumpaan lintas
budaya tanpa kehilangan akar nilai yang menopangnya.
Dengan mengaitkan seni pertunjukan pada kehidupan
sosial, komunitas, dan ruang multikultural, buku ini
menunjukkan bahwa seni tradisi memiliki daya lentur untuk
merespons perubahan zaman. Buku ini relevan bagi
pembaca yang tertarik pada seni, kebudayaan, dan
dinamika masyarakat multikultural Indonesia.


	PRAKATA
	DAFTAR ISI
	Bab 1 Seni Tradisi dan Dinamika Kebudayaan Nusantara
	1.1 Seni Tradisi sebagai Praktik Kebudayaan
	1.2 Tradisi, Keberlanjutan, dan Perubahan Sosial
	1.3 Mobilitas Budaya dan Sirkulasi Praktik Seni
	1.5 Seni Tradisi dalam Horizon Kebudayaan Kontemporer
	Penutup

	Bab 2 Reproduksi Budaya, Identitas, dan Makna
	2.1 Reproduksi Budaya sebagai Proses Sosial
	2.2 Memori Kolektif dan Keberlanjutan Tradisi
	2.3 Identitas Kultural dan Praktik Representasi
	2.4 Tanda, Simbol, dan Produksi Makna
	2.5 Seni Pertunjukan sebagai Arena Legitimasi Simbolik
	2.6 Negosiasi Makna dalam Ruang Multikultural
	2.7 Reproduksi Budaya sebagai Strategi Keberlanjutan
	Penutup

	Bab 3 Kota, Mobilitas, dan Ruang Kebudayaan
	3.1 Kota sebagai Ekologi Kebudayaan
	3.2 Urbanitas dan Transformasi Praktik Seni
	3.3 Mobilitas Penduduk dan Sirkulasi Budaya
	3.4 Komunitas sebagai Simpul Kebudayaan
	3.5 Interaksi Antartradisi dalam Ruang Multikultural
	3.6 Negosiasi Makna dan Mediasi Simbolik dalam Ruang Multikultural
	3.7 Ruang Kota sebagai Arena Negosiasi Nilai
	3.8 Kota sebagai Jembatan Kontekstual
	Penutup

	Bab 4 Bali: Tradisi, Estetika, dan Warisan Seni
	4.1 Sejarah Bali sebagai Medan Kebudayaan
	a) Genealogi Singkat Kebudayaan Bali
	b) Institusi Adat sebagai Infrastruktur Kebudayaan
	c) Kosmologi dan Tatanan Nilai sebagai Fondasi Seni
	d) Seni dalam Struktur Sosio Ritual Bali
	e) Transmisi Sejarah dan Ingatan Kultural
	f) Stabilitas dan Adaptasi dalam Medan Kebudayaan Bali

	4.2 Kosmologi, Ritual, dan Struktur Makna Seni
	a) Kosmologi sebagai Kerangka Ontologis Praktik Seni
	b) Ritual sebagai Mekanisme Aktualisasi Makna
	c) Struktur Makna Seni dalam Relasi Waktu, Ruang, dan Tindakan

	4.3 Logika Estetika dalam Tradisi Bali
	a) Estetika sebagai Sistem Nilai dan Etika Kultural
	b) Keseimbangan dan Keteraturan sebagai Prinsip Estetis
	c) Estetika sebagai Pengetahuan Terinternalisasi dalam Praktik
	d) Logika Estetika antara Konsistensi dan Variasi

	4.4 Seni sebagai Praktik Sosial dan Religius
	a) Seni dan Partisipasi Kolektif dalam Kehidupan Komunal
	b) Pembagian Peran Sosial, Disiplin Komunal, dan Mekanisme Kontrol
	c) Seni sebagai Aktualisasi Kewajiban Religius
	d) Legitimasi Simbolik sebagai Efek Sosial Seni

	4.5 Transmisi, Pewarisan, dan Otoritas Kultural
	a) Relasi Guru–Murid sebagai Struktur Pedagogis
	b) Komunitas sebagai Ruang Pembelajaran Kolektif
	c) Transmisi sebagai Pembentukan Disposisi Kultural
	d) Otoritas Simbolik dan Pengesahan Praktik
	e) Kontinuitas dan Adaptasi dalam Pewarisan Nilai

	4.6 Seni, Identitas, dan Representasi Budaya Bali
	a) Seni sebagai Penanda Identitas Kultural
	b) Seleksi Simbolik dan Esensialisme Strategis
	c) Reposisi Seni dalam Ruang Representasi Publik
	d) Relasi Kuasa dalam Produksi Representasi
	e) Identitas sebagai Konstruksi Relasional dalam Dialog dengan Liyan


	Bab 5 Bali: Dinamika Kakebyaran dan Transformasi Tradisi
	5.1 Genealogi Kakebyaran di Bali
	5.2 Kosmologi Bali dan Reorientasi Ekspresi Kakebyaran
	5.3 Estetika Kakebyaran antara Intensitas, Dinamika, dan Disiplin

	Bab 6 Lombok: Ruang Pertemuan dan Transformasi Seni
	6.1 Lombok Sebagai Ruang Multikultural
	a) Sejarah Kehadiran Komunitas Bali di Lombok
	Tiga Gelombang Migrasi Bali ke Lombok
	Periode Kerajaan Karangasem sebagai Fase Penguatan Budaya Bali
	Pasca-Kemerdekaan dan Dinamika Kebijakan Otonomi Daerah

	b) Konfigurasi Sosial dan Politik Identitas
	Posisi Komunitas Bali sebagai Minoritas dalam Dominasi Islam-Sasak
	Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" dan Dampaknya terhadap Seni Bali
	Ketegangan Historis dan Upaya Indigenisasi Budaya Sasak

	c) Pluralitas Ruang dan Relasi Antarkomunitas
	Kota Mataram sebagai Medan Multikultural
	Pola Pemukiman Bali dan Arsitektur Kultural
	Relasi Sosial antara Komunitas Bali, Sasak, Jawa, dan Tionghoa


	6.2 Seni Kakebyaran sebagai Praktik Reproduksi Budaya
	a) Genealogi Seni Kakebyaran di Lombok
	Kedatangan Gamelan Gong Kebyar (1923) dari Paketan, Singaraja
	Peran Tokoh Kunci: I Gusti Lanang Tjakrayana, Ni Made Darmi, I Wayan Kartawirya, Ida Wayan Pasha
	Pembentukan Sekaa Gong "Rene Sari" (1937) sebagai Organisasi Resmi Pertama

	b) Infrastruktur Praktik: Sanggar dan Sekaa
	Pemetaan 68 Sanggar dan Sekaa Kesenian di Kota Mataram
	Distribusi 114 Barungan Gamelan (Gong Kebyar, Angklung, Palawasan)
	Peran Sanggar sebagai Ruang Transmisi dan Reproduksi Nilai

	c) Repertoar dan Musikalitas
	Gaya Bali Utara: Tabuh Palawasan, Lalonggoran, Sekatian
	Gaya Bali Selatan: Tabuh Lelambatan, Tari Kakebyaran, Karawitan dan Tari Kreasi Baru
	Gamelan Palawasan sebagai Medium Ritual di Pura Meru Karang Kecicang
	Tari-Tarian: Kategori Wali, Bebali, dan Balih-Balihan


	6.3 Transformasi dan Adaptasi Bentuk Seni
	a) Adaptasi Liturgis dan Estetis
	Modifikasi Kostum Tarian: Menutup Bagian Lengan dan Bahu Sesuai Norma Lokal
	Penyesuaian Durasi dan Struktur Pertunjukan untuk Konteks Urban
	Penambahan Elemen Bahasa Sasak dalam Dramatari

	b) Hibriditas dan Akulturasi
	Gending Pesasakan: Komposisi Kakebyaran untuk Mengiringi Tari Sasak
	Prosesi Ritual di Pura Meru dan Pura Lingsar: Keterlibatan Kedua Etnis (Bali-Sasak)
	Penggunaan Gamelan Gong Kebyar untuk Kesenian Sasak (Gandrung, Cupak Gerantang, Tembang Pesasakan)

	c) Praktik Adaptif Sosial-Religius
	Tradisi Magibung: Makan Bersama dengan Filosofi Keagamaan Hindu
	Ngelegu: Tradisi Malam Menjelang Upacara
	Penggunaan Daging Kerbau (Bukan Babi atau Sapi) sebagai Kompromi Ritual
	Penggunaan Busana Adat Sasak oleh Komunitas Bali dalam Acara Resmi


	Penutup

	BAB 7 Seni Tradisi dan Horizon Masa Depan Kebudayaan
	7.1 Infrastruktur Kultural dan Reorientasi Paradigma Kebijakan Kebudayaan
	7.2 Seni Tradisi dan Rekonfigurasi Pendidikan Kebudayaan sebagai Proses Formatif

	Daftar Pustaka

