KAKEBYARAN DALAM
UANG MULTIKULTURAL




Kakebyaran dalam Ruang
Multikultural

I Gede Yudarta

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali

2025



Kakebyaran dalam Ruang Multikultural
Denpasar 2025 © I Gede Yudarta

Penulis : I Gede Yudarta
Editor :I Putu Udiyana Wasista
Sampul : I Putu Udiyana Wasista

Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak
atau memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ke dalam
bentuk apapun, secara elektronis maupun mekanis, termasuk
fotokopi, merekam, atau dengan teknik perekaman lainnya,
tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 28
Tahun 2014 tentang Hak Cipta.

Diterbitkan pertama kali oleh:
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
J1. Nusa Indah, Denpasar, Bali, 80235

E-mail: penerbitan@isi-dps.ac.id
Website: omp.isi-dps.ac.id/index.php/NKMEP

vi+280 hlm, 14, 8 x 21 cm
ISBN: 978-623-5560-67-0 (elektronik)

ISBN 978-b23-5560-b7-0 (PDF)

786235 560670
Cetakan Desember 2025

9



mailto:penerbitan@isi-dps.ac.id

PRAKATA

Seni tradisi tidak pernah hadir sebagai entitas yang berdiri sendiri.
Ia tumbuh bersama masyarakat, bergerak mengikuti perubahan
zaman, dan terus menemukan bentuk-bentuk baru dalam
perjumpaan dengan ruang, manusia, serta kebudayaan lain. Buku
Rakebyaran dalam Runang Multifkultnral disusun dari kesadaran
tersebut, bahwa seni, khususnya seni kakebyaran, merupakan
bagian dari kehidupan sosial yang hidup, dinamis, dan senantiasa
bernegosiasi dengan konteks di sekitarnya.

Kakebyaran tidak hanya dipahami sebagai gaya musikal atau
ekspresi estetis semata, melainkan sebagai praktik kebudayaan
yang merekam perjalanan sejarah, cara pandang, serta daya
adaptasi masyarakat pendukungnya. Dalam lintasan sejarah Bali
dan Lombok, kakebyaran menunjukkan kemampuan untuk hadir
dalam berbagai ruang, mulai dati ruang ritual, ruang komunal,
hingga ruang publik yang bersifat multikultural. Pergerakan ini
menegaskan bahwa seni tradisi tidak berhenti pada fungsi
warisan, tetapi terus membangun relevansi melalui interaksi dan
dialog lintas budaya.

Buku ini berangkat dari pembacaan terhadap seni tradisi dalam
konteks Nusantara yang plural. Pembahasan diarahkan untuk
melihat bagaimana seni diproduksi, diwariskan, dimaknai, serta
dinegosiasikan dalam ruang sosial yang terus berubah. Kota,
mobilitas penduduk, komunitas, dan perjumpaan antartradisi
dipahami sebagai bagian dari lanskap kebudayaan yang
membentuk cara seni hidup dan berkembang. Dengan
pendekatan tersebut, seni tidak diposisikan sebagai peninggalan
masa lalu, melainkan sebagai praktik sosial yang aktif membentuk
dan dibentuk oleh masyarakat.



Bagian-bagian dalam buku ini secara bertahap mengajak pembaca
menelusuri relasi antara seni, identitas, memori, dan ruang
multikultural. Bali dan Lombok dihadirkan sebagai contoh ruang
pertemuan budaya yang memperlihatkan bagaimana kakebyaran
bertransformasi tanpa kehilangan akar nilai yang menopangnya.
Perubahan bentuk, fungsi, dan konteks pertunjukan dipahami
sebagai bagian dari proses adaptasi, bukan sebagai tanda
hilangnya tradisi.

Buku ini ditujukan bagi pembaca yang memiliki ketertarikan
terthadap seni, kebudayaan, dan dinamika sosial, baik dari
kalangan akademisi, praktisi seni, mahasiswa, maupun masyarakat
umum. Harapannya, buku ini dapat memperluas cara pandang
terhadap seni tradisi, tidak hanya sebagai objek apresiasi, tetapi
sebagai ruang hidup yang merekam kebersamaan, perbedaan, dan
dialog antarbudaya.

Akhir kata, penulis menyadari bahwa buku ini tidak lepas dari
keterbatasan. Namun demikian, besar harapan agar kehadirannya
dapat menjadi bagian dari upaya bersama untuk memahami,
merawat, dan mengembangkan seni tradisi dalam lanskap
kebudayaan yang terus bergerak. Semoga buku ini memberi
manfaat dan membuka ruang percakapan yang lebih luas tentang
seni, identitas, dan kehidupan multikultural di Indonesia.

Denpasar, 2025
Penulis



DAFTARISI

PRAKATA. ...ooeeeevevevvevvsvvrersvvsvvsevssvsssrsssssssssssssssssssssssssossns i
DAFTAR ISL....ououeeeeeeuvvvvrevsevvsvvsevssvsserssvsvssssssssssssssssssssossns v
Bab 1 Seni Tradisi dan Dinamika Kebudayaan Nusantara 1
1.1 Seni Tradisi sebagai Praktik Kebudayaan................... 1
1.2 Tradisi, Keberlanjutan, dan Perubahan Sosial........... 3
1.3 Mobilitas Budaya dan Sirkulasi Praktik Seni ............. 4
1.5 Seni Tradisi dalam Horizon Kebudayaan
Kontemporer.. ...t 8
Penutup...cciciiiiiiieciec e 10
Bab 2 Reproduksi Budaya, Identitas, dan Makna............. 11
2.1 Reproduksi Budaya sebagai Proses Sosial ............... 11
2.2 Memori Kolektif dan Keberlanjutan Tradisi ............ 13
2.3 Identitas Kultural dan Praktik Representasi............ 15
2.4 Tanda, Simbol, dan Produksi Makna........cccceeeuvuenees 17
2.5 Seni Pertunjukan sebagai Arena Legitimasi
SiMDBOLK....veeriereteeieteteeeetesteeeeteneee et 20
2.6 Negosiasi Makna dalam Ruang Multikultural ........ 22
2.7 Reproduksi Budaya sebagai Strategi
Keberlanjutan ........eciieenineeniniecieeneeeenee. 24
Penutup...ccceieiiiiiiiieciecree e 26
Bab 3 Kota, Mobilitas, dan Ruang Kebudayaan................ 27
3.1 Kota sebagai Ekologi Kebudayaan ............cc.ceeuueene. 27
3.2 Urbanitas dan Transformasi Praktik Seni................ 29
3.3 Mobilitas Penduduk dan Sirkulasi Budaya.............. 31
3.4 Komunitas sebagai Simpul Kebudayaan.................. 33

3.5 Interaksi Antartradisi dalam Ruang Multikultural..37
3.6 Negosiasi Makna dan Mediasi Simbolik dalam

Ruang Multikultural ........cceeeieenieniiennirineennnencnennee 39
3.7 Ruang Kota sebagai Arena Negosiasi Nilai............. 41
3.8 Kota sebagai Jembatan Kontekstual..............cceuuunee 44
Penutup...cceieniiiiiiiectecree e 46
Bab 4 Bali: Tradisi, Estetika, dan Warisan Seni ................ 47



4.1 Sejarah Bali sebagai Medan Kebudayaan................. 47

a) Genealogi Singkat Kebudayaan Bali ...........cccceevnienne. 48
b) Institusi Adat sebagai Infrastruktur Kebudayaan......... 50
¢) Kosmologi dan Tatanan Nilai sebagai Fondasi Seni.... 52
d) Seni dalam Struktur Sosio Ritual Bali.......c.cccccccereneneeee 55
e) Transmisi Sejarah dan Ingatan Kultural ........................ 57
f) Stabilitas dan Adaptasi dalam Medan Kebudayaan Bali59
4.2 Kosmologi, Ritual, dan Struktur Makna Seni .......... 61
a) Kosmologi sebagai Kerangka Ontologis Praktik Seni . 62
b) Ritual sebagai Mekanisme Aktualisasi Makna............... 64
¢) Struktur Makna Seni dalam Relasi Waktu, Ruang, dan
Tindakan ..o 66
4.3 Logika Estetika dalam Tradisi Bali........ccccceeueeunnee. 68

a) Estetika sebagai Sistem Nilai dan Etika Kultural.......... 70
b) Keseimbangan dan Keteraturan sebagai Prinsip Estetis

............................................................................................... 72
¢) Estetika sebagai Pengetahuan Terinternalisasi dalam
Praktik. ..o 74
d) Logika Estetika antara Konsistensi dan Variasi............ 76
4.4 Seni sebagai Praktik Sosial dan Religius.................. 78
a) Seni dan Partisipasi Kolektif dalam Kehidupan
Komunal ..o 80
b) Pembagian Peran Sosial, Disiplin Komunal, dan
Mekanisme Kontrol.........cccccccviiiinniiiniiinccces 82
¢) Seni sebagai Aktualisasi Kewajiban Religius ................. 84
d) Legitimasi Simbolik sebagai Efek Sosial Seni................ 86
4.5 Transmisi, Pewarisan, dan Otoritas Kultural........... 88
a) Relasi Guru—Murid sebagai Struktur Pedagogis ........... 90

b) Komunitas sebagai Ruang Pembelajaran Kolektif....... 93
¢) Transmisi sebagai Pembentukan Disposisi Kultural.... 96

d) Otoritas Simbolik dan Pengesahan Praktik................. 100
e) Kontinuitas dan Adaptasi dalam Pewarisan Nilai....... 103
4.6 Seni, Identitas, dan Representasi Budaya Bali...... 106
a) Seni sebagai Penanda Identitas Kultural...................... 108
b) Seleksi Simbolik dan Esensialisme Strategis ............... 111

¢) Reposisi Seni dalam Ruang Representasi Publik ........ 115



d) Relasi Kuasa dalam Produksi Representasi................. 118
e) Identitas sebagai Konstruksi Relasional dalam Dialog

dengan Layan.........cccvvviviviviniiiiiiiiiiiiicccee 122
Bab 5 Bali: Dinamika Kakebyaran dan Transformasi
) T | 126
5.1 Genealogi Kakebyaran di Bali.............coueeueeueennnn. 127
5.2 Kosmologi Bali dan Reorientasi Ekspresi
KakeDyaran.......cceuneeecssuneeicssnneecnsineeenssneecssssneessssneeees 130
5.3 Estetika Kakebyaran antara Intensitas, Dinamika,
dan Disiplif.....eceeeeereeneenenininienrenninenieneeneneneenenensnes 132
Bab 6 Lombok: Ruang Pertemuan dan Transformasi
BT 135
6.1 Lombok Sebagai Ruang Multikultural ................... 135
a) Sejarah Kehadiran Komunitas Bali di Lombok.......... 136
b) Konfigurasi Sosial dan Politik Identitas ...................... 147
¢) Pluralitas Ruang dan Relasi Antarkomunitas .............. 161
6.2 Seni Kakebyaran sebagai Praktik Reproduksi
Budaya ....uueieneiieiiniinitieene s 175
a) Genealogi Seni Kakebyaran di Lombok ........................ 177
b) Infrastruktur Praktik: Sanggar dan Sekaa.................... 190
) Repertoar dan Musikalitas.........cceceveveeueeeervenenerenenennns 205
6.3 Transformasi dan Adaptasi Bentuk Seni................ 223
a) Adaptasi Liturgis dan Estetis......ocovvvvvvvvreeeeenenenes 225
b) Hibriditas dan Akulturasi.......ccoeeeeevrinnencncrenererencenes 235
¢) Praktik Adaptif Sosial-Religius ........cccccevvvviviriiiiiiiiiinnns 249
Penutup...cceeeciiiiicieciecn s 265
BAB 7 Seni Tradisi dan Horizon Masa Depan
KeDUAAYAAL c...uueeeeeeeeeeeeeeeeevceevesevvesevesvvvssesrsrevrssssesanes 267
7.1 Infrastruktur Kultural dan Reorientasi Paradigma
Kebijakan Kebudayaan.........ceeeveeennecnnecnnecineecnnecens 268
7.2 Seni Tradisi dan Rekonfigurasi Pendidikan
Kebudayaan sebagai Proses Formatif ...........ccceueneeee. 270
Daftar PUStAKA .c..eeeeeeevvrvvrevesvrssvrsvvsssrsssrsssssssssssssssssssessens 273

vi



Bab 1
Seni Tradisi dan Dinamika Kebudayaan
Nusantara

1.1 Seni Tradisi sebagai Praktik Kebudayaan

Seni tradisi dalam horizon kebudayaan tidak dapat dipahami
sebagai artefak estetis yang berdiri secara otonom, melainkan
sebagai praktik sosial yang terjalin erat dengan struktur nilai, relasi
sosial, serta mekanisme transmisi kultural (Dant, 1999; Moxey,
1996). Seni selalu hadir dalam jejaring institusi sosial, tatanan adat,
dan sistem kepercayaan yang menopang keberlangsungannya.
Dalam kerangka tersebut, seni berfungsi sebagai medium
artikulasi pengetahuan kultural yang mengandung pandangan
hidup, orientasi kosmologis, serta etika kolektif masyarakat
pendukungnya.

Praktik seni tradisi beroperasi melalui tindakan berulang yang
dilembagakan secara sosial, baik dalam konteks ritual,
pertunjukan, maupun aktivitas komunal yang memperoleh
legitimasi simbolik. Pola pewarisan seni tidak berlangsung melalui
penguasaan teknik semata, melainkan melalui proses sosial yang
melibatkan relasi pedagogis, struktur komunitas, serta otoritas
kultural tertentu (Atkinson, 2022; Goldbard & Adams, 2000).
Mekanisme ini menempatkan seni sebagai ruang pembelajaran
nilai yang mentransmisikan kedisiplinan, hierarki, tanggung jawab
sosial, serta keterikatan kolektif, sehingga keberlanjutan seni
berkorelasi langsung dengan keberlanjutan tatanan sosial yang

melingkupinya.



Dimensi simbolik seni tradisi menegaskan posisinya sebagai
sistem tanda yang memproduksi dan mereproduksi makna
(Apter, 2011). Unsur musikal, visual, dan performatif tersusun
melalui konvensi simbolik yang dipahami secara kolektif dan
diwariskan lintas generasi. Konvensi tersebut memungkinkan seni
berfungsi sebagai bahasa kultural yang mengkomunikasikan
identitas, posisi sosial, serta relasi manusia dengan ranah spiritual
dan material. Dengan demikian, seni tradisi berperan sebagai
mekanisme representasi yang menjembatani pengalaman

individual dengan struktur makna kolektif yang lebih luas.

Konteks historis turut membentuk cara seni tradisi dipraktikkan
dan dimaknai. Dinamika sosial, mobilitas penduduk, serta
intensitas  interaksi antarbudaya mendorong terjadinya
penyesuaian bentuk, fungsi, dan orientasi praktik seni.
Penyesuaian tersebut tidak mengindikasikan kemunduran tradisi,
melainkan menunjukkan kapasitas adaptif seni dalam merespons
perubahan lingkungan sosial tanpa kehilangan legitimasi kultural.
Dalam kerangka ini, seni tradisi tampil sebagai praktik
kebudayaan yang bersifat dinamis, mampu mempertahankan

kontinuitas nilai sembari membuka ruang transformasi.

Pemahaman seni tradisi sebagai praktik kebudayaan
mengharuskan pembacaan yang melampaui analisis formal dan
estetis. Seni perlu diperlakukan sebagai medan produksi nilai,
pengetahuan, dan relasi sosial yang berlangsung secara
berkelanjutan. Perspektif ini menjadi landasan konseptual penting
bagi pembahasan pada bab-bab selanjutnya, terutama dalam
menelaah praktik seni di Bali dan Lombok sebagai bagian dari
konfigurasi kebudayaan yang kompleks, sekaligus sebagai arena

negosiasi makna dalam masyarakat multikultural.



1.2 Tradisi, Keberlanjutan, dan Perubahan Sosial

Tradisi dalam kerangka kebudayaan tidak merepresentasikan
warisan beku yang diwariskan secara mekanis dari masa ke masa,
melainkan konstruksi historis yang senantiasa dibentuk ulang
melalui proses sosial yang betlapis. Keberlanjutan tradisi
bergantung pada kapasitasnya untuk mempertahankan relevansi
simbolik dan fungsional di tengah perubahan struktur sosial,
orientasi nilai, serta konfigurasi relasi antar aktor budaya (Auger,
2016; Beckstein, 2017). Dengan demikian, kontinuitas tradisi
tidak bersumber pada preservasi bentuk, melainkan pada
stabilitas makna inti yang terus dinegosiasikan dalam konteks

sosial berbeda.

Perubahan sosial memengaruhi tradisi melalui pergeseran pola
relasi sosial, transformasi institusi, serta dinamika ekonomi dan
mobilitas penduduk. Praktik seni tradisi mengalami penyesuaian
seiring perubahan konteks pendukungnya, baik dalam aspek
organisasi, fungsi sosial, maupun bentuk ekspresi. Penyesuaian
tersebut tidak berlangsung secara linear, melainkan melalui proses
selektif yang mempertahankan unsur-unsur tertentu sekaligus
memodifikasi elemen lain agar selaras dengan kondisi sosial
mutakhir. Tradisi, dengan demikian, beroperasi sebagai sistem
adaptif yang mengintegrasikan memori kolektif dengan tuntutan
aktualitas.

Ketegangan antara pelestarian dan pembaruan merupakan
kondisi inheren dalam kehidupan seni tradisi. Upaya pelestarian
sering kali menekankan stabilitas bentuk dan kesetiaan terhadap
pakem, sementara dinamika sosial mendorong inovasi sebagai
strategi keberlanjutan. Ketegangan ini tidak selalu berujung pada
konflik terbuka, melainkan kerap termanifestasi dalam kompromi



simbolik yang memungkinkan tradisi tetap dikenali sekaligus
responsif. Praktik seni menjadi arena penting bagi artikulasi
kompromi tersebut, karena di dalamnya nilai, estetika, dan fungsi
sosial saling berkelindan.

Keberlanjutan tradisi juga berkaitan erat dengan mekanisme
transmisi lintas generasi. Proses pewarisan tidak hanya
memindahkan pengetahuan teknis, tetapi juga mentransmisikan
cara pandang, etika, serta orientasi kultural yang melekat pada
praktik seni (Kusumastuti dkk., 2021; Yang dkk., 2022).
Perubahan sosial memengaruhi pola transmisi tersebut melalui
pergeseran relasi pedagogis, perubahan institusi pendukung, serta
masuknya medium dan ruang baru bagi praktik seni. Kondisi ini
menuntut redefinisi strategi pewarisan agar tradisi tetap hidup
dalam lanskap sosial yang berubah.

Dalam kerangka ini, tradisi dapat dipahami sebagai medan
dialektis antara keberlanjutan dan transformasi. Keberadaannya
tidak ditentukan oleh resistensi terhadap perubahan, melainkan
oleh kemampuan untuk mengelola perubahan secara bermakna.
Perspektif ini membuka ruang pembacaan seni tradisi sebagai
praktik kebudayaan yang terus bergerak, menegosiasikan masa
lalu dan masa kini secara simultan. Landasan pemahaman
tersebut menjadi penting untuk membaca praktik seni pada
konteks regional selanjutnya, terutama ketika tradisi berinteraksi

dengan realitas sosial multikultural dan lintas wilayah.

1.3 Mobilitas Budaya dan Sirkulasi Praktik Seni

Mobilitas budaya merupakan faktor struktural yang membentuk
lanskap kebudayaan Nusantara melalui pergerakan manusia,
gagasan, dan praktik simbolik lintas ruang. Perpindahan



penduduk, baik bersifat temporer maupun permanen,
menghasilkan intensifikasi perjumpaan budaya yang mendorong
terjadinya sirkulasi praktik seni di luar ruang asalnya. Dalam
konteks ini, seni tradisi tidak terikat secara eksklusif pada wilayah
geografis tertentu, melainkan beroperasi sebagai praktik kultural
yang dapat berpindah, beradaptasi, serta membentuk konfigurasi
baru sesuai dengan kondisi sosial setempat.

Sirkulasi praktik seni berlangsung melalui jaringan sosial, institusi
kultural, serta relasi ekonomi dan ritual yang menyertai mobilitas
penduduk. Praktik seni sering kali mengikuti jalur migrasi
komunitas pendukungnya, kemudian mengalami proses
reartikulasi dalam ruang sosial baru. Proses tersebut tidak bersifat
reproduksi identik, melainkan melibatkan seleksi, reinterpretasi,
serta penyesuaian terhadap norma, selera estetis, dan struktur
sosial lingkungan penerima. Dengan demikian, mobilitas budaya
memosisikan seni tradisi sebagai praktik yang lentur dan
kontekstual.

Interaksi antarkelompok dalam ruang multikultural mempercepat
terjadinya pertukaran kultural dan pembentukan hibriditas estetis
(Lee dkk., 2020; Sahani dkk., 2025). Praktik seni yang bersirkulasi
tidak hanya membawa bentuk dan teknik, tetapi juga membawa
sistem makna dan nilai simbolik yang kemudian dinegosiasikan
dalam perjumpaan dengan tradisi lain. Negosiasi tersebut
menghasilkan variasi ekspresi seni yang merefleksikan relasi
kuasa, strategi adaptasi, serta upaya mempertahankan identitas
kultural dalam lingkungan sosial yang beragam. Mobilitas, dalam
pengertian ini, tidak sekadar memindahkan seni, melainkan
mentransformasikan cara seni dimaknai dan difungsikan.

Sirkulasi praktik seni juga dipengaruhi oleh perubahan medium
dan ruang pertunjukan. Urbanisasi, perkembangan institusi



pendidikan seni, serta petluasan ruang publik dan patiwisata
menciptakan konteks baru bagi praktik seni tradisi. Konteks
tersebut memungkinkan seni tampil di luar kerangka ritual asalnya
dan memperoleh fungsi sosial tambahan sebagai sarana hiburan,
representasi identitas, atau komoditas budaya. Transformasi
fungsi ini menunjukkan bahwa mobilitas budaya berkelindan
dengan dinamika ekonomi dan kebijakan kultural yang
membentuk ekologi seni kontemporer.

Dengan menempatkan mobilitas budaya sebagai kerangka
analitis, seni tradisi dapat dipahami sebagai praktik yang terus
bergerak dalam jaringan ruang, waktu, dan relasi sosial. Perspektif
ini menegaskan bahwa keberadaan seni dalam konteks lintas
wilayah tidak mengindikasikan hilangnya akar tradisi, melainkan
menunjukkan kapasitas adaptif seni dalam merespons perubahan
strtuktur sosial. Pemahaman tersebut menjadi landasan penting
untuk membaca pembahasan pada bab-bab berikutnya, terutama
ketika praktik seni di Bali dan Lombok dianalisis sebagai bagian
dari sirkulasi budaya yang lebih luas dalam ruang kebudayaan
Nusantara.

1.4 Pluralitas Budaya sebagai Kondisi Kebudayaan
Indonesia

Pluralitas budaya merupakan kondisi struktural kebudayaan
Indonesia yang terbentuk melalui sejarah panjang interaksi
antarkelompok, migrasi, serta diferensiasi ekologis wilayah.
Keberagaman etnis, bahasa, dan sistem kepercayaan tidak hadir
sebagai latar pasif, melainkan sebagai medan relasi yang aktif
membentuk praktik sosial dan ekspresi simbolik. Dalam konteks
tersebut, seni tradisi berkembang melalui pertemuan betlapis
antara nilai lokal, ingatan kolektif, dan dinamika sosial yang saling
berkelindan.



Keberagaman tersebut menghasilkan konfigurasi kebudayaan
yang tidak homogen. Setiap komunitas mengembangkan sistem
simbolik dan estetika yang merefleksikan pengalaman historis
serta orientasi kosmologis masing-masing. Namun, pluralitas
tidak meniscayakan isolasi kultural. Interaksi lintas komunitas
membuka ruang pertukaran simbolik yang memungkinkan
praktik  seni  beroperasi sebagai medium komunikasi
antarkelompok, sekaligus sebagai sarana artikulasi perbedaan
yang dapat dikenali dan dinegosiasikan.

Dalam lanskap masyarakat majemuk, seni tradisi berfungsi
sebagai bahasa kultural yang memediasi relasi sosial. Pertunjukan,
ritual, dan praktik artistik lain menghadirkan kode-kode simbolik
yang dipahami melalui konvensi bersama, sekalipun berasal dari
latar budaya berbeda (Hidajat dkk., 2023; Zeng & Chantamala,
2025). Fungsi komunikatif ini menjadikan seni sebagai wahana
pertemuan makna, bukan sekadar representasi identitas tunggal.
Pluralitas budaya, dengan demikian, tidak hanya membentuk
variasi bentuk seni, tetapi juga memperluas spektrum makna yang
dilekatkan pada praktik tersebut.

Pluralitas juga memunculkan relasi kuasa yang memengaruhi
legitimasi dan visibilitas praktik seni tertentu. Dalam ruang sosial
yang heterogen, seni dapat berfungsi sebagai alat afirmasi
identitas sekaligus sebagai strategi negosiasi posisi kultural.
Beberapa praktik memperoleh pengakuan luas karena kesesuaian
dengan selera dominan atau dukungan institusional, sementara
praktik lain bertahan melalui mekanisme komunitas dan transmisi
internal. Ketimpangan ini menunjukkan bahwa pluralitas budaya
bukan kondisi netral, melainkan arena dinamis yang membentuk
hierarki simbolik.



Pada saat yang sama, pluralitas membuka kemungkinan bagi
terbentuknya hibriditas kultural. Interaksi berkelanjutan antar
tradisi mendorong munculnya ekspresi seni yang memadukan
unsur estetika, teknik, dan fungsi sosial dari berbagai latar budaya.
Proses ini tidak selalu menghasilkan bentuk baru yang
sepenuhnya stabil, tetapi sering kali menghadirkan konfigurasi
sementara yang terus dinegosiasikan. Hibriditas tersebut
merefleksikan kemampuan seni untuk menanggapi kompleksitas
sosial tanpa kehilangan kapasitas representasionalnya.

Pemahaman pluralitas budaya sebagai kondisi kebudayaan
Indonesia menempatkan seni tradisi dalam posisi strategis. Seni
tidak hanya merekam keberagaman, tetapi juga mengelola
perbedaan melalui mekanisme simbolik yang dapat diterima
secara sosial. Perspektif ini menyediakan landasan konseptual
untuk membaca praktik seni pada konteks regional berikutnya,
terutama ketika Bali dan Lombok dipahami sebagai ruang
pertemuan budaya dengan intensitas interaksi yang tinggi dan
konfigurasi pluralitas yang khas.

1.5 Seni Tradisi dalam Horizon Kebudayaan
Kontemporer

Seni tradisi pada konteks kebudayaan kontemporer menempati
posisi yang semakin kompleks seiring percepatan perubahan
sosial, ekspansi ruang urban, serta pergeseran orientasi nilai dalam
masyarakat. Seni tidak lagi beroperasi secara eksklusif dalam
ruang ritual atau komunitas asal, melainkan berinteraksi dengan
berbagai arena baru yang dibentuk oleh modernitas, termasuk
institusi pendidikan, ruang publik kota, industri pariwisata, dan
ekonomi kreatif. Interaksi tersebut menempatkan seni tradisi



pada persimpangan antara keberlanjutan nilai historis dan

tuntutan aktualitas sosial.

Modernitas memperkenalkan logika rasionalisasi, efisiensi, dan
visibilitas publik yang memengaruhi cara seni diproduksi,
ditampilkan, dan dimaknai. Dalam kerangka ini, seni tradisi
mengalami pergeseran dari praktik yang terikat pada siklus
komunal menuju praktik yang bernegosiasi dengan temporalitas
modern (Li, 2025; Sugita dkk., 2021). Perubahan tersebut tidak
serta-merta menghilangkan dimensi simbolik seni, tetapi
mendorong terjadinya rekontekstualisasi makna agar tetap

relevan dalam lanskap sosial yang berubah cepat.

Urbanisasi turut membentuk horizon baru bagi seni tradisi. Kota
menghadirkan kepadatan sosial, keberagaman audiens, serta
intensitas perjumpaan lintas budaya yang tinggi. Kondisi ini
membuka peluang bagi seni untuk tampil sebagai representasi
identitas kultural di ruang publik sekaligus sebagai medium
komunikasi simbolik antarkelompok. Pada saat yang sama,
urbanisasi juga memunculkan tantangan berupa standardisasi
selera, kompetisi antarpraktik budaya, serta tekanan untuk
menyesuaikan bentuk dan durasi pertunjukan dengan ritme
kehidupan kota.

Perubahan orientasi nilai dalam masyarakat kontemporer
memengaruhi relasi antara seni, generasi, dan institusi sosial.
Transmisi seni tidak lagi bergantung sepenuhnya pada mekanisme
tradisional, melainkan  melibatkan  pendidikan  formal,
dokumentasi digital, dan media baru. Perkembangan ini
memperluas akses terhadap pengetahuan seni, namun juga
menggeser pola otoritas dan legitimasi kultural yang sebelumnya
berpusat pada komunitas adat. Seni tradisi, dalam konteks ini,



beroperasi sebagai medan perundingan antara memori kolektif

dan aspirasi generasi baru.

Meskipun menghadapi berbagai tekanan, seni tradisi tidak dapat
diposisikan sebagai residu masa lalu yang terpinggirkan oleh
modernitas. Sebaliknya, seni menunjukkan kapasitas reflektif
untuk menanggapi perubahan dengan cara yang selektif dan
strategis. Praktik seni kontemporer kerap mempertahankan
struktur simbolik inti sembari membuka ruang inovasi pada aspek
presentasi, fungsi, dan relasi dengan audiens. Strategi tersebut
memungkinkan seni tetap berfungsi sebagai sumber makna dan
identitas dalam konteks sosial yang terus berubah.

Penutup

Dengan menempatkan seni tradisi dalam horizon kebudayaan
kontemporer, bagian ini menegaskan perlunya pembacaan yang
tidak terjebak pada dikotomi tradisional dan modern. Seni
dipahami sebagai praktik kultural yang bergerak di antara
kontinuitas dan transformasi, antara lokalitas dan sirkulasi global.
Perspektif ini menjadi jembatan konseptual menuju pembahasan
pada bab-bab selanjutnya, khususnya ketika Bali dan Lombok
dianalisis sebagai ruang kebudayaan yang memperlihatkan
intensitas pertemuan antara tradisi, modernitas, dan pluralitas
sosial.

10



Bab 2
Reproduksi Budaya, Identitas, dan Makna

2.1 Reproduksi Budaya sebagai Proses Sosial

Reproduksi budaya merupakan proses sosial yang bekerja melalui
rangkaian praktik, institusi, serta relasi kekuasaan yang
membentuk  cara  kebudayaan  dipertahankan  sekaligus
ditransformasikan. Dalam kerangka ini, reproduksi tidak dapat
dipahami sebagai penyalinan bentuk secara statis, melainkan
sebagai kerja sosial yang menautkan memori kolektif dengan
kondisi historis yang senantiasa bergerak. Kebudayaan bertahan
bukan karena kebekuannya, melainkan karena kapasitasnya untuk
dimaknai ulang secara berkelanjutan dalam konteks sosial yang
berubah.

Sebagai proses sosial, reproduksi budaya berlangsung melalui
praktik-praktik yang dilembagakan dan diulang dalam ruang
komunal. Praktik tersebut mencakup ritual, pertunjukan, serta
aktivitas keseharian yang memperoleh legitimasi simbolik.
Pengulangan tidak berfungsi sebagai repetisi kosong, tetapi
sebagai mekanisme peneguhan makna yang memungkinkan nilai
dan pengetahuan kultural tetap dikenali. Setiap pengulangan
mengandung potensi diferensiasi karena selalu berlangsung dalam
situasi sosial yang tidak sepenuhnya identik dengan masa

sebelumnya.

Institusi kultural memainkan peran penting dalam mengatur arah
dan batas reproduksi budaya. Lembaga adat, kelompok seni, serta
ruang pendidikan berfungsi sebagai simpul yang menyeleksi,
mengesahkan, dan mendistribusikan praktik budaya. Melalui
institusi-institusi tersebut, kebudayaan memperoleh kerangka

11



normatif yang menentukan unsur yang dianggap sah, pantas, dan
bernilai. Proses institusional ini menegaskan bahwa reproduksi
budaya tidak berlangsung secara alamiah, melainkan melalui
mekanisme sosial yang sarat dengan kepentingan dan otoritas
simbolik.

Relasi kuasa turut membentuk proses reproduksi budaya dengan
menentukan posisi aktor, akses terhadap sumber daya, serta
legitimasi representasi. Tidak semua praktik memiliki peluang
yang setara untuk direproduksi dan memperoleh visibilitas sosial.
Beberapa bentuk budaya memperoleh penguatan karena selaras
dengan nilai dominan atau memperoleh dukungan institusional,
sementara praktik lain bertahan melalui jaringan komunitas yang
lebih terbatas. Kondisi tersebut menunjukkan bahwa reproduksi
budaya selalu beroperasi dalam medan sosial yang berlapis dan
tidak netral.

Pada saat yang sama, reproduksi budaya membuka ruang bagi
perubahan yang terkelola. Transformasi muncul melalui proses
seleksi dan reinterpretasi yang mempertahankan makna inti
sembari menyesuaikan ekspresi dengan konteks baru. Perubahan
tersebut  tidak  menandakan  diskontinuitas, melainkan
mencerminkan strategi keberlanjutan yang memungkinkan
kebudayaan tetap hidup dan relevan. Dengan demikian,
reproduksi budaya berfungsi sebagai mekanisme dialektis yang
menghubungkan kontinuitas dan transformasi dalam satu
kesatuan proses.

Pemahaman reproduksi budaya sebagai proses  sosial
menyediakan landasan konseptual untuk membaca seni sebagai
praktik yang selalu berada dalam jaringan relasi sosial,
institusional, dan simbolik. Perspektif ini menghindari reduksi
kebudayaan pada bentuk luar semata dan mengarahkan perhatian

12



pada dinamika produksi makna yang berlangsung secara historis.
Landasan tersebut menjadi pijakan penting bagi pembahasan
selanjutnya, terutama dalam menelaah hubungan antara
reproduksi budaya, pembentukan identitas, serta legitimasi makna
dalam praktik seni.

2.2 Memori Kolektif dan Keberlanjutan Tradisi

Memori kolektif berperan sebagai infrastruktur simbolik yang
memungkinkan tradisi bertahan melampaui batas temporal
generasi. Tradisi tidak beroperasi sebagai arsip statis yang
disimpan dalam kesadaran individual, melainkan sebagai hasil
kerja ingatan sosial yang diproduksi, dirawat, dan diperbarui
melalui praktik bersama. Dalam perspektif ini, keberlanjutan
tradisi bergantung pada kapasitas komunitas dalam mengaktitkan
memori kolektif melalui ritual, narasi, serta pengulangan simbolik

yang terinstitusionalisasi dalam kehidupan sosial.

Konsep memori kolektif sebagaimana dirumuskan oleh Maurice
Halbwachs (1992), menegaskan bahwa ingatan selalu dibentuk
dalam kerangka sosial. Ingatan tentang tradisi seni tidak hadir
sebagai pengalaman personal semata, melainkan sebagai
konstruksi bersama yang dilegitimasi oleh kelompok. Struktur
sosial menyediakan kerangka referensial yang menentukan
peristiwa, nilai, dan simbol mana yang dianggap layak diingat serta
diwariskan. Dalam praktik seni tradisi, kerangka tersebut
termanifestasi melalui pakem, tata cara pertunjukan, serta narasi

asal-usul yang terus diulang dalam konteks komunal.

Ritual memainkan peran sentral dalam produksi dan
pemeliharaan memori kolektif. Melalui repetisi terstruktur, ritual

mengikat ingatan pada tubuh, ruang, dan waktu tertentu, sehingga

13



memori tidak hanya disimpan secara kognitif, tetapi juga
diinternalisasi secara praksis. Pengulangan ritual tidak bertujuan
membekukan tradisi, melainkan menegaskan kembali makna
simbolik yang menjadi fondasi identitas kolektif. Setiap
pelaksanaan ritual mereaktualisasi masa lalu dalam konteks
kekinian, sehingga tradisi tetap hadir sebagai pengalaman hidup,
bukan sekadar referensi historis.

Narasi turut memperkuat kerja memori kolektif dengan
menyediakan kerangka interpretatif bagi praktik seni. Cerita
mengenai asal-usul, tokoh pendiri, atau peristiwa penting
membentuk kontinuitas simbolik yang menghubungkan generasi.
Narasi tersebut sering kali tidak bersifat historis dalam pengertian
faktual, melainkan bekerja sebagai mitos kultural yang
mengandung nilai normatif dan orientasi etis. Dalam konteks sent
tradisi, narasi berfungsi sebagai mekanisme legitimasi yang
menjelaskan alasan keberlangsungan praktik tertentu serta batas-
batas perubahan yang dapat diterima.

Keberlanjutan tradisi juga bergantung pada proses transmisi lintas
generasi yang bersifat selektif. Memori kolektif tidak mewariskan
seluruh elemen masa lalu secara utuh, melainkan memilih aspek-
aspek yang dianggap relevan dengan kebutuhan sosial mutakhir.
Proses seleksi ini membuka ruang reinterpretasi tanpa memutus
kontinuitas simbolik. Tradisi, dalam kerangka ini, beroperasi
sebagai sistem memori yang adaptif, mempertahankan struktur
makna inti sembari menyesuaikan ekspresi dengan konteks sosial
yang berubah.

Dalam kajian kebudayaan, pendekatan memori kolektif
memungkinkan pembacaan tradisi sebagai proses dinamis yang
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan orientasi masa depan.
Keberlanjutan tradisi tidak ditentukan oleh ketepatan reproduksi

14



bentuk, melainkan oleh efektivitas aktivasi memori dalam ruang
sosial kontemporer. Perspektif ini relevan untuk membaca
praktik seni di Bali dan Lombok, karena kedua wilayah tersebut
memperlihatkan intensitas kerja memori kolektif melalui ritual,
institusi adat, serta narasi kultural yang terus dinegosiasikan dalam
konteks masyarakat multikultural.

2.3 Identitas Kultural dan Praktik Representasi

Identitas kultural tidak hadir sebagai esensi yang melekat secara
alamiah pada individu atau kelompok, melainkan terbentuk
melalui proses sosial yang bersifat historis, relasional, dan
simbolik. Identitas berkembang melalui praktik representasi yang
memungkinkan suatu komunitas mengenali diri, membedakan
diti dati yang lain, serta menegaskan posisi sosial dalam
konfigurasi kebudayaan yang majemuk. Dalam konteks ini,
identitas tidak bersifat final, melainkan senantiasa berada dalam

proses pembentukan dan perundingan yang berkelanjutan.

Dalam kajian budaya, identitas dipahami sebagai hasil artikulasi
simbolik yang bekerja melalui bahasa, citra, dan praktik kultural.
Pemikiran Stuart Hall (1997; 1990) menegaskan bahwa identitas
terbentuk melalui representasi, bukan mendahului representasi
tersebut. Seni, sebagai praktik simbolik yang padat makna,
menyediakan medium strategis bagi proses artikulasi tersebut.
Melalui  bentuk, gaya, dan konteks pertunjukan, seni
memungkinkan identitas kultural tampil, dikenali, dan

diinterpretasikan dalam ruang sosial.

Praktik representasi dalam seni tidak semata-mata menampilkan
ciri visual atau musikal tertentu, tetapi juga mengorganisasi makna

mengenai kelekatan, kontinuitas, dan perbedaan. Unsur estetika

15



berfungsi sebagai penanda simbolik yang menghubungkan
praktik seni dengan ingatan kolektif, nilai moral, serta orientasi
kosmologis  komunitas  pendukungnya.  Dalam  ruang
multikultural, penanda tersebut berperan ganda, yaitu sebagai
sarana afirmasi identitas internal sekaligus sebagai medium

komunikasi dengan kelompok lain.

Identitas kultural yang direpresentasikan melalui seni juga
berkaitan erat dengan relasi kuasa. Tidak semua representasi
memiliki bobot legitimasi yang setara dalam ruang publik.
Kerangka ini sejalan dengan pemikiran Pierre Bourdieu (1984,
1993) mengenai modal simbolik, yang menjelaskan bahwa
pengakuan terhadap suatu praktik budaya ditentukan oleh
distribusi  kekuasaan dan otoritas kultural. Seni tertentu
memperoleh visibilitas dan prestise karena didukung oleh
institusi, kebijakan, atau selera dominan, sementara praktik lain
bertahan melalui penguatan identitas internal komunitas.

Dalam konteks masyarakat multikultural, praktik representasi
identitas melalui seni sering kali bersifat dialogis. Identitas tidak
hanya ditegaskan, tetapi juga dinegosiasikan melalui interaksi
lintas budaya. Seni menjadi arena tempat perbedaan
diartikulasikan secara simbolik tanpa harus diselesaikan melalui
konflik terbuka. Proses ini memungkinkan terbentuknya identitas
yang bersifat situasional, kontekstual, dan berlapis, tanpa
kehilangan rujukan pada memorti kolektif asal.

Representasi identitas dalam seni juga memperlihatkan sifat
selektif. Unsur-unsur tertentu dari tradisi ditekankan, sementara
elemen lain disederhanakan atau dikesampingkan untuk
menyesuaikan  konteks audiens dan ruang pertunjukan.
Selektivitas ini tidak dapat dipahami sebagai distorsi semata,
melainkan sebagai strategi kultural untuk menjaga keterbacaan

16



simbolik identitas dalam lingkungan sosial yang kompleks.
Dengan demikian, representasi identitas selalu mengandung
dimensi strategis yang berkaitan dengan keberlanjutan dan

pengakuan sosial.

Melalui kerangka ini, seni dapat dipahami sebagai medium utama
pembentukan dan perundingan identitas kultural. Identitas tidak
direduksi sebagai label statis, tetapi diperlakukan sebagai proses
simbolik yang terus bergerak mengikuti dinamika sosial.
Perspektif ini menyediakan dasar analitis penting untuk membaca
praktik seni di Bali dan Lombok pada bab-bab selanjutnya,
terutama  ketika  identitas  kultural  diproduksi  dan
direpresentasikan dalam ruang multikultural yang sarat dengan
interaksi, adaptasi, dan relasi kuasa.

2.4 Tanda, Simbol, dan Produksi Makna

Seni dapat dipahami sebagai sistem tanda yang bekerja melalui
konvensi simbolik untuk memproduksi, menegosiasikan, dan
mendistribusikan makna dalam ruang sosial (Karimimoshaver
dkk., 2021; Montero Zayas dkk., 2025). Makna tidak melekat
secara inheren pada bentuk artistik, melainkan muncul melalui
relasi antara struktur bentuk, hotrizon kultural, serta konteks sosial
yang melingkupi praktik seni tersebut. Dengan demikian, seni
tidak  sekadar menampilkan  ekspresi  estetis, tetapi
mengoperasikan mekanisme pemaknaan yang memungkinkan
suatu komunitas membaca, mengafirmasi, dan
mengkomunikasikan nilai-nilai kolektif.

Dalam kerangka kebudayaan, tanda dan simbol berfungsi sebagai
medium penghubung antara pengalaman inderawi dan struktur

makna sosial. Unsur musikal, visual, gestural, maupun spasial

17



dalam seni tidak bekerja secara netral, melainkan disusun
berdasarkan kesepakatan simbolik yang dipahami bersama.
Kesepakatan ini bersifat historis dan kultural, sehingga makna
yang dihasilkan selalu bergantung pada pengetahuan bersama
yang dimiliki oleh komunitas pendukungnya. Tanpa kerangka
konvensi tersebut, bentuk seni kehilangan keterbacaannya sebagai
praktik bermakna.

Relasi antara bentuk dan makna tidak bersifat satu arah. Bentuk
artistik menyediakan medium material bagi artikulasi makna,
sementara makna memberikan kerangka interpretatif bagi
pembacaan bentuk. Dalam praktik seni tradisi, relasi ini sering kali
bersifat berlapis, karena satu unsur bentuk dapat memuat
berbagai tingkat makna yang beroperasi secara simultan. Lapisan
makna tersebut mencakup dimensi estetis, etis, sosial, dan
kosmologis yang tidak selalu terungkap secara eksplisit, tetapi
diinternalisasi melalui pengalaman kolektif dan pengulangan

praksis.

Pendekatan  interpretatif — terhadap simbol  sebagaimana
dikembangkan oleh Clifford Geertz (1973), menempatkan
kebudayaan sebagai jaringan makna yang dipintal manusia sendiri.
Dalam perspektif ini, praktik seni dapat dibaca sebagai teks
kultural yang menuntut penafsiran kontekstual. Makna seni tidak
terletak pada intensi pencipta semata, melainkan pada cara
simbol-simbol tersebut dihidupi, dipraktikkan, dan dimaknai
dalam kehidupan sosial. Penafsiran simbolik, dengan demikian,
selalu terkait dengan konteks sosial yang lebih luas tempat seni

tersebut beroperasi.

Produksi makna dalam seni juga berkaitan erat dengan
mekanisme naturalisasi simbolik. Melalui pengulangan dan

institusionalisasi, makna tertentu memperoleh status seolah-olah

18



alamiah dan tidak dipertanyakan. Kerangka ini sejalan dengan
pemikiran Roland Barthes (1972) yang menyoroti cara sistem
tanda dapat bekerja sebagai mitos kultural, menutupi konstruksi
sosial di baliknya dan menghadirkannya sebagai kewajaran.
Dalam praktik seni, naturalisasi tersebut memungkinkan nilai dan
ideologi tertentu tertanam secara laten melalui bentuk estetis yang

diterima sebagai tradisi.

Konteks sosial memainkan peran menentukan dalam
mengarahkan produksi dan pembacaan makna. Perubahan
audiens, ruang pertunjukan, serta fungsi sosial seni memengaruhi
cara simbol dibaca dan ditafsirkan. Makna yang beketja secara
efektif dalam satu konteks dapat mengalami pergeseran ketika
seni dipindahkan ke ruang sosial lain. Kondisi ini menunjukkan
bahwa makna bersifat relasional dan situasional, bukan kualitas

tetap yang melekat pada bentuk seni itu sendiri.

Dengan menempatkan seni sebagai sistem tanda yang beroperasi
dalam jaringan simbolik, subbab ini menegaskan bahwa
pembacaan seni menuntut perhatian pada relasi antara bentuk,
konteks, dan struktur makna sosial. Pendekatan ini
memungkinkan analisis seni yang melampaui deskripsi formal,
menuju pemahaman tentang bagaimana seni memproduksi
makna, mengukuhkan nilai, dan mengartikulasikan identitas.
Kerangka tersebut menjadi penting untuk pembahasan
selanjutnya, terutama ketika seni pertunjukan dipahami sebagai
arena legitimasi simbolik dan negosiasi makna dalam ruang
multikultural Bali dan Lombok.

19



2.5 Seni Pertunjukan sebagai Arena Legitimasi
Simbolik

Seni pertunjukan beroperasi sebagai ruang publik yang
memproduksi dan mengesahkan makna melalui mekanisme
simbolik yang dapat dikenali secara kolektif. Legitimasi tidak lahir
semata dari kualitas estetis, melainkan dari proses sosial yang
menempatkan pertunjukan sebagai peristiwa bermakna dalam
tatanan nilai masyarakat. Dalam konteks ini, panggung
pertunjukan berfungsi sebagai arena simbolik yang menautkan
ekspresi artistik dengan struktur otoritas kultural.

Sebagai praktik publik, seni pertunjukan menampilkan dan
menegaskan identitas melalui rangkaian tanda yang telah
memperoleh pengakuan sosial. Kehadiran institusi adat, tokoh
otoritatif, serta kerangka ritual atau seremoni tertentu
berkontribusi pada proses pengesahan tersebut. Perspektif Pierre
Bourdieu (1984) mengenai modal simbolik menjelaskan bahwa
legitimasi kultural bergantung pada pengakuan kolektif yang
terdistribusi tidak merata. Pertunjukan yang memperoleh
dukungan institusional dan simbolik cenderung menempati posisi
dominan dalam hierarki nilai, sementara praktik lain beroperasi

pada ruang legitimasi yang lebih terbatas.

Dimensi performatif seni pertunjukan juga mengkonstruksi
konsensus kultural melalui pengulangan terstruktur. Pengulangan
tersebut menormalisasi bentuk, urutan, dan makna sehingga
tampil sebagai kewajaran sosial. Dalam kerangka antropologi
simbolik, pemikiran Victor Turner (1977) menempatkan
pertunjukan dan ritual sebagai proses sosial yang menegaskan
nilai kolektif melalui pengalaman liminal. Pada fase tersebut,

20



struktur makna dipertegas, diperbarui, dan diinternalisasi melalui

pengalaman tubuh, emosi, dan kebersamaan.

Seni pertunjukan sekaligus mereproduksi hierarki nilai melalui
diferensiasi peran, posisi, dan akses. Struktur panggung,
pembagian ruang, serta tata urutan tampil merefleksikan
stratifikasi simbolik yang berlaku dalam masyarakat. Kerangka
dramaturgis Erving Goffman (2021) membantu menjelaskan
bahwa kehidupan sosial, termasuk pertunjukan seni, tersusun
melalui presentasi diri yang mengikuti aturan tertentu. Aturan
tersebut menentukan pihak yang berhak tampil, berbicara, dan
diakui sebagai representasi sah kebudayaan.

Legitimasi simbolik dalam seni pertunjukan tidak bersifat statis.
Perubahan konteks sosial, audiens, dan fungsi pertunjukan
memengaruhi cara legitimasi diproduksi dan dipertahankan.
Ketika seni tampil pada ruang baru seperti festival, pendidikan,
atau pariwisata, mekanisme pengesahan mengalami penyesuaian.
Sebagian simbol diperkuat demi keterbacaan publik yang lebih
luas, sementara elemen lain disederhanakan atau direinterpretasi.
Proses ini menunjukkan bahwa legitimasi selalu dinegosiasikan

melalui relasi antara tradisi, institusi, dan audiens.

Dengan demikian, seni pertunjukan dapat dipahami sebagai arena
strategis bagi produksi legitimasi simbolik. Melalui praktik publik
yang tetlembagakan, pertunjukan menegaskan  makna,
mengukuhkan identitas, serta mereproduksi hierarki nilai dalam
masyarakat. Kerangka ini menyediakan dasar analitis untuk
membaca praktik seni pada konteks regional berikutnya, terutama
ketika Bali dan Lombok dipahami sebagai ruang sosial dengan
konfigurasi otoritas simbolik dan mekanisme legitimasi yang
khas.

21



2.6 Negosiasi Makna dalam Ruang Multikultural

Ruang multikultural membentuk kondisi interaksi yang intens
antara tradisi, nilai, dan sistem simbolik yang berbeda. Dalam
konteks tersebut, praktik seni tidak beroperasi sebagai ekspresi
tunggal yang tertutup, melainkan sebagai medan dialogis yang
mempertemukan berbagai horizon makna. Pertemuan ini
memicu proses negosiasi simbolik yang menghasilkan adaptasi,
penyesuaian, serta pergeseran penafsiran tanpa harus menghapus
rujukan kultural asal. Makna seni, dengan demikian, terbentuk
melalui relasi antarsistem tanda yang saling berinteraksi dalam

konteks sosial majemuk.

Negosiasi makna berlangsung melalui mekanisme seleksi
simbolik. Unsur-unsur tertentu dari tradisi diperkuat karena
memiliki keterbacaan lintas budaya, sementara elemen lain
disederhanakan atau direartikulasi agar dapat berfungsi efektif
dalam lingkungan sosial yang heterogen. Proses seleksi ini tidak
bersifat acak, melainkan mengikuti logika sosial yang
mempertimbangkan audiens, institusi pendukung, serta norma
dominan dalam ruang publik. Seni berperan sebagai medium yang
memungkinkan perbedaan tetap terartikulasikan sekaligus dapat
diterima dalam kerangka kebersamaan.

Kerangka pemikiran dialogisme sebagaimana dikembangkan oleh
Mikhail Bakhtin (1983), memberikan landasan untuk memahami
negosiasi makna sebagai proses interaksi antarsuara kultural.
Makna tidak bersumber dari satu pusat otoritas, melainkan
muncul melalui dialog berkelanjutan antara berbagai posisi
simbolik. Dalam praktik seni multikultural, dialog tersebut
termanifestasi melalui pertukaran gaya, struktur, dan konvensi

22



estetis yang membentuk ruang artikulasi bersama tanpa
meniadakan perbedaan.

Negosiasi makna juga berkaitan dengan produksi hibriditas
kultural. Hibriditas tidak merepresentasikan pencampuran yang
netral, melainkan hasil pertemuan yang sarat dengan relasi kuasa
dan strategi adaptasi. Pemikiran Homi K. Bhabha (1994)
mengenai ruang antara menempatkan hibriditas sebagai lokasi
produktif bagi lahirnya makna baru yang tidak sepenuhnya
mereplikasi tradisi asal maupun sepenuhnya tunduk pada norma
dominan. Dalam seni, ruang antara tersebut memungkinkan
pembentukan ekspresi yang bersifat situasional dan kontekstual,

sekaligus mempertahankan jejak identitas kultural.

Pergeseran makna menjadi konsekuensi tak terelakkan dari
interaksi multikultural. Makna simbolik yang mapan dalam satu
komunitas dapat mengalami reorientasi ketika dipraktikkan dalam
lingkungan sosial berbeda. Pergeseran ini tidak selalu
mengindikasikan  reduksi makna, melainkan sering kali
memperluas spektrum interpretasi dan fungsi sosial seni. Seni
memperoleh kapasitas untuk menjembatani perbedaan melalui
artikulasi simbolik yang fleksibel dan terbuka terhadap
pembacaan jamak.

Dalam ruang multikultural, negosiasi makna juga berfungsi
sebagai mekanisme pengelolaan konflik simbolik. Perbedaan nilai
dan sistem makna tidak selalu diselesaikan melalui konsensus
eksplisit, melainkan melalui kompromi simbolik yang terwujud
dalam praktik seni. Pertunjukan, ritual, dan ekspresi artistik lain
menyediakan ruang aman bagi perbedaan untuk hadir tanpa harus
berujung pada pertentangan terbuka. Seni, dalam kerangka ini,
berperan sebagai medium mediasi kultural yang mengatur

koeksistensi makna.

23



Pemahaman mengenai negosiasi makna dalam  ruang
multikultural menegaskan bahwa seni tidak hanya merefleksikan
pluralitas, tetapi juga secara aktif mengelola pluralitas tersebut
melalui mekanisme simbolik. Perspektif ini penting untuk
membaca praktik seni pada konteks Bali dan Lombok, wilayah
yang memperlihatkan intensitas perjumpaan budaya serta
dinamika adaptasi dan hibriditas yang kompleks. Melalui
negosiasi makna, seni menampilkan kapasitasnya sebagai praktik
kultural yang mampu mempertahankan keberlanjutan identitas

sembari membuka ruang dialog lintas tradisi.

2.7 Reproduksi Budaya sebagai Strategi Keberlanjutan

Reproduksi budaya pada subbab penutup ini diposisikan sebagai
strategi  keberlanjutan yang mengintegrasikan kontinuitas
simbolik dengan kapasitas adaptif praktik seni. Keberlanjutan
tidak ditentukan oleh ketepatan penyalinan bentuk, melainkan
oleh kecakapan selektif dalam mempertahankan makna inti
sambil menata ulang ekspresi sesuai tuntutan konteks sosial yang
berubah. Reproduksi, dengan demikian, berfungsi sebagai
mekanisme penghubung antara memori masa lalu, praksis masa

kini, serta orientasi masa depan kebudayaan.

Sebagai strategi, reproduksi budaya bekerja melalui seleksi nilai,
bentuk, dan fungsi yang dianggap relevan untuk dilanjutkan.
Seleksi tersebut berlangsung dalam kerangka institusional,
komunal, dan simbolik yang menentukan prioritas keberlanjutan.
Unsur yang memiliki daya resonansi kultural tinggi cenderung
dipertahankan, sementara elemen lain mengalami penyesuaian
atau reposisi fungsi. Proses ini menegaskan bahwa keberlanjutan
kebudayaan merupakan hasil keputusan sosial yang terstruktur,

bukan konsekuensi alamiah dari pewarisan pasif.

24



Reproduksi juga memfasilitasi artikulasi temporalitas kebudayaan.
Praktik seni mereaktualisasi masa lalu melalui pengulangan
simbolik, sekaligus memproduksi makna baru yang relevan bagi
masa kini. Orientasi masa depan hadir melalui inovasi terkelola
yang menjaga keterbacaan simbolik tanpa memutus kontinuitas
nilai. Dalam kerangka ini, reproduksi beroperasi sebagai jembatan
temporal yang memungkinkan kebudayaan bergerak tanpa
kehilangan rujukan historisnya.

Dimensi strategis reproduksi semakin tampak pada konteks
mobilitas dan pluralitas budaya. Interaksi lintas wilayah dan lintas
tradisi menuntut kemampuan adaptasi yang cermat agar praktik
seni tetap bermakna dalam lingkungan sosial yang majemuk.
Kerangka pemikiran globalisasi kultural menekankan peran aliran
ide dan praktik yang membentuk lanskap kebudayaan
kontemporer. Pemikiran Arjun Appadurai (2010) mengenai arus
kultural, menegaskan bahwa keberlanjutan kebudayaan
bergantung pada kemampuan mengelola sirkulasi makna dalam

skala lokal dan transregional secara simultan.

Keberlanjutan juga berkaitan dengan legitimasi sosial dan
institusional. Reproduksi budaya memperoleh daya tahan ketika
didukung oleh pengakuan komunitas, kebijakan kebudayaan,
serta ekosistem pendidikan dan ruang publik. Kerangka normatif
pelestarian  warisan ~ budaya  menekankan  pentingnya
keberlanjutan sebagai proses hidup yang berakar pada komunitas.
Prinsip tersebut sejalan dengan pendekatan UNESCO mengenai
warisan budaya takbenda yang menempatkan praktik,
pengetahuan, dan ekspresi sebagai inti keberlanjutan, bukan
sekadar objek material (Kurin, 2004).

Pada tataran praksis, reproduksi sebagai strategi keberlanjutan
menuntut keseimbangan antara stabilitas dan inovasi. Stabilitas

25



memastikan keterhubungan simbolik dengan memori kolektif,
sementara inovasi membuka ruang relevansi sosial dan partisipasi
generasi baru. Keseimbangan ini tidak bersifat statis, melainkan
dinegosiasikan secara berkelanjutan melalui praktik, diskursus,
dan institusi kebudayaan.

Penutup

Sintesis pada bagian ini menegaskan bahwa reproduksi budaya
merupakan perangkat strategis untuk menjaga vitalitas
kebudayaan dalam jangka panjang. Reproduksi mengoperasikan
seleksi, adaptasi, dan legitimasi sebagai satu kesatuan proses yang
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan. Kerangka
ini menyediakan landasan konseptual untuk membaca praktik
seni pada bab-bab regional berikutnya, khususnya ketika Bali dan
Lombok dipahami sebagai ruang kebudayaan yang mengelola
keberlanjutan melalui reproduksi simbolik yang kontekstual dan
dinamis.

26



Bab 3
Kota, Mobilitas, dan Ruang Kebudayaan

3.1 Kota sebagai Ekologi Kebudayaan

Kota dapat dipahami sebagai ekologi kebudayaan yang tersusun
dari relasi dinamis antara ruang, aktor sosial, institusi, serta praktik
simbolik yang berlangsung secara simultan (Gandy, 2022;
Schliephake, 2015). Ekologi dalam pengertian ini tidak merujuk
pada lingkungan fisik semata, melainkan pada sistem hidup yang
mengatur produksi, sirkulasi, dan pemaknaan kebudayaan.
Kepadatan sosial, keberagaman latar kultural, serta diferensiasi
ruang menjadikan kota sebagai medan intensif perjumpaan
simbolik yang membentuk pola keberlangsungan praktik budaya.

Sebagai ekologi, kota bekerja melalui keterhubungan antar ruang
yang memiliki fungsi dan legitimasi berbeda. Ruang ritual, ruang
komunal, ruang publik, dan ruang institusional membentuk
lanskap kultural yang berlapis. Setiap ruang menyediakan kondisi
tertentu bagi praktik budaya untuk tampil, beroperasi, dan
memperoleh  pengakuan.  Diferensiasi  ruang  tersebut
memungkinkan praktik seni bergerak dari satu konteks ke
konteks lain, mengalami penyesuaian fungsi dan makna tanpa
kehilangan keterkaitan dengan struktur simbolik asal.

Aktor sosial menempati posisi sentral dalam ekologi kebudayaan
kota. Seniman, komunitas, pemuka adat, pengelola institusi, serta
audiens membentuk jaringan relasional yang menentukan arah
dan intensitas praktik budaya. Relasi antaraktor tidak bersifat
setara, karena dipengaruhi oleh distribusi otoritas, akses sumber

daya, dan legitimasi simbolik. Ketimpangan ini justru menjadi

27



bagian inheren dari ekologi kota, karena melalui relasi tersebut
praktik budaya dinegosiasikan, diprioritaskan, atau dimarginalkan.

Institusi  berperan sebagai mekanisme pengatur yang
menstabilkan sekaligus mengarahkan dinamika kebudayaan
urban. Lembaga adat, organisasi seni, institusi pendidikan, serta
kebijakan kultural membentuk kerangka normatif yang
memengaruhi produksi dan sirkulasi praktik budaya. Keberadaan
institusi tidak selalu bersifat restriktif, melainkan sering kali
menyediakan ruang artikulasi baru bagi seni tradisi untuk
beradaptasi dengan konteks urban. Melalui institusionalisasi,
praktik budaya memperoleh bentuk pengesahan yang
memungkinkan keberlanjutan dalam jangka panjang.

Praktik simbolik yang berlangsung di kota memperlihatkan
intensitas negosiasi makna yang tinggi. Kepadatan sosial
menghadirkan audiens yang heterogen, sehingga praktik budaya
dituntut memiliki keterbacaan lintas latar kultural. Kondisi
tersebut mendorong seleksi simbolik, penyesuaian bentuk, serta
reposisi fungsi seni dalam ruang urban. Praktik budaya tidak lagi
semata berfungsi sebagai ekspresi internal komunitas, tetapi juga
sebagai medium komunikasi simbolik yang menjembatani
perbedaan.

Kota sebagai ekologi kebudayaan juga ditandai oleh sirkulasi yang
berkelanjutan. Praktik budaya bergerak melalui jaringan
pertunjukan, perayaan, pendidikan, dan media, membentuk alur
distribusi makna yang tidak linier. Sirkulasi ini memungkinkan
kebudayaan mengalami reproduksi dalam skala yang lebih luas,
sekaligus membuka peluang transformasi akibat pertemuan
dengan konteks sosial berbeda. Dinamika tersebut menegaskan
bahwa keberlangsungan kebudayaan urban bergantung pada
kemampuan mengelola aliran praktik dan makna secara adaptif.

28



Dengan memosisikan kota sebagai ekologi kebudayaan, subbab
ini menegaskan bahwa praktik budaya tidak dapat dipahami
secara terpisah dari struktur ruang, relasi sosial, dan institusi yang
melingkupinya. Kota menyediakan kondisi struktural yang
memungkinkan kebudayaan hidup, berubah, dan memperoleh
legitimasi. Kerangka ini menjadi landasan penting untuk
memahami mobilitas, pembentukan komunitas, serta interaksi
antartradisi yang akan dibahas pada subbab-subsekuen, sekaligus
menyiapkan pembacaan terhadap Bali dan Lombok sebagai ruang
kebudayaan yang beroperasi dalam logika urban yang khas.

3.2 Urbanitas dan Transformasi Praktik Seni

Urbanitas dapat dipahami sebagai kondisi sosial khas perkotaan
yang ditandai oleh kepadatan aktivitas, percepatan waktu, serta
diferensiasi ruang yang tajam (Hutchison, 2010; Iossifova dkk.,
2018). Kondisi tersebut membentuk lingkungan kebudayaan
dengan logika kerja yang berbeda dari ruang tradisional berbasis
komunitas homogen. Praktik seni yang beroperasi dalam konteks
urban mengalami tekanan sekaligus peluang untuk menata ulang
bentuk, fungsi, dan ritme kemunculannya agar selaras dengan
dinamika kehidupan kota.

Salah satu ciri utama urbanitas terletak pada transformasi
temporalitas. Waktu kota bergerak dalam ritme cepat,
terfragmentasi, dan berorientasi pada efisiensi. Praktik seni tradisi
yang sebelumnya terikat pada durasi panjang dan siklus ritual
kolektif menghadapi tuntutan penyesuaian terhadap pola waktu
tersebut. Penyesuaian ini tercermin pada pemadatan durasi
pertunjukan, seleksi repertoar, serta pengaturan ulang struktur

penyajian agar tetap komunikatif dalam kerangka temporal urban.

29



Transformasi temporal tidak meniadakan makna simbolik, tetapi

mendorong restrukturisasi cara makna tersebut disampaikan.

Ruang publik kota turut membentuk ulang ekspresi seni. Alun-
alun, taman kota, gedung pertunjukan, pusat kebudayaan, dan
ruang komersial menghadirkan konteks baru bagi praktik seni
tradisi. Setiap ruang membawa seperangkat norma, audiens, dan
ekspektasi yang berbeda, sehingga seni dituntut memiliki
fleksibilitas bentuk dan presentasi. Peralihan dari ruang ritual ke
ruang publik urban menggeser orientasi seni dari ekspresi internal
komunitas menuju komunikasi simbolik yang lebih terbuka dan

representasional.

Perubahan orientasi audiens merupakan faktor penting dalam
transformasi praktik seni urban. Audiens kota bersifat heterogen,
terdiri atas beragam latar kultural, generasi, dan preferensi estetis.
Kondisi ini mendorong praktik seni untuk mengembangkan
strategi keterbacaan simbolik agar dapat dipahami melampaui
batas komunitas asal. Penekanan pada aspek visual, dinamika
musikal, dan performativitas menjadi strategi adaptif untuk
menjembatani perbedaan latar audiens tanpa harus melepaskan

rujukan tradisional sepenuhnya.

Urbanitas juga memengaruhi fungsi sosial seni. Praktik seni tidak
lagi terbatas pada fungsi ritual atau komunal, tetapi meluas ke
ranah representasi identitas, hiburan publik, pendidikan, serta
ekonomi kreatif. Perluasan fungsi ini mengubah posisi seni dalam
struktur sosial kota, dari praktik internal menjadi bagian dari
lanskap budaya urban yang bersaing dengan berbagai bentuk
ekspresi lain. Transformasi fungsi tersebut menuntut kemampuan
seni untuk bernegosiasi dengan logika pasar, kebijakan kultural,
dan selera publik.

30



Transformasi praktik seni dalam konteks urban tidak dapat
dipahami sebagai proses linier menuju homogenisasi. Di
dalamnya  berlangsung  ketegangan  berkelanjutan antara
pelestarian nilai simbolik dan tuntutan adaptasi. Praktik seni
memilih unsur-unsur tertentu untuk dipertahankan sebagai
penanda identitas, sekaligus membuka ruang modifikasi pada
aspek presentasi dan konteks pertunjukan. Ketegangan ini
menunjukkan bahwa urbanitas berfungsi sebagai medan seleksi

kultural yang menajamkan kesadaran atas makna tradisi.

Dengan menempatkan urbanitas sebagai kondisi pembentuk
transformasi praktik seni, subbab ini menegaskan bahwa
perubahan bentuk dan fungsi seni tradisi merupakan respons
struktural terhadap dinamika kota. Kota tidak sekadar
menyediakan ruang tampil, tetapi membentuk cara seni
diproduksi, disirkulasikan, dan dimaknai. Kerangka ini menjadi
pijakan untuk memahami mobilitas budaya, pembentukan
komunitas, serta perjumpaan antartradisi pada subbab berikutnya,
sekaligus menyiapkan pembacaan regional Bali dan Lombok
dalam konteks kehidupan urban yang berlapis.

3.3 Mobilitas Penduduk dan Sirkulasi Budaya

Mobilitas penduduk merupakan salah satu motor utama
pembentukan ruang kebudayaan urban. Perpindahan manusia
lintas wilayah membawa serta praktik, pengetahuan, dan orientasi
nilai yang kemudian berinteraksi dengan konfigurasi sosial kota.
Mobilitas dalam pengertian ini tidak terbatas pada perpindahan
fisik, melainkan mencakup sirkulasi simbolik yang memindahkan
makna, estetika, serta cara pandang kultural ke dalam ruang sosial

baru.

31



Migrasi membentuk kota sebagai ruang akumulasi pengalaman
kultural yang berlapis (Freestone, 2000). Setiap kelompok
pendatang memasuki kota dengan membawa memori kolektif,
repertori praktik, serta kerangka simbolik yang telah terbentuk
pada konteks asal. Ketika praktik tersebut hadir dalam lingkungan
urban, terjadi proses penyesuaian yang dipengaruhi oleh struktur
sosial, institusi, dan relasi antaraktor yang telah ada. Kota, dengan
kepadatan dan heterogenitasnya, berfungsi sebagai medium yang
mempercepat pertemuan antarpraktik budaya dan memperluas

kemungkinan transformasi.

Sirkulasi budaya yang dipicu oleh mobilitas penduduk
berlangsung melalui berbagai saluran sosial. Jaringan kekerabatan,
komunitas asal, lembaga keagamaan, serta organisasi seni
berperan sebagai simpul distribusi praktik budaya. Melalui
jaringan tersebut, seni dan ckspresi kultural tidak hanya
dipertahankan sebagai penanda identitas internal, tetapi juga
dipresentasikan dalam ruang publik urban. Proses ini
memungkinkan praktik budaya memperoleh visibilitas baru
sekaligus mengalami penyesuaian agar selaras dengan konteks

sosial kota.

Mobilitas juga mendorong terjadinya desentralisasi otoritas
kultural. Praktik seni yang sebelumnya beroperasi dalam struktur
sosial relatif homogen memasuki ruang kota yang memiliki
beragam pusat legitimasi. Kondisi tersebut memunculkan
pluralitas rujukan nilai dan membuka ruang perundingan makna.
Praktik budaya tidak lagi ditentukan sepenuhnya oleh norma asal,
tetapi dinegosiasikan melalui interaksi dengan institusi, audiens,
dan praktik lain yang hadir dalam ruang urban.

Sirkulasi budaya akibat mobilitas penduduk menghasilkan
konfigurasi kultural yang bersifat transregional. Unsur-unsur

32



budaya dari berbagai wilayah saling berkelindan, membentuk
ekspresi yang tidak sepenuhnya mereplikasi tradisi asal maupun
sepenuhnya melebur dalam budaya dominan kota. Konfigurasi ini
mencerminkan proses adaptasi selektif yang mempertahankan
penanda identitas tertentu sekaligus membuka ruang inovasi. Seni
berperan sebagai medium utama yang merekam dan

menampilkan proses transregional tersebut secara simbolik.

Mobilitas penduduk juga berimplikasi pada perubahan fungsi
sosial seni. Dalam konteks urban, praktik budaya sering kali
beralih  dari fungsi komunal internal menuju  fungsi
representasional yang lebih luas. Seni tidak hanya berfungsi
sebagai sarana kohesi kelompok asal, tetapi juga sebagai alat
komunikasi kultural lintas komunitas. Perluasan fungsi ini
menempatkan seni pada posisi strategis dalam pengelolaan

keberagaman dan pembentukan identitas kota.

Dengan menempatkan mobilitas penduduk sebagai mekanisme
sirkulasi budaya, subbab ini menegaskan bahwa kebudayaan
urban terbentuk melalui arus manusia, praktik, dan makna yang
terus bergerak. Kota berfungsi sebagai ruang pertemuan
transregional yang memungkinkan kebudayaan mengalami
reproduksi dan transformasi secara simultan. Kerangka ini
menjadi dasar untuk memahami pembentukan komunitas dan
jejaring kultural pada subbab berikutnya, sekaligus memperjelas
konteks regional Bali dan Lombok sebagai bagian dari dinamika
mobilitas dan sirkulasi budaya dalam ruang urban.

3.4 Komunitas sebagai Simpul Kebudayaan

Komunitas menempati posisi strategis dalam ekologi kebudayaan

kota sebagai simpul yang menghubungkan individu, praktik, dan

33



sistem makna. Dalam konteks urban yang ditandai oleh
fragmentasi sosial dan diferensiasi ruang, komunitas seni
berfungsi  sebagai wadah  kolektif yang menstabilkan
keberlanjutan  praktik  budaya. Keberadaan = komunitas
memungkinkan praktik seni tidak terdispersi secara acak dalam
arus kehidupan kota, melainkan terorganisasi melalui struktur

relasi sosial yang relatif ajek dan berkesinambungan.

Sebagai simpul kebudayaan, komunitas mengorganisasi transmisi
pengetahuan kultural melalui mekanisme internal yang bersifat
kolektif. Proses pembelajaran tidak semata berlangsung dalam
kerangka formal, tetapi melalui partisipasi berulang dalam latihan,
pertunjukan, dan aktivitas komunal. Pengetahuan teknis, etika
praktik, serta pemahaman simbolik ditransmisikan secara
simultan melalui interaksi sosial yang intens. Mekanisme ini
menempatkan komunitas sebagai ruang pedagogis yang
mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan praksis dalam
reproduksi budaya.

Kerangka communities of practice menyediakan landasan konseptual
yang sangat relevan untuk memahami komunitas sebagai simpul
kebudayaan dan ruang pedagogis kolektif (Lave & Wenger, 1991).
Dalam perspektif ini, pembelajaran tidak dipahami sebagai proses
transfer pengetahuan formal dari pengajar ke peserta, melainkan
sebagai proses partisipasi sosial yang berlangsung melalui
keterlibatan berulang dalam praktik bersama. Pengetahuan
kultural diproduksi dan direproduksi melalui aktivitas konkret,
interaksi sehari-hari, serta internalisasi norma dan nilai yang
melekat pada praktik tersebut.

Konsep ini menegaskan bahwa komunitas berfungsi sebagai
ruang belajar yang terintegrasi, tempat dimensi kognitif, afektif,
dan praksis tidak dipisahkan secara hierarkis. Individu belajar

34



dengan cara mengambil bagian dalam aktivitas komunal,
mengamati, meniru, bernegosiasi, dan secara bertahap
memperoleh kompetensi simbolik maupun teknis. Proses ini
menjelaskan mengapa transmisi seni dan praktik budaya tidak
bergantung pada kurikulum formal, melainkan pada intensitas
keterlibatan sosial dan kontinuitas partisipasi.

Dalam konteks kebudayaan urban dan seni tradisi, kerangka
communities of practice memungkinkan pembacaan komunitas
sebagai unit pedagogis yang lentur dan adaptif. Komunitas tidak
hanya mentransmisikan keterampilan teknis, tetapi juga
membentuk habitus kultural melalui pengalaman bersama, disiplin
kolektif, serta pengakuan simbolik internal. Dengan demikian,
komunitas seni dapat dipahami sebagai ruang produksi
pengetahuan hidup yang mempertahankan keberlanjutan budaya

sekaligus membuka kemungkinan transformasi kontekstual.

Komunitas juga berperan penting dalam membangun solidaritas
simbolik di tengah heterogenitas kota. Ikatan yang terbangun
tidak hanya didasarkan pada kesamaan asal-usul geografis, tetapi
pada keterlibatan bersama dalam praktik dan nilai yang dihayati
secara kolektif. Solidaritas tersebut memungkinkan individu
mempertahankan rasa keterhubungan kultural sekalipun berada
dalam lingkungan urban yang plural dan kompetitif. Dalam
konteks ini, komunitas seni berfungsi sebagai ruang afirmasi
identitas yang lentur, tidak tertutup, namun tetap berakar pada
rujukan simbolik tertentu.

Relasi komunitas dengan ruang kota bersifat dinamis. Komunitas
tidak selalu memiliki ruang tetap, melainkan beroperasi secara
adaptif dengan memanfaatkan berbagai ruang yang tersedia, baik
ruang komunal, ruang institusional, maupun ruang publik.
Fleksibilitas ini mencerminkan kemampuan komunitas untuk

35



bernegosiasi dengan kondisi urban tanpa kehilangan kontinuitas
praktik. Melalui aktivitas rutin dan kehadiran simbolik di berbagai
ruang, komunitas menegaskan eksistensinya dalam lanskap
kebudayaan kota.

Komunitas juga berfungsi sebagai mediator antara praktik budaya
dan institusi yang lebih luas. Dalam banyak kasus, komunitas
menjadi perantara yang menjembatani seni dengan kebijakan
kultural, program pendidikan, serta agenda representasi publik.
Peran mediatif ini memungkinkan praktik seni memperoleh akses
terhadap sumber daya, visibilitas, dan legitimasi yang lebih luas.
Namun, proses tersebut sekaligus menuntut komunitas untuk
melakukan seleksi dan penyesuaian agar praktik tetap selaras

dengan nilai internal dan tuntutan eksternal.

Dalam konteks urban multikultural, komunitas tidak beroperasi
secara eksklusif. Interaksi dengan komunitas lain membuka ruang
pertukaran simbolik dan kolaborasi yang memperkaya praktik
budaya. Perjumpaan antarkomunitas memungkinkan terjadinya
dialog kultural yang memperluas horizon makna tanpa harus
menghilangkan rujukan identitas masing-masing. Dinamika ini
menegaskan bahwa komunitas seni berfungsi tidak hanya sebagai
penjaga tradisi, tetapi juga sebagai aktor aktif dalam pembentukan
kebudayaan kota yang berlapis.

Dengan menempatkan komunitas sebagai simpul kebudayaan,
subbab ini menegaskan bahwa keberlanjutan praktik sent di ruang
urban bergantung pada kekuatan relasi kolektif yang
mengorganisasi transmisi, solidaritas, dan adaptasi. Komunitas
menyediakan struktur sosial yang memungkinkan seni bertahan
dan bermakna dalam konteks kota yang terus berubah.
Pemahaman ini menjadi landasan untuk membaca interaksi

antartradisi dan negosiasi nilai pada subbab berikutnya, sekaligus

36



memperjelas peran komunitas dalam konfigurasi kebudayaan Bali
dan Lombok pada bab-bab selanjutnya.

3.5 Interaksi Antartradisi dalam Ruang Multikultural

Interaksi antartradisi dalam ruang multikultural kota menandai
pertemuan berlapis antara sistem nilai, estetika, dan praktik
simbolik yang berasal dari latar kultural berbeda. Perjumpaan
tersebut tidak berlangsung sebagai peleburan homogen,
melainkan sebagai proses dialogis yang mempertahankan
perbedaan sambil membuka ruang artikulasi bersama. Kota,
dengan kepadatan sosial dan keberagaman aktor, menyediakan
kondisi struktural yang mempercepat intensitas pertemuan ini
serta memperluas kemungkinan adaptasi dan transformasi praktik
seni.

Dalam dinamika tersebut, interaksi bekerja melalui mekanisme
dialog simbolik. Setiap tradisi memasuki ruang bersama dengan
membawa konvensi estetika, memori kolektif, serta logika
representasi yang telah mapan. Ketika praktik-praktik ini hadir
berdampingan, terjadi pertukaran penanda simbolik yang memicu
penyesuaian selektif. Penyesuaian ini tidak menghapus rujukan
asal, melainkan menata ulang penekanan makna agar dapat
berfungsi efektif dalam lingkungan sosial yang heterogen. Dialog
simbolik memungkinkan keterbacaan lintas tradisi tanpa

menuntut keseragaman.

Hibriditas muncul sebagai konsckuensi dari interaksi
berkelanjutan antartradisi. Hibriditas tidak dapat dipahami
sebagai pencampuran bebas nilai, melainkan sebagai hasil
perundingan yang dipengaruhi oleh relasi kuasa, akses ruang, dan
legitimasi simbolik. Dalam praktik seni, hibriditas sering

37



termanifestasi melalui adopsi elemen tertentu yang memiliki
resonansi lintas budaya, sementara struktur makna inti tetap
dipertahankan. Proses ini menghasilkan ekspresi yang bersifat
situasional, kontekstual, serta responsif terhadap audiens
multikultural.

Interaksi antartradisi juga mengaktifkan negosiasi makna yang
bersifat terus-menerus. Makna simbolik yang mapan dalam satu
tradisi dapat mengalami pergeseran ketika dipraktikkan dalam
ruang bersama. Pergeseran ini tidak selalu mengindikasikan
reduksi makna, melainkan sering kali memperluas spektrum
interpretasi dan fungsi sosial seni. Negosiasi berlangsung melalui
pilihan repertoar, penataan bentuk pertunjukan, serta pengaturan
konteks tampil yang mempertimbangkan sensitivitas lintas

budaya.

Ruang multikultural kota memperlihatkan bahwa interaksi
antartradisi memiliki fungsi regulatif terhadap potensi konflik
simbolik. Perbedaan nilai dan ekspresi tidak diselesaikan melalui
penyeragaman, melainkan melalui kompromi simbolik yang
memungkinkan koeksistensi. Seni berperan sebagai medium
mediasi yang mengatur jarak dan kedekatan antarsistem makna,
sehingea perbedaan dapat hadir sebagai sumber dialog, bukan
sumber friksi terbuka.

Pada saat yang sama, interaksi antartradisi membentuk kesadaran
reflektif terhadap identitas kultural. Kehadiran tradisi lain
mendorong artikulasi diri yang lebih sadar terhadap batas,
penanda, dan nilai yang dianggap esensial. Proses ini memperkuat
identitas melalui diferensiasi simbolik yang terkelola, bukan
melalui eksklusi. Identitas tampil sebagai konstruksi relasional
yang diproduksi dalam pertemuan, bukan sebagai entitas tertutup
yang berdiri sendiri.

38



Dengan menempatkan interaksi antartradisi sebagai proses
dialogis dalam ruang multikultural, subbab ini menegaskan bahwa
kota berfungsi sebagai arena pembelajaran simbolik yang intens.
Adaptasi, hibriditas, dan negosiasi makna menjadi mekanisme
utama yang memungkinkan praktik seni bertahan dan bermakna
dalam lingkungan sosial yang majemuk. Kerangka ini
mempersiapkan pembacaan terhadap kota sebagai arena tawar-
menawar nilai pada subbab berikutnya, sekaligus memperjelas
posisi Bali dan Lombok sebagai ruang kebudayaan yang dibentuk
oleh perjumpaan antartradisi yang berkelanjutan.

3.6 Negosiasi Makna dan Mediasi Simbolik dalam
Ruang Multikultural

Negosiasi makna merupakan mekanisme kunci yang
memungkinkan praktik seni beroperasi secara berkelanjutan
dalam ruang multikultural kota. Ketika tradisi-tradisi berbeda
hadir dan dipraktikkan dalam ruang sosial bersama, makna
simbolik tidak dapat dipertahankan secara absolut sebagaimana
dalam konteks homogen. Makna mengalami pergeseran melalui
proses seleksi, penekanan ulang, serta reposisi simbolik yang
bertujuan menjaga  keterbacaan lintas  kultural tanpa
menghilangkan rujukan identitas asal. Pergeseran tersebut tidak
merepresentasikan degradasi makna, melainkan ekspansi fungsi
dan horizon interpretasi praktik seni.

Dalam kerangka teoretis, negosiasi makna dapat dipahami melalui
perspektif dialogisme sebagaimana dikembangkan oleh Mikhail
Bakhtin (1983), yang memandang makna sebagai hasil interaksi
antarsuara sosial yang koeksis tanpa subordinasi tunggal. Praktik
seni dalam ruang multikultural beroperasi sebagai arena dialogis,

tempat berbagai sistem makna hadir secara simultan dan saling

39



menanggapi. Makna tidak dikunci oleh otoritas tunggal tradisi,
melainkan diproduksi melalui relasi antarposisi simbolik yang
terus bergerak. Dalam konteks ini, seni berfungsi sebagai medium
artikulasi dialogis yang memungkinkan keberagaman makna
hidup berdampingan.

Negosiasi makna juga memiliki dimensi regulatif terhadap potensi
konflik simbolik. Perbedaan nilai dan ekspresi tidak diselesaikan
melalui penyeragaman, tetapi melalui kompromi simbolik yang
bersifat implisit. Perspektif ini sejalan dengan pemikiran Victor
Turner (1977), mengenai peran praktik simbolik sebagai
mekanisme sosial yang menata ketegangan melalui pengalaman
bersama. Pertunjukan seni menyediakan ruang transisi simbolik
yang memungkinkan perbedaan hadir tanpa harus dimaknai
sebagai ancaman terhadap tatanan sosial. Seni, dengan demikian,
berfungsi sebagai medium mediasi yang mengatur jarak dan
kedekatan antarsistem makna secara kontekstual.

Penguatan analisis dapat dilakukan melalui pendekatan
komparatif lintas wilayah. Studi mengenai praktik seni di kota-
kota multikultural Asia Tenggara, seperti Singapura dan Kuala
Lumpur, menunjukkan bahwa seni tradisi pendatang mengalami
adaptasi simbolik agar selaras dengan sensitivitas publik urban
yang majemuk. Repertoar dipilih secara selektif, elemen visual
diperkuat, serta konteks tampil direposisi dari ritual internal
menuju representasi kultural publik. Proses serupa juga
teridentifikasi dalam konteks diaspora Asia Selatan di Inggris,
ketika praktik seni klasik direartikulasi sebagai simbol identitas
kultural yang komunikatif dalam ruang multietnis.

Dalam kajian budaya pascakolonial, pemikiran Homi K. Bhabha
(1994) mengenai ruang antara memberikan kerangka untuk

memahami negosiasi makna sebagai proses produktif, bukan

40



kompromi lemah. Ruang antara memungkinkan praktik seni
menghasilkan makna baru yang tidak sepenuhnya terikat pada
tradisi asal maupun sepenuhnya tunduk pada norma dominan
ruang publik. Hibriditas yang lahir dari negosiasi ini bersifat
situasional dan strategis, berfungsi menjaga keberlanjutan praktik
seni dalam lingkungan sosial yang plural.

Pendekatan komparatif juga memperlihatkan bahwa negosiasi
makna cenderung lebih intens pada konteks kota yang berfungsi
sebagai simpul migrasi. Kota-kota pelabuhan dan pusat ekonomi
regional menunjukkan tingkat adaptasi simbolik yang lebih tinggi
dibandingkan wilayah dengan struktur sosial homogen. Pola ini
menegaskan bahwa negosiasi makna tidak dapat dilepaskan dari
konfigurasi urban, kepadatan interaksi, serta keberagaman

audiens yang menjadi bagian dari ekologi kebudayaan kota.

Dengan menempatkan negosiasi makna sebagai proses dialogis
dan regulatif, subbab ini memperluas pemahaman interaksi
antartradisi dari sekadar perjumpaan estetis menuju mekanisme
sosial yang mengelola perbedaan secara simbolik. Seni tidak hanya
merepresentasikan pluralitas, tetapi secara aktif memediasi
pluralitas  tersebut  melalui kompromi simbolik  yang
memungkinkan koeksistensi. Kerangka ini memberikan landasan
analitis yang kuat untuk membaca praktik seni di Bali dan
Lombok sebagai bagian dari dinamika multikultural yang lebih
luas, sekaligus menempatkannya dalam dialog komparatif dengan
pengalaman lintas wilayah dan lintas budaya.

3.7 Ruang Kota sebagai Arena Negosiasi Nilai

Ruang kota beroperasi sebagai arena negosiasi nilai kultural

melalui konfigurasi kebijakan, institusi, dan ruang publik yang

41



membingkai praktik seni dalam tatanan sosial urban. Negosiasi
nilai tidak berlangsung pada tingkat wacana abstrak semata,
melainkan terartikulasikan melalui mekanisme pengaturan ruang,
alokasi sumber daya, serta rezim visibilitas yang menentukan
praktik budaya layak tampil, diakui, dan dilegitimasi. Dalam
kerangka ini, kota berfungsi sebagai medan simbolik yang
menautkan ekspresi artistik dengan struktur kekuasaan dan
norma sosial yang beketja secara historis.

Kebijakan kultural memegang peran sentral dalam mengarahkan
arah pengakuan dan legitimasi praktik seni. Instrumen kebijakan,
program kebudayaan, dan regulasi ruang publik membentuk
hierarki nilai yang memprioritaskan bentuk-bentuk tertentu
sebagai representasi kebudayaan kota. Proses ini menghasilkan
seleksi simbolik yang menguatkan praktik dengan kesesuaian
terhadap agenda institusional, sekaligus membatasi praktik lain
melalui standar administratif dan estetis. Dinamika tersebut
menunjukkan bahwa legitimasi kultural bersifat terstruktur dan
diproduksi melalui keputusan institusional yang memiliki
implikasi langsung terhadap keberlanjutan praktik seni.

Institusi kebudayaan berfungsi sebagai perantara yang
menghubungkan praktik seni dengan ruang pengakuan publik.
Lembaga seni, pusat kebudayaan, dan institusi pendidikan
menyediakan platform kuratorial yang mengatur konteks tampil,
narasi pendamping, serta kerangka interpretasi. Melalui proses
kurasi dan programasi, institusi membentuk makna yang dapat
diterima secara luas, sekaligus menetapkan batas kepantasan
simbolik. Perspektif medan budaya sebagaimana dirumuskan
oleh Pierre Bourdieu menegaskan bahwa pengakuan kultural
bergantung pada distribusi modal simbolik yang dikelola oleh

institusi dengan otoritas legitimasi.

42



Ruang publik kota menghadirkan dimensi performatif dari
negosiasi nilai. Alun-alun, taman kota, dan ruang perayaan
menjadi lokasi tempat praktik seni berinteraksi dengan audiens
heterogen. Heterogenitas audiens menuntut keterbacaan simbolik
lintas latar kultural, sehingga praktik seni melakukan penyesuaian
presentasional untuk mempertahankan resonansi makna. Pada
titik ini, ruang publik berfungsi sebagai medium uji legitimasi
sosial, karena penerimaan dan penolakan termanifestasi secara
langsung melalui respons kolektif dan pola partisipasi.

Negosiasi nilai juga berlangsung melalui pengaturan spasial yang
membedakan pusat dan pinggiran dalam kota. Akses terhadap
ruang strategis menentukan tingkat visibilitas dan prestise praktik
seni. Pengaturan tersebut merefleksikan politik ruang yang
memproduksi hierarki simbolik. Kerangka produksi ruang dari
Henri Lefebvre (1997) membantu menjelaskan bahwa ruang
bukan entitas netral, melainkan hasil produksi sosial yang
mengandung relasi kuasa. Dalam konteks ini, praktik seni yang
memperoleh ruang sentral mengalami penguatan legitimasi,
sementara praktik yang terpinggirkan bergantung pada strategi

komunitas untuk mempertahankan keberlanjutan.

Interaksi antara kebijakan, institusi, dan ruang publik
menghasilkan negosiasi nilai yang bersifat dinamis. Praktik seni
tidak sekadar menyesuaikan diri secara pasif, tetapi
mengembangkan  strategi simbolik untuk mengamankan
pengakuan tanpa melepaskan rujukan nilai inti. Strategi tersebut
mencakup penataan narasi, seleksi repertoar, serta pengaturan
konteks tampil yang selaras dengan ekspektasi urban. Negosiasi
semacam ini memperlihatkan kapasitas praktik seni untuk

beroperasi secara reflektif dalam medan sosial yang kompetitif.

43



Dengan menempatkan ruang kota sebagai arena negosiasi nilai,
subbab ini menegaskan bahwa legitimasi kultural di ruang urban
diproduksi melalui relasi kompleks antara kebijakan, institusi, dan
praktik publik. Kota tidak hanya menyediakan lokasi tampil,
tetapi membentuk struktur pengakuan yang menentukan
keberlangsungan makna dan visibilitas seni. Kerangka ini
menyiapkan jembatan analitis menuju pembacaan regional
berikutnya, ketika Bali dan Lombok dipahami sebagai ruang
kebudayaan dengan konfigurasi kebijakan, institusi, dan ruang
publik yang membentuk dinamika negosiasi nilai secara khas.

3.8 Kota sebagai Jembatan Kontekstual

Kota pada subbab penutup ini diposisikan sebagai jembatan
kontekstual yang menghubungkan tradisi asal dengan konfigurasi
sosial baru yang dibentuk oleh mobilitas, interaksi, dan
diferensiasi ruang. Posisi kota tidak dipahami semata sebagai latar
geografis atau pusat administratif, melainkan sebagai ruang
perantara yang memediasi pergerakan praktik budaya dari konteks
asal menuju arena sosial yang lebih luas. Melalui fungsi perantara
tersebut, kota memungkinkan tradisi tidak berhenti pada
reproduksi internal, tetapi memasuki proses negosiasi makna yang

berkelanjutan dalam lanskap kebudayaan urban.

Sebagai ruang perantara, kota menyediakan kondisi struktural
bagi pertemuan antara memori kultural dan tuntutan aktualitas
sosial. Tradisi yang hadir di kota membawa rujukan simbolik,
nilai, dan praktik yang telah terinternalisasi dalam konteks asal.
Ketika praktik tersebut dipraktikkan ulang di ruang urban, terjadi
proses rekontekstualisasi yang menata ulang fungsi, bentuk, dan
orientasi makna tanpa harus memutus keterhubungan dengan
memori kolektif. Kota, dalam pengertian ini, berfungsi sebagai

44



medium translasi kultural yang memungkinkan tradisi beradaptasi

secara selektif.

Mobilitas menjadi prasyarat utama bagi fungsi kota sebagai
jembatan  kontekstual.  Arus  perpindahan  penduduk
menghubungkan wilayah asal dengan pusat-pusat urban,
membentuk jaringan transregional yang membawa praktik budaya
melintasi batas geografis dan sosial. Melalui mobilitas tersebut,
kota menjadi simpul sirkulasi budaya yang mempertemukan
berbagai tradisi dalam ruang bersama. Pertemuan ini memperluas
horizon pembacaan tradisi, dari praktik yang berakar pada
komunitas homogen menuju ekspresi simbolik yang beroperasi
dalam ruang sosial majemuk.

Interaksi urban memperkuat peran kota sebagai jembatan melalui
intensitas  petjumpaan  antarkelompok dan  antartradisi.
Kepadatan sosial dan heterogenitas audiens mendorong praktik
budaya untuk menegosiasikan keterbacaan simbolik agar dapat
dipahami lintas latar kultural. Proses ini menghasilkan konfigurasi
makna yang tidak sepenuhnya identik dengan konteks asal,
namun tetap mempertahankan penanda identitas yang dianggap
esensial. Kota, dengan demikian, memfasilitasi pembentukan
makna antara yang bersifat relasional dan situasional.

Fungsi jembatan kontekstual kota juga tercermin dalam peran
institusi dan ruang publik yang menghubungkan praktik budaya
dengan struktur pengakuan yang lebih luas. Melalui kebijakan,
program kebudayaan, dan ruang representasi publik, kota
menyediakan mekanisme legitimasi yang memungkinkan tradisi
memperoleh visibilitas di luar komunitas asal. Legitimasi ini tidak
bersifat final, melainkan terus dinegosiasikan seiring perubahan
konteks sosial dan orientasi nilai urban. Tradisi diposisikan

45



sebagai praktik hidup yang bergerak dalam spektrum pengakuan
yang dinamis.

Dalam kerangka keseluruhan bab ini, kota tampil sebagai ruang
transisi yang menjembatani kerangka teoretik mengenai
reproduksi budaya, identitas, dan makna dengan pembacaan
regional yang lebih spesifik. Kota memungkinkan keterhubungan
analitis antara mobilitas, komunitas, interaksi antartradisi, serta
negosiasi nilai dalam satu medan kebudayaan yang terintegrasi.
Fungsi ini menyiapkan landasan konseptual untuk memahami
Bali dan Lombok bukan sebagai entitas kultural yang terisolasi,
melainkan sebagai ruang kebudayaan yang saling terhubung
melalui dinamika urban dan mobilitas sosial.

Penutup

Dengan demikian, bagian ini menutup pembahasan tentang kota
yang menegaskan perannya sebagai jembatan analitis dan
kontekstual. Kota menghubungkan masa lalu dan masa kini,
tradisi dan perubahan, serta wilayah asal dan ruang baru dalam
satu proses kebudayaan yang berkelanjutan. Perspektif ini
membuka jalan bagi pembahasan bab-bab berikutnya yang
menempatkan Bali dan Lombok dalam relasi dinamis, bukan
sebagai dua lokasi terpisah, melainkan sebagai bagian dari jaringan
kebudayaan yang dipertemukan dan dimediasi oleh pengalaman

urban.

46



Bab 4
Bali: Tradisi, Estetika, dan Warisan Seni

4.1 Sejarah Bali sebagai Medan Kebudayaan

Bali menempati posisi unik dalam lanskap kebudayaan Nusantara
sebagai medan historis yang memperlihatkan kesinambungan
nilai, struktur sosial, dan praktik simbolik dalam rentang waktu
yang panjang. Keberlanjutan tersebut tidak bersumber dari
ketertutupan terhadap perubahan, melainkan dari kapasitas
internal kebudayaan Bali dalam mengelola transformasi melalui
institusi, ritual, dan sistem makna yang terlembagakan. Dalam
konteks ini, Bali perlu dipahami sebagai medan kebudayaan aktif
yang secara simultan mempertahankan memori kolektif dan

menata ulang ekspresi kultural sesuai dinamika historis.

Pembacaan Bali sebagai medan kebudayaan secara historis
menuntut pergeseran perspektif dari pendekatan deskriptif
menuju analisis struktural. Kebudayaan tidak direduksi pada
kumpulan artefak atau bentuk seni semata, tetapi dipahami
sebagai konfigurasi relasi antara kosmologi, institusi adat, dan
praktik sosial yang membentuk logika produksi serta transmisi
seni. Relasi tersebut menghasilkan kerangka nilai yang relatif
stabil, sckaligus menyediakan mekanisme adaptasi yang

memungkinkan seni tetap bermakna lintas generasi.

Sejarah kebudayaan Bali memperlihatkan keterjalinan antara
struktur religius, organisasi komunal, dan sistem estetika yang
terinternalisasi dalam kehidupan sehati-hati. Seni berkembang
bukan sebagai aktivitas terpisah, melainkan sebagai bagian
integral dari tatanan ritual dan sosial yang mengatur relasi manusia
dengan lingkungan sakral dan profan. Jalinan ini menjadikan seni

47



sebagai medium utama artikulasi nilai dan sebagai sarana

reproduksi tatanan kosmologis yang lebih luas.

Dalam kerangka tersebut, kontinuitas historis Bali tidak dapat
dipahami sebagai repetisi bentuk yang statis. Keberlanjutan justru
terwujud melalui proses selektif yang mempertahankan struktur
makna inti sambil membuka ruang penyesuaian kontekstual.
Proses ini memungkinkan kebudayaan Bali merespons perubahan
politik, ekonomi, dan sosial tanpa kehilangan fondasi
simboliknya. Medan kebudayaan Bali dengan demikian
memperlihatkan stabilitas dinamis yang menjadi prasyarat bagi
keberlangsungan seni.

Pengantar ini menyediakan landasan konseptual untuk menelaah
secara lebih rinci genealogi sejarah, institusi adat, kosmologi, serta
mekanisme transmisi seni Bali pada sub—subbab berikutnya.
Melalui pembacaan bertahap tersebut, Bali akan diposisikan
bukan sekadar sebagai lokasi geografis, melainkan sebagai medan
kebudayaan secara historis membentuk dan mempengaruhi

praktik seni dalam skala regional yang lebih luas.

a) Genealogi Singkat Kebudayaan Bali

Genealogi kebudayaan Bali terbentuk melalui lintasan sejarah
panjang yang menautkan kontinuitas lokal dengan pengaruh
transregional Asia Selatan dan Asia Tenggara. Pembentukan
tersebut tidak bergerak melalui tahapan linear, melainkan melalui
akumulasi lapisan historis yang saling menubuh dalam struktur
sosial, kosmologis, dan simbolik. Tradisi seni berkembang dalam
relasi timbal balik antara sistem kepercayaan, institusi komunal,
dan konfigurasi kekuasaan yang bergeser sepanjang waktu,
schingga menghasilkan medan kebudayaan yang relatif stabil
sekaligus adaptif.

48



Periode Bali Kuna menandai artikulasi awal struktur kebudayaan
berbasis kosmologi Hindu-Buddha yang terintegrasi dengan
praktik lokal. Pada fase ini, seni berfungsi sebagai medium ritual
yang mengoperasionalkan relasi antara manusia, alam, dan ranah
sakral melalui sistem simbol yang terlembagakan. Jejak arkeologis,
prasasti, dan tradisi lisan memperlihatkan keterikatan seni dengan
ruang suci, kalender upacara, serta pembagian peran sosial yang
ketat (Goris, 1954). Seni tidak ditempatkan sebagai ekspresi
individual, melainkan sebagai perangkat kolektif yang
menegaskan tatanan kosmologis.

Masa Bali Hindu pasca kemunduran pusat-pusat kekuasaan Jawa
Timur memperkuat otonomi kebudayaan lokal melalui
konsolidasi institusi adat dan ritual. Konsolidasi tersebut
menghasilkan penguatan struktur desa adat dan banjar sebagai
infrastruktur kebudayaan yang mengatur produksi dan transmisi
seni. Pada fase ini, estetika berkembang sebagai logika simbolik
yang menyatukan nilai keselarasan, keseimbangan, dan
keteraturan kosmos. Seni memperoleh posisi sentral dalam siklus
kehidupan religius dan sosial, sekaligus menjadi medium

peneguhan identitas kultural.

Periode kolonial memperkenalkan tekanan eksternal yang
memicu proses seleksi dan reinterpretasi tradisi. Intervensi
administratif dan representasi etnografis membingkai Bali sebagai
objek kebudayaan eksotik, namun secara paradoks turut
menguatkan kesadaran reflektif terhadap nilai lokal. Seni
mengalami reposisi sebagai penanda identitas yang dipertahankan
melalui institusi adat dan praktik ritual, sekaligus memasuki arena
representasi publik yang lebih luas. Dinamika ini memperlihatkan
kapasitas kebudayaan Bali dalam mengelola perubahan tanpa
memutus kontinuitas simbolik.

49



Fase pascakolonial dan kontemporer melanjutkan proses adaptasi
melalui integrasi seni ke dalam kerangka pendidikan, pariwisata,
dan kebijakan kebudayaan. Integrasi tersebut tidak menghapus
fondasi historis, melainkan menata ulang fungsi dan konteks
tampil seni agar selaras dengan kebutuhan sosial mutakhir.
Genealogi kebudayaan Bali pada tahap ini memperlihatkan
keterjalinan antara memori kolektif dan inovasi terkelola, dengan
institusi adat tetap berperan sebagai penjaga legitimasi simbolik.

Secara  keseluruhan, genealogi sejarah kebudayaan Bali
menunjukkan pembentukan medan kultural yang dibangun
melalui kontinuitas nilai, penguatan institusi komunal, dan
kapasitas adaptif terhadap perubahan historis. Medan tersebut
menyediakan landasan konseptual bagi pemahaman estetika,
praktik ritual, dan transmisi seni pada subbagian berikutnya,
sekaligus menempatkan Bali sebagai sumber rujukan kultural yang
berpengaruh dalam konfigurasi kebudayaan lintas wilayah.

b) Institusi Adat sebagai Infrastruktur Kebudayaan

Institusi adat berfungsi sebagai infrastruktur kebudayaan yang
mengorganisasi keberlangsungan praktik seni melalui perangkat
normatif, organisatoris, dan simbolik yang terlembagakan. Desa
adat dan banjar membentuk kerangka sosial yang menautkan
kewajiban ritual, tata kelola ruang, serta pembagian peran kolektif
ke dalam satu sistem operasional yang stabil. Dalam kerangka
tersebut, seni tidak diposisikan sebagai aktivitas tambahan,
melainkan sebagai komponen integral dari kerja kebudayaan yang

mengaktifkan siklus religius dan sosial secara berulang.

50



Desa adat menyediakan landasan normatif yang menetapkan
legitimasi praktik seni melalui aturan, kesepakatan komunal, dan
hierarki kewenangan simbolik. Ketentuan adat mengatur jenis
praktik yang sah, waktu pelaksanaan, serta relasi seni dengan
ruang sakral dan profan. Pengaturan ini menempatkan seni dalam
struktur  kewajiban  kolektif yang mengikat, sehingga
keberlanjutan praktik tidak bergantung pada preferensi individual,
melainkan pada konsensus sosial yang terjaga. Stabilitas tersebut
memungkinkan seni bertahan lintas generasi sebagai bagian dari

tatanan nilai yang diakui bersama.

Banjar berperan sebagai unit operasional yang mengaktualisasikan
ketentuan desa adat dalam kehidupan sehari-hari. Melalui banjar,
distribusi peran sosial dalam praktik seni diatur secara konkret,
mencakup pengorganisasian tenaga, pengelolaan sumber daya,
serta koordinasi partisipasi kolektif. Mekanisme gotong royong
dan kewajiban komunal menempatkan seni sebagai kerja bersama
yang menumbuhkan solidaritas sosial. Dalam konteks ini, seni
berfungsi sekaligus sebagai medium ekspresi simbolik dan sebagai
perangkat kohesi sosial.

Institusi adat juga berperan sebagai penjaga legitimasi simbolik
praktik seni. Pengakuan terhadap otoritas adat memberikan dasar
keabsahan bagi bentuk, fungsi, dan konteks tampil seni.
Legitimasi tersebut bekerja melalui ritual pengesahan, partisipasi
tokoh adat, serta keterikatan seni dengan siklus upacara. Dengan
mekanisme ini, seni memperoleh status sebagai praktik bermakna
yang terintegrasi dalam tatanan religius dan sosial, bukan sekadar
pertunjukan estetis yang tetlepas dari konteks.

Transmisi nilai dan praktik seni berlangsung melalui institusi adat
sebagai proses sosial yang terstruktur. Relasi antargenerasi
difasilitasi melalui partisipasi berulang dalam kegiatan ritual dan

51



komunal, sehingga pengetahuan teknis, etika praktik, serta
orientasi simbolik terinternalisasi secara gradual. Proses ini
menegaskan bahwa pewarisan seni tidak berlangsung melalui
instruksi formal semata, melainkan melalui ketetlibatan kolektif

yang membentuk disiplin dan tanggung jawab sosial.

Dalam lintasan historis, institusi adat menunjukkan kapasitas
adaptif tanpa kehilangan fungsi stabilisasinya. Penyesuaian
terthadap perubahan sosial, ekonomi, dan politik berlangsung
melalui reinterpretasi aturan dan penataan ulang praktik,
sementara struktur dasar kewajiban komunal tetap dipertahankan.
Kapasitas ini memungkinkan institusi adat terus berfungsi sebagai
infrastruktur kebudayaan yang menopang praktik seni dalam
berbagai konteks, termasuk ketika seni memasuki ruang
representasi publik yang lebih luas.

Dengan demikian, desa adat dan banjar dapat dipahami sebagai
infrastruktur ~ kebudayaan yang menstabilkan  sekaligus
menggerakkan praktik seni. Melalui pengaturan kewajiban ritual,
distribusi peran sosial, dan legitimasi simbolik, institusi adat
memastikan keberlanjutan seni sebagai bagian dari tatanan hidup
bersama. Kerangka ini menyediakan dasar analitis untuk
memahami relasi seni dengan kosmologi, ritual, dan transmisi
nilai pada subbagian berikutnya, serta menegaskan peran institusi

adat sebagai pilar utama kebudayaan Bali.

¢) Kosmologi dan Tatanan Nilai sebagai Fondasi Seni

Kosmologi Bali berfungsi sebagai sistem pengetahuan
operasional yang menata relasi antara manusia, alam, dan ranah
sakral dalam satu kerangka nilai yang koheren. Kerangka ini tidak
berhenti pada tataran metafisis, melainkan terinternalisasi dalam
praktik sosial, ritual, dan estetika yang mengarahkan produksi

52



serta pemaknaan seni. Seni, dalam pengertian ini, bekerja sebagai
medium artikulasi kosmologi, yakni sebagai sarana untuk
menghadirkan keteraturan kosmik ke dalam pengalaman inderawi
dan kehidupan komunal.

Relasi manusia—alam—sakral membentuk orientasi nilai yang
menekankan keseimbangan, keselarasan, dan keterhubungan.
Prinsip-prinsip tersebut mengatur bagaimana bentuk artistik
disusun, bagaimana ruang diperlakukan, serta bagaimana waktu
ritual dipahami. Dalam praktik seni, orientasi nilai ini
termanifestasi melalui penataan komposisi, hierarki ruang, dan
pengulangan simbolik yang menegaskan keteraturan. Estetika
tidak diposisikan sebagai preferensi subjektif, melainkan sebagai
ekspresi etika kosmologis yang mengikat praktik seni pada tujuan
menjaga keseimbangan.

Kosmologi juga mengarahkan fungsi seni dalam tatanan sosial
dan religius. Seni tidak berdiri sebagai aktivitas otonom, tetapi
terintegrasi dengan siklus ritual yang mengaktifkan ruang sakral
dan partisipasi kolektif. Fungsi ini menjadikan seni sebagai
perangkat mediasi antara dunia manusia dan ranah sakral, tempat
nilai-nilai kosmologis direaktualisasi secara periodik. Dengan
demikian, seni berperan menjaga kontinuitas relasi kosmik
melalui tindakan simbolik yang berulang dan dilembagakan.

Struktur simbolik kosmologi Bali memengaruhi pilihan bentuk
dan idiom estetis. Simbol-simbol tertentu memperoleh
penekanan  karena  daya  representasionalnya  dalam
menyampaikan nilai kosmologis, sementara simbol lain
diposisikan secara komplementer untuk menjaga harmoni
keseluruhan. Proses seleksi simbolik ini menunjukkan bahwa
estetika bekerja melalui logika keterhubungan makna, bukan
melalui inovasi bebas yang tetlepas dari rujukan nilai. Kreativitas

53



hadir sebagai penataan ulang yang tetap berada dalam horizon
kosmologis yang diakui bersama.

Internalisasi kosmologi dalam praktik seni berlangsung melalui
partisipasi  kolektif dan pembelajaran berulang. Nilai tidak
ditransmisikan melalui penjelasan abstrak, melainkan melalui
pengalaman tubuh, keterlibatan emosional, dan disiplin komunal
dalam konteks ritual dan latihan. Proses ini membentuk habitus
kultural yang mengarahkan cara pelaku seni memahami peran,
tanggung jawab, dan tujuan praktiknya. Kosmologi, dengan
demikian, berfungsi sebagai kurikulum implisit yang
menanamkan orientasi nilai melalui praktik.

Dalam dinamika historis, kosmologi menunjukkan kapasitas
adaptif tanpa kehilangan perannya sebagai fondasi nilai.
Penyesuaian bentuk dan konteks tampil seni dapat terjadi, namun
orientasi kosmologis tetap berfungsi sebagai kerangka evaluatif
yang menentukan kesahihan dan kepantasan simbolik. Kapasitas
ini memungkinkan seni Bali merespons perubahan sosial dan
ruang representasi baru sambil mempertahankan keterhubungan

dengan tatanan nilai yang mendasarinya.

Dengan menempatkan kosmologi dan tatanan nilai sebagai
fondasi seni, subbagian ini menegaskan bahwa pemahaman
terhadap praktik seni Bali menuntut pembacaan atas sistem
pengetahuan yang mengarahkan bentuk, fungsi, dan makna
secara terpadu. Kosmologi menyediakan orientasi normatif yang
menstabilkan estetika dan praktik ritual, sekaligns membuka
ruang adaptasi terkelola. Kerangka ini menjadi landasan untuk
pembahasan selanjutnya mengenai seni dalam struktur kehidupan
ritual dan mekanisme transmisi nilai yang menopang
keberlanjutan kebudayaan Bali.

54



d) Seni dalam Struktur Sosio Ritual Bali

Seni menempati posisi integral dalam struktur kehidupan ritual
Bali sebagai medium aktualisasi nilai kosmologis dan sosial yang
terlembagakan. Kehadirannya tidak berfungsi sebagai pelengkap
seremoni, melainkan sebagai perangkat operasional yang
mengaktifkan relasi sakral antara ruang, waktu, dan tindakan
kolektif. Dalam siklus ritual, seni mengartikulasikan keteraturan
kosmos melalui rangkaian tanda yang dikenali bersama, sehingga
makna religius tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi

dialami secara inderawi dan komunal.

Keterikatan seni dengan kalender ritual membentuk ritme
kemunculan dan legitimasi praktik. Penentuan waktu sakral
mengatur kapan seni dihadirkan, jenis repertoar yang layak
dipentaskan, serta intensitas partisipasi komunal yang diperlukan.
Kalender berfungsi sebagai kerangka temporal yang menautkan
pengulangan simbolik dengan kontinuitas makna, sehingga setiap
peristiwa ritual mereaktualisasi nilai yang sama dalam konteks
temporal yang berbeda. Pola ini menjadikan seni sebagai
mekanisme pengikat antara memori kolektif dan praktik

kontemporer.

Ruang sakral menyediakan konteks spasial yang menentukan
bentuk dan orientasi seni. Tata letak pura, zonasi sakral, serta arah
simbolik mengarahkan penataan tubuh, suara, dan gerak dalam
praktik artistik. Ruang tidak diperlakukan sebagai latar netral,
melainkan sebagai komponen aktif yang memediasi relasi antara
manusia dan ranah sakral. Penempatan seni dalam ruang sakral
menegaskan fungsi ritualnya sekaligus membatasi kemungkinan
improvisasi di luar horizon nilai yang diakui.

55



Partisipasi kolektif menjadi prasyarat utama berfungsinya seni
dalam kehidupan ritual. Keterlibatan komunal memastikan
transmisi nilai berlangsung melalui pengalaman bersama, bukan
melalui konsumsi pasif. Partisipasi tersebut mencakup pembagian
peran yang terstruktur, koordinasi sosial, dan penguatan
solidaritas simbolik. Melalui mekanisme ini, seni berkontribusi
pada reproduksi tatanan sosial sekaligus memperkuat kohesi
komunitas.

Struktur ritual juga menata hierarki dan otoritas simbolik dalam
praktik seni. Kehadiran tokoh adat, pemangku, dan institusi
komunal memberikan pengesahan terhadap kesahihan praktik.
Legitimasi tersebut menentukan batas kepantasan simbolik,
urutan tindakan, serta hubungan antara pelaku seni dan audiens
ritual. Kerangka ini sejalan dengan pembacaan ritual sebagai
proses sosial yang meneguhkan nilai kolektif melalui pengalaman
bersama sebagaimana dirumuskan oleh Victor Turner (1977).

Dalam konteks representasi kebudayaan Bali, seni ritual juga
berfungsi sebagai wahana pengaturan makna publik. Pemaknaan
terthadap seni tidak dilepaskan dari konteks ritual yang
melingkupinya, sehingga pergeseran konteks tampil berimplikasi
langsung pada pembacaan makna. Pembacaan ini sejalan dengan
analisis teater negara oleh Clifford Geertz (1980), yang
menempatkan ritual dan pertunjukan sebagai perangkat simbolik

penataan kehidupan sosial dan religius.

Dengan demikian, seni dalam struktur kehidupan ritual Bali
beroperasi sebagai mekanisme integratif yang menyatukan
kalender sakral, ruang suci, dan partisipasi kolektif dalam satu
sistem makna yang koheren. Posisi ini menjelaskan ketahanan
praktik seni lintas generasi, sekaligus memperlihatkan kapasitas
adaptifnya ketika berhadapan dengan perubahan konteks sosial.

56



Kerangka ini menjadi landasan bagi pembahasan berikutnya
mengenai transmisi, pewarisan, dan otoritas kultural yang
menopang keberlanjutan seni Bali.

¢) Transmisi Sejarah dan Ingatan Kultural

Transmisi seni dan nilai budaya beroperasi melalui mekanisme
ingatan kultural yang terlembagakan dalam praktik, institusi, dan
ritus sosial. Ingatan kultural tidak dipetlakukan sebagai simpanan
memori individual, melainkan sebagai struktur kolektif yang
diaktifkan secara periodik melalui pengulangan simbolik dan
partisipasi komunal. Kerangka ini menempatkan pewarisan seni
sebagai proses sosial yang mengikat pengetahuan teknis dengan
disiplin, etika praktik, dan otoritas simbolik yang diakui secara
historis.

Dalam perspektif teoritis, ingatan kultural dipahami sebagai hasil
kerja sosial yang dibingkai oleh struktur kolektif, sebagaimana
dirumuskan oleh Maurice Halbwachs (1992). Ingatan tentang seni
diproduksi dan dipelihara melalui kerangka sosial yang
menentukan peristiwa, simbol, dan nilai yang layak diwariskan.
Kerangka tersebut termanifestasi dalam pakem, narasi asal-usul,
serta tata laksana ritual yang meneguhkan kontinuitas makna
lintas generasi. Dengan demikian, transmisi tidak bergerak melalui
peniruan mekanis, melainkan melalui internalisasi kerangka nilai
yang menata praktik.

Proses transmisi juga memuat dimensi disipliner yang
membentuk Aabitus kultural. Keterlibatan berulang dalam latihan,
upacara, dan pertunjukan menanamkan etos ketekunan,
kepatuhan terhadap tatanan simbolik, serta kesadaran atas batas
kepantasan estetis. Disiplin tersebut berfungsi sebagai mekanisme

seleksi yang menjaga konsistensi makna sembari memungkinkan

57



variasi terkelola. Kreativitas muncul sebagai hasil penguasaan

struktur, bukan sebagai pembebasan dari struktur.

Otoritas simbolik memainkan peran penting dalam mengesahkan
transmisi. Pengakuan terhadap figur otoritatif, institusi adat, dan
konteks ritual memberikan legitimasi atas pengetahuan yang
diwariskan. Otoritas ini tidak semata-mata bersumber dari status
personal, tetapi dari keterhubungan dengan ingatan kultural yang
terlembagakan. Pengesahan simbolik memastikan bahwa praktik
yang ditransmisikan diakui sah dan bermakna dalam tatanan
sosial, sehingga kesinambungan tidak terputus oleh perubahan
konteks.

Pendekatan ingatan kultural sebagaimana dikembangkan oleh Jan
Assmann  (2011), memperjelas pembedaan antara ingatan
komunikatif dan ingatan kultural. Ingatan kultural ditopang oleh
medium simbolik yang relatif stabil, mencakup ritus, teks, artefak,
dan praktik performatif. Seni ritual berfungsi sebagai medium
utama ingatan kultural karena mengikat waktu, ruang, dan tubuh
dalam satu peristiwa bermakna. Melalui medium tersebut, masa
lalu direaktualisasi dalam bentuk pengalaman kini yang

terstruktur.

Dalam dinamika perubahan sosial, ingatan kultural menunjukkan
kapasitas adaptif tanpa kehilangan fungsi konservatifnya. Seleksi
terhadap elemen yang diwariskan memungkinkan pemeliharaan
makna inti sembari menata ulang ekspresi sesuai konteks
mutakhir. Adaptasi tersebut tidak menghapus rujukan historis,
melainkan memperpanjang daya hidup tradisi melalui pembaruan
yang berakar pada legitimasi simbolik.

Dengan menempatkan transmisi sejarah dan ingatan kultural

sebagai perangkat utama pewarisan seni, bagian ini menegaskan

58



bahwa kesinambungan makna dicapai melalui institusionalisasi
ingatan dalam praktik sosial. Transmisi membentuk jembatan
temporal yang menghubungkan masa lalu dan masa kini melalui
disiplin, etika, dan otoritas simbolik. Kerangka ini
mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai stabilitas dan
adaptasi dalam medan kebudayaan Bali, serta menjelaskan
ketahanan praktik seni di tengah perubahan sosial yang
berkelanjutan.

f) Stabilitas dan Adaptasi dalam Medan Kebudayaan
Bali

Stabilitas kebudayaan Bali tidak bertumpu pada pembekuan
bentuk, melainkan pada keberlanjutan struktur nilai dan institusi
yang mengatur produksi serta pemaknaan praktik seni. Stabilitas
dipahami sebagai konsistensi orientasi kosmologis, etika
komunal, dan mekanisme legitimasi simbolik yang memberi
kerangka evaluatif bagi perubahan. Dalam kerangka ini, seni tetap
dikenali sebagai bagian dari tatanan hidup bersama karena
beroperasi di dalam horizon nilai yang relatif ajek, sekalipun

ekspresi dan konteks tampilnya mengalami pergeseran.

Kapasitas adaptasi muncul melalui mekanisme seleksi internal
yang menimbang kesesuaian perubahan dengan nilai inti. Institusi
adat, komunitas, dan otoritas ritual berfungsi sebagai penyaring
simbolik yang mengizinkan penyesuaian pada aspek presentasi,
medium, dan fungsi sosial, sambil mempertahankan struktur
makna yang dianggap esensial. Adaptasi tersebut bersifat
terkelola, bukan reaktif, karena berlangsung melalui deliberasi
komunal dan pengesahan simbolik. Dengan demikian, perubahan
tidak menegasikan stabilitas, melainkan memperpanjang daya
hidup tradisi.

59



Relasi antara stabilitas dan adaptasi juga tercermin pada cara
kebudayaan Bali merespons perluasan ruang representasi. Ketika
seni hadir pada konteks pendidikan, ruang publik, atau interaksi
lintas budaya, terjadi reposisi fungsi yang menuntut keterbacaan
lebih luas. Reposisi ini tidak menghapus rujukan kosmologis dan
ritual, tetapi menata ulang penekanan simbolik agar tetap
komunikatif. Stabilitas nilai berperan sebagai jangkar yang
menjaga  kesinambungan  makna, sementara  adaptasi
memungkinkan seni menjangkau audiens dan konteks baru.

Secara teoretis, dinamika ini dapat dipahami melalui konsep
habitus yang menekankan pembentukan disposisi kultural melalui
praktik berulang dalam struktur sosial (Bourdieu, 2010). Habitus
menyediakan konsistensi orientasi tindakan, namun tidak
menutup kemungkinan improvisasi terarah ketika konteks
berubah. Dalam medan kebudayaan Bali, disposisi tersebut
terbentuk melalui disiplin ritual, partisipasi komunal, dan otoritas
simbolik, sehingga inovasi hadir sebagai variasi yang tetap selaras

dengan tatanan nilai.

Stabilitas—adaptasi juga beroperasi pada level temporal.
Pengulangan simbolik memastikan kontinuitas ingatan kultural,
sementara pembaruan kontekstual mengaktitkan relevansi masa
kini. Ketegangan kreatif antara keduanya menghasilkan stabilitas
dinamis, yakni kondisi di mana kebudayaan mampu bergerak
tanpa kehilangan identitas. Stabilitas dinamis ini menjelaskan
ketahanan praktik seni Bali lintas periode historis, termasuk dalam
menghadapi tekanan eksternal dan perubahan sosial yang cepat.

Sebagai penutup sub—subbab, Bali dapat diposisikan sebagai
medan kebudayaan yang memiliki mekanisme internal untuk
mengelola perubahan secara reflektif. Nilai kosmologis, institusi
adat, dan praktik komunal bekerja bersama sebagai sistem

60



regulatif yang menstabilkan makna sekaligus membuka ruang
transformasi  terkelola. Kerangka ini menegaskan bahwa
keberlanjutan seni Bali bukan hasil resistensi terhadap perubahan,
melainkan hasil kecakapan kebudayaan dalam menegosiasikan

stabilitas dan adaptasi secara simultan.

4.2 Kosmologi, Ritual, dan Struktur Makna Seni

Pembahasan mengenai seni Bali tidak dapat dilepaskan dari
kosmologi sebagai sistem pengetahuan yang menata relasi
eksistensial antara manusia, alam, dan ranah sakral. Kosmologi
dalam konteks ini tidak dipahami sebagai latar ideologis pasif,
melainkan sebagai kerangka operasional yang mengarahkan
orientasi makna, tujuan tindakan, serta legitimasi praksis seni.
Seni hadir sebagai medium yang memungkinkan prinsip-prinsip
kosmologis tersebut diwujudkan secara konkret dalam
pengalaman sosial dan ritual.

Relasi antara kosmologi dan seni menemukan artikulasinya
melalui ritual sebagai mekanisme aktualisasi makna. Ritual
berfungsi mengubah orientasi kosmologis yang bersifat abstrak
menjadi tindakan simbolik yang dapat dialami secara inderawi dan
kolektif. =~ Dalam  kerangka ini, seni tidak  sekadar
merepresentasikan nilai, tetapi mengaktitkan nilai melalui tubuh,
suara, gerak, dan penataan ruang. Makna seni diproduksi melalui
keterlibatan praksis, bukan melalui kontemplasi estetis yang
terlepas dari konteks ritual.

Struktur makna seni terbentuk dari keterpautan antara orientasi
kosmologis dan performativitas ritual dalam konfigurasi waktu,
ruang, dan tindakan yang spesifik. Makna tidak bersifat inheren

pada bentuk artistik, melainkan muncul dari relasi antarunsur

61



tersebut yang bekerja secara simultan. Dengan demikian, seni
dipahami sebagai sistem tanda berlapis yang hanya berfungsi
secara penuh ketika berada dalam struktur ritual dan kosmologis

yang tepat.

Subbab ini diarahkan untuk mengurai secara analitis hubungan
tersebut melalui tiga fokus pembahasan yang saling melengkapi.
Pembahasan dimulai dati kosmologi sebagai kerangka ontologis
praktik seni, dilanjutkan dengan ritual sebagai mekanisme
aktualisasi makna, dan diakhiri dengan analisis struktur makna
seni sebagai relasi temporal, spasial, dan praksis. Susunan ini
memungkinkan pendalaman konseptual tanpa mengulang
pembahasan historis, institusional, maupun transmisi nilai yang
telah dielaborasi pada subbab sebelumnya, sekaligus menyediakan
landasan teoretik yang kokoh bagi pembacaan estetika dan praktik

sosial seni pada bagian selanjutnya.

a) Kosmologi sebagai Kerangka Ontologis Praktik
Seni

Kosmologi Bali beroperasi sebagai kerangka ontologis yang
menata pemahaman tentang keberadaan, relasi, dan tujuan
tindakan manusia dalam semesta. Dalam kerangka ini, seni tidak
diposisikan sebagai ekspresi estetis otonom, melainkan sebagai
praktik bermakna yang berorientasi pada pemeliharaan
keteraturan kosmik. Orientasi ontologis tersebut menempatkan
seni sebagai bagian dari tindakan etis yang menghubungkan
manusia dengan alam dan ranah sakral melalui sistem nilai yang
koheren dan terlembagakan.

Sebagai kerangka ontologis, kosmologi menentukan prasyarat
makna bagi praktik seni sebelum ia hadir sebagai bentuk. Makna
tidak dilekatkan pada artefak secara retrospektif, melainkan telah

62



diposisikan sebagai tujuan praksis sejak awal. Dengan demikian,
seni berfungsi sebagai medium realisasi keteraturan semesta ke
dalam pengalaman inderawi dan sosial. Kerangka ini menjelaskan
mengapa kesahihan praktik seni ditentukan oleh keselarasan
dengan orientasi kosmologis, bukan oleh kebaruan bentuk atau

intensi individual.

Kosmologi juga mengatur relasi antara subjek pelaku seni dan
objek simbolik yang dihadirkan. Pelaku seni tidak dipahami
sebagai agen kreatif yang berdiri di luar tatanan, melainkan
sebagai bagian dari jaringan relasional yang mencakup komunitas,
ruang sakral, dan waktu ritual. Posisi ini menghasilkan etika
praksis yang menekankan kepatutan, keharmonisan, dan
tanggung jawab simbolik. Kreativitas hadir sebagai kemampuan
menata ulang relasi tersebut tanpa memutus keterhubungan

ontologis yang mendasarinya.

Orientasi ontologis kosmologi Bali menata hirarki makna yang
memengaruhi evaluasi praktik seni. Nilai keindahan tidak berdiri
sendiri, melainkan diukur melalui kesesuaian dengan keteraturan
kosmik dan fungsi ritual. Penilaian estetis bergerak dalam hotizon
etis, schingga keberhasilan praktik seni ditentukan oleh
kemampuannya menghadirkan  keseimbangan  relasional.
Kerangka ini menjelaskan konsistensi logika estetika yang
bertahan lintas generasi meskipun bentuk dan konteks tampil

mengalami penyesuaian.

Dalam perspektif analitis, kosmologi sebagai kerangka ontologis
memungkinkan pembacaan seni sebagai tindakan yang
memproduksi kebermaknaan, bukan sekadar representasi
simbolik. Seni bekerja pada tingkat ontologis dengan
mengafirmasi relasi dasar yang menopang tatanan hidup bersama.
Pemahaman ini menghindarkan reduksi seni pada dimensi formal

63



atau fungsional semata, sekaligus membuka ruang untuk menilai
perubahan sebagai variasi terkelola dalam horizon nilai yang
stabil.

Dengan menempatkan kosmologi sebagai kerangka ontologis
praktik seni, sub—subbab ini menegaskan fondasi konseptual bagi
pembahasan berikutnya mengenai ritual sebagai mekanisme
aktualisasi makna dan struktur makna seni sebagai relasi waktu,
ruang, dan tindakan.

b) Ritual sebagai Mekanisme Aktualisasi Makna

Ritual tidak berfungsi sebagai representasi simbolik semata,
melainkan sebagai mekanisme aktualisasi yang menghadirkan
kembali tatanan kosmologis ke dalam pengalaman inderawi dan
kolektif, sejalan dengan pandangan Mircea Eliade (1959)
mengenai ritual sebagai pengulangan kosmogoni dan reaktualisasi
waktu sakral. Aktualisasi tersebut berlangsung pada tataran
praksis, bukan pada tataran representasi semata, sehingga nilai
kosmologis hadir sebagai pengalaman yang dialami secara
inderawi dan kolektif. Dalam konteks ini, seni menempati posisi
sentral sebagai medium yang mengoperasionalkan makna melalui

tubuh, suara, gerak, dan penataan ruang.

Performatifitas ritual menegaskan bahwa makna tidak berada di
luar tindakan, melainkan dihasilkan oleh tindakan itu sendiri.
Urutan gestur, ritme bunyi, intensitas gerak, serta relasi spasial
membentuk konfigurasi pengalaman yang menautkan peserta
ritual dengan tatanan kosmik. Melalui konfigurasi tersebut, nilai
tidak disampaikan sebagai proposisi konseptual, melainkan
dihadirkan sebagai keterlibatan langsung yang membentuk
kesadaran kolektif. Seni berperan mengkondensasikan nilai

64



kosmologis ke dalam pola tindakan yang dapat diulang dan
dikenali.

Aktualisasi makna juga bergantung pada keterlibatan tubuh
sebagai medium pengetahuan. Tubuh menjadi locus internalisasi
nilai melalui disiplin gerak, kontrol suara, dan sinkronisasi dengan
ruang sakral. Pengalaman tubuh tersebut menghasilkan
pengetahuan praksis yang melampaui artikulasi verbal, sehingga
makna kosmologis beroperasi sebagai kebiasaan terlatih yang
membentuk orientasi etis pelaku ritual. Dengan demikian, seni
ritual beketja sebagai pedagogi implisit yang menanamkan nilai

melalui pengalaman berulang.

Ritual berfungsi meneguhkan makna melalui pengulangan
simbolik yang terstruktur. Pengulangan tidak menghasilkan
stagnasi, melainkan stabilisasi makna dalam konteks temporal
yang terus bergerak. Setiap peristiwa ritual mereaktualisasi nilai
yang sama dalam situasi sosial yang berbeda, sehingga makna
dipertahankan sekaligus disesuaikan. Proses ini memperlihatkan
kemampuan ritual untuk mengelola kontinuitas dan perubahan

melalui mekanisme aktualisasi yang konsisten.

Dimensi kolektif ritual memperkuat legitimasi makna melalui
partisipasi  bersama. Keterlibatan komunal menghasilkan
resonansi afektif yang menegaskan kesahihan nilai kosmologis
dalam tatanan sosial. Pengalaman bersama tersebut membangun
konsensus simbolik tanpa memerlukan penegasan diskursif.
Perspektif performatif ini sejalan dengan pemikiran Victor
Turner (1977), mengenai ritual sebagai proses sosial yang menata

makna melalui pengalaman liminal dan kebersamaan.

Ritual juga berfungsi sebagai ruang pembaruan makna.

Perubahan konteks sosial mendorong penyesuaian intensitas,

65



durasi, atau penckanan simbolik tanpa memutus orientasi
kosmologis. Pembaruan berlangsung melalui reinterpretasi
praksis yang tetap berada dalam horizon nilai yang diakui. Seni
memungkinkan pembaruan tersebut melalui fleksibilitas
performatif yang menjaga keterbacaan simbolik bagi komunitas.

Dengan menempatkan ritual sebagai mekanisme aktualisasi
makna, sub—subbab ini menegaskan peran seni sebagai medium
pengalaman kosmologis yang hidup. Makna tidak direduksi
sebagai pesan yang disampaikan, melainkan diproduksi melalui

tindakan yang dialami bersama.

¢) Struktur Makna Seni dalam Relasi Waktu, Ruang,
dan Tindakan

Struktur makna seni dalam konteks kosmologi Bali terbentuk
melalui keterpautan simultan antara orientasi waktu sakral,
penataan ruang ritual, dan tindakan performatif yang berlangsung
secara terlembagakan. Makna tidak melekat secara inheren pada
bentuk artistik, melainkan muncul sebagai hasil relasi dinamis
antardimensi tersebut. Seni berfungsi sebagai sistem tanda
berlapis yang hanya mencapai intensitas makna penuh ketika
ketiga dimensi tersebut hadir dalam konfigurasi yang selaras dan
diakui secara kolektif.

Orientasi waktu sakral menempatkan seni dalam kerangka
temporal yang berbeda dari kronologi profan. Waktu ritual
dipahami sebagai momen kualitatif yang mereaktualisasi
keteraturan kosmik melalui pengulangan simbolik. Dalam
kerangka ini, seni memperoleh makna bukan karena kebaruannya,
melainkan karena kemampuannya menghaditkan kembali
struktur makna yang telah dilegitimasi secara kosmologis.

Pemahaman waktu semacam ini sejalan dengan pandangan

66



Mircea Eliade (1959) yang menempatkan ritual sebagai sarana
reaktualisasi waktu sakral, sehingga makna seni beroperasi dalam

horizon temporal yang bersifat siklik dan intensional.

Penataan ruang ritual membentuk dimensi spasial yang
menentukan arah, hierarki, dan batas kepantasan simbolik praktik
seni. Ruang sakral tidak dipahami sebagai wadah netral,
melainkan sebagai struktur yang memproduksi dan mengatur
makna melalui zonasi, orientasi, dan relasi simbolik
antarbagiannya. Penempatan seni dalam ruang tertentu
mengaktifkan lapisan makna yang berbeda, karena setiap ruang
membawa bobot simbolik yang telah dikodifikasi secara kultural.
Dalam perspektif ini, ruang berfungsi sebagai perangkat semantik
yang mengarahkan pembacaan makna seni dalam konteks ritual.

Tindakan performatif menjadi dimensi praksis yang mengikat
waktu dan ruang dalam satu peristiwa bermakna. Gerak, bunyi,
gestur, dan ritme tidak sekadar menyampaikan makna, tetapi
memproduksi makna melalui keterlaksanaan tindakan itu sendiri.
Tindakan performatif mengoperasionalkan nilai kosmologis ke
dalam pengalaman tubuh yang dialami secara kolektif. Makna
seni, dengan demikian, lahir dari pelaksanaan yang tepat secara
temporal dan spasial, bukan dari interpretasi simbolik yang
terpisah dari praksis.

Relasi simultan antara waktu, ruang, dan tindakan menghasilkan
struktur makna yang bersifat relasional dan kontekstual. Ketika
salah satu dimensi mengalami pergeseran, struktur makna turut
mengalami perubahan intensitas dan orientasi. Pergeseran
konteks temporal, reposisi ruang, atau modifikasi tindakan
petformatif berimplikasi langsung pada cara makna seni
diproduksi dan diterima. Kondisi ini menegaskan bahwa makna

67



seni bersifat situasional, bergantung pada konfigurasi relasional

yang menopangnya.

Pembacaan struktur makna sebagai relasi simultan ini
menghindarkan reduksi seni pada aspek formal atau fungsional
semata. Seni dipahami sebagai peristiwa makna yang terwujud
melalui keterpautan dimensi temporal, spasial, dan praksis dalam
satu kesatuan operasional. Kerangka ini memungkinkan analisis
yang menempatkan seni sebagai sistem simbolik hidup, bukan
sebagai artefak statis yang dapat dipisahkan dari konteks
kosmologis dan ritualnya.

Dengan menempatkan struktur makna seni dalam relasi waktu,
ruang, dan tindakan, sub—subbab ini menutup pembahasan
kosmologi dan ritual dengan penckanan pada logika internal
pembentukan makna. Pendekatan ini menyediakan landasan
analitis yang kokoh untuk memasuki pembahasan berikutnya
mengenai logika estetika dan praktik sosial seni Bali, tanpa
mengulang uraian historis atau institusional yang telah dibahas

sebelumnya.

4.3 Logika Estetika dalam Tradisi Bali

Logika estetika dalam tradisi Bali berkembang sebagai sistem
penilaian yang tertanam kuat dalam tatanan nilai, etika, dan
orientasi kosmologis kebudayaan. Estetika tidak diperlakukan
sebagai kategori otonom yang terpisah dari kehidupan sosial dan
religius, melainkan sebagai prinsip evaluatif yang mengarahkan
kepantasan bentuk, ketepatan relasi simbolik, serta keselarasan
antara tindakan artistik dan tatanan kosmik. Dengan kerangka ini,
keindahan dipahami sebagai kondisi relasional yang lahir dari

68



keteraturan, keseimbangan, dan kesesuaian nilai, bukan sebagai

kualitas visual yang berdiri sendiri.

Dalam tradisi Bali, penilaian estetis bekerja melalui internalisasi
nilai yang berlangsung dalam praktik, bukan melalui formulasi
teoretik abstrak. Logika estetika terbentuk melalui disiplin
kolektif, pengalaman jasmani, serta keterlibatan berulang dalam
praktik seni yang terikat pada ritual dan kehidupan komunal.
Proses ini menghasilkan cara menilai yang bersifat implisit namun
konsisten, sehingga estetika berfungsi sebagai pengetahuan
kultural yang hidup dan operasional dalam praksis sehari-hari.

Pendekatan terhadap estetika Bali menuntut pembacaan yang
melampaui analisis bentuk dan gaya. Estetika perlu dipahami
sebagai ekspresi etika kebudayaan yang mengatur relasi antara
individu, komunitas, dan ranah sakral. Penilaian estetis
berkelindan dengan tanggung jawab simbolik, kepatutan sosial,
serta kesadaran kosmologis yang membingkai praktik seni.
Dengan demikian, estetika menjadi medium artikulasi nilai
sekaligus mekanisme regulasi praktik artistik.

Sub pembahasan ini diarahkan untuk menguraikan logika estetika
Bali melalui empat fokus pembahasan yang saling melengkapi.
Pembahasan dimulai dari estetika sebagai sistem nilai dan etika
kultural, dilanjutkan dengan prinsip keseimbangan dan
keteraturan simbolik, kemudian menelaah estetika sebagai
pengetahuan yang terinternalisasi dalam praktik, dan diakhiri
dengan pembacaan mengenai relasi antara konsistensi nilai dan
variasi ekspresi. Susunan ini memungkinkan pendalaman analitis
terhadap estetika Bali tanpa mengulang pembahasan kosmologi
dan ritual, sekaligus menyediakan landasan konseptual bagi
pembacaan praktik seni sebagai ekspresi nilai yang terstruktur dan
dinamis.

69



a) Estetika sebagai Sistem Nilai dan Etika Kultural

A. A. M. Djelantik (1987) menempatkan estetika bukan sebagai
teori keindahan yang berdiri sendiri, melainkan sebagai sistem
penilaian yang mengaitkan bentuk artistik dengan nilai, makna,
dan konteks kehadirannya. Dalam kerangka ini, estetika berfungsi
sebagai perangkat evaluatif yang menentukan kepantasan dan
keselarasan praktik seni dalam hubungannya dengan sistem nilai
budaya. Perspektif tersebut memberikan dasar konseptual yang
kuat untuk memahami estetika Bali sebagai ekspresi etika kultural,
bukan sebagai preferensi visual yang terlepas dari tanggung jawab
simbolik.

Djelantik (1987) menegaskan bahwa pengalaman estetis selalu
tersusun atas relasi antara wujud, bobot, dan penampilan. Wujud
merujuk pada aspek bentuk dan struktur, bobot berkaitan dengan
nilai dan makna yang dikandung, sementara penampilan
menunjuk pada cara kehadiran karya dalam konteks sosial dan
kultural tertentu. Kerangka ini menunjukkan bahwa penilaian
estetis tidak dapat direduksi pada kualitas formal semata, karena
keindahan hanya dapat dipahami secara utuh ketika ketiga unsur
tersebut bekerja secara terpadu. Dalam tradisi Bali, keterpaduan
ini terikat langsung pada orientasi kosmologis dan fungsi ritual
praktik seni.

Dalam pandangan Djelantik (1987), estetika berkelindan dengan
etika karena praktik seni selalu membawa implikasi nilai.
Keindahan tidak dipahami sebagai tujuan akhir, melainkan
sebagai kondisi relasional yang tercapai ketika praktik seni selaras
dengan tatanan nilai yang diakui bersama. Orientasi ini
menjelaskan mengapa penilaian estetis dalam tradisi Bali
beroperasi melalui kategori kepantasan, keharmonisan, dan

70



keteraturan simbolik. Estetika, dengan demikian, berfungsi
sebagai mekanisme regulasi yang menjaga kesesuaian antara
ckspresi artistik dan tanggung jawab kultural.

Djelantik (1987) juga meneckankan pentingnya konteks dalam
menentukan makna estetis. Penampilan karya seni dalam ruang
dan situasi tertentu memengaruhi cara nilai dan makna dibaca.
Dalam konteks Bali, penampilan seni yang terikat pada ritual dan
kehidupan komunal menjadikan estetika tidak dapat dipisahkan
dari fungsi sosial dan religius. Penilaian terhadap praktik seni
mencakup pertimbangan mengenai kesesuaian waktu, ruang, dan
tujuan, schingga estetika beroperasi sebagai pengetahuan
kontekstual yang hidup dalam praktik, bukan sebagai norma
abstrak yang kaku.

Melalui kerangka ini, estetika Bali dapat dipahami sebagai sistem
nilai yang terinternalisasi dalam disiplin praktik dan partisipasi
kolektif. Pengalaman estetis terbentuk melalui keterlibatan
berulang dalam proses artistik yang terikat pada kewajiban ritual
dan etika komunal. Proses tersebut menghasilkan disposisi
kultural yang mengarahkan cara menilai, memilih, dan membatasi
variasi ekspresi seni. Estetika berfungsi sebagai medium
pewarisan nilai yang menstabilkan praktik seni lintas generasi.

Dengan mengadopsi kerangka estetika Djelantik (1987),
pembahasan ini menegaskan bahwa keindahan dalam tradisi Bali
merupakan ekspresi nilai dan etika kebudayaan yang terstruktur.
Estetika tidak berdiri sebagai ranah otonom, melainkan sebagai
sistem penilaian yang menghubungkan bentuk, makna, dan
konteks dalam satu kesatuan operasional. Kerangka ini
menyediakan landasan analitis yang konsisten untuk pembahasan
berikutnya mengenai prinsip keseimbangan dan keteraturan

simbolik, sekaligns memperkuat posisi estetika sebagai

71



mekanisme evaluatif yang mengarahkan praktik seni Bali secara

berkelanjutan.

Berikut **penyusunan ulang Sub—subbab 4.3.b** dengan **alur
argumentasi yang lebih natural**) sehingga penyebutan tokoh
tidak terasa kaku, tidak menumpuk pada awal paragraf, dan hadir
sebagai penguat konseptual pada titik-titik argumentatif yang
relevan.

b) Keseimbangan dan Keteraturan sebagai Prinsip
Estetis

Logika estetika dalam tradisi Bali menempatkan keseimbangan
dan keteraturan sebagai prinsip penilaian utama yang mengatur
hubungan antara unsur-unsur bentuk, makna, dan konteks.
Keindahan tidak dipahami sebagai hasil dari simetri formal atau
dominasi elemen tertentu, melainkan sebagai kondisi relasional
yang tercapal ketika seluruh unsur berada dalam proporsi yang
selaras. Prinsip ini menjadikan estetika sebagai mekanisme
evaluatif yang bekerja pada tingkat struktur keseluruhan, bukan
pada detail terisolasi.

A. A. M. Dijelantik (1987) menjelaskan bahwa pemahaman
mengenai keseimbangan sebagai relasi proporsional menemukan
artikulasi yang jelas dalam kerangka estetika kontekstual. Melalui
pembacaan terhadap relasi antara wujud, bobot, dan penampilan,
Djelantik menegaskan bahwa keindahan muncul ketika bentuk
artistik, nilai yang dikandung, dan cara kehadirannya dalam
konteks sosial bekerja secara terpadu. Keseimbangan, dalam
pengertian ini, tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan
kontekstual, bergantung pada kesesuaian relasional antar unsur.

72



Keteraturan simbolik menjadi landasan yang memungkinkan
keseimbangan tersebut dikenali dan dinilai secara kolektif. Praktik
seni tidak dinilai berdasarkan inovasi bebas, tetapi berdasarkan
kemampuannya menjaga koherensi makna dalam sistem simbolik
yang telah dilembagakan. Perspektif ini sejalan dengan
pendekatan simbolik yang dikembangkan oleh Fredrik Barth
(1975), yang memandang kebudayaan sebagai sistem relasi makna
yang diatur oleh aturan internal. Dalam konteks ini, estetika
berfungsi menjaga keterbacaan simbolik melalui keteraturan

relasional, bukan melalui pengulangan bentuk semata.

Keteraturan juga berperan penting dalam menjaga stabilitas
makna pada praktik yang bersifat repetitif. Pengulangan simbolik
tidak menghasilkan stagnasi estetis, melainkan memperkuat
konsistensi nilai melalui pola yang dikenali dan dihayati bersama.
Keteraturan menyediakan batas kepantasan yang memungkinkan
variasi terkelola, sehingga kreativitas hadir sebagai penataan ulang
relasional, bukan sebagai pelanggaran terhadap struktur makna

yang ada.

Dalam pembacaan kebudayaan Bali sebagai jaringan makna yang
terstruktur, Clifford Geertz (1980) menunjukkan bahwa
keteraturan simbolik berfungsi menata pengalaman sosial dan
religius melalui ritual dan pertunjukan. Dalam kerangka ini, seni
memperoleh nilai estetis bukan karena daya visualnya semata,
tetapi karena kemampuannya menjaga koherensi simbolik dalam
keseluruhan tatanan kebudayaan. Keseimbangan dan keteraturan
menjadi prinsip yang memastikan bahwa seni tetap bermakna
dalam relasi dengan sistem nilai yang lebih luas.

Dengan demikian, keseimbangan dan keteraturan dapat dipahami
sebagai prinsip estetis yang menghubungkan bentuk artistik
dengan sistem makna dan nilai secara relasional. Prinsip ini

73



menjelaskan mengapa estetika Bali mampu mempertahankan
konsistensi nilai lintas generasi, sekaligus membuka ruang bagi
variasi ekspresi yang tetap berada dalam horizon kepantasan
simbolik. Pembahasan ini menjadi landasan konseptual untuk
memahami estetika sebagai pengetahuan yang terinternalisasi
dalam praktik, yang akan dielaborasi pada sub—subbab
berikutnya.

c¢) Estetika sebagai Pengetahuan Terinternalisasi
dalam Praktik

Estetika dalam tradisi Bali beroperasi sebagai pengetahuan
implisit yang hidup di dalam praktik, bukan sebagai seperangkat
kaidah formal yang diajarkan secara diskursif. Penilaian estetis
terbentuk melalui keterlibatan berulang dalam latihan, ritual, dan
pertunjukan yang menuntut ketepatan relasi antara tubuh, ruang,
waktu, dan nilai. Melalui proses tersebut, estetika hadir sebagai
kompetensi praksis yang terinternalisasi, memungkinkan pelaku
seni mengenali kepantasan dan keselarasan tanpa harus

merumuskannya secara konseptual.

Pengalaman tubuh memegang peranan sentral dalam internalisasi
pengetahuan estetis. Disiplin = gerak, pengendalian suara,
pengaturan napas, serta kepekaan terhadap ritme dan ruang
membentuk sensitivitas estetis yang tidak dapat diperoleh melalui
instruksi verbal semata. Tubuh menjadi medium pengetahuan
yang menyimpan memori praktik, sehingga penilaian estetis
muncul sebagai respons terlatih terhadap situasi performatif
tertentu. Dalam konteks ini, estetika berfungsi sebagai kecakapan
embodied yang diaktifkan melalui tindakan, bukan sebagai
refleksi pasca-tindakan.

74



Kerangka disposisional yang menjelaskan proses ini dapat
dipahami melalui konsep habitus yang dikembangkan oleh Pierre
Boutdieu. Habitus merujuk pada struktur disposisi yang terbentuk
melalui pengalaman sosial berulang dan mengarahkan persepsi,
penilaian, serta tindakan (Bourdieu, 1993). Dalam praktik seni
Bali, disposisi estetis terbentuk melalui partisipasi komunal yang
konsisten, sehingga penilaian terhadap keindahan dan kepantasan
hadir sebagai kecenderungan terlatih yang terasa alamiah bagi
pelaku seni.

Internalisasi estetika juga berlangsung melalui mekanisme
pembelajaran partisipatoris yang menekankan peniruan, koreksi
langsung, dan pengulangan praksis. Proses ini menghasilkan
transmisi pengetahuan yang bersifat situasional dan kontekstual,
karena nilai estetis dipelajari dalam kondisi nyata praktik, bukan
melalui abstraksi. Perspektif ini sejalan dengan kajian seni
pertunjukan Bali oleh Made Bandem dan DeBoer (2004), yang
menegaskan bahwa penguasaan estetika tari dan musik
berkembang melalui keterlibatan intens dalam latthan dan
pementasan, tempat nilai, teknik, dan etika praksis menyatu dalam

pengalaman.

Pengetahuan estetis yang terinternalisasi juga bersifat kolektif.
Standar kepantasan dan keselarasan dibentuk serta dipelihara
melalui konsensus komunal yang terwujud dalam praktik
bersama. Koreksi sosial, pengakuan simbolik, dan evaluasi
implisit dari komunitas berperan menjaga konsistensi nilai estetis
lintas individu dan generasi. Dengan mekanisme ini, estetika
berfungsi sebagai perangkat kohesi kultural yang menstabilkan
makna melalui praktik yang dihayati bersama.

Dalam dinamika perubahan, pengetahuan estetis yang
terinternalisasi memungkinkan adaptasi tanpa kehilangan

75



orientasi nilai. Karena estetika tidak bergantung pada aturan kaku,
pelaku seni mampu menyesuaikan ekspresi terhadap konteks baru
dengan tetap menjaga keselarasan relasional. Variasi ekspresi
muncul sebagai hasil penguasaan disposisional atas struktur nilai,
bukan sebagai penyimpangan dari norma. Kondisi ini
menjelaskan  ketahanan estetika Bali dalam menghadapi

pergeseran ruang representasi dan audiens.

Dengan demikian, estetika sebagai pengetahuan terinternalisasi
menegaskan bahwa penilaian keindahan dalam tradisi Bali berakar
pada pengalaman praksis yang terlembagakan. Estetika hidup
sebagai disposisi tubuh dan sosial yang mengarahkan tindakan
artistik secara refleksif dan kontekstual. Kerangka ini menyiapkan
pijakan analitis untuk pembahasan berikutnya mengenai relasi
antara konsistensi nilai dan variasi ekspresi, ketika estetika
dipahami sebagai sistem yang memungkinkan pembaruan

terkelola tanpa melepaskan orientasi kultural yang mendasarinya.

d) Logika Estetika antara Konsistensi dan Variasi

Logika estetika dalam tradisi Bali memperlihatkan kapasitas
internal untuk mengelola ketegangan antara konsistensi nilai dan
variasi ekspresi. Estetika tidak berfungsi sebagai seperangkat
aturan kaku yang membekukan bentuk, melainkan sebagai
kerangka evaluatif yang menjaga keberlanjutan orientasi nilai
sembari membuka ruang penyesuaian kontekstual. Dalam
kerangka ini, kreativitas tidak dipahami sebagai tindakan
melampaui tradisi, tetapi sebagai proses penataan ulang relasi
bentuk, makna, dan konteks yang tetap berada dalam horizon
kepantasan simbolik.

Kerangka estetika kontekstual yang dirumuskan oleh A. A. M.
Djelantik (1987) memberikan landasan penting untuk memahami

76



mekanisme tersebut. Melalui relasi wujud, bobot, dan
penampilan, variasi ekspresi dimungkinkan selama tidak
menggangou keterpautan nilai yang menopang praktik seni.
Konsistensi tidak terletak pada keseragaman bentuk, melainkan
pada keberlangsungan logika relasional yang mengaitkan ekspresi
artistik dengan fungsi, makna, dan konteks kehadirannya. Variasi,
dengan demikian, hadir sebagai diferensiasi terkelola yang tetap
dapat dikenali sebagai bagian dari sistem estetika yang sama.

Praktik seni Bali menunjukkan bahwa batas inovasi ditentukan
melalui mekanisme evaluasi kolektif yang bersifat implisit.
Konsensus komunal, pengakuan simbolik, dan otoritas praksis
berperan menilai apakah suatu variasi masih berada dalam wilayah
kepantasan estetis. Mekanisme ini memungkinkan pembaruan
tanpa memutus kontinuitas, karena setiap inovasi diuji melalui
keterbacaan simbolik dan kesesuaiannya dengan orientasi nilai.
Estetika berfungsi sebagai perangkat seleksi internal yang
menyaring perubahan agar tetap bermakna secara kultural.

Dalam kajian seni pertunjukan Bali, I Made Bandem dan Deboer
(2004) menegaskan bahwa perubahan bentuk dan gaya dalam tari
dan musik tidak pernah berlangsung secara bebas nilai. Variasi
muncul melalui penguasaan mendalam terhadap struktur dasar
dan disiplin praksis, sehingga pembaruan justru menandai
kematangan  estetis, bukan penyimpangan. Logika ini
menunjukkan bahwa konsistensi estetika terjaga bukan dengan
menolak perubahan, tetapi dengan memastikan perubahan
tersebut berakar pada kompetensi dan pemahaman nilai yang

telah terinternalisasi.

Pendekatan ini dapat dipahami lebih lanjut melalui pembacaan
estetika sebagai sistem disposisional, sebagaimana dirumuskan

dalam teori praktik. Disposisi estetis yang terbentuk melalui

77



pengalaman berulang memungkinkan pelaku seni merespons
konteks baru secara refleksif dan terarah. Variasi menjadi
mungkin karena struktur nilai telah terinternalisasi, sechingga
ekspresi baru tetap bergerak dalam koridor kepantasan yang
diakui. Dengan cara ini, estetika berfungsi sebagai mekanisme
stabilitas dinamis, bukan sebagai penghalang kreativitas.

Dialog kritis dengan wacana seni Bali kontemporer menunjukkan
bahwa mekanisme konsistensi dan variasi semakin relevan dalam
menghadapi perluasan ruang representasi dan audiens. Perubahan
konteks tampil mendorong penyesuaian bentuk dan strategi
presentasi, namun evaluasi estetis tetap berpijak pada keselarasan
nilai dan koherensi makna. Estetika tradisi tidak runtuh oleh
perubahan, tetapi justru diuji dan ditegaskan kembali melalui
proses adaptasi yang terkelola.

Dengan demikian, logika estetika Bali dapat dipahami sebagai
sistem yang secara simultan menjaga kesinambungan nilai dan
memungkinkan diferensiasi ekspresi. Konsistensi terletak pada
orientasi etis dan relasional, sementara variasi hadir sebagai
strategi pembaruan yang sah secara simbolik. Pembacaan ini
menegaskan bahwa estetika Bali bersifat dinamis dan reflektif,
memiliki mekanisme internal untuk mengatur inovasi tanpa
kehilangan identitas kultural. Bagian ini menutup pembahasan
logika estetika dengan menegaskan peran estetika sebagai sistem
evaluatif yang menopang keberlanjutan seni Bali dalam
menghadapi perubahan konteks sosial dan budaya.

4.4 Seni sebagai Praktik Sosial dan Religius

Seni dalam konteks Bali tidak dapat dipahami secara memadai

apabila dilepaskan dari struktur sosial dan kewajiban religius yang

78



melingkupinya. Seni hadir sebagai praktik yang terintegrasi
dengan kehidupan komunal, mengatur relasi antarindividu, serta
menegaskan posisi sosial dan tanggung jawab simbolik dalam
tatanan masyarakat. Dalam kerangka ini, seni tidak diposisikan
sebagai aktivitas ekspresif individual, melainkan sebagai ketja
kolektif yang mengikat partisipasi, disiplin sosial, dan legitimasi
religius secara simultan.

Sebagai praktik sosial, seni berfungsi mengorganisasi keterlibatan
kolektif melalui mekanisme pembagian peran, koordinasi
aktivitas, dan pengaturan waktu serta ruang bersama. Keterlibatan
dalam praktik seni merupakan bagian dari kewajiban sosial yang
terlembagakan, schingea partisipasi tidak ditentukan oleh
preferensi personal, melainkan oleh posisi individu dalam
strtuktur komunal. Seni, dengan demikian, beroperasi sebagai
perangkat regulatif yang menjaga kohesi sosial dan

kesinambungan relasi antargenerasi.

Sebagai praktik religius, seni berfungsi mengaktualkan kewajiban
spiritual melalui tindakan simbolik yang dilembagakan dalam
ritual. Kehadiran seni tidak sekadar memperindah peristiwa
keagamaan, tetapi menjadi medium utama yang memungkinkan
nilai religius dihadirkan dan dialami secara kolektif. Melalui
praktik seni, relasi antara manusia dan yang sakral
dioperasionalkan dalam bentuk tindakan yang sah secara simbolik

dan diakui secara sosial.

Subbab ini diarahkan untuk membahas seni sebagai praktik sosial
dan religius melalui beberapa dimensi yang saling berkaitan,
mencakup partisipasi kolektif, pembagian peran sosial, relasi
antara seni dan kewajiban religius, serta fungsi legitimasi simbolik
dalam tatanan masyarakat Bali. Pendekatan ini memungkinkan

79



pembacaan seni sebagai mekanisme sosial yang aktif, bukan

sekadar sebagai produk budaya atau ekspresi estetis.

a) Seni dan Partisipasi Kolektif dalam Kehidupan
Komunal

Seni dalam masyarakat Bali berfungsi sebagai medium utama yang
mengorganisasi partisipasi kolektif melalui ketja bersama yang
terlembagakan. Partisipasi tidak dipahami sebagai pilihan
individual, melainkan sebagai kewajiban komunal yang mengikat
individu pada ritme sosial dan religius bersama. Dalam kerangka
ini, praktik seni menata keterlibatan melalui pengaturan waktu,
ruang, dan tugas, sehingega setiap individu ditempatkan dalam
jaringan relasi yang menegaskan keanggotaan dan tanggung jawab

sosial.

Partisipasi kolektif dibentuk oleh mekanisme kewajiban yang
bersifat  normatif. = Kewajiban  tersebut ~ memastikan
keberlangsungan praktik melalui kehadiran, kontribusi tenaga,
dan komitmen terhadap pelaksanaan bersama. Seni beroperasi
sebagai pemicu keterlibatan karena menuntut koordinasi lintas
peran dan generasi, dari persiapan hingga pelaksanaan. Melalui
tuntutan koordinatif ini, seni memproduksi pengalaman
kebersamaan yang melampaui tujuan estetis, sekaligus
memperkuat solidaritas sosial.

Pengulangan aktivitas bersama memainkan peran kunci dalam
menstabilkan partisipasi. Pengulangan bukan sekadar repetisi
mekanis, melainkan proses pembentukan memori kolektif yang
menanamkan pola tindakan dan ekspektasi sosial. Setiap siklus
pelaksanaan mereaktualisasi relasi komunal, memperbarui
komitmen, dan menegaskan kontinuitas tatanan sosial. Dalam
konteks ini, seni menjadi perangkat temporal yang menyatukan

80



masa lalu dan masa kini melalui pengalaman bersama yang
terstruktur.

Dimensi afektif partisipasi kolektif turut diperkuat oleh
keterlibatan inderawi dan emosional. Praktik seni menyatukan
tubuh, suara, dan gerak dalam satu peristiwa bersama,
menghasilkan resonansi afektif yang memperdalam rasa
kebersamaan. Dalam analisis sosiologis klasik, Durkheim (2001)
menunjukkan bahwa ritual kolektif menghasilkan intensifikasi
emosi bersama yang memperkokoh solidaritas sosial, suatu
mekanisme yang juga bekerja dalam praktik seni komunal.. Dalam
praktik seni Bali, intensifikasi tersebut berfungsi meneguhkan
komitmen komunal dan legitimasi nilai bersama.

Partisipasi kolektif juga membentuk mekanisme inklusi sosial
yang terukur. Keterlibatan dalam praktik seni menyediakan ruang
bagi integrasi anggota komunitas ke dalam tatanan bersama
melalui kontribusi yang terdefinisi. Pada saat yang sama,
mekanisme ini menetapkan batas kepantasan dan tanggung
jawab, sehingga partisipasi berfungsi sebagai alat regulasi sosial.
Seni, dengan demikian, mengikat individu pada struktur komunal
melalui kombinasi kewajiban, pengulangan, dan afek kolektif.

Dalam pembacaan simbolik terhadap masyarakat Bali, Clifford
Geertz (1980) menempatkan praktik ritual dan pertunjukan
sebagai wahana penataan kehidupan sosial melalui partisipasi
publik yang terstruktur. Kerangka ini membantu menjelaskan seni
tidak hanya memediasi makna religius, tetapi juga mengorganisasi
keterlibatan komunal sebagai dasar kohesi sosial. Partisipasi
menjadi medium di mana nilai bersama dihadirkan, dialami, dan

dinormalisasi.

81



Dengan demikian, seni sebagai praktik partisipatif berfungsi
mengikat individu ke dalam kerja komunal yang berkelanjutan.
Melalui  kewajiban normatif, koordinasi sosial, pengulangan
terstruktur, dan resonansi afektif, seni membangun kohesi sosial
yang menopang tatanan masyarakat Bali. Kerangka ini
menyiapkan landasan untuk pembahasan berikutnya mengenai
pembagian peran sosial dan disiplin komunal, ketika partisipasi
kolektif dipahami sebagai mekanisme yang mereproduksi struktur
sosial secara berkelanjutan.

b) Pembagian Peran Sosial, Disiplin Komunal, dan
Mekanisme Kontrol

Praktik seni dalam masyarakat Bali membentuk arena sosial
tempat pembagian peran dan disiplin komunal diproduksi secara
simultan melalui tindakan kolektif yang terstruktur. Seni tidak
hanya mengatur siapa melakukan apa, tetapi juga bagaimana
tindakan tersebut dijalankan, kapan dilakukan, dan dalam relasi
simbolik seperti apa. Pembagian peran menjadi mekanisme
konkret yang menautkan individu ke dalam tatanan sosial melalui
kewajiban praksis yang dihayati bersama.

Struktur peran dalam praktik seni tidak bersifat arbitrer,
melainkan dilegitimasi melalui keterkaitan antara kompetensi,
pengalaman, dan pengakuan simbolik. Diferensiasi tugas
menegaskan hierarki fungsional yang memastikan keteraturan
pelaksanaan sekaligus menjaga kepantasan simbolik. Melalui
struktur ini, seni berfungsi sebagai medium pembelajaran sosial
yang menanamkan kesadaran akan posisi, tanggung jawab, dan
keterhubungan antar peran dalam keseluruhan kerja kolektif.

Disiplin  komunal terbentuk bukan terutama melalui sanksi
formal, melainkan melalui pembiasaan tindakan dalam situasi

82



keterlihatan sosial yang terus-menerus. Setiap pelaku seni
menjalankan peran dalam ruang praksis yang terbuka terhadap
pengamatan dan evaluasi kolektif. Kondisi ini menghasilkan
kesadaran akan keterlihatan tindakan, sehingga kepatuhan
terhadap struktur peran dan urutan praksis dijalankan sebagai
pengaturan diri yang bersifat refleksif.

Logika kontrol semacam ini dapat dibaca melalui kerangka
panoptik yang dikembangkan oleh Michel Foucault (1979),
sepanjang dipahami sebagai mekanisme simbolik dan kolektif,
bukan sebagai institusi represif modern. Dalam konteks praktik
seni Bali, keterlihatan sosial menciptakan efek disipliner yang
mendorong internalisasi norma tanpa kehadiran otoritas
pengawas tunggal. Kontrol bekerja melalui ekspektasi bersama
dan evaluasi implisit yang terdistribusi dalam komunitas.

Mekanisme panoptik tersebut beroperasi secara komplementer
dengan pembentukan disposisi praksis. Konsep habitus yang
dirumuskan oleh Pierre Bourdieu (1993), membantu menjelaskan
bagaimana struktur peran dan disiplin yang berulang mengendap
menjadi kecenderungan tindakan yang terasa alamiah. Melalui
pengalaman praksis yang konsisten, kepatuhan terhadap peran
dan keteraturan tidak lagi dirasakan sebagai tekanan eksternal,

melainkan sebagai orientasi tindakan yang terinternalisasi.

Pembagian peran juga berfungsi sebagai mekanisme transmisi
tatanan sosial lintas generasi. Keterlibatan bertahap dalam peran
pendukung sebelum mengakses peran inti memungkinkan proses
pembelajaran yang berlangsung melalui observasi, imitasi, dan
koreksi sosial. Proses ini memastikan bahwa struktur sosial tidak
hanya direproduksi, tetapi juga dilegitimasi melalui pengalaman
praksis yang dialami secara langsung oleh pelaku.

83



Dalam pembacaan simbolik terhadap praktik sosial Bali, Clifford
Geertz menegaskan bahwa ritual dan pertunjukan berfungsi
sebagai wahana penataan kehidupan sosial melalui pementasan
peran yang dapat dikenali secara publik. Perspektif ini
memperkuat pemahaman bahwa seni tidak sekadar mengatur
kerja kolektif, tetapi mengkomunikasikan tatanan sosial melalui

tindakan yang terlihat, diulang, dan dinilai bersama.

Dengan demikian, praktik seni dapat dipahami sebagai arena
kontrol sosial yang bekerja melalui pembagian peran, disiplin
komunal, dan keterlihatan simbolik. Mekanisme kontrol tersebut
tidak bersifat koersif, melainkan beroperasi melalui internalisasi
norma dan disposisi praksis yang dibentuk secara kolektif. Seni,
dalam kerangka ini, berfungsi sebagai perangkat regulasi sosial
yang halus namun efektif, menopang kohesi komunal sekaligus

memastikan keberlangsungan tatanan nilai dalam masyarakat Bali.

¢) Seni sebagai Aktualisasi Kewajiban Religius

Seni dalam konteks Bali beroperasi sebagai sarana aktualisasi
kewajiban religius yang terlembagakan, bukan sebagai unsur
tambahan atau ornamen ritual. Praktik seni diposisikan sebagai
tindakan simbolik yang memungkinkan kewajiban spiritual
diwujudkan secara konkret melalui medium tubuh, suara, gerak,
dan ruang. Dengan demikian, seni menjadi bagian inheren dari
tata laksana keagamaan, karena relasi antara manusia dan yang
sakral hanya dapat dihadirkan secara sah melalui tindakan yang
telah dikodifikasi secara ritual dan simbolik.

Kewajiban religius tidak dipahami sebagai kepatuhan abstrak
terhadap doktrin, melainkan sebagai rangkaian tindakan praksis
yang harus dijalankan secara tepat agar relasi kosmologis tetap

terjaga. Dalam kerangka ini, seni berfungsi sebagai medium

84



operasional yang menjembatani prinsip  religius  dengan
pengalaman inderawi. Tindakan artistik memungkinkan nilai
religius dialami secara langsung, bukan sekadar dipahami secara
konseptual, sehingga kewajiban religius memperoleh bentuk
kehadiran yang nyata dalam kehidupan komunal.

Relasi antara seni dan kewajiban religius juga menempatkan
praktik artistik dalam horizon legitimasi simbolik. Kehadiran seni
dalam ritual tidak bersifat opsional, karena tanpanya pelaksanaan
kewajiban dianggap tidak lengkap secara simbolik. Legitimasi
tersebut memastikan bahwa tindakan religius tidak hanya sah
secara prosedural, tetapi juga bermakna secara kosmologis. Seni,
dengan demikian, berfungsi sebagai penanda kesahihan ritual

yang diakui bersama oleh komunitas.

Kerangka konseptual mengenai ritual sebagai tindakan efektif
dapat dibaca melalui pemikiran Mircea Eliade (1959), yang
menempatkan ritual sebagai sarana reaktualisasi tatanan sakral
dalam pengalaman kini. Dalam perspektif ini, seni ritual tidak
merepresentasikan yang sakral, melainkan menghadirkannya
kembali melalui pengulangan tindakan simbolik yang dilegitimasi.
Relasi ini menjelaskan mengapa seni memiliki posisi sentral dalam
pelaksanaan kewajiban religius, karena hanya melalui tindakan
yang tepat relasi dengan yang sakral dapat dioperasionalkan.

Aktualisasi kewajiban religius melalui seni juga bersifat kolektif.
Partisipasi dalam praktik seni menegaskan bahwa kewajiban
spiritual bukan tanggung jawab individual semata, melainkan
kerja bersama yang mengikat komunitas dalam relasi kosmologis
yang sama. Melalui keterlibatan kolektif, kewajiban religius
diinternalisasi sebagai tanggung jawab bersama yang memperkuat
kohesi sosial sekaligus legitimasi simbolik praktik keagamaan.

85



Dimensi temporal dan spasial turut menentukan aktualisasi
kewajiban religius melalui seni. Ketepatan waktu pelaksanaan,
penempatan ruang yang sesuai, serta urutan tindakan yang
terstruktur memastikan bahwa praktik seni berada dalam koridor
kepantasan ritual. Ketidaktepatan pada salah satu dimensi
tersebut berimplikasi langsung pada penilaian kesahihan simbolik.
Dengan demikian, seni berfungsi sebagai mekanisme pengaturan
yang menjaga keterpautan antara kewajiban religius, tatanan
kosmologis, dan praktik sosial.

Dalam konteks perubahan sosial, aktualisasi kewajiban religius
melalui seni menunjukkan kapasitas adaptif yang terkelola.
Penyesuaian bentuk atau medium dapat terjadi sepanjang tidak
mengganggu struktur simbolik yang menjamin kesahihan ritual.
Adaptasi semacam ini menegaskan bahwa seni tidak
membekukan kewajiban religius, melainkan menyediakan
medium yang memungkinkan keberlanjutan praktik keagamaan
dalam konteks yang berubah.

Dengan menempatkan seni sebagai aktualisasi kewajiban religius,
pembahasan ini menegaskan bahwa praktik artistik berfungsi
sebagai tindakan simbolik yang esensial bagi keberlangsungan
relasi sakral dalam masyarakat Bali. Seni memastikan bahwa
kewajiban religius tidak berhenti pada tataran norma, tetapi
diwujudkan sebagai pengalaman praksis yang sah, bermakna, dan
diakui secara kolektif. Kerangka ini mempersiapkan pembahasan
berikutnya mengenai peran seni dalam membangun legitimasi
simbolik dan menata tatanan sosial secara lebih luas.

d) Legitimasi Simbolik sebagai Efek Sosial Seni

Dalam tatanan masyarakat Bali, seni berfungsi bukan semata

sebagai medium tindakan sosial dan religius, melainkan sebagai

86



mekanisme yang menghasilkan efek legitimasi simbolik.
Legitimasi dalam konteks ini dipahami sebagai kondisi di mana
nilai, peran, dan struktur sosial diterima sebagai sah dan wajar
tanpa memerlukan pembenaran diskursif eksplisit. Seni
beroperasi pada tingkat ini dengan menghadirkan tatanan sosial
sebagai sesuatu yang tampak natural melalui pengalaman simbolik
yang berulang.

Legitimasi simbolik tidak diproduksi pada saat tindakan
berlangsung, melainkan mengendap sebagai konsekuensi sosial
dari praktik yang telah diakui secara kolektif. Ketika praktik seni
dijalankan sesuai dengan struktur nilai dan ritus yang
dilembagakan, hasilnya bukan hanya keterlaksanaan kegiatan,
tetapl penguatan asumsi bersama mengenai apa yang pantas,
benar, dan layak dipertahankan. Dengan demikian, seni beketja
pada level efek sosial jangka panjang, bukan sekadar pada level
interaksi praksis.

Dalam kerangka teori kekuasaan simbolik, Pierre Bourdieu (1984)
menegaskan bahwa legitimasi tidak membutuhkan pemaksaan
ketika struktur makna telah diterima sebagai doxa. Pada titik ini,
seni berfungsi sebagai perangkat yang mereproduksi doxa
tersebut melalui pengalaman estetis dan simbolik yang tidak terasa
sebagai instruksi atau kontrol. Nilai dan hierarki sosial hadir
sebagai bagian dari keteraturan simbolik yang dialami, bukan

diperdebatkan.

Efek legitimasi simbolik juga tampak pada cara seni menstabilkan
perbedaan peran dan posisi sosial tanpa artikulasi normatif.
Pementasan, urutan tindakan, dan penempatan peran tidak
menjelaskan hierarki secara verbal, tetapi membuatnya dapat
dikenali dan diterima melalui pengalaman visual, auditif, dan

87



spasial. Seni dengan demikian tidak menjelaskan tatanan sosial,

melainkan membuat tatanan tersebut terasa masuk akal.

Dalam pembacaan kebudayaan Bali, Clifford Geertz (1980)
menunjukkan bahwa ritual dan pertunjukan publik berfungsi
sebagai wahana tempat tatanan sosial dipresentasikan sebagai
realitas simbolik yang koheren. Pada level ini, seni tidak lagi
beketja sebagai alat koordinasi sosial, melainkan sebagai mesin
produksi makna yang menormalkan struktur sosial melalui
pengalaman kolektif. Legitimasi muncul karena tatanan tersebut
dialami berulang kali dalam bentuk yang estetis dan bermakna.

Perbedaan legitimasi simbolik dari disiplin atau kewajiban adalah
sifatnya yang pasca-praksis. Disiplin mengatur bagaimana
tindakan dijalankan, kewajiban menentukan apa yang harus
dilakukan, sedangkan legitimasi beketja setelah itu, yakni ketika
hasil simbolik dari praktik tersebut diterima sebagai kebenaran
sosial. Pada titik inilah seni memiliki peran strategis, karena ia
menghasilkan penerimaan tanpa paksaan dan kepatuhan tanpa

perintah.

Dengan menempatkan legitimasi simbolik sebagai efek sosial
seni, sub—subbab ini menegaskan bahwa praktik artistik
berkontribusi pada keberlanjutan tatanan masyarakat bukan
terutama melalui regulasi tindakan, melainkan melalui normalisasi
makna. Seni memastikan bahwa struktur sosial dan religius tidak
hanya dijalankan, tetapi juga diyakini, dirasakan, dan diterima

sebagai bagian dari keteraturan hidup bersama.

4.5 Transmisi, Pewarisan, dan Otoritas Kultural

Transmisi seni dan nilai budaya dalam tradisi Bali beroperasi

melalui jaringan relasi sosial yang terlembagakan, mencakup relasi

88



guru—murid, struktur komunitas, dan otoritas institusi adat.
Pewarisan tidak dapat direduksi sebagai transfer pengetahuan
teknis semata, melainkan merupakan proses sosial yang
menanamkan disposisi kultural, disiplin praksis, serta kesadaran
akan tanggung jawab simbolik. Melalui mekanisme transmisi
tersebut, struktur nilai dan orientasi estetis direproduksi lintas

generasi sekaligus disesuaikan dengan konteks sosial yang

berubah.

Relasi pedagogis dalam praktik seni Bali tidak mengikuti model
instruksional formal yang memisahkan teori dan praksis.
Pembelajaran berlangsung melalui keterlibatan langsung dalam
praktik, observasi berulang, imitasi terstruktur, dan koreksi yang
diberikan secara situasional. Proses ini menempatkan tubuh
sebagai medium utama internalisasi pengetahuan, sehingga
kompetensi seni tidak hanya dipahami secara kognitif tetapi
dihayati sebagai kemampuan praksis yang menyatu dengan
orientasi nilai.

Otoritas kultural memainkan peran sentral dalam mengesahkan
transmisi dan menentukan legitimasi praktik. Otoritas tidak
bersumber dari posisi formal semata, melainkan dari pengakuan
kolektif terhadap penguasaan nilai, disiplin, dan kesinambungan
dengan memori kultural. Melalui otoritas tersebut, batas
kepantasan simbolik dijaga, inovasi dievaluasi, dan kontinuitas

tradisi dipertahankan tanpa membekukan ekspresi.

Pembahasan ini diarahkan untuk mengurai mekanisme transmisi,
pewarisan, dan otoritas kultural melalui lima fokus pembahasan
yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari relasi guru—
murid sebagai struktur pedagogis utama, dilanjutkan dengan
peran komunitas sebagai ruang pembelajaran kolektif, kemudian

menelaah transmisi sebagai proses pembentukan disposisi

89



kultural, mengkaji otoritas simbolik dalam pengesahan praktik,
dan diakhiri dengan pembacaan mengenai dinamika kontinuitas
dan adaptasi dalam pewarisan nilai. Susunan ini memungkinkan
pemahaman menyeluruh terhadap mekanisme sosial yang
menopang keberlanjutan seni Bali sebagai praktik kultural yang
hidup dan bermakna.

a) Relasi Guru-Murid sebagai Struktur Pedagogis

Relasi guru—murid dalam transmisi seni Bali membentuk struktur
pedagogis yang beroperasi jauh melampaui transfer keterampilan
teknis. Relasi ini berfungsi sebagai kerangka sosial yang
menanamkan disposisi kultural, etika praksis, dan kesadaran akan
tanggung jawab simbolik melalui keterlibatan langsung dan
berulang. Pembelajaran tidak berlangsung melalui penjelasan
konseptual yang terpisah dari tindakan, melainkan melalui
pengalaman praksis yang menautkan tubuh, disiplin, dan nilai

dalam satu proses pembentukan yang terpadu.

Struktur relasi guru—murid ditandai oleh asimetri otoritas yang
dilegitimasi melalui pengakuan terhadap penguasaan nilai dan
kesinambungan dengan tradisi. Guru tidak hanya menguasai
teknik, tetapi juga menjadi pembawa memori kultural yang
menghubungkan praktik masa kini dengan struktur nilai yang
telah terlembagakan. Posisi ini memberikan otoritas untuk
menentukan kepantasan simbolik, menilai kesesuaian tindakan,

serta mengesahkan capaian murid dalam penguasaan praksis.

Proses pembelajaran berlangsung melalui observasi, imitasi, dan
koreksi yang bersifat situasional. Murid mengamati tindakan guru
secara langsung dalam konteks praktik, kemudian meniru dengan
pemahaman bahwa setiap detail memiliki makna simbolik dan
fungsional. Koreksi tidak diberikan sebagai kritik abstrak,

90



melainkan sebagai penyesuaian langsung terhadap tindakan yang
sedang berlangsung. Melalui mekanisme ini, pengetahuan seni
terinternalisasi sebagai kemampuan tubuh yang tidak memerlukan
artikulasi verbal.

Kerangka pembelajaran partisipatoris ini sejalan dengan konsep
legitimate peripheral participation yang dikembangkan oleh Lave dan
Wenger (1991), menekankan bahwa pembelajaran terjadi melalui
keterlibatan bertahap dalam praktik komunitas. Murid tidak
langsung mengakses peran inti, melainkan memulai dati posisi
periferal yang memungkinkan observasi dan partisipasi terbatas.
Seiring waktu, keterlibatan semakin mendalam dan peran semakin
sentral, seiring dengan internalisasi kompetensi dan pengakuan
sosial terhadap penguasaan praksis.

Relasi guru—murid juga membentuk ikatan sosial yang melampaui
proses pembelajaran teknis. Ikatan tersebut mencakup tanggung
jawab moral, kesetiaan simbolik, dan kewajiban untuk
meneruskan tradisi. Murid tidak hanya belajar seni, tetapi juga
mewarisi posisi dalam jaringan sosial yang menautkannya dengan
komunitas dan institusi adat. Ikatan ini memastikan bahwa
transmisi tidak berhenti pada individu, melainkan menjadi bagian
dati reproduksi struktur sosial yang lebih luas.

Disiplin menjadi dimensi inheren dalam relasi pedagogis.
Pembelajaran menuntut ketekunan, pengulangan, dan kepatuhan
tethadap arahan yang tidak selalu dijelaskan secara rasional.
Disiplin tersebut membentuk habitus kultural yang mengarahkan
orientasi tindakan jauh setelah proses pembelajaran formal
berakhir. Melalui disiplin, nilai-nilai seperti kesabaran, kehati-
hatian, dan penghormatan terhadap tatanan simbolik
terinternalisasi sebagai disposisi yang terasa alamiah.

91



Transmisi melalui relasi guru—murid juga bersifat selektif. Tidak
semua aspek praktik ditransmisikan secara eksplisit; sebagian
pengetahuan hanya dapat diperoleh melalui pengalaman langsung
dan waktu yang cukup panjang. Selektivitas ini memastikan
bahwa penguasaan mendalam memerlukan komitmen jangka
panjang, sehingga hanya mereka yang benar-benar terlibat secara
serius yang memperoleh akses penuh terhadap pengetahuan
kultural. Mekanisme ini berfungsi sebagai filter sosial yang
menjaga kualitas transmisi.

Otoritas guru dalam menilai capaian murid tidak bersifat arbitrer,
melainkan didasarkan pada penguasaan struktur nilai dan
kemampuan mengenali kesesuaian tindakan dengan orientasi
kosmologis dan estetis. Penilaian tersebut sering kali implisit,
termanifestasi melalui pengakuan simbolik seperti pemberian
peran yang lebih sentral atau kesempatan tampil dalam konteks
ritual penting. Pengakuan ini menegaskan bahwa pembelajaran
telah mencapai tingkat yang dianggap sah secara sosial dan
simbolik.

Relasi guru—murid menghadapi tantangan adaptasi ketika konteks
sosial berubah. Urbanisasi, pendidikan formal, dan perubahan
orientasi generasi muda mendorong penyesuaian mekanisme
transmisi tanpa menghilangkan prinsip dasarnya. Sebagian
komunitas mengintegrasikan struktur pedagogis tradisional
dengan ruang pembelajaran yang lebih terlembagakan, sehingga
relasi guru—murid tetap beroperasi sebagai inti transmisi sekaligus

menyesuaikan diri dengan kebutuhan kontemporer.

Relasi guru—murid dapat dipahami sebagai struktur pedagogis
yang menanamkan kompetensi praksis, disiplin kultural, dan
tanggung jawab simbolik melalui keterlibatan langsung dan
berulang. Struktur ini memastikan bahwa transmisi seni tidak

92



sckadar menghasilkan penguasaan teknis, tetapi membentuk
orientasi nilai dan disposisi kultural yang menopang keberlanjutan
tradisi. Kerangka ini menyiapkan landasan untuk memahami
peran komunitas sebagai ruang pembelajaran kolektif pada sub—
subbab berikutnya.

b) Komunitas sebagai Ruang Pembelajaran Kolektif

Komunitas berfungsi sebagai ruang pembelajaran kolektif yang
melengkapi struktur pedagogis relasi guru—murid melalui
partisipasi bersama dalam praktik seni yang terlembagakan.
Pembelajaran tidak berlangsung secara terisolasi antara individu
dan mentor, melainkan berlangsung dalam konteks sosial yang
melibatkan observasi lintas peran, interaksi antar anggota, dan
evaluasi implisit yang terdistribusi dalam jaringan komunal.
Melalui  keterlibatan dalam komunitas, pengetahuan seni
direproduksi sebagai pengalaman bersama yang membentuk
kesadaran kolektif terhadap nilai, disiplin, dan tanggung jawab
simbolik.

Struktur  komunitas menyediakan kerangka sosial yang
memungkinkan pembelajaran berlangsung melalui partisipasi
bertahap. Anggota baru memasuki praktik pada posisi periferal,
mengamati dan berkontribusi pada tugas-tugas pendukung
sebelum mengakses peran yang lebih sentral. Proses ini
memungkinkan internalisasi pengetahuan secara gradual, karena
setiap tahap keterlibatan membuka pemahaman baru terhadap
struktur, fungsi, dan makna praktik. Komunitas, dengan
demikian, berfungsi sebagai medan pembelajaran berlapis yang
mengatur akses terhadap pengetahuan sesuai dengan tingkat

penguasaan dan pengakuan sosial.

93



Kerangka communities of practice yang dirumuskan oleh Lave dan
Wenger (1991), memberikan landasan konseptual untuk
memahami komunitas sebagai ruang pembelajaran yang
terintegrasi. Pembelajaran dipahami bukan sebagai akuisisi
informasi, melainkan sebagai proses partisipasi yang mengubah
identitas dan posisi sosial individu dalam komunitas. Melalui
keterlibatan berulang, individu tidak hanya memperoleh
keterampilan, tetapi juga mengembangkan rasa kepemilikan
tethadap praktik dan tanggung jawab untuk menjaga
keberlanjutannya.

Observasi lintas peran memperkaya proses pembelajaran kolektif.
Ketika seorang anggota mengamati peran yang berbeda dari yang
dijalankannya, pemahaman terhadap struktur keseluruhan praktik
menjadi lebih utuh. Observasi tersebut memungkinkan individu
mengenali keterhubungan antarperan, urutan tindakan, serta
logika koordinasi yang menopang pelaksanaan bersama.
Pengetahuan yang dihasilkan bersifat relasional, karena tidak
terbatas pada penguasaan teknis individual tetapi mencakup
pemahaman terhadap sistem kerja kolektif.

Interaksi sosial dalam komunitas juga berfungsi sebagai
mekanisme evaluasi implisit. Penilaian terhadap kompetensi dan
kepantasan tidak selalu disampaikan secara eksplisit, melainkan
termanifestasi melalui respons sosial seperti pengakuan,
kepercayaan untuk menjalankan peran tertentu, atau kesempatan
tampil dalam konteks penting. Evaluasi implisit ini membentuk
orientasi tindakan yang peka terhadap ekspektasi kolektif,
sehingga individu belajar menyesuaikan praksis dengan standar

yang diakui bersama tanpa memerlukan instruksi verbal.

Komunitas juga menyediakan ruang transmisi nilai yang tidak
dapat diajarkan melalui relasi pedagogis formal. Nilai-nilai seperti

94



solidaritas, gotong royong, tanggung jawab komunal, dan
penghormatan terhadap tatanan simbolik diinternalisasi melalui
pengalaman berpartisipasi dalam kerja bersama. Keterlibatan
dalam persiapan, latthan, dan pelaksanaan praktik seni
menanamkan kesadaran bahwa praktik tersebut bukan milik
individual, melainkan milik komunitas yang harus dijaga
keberlanjutannya.

Transmisi melalui komunitas  bersifat —multidireksional.
Pembelajaran tidak hanya berlangsung dari yang lebih senior
kepada yang lebih junior, tetapi juga melalui interaksi antarsesama
anggota, pertukaran pengalaman, dan kolaborasi dalam
menyelesaikan  tantangan praksis. Multidireksionalitas  ini
memperkaya proses pembelajaran karena setiap individu
membawa perspektif dan pengalaman yang saling melengkapi,
sechingega pengetahuan kolektif terus diperbaharui tanpa
kehilangan orientasi nilai.

Komunitas juga berperan sebagai penjaga kontinuitas simbolik.
Ketika terjadi perubahan konteks sosial atau ketika generasi baru
memasuki praktik dengan orientasi berbeda, komunitas berfungsi
sebagai mekanisme stabilisasi yang menegosiasikan perubahan
tanpa memutus keterhubungan dengan memori kultural.
Negosiasi tersebut berlangsung melalui diskusi informal, evaluasi
bersama, dan konsensus mengenai batas kepantasan adaptasi.
Dengan demikian, komunitas memastikan bahwa perubahan
tetap berada dalam koridor nilai yang diakui.

Ruang fisik komunitas, seperti bale banjar atau tempat latihan
bersama, memperkuat fungsi pembelajaran kolektif. Ruang
tersebut tidak hanya menyediakan lokasi praktik, tetapi juga
membentuk identitas komunal dan rasa kepemilikan bersama.

Kehadiran ruang tetap memungkinkan pengulangan praksis

95



dalam konteks yang konsisten, schingga memori kolektif
terakumulasi dan pengalaman bersama terinternalisasi sebagai

bagian dari identitas komunitas.

Komunitas sebagai ruang pembelajaran kolektif menghadapi
tantangan ketika mobilitas sosial dan perubahan orientasi generasi
muda mengurangi intensitas partisipasi. Sebagian komunitas
merespons dengan memperluas akses melalui mekanisme formal
seperti sanggar atau program pendidikan berbasis komunitas,
sehingea transmisi tetap berlangsung sekaligus menyesuaikan diri
dengan kebutuhan kontemporer. Strategi ini menunjukkan
kapasitas adaptif komunitas dalam mengelola keberlanjutan tanpa

melepaskan prinsip pembelajaran kolektif.

Komunitas berfungsi sebagai ruang pembelajaran yang
melampaui relasi pedagogis individual dengan menyediakan
medan sosial tempat pengetahuan, nilai, dan disiplin direproduksi
melalui partisipasi bersama. Melalui observasi, interaksi, evaluasi
implisit, dan pengalaman kolektif, komunitas membentuk
disposisi kultural yang menopang keberlanjutan praktik seni.
Kerangka ini mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai
transmisi sebagai proses pembentukan disposisi kultural yang
lebih mendalam.

¢) Transmisi sebagai Pembentukan Disposisi Kultural

Transmisi seni dalam tradisi Bali tidak dapat dipahami secara
memadai apabila direduksi sebagai transfer pengetahuan teknis
atau penguasaan repertoar. Transmisi beroperasi sebagai proses
sosial yang membentuk disposisi kultural, yakni kecenderungan
tindakan yang terinternalisasi melalui pengalaman praksis
berulang dan terlembagakan. Disposisi tersebut mengarahkan
cara individu mempersepsi, menilai, dan bertindak dalam praktik

96



seni, sechingga orientasi nilai tidak hanya dipahami secara kognitif

tetapi dihayati sebagai orientasi tubuh yang terasa alamiah.

Konsep babitus yang dirumuskan oleh Pierre Bourdieu (1993),
menyediakan kerangka analitis yang relevan untuk memahami
transmisi sebagai pembentukan disposisi. Habitus dipahami
sebagai struktur mental dan jasmani yang terbentuk melalui
kondisi sosial tertentu dan berfungsi menghasilkan praktik yang
selaras dengan struktur tersebut. Dalam konteks seni Bali, babitus
terbentuk melalui partisipasi berulang dalam latihan, ritual, dan
pertunjukan yang menuntut kepatuhan terhadap struktur nilai,
disiplin praksis, dan kepantasan simbolik.

Pembentukan disposisi berlangsung melalui pengalaman tubuh
yang intens. Latihan gerak, pengendalian suara, pengaturan napas,
dan kepekaan terhadap ritme membentuk memori otot yang
menyimpan pengetahuan praksis. Pengetahuan tersebut tidak
memerlukan refleksi sadar setiap kali diaktitkan, karena telah
terinternalisasi sebagai kemampuan spontan yang muncul dalam
situasi performatif. Tubuh, dengan demikian, menjadi arsip hidup
yang menyimpan dan mereproduksi struktur nilai melalui
tindakan.

Disiplin  berulang menjadi prasyarat utama pembentukan
disposisi. Pengulangan tidak menghasilkan stagnasi, melainkan
penguatan orientasi tindakan yang semakin presisi dan refleksif.
Setiap pengulangan memperdalam internalisasi struktur nilai,
sehingea tindakan yang awalnya memerlukan perhatian penuh
dapat dilakukan secara spontan tanpa kehilangan ketepatannya.
Melalui disiplin tersebut, seni menjadi bagian dari cara hidup,
bukan sekadar aktivitas terpisah yang dilakukan sesekali.

97



Transmisi disposisi juga mencakup pembentukan sensitivitas
estetis yang tidak dapat diajarkan melalui instruksi verbal.
Kepekaan terhadap keselarasan, proporsi, ritme, dan
keseimbangan terbentuk melalui pengalaman langsung yang
berulang dalam  konteks praktik.  Sensitivitas  tersebut
memungkinkan individu mengenali kepantasan simbolik dan
menilai kualitas tindakan tanpa harus merujuk pada aturan formal.
Estetika, dalam pengertian ini, menjadi pengetahuan implisit yang
mengarahkan praksis secara refleksif.

Pembentukan disposisi tidak berlangsung secara terisolasi,
melainkan dalam konteks sosial yang memberikan pengakuan,
koreksi, dan legitimasi. Evaluasi implisit dari komunitas, respons
sosial terhadap tindakan, dan pengakuan simbolik terhadap
capaian berfungsi membentuk orientasi tindakan yang peka
terhadap ekspektasi kolektif. Disposisi, dengan demikian, bukan
hasil pembelajaran individual, melainkan produk relasi sosial yang

terlembagakan.

Kerangka pembelajaran situasional yang dikembangkan dalam
pendekatan communities of practice memperkuat pemahaman bahwa
disposisi terbentuk melalui keterlibatan dalam praktik yang
bermakna secara sosial (Lave & Wenger, 1991). Pembelajaran
tidak dipahami sebagai akuisisi informasi, melainkan sebagai
proses transformasi identitas dan orientasi tindakan melalui
partisipasi. Disposisi kultural, dalam perspektif ini, merupakan
hasil dari proses menjadi anggota penuh komunitas yang
menghayati nilai dan tanggung jawab bersama.

Transmisi disposisi juga memuat dimensi etis. Melalui
pengalaman praksis, individu tidak hanya mempelajati bagaimana
melakukan tindakan dengan benar secara teknis, tetapi juga

mengapa tindakan tersebut penting secara simbolik dan sosial.

98



Etika praksis terinternalisasi sebagai kesadaran akan tanggung
jawab terhadap komunitas, penghormatan terhadap tatanan
kosmologis, dan komitmen untuk menjaga keberlanjutan tradisi.
Disposisi etis ini mengarahkan tindakan jauh melampaui konteks
pembelajaran formal.

Pembentukan disposisi bersifat bertahap dan kumulatif.
Keterlibatan awal pada posisi periferal menghasilkan pemahaman
dasar dan disposisi pendukung. Seiring pendalaman keterlibatan,
disposisi semakin kompleks dan terintegrasi, mencakup
kemampuan menilai, mengambil keputusan praksis, dan
beradaptasi terhadap situasi yang tidak terduga. Proses ini
menunjukkan bahwa transmisi bukan transfer sekali jalan,
melainkan pembentukan berkelanjutan yang berlangsung
sepanjang partisipasi aktif dalam komunitas.

Disposisi kultural yang terbentuk melalui transmisi juga berfungsi
sebagai mekanisme reproduksi tatanan sosial. Ketika individu
menginternalisasi orientasi nilai, disiplin, dan kepekaan estetis,
mereka tidak hanya menjadi pelaku seni yang kompeten, tetapi
juga pembawa struktur sosial dan simbolik yang menopang
praktik tersebut. Reproduksi berlangsung tanpa paksaan eksplisit,
karena disposisi mengarahkan tindakan sebagai kecenderungan
yang terasa alamiah dan sah.

Transmisi disposisi menghadapi tantangan ketika konteks sosial
berubah. Pergeseran orientasi generasi muda, perubahan pola
partisipasi, dan berkurangnya intensitas keterlibatan dapat
menghambat pembentukan disposisi yang utuh. Sebagian
komunitas merespons dengan memperkuat mekanisme
pembelajaran intensif atau mengintegrasikan transmisi informal
dengan struktur pendidikan yang lebih sistematis, sehingga

99



disposisi tetap terbentuk meskipun konteks sosial mengalami

penyesuaian.

Transmisi sebagai pembentukan disposisi kultural menegaskan
bahwa pewarisan seni Bali merupakan proses sosial yang
menanamkan orientasi nilai, sensitivitas estetis, dan etika praksis
melalui pengalaman tubuh dan partisipasi kolektif. Disposisi yang
terbentuk mengarahkan tindakan secara refleksif dan kontekstual,
memastikan keberlanjutan tradisi tanpa membekukan ekspresi.
Kerangka ini mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai
otoritas simbolik dalam pengesahan praktik, ketika disposisi yang
telah terinternalisasi berinteraksi dengan struktur legitimasi sosial.

d) Otoritas Simbolik dan Pengesahan Praktik

Otoritas simbolik berfungsi sebagai mekanisme sosial yang
mengesahkan praktik seni, menentukan batas kepantasan, dan
menjaga kontinuitas nilai dalam tradisi Bali. Otoritas tidak
bersumber dari kekuasaan formal semata, melainkan dari
pengakuan kolektif terhadap penguasaan pengetahuan kultural,
kesinambungan dengan memori tradisi, dan kemampuan
mengartikulasikan nilai melalui praksis. Melalui otoritas tersebut,
legitimasi praktik diproduksi, dipertahankan, dan dinegosiasikan

dalam konteks sosial yang terus berubah.

Pengesahan praktik berlangsung melalui pengakuan simbolik
yang diberikan oleh komunitas, institusi adat, dan figur otoritatif.
Pengakuan tersebut tidak selalu dirumuskan secara eksplisit,
melainkan termanifestasi melalui pemberian peran penting,
kesempatan tampil dalam konteks ritual, atau posisi sebagai
pembawa tradisi. Legitimasi simbolik memastikan bahwa praktik

yang dilakukan tidak hanya sah secara teknis, tetapi juga bermakna

100



secara kultural dan diakui sebagai bagian dari tatanan nilai

bersama.

Kerangka modal simbolik yang dikembangkan oleh Pierre
Bourdieu (1984), membantu menjelaskan cara otoritas diproduksi
dan didistribusikan dalam medan kultural. Modal simbolik
merujuk pada kapasitas individu atau kelompok untuk
memperoleh pengakuan dan legitimasi sosial berdasarkan
penguasaan nilai, pengetahuan, dan kompetensi yang diakui
dalam komunitas. Dalam konteks seni Bali, modal simbolik
terakumulasi melalui penguasaan disiplin praksis, keterlibatan
berulang dalam ritual, dan pengakuan terhadap kesinambungan

dengan tradisi.

Otoritas simbolik tidak bersifat statis, melainkan dinegosiasikan
secara berkelanjutan melalui praktik dan interaksi sosial. Figur
otoritatif harus terus membuktikan kompetensi dan kesetiaan
terhadap nilai melalui tindakan yang dapat dikenali dan diterima
oleh komunitas. Otoritas yang tidak diperbaharui melalui praksis
dapat kehilangan legitimasi, sehingga posisi otoritatif senantiasa
terikat pada tanggung jawab untuk menjaga konsistensi antara
tindakan dan nilai yang diakui.

Institusi adat berperan sebagai penjaga otoritas simbolik melalui
mekanisme pengaturan, pengesahan, dan evaluasi praktik. Desa
adat dan banjar menyediakan kerangka normatif yang
menentukan siapa yang berhak menjalankan peran tertentu,
bagaimana praktik dilaksanakan, dan dalam konteks apa seni
dapat tampil. Melalui institusi tersebut, otoritas simbolik tidak
hanya dipegang oleh individu, tetapi juga oleh struktur sosial yang
menopang keberlanjutan tradisi.

101



Pengesahan praktik juga berkaitan erat dengan konteks ritual.
Kehadiran seni dalam ritual yang diakui secara komunal
memberikan legitimasi simbolik yang kuat, karena praktik
tersebut tidak hanya dinilai berdasarkan kualitas teknis tetapi juga
berdasarkan kesesuaian dengan tatanan kosmologis dan fungsi
religius. Otoritas simbolik, dalam pengertian ini, berkelindan
dengan otoritas religius yang mengatur relasi antara manusia dan
yang sakral.

Transmisi otoritas berlangsung melalui pengakuan lintas generasi.
Figur senior yang telah memperoleh pengakuan simbolik
berperan mentransmisikan otoritas kepada generasi berikutnya
melalui mekanisme pengesahan, pengakuan kompetensi, dan
pemberian peran strategis. Transmisi otoritas tidak berlangsung
secara otomatis berdasarkan usia atau keturunan, melainkan
memerlukan demonstrasi penguasaan nilai dan praksis yang
diakui oleh komunitas.

Otoritas simbolik juga berfungsi sebagai mekanisme kontrol
kualitas praktik. Evaluasi terhadap kepantasan, keselarasan, dan
kesesuaian tindakan dengan nilai dilakukan oleh mereka yang
memiliki otoritas, sehingga standar praktik tetap terjaga. Kontrol
tersebut tidak bersifat koersif, melainkan bekerja melalui
pengakuan atau penolakan simbolik yang mengarahkan pelaku
seni untuk menyesuaikan praksis dengan ekspektasi kolektif.

Perubahan konteks sosial mendorong otoritas simbolik untuk
beradaptasi tanpa kehilangan fungsi stabilisasinya. Ketika praktik
seni memasuki ruang representasi baru seperti pendidikan formal,
ruang publik, atau interaksi lintas budaya, otoritas bernegosiasi
untuk menentukan batas adaptasi yang dapat diterima. Negosiasi
tersebut memastikan bahwa perubahan tidak memutus

102



keterhubungan dengan struktur nilai yang mendasari legitimasi
simbolik.

Ketegangan dapat muncul ketika otoritas tradisional berhadapan
dengan otoritas baru yang dibentuk oleh institusi formal,
kebijakan kebudayaan, atau dinamika pasar. Ketegangan tersebut
menuntut reposisi otoritas simbolik agar tetap relevan tanpa
kehilangan kapasitas untuk mengesahkan praktik secara
bermakna. Sebagian komunitas mengelola ketegangan ini melalui
dialog, kompromi simbolik, atau pembentukan otoritas ganda
yang mengakui legitimasi tradisional sekaligus membuka ruang

bagi mekanisme pengesahan kontemporer.

Otoritas simbolik dapat dipahami sebagai mekanisme sosial yang
mengesahkan praktik, menjaga kontinuitas nilai, dan mengatur
adaptasi melalui pengakuan kolektif terhadap penguasaan
pengetahuan kultural. Otoritas tidak bersifat kaku, melainkan
dinegosiasikan secara berkelanjutan melalui praksis, pengakuan
komunal, dan legitimasi institusional. —Kerangka ini
mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai kontinuitas
dan adaptasi dalam pewarisan nilai, ketika otoritas simbolik
berperan mengelola perubahan tanpa memutus keterhubungan
dengan memori kultural.

¢) Kontinuitas dan Adaptasi dalam Pewarisan Nilai

Pewarisan nilai dalam tradisi seni Bali beroperasi melalui
mekanisme yang secara simultan menjaga kontinuitas struktur
makna dan membuka ruang adaptasi terhadap perubahan konteks
sosial. Kontinuitas tidak dipahami sebagai pengulangan bentuk
yang kaku, melainkan sebagai keberlanjutan orientasi nilai, etika
praksis, dan logika simbolik yang mendasari praktik seni.
Adaptasi, pada sisi lain, muncul sebagai respons terkelola

103



terhadap dinamika sosial yang memungkinkan praktik tetap
relevan tanpa kehilangan legitimasi kultural.

Mekanisme kontinuitas bekerja melalui transmisi struktur nilai
yang terinternalisasi sebagai disposisi kultural. Nilai-nilai seperti
keseimbangan, keselarasan, tanggung jawab komunal, dan
penghormatan terhadap tatanan kosmologis diwariskan melalui
pengalaman praksis berulang dan partisipasi dalam kehidupan
ritual. Struktur nilai tersebut berfungsi sebagai kerangka evaluatif
yang menentukan kepantasan praktik, sehingga meskipun bentuk
ckspresi mengalami penyesuaian, orientasi nilai tetap dikenali dan
dipertahankan.

Adaptasi berlangsung melalui proses seleksi internal yang
menimbang kesesuaian perubahan dengan orientasi nilai inti.
Komunitas, institusi adat, dan figur otoritatif berperan sebagai
mekanisme evaluasi yang menilai apakah suatu inovasi atau
penyesuaian masih berada dalam koridor kepantasan simbolik.
Adaptasi yang sah secara kultural adalah adaptasi yang tidak
menggangeu struktur makna dasar, meskipun mengubah aspek

presentasi, medium, atau konteks tampil.

Kerangka stabilitas dinamis membantu menjelaskan relasi antara
kontinuitas dan adaptasi. Stabilitas dinamis merujuk pada kondisi
di mana sistem nilai tetap stabil meskipun ekspresi konkretnya
mengalami perubahan. Dalam konteks seni Bali, stabilitas dinamis
memungkinkan praktik bertahan lintas generasi dengan tetap
bermakna secara kultural, karena perubahan yang terjadi tidak

merusak logika simbolik yang mendasari legitimasi praktik.

Perubahan konteks sosial menjadi pendorong utama adaptasi.
Urbanisasi, pendidikan formal, mobilitas sosial, dan perubahan
orientasi generasi muda menuntut penyesuaian mekanisme

104



transmisi agar praktik seni tetap dapat diakses dan dihayati.
Sebagian komunitas merespons dengan mengintegrasikan
transmisi informal dengan struktur pendidikan yang lebih
sistematis, sehingga pewarisan nilai tetap berlangsung meskipun
intensitas partisipasi komunal berkurang.

Adaptasi juga terjadi pada level medium dan ruang representasi.
Ketika praktik seni memasuki ruang publik, institusi pendidikan,
atau konteks lintas budaya, terjadi penyesuaian bentuk dan
strategl presentasi agar tetap komunikatif. Penyesuaian tersebut
mencakup seleksi repertoar, pemadatan durasi, penguatan aspek
visual, dan reposisi fungsi dari ritual internal menuju representasi
identitas kultural. Meskipun demikian, adaptasi tersebut tetap
berorientasi pada struktur makna yang diakui secara tradisional.

Ketegangan antara kontinuitas dan adaptasi tidak selalu berujung
pada konflik terbuka, melainkan sering kali dinegosiasikan melalui
kompromi simbolik. Komunitas dan institusi adat berperan
memediasi ketegangan tersebut dengan mengidentifikasi elemen
inti yang harus dipertahankan dan elemen sekunder yang dapat
disesuaikan. Negosiasi tersebut memastikan bahwa perubahan
tidak dimaknai sebagai pengkhianatan terhadap tradisi, tetapi
sebagai strategi keberlanjutan yang sah.

Transmisi nilai juga menghadapi tantangan ketika generasi muda
memiliki akses terbatas terhadap konteks ritual dan kehidupan
komunal yang menjadi ruang utama pembentukan disposisi
kultural. Sebagian komunitas merespons dengan memperkuat
program pendidikan berbasis komunitas, sanggar, atau kelompok
studi yang menyediakan ruang alternatif bagi transmisi nilai.
Strategi ini menunjukkan kapasitas adaptif tradisi dalam
mengelola perubahan tanpa kehilangan orientasi dasarnya.

105



Peran institusi formal seperti sekolah seni dan pusat kebudayaan
semakin penting dalam mendukung pewarisan nilai. Institusi
tersebut menyediakan struktur pembelajaran yang lebih
sistematis, dokumentasi praktik, dan ruang pertunjukan yang
memperluas visibilitas seni. Meskipun demikian, efektivitas
transmisi nilai melalui institusi formal bergantung pada
kemampuan institusi untuk mempertahankan dimensi komunal,
disiplin praksis, dan keterhubungan dengan konteks ritual yang
menjadi fondasi legitimasi simbolik.

Keberlanjutan pewarisan nilai juga memerlukan dukungan
kebijakan kebudayaan yang mengakui pentingnya transmisi
sebagai proses sosial, bukan sekadar pelestarian bentuk.
Kebijakan yang efektif adalah kebijakan yang mendukung
penguatan komunitas, fasilitasi ruang praktik, dan pengakuan
terhadap otoritas simbolik yang menopang legitimasi tradisi.
Dengan dukungan tersebut, pewarisan nilai dapat berlangsung
secara berkelanjutan meskipun konteks sosial terus berubah.

Kontinuitas dan adaptasi dalam pewarisan nilai dapat dipahami
sebagai dua proses yang saling melengkapi, bukan saling
bertentangan. Kontinuitas menjaga keberlanjutan orientasi nilai
dan legitimasi simbolik, sementara adaptasi memastikan relevansi
praktik dalam konteks sosial yang berubah. Keseimbangan antara
keduanya menentukan ketahanan tradisi seni Bali sebagai praktik
kultural yang hidup, bermakna, dan mampu merespons dinamika
sosial tanpa kehilangan identitas.

4.6 Seni, Identitas, dan Representasi Budaya Bali

Seni dalam konteks Bali menempati posisi strategis sebagai

medium representasi identitas budaya yang beroperasi pada dua

106



horizon sekaligus: sebagai artikulasi internal yang menegaskan
nilai komunal, dan sebagai komunikasi eksternal yang memediasi
relasi dengan dunia luar. Representasi identitas melalui seni tidak
bersifat statis atau esensialis, melainkan merupakan proses seleksi
simbolik yang menentukan unsur mana yang ditekankan,
disederhanakan, atau direposisi sesuai dengan konteks dan

audiens yang dihadapi.

Identitas budaya Bali yang direpresentasikan melalui seni tidak
dapat dipahami sebagai cerminan transparan dari realitas sosial,
melainkan sebagai konstruksi simbolik yang diproduksi melalui
pilihan estetis, konteks tampil, dan narasi pendamping.
Konstruksi tersebut melibatkan negosiasi antara memori kolektif
yang ingin dipertahankan dengan tuntutan keterbacaan yang
memungkinkan seni dipahami oleh audiens dengan latar kultural
berbeda. Representasi, dengan demikian, berfungsi sebagai
mekanisme pengelolaan makna yang memungkinkan identitas
tetap koheren secara internal sekaligus komunikatif secara
eksternal.

Dalam dinamika interaksi dengan dunia luat, seni Bali mengalami
reposisi dari praktik yang terikat pada konteks ritual komunal
menuju praktik yang berfungsi sebagai penanda identitas dalam
ruang representasi publik. Reposisi tersebut tidak serta-merta
menghilangkan rujukan nilai internal, tetapi menuntut artikulasi
yang lebih eksplisit, pemilihan elemen yang memiliki daya
komunikatif tinggi, serta penyesuaian konteks tampil agar selaras
dengan ekspektasi audiens yang heterogen. Proses ini
menghasilkan lapisan makna baru yang tidak menggantikan
makna ritual, melainkan beroperasi secara paralel dalam konteks
sosial yang berbeda.

107



Representasi identitas juga berkelindan dengan relasi kuasa yang
menentukan “siapa” yang berhak merepresentasikan, unsur mana
yang layak ditampilkan, dan konteks “apa” yang dianggap sah.
Relasi kuasa tersebut bekerja melalui institusi kebudayaan,
kebijakan representasi, serta mekanisme pasar yang membentuk
hierarki visibilitas praktik seni. Tidak semua elemen kebudayaan
Bali memperoleh kesempatan yang sama untuk direpresentasikan,
sehingea identitas yang tampil dalam ruang publik merupakan
hasil seleksi yang dipengaruhi oleh kepentingan, otoritas, dan
logika representasi yang berlaku.

Sub bab ini diarahkan untuk mengurai seni sebagai medium
representasi identitas budaya Bali melalui lima fokus pembahasan
yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari seni sebagai
penanda identitas kultural yang beroperasi secara simbolik,
dilanjutkan dengan mekanisme seleksi dan esensialisme strategis
dalam representasi, kemudian menelaah reposisi seni dalam ruang
representasi publik, mengkaji relasi kuasa dalam produksi
representasi, dan diakhiri dengan pembacaan mengenai identitas
sebagai konstruksi yang dinegosiasikan dalam relasi dengan liyan.
Susunan ini memungkinkan pemahaman menyeluruh terhadap
fungsi strategis seni dalam pengelolaan identitas budaya Bali pada
konteks internal maupun eksternal.

a) Seni sebagai Penanda Identitas Kultural

Seni beroperasi sebagai penanda identitas kultural melalui sistem
tanda yang memungkinkan komunitas mengenali diri sekaligus
membedakan diri dari kelompok lain. Penanda tersebut tidak
bersifat arbitrer, melainkan terpilih karena kemampuannya
mengkondensasikan nilai, memori kolektif, dan orientasi estetis
ke dalam bentuk yang dapat dikenali secara langsung. Melalui

108



penanda visual, musikal, gestural, dan spasial, seni menyediakan
bahasa simbolik yang memungkinkan identitas dihadirkan tanpa
memerlukan artikulasi verbal yang eksplisit.

Fungsi penanda identitas bekerja melalui diferensiasi simbolik
yang menegaskan batas antara yang dianggap internal dan
eksternal. Unsur-unsur tertentu seperti pola gerak, struktur
musikal, kostum, atau tata ruang dipilih dan diperkuat karena daya
representasionalnya dalam menandai keanggotaan kultural.
Diferensiasi tersebut tidak semata-mata bersifat deskriptif,
melainkan normatif, karena menentukan praktik mana yang
dianggap sah sebagai ekspresi identitas dan praktik mana yang
berada di luar batas tersebut.

Penanda identitas juga berfungsi sebagai medium komunikasi
internal yang memperkuat kohesi komunal. Ketika anggota
komunitas mengenali penanda tersebut dalam praktik seni, terjadi
afirmasi simbolik terhadap keanggotaan bersama dan kontinuitas
nilai. Pengakuan terhadap penanda tidak memerlukan penjelasan,
karena telah terinternalisasi melalui pengalaman kolektif dan
partisipasi berulang. Seni, dengan demikian, berfungsi sebagai
mekanisme yang menjaga kesadaran kolektif terhadap identitas
tanpa memerlukan intervensi diskursif.

Dalam perspektif semiotik, penanda identitas dapat dipahami
melalui relasi antara signifier dan signified yang telah terkodifikasi
secara kultural. Unsur formal seperti topeng, gamelan, atau
gerakan tari berfungsi sebagai signifier yang merujuk pada struktur
makna yang lebih luas mengenai nilai, kosmologi, dan posisi
sosial. Kode simbolik tersebut memungkinkan pembacaan
identitas berlangsung secara cepat dan efisien, karena penanda
telah memperoleh legitimasi melalui pengulangan dan

institusionalisasi.

109



Penanda identitas tidak bersifat tetap, melainkan mengalami
penguatan atau pergeseran sesuai dengan dinamika sosial dan
konteks representasi. Dalam situasi interaksi lintas budaya,
penanda tertentu diperkuat karena memiliki daya komunikatif
tingegi dan mudah dikenali oleh audiens eksternal. Penguatan
tersebut dapat menghasilkan esensialisme strategis, yakni
pemilihan elemen tertentu untuk merepresentasikan keseluruhan
identitas meskipun reduksi tersebut tidak mencerminkan
kompleksitas praktik kultural secara utuh.

Proses naturalisasi penanda berlangsung melalui pengulangan dan
legitimasi institusional. Ketika penanda tertentu dihadirkan secara
konsisten dalam berbagai konteks representasi, penanda tersebut
memperoleh status seolah-olah alamiah dan tidak dipertanyakan.
Naturalisasi ini sejalan dengan konsep mitos kultural yang
dikembangkan oleh Roland Barthes (1972), menunjukkan
konstruksi simbolik dapat tampil sebagai kewajaran yang
menutupi proses seleksi dan kuasa di baliknya.

Penanda identitas juga beroperasi pada tingkat afektif. Kehadiran
penanda dalam praktik seni mengaktifkan respons emosional
yang memperdalam rasa keterikatan terhadap komunitas dan
tradisi. Respons afektif tersebut tidak semata-mata bersifat
individual, melainkan terbentuk melalui pengalaman kolektif yang
berulang, sehingga identitas tidak hanya dipahami secara kognitif
tetapi dihayati sebagai keterikatan emosional yang mendalam.

Dalam konteks mobilitas dan diaspora, penanda identitas
memperoleh fungsi tambahan sebagai alat mempertahankan
kontinuitas kultural di luar ruang asal. Komunitas Bali yang
berada di luar wilayah geografis tradisional menggunakan seni
sebagai medium untuk menegaskan identitas dan menjaga
keterhubungan simbolik dengan memori kolektif. Penanda

110



identitas, dalam situasi ini, berfungsi sebagai jangkar kultural yang
memungkinkan komunitas tetap mengenali diri meskipun berada
dalam lingkungan sosial yang berbeda.

Relasi antara penanda identitas dan realitas kultural tidak bersifat
transparan. Penanda merepresentasikan versi identitas yang telah
melalui proses seleksi, penyederhanaan, dan penekanan tertentu.
Representasi tersebut tidak menangkap kompleksitas kebudayaan
secara utuh, tetapi menyediakan gambaran yang dapat dikenali
dan dikomunikasikan. Kesenjangan antara representasi dan
realitas menunjukkan bahwa identitas yang tampil melalui seni
selalu merupakan konstruksi yang dinegosiasikan, bukan esensi
yang berdiri sendiri.

Seni sebagai penanda identitas kultural dapat dipahami sebagai
sistem tanda yang memungkinkan komunitas mengenali diti,
membedakan diri dari Zyan, dan mengkomunikasikan kontinuitas
nilai. Penanda bekerja melalui diferensiasi simbolik, naturalisasi
makna, dan resonansi afektif yang memperkuat kohesi komunal.
Kerangka ini mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai
mekanisme seleksi dan esensialisme strategis dalam representasi
identitas.

b) Seleksi Simbolik dan Esensialisme Strategis

Representasi identitas melalui seni tidak pernah berlangsung
secara netral atau komprehensif, melainkan melalui proses seleksi
simbolik yang menentukan unsur mana yang ditampilkan,
ditekankan, atau dikesampingkan. Seleksi tersebut dipengaruhi
oleh konteks representasi, audiens yang dituju, serta tujuan
komunikatif yang ingin dicapai. Melalui mekanisme seleksi,
identitas budaya Bali yang kompleks dan berlapis direduksi

111



menjadi  rangkaian penanda yang dapat dikenali dan

dikomunikasikan secara efisien.

Esensialisme strategis muncul sebagal strategi representasi yang
memilih elemen tertentu untuk merepresentasikan keseluruhan
identitas  kultural. Konsep ini merujuk pada praktik
menyederhanakan kompleksitas kultural menjadi penanda
esensial yang dapat berfungsi sebagai representasi sah dalam
konteks tertentu. Meskipun reduksi tersebut tidak mencerminkan
keragaman  praktik secara utuh, esensialisme = strategis
memungkinkan identitas tetap komunikatif dan dikenali dalam
ruang representasi yang memiliki keterbatasan waktu, ruang, dan
kapasitas pemahaman audiens.

Seleksi simbolik bekerja melalui identifikasi unsur yang memiliki
daya representasional tinggi. Unsur-unsur seperti tari Kecak,
gamelan, wupacara Ngaben, atau pura dipililh karena
kemampuannya mengkondensasikan nilai estetis, religius, dan
kosmologis ke dalam bentuk yang memiliki daya tarik visual dan
naratif. Pemilihan tersebut tidak hanya mempertimbangkan
kesesuaian dengan nilai internal, tetapi juga keterbacaan simbolik
bagi audiens ecksternal yang tidak memiliki pengetahuan
mendalam tentang konteks kultural Bali.

Mekanisme seleksi juga dipengaruhi oleh logika representasi yang
berlaku dalam institusi kebudayaan, media, dan industri
pariwisata. Institusi tersebut cenderung memprioritaskan elemen
yang memiliki daya jual, daya tarik visual, atau kemampuan untuk
memenuhi ekspektasi audiens terhadap eksotisme dan keunikan.
Logika ini menghasilkan hierarki visibilitas yang menempatkan
praktik tertentu pada posisi dominan, sementara praktik lain
terpinggirkan meskipun memiliki signifikansi kultural yang sama
atau bahkan lebih besar.

112



Esensialisme strategis dapat dipahami melalui kerangka yang
dikembangkan oleh Gayatri Chakravorty Spivak, yang
menegaskan bahwa esensialisme dapat berfungsi sebagai strategi
politik untuk memperoleh pengakuan dan visibilitas dalam
konteks hegemonik. Dalam konteks representasi budaya Bali,
esensialisme strategis memungkinkan identitas tetap koheren dan
dikenali dalam ruang publik yang didominasi oleh logika
representasi tertentu, meskipun strategi tersebut membawa risiko
menyederhanakan kompleksitas kultural secara berlebihan.

Seleksi simbolik juga menghasilkan pembekuan makna pada
elemen tertentu. Ketika unsur tertentu dipilih sebagai penanda
utama identitas, unsur tersebut cenderung dikunci maknanya dan
direproduksi secara konsisten dalam berbagai konteks
representasi. Pembekuan tersebut dapat menghambat pembacaan
makna yang lebih luas atau mengabaikan dinamika perubahan
yang terjadi dalam praktik kultural sehari-hari. Identitas yang
direpresentasikan, dengan demikian, sering kali lebih stabil dan

esensialis dibandingkan dengan realitas kultural yang terus
berubah.

Proses seleksi juga melibatkan negosiasi antara otoritas internal
dan ekspektasi eksternal. Komunitas dan institusi adat berperan
menentukan elemen mana yang dianggap sah untuk
direpresentasikan, sementara lembaga eksternal  seperti
pemerintah, industri pariwisata, atau media memiliki kepentingan
tertentu dalam membentuk citra budaya Bali. Negosiasi tersebut
menghasilkan representasi yang berada di antara kepentingan
mempertahankan nilai internal dan tuntutan untuk memenuhi
ekspektasi eksternal.

Esensialisme strategis juga membawa implikasi terhadap

pembentukan stereotip. Ketika elemen tertentu diulang secara

113



konsisten sebagai representasi identitas, audiens eksternal
cenderung membentuk pemahaman yang tereduksi dan
stereotipikal mengenai budaya Bali. Stereotip tersebut dapat
berfungsi sebagai alat komunikasi yang efisien, tetapi sekaligus
membatasi ruang pembacaan yang lebih kompleks dan
kontekstual terhadap keragaman praktik kultural.

Seleksi simbolik tidak sepenuhnya bersifat #p-down, melainkan
juga melibatkan partisipasi komunitas dalam menentukan elemen
mana yang layak ditampilkan. Sebagian komunitas secara aktif
memilih untuk menekankan unsur tertentu karena dianggap lebih
bermakna atau lebih sesuai dengan nilai yang ingin
ditransmisikan. Partisipasi tersebut menunjukkan bahwa seleksi
bukan semata-mata hasil dominasi eksternal, tetapi juga strategi

internal untuk mengelola representasi identitas.

Ketegangan antara kompleksitas kultural dan tuntutan
representasi yang sederhana menjadi kondisi inheren dalam
seleksi simbolik. Komunitas menghadapi dilema antara keinginan
untuk merepresentasikan keragaman praktik secara utuh dan
kebutuhan untuk menyediakan representasi yang dapat dikenali
dan dipahami secara luas. Dilema tersebut diselesaikan melalui
kompromi yang memilih elemen tertentu sebagai representasi
sementara elemen lain tetap dipraktikkan dalam konteks internal

tanpa dipublikasikan secara luas.

Seleksi simbolik dan esensialisme strategis dapat dipahami sebagai
mekanisme  pengelolaan  representasi  identitas  yang
memungkinkan budaya Bali tetap komunikatif dalam ruang
publik yang heterogen. Meskipun strategi ini membawa risiko
reduksi dan stereotip, esensialisme strategis berfungsi sebagai alat
untuk memperoleh visibilitas dan pengakuan dalam konteks di

mana representasi penuh terhadap kompleksitas kultural tidak

114



dimungkinkan. Kerangka ini mempersiapkan pembahasan
berikutnya mengenai reposisi seni dalam ruang representasi

publik.

¢) Reposisi Seni dalam Ruang Representasi Publik

Perluasan ruang representasi publik menuntut reposisi seni Bali
dari praktik yang terikat pada konteks ritual komunal menuju
praktik yang berfungsi sebagai medium komunikasi identitas
dalam arena sosial yang lebih luas. Reposisi tersebut tidak
menghapus fungsi ritual, tetapi menambahkan lapisan makna dan
fungsi baru yang beroperasi secara paralel. Seni tidak lagi semata-
mata berfungsi sebagai aktualisasi kewajiban religius, tetapi juga
sebagai representasi identitas kultural yang ditujukan kepada
audiens yang tidak memiliki keterlibatan langsung dalam
kehidupan ritual komunitas.

Ruang representasi publik mencakup festival kebudayaan,
pertunjukan pariwisata, ruang pendidikan, media massa, serta
platform digital yang memperluas jangkauan seni melampaui
batas geografis dan komunal. Dalam ruang-ruang tersebut, seni
dipresentasikan sebagai objek tontonan yang dapat dikonsumsi
secara visual dan auditif tanpa memerlukan partisipasi aktif atau
pemahaman mendalam terhadap konteks ritual. Pergeseran dari
partisipasi menuju konsumsi visual mengubah relasi antara seni
dan audiens, dari keterlibatan komunal menuju apresiasi estetis
yang berjarak.

Reposisi seni dalam ruang publik menuntut penyesuaian pada
aspek presentasi, durasi, dan narasi pendamping. Durasi
pertunjukan dipendekkan agar sesuai dengan ritme waktu urban
dan kapasitas perhatian audiens kontemporer. Aspek visual

diperkuat melalui kostum yang lebih elaboratif, pencahayaan yang

115



dramatis, dan penataan panggung yang memaksimalkan daya tarik
estetis. Narasi pendamping berupa penjelasan verbal atau teks
tertulis ditambahkan untuk memfasilitasi pemahaman audiens
yang tidak memiliki pengetahuan kultural sebelumnya.

Proses reposisi juga melibatkan seleksi repertoar yang
mempertimbangkan keterbacaan simbolik dan daya komunikatif.
Repertoar yang memiliki narasi jelas, struktur dramatik yang kuat,
atau visual yang spektakuler cenderung diprioritaskan dalam
representasi publik. Sementara itu, praktik yang lebih subtil,
kontekstual, atau terikat pada siklus ritual spesifik sering kali tidak
tampil dalam ruang representasi publik meskipun memiliki

signifikansi kultural yang mendalam.

Reposisi seni dalam ruang representasi publik juga menghasilkan
pergeseran makna. Ketika seni ditampilkan di luar konteks ritual,
makna religius dan kosmologis yang melekat pada praktik tidak
serta-merta hilang, tetapi mengalami reorientasi. Makna tersebut
tetap diakui sebagai bagian dari latar kultural, namun dalam
konteks representasi publik, makna estetis dan fungsi komunikasi
identitas menjadi lebih dominan. Pergeseran ini menunjukkan
bahwa makna seni bersifat kontekstual, bergantung pada ruang,
audiens, dan fungsi sosial yang dihadapi.

Kerangka dramaturgi yang dikembangkan oleh Erving Goffman
(2021) membantu menjelaskan reposisi seni sebagai pergeseran
dari backstage (ruang internal komunal) menuju frontstage (ruang
representasi publik). Dalam fronfstage, praktik seni dipresentasikan
dengan kesadaran penuh terhadap kehadiran audiens eksternal,
sechingga penyesuaian presentasi dilakukan untuk memenuhi
ekspektasi dan memaksimalkan efek komunikatif. Sementara itu,
backstage tetap menjadi ruang tempat praktik berlangsung dengan

116



orientasi nilai internal yang tidak dimodifikasi untuk tujuan

representasi.

Reposisi seni dalam ruang publik juga berimplikasi pada
pembentukan citra budaya Bali yang terstandardisasi. Ketika
elemen tertentu diulang secara konsisten dalam berbagai konteks
representasi, terbentuk citra kolektif mengenai identitas budaya
Bali yang relatif homogen. Citra tersebut memfasilitasi
pengenalan dan komunikasi identitas, tetapi sekaligus
mengaburkan keragaman praktik yang ada dalam kehidupan

sehari-hari komunitas.

Industri  pariwisata memainkan peran signifikan dalam
membentuk ruang representasi publik seni Bali. Logika pasar
mendorong komodifikasi seni menjadi produk budaya yang dapat
dikonsumsi oleh wisatawan. Komodifikasi tersebut tidak selalu
bersifat negatif, karena dapat menyediakan sumber ekonomi bagi
komunitas dan memperluas visibilitas seni. Namun, komodifikasi
juga membawa risiko reduksi makna, penyesuaian berlebihan
terthadap selera pasar, serta eksploitasi simbolik yang tidak
memberikan manfaat memadai bagi komunitas pendukung.

Sebagian komunitas merespons reposisi seni dalam ruang publik
dengan mengembangkan strategi diferensiasi. Praktik yang
ditampilkan dalam ruang publik dibedakan secara sadar dari
praktik yang dilakukan dalam konteks ritual internal. Diferensiasi
tersebut memungkinkan komunitas menjaga sakralitas praktik
ritual sekaligus memenuhi tuntutan representasi publik. Strategi
ini menunjukkan kesadaran reflektif komunitas terhadap

perbedaan konteks dan fungsi sosial seni.

Reposisi seni dalam ruang representasi publik juga membuka

peluang bagi negosiasi makna yang lebih luas. Ketika seni tampil

117



dalam konteks lintas budaya, terjadi dialog simbolik yang
memperkaya interpretasi dan memperluas horizon makna.
Audiens cksternal membawa perspektif berbeda yang dapat
memperkaya pembacaan terhadap seni, meskipun pembacaan
tersebut tidak selalu selaras dengan intensi komunitas asal.
Negosiasi makna ini menunjukkan bahwa representasi identitas
bersifat dialogis, tidak unilateral.

Reposisi seni dalam ruang representasi publik dapat dipahami
sebagai strategi adaptasi yang memungkinkan seni Bali tetap
relevan dan bermakna dalam konteks sosial yang berubah.
Meskipun reposisi membawa pergeseran fungsi dan makna,
proses tersebut tidak menghapus legitimasi ritual, melainkan
menambahkan lapisan fungsi baru yang beroperasi secara paralel.
Kerangka ini mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai

relasi kuasa dalam produksi representasi identitas.

d) Relasi Kuasa dalam Produksi Representasi

Produksi representasi identitas budaya Bali tidak berlangsung
dalam ruang yang netral, melainkan dalam medan sosial yang
dibentuk oleh relasi kuasa antara komunitas, institusi kebudayaan,
kebijakan negara, dan kekuatan pasar. Relasi kuasa menentukan
siapa yang memiliki otoritas untuk merepresentasikan, unsur
budaya mana yang memperoleh visibilitas, dan dalam konteks apa
representasi dianggap sah. Melalui relasi tersebut, identitas budaya
Bali yang tampil dalam ruang publik merupakan hasil negosiasi
yang tidak selalu mencerminkan kepentingan atau suara

komunitas secara utuh.

Institusi kebudayaan seperti dinas pariwisata, pusat kebudayaan,
dan lembaga pendidikan memainkan peran strategis dalam
membingkai representasi seni Bali. Institusi tersebut memiliki

118



kewenangan untuk menentukan program  pertunjukan,
mengalokasikan sumber daya, serta menetapkan standar kualitas
dan kepantasan representasi. Kewenangan ini memberikan
institusi posisi sebagai gatekeeper yang mengatur akses praktik seni
terhadap ruang representasi publik. Praktik yang selaras dengan
agenda Institusional cenderung memperoleh dukungan dan
visibilitas, sementara praktik lain dapat terpinggirkan.

Kebijakan kebudayaan negara turut membentuk arah representasi
melalui narasi identitas nasional yang menempatkan budaya Bali
sebagai aset strategis bagi pariwisata dan diplomasi budaya. Narasi
tersebut menekankan elemen tertentu yang dianggap
representatif dan dapat diterima secara luas, sekaligus
mengabaikan elemen yang dianggap tidak sesuai dengan citra yang
ingin diproyeksikan. Kebijakan ini menghasilkan seleksi simbolik
yang bersifat tp-down, mengurangi ruang bagi komunitas untuk
menentukan sendiri unsur budaya mana yang ingin
direpresentasikan.

Industri pariwisata membawa logika pasar yang memengaruhi
produksi representasi melalui mekanisme permintaan dan daya
jual. Seni yang memiliki daya tarik visual tinggi, mudah dipahami,
atau sesuai dengan ekspektasi wisatawan terhadap eksotisme
cenderung diprioritaskan. Logika pasar tersebut mendorong
komodifikasi dan penyesuaian praktik agar sesuai dengan selera
konsumen, sehingga representasi yang tampil sering kali lebih
mencerminkan ekspektasi audiens eksternal dibandingkan
dengan nilai internal komunitas.

Relasi kuasa juga tampak pada distribusi modal ekonomi dan
simbolik yang tidak merata. Kelompok atau individu yang
memiliki akses terhadap jaringan institusional, sumber daya
ekonomi, atau modal simbolik cenderung memiliki kesempatan

119



lebih besar untuk merepresentasikan budaya Bali dalam ruang
publik. Ketimpangan ini menghasilkan hierarki representasi yang
menempatkan aktor tertentu pada posisi dominan, sementara
suara komunitas marginal atau praktik yang kurang populer
mengalami kesulitan untuk memperoleh visibilitas.

Kerangka modal kultural yang dikembangkan oleh Pierre
Bourdieu (1984) membantu menjelaskan cara distribusi modal
menentukan kapasitas aktor untuk berpartisipasi dalam medan
representasi.  Modal  kultural —mencakup  pengetahuan,
keterampilan, dan pengakuan sosial yang memungkinkan individu
atau kelompok memperoleh legitimasi dalam ruang representasi.
Dalam konteks Bali, aktor yang memiliki modal kultural tinggi,
seperti seniman terkenal, akademisi, atau tokoh kebudayaan,
memiliki otoritas lebih besar dalam membentuk narasi
representasi dibandingkan dengan pelaku seni komunal yang
tidak memiliki akses terhadap jaringan institusional.

Produksi representasi juga melibatkan proses negosiasi antara
otoritas internal komunitas dan kepentingan eksternal.
Komunitas berupaya mempertahankan kontrol atas representasi
identitas dengan menetapkan batas kepantasan dan mengawasi
praktik yang ditampilkan dalam ruang publik. Namun,
kepentingan eksternal sering kali memiliki kekuatan ekonomi dan
institusional yang lebih besar, sehingga negosiasi tidak selalu
berlangsung secara setara. Hasil negosiasi tersebut sering kali
berupa kompromi yang mengakomodasi kepentingan eksternal
sembari mempertahankan elemen simbolik yang dianggap

esensial oleh komunitas.

Relasi kuasa juga tampak pada mekanisme pengesahan yang
menentukan praktik mana yang dianggap otentik atau
representatif. Label otentisitas sering kali diberikan oleh institusi

120



cksternal ~ berdasarkan  kriteria yang tidak  sepenuhnya
mencerminkan pemahaman komunitas terhadap praktik mereka
sendiri. Pengesahan tersebut dapat memberikan legitimasi dan
visibilitas, tetapi juga dapat membatasi ruang inovasi atau adaptasi
yang dianggap menyimpang dari kriteria otentisitas yang telah
ditetapkan.

Komunitas tidak sepenuhnya pasif dalam relasi kuasa tersebut.
Sebagian komunitas mengembangkan strategi resistensi atau
negosiasi untuk mempertahankan kontrol atas representasi
identitas. Strategi tersebut mencakup pembentukan organisasi
komunitas yang mandiri, penolakan terhadap proyek representasi
yang diangeap eksploitatif, atau pengembangan narasi alternatif
yang menantang representasi dominan. Resistensi tersebut
menunjukkan bahwa relasi kuasa bersifat dinamis dan dapat

dinegosiasikan meskipun ketimpangan struktural tetap ada.

Perkembangan media digital membuka ruang baru bagi
komunitas untuk memproduksi dan menyebarkan representasi
secara mandiri tanpa bergantung sepenuhnya pada institusi
formal. Platform digital memungkinkan representasi yang lebih
beragam dan kontekstual, sekaligus mengurangi dominasi institusi
sebagai gatekeeper tunggal. Namun, akses terhadap teknologi dan
literasi digital yang tidak merata menghasilkan ketimpangan baru
dalam kapasitas komunitas untuk berpartisipasi dalam produksi

representasi digital.

Relasi kuasa dalam produksi representasi dapat dipahami sebagai
medan sosial yang membentuk siapa yang berhak
merepresentasikan, unsur budaya mana yang tampil, dan dalam
konteks apa representasi dianggap sah. Relasi tersebut tidak
bersifat deterministik, melainkan dinegosiasikan melalui interaksi

antara komunitas, institusi, kebijakan, dan pasar. Kerangka ini

121



mempersiapkan pembahasan berikutnya mengenai identitas

sebagai konstruksi yang dinegosiasikan dalam relasi dengan Zyan.

¢) Identitas sebagai Konstruksi Relasional dalam
Dialog dengan Liyvan

Identitas budaya Bali yang direpresentasikan melalui seni tidak
dapat dipahami sebagai entitas yang terisolasi atau esensial,
melainkan sebagai konstruksi relasional yang terbentuk melalui
dialog dengan liyan. Identitas tidak didefinisikan semata-mata dari
dalam, tetapi juga melalui pembedaan, pengakuan, dan negosiasi
dengan kelompok lain. Proses ini menempatkan representasi
identitas sebagai hasil interaksi yang terus-menerus, bukan sebagai

cerminan statis dari esensi kultural yang telah ada sebelumnya.

Dialog dengan /iyan berlangsung melalui pertemuan dalam ruang
representasi publik, interaksi pariwisata, pertukaran akademik,
serta sirkulasi media yang membawa seni Bali ke hadapan audiens
dengan latar kultural berbeda. Dalam pertemuan tersebut,
identitas  diartikulasikan melalui  seleksi simbolik  yang
menckankan elemen pembeda sekaligus elemen yang dapat
dipahami secara lintas budaya. Artikulasi identitas, dengan
demikian, bersifat strategis, menyesuaikan penckanan simbolik
sesuai dengan konteks dan audiens yang dihadapi.

Kerangka teoretis mengenai identitas sebagai konstruksi
relasional dikembangkan oleh Stuart Hall (1997), yang
menegaskan bahwa identitas terbentuk melalui representasi,
bukan mendahului representasi. Identitas diproduksi dalam relasi
dengan yang lain, melalui proses diferensiasi yang menentukan
apa yang termasuk dan apa yang dikecualikan. Dalam konteks
Bali, identitas budaya yang direpresentasikan melalui seni

122



merupakan hasil negosiasi antara cara komunitas memahami

dirinya sendiri dan cara komunitas dipahami oleh liyan.

Pengakuan dari liyan memainkan peran penting dalam
memperkuat atau mengubah representasi identitas. Ketika seni
Bali memperoleh apresiasi, pengakuan, atau bahkan kritik dari
audiens eksternal, respons tersebut memengaruhi cara komunitas
memahami dan merepresentasikan identitas mereka. Pengakuan
positif dapat memperkuat elemen tertentu dalam representasi,
sementara kritik atau ketidakpahaman dapat mendorong reposisi
atau klarifikasi simbolik. Identitas, dengan demikian, terbentuk
melalui proses timbal balik yang melibatkan proyeksi internal dan
respons eksternal.

Stereotip yang dibentuk oleh liyan turut membentuk medan
tempat identitas dinegosiasikan. Stereotip mengenai Bali sebagai
pulau eksotis, surga spiritual, atau destinasi wisata tropis
memengaruhi ekspektasi audiens terhadap seni dan budaya Bali.
Komunitas bernegosiasi dengan stereotip tersebut melalui strategi
yang beragam: sebagian mengkonfirmasi stereotip karena
memberikan visibilitas dan keuntungan ekonomi, sebagian lain
menantang stereotip dengan menampilkan kompleksitas praktik
kultural yang tidak sesuai dengan citra dominan.

Dialog dengan /yan juga menghasilkan hibriditas identitas. Ketika
seni Bali berinteraksi dengan praktik kultural lain, terjadi
pertukaran estetis, teknik, dan gagasan yang menghasilkan
ckspresi baru. Hibriditas tersebut tidak menghapus rujukan
identitas asal, tetapi menambahkan lapisan makna yang
mencerminkan pengalaman pertemuan lintas budaya. Identitas
hibrida ini menunjukkan bahwa identitas budaya bersifat dinamis,
terbuka terhadap pengaruh eksternal tanpa kehilangan kapasitas
untuk mengenali diri.

123



Konsep #hird space yang dikembangkan oleh Homi K. Bhabha
(1994) membantu menjelaskan ruang antara tempat identitas
hibrida terbentuk. Third space merupakan ruang produktif yang
tidak sepenuhnya milik budaya asal maupun budaya /Zyan,
melainkan ruang tempat negosiasi menghasilkan ekspresi baru
yang bersifat situasional dan kontekstual. Dalam konteks
representasi seni Bali, #4ird space memungkinkan identitas tampil
secara fleksibel, menyesuaikan artikulasi dengan konteks dialog
tanpa kehilangan rujukan kultural.

Identitas yang dinegosiasikan dalam dialog dengan /yan juga
memperlihatkan dimensi politis. Representasi identitas tidak
sekadar soal ekspresi estetis, tetapi juga soal posisi dalam hierarki
kultural global, akses terhadap sumber daya, dan pengakuan
dalam medan kekuasaan simbolik. Komunitas Bali bernegosiasi
untuk memperoleh pengakuan sebagai subjek kultural yang aktif,
bukan sebagai objek eksotis yang pasif. Negosiasi tersebut
berlangsung melalui artikulasi identitas yang menekankan agensi,
kontinuitas historis, dan kompleksitas kultural.

Pertemuan dengan liyan juga memicu refleksivitas komunitas
terhadap identitas mereka sendiri. Ketika seni Bali ditampilkan di
hadapan audiens eksternal, komunitas menjadi lebih sadar
terhadap elemen mana yang dianggap unik, bermakna, atau layak
dipertahankan. Refleksivitas tersebut memperkuat kesadaran
identitas sekaligus mendorong artikulasi yang lebih eksplisit
terhadap nilai dan praktik yang sebelumnya dianggap alamiah dan
tidak memerlukan penjelasan.

Dialog dengan /Jiyan tidak selalu berlangsung secara setara.
Ketimpangan kuasa eckonomi, institusional, dan simbolik
memengaruhi dinamika dialog dan hasil negosiasi identitas.

Komunitas yang berada dalam posisi subordinat dapat mengalami

124



tekanan untuk menyesuaikan representasi identitas dengan
ekspektasi dominan, sementara komunitas dengan modal
simbolik yang kuat memiliki ruang lebih besar untuk menentukan
narasi representasi. Ketimpangan ini menunjukkan bahwa dialog
identitas tidak hanya soal pertukaran simbolik, tetapi juga soal

relasi kuasa yang membentuk medan representasi.

Identitas sebagai konstruksi relasional dapat dipahami sebagai
proses yang terus-menerus dinegosiasikan melalui interaksi
dengan /yan. Identitas tidak bersifat tetap atau esensial, melainkan
terbentuk melalui artikulasi simbolik yang responsif terhadap
konteks, audiens, dan relasi kuasa. Dialog dengan /Jyan
memperkaya sekaligus menantang representasi identitas,
menghasilkan ekspresi yang bersifat dinamis, hibrid, dan strategis.
Kerangka ini menutup pembahasan sub bab dengan menegaskan
bahwa representasi identitas budaya Bali melalui seni merupakan
proses aktif yang melibatkan seleksi, negosiasi, dan artikulasi
simbolik dalam medan sosial yang kompleks dan berlapis.

125



Bab 5
Bali: Dinamika Kakebyaran dan
Transformasi Tradisi

Bab ini menempatkan Bali sebagai medan produksi dan legitimasi
kebudayaan melalui dinamika Aakebyaran yang teramati secara
konsisten dalam data empiris. Analisis terhadap praktik
kakebyaran menunjukkan bahwa kemunculannya tidak beroperasi
sebagai gangguan terhadap tatanan tradisi, melainkan sebagai
mekanisme internal kebudayaan Bali dalam merespons
perubahan sosial yang semakin intens, khususnya pergeseran
ruang pertunjukan dari konteks ritual terbatas menuju arena
publik yang lebih terbuka dan kompetitif. Dari penelusuran yang
dilakukan, memperlihatkan bahwa &akebyaran berkembang seiring
meningkatnya kebutuhan akan ekspresi musikal yang mampu
menampung intensitas kolektif, kecepatan interaksi sosial, serta
tuntutan visibilitas baru, tanpa melepaskan diri dari struktur nilai

dan disiplin komunal yang telah mengakar dalam praktik seni Bali.

Berdasarkan hasil penelusuran secara terus-menerus diperoleh
indikasi bahwa kakebyaran berfungsi sebagai wahana artikulasi
ulang orientasi nilai tradisi Bali, terutama dalam pengelolaan
energi, dinamika, dan kebaruan estetis. Intensitas musikal dan
gestural yang menjadi citi Rakebyaran tidak bergerak secara bebas,
melainkan dikendalikan melalui koordinasi kolektif, pembagian
peran yang ketat, serta kontrol ritmis yang menuntut disiplin
tinggi. Pola tersebut menegaskan bahwa kebaruan dalam
kakebyaran tidak diposisikan sebagai negasi kosmologi dan
simbolisme Bali, tetapi sebagai perluasan ckspresi yang tetap
berada dalam horizon keteraturan makna. Dengan demikian,

kakebyaran dapat dibaca sebagai lensa analitis untuk memahami

126



kemampuan tradisi Bali dalam mengelola transformasi internal
secara reflektif, sekaligus menyediakan fondasi konseptual bagi
pembahasan pergerakan dan transformasi praktik ini di luar Bali
pada bab-bab berikutnya.

5.1 Genealogi Kakebyaran di Bali

Data rujukan dan uraian konseptual pada dokumen menunjukkan
bahwa kakebyaran berangkat dari horizon inovasi musikal Bali
awal abad kedua puluh yang terutama diasosiasikan dengan
wilayah Bali Utara. Colin McPhee (1976) mencatat kemunculan
dorongan inovatif pada “desa-desa tertentu di Bali Utara” sejak
tahun-tahun awal abad tersebut, disertai peneckanan bahwa
wilayah itu menjadi teritori penting bagi pembaruan bentuk dan
organisasi musikal. Jejak tersebut memperlihatkan akebyaran
tidak lahir sebagai anomali estetis, melainkan sebagai respon
kreatif internal terhadap kebutuhan ekspresi musikal yang lebih
cepat, lebih dinamis, dan lebih keras, serta semakin menuntut

artikulasi energi kolektif melalui idiom permainan baru.

Bukti lain yang penting muncul dari deskripsi mengenai fabub
lelonggoran sebagai gending sakral yang dikeramatkan, dilengkapi
sesajen, serta disajikan dalam tempo cepat dan dinamika keras,
lalu dipergunakan untuk mengawali sajian Zzbub lain pada konteks
upacara. Karakter musikalitas cepat dan keras tersebut dalam
dokumen disebut sering diidentikkan dengan konsep “ngebyar”.
Titik ini memperlihatkan genealogi kakebyaran memiliki simpul
liturgis yang kuat, sebab idiom #ngebyar tidak tumbuh semata dari
ruang hiburan, melainkan beririsan dengan tata urut penyajian
musikal pada ritus, khususnya pada bagian pembuka yang
menandai peralihan suasana sakral, penataan fokus kolektif, serta

penguatan intensitas peristiwa upacara.

127



Perkembangan berikutnya memperlihatkan perluasan kakebyaran
dari ranah karawitan instrumental menuju ranah tari. Dokumen
mengutip Arini (2002), yang merumuskan tari kakebyaran sebagai
tari-tarian beriring gong kebyar yang lazim memakai pukulan
“mafkebyar’ pada bagian pembuka iringan, sekaligus menandai
dugaan kemunculan awal bentuk tari ini pada wilayah Bali Utara,
sejalan dengan lahirnya zabub kakebyaran pada kawasan yang sama.
Istilah &ebyar bulelengan muncul sebagai penanda keterkaitan
geografis sekaligus stilistik, sehingga kakebyaran tampil sebagai
sistem ekspresi yang bergerak lintas medium, bukan sekadar label
ensambel.

Pada tahap penyebaran dan pemantapan, dokumen menegaskan
peran kajian Pande Made Sukerta mengenai gong kebyar Buleleng
yang merekonstruksi alur kelahiran barmngan di Bali Utara lalu
penyebarannya menuju Bali Selatan, meluas ke seluruh Bali,
merembes ke beberapa wilayah Indonesia, hingga mencapai
sejumlah negara. Catatan itu tidak hanya merekam difusi, tetapi
juga menandai transformasi status sosial gong kebyar, sebab
proses penyebaran menuntut penerimaan lintas komunitas seni,
penyesuaian ruang tampil, serta reartikulasi fungsi. Dokumen juga
memberikan petunjuk material yang spesifik terkait bentuk
pelawah)  bakiakan pada sejumlah barungan di Lombok yang
menyerupai bentuk Bali Utara, serta kesamaan komposisi Zabub
yang menguatkan jejak sumber Bali Utara pada jejaring transmisi
berikutnya.

Dinamika sosial kakebyaran di Bali semakin terlihat melalui
dampak repertoarial. Dokumen mencatat popularitas gong
kebyar memicu pergeseran praktik pengiringan, sebab barungan ini
tidak hanya menyajikan fabuh instrumental, tetapi mulai

mengiringi tari-tarian di luar kategori tari kakebyaran. Repertoar

128



palegongan seperti Lasem, Kuntul, Kuntir, Jobog, Candrakanta,
Semarandana mulai diiringi gong kebyar, sejalan dengan
berkurangnya keberadaan barungan palegongan. Hal tersebut
memperlihatkan &akebyaran berfungsi sebagai teknologi musikal
yang lentur, sanggup melakukan substitusi fungsional dalam
ekosistem pertunjukan tanpa memutus kontinuitas repertori,
sekaligus memperluas ruang sosial gong kebyar dari arena
kebaruan menuju arena pemeliharaan repertoar klasik.

Konsekuensi kreatif dari penyebaran itu tampak pada akselerasi
penciptaan tari kakebyaran di Bali Selatan yang dipicu oleh
semarak karya-karya seniman Buleleng. Dokumen mencatat 1
Mario pada tahun 1920-an menciptakan tari Kebyar Duduk,
kemudian melahirkan Kebyar Terompong, Oleg Tamulilingan,
serta karya lain; data juga menempatkan I Nyoman Kaler sebagai
maestro yang menghasilkan tari-tari kakebyaran dengan karakter
feminim dan  babanciban (banci), termasuk Candra Metu,
Puspawarna, Bayan Nginte, Kupu-Kupu Tarum, Pengaksama,
Mergapati, Wiranata, Panji Semirang, Demang Miring. Oleh
karena itu, fenomena ini menegaskan genealogi sosial kakebyaran
tidak dapat direduksi menjadi kronik kelahiran instrumen, sebab
terdapat mekanisme replikasi kreatif lintas wilayah Bali yang
mempertemukan reputasi seniman, kebutuhan panggung, serta
pencarian idiom ekspresif baru, lalu mengendapkannya sebagai
orientasi estetis yang semakin mapan dalam praktik kolektif Bali.

129



5.2 Kosmologi Bali dan Reorientasi Ekspresi
Kakebyaran

Penelusuran  yang dilakukan menunjukkan keterhubungan
kakebyaran dengan horizon sakral tidak bersifat tambahan,
melainkan tertanam pada asal-usul idiom musikal dan pola
pemakaiannya dalam rangkaian ritus. Deskripsi mengenai fabub
lelonggoran menampilkan simpul kosmologis yang jelas: status
“gending sakral” dipertegas melalui keberadaan sesajen sebagai
prasyarat penyajian, sementara karakter musikal berupa tempo
cepat dan dinamika keras ditempatkan sebagai pembuka sajian
tabuh lain dalam konteks upacara. Penempatan sebagai pembuka
tersebut mengindikasikan fungsi penandaan ambang ritus, sebab
pembukaan bukan sekadar urutan musikal, melainkan perangkat
yang menata peralihan suasana, memusatkan perhatian kolektif,
serta mengaktifkan register sakral yang menuntut kesiapan tubuh
dan ruang. Dalam kerangka itu, intensitas &akebyaran tidak terbaca
sebagai deviasi dari kosmologi, melainkan sebagai teknik
penghadiran  suasana ritus melalui energi musikal yang
dikendalikan oleh struktur penyajian dan tata laksana

petsembahan.

Jejak kosmologis yang sama tampak pada praktik yang tercatat
dalam konteks persembahyangan dan wupacara. Observasi
mencatat penyertaan Rakebyaran secara konsisten sebagai
pengiring upacara, berdampingan dengan gong gede atau pelawasan
sebagai perangkat yang juga memiliki legitimasi ritual. Kehadiran
simultan kedua barmngan tersebut memperlihatkan pembagian
fungsi simbolik: gong gede menghadirkan register liturgis yang
mapan, sementara kakebyaran beketja sebagai register ekspresi
yang lebih dinamis, tetapi tetap diarahkan untuk kepentingan
persembahan. Pernyataan mengenai #gayah memadatkan dimensi

130



itu melalui formulasi persembahan tulus ikhlas kepada Ida Sang
Hyang Widhi dalam perwujudan Betara yang berstana pada
tempat-tempat suci. Frasa “berstana” menegaskan orientasi
vertikal yang mengikat praktik seni pada topologi sakral, sehingga
ekspresi kebyar tidak berdiri sebagai presentasi estetis otonom,
melainkan sebagai tindakan simbolik yang memperoleh makna

melalui relasi dengan pusat-pusat kesucian.

Reorientasi ekspresi gakebyaran, berdasarkan data, terjadi pada
level pengaturan bentuk tampil tanpa memutus logika
kosmologis. Rangkaian upacara seperti pujawali serta prosesi
melasti tercatat sebagai konteks yang menuntut keterlibatan intens,
baik pada tahap prosesi maupun pada sajian pertunjukan. Pada
titik ini, kakebyaran tidak hanya hadir sebagai bunyi, melainkan
sebagai tata kerja komunal yang memobilisasi koordinasi, repetisi,

dan ketepatan, sekaligus memproduksi atmosfer sakral.

Dimensi kritis muncul ketika data memperlihatkan ketegangan
produktif antara intensifikasi ekspresi dan kepatuhan pada
kerangka sakral. Intensitas kebyar yang cepat, keras, dan dinamis
memperoleh legitimasi bukan melalui klaim estetis, melainkan
melalui keterikatan pada sesajen, urutan ritus, serta orientasi
petsembahan. Kerangka tersebut bertindak sebagai mekanisme
regulatif yang mencegah intensitas berubah menjadi kebaruan
yang lepas kendali. Dengan demikian, reorientasi ekspresi kebyar
berlangsung melalui negosiasi internal, ketika energi musikal
diperluas tetapi makna tindakan tetap ditambatkan pada logika
petsembahan, pada ruang suci, serta pada motivasi spiritual yang
tercatat sebagai pendorong peningkatan kualitas penampilan.

Refleksi atas rangkaian data tersebut menegaskan bahwa
kosmologi tidak beroperasi sebagai latar abstrak, melainkan
sebagai perangkat yang mengatur hubungan antara bentuk,

131



konteks, dan legitimasi. Kakebyaran memperlihatkan kemampuan
tradisi untuk menata ulang intensitas sebagai bahasa ritus, bukan
sebagai estetika yang meniadakan sakralitas. Intensitas kebyar
memperoleh tempat karena tersusun di dalam tata laksana
persembahan, dipraktikkan dalam rangkaian upacara, dan dinilai
melalui kualitas persembahan, sehingga kebaruan tidak memutus
horizon kosmologis, melainkan mengartikulasikannya ulang
melalui energi musikal yang dipertajam dan diatur secara

komunal.

5.3 Estetika Kakebyaran antara Intensitas, Dinamika,
dan Disiplin

Estetika gakebyaran dalam tradisi Bali memperlihatkan konfigurasi
yang bertumpu pada produksi intensitas secara tiba-tiba, namun
tidak bergerak sebagai ledakan tanpa tata. Dibia (2003)
merumuskan fase awal kakebyaran melalui kemunculan teknik
ngebyar, berupa pemukulan instrumen secara bersama-sama
hingga menghasilkan suara keras yang menggelegar, lalu diikuti
pembentukan barungan baru bernama gong kebyar sebagai
medium ungkap ide musikal tersebut. Formulasi ini
mengisyaratkan dua hal yang saling mengunci. Intensitas tampil
sebagai prinsip estetik, sementara serempak sebagai cara kerja
kolektif menempatkan intensitas di bawah disiplin koordinasi.
Ciri “bergemuruh” pada awal musik mengandaikan penataan
energi yang bersifat komunal, sebab intensitas terbentuk melalui

sinkronisasi, bukan melalui ekspresi individual yang terpisah.

Rai dalam Dibia (2003) menautkan kata “kebyar” pada makna
letupan atau sinar yang memancar tiba-tiba hingga menimbulkan
kejutan, lalu mengaitkannya dengan sifat ugebyar sebagai ciri
pertunjukan. Makna etimologis tersebut memperkuat pembacaan

132



estetika kebyar sebagai retorika kejutan, aksentuasi, dan perubahan
mendadak, tetapi tetap berada dalam koridor bentuk. Analogi
kebyar sebagai kuncup bunga yang mekar seketika atau tangan
yang mendadak terbuka memperlihatkan bahwa kejutan bukan
sekadar efek, melainkan strategi artikulasi bentuk. Kejutan
menuntut presisi timing, penempatan aksen, dan pengaturan
transisi, schingga intensitas selalu berkelindan dengan
keterukuran.

Sukerta (2011) menegaskan keberadaan teknik &akebyaran
sebelum barungan gong kebyar sepenuhnya terwujud, melalui
gending-gending berlaras pelog yang telah menerapkan teknik
tersebut pada barmngan lain. Penegasan ini menempatkan
kakebyaran sebagai konsep musikal lintas medium, bukan semata
identitas ansambel. Di Bali Utara, pola musikal ngebyar dilekatkan
pada tabub-tabub lalonggoran yang kerap hadir dalam upacara
keagamaan; lelonggoran dikategorikan sebagai gending sakral yang
penyajiannya didahului dan dilengkapi sesajen, berkarakter tempo
cepat, dinamis keras, serta lazim dipergunakan sebagai pembuka
rangkaian zabuh lain dalam konteks upacara. Rangkaian ciri
tersebut memperlihatkan bahwa estetika intensitas &ebyar
memiliki akar liturgis yang memerlukan legitimasi ritual, sehingga
intensitas tidak semata memenuhi selera dramatik, melainkan
menjalankan fungsi penanda awal, pengaktif suasana, dan
pengarah fokus kolektif pada peristiwa sakral.

Arini (2002) memperluas medan estetika £akebyaran ke ranah tari
melalui pemaknaan tari kakebyaran sebagai tari-tarian beriring
gong kebyar yang lazim memakai pukulan makebyar pada awal
tabuh iringan. Praktik pembuka semacam itu mengulang logika
estetik yang sama, sebab awal pertunjukan diperlakukan sebagai

momen penguncian perhatian melalui intensitas yang terukur.

133



Istilah &ebyar bulelengan yang dicatat Dibia (2003) memperlihatkan
penandaan stilistik sekaligus genealogis, menegaskan bahwa
estetika kebyar bergerak sebagai idiom yang dapat dikenali melalui
karakter permainan, pembukaan, dan energi musikal, lalu
menyebar ke wilayah lain di Bali melalui proses kreativitas
koreografis dan perluasan repertoar. Pada titik ini, kebaruan
estetis tidak muncul sebagai pemutusan, melainkan sebagai
perluasan yang memperoleh legitimasi melalui struktur kerja
kolektif, presisi pembukaan, serta keterhubungan dengan tata
sakral yang telah mapan.

134



Bab 6
Lombok: Ruang Pertemuan dan
Transformasi Seni

6.1 Lombok Sebagai Ruang Multikultural

Lombok menempati posisi strategis sebagai ruang multikultural
yang terbentuk melalui sejarah panjang interaksi antarkomunitas,
migrasi betlapis, serta dinamika relasi kuasa yang terus bergeser.
Keberadaan komunitas Bali di Lombok tidak dapat dipahami
sebagai fenomena tunggal atau homogen, melainkan sebagai hasil
dati proses historis yang kompleks, melibatkan perpindahan
penduduk dalam berbagai gelombang, pembentukan struktur
sosial baru, serta negosiasi identitas yang berkelanjutan dalam
konteks pluralitas budaya dan agama.

Sebagai  ruang  multikultural, Lombok memperlihatkan
konfigurasi sosial yang ditandai oleh kehadiran beragam
kelompok etnis dan agama yang hidup berdampingan dengan
tingkat interaksi yang intens. Komunitas Bali, meskipun
merupakan kelompok minoritas, membawa serta struktur nilai,
sistem kepetcayaan, dan praktik budaya yang telah terbentuk di
wilayah asal, kemudian mereproduksi dan
mentransformasikannya dalam konteks sosial yang berbeda.
Proses reproduksi tersebut tidak berlangsung tanpa hambatan,
karena dihadapkan pada dominasi kultural kelompok mayoritas,
perubahan orientasi politik, serta dinamika kebijakan yang
memengaruhi ruang ekspresi budaya.

Multikultural tidak sekadar merujuk pada keberagaman kelompok
yang hidup berdampingan, melainkan mencakup relasi

antarkelompok yang diwarnai oleh negosiasi kuasa, pembentukan

135



identitas, serta strategi adaptasi yang memungkinkan koeksistensi.
Dalam konteks Lombok, multikultural menjadi kondisi struktural
yang membentuk cara komunitas Bali mempertahankan tradisi,
menegosiasikan makna, serta beradaptasi terhadap perubahan
lingkungan sosial dan politik tanpa kehilangan keterhubungan
dengan memori kolektif.

Sub bab ini diarahkan untuk mengurai Lombok sebagai ruang
multikultural melalui tiga fokus pembahasan yang saling
melengkapi. Pembahasan dimulai dari sejarah kehadiran
komunitas Bali di Lombok yang meliputi tiga gelombang migrasi,
periode Kerajaan Karangasem sebagai fase penguatan budaya
Bali, serta dinamika pasca-kemerdekaan yang membawa
perubahan signifikan pada posisi komunitas Bali. Susunan ini
memungkinkan pemahaman mendalam terhadap pembentukan
ruang multikultural Lombok sebagai medan sosial yang
kompleks, berlapis, dan terus bergerak dalam merespons
perubahan historis dan politik.

a) Sejarah Kehadiran Komunitas Bali di Lombok

Kehadiran komunitas Bali di Lombok merupakan hasil dari
proses migrasi berlapis yang berlangsung dalam rentang waktu
panjang, membentuk pola pemukiman, struktur sosial, serta
konfigurasi kultural yang kompleks. Migrasi tidak dapat dipahami
sebagai perpindahan tunggal dengan motivasi seragam, melainkan
sebagai rangkaian gelombang yang masing-masing membawa
latar belakang, tujuan, serta dampak sosial yang berbeda.
Pemahaman terhadap sejarah kehadiran komunitas Bali menjadi
prasyarat penting untuk membaca dinamika reproduksi budaya,
transformasi seni, serta negosiasi identitas dalam konteks
multikultural Lombok.

136



Tiga Gelombang Migrasi Bali ke Lombok

Agung (1991) mengidentifikasi tiga gelombang utama kedatangan
orang Bali ke Lombok yang membentuk pola pemukiman dan
struktur sosial komunitas Bali hingga saat ini. Setiap gelombang
memiliki karakteristik, motivasi, dan dampak yang berbeda
terhadap pembentukan ruang kultural di Lombok.

Gelombang pertama terjadi pada sekitar abad ke-13 hingga abad
ke-16, ditandai oleh perpindahan penduduk dari Bali ke Lombok
dalam skala terbatas, terutama terkait dengan misi keagamaan dan
perdagangan. Gelombang ini melibatkan tokoh keagamaan
seperti Dang Hyang Nirartha yang pada tahun 1530 melakukan
upaya damai dengan memasukkan paham sinkretisme Hindu-
Islam di Lombok (Wacana, 1977). Pada fase ini, kehadiran orang
Bali belum membentuk pemukiman permanen yang luas,
melainkan lebih bersifat sporadis dan terkait dengan misi spiritual
serta hubungan diplomatik antarkingdom. Meskipun terbatas,
gelombang pertama ini menjadi fondasi bagi pembentukan
jaringan kultural awal antara Bali dan Lombok yang memfasilitasi
interaksi lebih lanjut.

Gelombang kedua berlangsung pada abad ke-17 hingga abad ke-
19, bersamaan dengan ekspansi politik dan militer Kerajaan
Karangasem yang menguasai wilayah Lombok pada tahun 1661-
1894. Gelombang ini merupakan fase paling masif dan
terstruktur, melibatkan perpindahan penduduk dalam jumlah
besar yang terdiri atas bangsawan, prajurit, pendeta, seniman,
serta rakyat biasa yang mengikuti ekspedisi kerajaan. Perpindahan
tersebut tidak hanya bersifat politis-militer, tetapi juga membawa
serta struktur sosial, sistem kepercayaan, praktik budaya, serta
berbagai bentuk kesenian yang kemudian direproduksi di wilayah

baru. Pemukiman komunitas Bali pada fase ini membentuk pola

137



spasial yang terkonsentrasi di wilayah-wilayah strategis seperti
Cakranegara dan Mataram, yang kemudian menjadi pusat
kebudayaan Bali di Lombok.

Gelombang ketiga terjadi pada akhir abad ke-19 hingga awal abad
ke-20, pasca kejatuhan Kerajaan Karangasem di Lombok pada
tahun 1894 akibat intervensi Belanda dan perlawanan lokal Sasak.
Suyadnya (2006) menambahkan bahwa gelombang terakhir ini
melibatkan perpindahan penduduk yang lebih terdispersi,
mencakup keluarga dan individu yang mencari peluang ekonomi,
mengikuti jaringan keluarga yang telah lebih dulu menetap, atau
mengungsi akibat konflik di wilayah asal. Pada fase ini, pola
migrasi tidak lagi didukung oleh struktur kekuasaan kerajaan,
sehingga integrasi komunitas Bali ke dalam struktur sosial
Lombok berlangsung melalui mekanisme ekonomi, perkawinan
lintas etnis, serta adaptasi terhadap norma sosial yang berlaku di

wilayah mayoritas Sasak.

Ketiga gelombang migrasi tersebut menghasilkan stratifikasi
sosial internal dalam komunitas Bali di Lombok. Komunitas yang
datang pada gelombang kedua, terutama yang terkait dengan
struktur kerajaan, cenderung menempati posisi sosial yang lebih
tinggi dan mempertahankan kedekatan dengan tradisi aristokratik
Bali. Sementara itu, komunitas yang datang pada gelombang
ketiga lebih bersifat egaliter dan lebih adaptif terhadap kondisi
sosial setempat. Stratifikasi ini memengaruhi pola reproduksi
budaya, akses terhadap sumber daya, serta kapasitas komunitas
dalam mempertahankan praktik tradisi di tengah dominasi

kultural kelompok mayoritas.

Migrasi betlapis tersebut juga membawa konsekuensi terhadap
pembentukan identitas komunitas Bali di Lombok. Komunitas
tidak lagi merujuk pada Bali sebagai entitas tunggal, melainkan

138



sebagai kumpulan sub-identitas yang berasal dari berbagai wilayah
di Bali seperti Karangasem, Singaraja, Tabanan, Denpasar,
Gianyar, dan Klungkung. Setiap sub-identitas membawa tradisi,
dialek, serta praktik budaya yang berbeda, sehingga komunitas
Bali di Lombok memperlihatkan heterogenitas internal yang
signifikan. Heterogenitas ini menjadi faktor penting dalam
memahami variasi praktik seni, khususnya seni kakebyaran, yang
berkembang di Lombok dengan gaya dan repertoar yang tidak
sepenuhnya identik dengan tradisi Bali.

Kehadiran komunitas Bali melalui tiga gelombang migrasi
mengakibatkan terjadinya interaksi intens antara masyarakat Bali
dan masyarakat Sasak dalam berbagai aspek kehidupan. Interaksi
tersebut tidak hanya bersifat ekonomis dan politis, tetapi juga
kultural, yang membuka ruang bagi pertukaran simbolik,
akulturasi, serta pembentukan hibriditas budaya. Dalam konteks
ini, Lombok berfungsi sebagai ruang pertemuan yang
memfasilitasi proses dialogis antara tradisi Bali dan tradisi Sasak,
menghasilkan konfigurasi kultural yang unik dan tidak ditemukan
di wilayah asal masing-masing.

Sejarah kehadiran komunitas Bali melalui tiga gelombang migrasi
menjadi landasan penting untuk memahami posisi komunitas Bali
di Lombok sebagai kelompok minoritas yang membawa memori
kolektif kuat, sekaligus menghadapi tantangan adaptasi dalam
ruang multikultural yang didominasi oleh kelompok mayoritas
Sasak. Kerangka historis ini mempersiapkan pembahasan
berikutnya mengenai periode Kerajaan Karangasem sebagai fase
penguatan budaya Bali yang membentuk hegemoni kultural

sebelum mengalami pembalikan pasca-kemerdekaan.

139



Periode Kerajaan Karangasem sebagai Fase Penguatan
Budaya Bali

Periode kekuasaan Kerajaan Karangasem di Lombok (1661-1894)
menandai fase penguatan budaya Bali yang paling signifikan
dalam sejarah interaksi Bali-Lombok. Penguasaan politik dan
militer Kerajaan Karangasem tidak hanya menghasilkan dominasi
teritorial, tetapi juga hegemoni kultural yang menempatkan
budaya Bali pada posisi dominan dalam tatanan sosial Lombok.
Hegemoni tersebut berlangsung melalui institusionalisasi struktur
kekuasaan, sistem kepercayaan, serta praktik budaya yang
disebarluaskan melalui jaringan birokrasi kerajaan, lembaga

keagamaan, dan mekanisme patronase seni.

Sebagaimana dirumuskan oleh Bannet (dalam Tester, 2003, hlm.
29), hegemoni merujuk pada kemampuan kelompok kelas yang
berkuasa untuk mensubordinasi kelompok sosial lain agar
menyetujui berjalannya hubungan yang ada, dengan menawarkan
harga tertentu kepada kelompok subordinan dalam status quo.
Dalam konteks Kerajaan Karangasem, hegemoni kultural
berlangsung melalui pemberian ruang terbatas bagi praktik
budaya lokal Sasak, sambil secara simultan menempatkan budaya
Bali sebagai referensi utama dalam kehidupan sosial, ritual, dan
estetis. Hegemoni ini bukan sekadar dominasi koersif, melainkan
negosiasi simbolik yang menghasilkan konsensus pascakolonial
yang memungkinkan budaya Bali diterima sebagai bagian dari
tatanan sosial.

Penguatan budaya Bali pada periode ini termanifestasi melalui
pembangunan infrastruktur kultural yang masif. Kerajaan
Karangasem mendirikan Pura Meru di Cakranegara sebagai pusat
keagamaan utama, Taman Mayura sebagai kompleks istana yang
menjadi simbol kekuasaan, serta berbagai pura besar lainnya

140



seperti Pura Lingsar, Pura Suranadi, dan Pura Narmada yang
berfungsi sebagai simpul ritual dan representasi kosmologi
Hindu-Bali. Pembangunan infrastruktur ini tidak hanya berfungsi
sebagai ruang ibadah, tetapi juga sebagai medium penegasan
legitimasi politik dan kultural kerajaan.

Sistem sosial Bali, termasuk struktur kasta, direproduksi di
Lombok melalui mekanisme institusional yang mengatur relasi
sosial, akses terhadap tanah, serta posisi dalam hierarki kekuasaan.
Bangsawan Bali menempati posisi strategis dalam birokrasi
kerajaan, sementara pendeta (pedanda) memainkan peran penting
dalam legitimasi ritual dan spiritual. Seniman, termasuk penari,
pemusik, dan pande gamelan, memperoleh patronase dari
kerajaan dan menjadi bagian dari sistem produksi budaya yang
menopang hegemoni kultural.

Praktik seni berkembang pesat pada periode ini, didukung oleh
patronase kerajaan yang menyediakan sumber daya ekonomi,
ruang pertunjukan, serta legitimasi simbolik. Gamelan gong gede
(palaiwasan) dihadirkan sebagai medium utama dalam ritual
kerajaan dan upacara keagamaan. Tari-tarian sakral seperti
Rejang, Baris, dan Topeng menjadi bagian integral dari prosesi
ritual yang menegaskan kontinuitas tradisi Bali. Seni tidak hanya
berfungsi sebagai ekspresi estetis, tetapi juga sebagai perangkat
hegemoni yang mengkomunikasikan nilai, hierarki, dan legitimasi
kekuasaan.

Hegemoni kultural Bali pada periode ini juga berlangsung melalui
asimilasi selektif terhadap elemen budaya Sasak. Kerajaan
Karangasem tidak sepenuhnya menghapus praktik budaya lokal,
tetapi mengintegrasikannya ke dalam kerangka nilai Hindu-Bali
melalui mekanisme sinkretisme. Pura Lingsar menjadi contoh
paling jelas dari strategi ini, tempat ritual Hindu dan Islam

141



berlangsung secara berdampingan dengan keterlibatan kedua
komunitas dalam prosesi upacara. Sinkretisme ini berfungsi
sebagai strategi politik yang menjaga stabilitas kekuasaan melalui
inkorporasi simbolik kelompok mayoritas.

Meskipun hegemoni kultural Bali sangat kuat, periode ini juga
menimbulkan resistensi dari komunitas Sasak yang merasa
tersubordinasi dalam tatanan sosial dan ekonomi. Resistensi
tersebut termanifestasi melalui perlawanan bersenjata yang
berulang kali terjadi sepanjang abad ke-19, hingga puncaknya
pada tahun 1894 ketika Kerajaan Karangasem runtuh akibat
kombinasi perlawanan lokal dan intervensi militer Belanda.
Kejatuhan kerajaan menandai berakhirnya fase hegemoni kultural
Bali dan memulai fase baru yang ditandai oleh pembalikan relasi

kuasa antara komunitas Bali dan Sasak.

Penguasaan Kerajaan Karangasem atas Lombok pada masa lalu
kini sering dimunculkan dan dijadikan isu yang memicu kebencian
di kalangan masyarakat Sasak, menimbulkan konflik horizontal
antara Sasak dan Bali. Berbagai ungkapan yang mendiskreditkan
orang Bali, seperti "bangsa penjajah" atau "penguasa yang
merendahkan derajat orang Sasak," memicu kebencian yang
dikaitkan dengan simbol-simbol kepercayaan. Kondisi ini
menjadikan komunitas Bali semakin tersudut sebagai kelompok
minoritas dalam  kontestasi ruang publik yang terus
memarginalkan etnis Bali (Suprapto, 2020).

Pengalaman sejarah interaksi Bali-Lombok pada masa lalu
memberikan gambaran betapa kebijakan diskriminatif pihak
kerajaan  telah merangsang sejumlah  perlawanan dan
memengaruhi hubungan antarkomunitas Hindu dan Muslim
hingga saat ini. Memori kolektif mengenai dominasi masa lalu

menjadi beban historis yang dibawa komunitas Bali dalam

142



negosiasi identitas dan posisi sosial di era kontemporer. Memori
ini tidak hanya berfungsi sebagai rujukan identitas, tetapi juga
sebagai sumber ketegangan yang harus terus dinegosiasikan dalam
relasi antarkomunitas.

Periode Kerajaan Karangasem sebagai fase penguatan budaya
Bali meninggalkan warisan ganda: di satu sisi, periode ini
menghasilkan infrastruktur kultural, tradisi seni, serta memori
kolektif yang menjadi fondasi reproduksi budaya komunitas Bali
di Lombok hingga saat ini. Di sisi lain, periode ini juga
meninggalkan beban historis berupa stigma dominasi yang terus
membayangi relasi antarkomunitas dan memengaruhi dinamika
politik identitas pada fase berikutnya. Pemahaman terhadap
periode ini menjadi kunci untuk membaca transformasi posisi
komunitas Bali dari kelompok dominan menjadi minoritas yang
terpinggirkan pasca-kemerdekaan.

Pasca-Kemerdekaan dan Dinamika Kebijakan Otonomi
Daerah

Pasca-kemerdekaan Indonesia menandai perubahan fundamental
dalam konfigurasi sosial dan politik Lombok yang berimplikasi
langsung terhadap posisi komunitas Bali. Kejatuhan Kerajaan
Karangasem pada tahun 1894 telah mengakhiri hegemoni politik
Bali, namun infrastruktur kultural yang telah dibangun selama dua
abad masih bertahan dan terus dipraktikkan oleh komunitas Bali
hingga awal abad ke-20. Pasca-kemerdekaan, dinamika politik
identitas, kebijakan kultural, serta orientasi religius yang semakin
menguat mengubah secara drastis posisi komunitas Bali dari
kelompok yang pernah dominan menjadi minoritas yang
terpinggirkan dalam kehidupan sosial dan politik.

143



Perubahan orientasi politik pasca-kemerdekaan ditandai oleh
menguatnya kesadaran identitas Sasak yang dibangun melalui
narasi pembebasan dari dominasi Bali dan penguatan ikatan
agama Islam sebagai penanda utama identitas etnis. Slogan "Islam
itu Sasak dan Sasak itu Islam" yang diwacanakan oleh berbagai
kalangan elit penguasa, kelompok agamawan, dan budayawan,
menyebabkan terjadinya reinterpretasi nilai-nilai budaya dengan
menggunakan sudut pandang agama. Slogan ini berfungsi sebagai
mekanisme politik identitas yang mengaburkan batas antara
identitas etnis dan identitas religius, sekaligus memosisikan
praktik budaya yang tidak selaras dengan nilai Islam sebagai
elemen asing yang harus dimarginalkan atau dihapus.

Penerapan politik identitas tersebut menimbulkan pemangkasan
unsur-unsur budaya yang dianggap tidak sesuai dengan nilai
Islam, meskipun unsur-unsur tersebut telah lama menjadi bagian
dari tradisi lokal Sasak. Suprapto (2020) mencatat adanya gerakan
indigenisasi, yakni gerakan kembali ke identitas lokal untuk
menjaga keaslian dan kelestarian budaya, sistem sosial, serta
kultur lokal dari pengaruh yang dianggap asing. Gerakan ini tidak
hanya mengarah pada penghapusan elemen budaya Bali, tetapi
juga menghilangkan praktik-praktik = sinkretis yang telah
berkembang selama ratusan tahun sebagai hasil interaksi Bali-
Sasak.

Dinamika kebijakan otonomi daerah yang dibetlakukan sejak
akhir 1990-an semakin memperkuat tendensi politik identitas
lokal. Kebijakan otonomi memberikan kewenangan lebih besar
kepada pemerintah daerah dalam mengelola kebijakan kultural,
sechingga muncul kecenderungan untuk memprioritaskan
pengembangan budaya etnik lokal dibandingkan budaya
kelompok pendatang. Kebijakan-kebijakan yang dikeluarkan

144



senantiasa mengacu pada agama dan budaya etnik lokal,
sementara praktik budaya di luar agama yang dominan dalam
kehidupan  masyarakat kurang memperoleh  dukungan
institusional.

Keterpinggiran komunitas Bali dalam kebijakan kultural terlihat
dari minimnya alokasi sumber daya untuk pengembangan seni
dan budaya Bali. Institusi pemerintahan yang bersentuhan
langsung dengan seni dan budaya cenderung memberikan
dukungan pada kesenian lokal Sasak, sementara kesenian Bali
hanya memperoleh dukungan terbatas atau bahkan diabaikan.
Kondisi ini menjadikan eksistensi seni kakebyaran dan praktik
budaya Bali lainnya di Kota Mataram semakin terpinggirkan
dalam kehidupan masyarakat yang lebih luas.

Kebijakan yang diskriminatif tersebut juga termanifestasi dalam
regulasi ruang publik. Praktik budaya Bali yang sebelumnya dapat
tampil secara terbuka dalam berbagai konteks sosial, kini
menghadapi pembatasan simbolik dan administratif. Pertunjukan
seni Bali sering kali hanya diizinkan tampil dalam konteks internal
komunitas atau pada acara-acara tertentu yang mendapat
persetujuan khusus. Pembatasan ini tidak selalu bersifat formal,
tetapi berlangsung melalui mekanisme normatif yang menekan
praktik budaya minoritas agar tidak terlalu terlihat dalam ruang
publik.

Demikian kuatnya doktrin Islam dalam kehidupan masyarakat di
Lombok, keberadaan praktik budaya Bali berangsur-angsur mulai
berkurang bersamaan dengan pesatnya perkembangan orientasi
religius yang cenderung eksklusif. Praktik-praktik budaya yang
dianggap bertentangan dengan nilai-nilai atau norma keagamaan
ditinggalkan dalam kehidupan yang lebih luas. Ninuk Kleden
(dalam Christomy & Yuwono, 2004) mencatat bahwa pada era

145



1990-an, gendang beleq, salah satu seni tradisional masyarakat
Sasak, menurun popularitasnya karena ditolak oleh kelompok
Islam yang tidak membenarkan penggunaan peralatan yang
terbuat dari perunggu dan besi. Meskipun gendang beleq
kemudian diterima kembali pada tahun 2000-an setelah negosiasi
simbolik yang menempatkan seni di antara waktu shalat, pola ini
menunjukkan bahwa keberadaan dan aktivitas kesenian harus
menyesuaikan diri dengan kondisi dan norma-norma yang

berlaku secara mayoritas.

Untuk kesenian Bali, kondisi tersebut lebih berat karena kesenian
Bali tidak hanya dinilai sebagai praktik budaya, tetapi juga
dikaitkan dengan identitas religius Hindu yang berbeda dengan
mayoritas Muslim. Praktik-praktik ritual yang melibatkan seni,
seperti upacara keagamaan di pura, sering kali dipandang sebagai
ekspresi asing yang tidak sesuai dengan karakter religius Lombok.
Kondisi ini memaksa komunitas Bali untuk mengembangkan
strategi adaptasi yang lebih kompleks, tidak hanya menyesuaikan
bentuk seni tetapi juga mengelola visibilitas dan konteks tampil
agar tidak menimbulkan resistensi dari kelompok mayoritas.

Meskipun menghadapi marginalisasi, komunitas Bali tidak
sepenuhnya pasif dalam menghadapi perubahan tersebut.
Sebagian komunitas mengembangkan strategi resistensi melalui
penguatan organisasi internal, pembentukan sanggar seni yang
mandiri, serta mempertahankan praktik ritual secara intensif di
dalam ruang komunal. Strategi lainnya adalah dengan
mengembangkan kolaborasi lintas etnis, seperti yang terlihat
dalam prosesi ritual di Pura Lingsar dan Pura Meru yang
melibatkan partisipasi komunitas Sasak, sehingga seni Bali tidak
sepenuhnya terisolasi tetapi tetap memiliki ruang negosiasi dalam
konteks multikultural.

146



Dinamika pasca-kemerdekaan dan kebijakan otonomi daerah
menunjukkan bahwa posisi komunitas Bali di Lombok
mengalami pembalikan fundamental dari kelompok yang pernah
dominan menjadi minoritas yang terpinggirkan. Perubahan ini
tidak hanya memengaruhi akses terhadap sumber daya dan ruang
publik, tetapi juga membentuk cara komunitas Bali
menegosiasikan  identitas, = mereproduksi  budaya, dan
mempertahankan praktik seni dalam kondisi marginal.
Pemahaman terhadap dinamika ini menjadi kunci untuk
membaca strategi reproduksi seni kakebyaran dan transformasi
praktik budaya pada sub bab-sub bab berikutnya.

b) Konfigurasi Sosial dan Politik Identitas

Konfigurasi sosial di Lombok terbentuk melalui relasi kuasa yang
kompleks antara kelompok mayoritas Sasak-Muslim dan berbagai
kelompok  minoritas, termasuk komunitas  Bali-Hindu.
Konfigurasi ini tidak bersifat statis, melainkan terus
dinegosiasikan melalui diskursus identitas, kebijakan kultural,
serta praktik sosial yang menempatkan kelompok-kelompok
dalam posisi hierarkis. Politik identitas menjadi mekanisme utama
yang mengatur distribusi kuasa simbolik, akses terhadap ruang
publik, serta legitimasi praktik budaya dalam kehidupan
masyarakat.

Politik identitas di Lombok beroperasi melalui artikulasi yang
mempertemukan identitas etnis dan identitas religius sebagai satu
kesatuan yang tidak terpisahkan. Artikulasi ini menghasilkan
konstruksi identitas dominan yang menempatkan nilai-nilai Islam
sebagai referensi utama dalam menilai kepantasan budaya,
sekaligus memarginalkan praktik-praktik yang berasal dari luar
kerangka tersebut. Komunitas Bali, dengan identitas Hindu yang

147



berbeda secara fundamental, menghadapi tantangan struktural
dalam mempertahankan praktik budaya dan memperoleh
pengakuan dalam ruang publik yang didominasi oleh logika
identitas mayoritas.

Posisi Komunitas Bali sebagai Minoritas dalam Dominasi
Islam-Sasak

Posisi komunitas Bali sebagai minoritas di Lombok tidak sekadar
ditentukan oleh jumlah populasi yang lebih kecil, tetapi juga oleh
struktur kuasa yang menempatkan komunitas Bali pada posisi
subordinat dalam hierarki sosial, politik, dan kultural. Subordinasi
ini berlangsung melalui mekanisme struktural yang mengatur
akses terhadap sumber daya ekonomi, representasi politik, serta
ruang ekspresi budaya. Minoritas, dalam konteks ini, tidak hanya
merujuk pada kategori numerik, tetapi juga pada kondisi sosial
yang ditandai oleh keterbatasan kuasa, marginalisasi simbolik,

serta kerentanan terhadap dominasi kelompok mayoritas.

Dominasi Islam-Sasak berlangsung melalui institusionalisasi nilai-
nilai Islam sebagai norma publik yang mengatur kehidupan sosial,
ritual, serta praktik kultural. Institusi-institusi negara, lembaga
pendidikan, organisasi keagamaan, serta media massa beroperasi
dengan orientasi yang memprioritaskan nilai-nilai Islam-Sasak,
sementara nilai-nilai kelompok minoritas ditempatkan pada posisi
periferal atau bahkan diabaikan. Dominasi ini tidak selalu bersifat
koersif, melainkan berlangsung melalui hegemoni kultural yang
membuat nilai-nilai mayoritas tampak sebagai kewajaran yang
tidak perlu dipertanyakan.

Dalam kehidupan sehari-hari, dominasi tersebut termanifestasi
melalui regulasi ruang publik yang membatasi visibilitas praktik
budaya Bali. Upacara keagamaan Hindu yang dilaksanakan di

148



pura, pertunjukan seni Bali yang melibatkan elemen sakral, serta
berbagai ritual komunal menghadapi tekanan normatif untuk
tidak terlalu terlihat atau terdengar oleh masyarakat luas. Tekanan
ini tidak selalu diartikulasikan secara formal melalui peraturan
tertulis, tetapi beroperasi melalui mekanisme sosial yang menekan
komunitas minoritas agar menyesuaikan diri dengan sensibilitas

mayoritas.

Subordinasi komunitas Bali juga tampak pada akses terhadap
sumber daya publik dan dukungan institusional. Alokasi anggaran
untuk pengembangan kesenian, pembangunan infrastruktur
budaya, serta program pelestarian tradisi cenderung
diprioritaskan untuk kesenian dan budaya Sasak, sementara
kesenian Bali hanya memperoleh dukungan minimal atau bahkan
tidak memperoleh dukungan sama sekali. Keterpinggiran ini
terlihat dari kurangnya dukungan dari berbagai komponen
masyarakat, terutama institusi pemerintahan yang bersentuhan
langsung dengan seni dan budaya.

Posisi minoritas juga menghasilkan kerentanan terhadap
diskriminasi dan kekerasan simbolik. Komunitas Bali sering kali
menjadi sasaran wacana yang mendiskreditkan, seperti tuduhan
sebagai "bangsa penjajah" atau "penguasa yang merendahkan
derajat orang Sasak," yang dikaitkan dengan memori kolektif
mengenai dominasi Kerajaan Karangasem pada masa lalu.
Wacana ini berfungsi sebagai mekanisme marginalisasi yang
melegitimasi subordinasi komunitas Bali dalam struktur sosial
kontemporer, sekaligus membenarkan pembatasan ruang

ekspresi budaya mereka.

Kerentanan tersebut semakin meningkat ketika wacana
diskriminatif dikaitkan dengan simbol-simbol kepercayaan.
Praktik keagamaan Hindu yang melibatkan ritual, sesaji, serta

149



penggunaan simbol-simbol sakral dipandang sebagai ekspresi
asing yang tidak sesuai dengan karakter religius Lombok.
Pandangan ini menjadikan komunitas Bali semakin tersudut
sebagai kelompok minoritas yang tidak hanya berbeda secara
etnis, tetapi juga secara religius, sehingga marginalisasi
berlangsung pada dua dimensi sekaligus.

Dalam kontestasi ruang publik, komunitas Bali menghadapi
tantangan dalam memperoleh pengakuan dan legitimasi praktik
budaya. Pertunjukan seni Bali yang sebelumnya dapat tampil
secara terbuka dalam berbagai acara publik, kini menghadapi
pembatasan yang semakin ketat. Acara-acara resmi pemerintah,
festival budaya, serta perayaan hari-hari besar cenderung
didominasi oleh kesenian Sasak, sementara kesenian Bali hanya
tampil dalam konteks terbatas atau sebagai pelengkap yang tidak
mendapat perhatian utama.

Subordinasi komunitas Bali juga berlangsung melalui mekanisme
representasi yang tidak seimbang. Dalam narasi publik mengenai
kebudayaan Lombok, kesenian dan tradisi Sasak diposisikan
sebagai identitas utama, sementara keberadaan komunitas Bali
dan kontribusinya terhadap kekayaan budaya Lombok sering kali
diabaikan atau diminimalisasi. Representasi yang tidak seimbang
ini memperkuat persepsi bahwa budaya Bali bukan bagian integral
dari identitas Lombok, melainkan elemen asing yang
keberadaannya bersifat sementara dan tidak perlu dipertahankan.

Meskipun menghadapi subordinasi struktural, komunitas Bali
tidak sepenuhnya pasif. Sebagian komunitas mengembangkan
strategi resistensi melalui penguatan solidaritas internal,
pembentukan organisasi komunitas yang mandiri, serta
mempertahankan praktik ritual secara intensif di ruang-ruang

komunal. Strategi lainnya adalah dengan membangun aliansi

150



lintas etnis, terutama dengan kelompok-kelompok yang
menghargai  pluralitas dan menolak diskriminasi berbasis
identitas. Aliansi tersebut membuka ruang negosiasi yang
memungkinkan komunitas Bali tetap memiliki visibilitas dalam
kehidupan sosial meskipun dalam kondisi marginal.

Posisi minoritas juga mendorong komunitas Bali untuk lebih
reflektif terhadap identitas dan strategi keberlanjutan budaya.
Kesadaran akan kerentanan mendorong komunitas untuk
memperkuat transmisi nilai melalui pendidikan informal,
keterlibatan generasi muda dalam praktik seni, serta dokumentasi
tradisi agar tidak hilang akibat tekanan eksternal. Refleksivitas ini
menjadi modal penting dalam menghadapi dinamika politik
identitas yang terus berubah.

Posisi komunitas Bali sebagai minoritas dalam dominasi Islam-
Sasak membentuk medan sosial yang kompleks, tempat
reproduksi budaya berlangsung dalam kondisi struktural yang
tidak menguntungkan. Subordinasi tidak hanya memengaruhi
akses terhadap sumber daya, tetapi juga membentuk cara
komunitas Bali menegosiasikan identitas, mengelola visibilitas,
serta mengembangkan strategi keberlanjutan budaya dalam ruang
multikultural yang hierarkis.

Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" dan
Dampaknya terhadap Seni Bali

Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" merupakan
konstruksi identitas yang menyatukan identitas etnis dan identitas
religius menjadi satu kesatuan yang tidak terpisahkan. Diskursus
ini berfungsi sebagai mekanisme politik identitas yang
menetapkan Islam sebagai penanda utama identitas Sasak,
sekaligus memosisikan praktik budaya yang tidak selaras dengan

151



nilai Islam sebagai elemen asing yang harus dimarginalkan. Slogan
ini diwacanakan oleh berbagai kalangan elit penguasa, kelompok
agamawan, dan budayawan, schingga memperoleh legitimasi luas
dalam kehidupan masyarakat.

Diskursus ini tidak muncul secara alamiah, melainkan diproduksi
melalui proses politik yang melibatkan artikulasi simbolik,
mobilisasi massa, serta institusionalisasi nilai-nilai melalui
kebijakan formal dan informal. Artikulasi identitas ini berfungsi
sebagai strategi penguatan kohesi internal kelompok mayoritas,
sekaligus sebagai mekanisme diferensiasi yang menegaskan batas
antara "kita" (Sasak-Muslim) dan "mereka" (kelompok lain,
termasuk Bali-Hindu). Diferensiasi tersebut tidak hanya bersifat
deskriptif, tetapi juga normatif, karena menentukan praktik mana
yang dianggap sah dan praktik mana yang berada di luar batas

kepantasan.

Dampak diskursus ini terhadap seni Bali sangat signifikan. Seni
Bali, yang terikat erat dengan nilai-nilai Hindu dan kosmologi
Bali, dipandang sebagai ekspresi budaya yang tidak sesuai dengan
identitas Islam-Sasak. Praktik seni yang melibatkan elemen sakral,
ritual keagamaan, serta simbol-simbol Hindu menghadapi
resistensi normatif yang membatasi ruang ekspresi dan konteks
tampil. Resistensi ini tidak selalu bersifat eksplisit, tetapi
berlangsung melalui mekanisme sosial yang menekan visibilitas
seni Bali dalam ruang publik.

Diskursus ini menghasilkan reinterpretasi nilai-nilai budaya
dengan menggunakan sudut pandang agama sebagai satu-satunya
referensi legitimasi. Praktik budaya yang tidak dapat dibenarkan
secara teologis dipandang sebagai praktik yang harus ditinggalkan
atau diubah agar sesuai dengan nilai Islam. Reinterpretasi ini tidak
hanya menyasar praktik budaya Sasak yang dianggap sinkretis atau

152



mengandung elemen pra-Islam, tetapi juga praktik budaya
kelompok minoritas seperti Bali yang secara fundamental

berbeda.

Salah satu dampak konkret adalah terjadinya pemangkasan unsur-
unsur budaya Bali dalam praktik-praktik yang sebelumnya bersifat
akulturatif atau sinkretis. Praktik-praktik yang melibatkan
kolaborasi Bali-Sasak, seperti prosesi ritual di beberapa pura yang
melibatkan partisipasi komunitas Sasak, menghadapi tekanan
untuk menghilangkan elemen Bali atau membatasi partisipasi
komunitas Sasak. Tekanan ini mengakibatkan terputusnya
sebagian jaringan kultural yang telah terbentuk selama ratusan

tahun.

Diskursus ini juga memengaruhi konteks tampil seni Bali dalam
kehidupan sosial. Pertunjukan seni Bali yang sebelumnya dapat
tampil dalam berbagai acara publik, seperti perayaan hari-hari
besar nasional, acara pemerintahan, atau festival budaya, kini
menghadapi pembatasan yang semakin ketat. Seni Bali hanya
diizinkan tampil dalam konteks internal komunitas, seperti
upacara keagamaan di pura atau acara komunal yang tidak
melibatkan publik luas. Pembatasan ini mengakibatkan seni Bali
kehilangan visibilitas dalam ruang publik, sehingga semakin
terpinggirkan dalam kehidupan masyarakat yang lebih luas.

Dampak lainnya adalah pada strategi adaptasi yang dikembangkan
oleh komunitas Bali untuk dapat tetap eksis dalam kondisi
dominasi diskursus mayoritas. Untuk dapat diterima dan menjadi
bagian dari sistem yang lebih luas, komunitas Bali terpaksa
beradaptasi dengan menyesuaikan diri, schingga sering
menimbulkan perubahan dalam kehidupan sosial dan budaya.
Adaptasi tersebut mencakup modifikasi praktik seni agar sesuai

153



dengan norma-norma kesopanan dan sensibilitas religius

mayoritas.

Salah satu bentuk adaptasi adalah penyesuaian kostum tarian.
Tari-tarian Bali yang disajikan dengan konsep kostum yang agak
terbuka pada bagian lengan dan bahu diharuskan mengubah
konsep pakaian agar bagian-bagian yang terbuka tertutup. Untuk
dapat ditampilkan di hadapan masyarakat atau pejabat
pemerintahan, bagian-bagian tersebut ditutupi dengan baju.
Modifikasi ini menunjukkan bahwa komunitas Bali terpaksa
menegosiasikan estetika seni mereka dengan norma-norma

mayoritas agar praktik seni tidak ditolak atau mendapat resistensi.

Adaptasi juga terjadi pada repertoar dan narasi seni pertunjukan.
Beberapa elemen budaya Sasak dimasukkan ke dalam seni
pertunjukan Bali, seperti penggunaan bahasa tradisional Sasak
dalam dramatari, atau penggunaan instrumen musik Sasak dalam
komposisi hibrida. Adaptasi ini berfungsi sebagai strategi
simbolik untuk menunjukkan keterbukaan komunitas Bali
terthadap budaya lokal, sekaligus sebagai upaya untuk

memperoleh penerimaan dari masyarakat luas.

Meskipun adaptasi tersebut memungkinkan seni Bali tetap
bertahan, strategi ini juga membawa konsekuensi terhadap
perubahan makna dan fungsi seni. Seni yang semula berfungsi
sebagai medium ritual dan aktualisasi nilai kosmologis mengalami
reposisi menjadi praktik yang lebih berorientasi pada penerimaan
sosial dan kompromi kultural. Pergeseran ini menunjukkan
bahwa dominasi diskursus mayoritas tidak hanya membatasi
ruang ekspresi, tetapi juga membentuk ulang orientasi dan makna

praktik seni dalam komunitas minoritas.

154



Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" juga
memengaruhi transmisi seni kepada generasi muda komunitas
Bali. Generasi muda yang tumbuh dalam lingkungan dominasi
diskursus mayoritas menghadapi dilema identitas: di satu sisi
mereka diharapkan mempertahankan tradisi leluhur, di sisi lain
mereka menghadapi tekanan sosial untuk menyesuaikan diri
dengan norma mayoritas. Dilema ini dapat mengakibatkan
terputusnya transmisi nilai dan praktik seni, karena generasi muda
memilih untuk tidak terlibat dalam praktik yang dianggap tidak
relevan atau malah mendatangkan masalah sosial.

Dampak diskursus ini tidak hanya bersifat material, tetapi juga
psikologis dan simbolik. Komunitas Bali mengalami tekanan
identitas yang membuat mereka harus terus menegosiasikan
posisi mereka dalam struktur sosial yang tidak mengakui
keberadaan mereka secara setara. Tekanan ini dapat
mengakibatkan internalisasi subordinasi, tempat komunitas Bali
menerima posisi marginal sebagai kondisi yang tidak dapat
diubah, sehingga mengurangi motivasi untuk memperjuangkan
pengakuan dan kesetaraan.

Meskipun menghadapi dampak yang signifikan, komunitas Bali
juga mengembangkan resistensi diskursif melalui artikulasi
alternatif mengenai identitas dan pluralitas. Sebagian tokoh
komunitas dan intelektual Bali di Lombok mengadvokasi wacana
pluralisme yang menekankan pentingnya pengakuan terhadap
keberagaman dan penghormatan terhadap hak-hak kelompok
minoritas. Resistensi diskursif ini berfungsi sebagai counter-
narrative yang menantang dominasi diskursus mayoritas,
meskipun belum memiliki kekuatan yang cukup untuk mengubah
struktur kuasa secara fundamental.

155



Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" menunjukkan
cara politik identitas beroperasi melalui artikulasi simbolik yang
menyatukan identitas etnis dan religius, sekaligus memarginalkan
kelompok yang tidak sesuai dengan konstruksi identitas dominan.
Dampak diskursus ini terhadap seni Bali sangat luas, mencakup
pembatasan ruang ekspresi, modifikasi praktik seni, perubahan
makna dan fungsi, serta tekanan identitas yang memengaruhi
transmisi budaya lintas generasi.

Ketegangan Historis dan Upaya Indigenisasi Budaya Sasak

Ketegangan historis antara komunitas Bali dan Sasak berakar
pada memori kolektif mengenai dominasi Kerajaan Karangasem
pada masa lalu. Memori mengenai subordinasi, eksploitasi
ckonomi, serta diskriminasi sosial yang dialami oleh masyarakat
Sasak selama periode kekuasaan Bali menjadi beban historis yang
terus membayangi relasi antarkomunitas hingga saat ini.
Ketegangan ini tidak hanya bersifat retrospektif, tetapi juga
diaktifkan secara periodik melalui wacana politik yang
menggunakan memori masa lalu untuk melegitimasi marginalisasi
komunitas Bali di era kontemporer.

Memori kolektif mengenai dominasi Kerajaan Karangasem sering
dimunculkan dan dijadikan isu yang memicu kebencian di
kalangan masyarakat Sasak. Berbagai ungkapan yang lebih banyak
bernada mendiskreditkan orang Bali, seperti "bangsa penjajah,”
"penguasa yang merendahkan derajat orang Sasak," serta narasi
mengenal eksploitasi ekonomi dan subordinasi sosial, memicu
kebencian yang dikaitkan dengan simbol-simbol kepercayaan.
Ungkapan-ungkapan ini tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi
emosional, tetapi juga sebagai mekanisme politik yang
melegitimasi tindakan diskriminatif terhadap komunitas Bali.

156



Ketegangan historis ini diperparah oleh penggunaan narasi
sejarah sebagai alat politik identitas. Elit politik dan kelompok
agamawan sering menggunakan memori masa lalu untuk
memobilisasi sentimen anti-Bali, terutama dalam konteks
kompetisi politik atau konflik kepentingan ekonomi. Mobilisasi
tersebut mengakibatkan terjadinya konflik horizontal yang
sporadis antara komunitas Sasak dan Bali, meskipun sebagian
besar waktu relasi antarkomunitas berlangsung secara relatif
damai.

Pengalaman sejarah interaksi Bali-Lombok masa lalu memberikan
gambaran betapa kebijakan diskriminatif pihak kerajaan telah
merangsang sejumlah perlawanan dan memengaruhi hubungan
antarkomunitas Hindu dan Muslim (Suprapto, 2020). Kebijakan
yang diterapkan oleh Kerajaan Karangasem, seperti sistem pajak
yang memberatkan masyarakat Sasak, pembatasan akses terhadap
tanah, serta subordinasi dalam hierarki sosial, meninggalkan luka
kolektif yang tidak mudah dilupakan. Luka ini terus dipelihara
melalui narasi oral yang diwariskan lintas generasi, schingga
menjadi bagian integral dari identitas kolektif masyarakat Sasak.

Di sisi lain, upaya indigenisasi budaya Sasak muncul sebagai
respons terhadap dominasi budaya Bali pada masa lalu dan
sebagai strategi untuk memperkuat identitas lokal dalam
menghadapi globalisasi serta pengaruh budaya luar. Indigenisasi
dapat dipahami sebagai gerakan kembali ke identitas lokal untuk
menjaga keaslian dan kelestarian budaya, sistem-sistem sosial,
serta kultur lokal dari serangan budaya kapitalis global dan
pengaruh yang dianggap asing (Abdilah, 2002).

Gerakan indigenisasi di Lombok tidak hanya mengarah pada
penguatan budaya Sasak, tetapi juga pada penghapusan atau
marginalisasi elemen-elemen budaya yang dianggap bukan bagian

157



dari identitas asli Sasak. Salah satu sasaran utama gerakan ini
adalah unsur-unsur budaya Bali yang telah terintegrasi dalam
praktik budaya Sasak selama ratusan tahun melalui proses
akulturasi  dan  sinkretisme.  Gerakan ini  berupaya
"membersihkan" budaya Sasak dari pengaruh Bali dengan cara
menghilangkan elemen-elemen yang dianggap sebagai warisan

dominasi masa lalu.

Suprapto (2002) mencatat adanya upaya pemurnian identitas
Sasak  melalui reinterpretasi nilai-nilai  budaya dengan
menggunakan sudut pandang agama Islam sebagai referensi
utama. Gerakan pemurnian ini melibatkan identifikasi praktik-
praktik budaya Sasak yang dianggap mengandung elemen Hindu-
Bali, kemudian menghapus atau mengubahnya agar sesuai dengan
nilai-nilai Islam. Praktik-praktik yang menjadi sasaran mencakup
ritual keagamaan, upacara adat, seni pertunjukan, serta berbagai
tradisi lokal yang dianggap sinkretis.

Salah satu contoh konkret dari gerakan indigenisasi adalah
penolakan terhadap penggunaan instrumen gamelan Bali dalam
kesenian Sasak. Beberapa kelompok agamawan berpandangan
bahwa gamelan Bali, terutama yang terbuat dari perunggu dan
besi, tidak sesuai dengan nilai Islam karena dikaitkan dengan
praktik keagamaan Hindu. Pandangan ini mengakibatkan
sebagian seniman Sasak yang sebelumnya menggunakan gamelan
Bali dalam pertunjukan mereka terpaksa menghentikan praktik
tersebut atau menggantikannya dengan instrumen yang dianggap
lebih Islami.

Gerakan indigenisasi juga berlangsung melalui revitalisasi
kesenian Sasak yang dianggap "murni" dan tidak terpengaruh oleh
budaya Bali. Kesenian seperti gendang beleq, gandrung, rudat,
serta berbagai bentuk tembang Sasak memperoleh dukungan

158



institusional dan dipromosikan sebagai representasi autentik
identitas Sasak. Revitalisasi ini berfungsi sebagai strategi simbolik
untuk  memperkuat kesadaran identitas lokal sekaligus
memarginalisasi kesenian Bali yang dianggap sebagai elemen

asing.

Namun, gerakan indigenisasi menghadapi kompleksitas karena
sejarah akulturasi yang panjang telah menghasilkan hibriditas
budaya yang sulit dipisahkan secara tegas. Banyak praktik budaya
Sasak yang dianggap "asli" sebenarnya merupakan hasil interaksi
dengan budaya Bali, schingga upaya pemurnian sering kali bersifat
artifisial dan tidak mencerminkan realitas historis. Kompleksitas
ini menimbulkan perdebatan internal di kalangan masyarakat
Sasak mengenai batas-batas identitas dan elemen-elemen mana

yang harus dipertahankan atau dihapus.

Gerakan indigenisasi juga membawa dampak terhadap praktik-
praktik kolaboratif yang sebelumnya berlangsung antara
komunitas Bali dan Sasak. Prosesi ritual di beberapa pura, seperti
Pura Lingsar dan Pura Meru, yang sebelumnya melibatkan
partisipasi aktif komunitas Sasak, menghadapi tekanan untuk
menghentikan atau membatasi keterlibatan tersebut. Tekanan ini
mengakibatkan terputusnya sebagian jaringan kultural yang telah
menjadi bagian dari tradisi lokal Lombok.

Meskipun demikian, sebagian masyarakat Sasak menolak gerakan
indigenisasi yang bersifat eksklusif dan memilih untuk
mempertahankan tradisi kolaboratif yang telah ada. Sebagian
tokoh adat dan seniman Sasak berpandangan bahwa
keberagaman budaya merupakan kekayaan yang harus dijaga, dan
bahwa kolaborasi dengan komunitas Bali tidak mengurangi
identitas Sasak melainkan justru memperkaya praktik budaya
lokal. Pandangan ini menunjukkan bahwa gerakan indigenisasi

159



tidak bersifat monolitik, melainkan menghadapi resistensi internal

dari kelompok yang menghargai pluralitas.

Ketegangan historis dan upaya indigenisasi juga memengaruhi
posisi komunitas Bali dalam struktur sosial Lombok. Komunitas
Bali semakin tersudut sebagai kelompok minoritas yang tidak
hanya berbeda secara numerik, tetapi juga dipandang sebagai
kelompok yang membawa beban historis negatif. Kondisi ini
memaksa komunitas Bali untuk lebih berhati-hati dalam
mengekspresikan identitas budaya dan mengembangkan strategi
negosiasi yang lebih kompleks untuk mempertahankan praktik
tradisi tanpa memicu resistensi dari kelompok mayoritas.

Beberapa strategi yang dikembangkan oleh komunitas Bali
mencakup pembatasan visibilitas praktik budaya dalam ruang
publik, penguatan praktik ritual di ruang internal komunitas, serta
pengembangan kolaborasi selektif dengan kelompok Sasak yang
masih menghargai pluralitas. Strategi ini menunjukkan bahwa
komunitas Bali tidak sepenuhnya pasif dalam menghadapi
ketegangan, tetapi secara aktif mengembangkan mekanisme
survival yang memungkinkan keberlanjutan budaya dalam kondisi

struktural yang tidak menguntungkan.

Ketegangan historis dan upaya indigenisasi budaya Sasak
membentuk medan sosial yang kompleks, tempat memori
kolektif, politik identitas, serta gerakan pemurnian budaya saling
berinteraksi dan membentuk relasi antarkomunitas. Ketegangan
ini tidak hanya memengaruhi relasi sosial, tetapi juga membentuk
cara komunitas Bali mereproduksi budaya, menegosiasikan
identitas, serta mengembangkan strategi keberlanjutan dalam

konteks dominasi kelompok mayoritas.

160



c¢) Pluralitas Ruang dan Relasi Antarkomunitas

Pluralitas ruang di Lombok, khususnya di Kota Mataram,
terbentuk melalui kehadiran beragam komunitas etnis dan agama
yang menempati wilayah yang sama namun mempertahankan
batas-batas simbolik dan spasial yang mengatur interaksi sosial.
Pluralitas tidak sekadar merujuk pada keberagaman demografi,
melainkan mencakup konfigurasi spasial, arsitektur kultural, serta
pola relasi sosial yang membentuk cara komunitas-komunitas
tersebut hidup berdampingan, berinteraksi, dan menegosiasikan
identitas dalam kehidupan sehari-hari.

Ruang, dalam konteks ini, tidak dipahami sebagai wadah netral
tempat berbagai komunitas berada, melainkan sebagai produk
sosial yang dibentuk melalui praktik, representasi, dan relasi kuasa
(Lefebvre, 1997). Ruang diproduksi melalui aktivitas komunal,
ritual keagamaan, praktik budaya, serta mekanisme diferensiasi
yang menegaskan batas-batas identitas. Pluralitas ruang, dengan
demikian, merupakan kondisi dinamis yang terus dinegosiasikan
melalui interaksi harian, konflik kepentingan, serta strategi

adaptasi yang dikembangkan oleh masing-masing komunitas.

Relasi antarkomunitas di Kota Mataram berlangsung dalam
medan yang kompleks, diwarnai oleh sejarah panjang interaksi,
memori kolektif mengenai dominasi dan subordinasi, serta
dinamika politik identitas kontemporer. Relasi tersebut tidak
bersifat homogen atau stabil, melainkan bervariasi tergantung
pada konteks, kepentingan, serta posisi masing-masing komunitas
dalam struktur kuasa. Sebagian relasi berlangsung secara
kooperatif melalui kolaborasi ekonomi, ritual bersama, atau
pertukaran kultural, sementara sebagian lain ditandai oleh

ketegangan, kompetisi, atau bahkan konflik terbuka.

161



Kota Mataram sebagai Medan Multikultural

Kota Mataram menempati posisi strategis sebagai pusat
administratif, ekonomi, dan kultural Provinsi Nusa Tenggara
Barat. Sebagai kota yang berkembang melalui proses historis
panjang, Mataram menjadi medan multikultural yang dihuni oleh
berbagai komunitas etnis dan agama, termasuk Sasak, Bali, Jawa,
Tionghoa, serta kelompok-kelompok minoritas lainnya.
Multikulturalitas ini bukan hasil dari perencanaan terpadu,
melainkan terbentuk melalui proses migrasi berlapis, ekspansi
ekonomi, serta dinamika politik yang membawa berbagai
kelompok untuk menetap dan membangun kehidupan di wilayah
ini.

Sebagai medan multikultural, Kota Mataram memperlihatkan
konfigurasi sosial yang kompleks, ditandai oleh keberagaman
praktik budaya, orientasi religius, serta sistem nilai yang hidup
berdampingan dalam satu ruang geografis. Multikulturalitas
tersebut termanifestasi dalam berbagai aspek kehidupan, mulai
dari arsitektur pemukiman, ruang ibadah, pasar, pusat pendidikan,
hingga ruang-ruang publik yang menjadi tempat interaksi
antarkomunitas. Setiap komunitas membawa serta struktur nilai,
tradisi, serta praktik budaya yang kemudian direproduksi dan
dinegosiasikan dalam konteks lokal yang pluralistik.

Meskipun multikulturalitas menjadi karakteristik utama Kota
Mataram, relasi antarkomunitas tidak berlangsung dalam
kerangka kesetaraan struktural. Komunitas Sasak, sebagai
kelompok mayoritas, menempati posisi dominan dalam struktur
politik, ekonomi, dan kultural, sementara komunitas minoritas
seperti Bali, Jawa, dan Tionghoa menempati posisi yang lebih
marginal. Ketidaksetaraan struktural ini memengaruhi distribusi

162



sumber daya, akses terhadap ruang publik, serta kapasitas masing-
masing komunitas untuk mengekspresikan identitas budaya.

Kota Mataram sebagai medan multikultural juga merupakan
ruang tempat berbagai identitas dikonstruksi, dinegosiasikan, dan
diperebutkan. Identitas tidak dipahami sebagai esensi yang tetap,
melainkan sebagai proses yang terus-menerus dibentuk melalui
interaksi sosial, representasi simbolik, serta relasi kuasa. Dalam
konteks ini, setiap komunitas berupaya menegaskan identitasnya
melalui praktik budaya, ritual keagamaan, serta penggunaan ruang
publik, sambil menghadapi tekanan dari kelompok dominan yang
berupaya mempertahankan hegemoni kultural.

Diferensiasi spasial menjadi salah satu mekanisme utama yang
membentuk multikulturalitas KKota Mataram. Berbagai komunitas
cenderung mengelompok dalam wilayah-wilayah tertentu yang
membentuk kantong-kantong pemukiman etnis. Pemukiman Bali
terkonsentrasi di wilayah seperti Cakranegara, Mataram, dan
beberapa kawasan lain yang membentuk "kampung-kampung
Bali" dengan karakteristik arsitektur dan tata ruang yang khas.
Pemukiman Tionghoa terpusat di kawasan perdagangan seperti
Ampenan dan sekitar pasar, sementara pemukiman Jawa tersebar
di beberapa wilayah dengan konsentrasi di area-area tertentu.

Diferensiasi spasial tersebut tidak sepenuhnya bersifat ekslusif,
karena dalam kehidupan sehari-hari terdapat ruang-ruang
bersama tempat berbagai komunitas berinteraksi, seperti pasar,
sekolah, kantor pemerintahan, serta ruang-ruang publik lainnya.
Namun, diferensiasi ini tetap membentuk pola segregasi simbolik
yang menegaskan batas-batas identitas dan membatasi intensitas
interaksi sosial di luar konteks ekonomi atau administratif.

163



Kota Mataram juga merupakan ruang tempat berbagai praktik
budaya direproduksi dan ditransformasikan. Kesenian Bali, Sasak,
Jawa, dan Tionghoa berkembang dalam konteks yang saling
berdekatan namun tidak selalu berinteraksi. Sebagian praktik
budaya berlangsung secara internal dalam masing-masing
komunitas, sementara sebagian lain dibuka untuk publik yang
lebih luas dalam konteks festival, pertunjukan, atau acara-acara
resmi. Pola ini menunjukkan bahwa multikulturalitas Kota
Mataram berlangsung dalam tegangan antara keterbukaan dan

penutupan, antara koeksistensi dan segregasi.

Infrastruktur kultural di Kota Mataram mencerminkan pluralitas
tersebut. Keberadaan pura-pura besar seperti Pura Meru, Pura
Mayura, dan Pura Lingsar menjadi penanda kehadiran komunitas
Hindu-Bali, sementara masjid-masjid besar dan pesantren
menjadi penanda dominasi Islam-Sasak. Kelenteng yang ada di
kawasan Ampenan menandai keberadaan komunitas Tionghoa,
sementara berbagai sanggar seni menjadi ruang produksi dan

reproduksi praktik budaya masing-masing komunitas.

Sebagai medan multikultural, Kota Mataram juga menjadi ruang
tempat berbagai narasi identitas bersaing untuk memperoleh
legitimasi. Narasi dominan yang diproduksi oleh kelompok
mayoritas cenderung menempatkan identitas Islam-Sasak sebagai
identitas utama Lombok, sementara keberadaan komunitas
minoritas sering kali diminimalisasi atau diabaikan dalam
representasi publik. Kompetisi narasi ini berlangsung melalui
berbagai medium, termasuk pendidikan, media massa, kebijakan
kultural, serta perayaan hari-hari besar yang menegaskan identitas

dominan.

Meskipun menghadapi ketidaksetaraan struktural, komunitas

minoritas tidak sepenuhnya pasif dalam medan multikultural ini.

164



Berbagai  komunitas = mengembangkan  strategi  untuk
mempertahankan visibilitas, memperkuat solidaritas internal,
serta membangun aliansi lintas komunitas yang menghargai
pluralitas. Strategi ini mencakup penyelenggaraan acara-acara
budaya secara mandiri, pembentukan organisasi komunitas yang
aktif, serta partisipasi dalam forum-forum lintas budaya yang
mempromosikan dialog dan saling pengertian.

Kota Mataram sebagai medan multikultural memperlihatkan
kompleksitas relasi antarkomunitas yang berlangsung dalam
tegangan antara koeksistensi dan konflik, antara keterbukaan dan
segregasi, antara kesetaraan ideal dan ketidaksetaraan struktural.
Pemahaman terhadap Kota Mataram sebagai medan multikultural
menjadi landasan penting untuk membaca pola pemukiman,
arsitektur kultural, serta relasi sosial yang membentuk kehidupan

komunitas Bali dan komunitas lainnya.

Pola Pemukiman Bali dan Arsitektur Kultural

Pola pemukiman komunitas Bali di Kota Mataram terbentuk
melalui proses historis yang berkaitan dengan migrasi berlapis dan
ekspansi kekuasaan Kerajaan Karangasem. Pemukiman tersebut
tidak tersebar secara acak, melainkan terkonsentrasi di wilayah-
wilayah tertentu yang membentuk kantong-kantong permukiman
dengan karakteristik spasial dan arsitektural yang khas.
Konsentrasi pemukiman ini berfungsi sebagai strategi
mempertahankan kohesi sosial, memfasilitasi praktik ritual
komunal, serta menegaskan identitas kultural dalam konteks
pluralitas Kota Mataram.

Kampung-kampung Bali di Kota Mataram tersebar di berbagai
wilayah, terutama di kawasan Cakranegara dan Mataram yang
menjadi pusat konsentrasi komunitas Bali. Wilayah-wilayah

165



seperti Karang Kecicang, Karang Kubu, Karang Medain, Karang
Jangkong, Karang Blumbang, Karang Taliwang, Pagutan, dan
Negara Sakah menjadi kantong-kantong permukiman yang
memperlihatkan karakteristik kultural Bali yang kuat. Keberadaan
perkampungan Bali yang tersebar di berbagai wilayah Kota
Mataram menyebabkan nuansa Bali masih sangat kental

dirasakan, terutama di kawasan Mataram dan Cakranegara.

Pola pemukiman Bali dapat dikenali melalui penggunaan konsep
spasial Tri Mandala yang mengatur tata ruang permukiman
berdasarkan prinsip hierarki kosmologis. Konsep Tri Mandala
membagi ruang menjadi tiga zona: utama mandala (zona
sakral/parahyangan), madya mandala (zona hunian/pawongan), dan
nista mandala (zona profan/palemahan). Penggunaan konsep ini
memperlihatkan  kontinuitas nilai kosmologis Bali yang
direproduksi di Lombok meskipun berada dalam konteks
geografis dan sosial yang berbeda.

Pada bagian utama mandala terdapat merajan atau sanggah yang
merupakan tempat persembahyangan untuk memuja para leluhur.
Keberadaan merajan dalam setiap pekarangan rumah Bali
menjadi penanda penting identitas religius dan kultural
komunitas. Merajan tidak hanya berfungsi sebagai ruang ritual,
tetapi juga sebagai simbol kontinuitas garis keturunan dan
penghormatan terhadap leluhur. Posisinya yang berada di zona
paling sakral menunjukkan pentingnya dimensi spiritual dalam

organisasi ruang komunitas Bali.

Madya mandala merupakan zona hunian tempat manusia
melakukan berbagai aktivitas sehari-hari. Zona ini mencakup
bangunan rumah tinggal, dapur, serta ruang-ruang fungsional
lainnya yang mendukung kehidupan domestik. Pengaturan ruang
dalam zona ini juga mengikuti prinsip orientasi kosmologis yang

166



menentukan posisi dan fungsi masing-masing bangunan
berdasarkan hierarki nilai. Nista mandala merupakan zona profan
yang biasanya digunakan untuk penampungan atau pembuangan
sisa aktivitas rumah tangga, termasuk kandang ternak atau area
penyimpanan alat-alat pertanian.

Keberadaan konsep Tri Mandala diperkuat dengan penggunaan
clemen-elemen arsitektural khas Bali seperti tembok penyengker
(pagar pembatas), angkul-angkn! (gerbang pintu utama), serta apit
lawang yang tetletak pada sisi kiri dan kanan bagian luar dari
angkul-angkul. Tembok penyengker berfungsi sebagai batas fisik dan
simbolik yang memisahkan ruang privat keluarga dari ruang
publik, sekaligus menegaskan identitas kepemilikan dan
keanggotaan komunal. Angkul-angkul dengan apit lawang
berfungsi sebagai transisi simbolik antara ruang luar (profan) dan
ruang dalam (sakral), menandai pergerakan dati ranah publik ke
ranah privat yang diatur oleh nilai-nilai kosmologis.

Keberadaan perkampungan Bali yang tersebar di seluruh kawasan
Kota Mataram sangat mudah dikenali dari struktur pekarangan,
tempat di depan rumah pada angkul-angkul gerbang pintu utama
terdapat apit lawang dan sanggah/pemerajan tempat pemujaan
keluarga yang terlihat dari jalan raya. Terkadang dengan
memperhatikan ornamen ukiran khas Bali yang menempel pada
pintu gerbang, tembok penyengker, dan di rumah akan lebih
mudah dikenali bahwa orang yang mendiami tempat tersebut
adalah orang Bali.

Ornamen ukiran yang menghiasi berbagai elemen arsitektural
berfungsi tidak hanya sebagai dekorasi estetis, tetapi juga sebagai
medium komunikasi simbolik yang menyampaikan nilai-nilai
religius dan kultural. Motif-motif ukiran seperti kala, karang,
pepatraan, dan simbol-simbol keagamaan Hindu menegaskan

167



identitas kultural sekaligus berfungsi sebagai medium proteksi
spiritual terhadap pengaruh negatif dari luar. Penggunaan
ornamen ini menunjukkan bahwa arsitektur bukan sekadar
struktur fisik, melainkan teks kultural yang dapat dibaca sebagai
artikulasi identitas.

Pemandangan sebagaimana diilustrasikan mengesankan bahwa
nuansa Bali di Kota Mataram masih sangat kuat karena kehidupan
masyarakat, khususnya komunitas Bali di Kota Mataram, masih
tetap mempertahankan identitas kebaliannya. Dibangunnya
kosmologi konsep lingkungan Bali di Kota Mataram sebagaimana
dikatakan Abdullah (2006) merupakan usaha menghadirkan masa
lalu ke masa kini dan beban sejarah yang dipikul oleh setiap
kelompok yang meninggalkan wilayah kebudayaannya, yakni
untuk mewujudkan cita-cita dan identitas.

Reproduksi arsitektur kultural Bali di Lombok menunjukkan
bahwa ruang bukan sekadar wadah netral, melainkan medium
aktif dalam menegaskan identitas, mempertahankan memori
kolektif, serta mengkomunikasikan kontinuitas nilai kosmologis.
Arsitektur berfungsi sebagai mekanisme spasial yang mengikat
komunitas pada tradisi leluhur, sekaligus membedakan komunitas
Bali dari kelompok etnis lainnya dalam medan multikultural Kota
Mataram.

Pola pemukiman yang terkonsentrasi juga memfasilitasi praktik
komunal yang menjadi basis reproduksi budaya. Kedekatan
spasial memungkinkan interaksi intensif antaranggota komunitas,
memudahkan koordinasi pelaksanaan upacara keagamaan, serta
memperkuat solidaritas sosial. Bale banjar, sebagai ruang
komunal tempat pertemuan dan latihan seni, sering kali berada di
pusat permukiman dan menjadi simpul aktivitas komunal yang

mengikat anggota komunitas dalam jaringan sosial yang erat.

168



Keberadaan pura-pura besar di sekitar pemukiman Bali juga
membentuk orientasi spasial komunitas. Pura Meru di Karang
Kecicang, Pura Mayura, Pura Lingsar, dan berbagai pura lainnya
berfungsi sebagai pusat spiritual yang mengorganisasi kehidupan
ritual komunitas. Kedekatan geografis antara pemukiman dan
pura memfasilitasi partisipasi komunitas dalam  ritual,
memperkuat ikatan religius, serta menegaskan identitas Hindu-
Bali dalam konteks dominasi Islam-Sasak.

Meskipun mempertahankan karakteristik arsitektural khas,
pemukiman Bali tidak sepenuhnya tertutup dari pengaruh
eksternal. Sebagian anggota komunitas mulai mengadaptasi
elemen-elemen arsitektur modern atau mengintegrasikan elemen-
elemen lokal Lombok dalam bangunan mereka. Adaptasi ini
menunjukkan bahwa identitas kultural bersifat dinamis, terbuka
terhadap pengaruh eksternal tanpa kehilangan rujukan pada nilai-

nilai inti.

Pola pemukiman dan arsitektur kultural Bali di Kota Mataram
menunjukkan bahwa ruang diproduksi sebagai medium
penegasan identitas, reproduksi nilai kosmologis, serta strategi
mempertahankan kohesi komunal dalam konteks pluralitas.
Arsitektur tidak hanya berfungsi sebagai struktur fisik, tetapi juga
sebagai teks kultural yang mengkomunikasikan kontinuitas
tradisi, memori kolektif, dan identitas komunitas dalam medan

multikultural yang kompleks.

Relasi Sosial antara Komunitas Bali, Sasak, Jawa, dan
Tionghoa

Relasi sosial antarkomunitas di Kota Mataram berlangsung dalam
medan yang kompleks, diwarnai oleh sejarah interaksi,

diferensiasi identitas, serta dinamika kuasa yang membentuk pola

169



koeksistensi, kolaborasi, maupun konflik. Setiap komunitas
membawa struktur nilai, orientasi religius, serta praktik budaya
yang berbeda, sehingga interaksi sosial memerlukan negosiasi
simbolik yang memungkinkan kehidupan bersama meskipun
dalam kondisi ketidaksetaraan struktural.

Relasi antara komunitas Bali dan Sasak merupakan relasi yang
paling kompleks dan sarat dengan beban historis. Memori
kolektif mengenai dominasi Kerajaan Karangasem pada masa lalu
terus membayangi interaksi kontemporer, menghasilkan
ketegangan yang sewaktu-waktu dapat teraktivasi melalui wacana
politik atau konflik kepentingan. Meskipun demikian, dalam
kehidupan sehari-hari, relasi Bali-Sasak tidak selalu konfliktual,
melainkan berlangsung dalam berbagai tingkat intensitas dan
konteks yang beragam.

Dalam konteks ekonomi, relasi Bali-Sasak berlangsung secara
relatif kooperatif. Pasar, sebagai ruang ekonomi bersama, menjadi
tempat berbagai komunitas berinteraksi tanpa pembatasan
identitas. Pedagang dan pembeli dari berbagai latar belakang etnis
bertransaksi dalam relasi ekonomi yang relatif bebas dari
ketegangan identitas. Kolaborasi ekonomi juga terjadi dalam
bentuk kemitraan usaha, hubungan majikan-pekerja, atau

pertukaran jasa yang melintasi batas-batas etnis.

Dalam  konteks  ritual  keagamaan, relasi  Bali-Sasak
memperlihatkan pola yang unik, terutama dalam prosesi upacara
di Pura Lingsar dan Pura Meru Karang Kecicang. Di Pura
Lingsar, pelaksanaan upacara senantiasa melibatkan kedua etnis
Bali dan Sasak dalam rangkaian ritual. Dari awal prosesi hingga
akhir upacara, kedua etnis secara bersama-sama melaksanakan
pujawali serta diiringi dengan kesenian Bali dan Sasak. Tabub-tabub
pelawasan dan kakebyaran saling bersautan dengan fabub pesasakan,

170



tambur, gendang beleq, dan tawaq-tawaq. Demikian pula tari
Rejang, Canang Sari, Teleq, dan Batek Baris sebagai kesenian

sakral senantiasa mengisi rangkaian upacara tersebut.

Keberadaan Kemaliq di Pura Lingsar sebagai rangkaian pura di
Pura Gaduh serta sebagai tempat persembahyangan bersama
antara umat Hindu dan Muslim Sasak mencerminkan adanya
hubungan yang sangat erat antara kedua etnis. Pola yang sama
juga terjadi di Pura Meru Karang Kecicang, tempat keterlibatan
etnis Bali dan Sasak menjadi suatu keharusan sehingga
mencerminkan terjadinya akulturasi budaya di antara kedua etnis
tersebut.

Di dalam prosesi ritual upacara di Pura Meru, di samping diiringi
dengan berbagai jenis kesenian Bali, juga terdapat beberapa
bentuk kesenian Sasak. Gamelan gong palawasan dan gamelan
gong kebyar merupakan gamelan dari etnis Bali yang digunakan
sebagai pengiring prosesi ritual, sementara peran serta etnik Sasak
dalam ritual upacara ini adalah dengan menyajikan beberapa
kesenian seperti comprang atau barong tengkoq, teleq, dan
pelantuan tembang pesasakan yang diiring dengan instrumen
preret.

Terjadinya perpaduan budaya di dalam pelaksanaan upacara di
Pura Meru Karang Kecicang menunjukkan adanya kemiripan
dengan prosesi ritual upacara yang terjadi di Pura Lingsar. Adanya
persamaan pola prosesi ritual antara ritual upacara di Pura Meru
dengan prosesi ritual upacara yang dilaksanakan di Pura Lingsar,
menurut penjelasan Jro Mangku I Made Getul sebagai pemangku
di Pura Meru tersebut, adalah sebagai sebuah keharusan dan
penghormatan kepada Ida Betara yang berstana di Lingsar.

171



Terdapatnya tradisi kolaboratif seperti ini dalam kehidupan
masyarakat di Kota Mataram menunjukkan adanya ruang
negosiasi yang memungkinkan koeksistensi meskipun dalam
konteks ketegangan identitas yang lebih luas. Kolaborasi ritual
tersebut  tidak menghapus diferensiasi identitas, tetapi
menyediakan konteks tempat kedua komunitas dapat berinteraksi
dalam kerangka nilai-nilai bersama yang telah terlembagakan
melalui tradisi panjang.

Keterlibatan unsur-unsur budaya Bali dan Sasak dalam prosesi
upacara yang dilaksanakan di pura-pura tersebut menjadi salah
satu bentuk akulturasi budaya. Akulturasi sebagaimana tercatat di
dalam "Memorandum for the Study of Accnlturation", menyebutkan
bahwa akulturasi merupakan hasil ketika dua kelompok budaya
dari individu-individu saling bertukar perbedaan budaya, timbul
dari keberlanjutan perjumpaan pertama, schingga terjadi
perubahan dari pola asli kebudayaan dari kedua kelompok
tersebut (Redfield dkk., 19306).

Fenomena akulturatif semakin terbukti ketika beberapa jenis
kesenian seperti kesenian gandrung, cupak gerantang, penyajian
tembang-tembang pesasakan mempergunakan gamelan gong
kebyar sebagai musik pengiringnya. Fenomena ini menunjukkan
bahwa interaksi kultural antara Bali dan Sasak tidak hanya
berlangsung dalam konteks ritual keagamaan, tetapi juga dalam
produksi seni yang menghasilkan bentuk-bentuk hibrida yang
mencerminkan pengalaman pertemuan lintas budaya.

Meskipun terdapat ruang kolaborasi, relasi Bali-Sasak juga
diwarnai oleh ketegangan yang muncul akibat dinamika politik
identitas. Sebagaimana telah dibahas sebelumnya, diskursus
"Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" serta upaya indigenisasi
budaya Sasak mengakibatkan tekanan terhadap praktik budaya

172



Bali dalam ruang publik. Ketegangan ini tidak selalu
termanifestasi dalam konflik terbuka, tetapi berlangsung melalui
mekanisme marginalisasi simbolik yang membatasi visibilitas dan
legitimasi budaya Bali.

Relasi antara komunitas Bali dan Jawa berlangsung dalam tingkat
intensitas yang lebih rendah dibandingkan dengan relasi Bali-
Sasak. Komunitas Jawa di Kota Mataram relatif lebih kecil dan
cenderung terkonsentrasi pada aktivitas internal komunitas.
Keberadaan kesenian Jawa di Kota Mataram ditandai oleh adanya
grup kesenian bernama "Ngesti Laras" yang sudah ada sejak
tahun 1976 ketika Bapak Gatot Suherman menjadi Komandan
Korem di Nusa Tenggara Barat.

Keberadaan kesenian Jawa ini didukung dengan keberadaan dua
set gamelan Jawa yang terbuat dari besi dan perunggu. Kesenian
ini dikelola oleh orang-orang Jawa yang merantau dan menetap di
Lombok, dan saat ini dipimpin oleh Bapak Soedarsono dengan
lokasi sekretariat di Rembiga. Keberadaan paguyuban ini memiliki
aktivitas khusus hanya di kalangan masyarakat etnis Jawa dan
banyak terlibat dalam acara pernikahan atau acara-acara lain yang
berhubungan dengan tradisi adat Jawa.

Untuk mendukung aktivitas tersebut, paguyuban ini memiliki
berbagai jenis materi kesenian di antaranya karawitan/gending,
campur sati, dan berbagai jenis tarian Jawa. Pola ini menunjukkan
bahwa komunitas Jawa cenderung mempertahankan praktik
budaya secara internal tanpa banyak terlibat dalam interaksi
kultural dengan komunitas lain. Relasi antara komunitas Bali dan
Jawa berlangsung dalam konteks ekonomi, tetangga, atau relasi
sosial yang bersifat fungsional, tanpa banyak ketegangan identitas

yang signifikan.

173



Relasi antara komunitas Bali dan Tionghoa juga berlangsung
dalam tingkat intensitas yang terbatas. Komunitas Tionghoa di
Kota Mataram terkonsentrasi di kawasan perdagangan seperti
Ampenan dan sekitar pasar, dengan aktivitas utama dalam bidang
ckonomi. Di samping kesenian Jawa, di Kota Mataram juga
terdapat kesenian Barong Sai yang para pelakunya adalah dari
kalangan masyarakat Tionghoa. Kesenian ini mengadakan
pertunjukan di kalangan komunitas mereka atau pada saat-saat
perayaan hari-hari besar, dan juga sering diundang untuk mengisi
berbagai kegiatan yang dilaksanakan oleh pemerintah Kota
Mataram.

Relasi Bali-Tionghoa berlangsung terutama dalam konteks
ekonomi, tempat sebagian anggota komunitas Bali berinteraksi
dengan pedagang Tionghoa dalam transaksi jual beli, pinjaman
modal, atau kemitraan usaha. Relasi tersebut relatif bebas dari
ketegangan identitas yang signifikan, karena komunitas Tionghoa
cenderung tidak terlibat dalam kontestasi identitas yang menjadi
sumber konflik antara Bali dan Sasak.

Dalam konteks acara-acara resmi pemerintah atau festival budaya,
berbagai komunitas terkadang tampil bersama dalam satu
pangeung, meskipun tidak selalu dalam bentuk kolaborasi yang
terintegrasi. Acara-acara tersebut berfungsi sebagai ruang
representasi pluralitas, tempat berbagai komunitas memperoleh
kesempatan untuk menampilkan praktik budaya mereka,
meskipun dalam hierarki visibilitas yang tidak setara. Komunitas
Sasak cenderung mendominasi acara-acara tersebut, sementara

komunitas minoritas memperoleh ruang yang lebih terbatas.

Relasi sosial antarkomunitas di Kota Mataram menunjukkan pola
yang kompleks, berlangsung dalam berbagai konteks dengan
tingkat intensitas yang beragam. Relasi Bali-Sasak merupakan

174



relasi yang paling kompleks, diwarnai oleh memori historis,
ketegangan identitas, sekaligus ruang kolaborasi dalam konteks
ritual dan seni. Relasi dengan komunitas Jawa dan Tionghoa
berlangsung dalam tingkat intensitas yang lebih rendah, terutama
dalam konteks ekonomi dan relasi fungsional.

Pluralitas ruang dan relasi antarkomunitas di Kota Mataram
membentuk medan multikultural yang kompleks, tempat
berbagai komunitas hidup berdampingan dalam kondisi
ketidaksetaraan struktural, mengembangkan strategi koeksistensi
melalui negosiasi simbolik, kolaborasi selektif, serta adaptasi
kultural yang memungkinkan kehidupan bersama meskipun

dalam tegangan yang terus berlangsung.

6.2 Seni Kakebyaran sebagai Praktik Reproduksi
Budaya

Seni kakebyaran di Lombok tidak muncul secara spontan atau
terisolasi, melainkan merupakan hasil dari proses transmisi
kultural yang berlangsung melalui jaringan sosial, mobilitas
seniman, serta institusionalisasi praktik dalam bentuk organisasi
komunal. Sebagai praktik reproduksi budaya, seni kakebyaran
berfungsi sebagai medium penegasan identitas, transmisi nilai,
serta memori kolektif yang menghubungkan komunitas Bali di
Lombok dengan tradisi leluhur di wilayah asal. Reproduksi tidak
dipahami sebagai peniruan mekanis, melainkan sebagai proses
aktif yang melibatkan seleksi, adaptasi, dan transformasi sesuai
dengan konteks sosial dan kultural tempat praktik tersebut

berlangsung.

Reproduksi budaya, sebagaimana dikemukakan oleh Pierre
Bourdieu (1993), berlangsung melalui habitus yang ditransmisikan

175



dalam arena sosial tertentu. Habitus merupakan struktur mental
atau kognitif yang digunakan aktor untuk menghadapi kehidupan
sosial, terbentuk melalui internalisasi struktur sosial yang
kemudian mengarahkan praktik. Dalam konteks seni &akebyaran
di Lombok, habitus terbentuk melalui partisipasi berulang dalam
latihan, pertunjukan, dan ritual yang melibatkan gamelan dan tari
kakebyaran, sehingga nilai-nilai estetis, disiplin praktik, serta
orientasi kultural terinternalisasi dalam disposisi para pelaku seni.

Arena (field) yang menjadi medan reproduksi seni kakebyaran di
Lombok adalah ruang multikultural yang kompleks, ditandai oleh
keberadaan komunitas minoritas dalam dominasi kelompok
mayoritas. Arena ini bukan sekadar ruang netral tempat praktik
seni berlangsung, melainkan medan kompetisi simbolik tempat
berbagai bentuk modal, ekonomi, sosial, kultural, dan simbolik,
dipertaruhkan untuk memperoleh pengakuan dan legitimasi.
Dalam arena ini, komunitas Bali menggunakan seni kakebyaran
sebagai modal kultural untuk menegaskan identitas,
mempertahankan kontinuitas tradisi, serta memperoleh posisi

dalam struktur sosial yang lebih luas.

Reproduksi seni kakebyaran di Lombok juga dapat dipahami
melalui kerangka yang dikembangkan oleh Irwan Abdullah (2006)
mengenai reproduksi kebudayaan sebagai proses penegasan
identitas budaya yang dilakukan oleh pendatang untuk
menegaskan keberadaan kebudayaan asalnya. Kebudayaan tidak
hanya berfungsi sebagai frame of reference yang menjadi pedoman
tingkah laku, tetapi lebih sebagai "barang" atau materi yang
berguna dalam proses identifikasi diri dan kelompok. Dalam
konteks ini, seni kakebyaran berfungsi sebagai simbol yang
menunjukkan batas-batas kelompok, sekaligus sebagai medium

176



untuk menghadirkan masa lalu ke masa kini dan mewujudkan
cita-cita identitas.

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai seni gakebyaran sebagai
praktik reproduksi budaya melalui tiga fokus pembahasan yang
saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari genealogi seni
kakebyaran di Lombok yang menelusuri kedatangan gamelan gong
kebyar, peran tokoh-tokoh kunci dalam transmisi dan
pengembangan seni, serta pembentukan organisasi formal yang
menopang keberlanjutan praktik. Genealogi ini penting untuk
memahami bagaimana tradisi seni yang berasal dari Bali
direproduksi di Lombok melalui jaringan sosial, mobilitas
seniman, serta institusionalisasi dalam bentuk sekaa gong yang
menjadi basis produksi dan reproduksi seni kakebyaran.

a) Genealogi Seni Kakebyaran di Lombok

Genealogi seni kakebyaran di Lombok tidak dapat dipisahkan dari
sejarah panjang interaksi kultural antara Bali dan Lombok yang
dimulai jauh sebelum abad ke-20. Meskipun keberadaan gamelan
gong kebyar sebagai bentuk spesifik baru masuk pada tahun 1923,
musikalitas kebyar telah ada sejak jauh sebelumnya melalui
gamelan gong palawasan yang telah berkembang di Lombok sejak
sekitar tahun 1800 Masehi. Genealogi ini penting untuk dipahami
sebagai proses berlapis yang melibatkan berbagai gelombang
transmisi, tokoh-tokoh kunci, serta institusionalisasi yang
membentuk tradisi seni kakebyaran di Lombok sebagaimana yang

berkembang hingga saat ini.

Sebelum membahas kedatangan gamelan gong kebyar, perlu
dicatat bahwa elemen musikal kebyar telah hadir dalam repertoar
tabuh palawasan yang dimainkan dengan gamelan gong palawasan.

Data tertua yang berhasil digali menunjukkan adanya prasasti

177



dalam bentuk tulisan dan rerajahan yang tertera di dalam sepasang
kendang yang dinamakan "I Kusuma Galangan" yang berasal dari
tahun Caka 1722 atau 1800 Masehi. Prasasti tersebut berbunyi:

"Kendang Lanang kajulukin I Kusuma Galangan, puput
rauh saking pagesangan kebakte antuk I Gusti Lanang
Ktut Karang kairing antuk Ida Pedanda Gede Ktut
Lanang ring dina ....ma, pwa, ca (belum dapat
diterjemahkan) wara dungulan srawana masa tithi asrami
sukla awidya pratitinya Siwa Hyangnya Rah 1 tanggalanya
icaka 1722"

Kendang ini merupakan bagian dari barungan gamelan gong
palawasan yang dibuat oleh seorang pande gamelan dari daerah
Sawan, Singaraja, untuk kepentingan pelaksanaan ritual di Pura
Meru Karang Kecicang. Keberadaan gamelan ini berkaitan
dengan beberapa benda peninggalan berupa prasasti dalam
bentuk lempengan tembaga dan jempana (usungan) yang biasanya
digunakan sebagai sarana upacara di Pura Meru Karang Kecicang.
Gamelan ini dulunya berada di daerah Getap, Karang Kecicang,
bersama dengan prasasti dan jempana yang menjadi penanda

keberadaan komunitas Bali di wilayah tersebut.

Komposisi tabuh palawasan yang dimainkan dengan gamelan
palawasan memiliki karakteristik musikal yang sama dengan
musik kebyar: dimainkan dalam tempo yang cepat, dinamis, dan
suara yang cenderung keras. Dari hasil konsultasi dengan Pande
Gede Mustika, seorang pakar seni dari Singaraja yang juga dosen
di ISI Denpasar, komposisi palawasan yang ada di Kota Mataram
memiliki kemitipan dengan komposisi lalonggoran yang ada di
daerah Singaraja. Sukerta (2009:252) menyebutkan bahwa
lalonggoran merupakan komposisi yang penyajiannya dari awal
sampai akhir dalam tempo cepat dan volume yang keras dengan
teknik gakebyaran.

178



Keberadaan gamelan gong palawasan dan repertoar fabuh yang
memiliki karakteristik kebyar menunjukkan bahwa jaringan
kultural antara Bali Utara dan Lombok telah terjalin sejak awal
abad ke-19, jauh sebelum gamelan gong kebyar secara formal
masuk ke Lombok. Jaringan ini terbentuk melalui mobilitas
seniman, pande gamelan, serta patronase kerajaan yang membawa
gamelan dan repertoar dari Bali Utara untuk kepentingan ritual
keagamaan di Lombok. Genealogi ini penting untuk memahami
bahwa tradisi kebyar di Lombok bukan semata-mata hasil
transmisi langsung dari bentuk gong kebyar yang berkembang
pada awal abad ke-20, melainkan memiliki akar yang lebih dalam
dalam tradisi palawasan yang telah berkembang sebelumnya.

Kedatangan Gamelan Gong Kebyar (1923) dari Paketan,
Singaraja

Kedatangan gamelan gong kebyar pertama kali ke Kota Mataram
pada tahun 1923 menandai tonggak penting dalam sejarah
perkembangan seni kakebyaran di Lombok. Peristiwa ini tidak
berlangsung secara kebetulan, melainkan merupakan hasil dari
jaringan patronase yang menghubungkan elit Bali di Lombok
dengan seniman-seniman di Bali, khususnya dari daerah Bali
Utara yang menjadi pusat perkembangan gong kebyar pada masa
1tu.

Pada tahun 1923, seniman-seniman dari Desa Paketan, Singaraja,
diundang untuk mengisi dan mengiringi sebuah rangkaian
upacara oleh I Gusti Lanang Tjakrayana dari Karang Jangu,
Cakranegara. Undangan ini berkaitan dengan perayaan kelahiran
anak I Gusti Lanang Tjakrayana, yang merupakan peristiwa
penting dalam kehidupan keluarga bangsawan Bali yang
memerlukan penyelenggaraan upacara dengan dukungan seni

179



pertunjukan yang memadai. Keputusan untuk mengundang sekaa
gong dari Paketan menunjukkan bahwa pada masa itu, sekaa
tersebut telah memiliki reputasi yang kuat di kalangan komunitas
Bali, sehingga dianggap layak untuk mengisi acara penting
keluarga bangsawan.

Setelah rangkaian upacara tersebut selesai dilaksanakan, I Gusti
Lanang Tjakrayana membeli gamelan yang dibawa oleh seniman
dari Paketan dan selanjutnya menempatkannya di rumahnya di
Karang Jangu. Pembelian ini bukan sekadar transaksi ekonomi,
melainkan merupakan tindakan strategis yang menunjukkan
kesadaran akan pentingnya keberadaan gamelan sebagai modal
kultural bagi komunitas Bali di Lombok. Dengan memiliki
gamelan sendiri, I Gusti Lanang Tjakrayana tidak hanya
memfasilitasi pelaksanaan upacara keagamaan keluarganya, tetapi
juga membuka kemungkinan bagi komunitas yang lebih luas

untuk mengakses dan mempelajari tradisi gong kebyar.

Setelah membeli gamelan tersebut, I Gusti Lanang Tjakrayana
mengumpulkan beberapa orang yang memiliki bakat dan minat
terhadap gamelan Bali untuk mempelajari fabub-tabubh yang
dimainkan oleh sekaa dari Paketan. Proses pembelajaran ini
menandai awal institusionalisasi transmisi pengetahuan gong
kebyar di Lombok, tempat pengetahuan yang sebelumnya hanya
dimiliki oleh seniman dari Bali mulai ditransmisikan kepada
anggota komunitas lokal melalui mekanisme pembelajaran
kolektif.

Gamelan yang dibeli pada tahun 1923 tersebut saat ini telah
beberapa kali berpindah kepemilikan. Pada tahun 1960, terjadi
akta surat perjanjian jual beli antara I Ketut Jawi dari Karang
Tulamben sebagai pemilik gamelan sesuai dengan surat jual beli
dari I Gusti Lanang Tjakrayana (Karang Jangu) kepada I Komang

180



Kartha dari Desa Babakan, Gerung, Kabupaten Lombok Barat
seharga Rp 17.000,00 pada tanggal 17 April 1966. Gamelan
tersebut kini menjadi milik I Gde Partha dan berada di daerah
Babakan, Gerung, Lombok Barat.

Perincian tungguhan gamelan yang tercantum dalam surat jual
beli tersebut menunjukkan konfigurasi barungan gong kebyar pada
masa itu: 2 buah gong gantung, 1 buah kempul, 1 buah bende, 1
tungguh terompong, 1 tungguh barangan, 1 tungguh gerak
(pemugeh), 6 tungguh saron (4 pemade dan 2 kantil), 1 pasang
jegogan, 1 pasang calung, 8 tungguh gangsa (jongkok), 1 tungguh
ceng-ceng, 1 tungguh petuk, 1 pasang kendang (lanang-wadon).
Konfigurasi ini menunjukkan bahwa gamelan yang dibawa dari
Paketan merupakan barungan lengkap yang memungkinkan

penyajian repertoar gong kebyar secara utuh.

Kedatangan gamelan gong kebyar dari Paketan pada tahun 1923
membawa dampak signifikan terhadap perkembangan seni
kakebyaran di Lombok. Pertama, kedatangan ini menandai awal
periode transmisi langsung pengetahuan gong kebyar dari Bali ke
Lombok melalui mekanisme pembelajaran yang terorganisasi.
Kedua, keberadaan gamelan di Lombok memungkinkan praktik
seni berlangsung secara lokal tanpa harus bergantung sepenuhnya
pada seniman dari Bali. Ketiga, pemilikan gamelan oleh elit lokal
membuka akses bagi komunitas yang lebih luas untuk terlibat
dalam praktik seni, sehingga memperluas basis sosial reproduksi
budaya.

Kedatangan gamelan ini juga menunjukkan bahwa jaringan
kultural antara Bali dan Lombok tidak bersifat unilateral,
melainkan dipertahankan melalui mobilitas seniman, pertukaran
pengetahuan, serta patronase yang menghubungkan kedua
wilayah. Jaringan ini memfasilitasi transmisi tidak hanya

181



instrumen fisik, tetapi juga repertoar, teknik permainan, serta
nilai-nilai estetis yang menjadi bagian integral dari tradisi gong
kebyar.

Meskipun gamelan yang dibawa dari Paketan merupakan tonggak
penting, perlu dicatat bahwa transmisi pengetahuan gong kebyar
tidak berhenti pada satu peristiwa tunggal. Sebagaimana akan
dibahas lebih lanjut, berbagai tokoh kunci lainnya juga
memainkan peran penting dalam mengembangkan dan
memperluas tradisi gong kebyar di Lombok melalui berbagai
mekanisme transmisi, kolaborasi, dan institusionalisasi yang
berlangsung pada periode-periode berikutnya.

Peran Tokoh Kunci: I Gusti Lanang Tjakrayana, Ni Made
Darmi, I Wayan Kartawirya, Ida Wayan Pasha

Reproduksi seni kakebyaran di Lombok tidak dapat dipisahkan
dari peran tokoh-tokoh kunci yang berfungsi sebagai agen
transmisi  pengetahuan, pengembangan repertoar, serta
institusionalisasi praktik dalam bentuk organisasi komunal.
Tokoh-tokoh ini beroperasi tidak hanya sebagai individu dengan
keterampilan teknis, tetapi juga sebagai aktor sosial yang memiliki
modal kultural, jaringan sosial, serta kapasitas untuk memobilisasi
sumber daya yang menopang keberlanjutan praktik seni. Peran
mereka menunjukkan bahwa reproduksi budaya berlangsung
melalui agen-agen yang memiliki otoritas simbolik dan
kemampuan untuk mentransmisikan nilai-nilai kultural kepada

generasi berikutnya.

I Gusti Lanang Tjakrayana menempati posisi strategis sebagai
patron awal yang memfasilitasi kedatangan gamelan gong kebyar
ke Lombok dan membuka akses bagi komunitas lokal untuk

mempelajari tradisi tersebut. Sebagai anggota keluarga bangsawan

182



Bali di Lombok, I Gusti Lanang Tjakrayana memiliki modal
ckonomi dan modal sosial yang memungkinkannya untuk
mengundang seniman dari Bali, membeli gamelan, serta
mengorganisasi proses pembelajaran kolektif di Karang Jangu.

Peran patronase yang dimainkan oleh I Gusti Lanang Tjakrayana
tidak hanya bersifat ekonomis, tetapi juga simbolis. Dengan
memiliki gamelan dan mengorganisasi pembelajaran, ia
menempatkan dirinya sebagai figur otoritas yang memfasilitasi
reproduksi budaya komunitas Bali di Lombok. Patronase
semacam ini penting dalam konteks komunitas minoritas yang
tidak memiliki dukungan institusional dari pemerintah, sehingga
keberlangsungan praktik budaya bergantung pada inisiatif dan
sumber daya individu atau keluarga yang memiliki kapasitas
ekonomi dan sosial.

Meskipun tidak banyak catatan mengenai keterlibatan langsung 1
Gusti Lanang Tjakrayana dalam praktik seni, perannya sebagai
patron membuka jalan bagi munculnya generasi seniman lokal
yang kemudian mengambil alih tanggung jawab dalam
mengembangkan dan mentransmisikan tradisi gong kebyar.
Patronase semacam ini menunjukkan bahwa reproduksi budaya
tidak hanya berlangsung melalui transmisi vertikal dari guru ke
murid, tetapi juga melalui dukungan struktural yang disediakan
oleh aktor-aktor yang memiliki posisi sosial dan ekonomi yang
lebih tinggi.

Ni Made Darmi dan I Wayan Kartawirya memainkan peran kunci
yang berbeda namun saling melengkapi dalam pengembangan
seni kakebyaran di Lombok. Ni Made Darmi adalah seorang
penari terkenal dari Bali yang menikah dengan I Wayan
Kartawirya, seorang pemuda Bali setempat yang juga seorang
musisi. Pernikahan ini tidak hanya menyatukan dua individu,

183



tetapi juga membawa serta jaringan pengetahuan, keterampilan,
serta reputasi yang dimiliki oleh Ni Made Darmi sebagai penari

profesional.

Sebagaimana dicatat oleh David Harnish (2005) dalam kutipan
dari tulisan Rae Ann Miller:

"Although it is unknown when kebyat initially came to
Lombok, the first major artistic infusion of the style in
the 1950s occurred when a well-known dancer of the era,
Ni Made Darmi, married a young local Balinese man and
musician, I Wayan Kartawitya, came to Lombok, and
wotked with local musicians and dancers such as Ida
Wayan Pasha."

Kedatangan Ni Made Darmi pada tahun 1950-an menandai
terobosan baru dalam perkembangan seni pertunjukan di
Lombok. Sebagai penari yang telah memiliki reputasi di Bali, Ni
Made Darmi membawa serta pengetahuan tentang tari
kakebyaran, teknik koreografi, serta estetika pertunjukan yang
telah berkembang di Bali. Pengetahuan ini kemudian
ditransmisikan kepada penati-penari lokal melalui mekanisme
pembelajaran langsung, latihan bersama, serta kolaborasi dalam

berbagai pertunjukan.

I Wayan Kartawirya, sebagai musisi lokal, berperan sebagai
jembatan yang menghubungkan pengetahuan yang dibawa oleh
Ni Made Darmi dengan konteks lokal Lombok. Sebagai orang
yang telah memiliki pemahaman tentang musikalitas lokal dan
jaringan sosial di Lombok, I Wayan Kartawirya memfasilitasi
proses adaptasi dan integrasi pengetahuan baru ke dalam praktik
yang telah ada. Kolaborasi antara Ni Made Darmi dan 1 Wayan
Kartawirya menunjukkan bahwa transmisi pengetahuan tidak

berlangsung secara mekanis, melainkan melalui proses dialogis

184



yang melibatkan negosiasi antara pengetahuan yang dibawa dari

luar dengan konteks sosial dan kultural lokal.

Setelah pernikahan dan menetap di Lombok, Ni Made Darmi dan
1 Wayan Kartawirya bekerjasama dengan para musisi dan penari
setempat, termasuk Ida Wayan Pasha, yang menjadi salah satu
tokoh kunci dalam pengembangan seni kakebyaran di Lombok.
Ida Wayan Pasha dikenal sebagai seniman yang memiliki
pengetahuan luas mengenai repertoar gong kebyar, memiliki
keterampilan teknis yang tinggi, serta kapasitas untuk

mentransmisikan pengetahuan kepada generasi berikutnya.

Ida Wayan Pasha memainkan peran penting dalam menjaga
kontinuitas tradisi palawasan yang telah ada sebelumnya, sambil
secara simultan mengintegrasikan elemen-elemen baru yang
dibawa oleh Ni Made Darmi dan I Wayan Kartawirya.
Sebagaimana dicatat oleh Harnish (2005:275), Ida Wayan Pasha
mempercayai bahwa repertoar palawasan yang ada di Lombok
memiliki kesamaan dengan repertoar yang terdapat di Bali Utara
yang biasanya disajikan pada saat dilaksanakannya upacara
keagamaan. Keyakinan ini menunjukkan bahwa Ida Wayan Pasha
memiliki kesadaran historis mengenai genealogi tradisi yang ia
praktikkan, sekaligus komitmen untuk mempertahankan
kontinuitas dengan tradisi yang telah ada.

Kolaborasi antara Ni Made Darmi, I Wayan Kartawirya, dan Ida
Wayan Pasha menghasilkan pengembangan repertoar yang lebih
luas, peningkatan kualitas teknis pertunjukan, serta memperkuat
posisi seni kakebyaran sebagal bagian integral dari kehidupan ritual
dan sosial komunitas Bali di Lombok. Kolaborasi ini tidak hanya
bersifat teknis, tetapi juga sosial, karena melibatkan pembentukan
jaringan seniman yang saling mendukung dalam berbagai konteks
pertunjukan dan pembelajaran.

185



Peran tokoh-tokoh kunci ini menunjukkan bahwa reproduksi
budaya berlangsung melalui kombinasi antara transmisi vertikal
(dari generasi senior ke generasi junior), transmisi hotizontal
(antara seniman sebaya), serta mobilitas geografis yang membawa
pengetahuan dari satu wilayah ke wilayah lain. Tokoh-tokoh ini
berfungsi sebagai "cultural brokers" yang menghubungkan berbagai
sumber pengetahuan, memfasilitasi adaptasi terhadap konteks
lokal, serta memobilisasi sumber daya yang menopang
keberlanjutan praktik seni.

Peran mereka juga menunjukkan pentingnya modal kultural dan
modal sosial dalam reproduksi budaya. Ni Made Darmi
membawa modal kultural dalam bentuk reputasi, keterampilan,
dan pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman profesional
di Bali. I Wayan Kartawirya dan Ida Wayan Pasha memiliki modal
sosial dalam bentuk jaringan komunitas lokal, akses terhadap
ruang pertunjukan, serta legitimasi dalam struktur sosial
komunitas Bali di Lombok. Kombinasi antara modal kultural dan
modal sosial memungkinkan transmisi pengetahuan berlangsung
secara efektif dan berkelanjutan.

Pembentukan Sekaa Gong "Rene Sari" (1937) sebagai
Organisasi Resmi Pertama

Pembentukan Sekaa Gong "Rene Sari" pada tahun 1937
menandai tonggak penting dalam institusionalisasi seni kakebyaran
di Lombok. Sekaa, sebagai bentuk organisasi komunal yang
mengatur produksi dan reproduksi seni, berfungsi tidak hanya
sebagai unit teknis yang mengelola latihan dan pertunjukan, tetapi
juga sebagai struktur sosial yang mengikat anggota komunitas
dalam jaringan solidaritas, disiplin kolektif, serta transmisi nilai
kultural. Pembentukan sekaa resmi menunjukkan bahwa praktik

186



seni telah melampaui fase awal yang bergantung pada inisiatif
individual atau patronase keluarga bangsawan, dan mulai
terorganisasi dalam bentuk kelembagaan yang lebih formal dan
berkelanjutan.

Sejarah pembentukan Sckaa Gong "Rene Sari" berawal dari
pembelian gamelan palegongan (saih lima) pada tahun 1929 oleh
Cik Gim, seorang keturunan Cina, dati sekelompok seniman dari
Desa Sangsit, Singaraja, yang diundang untuk mengadakan
pertunjukan kesenian di beberapa tempat di Lombok Barat.
Menurut penuturan Ratu Agung (87 tahun), seorang kontributor
gamelan dari Pajang Mataram, setelah dibeli oleh Cik Gim pada
tahun 1930, gamelan tersebut dijual kepada I Nengah Mehe (alm)
dari Pagutan. Pada tahun yang sama, gamelan berpindah tangan
lagi menjadi milik I Wayan Keneh (alm) dari Karang Kubu,
Cakranegara.

Perpindahan kepemilikan gamelan ini menunjukkan bahwa
gamelan bukan hanya instrumen musik, tetapi juga aset ekonomi
dan simbolik yang memiliki nilai tinggi dalam komunitas. Setiap
perpindahan kepemilikan membawa konsekuensi terhadap akses
komunitas terhadap gamelan dan kemungkinan untuk terlibat
dalam praktik seni. Perpindahan terakhir kepada I Wayan Keneh
menjadi penting karena pada tahun 1934, I Wayan Keneh
mengubah gamelan palegongan yang hanya berbilah lima tersebut
menjadi  gamelan gong kebyar sehingga memperluas
kemungkinan repertoar yang dapat dimainkan.

Pada tahun 1937, terbentuk Sckaa Gong "Rene Sari" sebagai
organisasi resmi pertama yang mengelola praktik seni gakebyaran
di Kota Mataram. Pembentukan sekaa ini melibatkan musisi-
musisi yang telah belajar dari berbagai sumber, termasuk mereka

yang pernah belajar dari seniman Paketan pada tahun 1923, serta

187



mereka yang belajar dari Ni Made Darmi, I Wayan Kartawirya,
dan Ida Wayan Pasha kurun waktu tahun 1960-an. Sekaa "Rene
Sari" menjadi wadah formal yang mengorganisasi latihan rutin,
mengatur pembagian peran dalam barungan gamelan, serta
mengelola tanggapan untuk berbagai acara upacara keagamaan

dan sosial.

Pembentukan sekaa resmi membawa beberapa dampak signifikan
terthadap perkembangan seni kakebyaran di Lombok. Pertama,
institusionalisasi dalam bentuk sekaa menyediakan struktur
organisasi yang memfasilitasi transmisi pengetahuan secara
sistematis. Sekaa berfungsi sebagai ruang pembelajaran kolektif
tempat anggota senior mentransmisikan pengetahuan kepada
anggota junior melalui mekanisme latihan bersama, koreksi
praktik, serta partisipasi bertahap dalam pertunjukan.

Kedua, sekaa menyediakan mekanisme distribusi peran yang
mengatur pembagian tanggung jawab dalam barungan gamelan.
Distribusi peran ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga sosial,
karena menentukan posisi masing-masing anggota dalam hierarki
kompetensi dan pengalaman. Anggota yang lebih senior dan
memiliki keterampilan lebih tinggi menempati posisi yang lebih
sentral dalam barngan, sementara anggota junior menempati
posisi yang lebih periferal hingga mereka memperoleh
kompetensi yang cukup untuk bergerak ke posisi yang lebih
sentral.

Ketiga, sekaa berfungsi sebagai unit ekonomi yang mengelola
tanggapan dan mendistribusikan penghasilan kepada anggota.
Meskipun motivasi utama partisipasi dalam sekaa bukan semata-
mata ekonomi, tetapi kultural dan sosial, keberadaan mekanisme
distribusi penghasilan memastikan bahwa anggota memperoleh

kompensasi yang adil atas waktu dan tenaga yang mereka

188



investasikan dalam latthan dan pertunjukan. Mekanisme ini
penting untuk menjaga keberlanjutan partisipasi, terutama dalam

konteks komunitas yang juga menghadapi tekanan ekonomi.

Keempat, sekaa berfungsi sebagai medium solidaritas sosial yang
mengikat anggota dalam jaringan relasi yang melampaui konteks
praktik seni. Partisipasi dalam sekas menciptakan ikatan sosial
yang kuat, karena anggota tidak hanya bertemu dalam konteks
latihan dan pertunjukan, tetapi juga dalam berbagai konteks sosial
lainnya seperti upacara keagamaan, acara komunal, atau peristiwa-
peristiwa penting dalam kehidupan keluarga. Solidaritas ini
memperkuat kohesi komunitas dan memfasilitasi reproduksi

nilai-nilai kolektif yang menjadi landasan praktik seni.

Kelima, sekaa berfungsi sebagai mekanisme legitimasi simbolik
yang memberikan pengakuan terhadap kompetensi dan status
sosial anggota. Keanggotaan dalam sekaa yang memiliki reputasi
baik memberikan prestise sosial dan memperkuat posisi individu
dalam struktur sosial komunitas. Legitimasi ini penting dalam
konteks komunitas minoritas yang menghadapi marginalisasi
dalam struktur sosial yang lebih luas, karena memberikan ruang

pengakuan internal yang menopang identitas dan harga diri.

Sekaa Gong "Rene Sari" menjadi model bagi pembentukan sekaa-
sekaa lain yang kemudian bermunculan di berbagai wilayah Kota
Mataram. Pada perkembangan selanjutnya, tercatat keberadaan
68 sanggar dan sekaa kesenian serta 114 barungan gamelan yang
tersebar di Kota Mataram, menunjukkan bahwa institusionalisasi
yang dimulai oleh Sekaa "Rene Sari" pada tahun 1937 telah
menghasilkan proliferasi organisasi serupa yang menopang
reproduksi seni &akebyaran dalam skala yang lebih luas.

189



Pembentukan sekaa juga menunjukkan kapasitas komunitas Bali
di Lombok untuk mengorganisasi diri secara mandiri dalam
mempertahankan praktik budaya, meskipun berada dalam kondisi
minoritas dan menghadapi marginalisasi struktural. Kemampuan
untuk membentuk organisasi formal, mengelola sumber daya,
serta mempertahankan kontinuitas praktik menunjukkan agensi
komunitas dalam menegosiasikan posisi mereka dalam ruang
multikultural yang kompleks.

Genealogi seni kakebyaran di Lombok menunjukkan bahwa
reproduksi budaya berlangsung melalui proses berlapis yang
melibatkan transmisi instrumental, mobilitas seniman, peran
tokoh-tokoh kunci, serta institusionalisasi dalam bentuk
organisasi komunal. Genealogi ini tidak bersifat linear atau
deterministik, melainkan dibentuk melalui kontigensi historis,
inisiatif individual, serta dinamika relasi sosial yang membuka atau
membatasi kemungkinan transmisi pengetahuan. Pemahaman
terhadap genealogi ini menjadi landasan penting untuk membaca
infrastruktur praktik, repertoar, serta strategi keberlanjutan yang
dikembangkan oleh komunitas Bali dalam mempertahankan seni
kakebyaran sebagai medium reproduksi budaya dan penegasan
identitas.

b) Infrastruktur Praktik: Sanggar dan Sekaa

Infrastruktur praktik seni akebyaran di Kota Mataram terbentuk
melalui jaringan sanggar dan sekaa yang berfungsi sebagai simpul-
simpul produksi, reproduksi, dan transmisi pengetahuan kultural.
Infrastruktur ini tidak dipahami sebagai struktur fisik semata,
melainkan sebagai konfigurasi sosial yang mengorganisasi praktik,
mengatur relasi antaraktor, serta memfasilitasi keberlanjutan

tradisi melalui mekanisme institusional. Keberadaan infrastruktur

190



ini menunjukkan kapasitas komunitas Bali di Lombok untuk
mengorganisasi diri secara mandiri dalam mempertahankan
praktik budaya, meskipun berada dalam kondisi minoritas dan
menghadapi keterbatasan dukungan institusional dari pemerintah
daerah.

Infrastruktur praktik dapat dipahami melalui kerangka teoretis
yang dikembangkan oleh Pierre Bourdieu mengenai arena (fze/d)
sebagai ruang sosial yang semi-otonom, memiliki logika spesifik
tersendiri, dan membangun keyakinan di kalangan para aktor
tentang hal-hal yang mereka pertaruhkan dalam arena tersebut
(1993). Arena seni kakebyaran di Kota Mataram merupakan ruang
kompetisi simbolik tempat berbagai aktor, seniman, patron,
institusi komunal, bersaing untuk memperoleh legitimasi,
pengakuan, serta sumber daya yang menopang keberlanjutan
praktik. Infrastruktur berupa sanggar dan sekaa menyediakan
struktur organisasi yang memungkinkan kompetisi tersebut
berlangsung dalam kerangka aturan yang terlembagakan.

Keberadaan infrastruktur juga berkaitan dengan konsep modal
kultural yang dikemukakan oleh Bourdieu. Modal kultural
mencakup pengetahuan, keterampilan, serta kompetensi yang
diperoleh melalui partisipasi dalam praktik seni dan diakui secara
sosial sebagai sumber daya yang bernilai. Sanggar dan sekaa
berfungsi sebagai ruang tempat modal kultural diproduksi,
diakumulasikan, dan ditransmisikan kepada generasi berikutnya.
Melalui partisipasi berulang dalam latihan, pertunjukan, dan ritual,
anggota sanggar dan sekaa menginternalisasi disposisi estetis,
disiplin praktik, serta orientasi nilai yang membentuk Aabitus
kultural mereka.

Infrastruktur praktik juga dapat dibaca melalui perspektif
communities of practice yang dikembangkan oleh Lave dan Wenger

191



(1991). Sanggar dan sekaa merupakan komunitas praktik tempat
pembelajaran berlangsung melalui partisipasi berulang dalam
aktivitas yang bermakna, bukan melalui instruksi formal yang
terpisah  dari praktik. Pembelajaran berlangsung melalui
mekanisme /egitimate peripheral participation, tempat anggota baru
mulai dari posisi periferal dengan tanggung jawab terbatas,
kemudian secara bertahap bergerak menuju partisipasi penuh
seiring dengan peningkatan kompetensi dan pengakuan sosial.

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai infrastruktur praktik
seni kakebyaran di Kota Mataram melalui tiga fokus pembahasan
yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari pemetaan
kuantitatif yang menunjukkan distribusi sanggar dan sekaa di
Kota Mataram, dilanjutkan dengan analisis distribusi barungan
gamelan sebagai modal instrumental yang menopang praktik, dan
diakhiri dengan pembahasan mendalam mengenai peran sanggar
sebagai ruang transmisi dan reproduksi nilai yang membentuk
keberlanjutan tradisi dalam konteks multikultural Lombok.

Pemetaan 68 Sanggar dan Sekaa Kesenian di Kota Mataram

Pemetaan yang dilakukan pada tahun 2013  berhasil
mengidentifikasi keberadaan 68 sanggar dan sekaa kesenian yang
tersebar di berbagai wilayah Kota Mataram. Angka ini
menunjukkan bahwa infrastruktur praktik seni di Kota Mataram
relatif padat, mengingat Kota Mataram merupakan wilayah yang
terbatas secara geografis namun memiliki keragaman komunitas
etnis yang tinggi. Kepadatan infrastruktur ini mencerminkan
vitalitas praktik seni dalam kehidupan komunitas Bali, sekaligus
menunjukkan bahwa seni bukan sekadar aktivitas marginal,
melainkan bagian integral dari kehidupan sosial dan ritual

komunitas.

192



Distribusi spasial sanggar dan sekaa menunjukkan pola
konsentrasi di wilayah-wilayah tertentu yang menjadi kantong
pemukiman komunitas Bali. Wilayah Cakranegara, sebagai pusat
konsentrasi komunitas Bali, memiliki jumlah sanggar dan sekaa
yang paling banyak, diikuti oleh wilayah Mataram dan beberapa
wilayah lain seperti Ampenan dan Selaparang. Konsentrasi ini
berkaitan dengan pola pemukiman yang telah dibahas
sebelumnya, tempat kedekatan geografis memfasilitasi koordinasi
praktik, memperkuat solidaritas sosial, serta memudahkan akses
anggota komunitas terhadap ruang latihan dan pertunjukan.

Data pemetaan menunjukkan keragaman dalam hal ukuran,
kapasitas, serta orientasi sanggar dan sekaa. Sebagian sanggar
merupakan organisasi yang relatif besar dengan jumlah anggota
yang mencapai puluhan orang, memiliki barungan gamelan
lengkap, serta aktif dalam berbagai konteks pertunjukan baik
ritual maupun sekuler. Sebagian lain merupakan organisasi yang
lebih kecil dengan anggota terbatas, berfungsi terutama untuk
kepentingan upacara keagamaan internal komunitas, atau sebagai
wadah pembelajaran bagi generasi muda yang baru mulai belajar
seni.

Keragaman ini menunjukkan bahwa infrastruktur praktik bersifat
heterogen, tidak monolitik, dan menyediakan berbagai tingkat
akses serta fungsi sesuai dengan kebutuhan komunitas.
Heterogenitas ini penting untuk memahami bahwa reproduksi
budaya tidak berlangsung melalui satu mekanisme tunggal,
melainkan melalui berbagai jalur yang saling melengkapi, masing-
masing memiliki kontribusi spesifik dalam mempertahankan
keberlanjutan tradisi.

Pemetaan juga mengidentifikasi keberadaan sanggar yang
memiliki spesialisasi tertentu. Sebagian sanggar berfokus pada

193



seni tari, dengan latihan rutin untuk berbagai jenis tarian
kakebyaran klasik maupun kreasi baru. Sebagian lain berfokus
pada karawitan (musik gamelan), dengan penckanan pada
penguasaan repertoar fabub pelawasan, kakebyaran, sekatian, atau
gending-gending pesasakan. Sebagian sanggar lainnya bersifat
lebih integratif, menggabungkan latihan tari dan karawitan dalam
satu organisasi, sehingga memfasilitasi kolaborasi antara penari
dan pemusik sejak tahap latihan.

Spesialisasi ini mencerminkan diferensiasi fungsional dalam
infrastruktur praktik, tempat berbagai sanggar dan sckaa
menempati niche spesifik dalam eckosistem seni komunitas.
Diferensiasi ini tidak mengakibatkan fragmentasi, melainkan
justru memperkaya ekosistem dengan menyediakan berbagai
ruang pembelajaran dan partisipasi yang sesuai dengan minat dan
kapasitas individu.

Data pemetaan juga mencatat bahwa sebagian sanggar dan sekaa
memiliki keterkaitan genealogis, tempat sanggar baru terbentuk
melalui pemisahan atau perkembangan dari sanggar yang sudah
ada sebelumnya. Proses ini sering kali terjadi ketika anggota senior
dari sebuah sanggar memutuskan untuk membentuk sanggar baru
di wilayah yang berbeda, atau ketika konflik internal dalam
sanggar mengakibatkan sebagian anggota membentuk organisasi
baru. Meskipun proses ini dapat menimbulkan fragmentasi,
dalam banyak kasus justru memperluas jangkauan infrastruktur
dan meningkatkan aksesibilitas bagi komunitas yang lebih luas.

Keterkaitan genealogis ini juga menunjukkan bahwa transmisi
pengetahuan tidak hanya berlangsung dalam satu sanggar,
melainkan melalui jaringan yang lebih luas yang menghubungkan
berbagai sanggar melalui relasi guru-murid, kolaborasi
pertunjukan, atau pertukaran anggota. Jaringan ini berfungsi

194



sebagai mekanisme difusi pengetahuan yang memfasilitasi
penyebaran repertoar, teknik, serta inovasi estetis di antara

berbagai sanggat.

Dari 68 sanggar dan sekaa yang terpetakan, tidak semuanya aktif
secara konsisten. Sebagian sanggar mengalami pasang surut
aktivitas, tergantung pada ketersediaan anggota, dukungan
finansial, serta permintaan tanggapan. Sebagian sanggar yang
dulunya sangat aktif mengalami penurunan aktivitas akibat
perpindahan anggota senior, kurangnya regenerasi, atau
kompetisi dengan sanggar lain yang lebih dinamis. Sebaliknya,
sebagian sanggar yang baru terbentuk menunjukkan vitalitas
tinggi karena dipimpin oleh seniman yang memiliki energi, visi,
serta kapasitas untuk memobilisasi anggota.

Dinamika ini menunjukkan bahwa infrastruktur praktik bersifat
fluid, tidak statis, dan terus mengalami perubahan sesuai dengan
dinamika internal komunitas serta tekanan eksternal dari
lingkungan sosial yang lebih luas. Fluiditas ini merupakan
karakteristik inheren dari sistem sosial yang hidup, tempat
organisasi terus-menerus beradaptasi terhadap perubahan kondisi

untuk mempertahankan relevansi dan keberlanjutan.

Pemetaan 68 sanggar dan sekaa juga menunjukkan bahwa
komunitas Bali di Kota Mataram memiliki kapasitas organisasi
yang kuat, mampu membentuk dan mempertahankan
infrastruktur praktik dalam skala yang relatif besar meskipun
berada dalam kondisi minoritas dan menghadapi keterbatasan
dukungan institusional. Kapasitas ini mencerminkan pentingnya
seni dalam kehidupan komunitas, tidak hanya sebagai aktivitas
estetis tetapi juga sebagai medium penegasan identitas, transmisi

nilai, serta penguatan solidaritas sosial.

195



Keberadaan infrastruktur yang padat juga menunjukkan bahwa
seni Aakebyaran tidak berada dalam kondisi kepunahan atau
marginalisasi total, melainkan masih memiliki vitalitas yang cukup
untuk direproduksi dan dikembangkan dalam konteks lokal.
Vitalitas ini penting untuk memahami bahwa meskipun
menghadapi tekanan dari dominasi kelompok mayoritas,
komunitas Bali tetap memiliki ruang untuk mempertahankan
praktik budaya melalui organisasi mandiri yang tidak sepenuhnya
bergantung pada dukungan eksternal.

Distribusi 114 Barungan Gamelan (Gong Kebyar, Angklung,
Palawasan)

Data pemetaan tahun 2013 juga mengidentifikasi keberadaan 114
barungan gamelan yang tersebar di Kota Mataram, terdiri dati
berbagai jenis gamelan yang meliputi gong kebyar, angklung, dan
gong palawasan. Jumlah ini menunjukkan bahwa infrastruktur
instrumental untuk praktik seni kakebyaran relatif memadai,
mengingat setiap barungan gamelan memerlukan investasi
ekonomi yang signifikan, baik untuk pembelian maupun
pemeliharaan. Keberadaan 114 barungan gamelan mencerminkan
komitmen komunitas terhadap keberlanjutan praktik seni,
sekaligus menunjukkan kapasitas ekonomi kolektif komunitas
untuk memobilisasi sumber daya bagi kepentingan kultural.

Distribusi barungan gamelan menunjukkan bahwa gong kebyar
merupakan jenis gamelan yang paling banyak, diikuti oleh
angklung dan palawasan. Dominasi gong kebyar mencerminkan
popularitas dan fleksibilitas gamelan ini dalam berbagai konteks
pertunjukan, baik untuk mengiringi tari, mengiringi prosesi ritual,
maupun untuk pertunjukan instrumental. Gong kebyar juga

memiliki daya tarik estetis yang tinggi karena dinamika musikal

196



yang kuat, kemampuan untuk memainkan berbagai repertoar dari
klasik hingga kreasi baru, serta kompatibilitas dengan berbagai

jenis tarian kakebyaran.

Gamelan angklung menempati posisi kedua dalam hal jumlah,
mencerminkan pentingnya gamelan ini dalam konteks upacara
tertentu, terutama upacara yang bersifat lebih intim atau upacara
yang memetlukan suasana musikal yang lebih lembut
dibandingkan dengan gong kebyar. Angklung juga memiliki
fungsi pedagogis yang penting, karena sering digunakan sebagai
medium pembelajaran bagi pemula yang baru mulai belajar teknik
permainan gamelan sebelum beralih ke gong kebyar yang lebih
kompleks.

Gamelan gong palawasan, meskipun jumlahnya lebih sedikit,
tetap memiliki posisi penting dalam infrastruktur praktik karena
fungsinya yang sangat spesifik dalam konteks ritual keagamaan di
pura-pura besar seperti Pura Meru Karang Kecicang. Gamelan
palawasan tidak digunakan dalam konteks pertunjukan sekuler
atau hiburan, melainkan secara eksklusif untuk kepentingan ritual,
sechingea keberadaannya lebih terbatas pada organisasi yang
memiliki tanggung jawab ritual terhadap pura tertentu.

Distribusi barungan gamelan juga menunjukkan pola kepemilikan
yang beragam. Sebagian gamelan dimiliki oleh sanggar atau sekaa
secara kolektif, hasil dari kontribusi anggota atau dukungan
patron. Sebagian lain dimiliki oleh individu atau keluarga yang
kemudian meminjamkan atau menyewakan gamelan kepada
sanggar untuk kepentingan latihan dan pertunjukan. Sebagian
gamelan lainnya dimiliki oleh pura atau organisasi keagamaan,

digunakan secara eksklusif untuk kepentingan upacara ritual.

197



Pola kepemilikan yang beragam ini menunjukkan bahwa akses
terthadap gamelan tidak sepenuhnya merata, dan bahwa
kepemilikan gamelan dapat menjadi sumber modal ekonomi dan
simbolik bagi individu atau organisasi. Kepemilikan gamelan
memberikan kontrol terhadap akses praktik, sehingga pemilik
gamelan memiliki posisi strategis dalam jaringan sosial komunitas
seni. Posisi ini dapat digunakan untuk memperoleh penghasilan
melalui penyewaan, atau untuk memperoleh prestise sosial
melalui patronase yang memfasilitasi praktik seni komunitas.

Distribusi spasial barungan gamelan menunjukkan konsentrasi
yang tinggi di wilayah Cakranegara, selaras dengan konsentrasi
sanggar dan sekaa di wilayah tersebut. Wilayah lain seperti
Mataram, Ampenan, dan Selaparang juga memiliki distribusi
gamelan yang signifikan, meskipun tidak sepadat di Cakranegara.
Distribusi spasial ini berkaitan dengan pola pemukiman
komunitas Bali, kepadatan populasi, serta tingkat aktivitas ritual
dan sosial yang menuntut ketersediaan gamelan.

Data pemetaan juga mencatat kondisi fisik barungan gamelan yang
bervariasi. Sebagian gamelan berada dalam kondisi baik, terawat
secara rutin, dan memiliki kualitas suara yang optimal. Sebagian
lain mengalami kerusakan atau penurunan kualitas akibat
kurangnya pemeliharaan, usia instrumen yang sudah tua, atau
keterbatasan sumber daya untuk melakukan perbaikan. Kondisi
fisik gamelan memengaruhi kualitas pertunjukan dan motivasi
anggota untuk berlatih, sehingga pemeliharaan gamelan menjadi
tantangan penting dalam keberlanjutan infrastruktur praktik.

Pemeliharaan gamelan memerlukan pengetahuan teknis khusus
yang dimiliki oleh pande gamelan (pembuat dan pemelihara
gamelan). Keberadaan pande gamelan di Lombok relatif terbatas,
sehingea sebagian komunitas harus mengandalkan pande dati Bali

198



untuk melakukan perbaikan atau pembuatan gamelan baru.
Ketergantungan ini menunjukkan bahwa infrastruktur praktik
tidak hanya mencakup organisasi sosial dan instrumen fisik, tetapi
juga jaringan keahlian teknis yang menopang keberlanjutan

material dari praktik seni.

Distribusi 114 barungan gamelan juga menunjukkan bahwa
investasi komunitas terhadap infrastruktur instrumental sangat
signifikan. Mengingat biaya pembuatan atau pembelian gamelan
yang tinggi, keberadaan 114 barungan mencerminkan komitmen
jangka panjang komunitas terhadap keberlanjutan praktik seni.
Investasi ini tidak hanya bersifat ekonomis, tetapi juga simbolis,
karena gamelan bukan sekadar instrumen musik melainkan juga
objek sakral yang memiliki nilai spiritual dan kultural.

Dalam konteks komunitas minoritas yang menghadapi
marginalisasi ekonomi dan politik, kemampuan untuk
memobilisasi sumber daya bagi investasi kultural menunjukkan
prioritas nilai yang menempatkan seni sebagai kebutuhan esensial,
bukan sekadar kebutuhan sekunder. Prioritas ini mencerminkan
pemahaman komunitas bahwa keberlanjutan identitas dan kohesi
sosial bergantung pada keberlanjutan praktik budaya, sehingga
investasi terhadap infrastruktur seni merupakan investasi
terhadap keberlanjutan komunitas itu sendiri.

Distribusi barungan gamelan juga memfasilitasi mobilitas praktik,
karena keberadaan gamelan di berbagai lokasi memungkinkan
pertunjukan berlangsung tanpa harus mengangkut gamelan dari
satu tempat ke tempat lain yang memerlukan logistik kompleks.
Mobilitas ini penting dalam konteks upacara keagamaan yang
berlangsung di berbagai pura atau tempat tinggal anggota
komunitas, tempat keberadaan gamelan lokal memfasilitasi

pelaksanaan ritual tanpa hambatan logistik.

199



Peran Sanggar sebagai Ruang Transmisi dan Reproduksi
Nilai

Sanggar dan sekaa berfungsi tidak hanya sebagai organisasi teknis
yang mengelola latihan dan pertunjukan, tetapi lebih fundamental
sebagai ruang transmisi dan reproduksi nilai kultural yang
membentuk keberlanjutan tradisi. Ruang, dalam konteks ini, tidak
dipahami sebagai lokasi fisik semata, melainkan sebagai
konfigurasi sosial yang mengatur relasi, mengorganisasi praktik,
serta memfasilitasi internalisasi disposisi kultural melalui

partisipasi berulang dalam aktivitas yang bermakna.

Transmisi nilai berlangsung melalui mekanisme pembelajaran
yang tidak terpisah dari praktik. Berbeda dengan model
pendidikan formal yang memisahkan instruksi dari praktik,
pembelajaran dalam sanggar berlangsung melalui partisipasi
langsung dalam aktivitas kolektif yang melibatkan pengamatan,
imitasi, koreksi situasional, serta refleksi terhadap pengalaman
praktik. Mekanisme ini sejalan dengan konsep legitimate
peripheral participation yang dikembangkan oleh Lave dan
Wenger (1991), tempat pembelajaran berlangsung melalui
keterlibatan bertahap dalam komunitas praktik.

Anggota baru yang bergabung dengan sanggar mulai dari posisi
periferal dengan tanggung jawab terbatas, seperti membantu
persiapan latihan, mengamati latthan anggota senior, atau
memainkan instrumen yang secara teknis lebih sederhana. Melalui
pengamatan berulang, anggota baru menginternalisasi pola-pola
praktik, memahami relasi antara berbagai bagian dalam barungan
gamelan, serta mengembangkan sensibilitas estetis terhadap

kualitas suara, timing, dan dinamika musikal.

200



Seiring dengan peningkatan kompetensi, anggota baru secara
bertahap bergerak menuju posisi yang lebih sentral, memainkan
instrumen yang lebih kompleks, atau mengambil tanggung jawab
yang lebih besar dalam koordinasi barungan. Pergerakan ini tidak
ditentukan oleh kriteria formal seperti ujian atau sertifikasi,
melainkan melalui pengakuan sosial dari anggota senior dan
komunitas yang menilai bahwa individu tersebut telah memiliki
kompetensi yang cukup untuk menempati posisi tertentu.

Transmisi nilai tidak hanya mencakup keterampilan teknis, tetapi
juga disposisi kultural yang membentuk orientasi individu
tethadap praktik seni. Disposisi ini mencakup disiplin dalam
latihan, rasa hormat terhadap guru dan senior, kesediaan untuk
berkolaborasi dengan anggota lain, serta komitmen terhadap
keberlanjutan tradisi. Disposisi ini tidak diajarkan melalui
instruksi verbal yang eksplisit, melainkan terinternalisasi melalui
pengalaman praktik yang berulang dalam konteks sosial yang
mengatur ekspektasi dan norma perilaku.

Sanggar juga berfungsi sebagai ruang sosialisasi tempat anggota
membangun relasi sosial yang melampaui konteks praktik seni.
Latihan rutin, pertunjukan bersama, serta partisipasi dalam
upacara keagamaan menciptakan ikatan sosial yang kuat yang
mengikat anggota dalam jaringan solidaritas. Ikatan ini penting
dalam  konteks komunitas minoritas yang menghadapi
marginalisasi, karena menyediakan jatingan dukungan sosial yang
menopang resiliensi komunitas dalam menghadapi tekanan

eksternal.

Reproduksi nilai juga berlangsung melalui ritual-ritual yang
dilakukan dalam sanggar, seperti upacara penyucian gamelan,
persembahan sebelum latihan atau pertunjukan, serta berbagai

ritual yang mengintegrasikan praktik seni dengan orientasi religius

201



komunitas. Ritual-ritual ini tidak hanya berfungsi sebagai
prosedur teknis, tetapi sebagai medium yang menghubungkan
praktik seni dengan kosmologi Hindu-Bali, sehingga menegaskan
bahwa seni bukan sekadar aktivitas sekuler melainkan bagian
integral dari kehidupan spiritual komunitas.

Sebagaimana dikatakan Suyadnya (2006), dalam kehidupan
sehari-hari komunitas Bali di Kota Mataram:

“Bila bertandang pada kampung-kampung tua pada sore
menjelang malam. Pada beberapa banjar yang memiliki
perangkat gamelan, sayup-sayup akan terdengar suara
gamelan yang dimilikinya dimainkan warga setempat,
baik gong, angklung maupun rindik. Begitu juga di
sejumlah bale banjar, bisa dilihat adanya sekelompok
teruna-teruni yang sedang belajar menari”.

Kutipan ini menggambarkan vitalitas praktik seni dalam
kehidupan sehari-hari komunitas, tempat sanggar dan bale banjar
menjadi pusat aktivitas kultural yang melibatkan berbagai
generasi. Keberadaan latihan rutin pada sore menjelang malam
menunjukkan bahwa praktik seni terintegrasi dalam ritme
kehidupan komunitas, bukan sebagai aktivitas yang terpisah atau
marginal.

Sanggar juga berfungsi sebagal ruang negosiasi tempat nilai-nilai
tradisional dinegosiasikan dengan tuntutan kontemporer. Dalam
konteks Kota Mataram yang multikultural dan dinamis, sanggar
tidak dapat sepenuhnya terisolasi dari pengaruh eksternal.
Anggota sanggar, terutama generasi muda, membawa serta
pengalaman dan orientasi yang dibentuk oleh pendidikan formal,
media massa, serta interaksi dengan komunitas lain. Pengalaman
ini membuka ruang bagi negosiasi mengenai relevansi tradisi,
bentuk adaptasi yang dapat diterima, serta strategi untuk

202



mempertahankan praktik tanpa kehilangan daya tarik bagi
generasi muda.

Negosiasi ini tidak selalu berlangsung harmonis, dan sering kali
menimbulkan ketegangan antara orientasi konservatif yang
menekankan kontinuitas dengan tradisi dan orientasi inovatif
yang menghendaki adaptasi terhadap selera kontemporer.
Ketegangan ini diselesaikan melalui dialog internal dalam sanggat,
tempat anggota senior dan junior menegosiasikan batas-batas
perubahan yang dapat diterima tanpa mengorbankan nilai-nilai
inti tradisi.

Sanggar juga berperan sebagai medium resistensi terhadap
marginalisasi yang dialami oleh komunitas Bali dalam struktur
sosial yang lebih luas. Melalui penguatan praktik seni, sanggar
berfungsi sebagai ruang tempat identitas komunitas ditegaskan,
memori kolektif dipertahankan, serta solidaritas sosial diperkuat.
Resistensi ini tidak selalu bersifat konfrontatif, melainkan
berlangsung melalui persistensi praktik yang mempertahankan
visibilitas komunitas meskipun menghadapi tekanan untuk

menyesuaikan diri dengan norma mayoritas.

Peran sanggar sebagai ruang transmisi dan reproduksi nilai juga
berkaitan dengan fungsi pedagogis yang tidak hanya menyasar
kompetensi teknis tetapi juga pembentukan identitas. Melalui
partisipasi dalam sanggar, individu tidak hanya belajar cara
memainkan gamelan atau menari, tetapi juga belajar tentang siapa
mereka sebagai anggota komunitas Bali, apa yang membedakan
mereka dari kelompok lain, serta tanggung jawab apa yang mereka
miliki terhadap keberlanjutan tradisi leluhur.

Pembentukan identitas ini penting dalam konteks komunitas yang
mengalami krisis identitas akibat lamanya berada di luar wilayah

203



asal. Sebagian anggota komunitas Bali di Lombok tidak
mengetahui daerah asal keluarga mereka di Bali, dan mengalami
kebingungan mengenai identitas mereka, apakah mereka orang
Bali atau orang Lombok. Sanggar berfungsi sebagai ruang tempat
identitas Bali ditegaskan melalui praktik budaya yang
menghubungkan mereka dengan tradisi leluhur, sehingga
memberikan rasa kontinuitas dan keanggotaan dalam komunitas
yang lebih luas.

Sanggar juga berfungsi sebagai medium penguatan modal kultural
yang dapat dikonversi menjadi modal sosial dan ekonomi.
Kompetensi yang diperoleh melalui partisipasi dalam sanggar
memberikan individu kapasitas untuk berpartisipasi dalam
tanggapan yang memberikan kompensasi ekonomi, memperoleh
pengakuan sosial dalam komunitas, serta akses terhadap jaringan
sosial yang lebih luas yang membuka peluang ekonomi dan sosial
lainnya.

Dalam konteks komunitas minoritas yang menghadapi
keterbatasan akses terhadap sumber daya ekonomi dan politik,
modal kultural yang diperoleh melalui partisipasi dalam seni dapat
menjadi sumber daya penting yang menopang keberlanjutan
ekonomi individu dan keluarga. Konversi modal kultural menjadi
modal ekonomi ini menunjukkan bahwa seni tidak hanya
memiliki fungsi simbolik tetapi juga fungsi material yang
berkontribusi terhadap kesejahteraan komunitas.

Peran sanggar sebagai ruang transmisi dan reproduksi nilai
menunjukkan bahwa keberlanjutan tradisi tidak berlangsung
secara otomatis, melainkan memerlukan institusi sosial yang
secara aktif mengorganisasi praktik, memfasilitasi pembelajaran,
serta mempertahankan relevansi tradisi dalam konteks sosial yang

terus berubah. Dengan demikian, sanggar merupakan

204



infrastruktur kritis yang menopang keberlanjutan seni kakebyaran
sebagai medium reproduksi budaya dan penegasan identitas
komunitas Bali di Lombok.

¢) Repertoar dan Musikalitas

Repertoar dan musikalitas seni kakebyaran di Lombok terbentuk
melalui transmisi pengetahuan estetis dari Bali, adaptasi terhadap
konteks lokal, serta pengembangan kreatif yang menghasilkan
kekhasan tersendiri. Repertoar tidak dipahami sebagai kumpulan
komposisi yang statis, melainkan sebagai sistem pengetahuan
yang hidup, terus berkembang melalui praktik, dan dinegosiasikan
sesuai dengan fungsi sosial serta konteks pertunjukan. Musikalitas
merujuk pada logika estetis yang mengatur struktur melodj, ritme,
dinamika, serta relasi antarinstrumen dalam barungan gamelan,
membentuk identitas sonik yang membedakan satu tradisi dari

tradisi lainnya.

Repertoar dan  musikalitas  seni  kakebyaran di  Lombok
memperlihatkan pengaruh kuat dari tradisi Bali Utara, khususnya
dari daerah Singaraja dan sekitarnya. Pengaruh ini dapat ditelusuri
melalui karakteristik musikal yang menekankan tempo cepat,
dinamika tinggi, serta penggunaan teknik Aakebyaran yang
menonjolkan kontras dan intensitas. Meskipun demikian,
repertoar di Lombok tidak sepenuhnya identik dengan yang ada
di Bali, karena telah mengalami proses seleksi, adaptasi, serta
pengembangan lokal yang menghasilkan varian-varian yang

mencerminkan pengalaman komunitas Bali di Lombok.

Pemahaman terhadap repertoar dan musikalitas penting untuk
membaca  bagaimana  nilai-nilai  estetis  ditransmisikan,
dipertahankan, dan ditransformasikan dalam konteks reproduksi

budaya. Repertoar berfungsi sebagai medium memori kolektif

205



yang menghubungkan komunitas dengan tradisi leluhur, sekaligus
sebagai ruang ekspresi yang memungkinkan kreativitas dalam
batas-batas estetis yang telah terlembagakan. Musikalitas, di sisi
lain, berfungsi sebagai penanda identitas yang membedakan seni
kakebyaran Lombok dari tradisi lain, sekaligus sebagai sistem nilai

yang mengatur penilaian terhadap kualitas pertunjukan.

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai repertoar dan
musikalitas seni &akebyaran di Lombok melalui tiga fokus
pembahasan yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari
gaya Bali Utara yang menjadi rujukan utama dalam musikalitas
kakebyaran di Lombok, dilanjutkan dengan pembahasan khusus
mengenai gamelan palawasan sebagai medium ritual di Pura Meru
Karang Kecicang yang memperlihatkan kontinuitas tradisi
palawasan sejak abad ke-19, dan diakhiri dengan pembahasan
mengenai repertoar tari yang dikategorikan menurut fungsi ritual
dan sosialnya: wali, bebali, dan balih-balihan.

Gaya Bali Utara: Tabuh Palawasan, Lalonggoran, Sekatian

Musikalitas seni kakebyaran di Lombok memperlihatkan pengaruh
dominan dari gaya Bali Utara, khususnya melalui repertoar zabub
palawasan, lalonggoran, dan sekatian yang memiliki karakteristik
estetis berbeda dari tradisi Bali Selatan. Pengaruh ini tidak bersifat
kebetulan, melainkan merupakan hasil dati jaringan genealogis
yang menghubungkan komunitas Bali di Lombok dengan tradisi
musikal Singaraja melalui transmisi gamelan, mobilitas seniman,
serta kontinuitas praktik ritual yang mempertahankan repertoar
tertentu sebagai bagian integral dari kehidupan keagamaan.

Sebagaimana telah dibahas sebelumnya, meskipun sebagian besar
orang Bali di Lombok berasal dari daerah Karangasem, pengaruh
kesenian khususnya gamelan gong dan gender wayang ternyata

206



datang dari Bali Utara. Sebagaimana diungkap oleh David
Harnish (2005):

"Most Balinese in Lombok originate from the
Karangasem district in Fast Bali, and some distinctive
regional music traditions have been maintained. Other
influences — for example, the styles of gamelan gong and
gamelan gender wayang-appear to have come from
North Bali."

Diskrepansi antara asal geografis komunitas dan sumber
pengaruh musikal ini menunjukkan bahwa transmisi budaya tidak
selalu mengikuti jalur migrasi demografis, melainkan dapat
berlangsung melalui jaringan patronase, mobilitas seniman, atau
pemilihan strategis terhadap tradisi tertentu yang dianggap lebih
sesuai dengan kebutuhan ritual atau estetis komunitas.

Tabuh palawasan merupakan repertoar yang dimainkan dengan
menggunakan gamelan gong palawasan (gamelan gong gede).
Repertoar ini memiliki kemiripan dengan komposisi lalonggoran
yang ada di daerah Singaraja, ditandai oleh karakteristik musikal
yang spesifik: tempo cepat dari awal hingga akhir, volume yang
keras, serta penggunaan teknik kakebyaran yang menonjolkan
dinamika dan intensitas.

Di Kota Mataram, komposisi Zzbubh palawasan hampir merata
dimainkan oleh sekaa-sekaa gong palawasan yang ada. Dari 15
seckaa gong palawasan yang terdapat dan masih aktif, semuanya
memiliki bentuk, struktur, dan komposisi #buh palawasan yang
sama. Keseragaman ini menunjukkan adanya standardisasi
repertoar yang terlembagakan melalui transmisi berulang dalam
jaringan sekaa, mempertahankan kontinuitas dengan tradisi yang
telah ada sejak abad ke-19.

207



Terdapat tradisi yang kuat di kalangan sekaa-sekaa gong
palawasan di Lombok mengenai struktur penyajian yang harus
diikuti. Penyajian fabuh palawasan memiliki struktur yang terdiri
atas fabuh pamungkah wajib, yakni fabubh Macan Angelur dan tabub
Longgor Angelik. Kedua Zzbub ini berfungsi sebagai pembuka
yang wajib dimainkan sebelum repertoar lainnya, menandai
transisi dari kondisi profan menuju kondisi sakral yang diperlukan
untuk pelaksanaan ritual. Setelah kedua fabuh pamungkah ini,
barulah dimainkan jenis-jenis komposisi fzbub yang lain seperti
tabuh pat, tabuh nem, dan tabuh kutus.

Repertoar tabuh pat yang masih bertahan di kalangan sekaa-sekaa
di Kota Mataram mencakup: Selisit, Ampelukun, Yung-Yung,
Lasem, Semaradana, Manggis Kuning, Tuhu-Tuhu Dara, Lutung
Linglang, Bughari, dan Gadung Melati. Repertoar fzbuh nem
mencakup: Brahmara, Galang Kangin, Sebitan Penyalin, Segara,
Poh Jenggi, Angsel Kado, Jobog, Dang-Dang, Rudira, Ron-Ron,
dan Lengker. Adapun komposisi zabuh kutus mencakup: Pudak
Janur, Subandar, Lente, Suduk Maru, Jaya Semara, Kabur Halus,
Tangis Buleleng, Kambing Domba, dan Lasem Keraton.

Keragaman repertoar ini menunjukkan bahwa tradisi palawasan
di Lombok memiliki kedalaman dan kompleksitas yang
signifikan, mencerminkan  transmisi  pengetahuan  yang
berlangsung secara intensif selama lebih dari dua abad. Meskipun
demikian, dari sekian banyak repertoar, sebagian telah mengalami
proses kepunahan atau berada dalam kondisi terancam karena
jarang dimainkan dan keterbatasan daya ingat para seniman.
Beberapa komposisi yang telah punah adalah komposisi zabub
yang memiliki struktur melodi yang panjang, yang memerlukan
kapasitas memori yang tinggi dan latthan yang intensif untuk

mempertahankannya.

208



Ancaman kepunahan ini mencerminkan tantangan yang dihadapi
dalam transmisi oral repertoar tradisional, tempat pengetahuan
tidak terdokumentasikan secara tertulis melainkan dipertahankan
melalui memori kolektif yang bergantung pada partisipasi aktif
dan kontinuitas praktik. Ketika partisipasi menurun akibat
perubahan sosial, mobilitas generasi muda, atau kompetisi dengan
bentuk hiburan lain, memori kolektif melemah dan sebagian
repertoar mengalami erosi.

Komposisi zabuh sekatian merupakan bentuk komposisi lain yang
musikalitasnya juga berasal dari daerah Bali Utara. Berbeda
dengan komposisi zabuh palawasan yang dimainkan dengan
gamelan gong palawasan, di Kota Mataram komposisi fabub
sekatian umumnya dimainkan dengan menggunakan gamelan
gong kebyar dan gamelan angklung. Keberadaan komposisi zabuh
sekatian ini sangat terkait dengan keberadaan gamelan gong
kebyar dan gamelan angklung di Kota Mataram yang masuk pada
periode yang lebih kemudian dibandingkan dengan gamelan

palawasan.

Tabuh sekatian memiliki karakteristik musikal yang berbeda dati
tabuh palawasan. Meskipun sama-sama menggunakan teknik
kakebyaran dengan tempo cepat dan dinamika tinggl, zabub
sekatian memiliki struktur yang lebih variatif, dengan penggunaan
modulasi tonal yang lebih kompleks, serta integrasi yang lebih erat
dengan tari kakebyaran. Tabuh sekatian sering digunakan untuk
mengiringi tari-tarian &akebyaran klasik maupun kreasi baru,
sehingea memiliki fleksibilitas yang lebih tinggi dalam berbagai

konteks pertunjukan.

Pengaruh gaya Bali Utara dalam repertoar dan musikalitas
kakebyaran di  Lombok menunjukkan bahwa transmisi

pengetahuan estetis tidak selalu mengikuti jalur migrasi

209



demografis, melainkan dapat berlangsung melalui jaringan
patronase, pemilihan strategis terhadap tradisi tertentu, serta
mobilitas seniman yang membawa pengetahuan dari satu wilayah
ke wilayah lain. Gaya Bali Utara, dengan karakteristik musikal
yang kuat, dinamis, dan keras, dianggap sesuai dengan kebutuhan
ritual serta preferensi estetis komunitas Bali di Lombok, sehingga

dipertahankan dan direproduksi secara konsisten hingga saat ini.

Karakteristik gaya Bali Utara yang menekankan dinamika tinggi
dan tempo cepat juga dapat dibaca sebagai artikulasi simbolik
terhadap vitalitas dan ketahanan komunitas Bali di Lombok.
Dalam konteks minoritas yang menghadapi marginalisasi,
intensitas musikal dapat berfungsi sebagai pernyataan kehadiran
yang tegas, mempertahankan visibilitas simbolik komunitas
melalui volume suara yang keras dan dinamika yang menuntut
perhatian. Musikalitas, dengan demikian, tidak hanya berfungsi
sebagai ekspresi estetis tetapi juga sebagai strategi simbolik dalam
menegaskan keberadaan komunitas.

Gaya Bali Selatan: 7abuh Lelambatan, Tari Kakebyaran,
Karawitan dan Tari Kreasi Baru

Tahun 1950an merupakan babak baru dalam perkembangan seni
kakebyaran di Kota Mataram. Pada periode tahun 1950an di Kota
Mataram mulai berkembang seni kakebyaran gaya Bali Selatan
yang dibawa oleh I Ketut Loncah salah seorang seniman dari
Desa Sengguan Gianyar. Musikalitas seni kakebyaran gaya Bali
Selatan memiliki karakteristik yang berbeda dengan seni
kakebyaran gaya Bali Utara. Perbedaan tersebut terletak pada tata
penyajian dan beberapa aspek musikalnya.

Tata penyajian komposisi gaya Bali Selatan lebih terstruktur
dengan pembagian struktur yang jelas seperti bagian pangawit,

210



pangawak, pangisep dan pangecet. Adanya struktur seperti ini karena
kakebyaran gaya Bali Selatan mendapat banyak pengaruh dari
komposisi pagongan dan palegongan yang keberadaannya lebih awal
dari gong kebyar. Adapun komposisi pagongan dan palegongan adalah
komposisi klasik yang memiliki struktur dan #ger-uger yang sangat
mengikat dengan jajar pageh yang sudah ditentukan. Sedangkan
dalam aspek musikalitasnya, musikalitas &ebyar gaya Bali Selatan
memiliki dinamika atau nafas lagu yang lebih teratur, pelan serta
sangat memperhitungkan keseimbangan atau harmoni dari

berbagai instrumen yang terdapat di dalamnya.

Sebagaimana telah diungkap di atas, tahun 1950-an merupakan
tonggak baru keberadaan seni kakebyaran di Kota Mataram.
Perkembangan ini dimulai ketika I Nengah Mehe (alm) membeli
seperangkat gamelan Gong kebyar pada tahun 1952 dari Desa
Takmung, Klungkung yang diperantarai oleh Pan Sandia dari
Desa Tihingan. Dari pembelian gamelan tersebut selanjutnya
pada tahun 1953 dibentuk sebuah sekaa gong yang diberi nama “Cri
Ganesa Dharma”. Keberadaan sekaa gong ini sangat popular bagi
masyarakat Kota Mataram. Selain ditunjang oleh para penabuh
yang handal, sekaa ini juga memiliki pimpinan yang sangat loyal
dan kuat secara material sehingga bisa mendukung pendanaan
dati setiap aktivitas yang dilakukannya.

Kuatnya dukungan finansial terhadap sekaa gong ini, ditujukan
untuk meningkatkan kemampuan teknis para anggota sekaa serta
menambah perbendaharaan repertoar komposisi kakebyaran. 1
Nengah Mehe secara langsung mendatangkan seorang pembina
yaitu I Ketut Loncah dari Desa Sengguan Gianyar untuk
membina sekaa gong Cri Ganesha Dharma pada tahun 1953 (lihat
gambar 5.6). Pembinaan yang dilakukan oleh I Ketut Loncah
berlanjut hingga tahun 1959. Kedatangan I Ketut Loncah untuk

211



membina sekaa gong Cri Ganesa Dharma menandai babak baru
perkembangan seni £akebyaran di Kota Mataram yaitu munculnya
seni Rakebyaran gaya Bali Selatan. Selama enam tahun membina
sekaa gong ini, banyak repertoar kakebyaran gaya Bali Selatan
dituangkan berupa tabuh instrumental dan beberapa tabuh
iringan tari kebyar.

Menurut informasi I Made Kawi, 79 tahun, (wawancara tanggal 5
Juni 2013), pada saat membina sekaa gong Cri Ganesha Dharma
dari tahun 1953 hingga 1959 beberapa tabuh yang dituangkan
pada saat itu antara lain: Tabuh Lelambatan Sinar, Pelayon dan
Semarandbana sedangkan iringan tarinya yang dituangkan di
antaranya: Oleg  Tambulilingan, Margapati dan  Panji  Semirang
(Yudarta, 2013:40).

Popularitas seni kakebyaran gaya Bali Selatan semakin meningkat
di Kota Mataram ketika pada tahun 1954 sekelompok seniman
dari Bali mengadakan pementasan di beberapa tempat di Lombok
atas undangan I Nengah Mehe. Turut serta dalam rombongan
tersebut adalah seniman-seniman yang memang handal dalam
seni kakebyaran yaitu Ni Made Darmi dan I Nyoman Kaler.
Kehadiran kedua seniman tersebut dalam rombongan yang
dipimpin oleh Cokorda Bagus Sayoga dimanfaatkan. Di samping
menari kedua penari itu juga diminta untuk melatih beberapa
orang penari yang ada di Kota Mataram. Salah seorang di
antaranya adalah Ni Wayan Tinggen yang kemudian menjadi salah
seorang penari handal di Lombok.

Pesatnya perkembangan sekaa gong ini sejak dibina oleh I Ketut
Loncah, Ni Made Darmi dan I Nyoman Kaler menjadikan sekaa
gong Cri Ganesa Dharma sebagai salah satu sekaa gong terbaik di
Kota Mataram dan pada puncaknya mereka diundang oleh Bung
Karno untuk mengadakan pementasan pada jamuan makan

212



malam kepresidenan di Istana Tampak Siring Gianyar atas
undangan Presiden Soekarno pada tahun 1958. Selain
mengadakan pementasan di Istana Tampak Siring, rombongan
kesenian ini juga berkesempatan mengadakan lawatan serta
pementasan di Bali Hotel dan menginap di Tampak Gangsul,
Denpasar (lihat gambar 5.7).

Gamelan Palawasan sebagai Medium Ritual di Pura Meru
Karang Kecicang

Gamelan gong palawasan menempati posisi khusus dalam
kehidupan ritual komunitas Bali di Kota Mataram, terutama
dalam konteks upacara keagamaan di Pura Meru Karang
Kecicang. Posisi khusus ini tidak hanya ditentukan oleh fungsi
instrumental gamelan sebagai pengiring prosesi ritual, tetapi juga
oleh status simbolik gamelan sebagai objek sakral yang memiliki
keterkaitan dengan sejarah panjang keberadaan komunitas Bali di
Lombok, memori kolektif mengenai kontinuitas tradisi, serta
legitimasi ritual yang tidak dapat digantikan oleh jenis gamelan
lainnya.

Pura Meru Karang Kecicang merupakan salah satu pura besar
yang memiliki signifikansi tinggi dalam kehidupan religius
komunitas Hindu-Bali di Kota Mataram. Sebagai pura yang
didirikan pada masa kekuasaan Kerajaan Karangasem, Pura Meru
tidak hanya berfungsi sebagai tempat persembahyangan tetapi
juga sebagai simbol kontinuitas dengan masa lalu yang
menghubungkan komunitas kontemporer dengan leluhur yang
telah menetap di Lombok sejak abad ke-17. Keberadaan gamelan
palawasan di pura ini menjadi bagian integral dari struktur ritual
yang telah terlembagakan selama berabad-abad.

213



Gamelan palawasan yang digunakan di Pura Meru Karang
Kecicang memiliki sejarah genealogis yang dapat ditelusuri hingga
abad ke-19, sebagaimana telah dibahas sebelumnya melalui
prasasti yang tertera pada sepasang kendang "I Kusuma
Galangan" yang berasal dari tahun Caka 1722 (1800 Maschi).
Gamelan ini dibuat oleh seorang pande gamelan dari daerah
Sawan, Singaraja, untuk kepentingan pelaksanaan ritual di Pura
Meru, menunjukkan bahwa sejak awal keberadaannya, gamelan
ini memiliki fungsi ritual yang spesifik dan tidak digunakan untuk

kepentingan sekuler atau hiburan.

Gamelan palawasan di Pura Meru memiliki fungsi yang sangat
spesifik dalam konteks ritual keagamaan. Gamelan ini senantiasa
dipakai untuk mengiringi prosesi pelaksanaan upacara keagamaan
yang dilakukan setiap purnama kedasa, yang merupakan hari
pelaksanaan pujawali di pura tersebut. Pujawali merupakan hari
raya pura yang dirayakan secara periodik, menandai peringatan
terhadap peristiwa sakral atau penghormatan terhadap
manifestasi Tuhan yang berstana di pura. Penggunaan gamelan
palawasan dalam konteks ini bukan pilihan arbitrer, melainkan
merupakan kewajiban ritual yang telah terlembagakan dan
memiliki legitimasi simbolik yang kuat.

Prosesi ritual di Pura Meru yang diiringi oleh gamelan palawasan
mencakup berbagai tahapan yang masing-masing memiliki
repertoar fabuh yang sesuai. Prosesi dimulai dengan fabuh
pamungkah (Macan Angelur dan Longgor Angelik) yang
menandai pembukaan ritual dan transisi dari kondisi profan
menuju kondisi sakral. Setelah itu, berbagai fabub palawasan
lainnya dimainkan sesuai dengan tahapan prosesi, seperti prosesi
menghaturkan sesaji, prosesi pengambilan tirta (air suct), prosesi

persembahyangan komunal, hingga penutupan ritual.

214



Setiap tahapan prosesi memiliki korespondensi dengan repertoar
tabuh tertentu yang telah terlembagakan melalui tradisi panjang.
Korespondensi ini tidak bersifat arbiter, melainkan didasarkan
pada pemahaman kosmologis mengenai kesesuaian antara
karakteristik musikal dengan fungsi ritual. Tabub-tabub tertentu
yang memiliki dinamika tinggi dan tempo cepat digunakan untuk
mengiringi prosesi yang bersifat aktif dan melibatkan pergerakan
fisik, sementara fabub-tabuh yang lebih tenang digunakan untuk

mengiringi momen-momen kontemplasi atau persembahyangan.

Penggunaan gamelan palawasan dalam ritual di Pura Meru juga
melibatkan keterlibatan komunitas Sasak, sebagaimana telah
dibahas sebelumnya. Di samping diiringi dengan berbagai jenis
kesenian Bali, prosesi ritual juga melibatkan beberapa bentuk
kesenian Sasak seperti comprang atau barong tengkogq, teleq, dan
pelantuan tembang pesasakan yang diiring dengan instrumen
preret. Keterlibatan kedua etnis dalam satu konteks ritual
menunjukkan bahwa gamelan palawasan tidak hanya berfungsi
sebagai medium ritual komunitas Bali, tetapi juga sebagai medium
akulturasi yang memfasilitasi kolaborasi lintas etnis dalam konteks

religius.

Terjadinya perpaduan budaya di dalam pelaksanaan upacara di
Pura Meru Karang Kecicang menunjukkan adanya kemiripan
dengan prosesi ritual upacara yang terjadi di Pura Lingsar. Adanya
persamaan pola prosesi ritual antara kedua pura ini, menurut
penjelasan Jro Mangku I Made Getul sebagai pemangku di Pura
Meru, adalah sebagai sebuah keharusan dan penghormatan
kepada Ida Betara yang berstana di Lingsar. Pernyataan ini
mengindikasikan ~ bahwa terdapat jaringan ritual yang
menghubungkan berbagai pura di Lombok, tempat tradisi ritual

215



di satu pura memiliki referensi terhadap tradisi di pura lain,

membentuk sistem ritual yang koheren dan saling merujuk.

Gamelan palawasan di Pura Meru juga memiliki status simbolik
yang melampaui fungsi instrumentalnya. Gamelan ini dipahami
sebagai objek sakral yang memiliki tuah dan kekuatan spiritual.
Sepasang kendang "I Kusuma Galangan" misalnya, dijuluki
"kendang kletek" karena ketika posisinya dimiringkan dan
digoyang muncul suara seperti ada benda yang terlepas di
dalamnya, padahal tidak ada benda lain di dalam kendang
tersebut. Keajaiban kendang ini diyakini bisa menyembuhkan
beberapa penyakit yang diderita oleh warga setempat,
menunjukkan bahwa gamelan tidak hanya dipahami sebagai
instrumen musik tetapi juga sebagai medium spiritual yang
memiliki kekuatan penyembuhan.

Kepercayaan terhadap kekuatan spiritual gamelan mencerminkan
pandangan kosmologis komunitas Hindu-Bali yang tidak
memisahkan secara tegas antara dimensi material dan spiritual.
Gamelan, sebagai objek yang dibuat melalui proses ritual tertentu,
diberkati melalui upacara penyucian, dan digunakan secara
konsisten dalam konteks ritual, diyakini menyerap energi spiritual
yang membuatnya memiliki kekuatan di luar fungsi
instrumentalnya. Kepercayaan ini memperkuat status sakral
gamelan dan memastikan bahwa gamelan diperlakukan dengan
penuh hormat, dipelihara dengan baik, dan digunakan secara
eksklusif untuk kepentingan ritual.

Pemeliharaan gamelan palawasan di Pura Meru merupakan
tanggung jawab komunal yang melibatkan pengamong gamelan
dan anggota pemaksan (jemaah pura). Pemeliharaan tidak hanya
mencakup perawatan fisik instrumen tetapi juga pelaksanaan

ritual-ritual periodik untuk menyucikan gamelan, memastikan

216



bahwa gamelan tetap berada dalam kondisi sakral yang diperlukan
untuk fungsi ritualnya. Ritual penyucian gamelan biasanya
dilakukan menjelang pujawali, melibatkan persembahan, doa, dan
prosesi yang dipimpin oleh pemangku.

Tanggung jawab komunal terhadap pemeliharaan gamelan
memperkuat ikatan sosial antaranggota pemaksan, karena setiap
anggota memiliki kewajiban untuk berkontribusi dalam
memastikan bahwa gamelan tetap dapat berfungsi dengan baik.
Kontribusi dapat berupa tenaga dalam membersihkan gamelan,
sumber daya ckonomi untuk perbaikan instrumen yang rusak,
atau partisipasi dalam ritual penyucian. Melalui tanggung jawab
bersama ini, gamelan berfungsi sebagai medium yang mengikat
komunitas dalam jaringan kewajiban timbal balik yang

memperkuat solidaritas sosial.

Gamelan palawasan sebagai medium ritual di Pura Meru Karang
Kecicang menunjukkan bahwa reproduksi budaya tidak hanya
berlangsung melalui transmisi pengetahuan teknis, tetapi juga
melalui pemeliharaan konteks ritual yang memberikan makna dan
legitimasi terhadap praktik. Tanpa konteks ritual yang
mempertahankan fungsi gamelan sebagai medium sakral, gamelan
palawasan mungkin akan kehilangan signifikansinya dan
terdegradasi menjadi sekadar objek museum atau instrumen
untuk hiburan sekuler. Pemeliharaan konteks ritual, dengan
demikian, merupakan strategi kunci dalam mempertahankan
keberlanjutan tradisi palawasan di Lombok.

Tari-Tarian: Kategori Wali, Bebali, dan Balih-Balihan

Repertoar tari dalam tradisi seni kakebyaran di Lombok dapat
dikategorikan berdasarkan fungsi ritual dan sosialnya menjadi tiga
kelompok utama: tari wali (tari sakral), tari bebali (tari semi-

217



sakral), dan tari balih-balihan (tari hiburan). Kategorisasi ini
bukan sekadar taksonomi formal, melainkan mencerminkan
hierarki nilai yang mengatur posisi masing-masing jenis tati dalam
kosmologi  Hindu-Bali, sekaligus menentukan konteks
pertunjukan, syarat pelaksanaan, serta makna simbolik yang

terkandung dalam masing-masing kategori.

Kategorisasi tari menjadi wali, bebali, dan balih-balihan berakar
pada konsep kosmologi Bali yang membagi realitas menjadi zona-
zona sakral dengan tingkat kesakralan yang berbeda. Tari wali
berada pada zona paling sakral (utama mandala), tari bebali
berada pada zona tengah (madya mandala), sementara tari balih-
balihan berada pada zona profan (nista mandala). Meskipun
terdapat hierarki kesakralan, ketiga kategori ini saling melengkapi
dalam membentuk ekosistem seni yang menopang kehidupan
ritual dan sosial komunitas.

Tari wali (tari sakral) merupakan tari yang memiliki fungsi ritual
utama dan wajib disajikan dalam konteks upacara keagamaan
tertentu. Tari wali tidak dapat dipertunjukkan dalam konteks
sekuler atau hiburan, karena keberadaannya terikat secara
eksklusif pada fungsi ritual yang spesifik. Di Kota Mataram,
beberapa jenis tari yang tergolong tari wali mencakup: Sang
Hyang Jaran, Sang Hyang Dedari, Tati Barong, Tari Abuang, Tari
Rejang, Tari Canang Sari, Tari Teleq (Sasak), dan Topeng
Sidakarya.

Tari-tarian ini tergolong tari sakral dan wajib disajikan dalam
berbagai aktivitas keagamaan upacara di pura-pura yang ada di
wilayah Kota Mataram. Sebagaimana hasil pengamatan terhadap
pelaksanaan upacara di beberapa pura di sekitar wilayah Kota

218



Mataram, Tari Rejang, Tari Canang Sari, dan Topeng Sidakarya
senantiasa mengawali prosesi ritual upacara dan mengiringi
selama proses upacara berlangsung.

Tari Rejang Dedari yang ada di kelurahan Bukit Ngandang
merupakan contoh spesifik dari tari wali yang memiliki aturan
pelaksanaan sangat ketat. Tarian ini merupakan tarian sakral yang
hanya ditarikan pada saat pelaksanaan upacara di Pura Bukit
Ngandang. Penyajian Tari Rejang Dedari memiliki aturan-aturan
yang sangat ketat: tarian ini ditarikan oleh 7 (tujuh) orang penari,
dalam 7 (tujuh) bangunan (putaran), dan selama 7 (tujuh) kali
selama rangkaian upacara.

Penggunaan angka tujuh dalam struktur tarian ini bukan
kebetulan, melainkan merujuk pada kosmologi Hindu yang
menempatkan angka tujuh sebagai angka sakral yang berkaitan
dengan berbagai konsep kosmologis seperti tujuh tingkatan
kesadaran, tujuh chakra, atau tujuh manifestasi kekuatan ilahi.
Struktur tarian yang mengikuti pola angka tujuh menunjukkan
bahwa tari wali tidak hanya berfungsi sebagai pertunjukan estetis,
tetapi sebagai medium aktualisasi prinsip kosmologis yang
membawa dimensi spiritual ke dalam pengalaman sensorik

komunal.

Ketegasan aturan pelaksanaan tari wali mencerminkan
pemahaman bahwa tari ini berfungsi sebagai medium komunikasi
dengan dimensi sakral yang memerlukan ketepatan ritual agar
dapat berfungsi secara efektif. Penyimpangan dari aturan dapat
mengakibatkan kegagalan ritual atau bahkan membawa
konsekuensi negatif bagi komunitas, sehingga pelaksanaan tari
wali diawasi secara ketat oleh pemangku dan tokoh adat yang

memiliki otoritas untuk menentukan kepantasan ritual.

219



Tari bebali (tari semi-sakral) merupakan kategori tari yang
memiliki fungsi ritual tetapi tidak bersifat wajib seperti tari wali.
Tari bebali sering ditampilkan dalam rangkaian upacara
keagamaan sebagai pelengkap yang memperkaya dimensi estetis
upacara, tetapi ketiadaannya tidak mengakibatkan kegagalan
ritual. Di Kota Mataram terdapat beberapa sekaa topeng yang
sering ditanggap untuk mengisi rangkaian upacara keagamaan,
termasuk: sekaa Topeng Nila Santhi Budaya (Karang Bungkulan,
Cakranegara), sekaa Topeng Bali Putra (Pagutan, Mataram), sekaa
Topeng Agra Sidhi Budaya (Karang Bangbang), seckaa Topeng
Nitya Gana (Karang Baru), dan sekaa Topeng Sidakarya (Karang
Bengkel).

Topeng merupakan bentuk dramatari yang memiliki dimensi
naratif, menyampaikan cerita dari epos Mahabharata atau
Ramayana melalui kombinasi tari, dialog, dan musik gamelan.
Dalam konteks upacara keagamaan, topeng berfungsi sebagai
medium penyampaian nilai-nilai dharma, mengkomunikasikan
ajaran moral melalui narasi yang dapat dipahami oleh berbagai
lapisan masyarakat. Meskipun memiliki dimensi naratif dan
hiburan, topeng tetap berada dalam kategori bebali karena
konteks pertunjukannya yang terikat pada upacara keagamaan dan
makna simbolik yang terkandung dalam cerita yang disajikan.

Tari balih-balihan (tari hiburan) merupakan kategori tari yang
memiliki fungsi utama sebagai hiburan dan apresiasi estetis,
meskipun sebagian juga dapat disajikan dalam konteks upacara
keagamaan sebagai pelengkap. Di Kota Mataram berkembang
berbagai bentuk tari-tarian yang didominasi oleh tari £akebyaran,
baik &akebyaran klasik maupun tari kakebyaran kreasi baru yang
merupakan hasil ciptaan para seniman di Bali dan di Kota
Mataram.

220



Keberadaan tari-tarian ini di samping untuk mengisi rangkaian
upacara keagamaan juga sebagai sarana hiburan bagi masyarakat.
Dari hasil pengamatan yang dilakukan dalam 5 (lima) tahun
terakhir, beberapa bentuk tari kakebyaran dan tari kreasi baru
mendominasi acara pagelaran baik dalam rangkaian upacara
maupun dalam acara hiburan masyarakat. Adapun tari-tarian
tersebut antara lain: Tari Sekar Jagat, Tari Selat Segara, Tari Merak
Angelo, Tari Kasmaran, Tari Satya Brastha, Tari Sekar Jempiring,
Tari Sekar Jepun, Tari Legong Mesatya, dan Tari Cendrawasih.

Penyajian tari-tarian tersebut dirangkaikan dengan beberapa tari
kakebyaran klasik seperti Tari Oleg Tamulilingan dan Tari Teruna
Jaya yang hingea saat ini masih eksis disajikan oleh para seniman
Bali di Kota Mataram. Kombinasi antara tari Rakebyaran klasik dan
kreasi baru menunjukkan bahwa repertoar tari tidak bersifat statis,
melainkan terus berkembang melalui proses kreasi yang
mempertahankan kontinuitas dengan tradisi sekaligus membuka

ruang bagi inovasi estetis.

Tarti kakebyaran Klasik seperti Oleg Tamulilingan dan Teruna Jaya
memiliki struktur koreografi yang telah terlembagakan melalui
transmisi panjang, memiliki pola gerak yang standar, serta estetika
yang telah diakui secara luas sebagai representasi keunggulan seni
tari Bali. Tari-tari ini berfungsi sebagai referensi estetis yang
menjadi tolok ukur kualitas bagi tari-tari kreasi baru, sekaligus
sebagai medium transmisi pengetahuan teknis kepada generasi

muda yang belajar tari.

Tari kreasi baru, di sisi lain, merupakan hasil eksplorasi
koreografis yang mengintegrasikan elemen-elemen tradisional
dengan inovasi estetis yang responsif terhadap selera
kontemporer. Tari kreasi baru sering kali menggunakan tema-
tema yang lebih kontemporer, kostum yang lebih elaboratif, serta

221



koreografi yang lebih dinamis dan teatrikal. Meskipun demikian,
tari kreasi baru tetap mempertahankan rujukan pada teknik dasar
tari Bali, penggunaan musik gamelan &akebyaran, serta orientasi
estetis yang konsisten dengan logika seni Bali.

Keberadaan tari kreasi baru penting untuk mempertahankan
relevansi seni tari dalam konteks kontemporer, terutama bagi
generasi muda yang memiliki preferensi estetis yang berbeda dati
generasi senior. Tari kreasi baru menyediakan ruang ekspresi yang
lebih fleksibel, memungkinkan seniman untuk bereksperimen
dengan bentuk, tema, dan gaya tanpa harus terikat sepenuhnya
pada konvensi tradisional. Fleksibilitas ini penting untuk
mempertahankan vitalitas seni tari, mencegah stagnasi, serta
menarik partisipasi generasi muda yang mungkin merasa terbatas
oleh aturan ketat tari klasik.

Kategorisasi tari menjadi wali, bebali, dan balih-balihan juga
menunjukkan bahwa seni tidak dipahami secara monolitik,
melainkan sebagai sistem yang berlapis dengan fungsi yang
beragam. Tidak semua seni memiliki fungsi ritual yang sama, dan
tidak semua konteks pertunjukan memiliki signifikansi simbolik
yang setara. Kategorisasi ini memungkinkan komunitas untuk
mengelola repertoar secara strategis, mempertahankan kesakralan
tari wali melalui pembatasan konteks pertunjukan, sementara
membuka ruang kreativitas dalam tari balih-balihan yang memiliki
fleksibilitas lebih tinggi.

Repertoar dan musikalitas seni akebyaran di  Lombok
menunjukkan kompleksitas sistem pengetahuan estetis yang
ditransmisikan, dipertahankan, dan ditransformasikan dalam
konteks reproduksi budaya. Gaya Bali Utara yang dominan dalam
musikalitas, penggunaan gamelan palawasan sebagai medium
ritual di Pura Meru, serta kategorisasi tari menurut fungsi ritual

222



dan sosial mencerminkan bahwa seni tidak hanya berfungsi
sebagai ekspresi estetis, tetapi sebagai sistem nilai yang mengatur
relasi antara manusia, komunitas, dan dimensi sakral dalam
kosmologi Hindu-Bali.

6.3 Transformasi dan Adaptasi Bentuk Seni

Transformasi dan adaptasi merupakan proses inheren dalam
reproduksi budaya yang berlangsung ketika praktik kultural
ditransmisikan ke konteks sosial yang berbeda dari wilayah
asalnya. Transformasi tidak dipahami sebagai penyimpangan dari
bentuk ideal atau autentik, melainkan sebagai respons kreatif
terthadap kondisi struktural yang menuntut penyesuaian agar
praktik tetap dapat berlangsung dan bermakna dalam konteks
baru. Adaptasi, dalam pengertian ini, merupakan strategi survival
yang memungkinkan komunitas minoritas mempertahankan
praktik budaya tanpa kehilangan relevansi sosial atau memicu

resistensi dari kelompok mayoritas.

Proses transformasi dan adaptasi seni kakebyaran di Lombok
terjadi dalam konteks multikultural yang ditandai oleh dominasi
kelompok mayoritas Sasak-Muslim, diskursus identitas yang
menempatkan Islam sebagai referensi utama norma sosial, serta
ketegangan historis yang membayangi relasi antarkomunitas.
Dalam kondisi ini, komunitas Bali menghadapi dilema antara
keinginan untuk mempertahankan kontinuitas dengan tradisi
leluhur dan tuntutan untuk menyesuaikan diri dengan sensibilitas
mayoritas agar praktik budaya tidak ditolak atau mengalami

marginalisasi lebih lanjut.

Transformasi dan adaptasi dapat dipahami melalui kerangka
teoretis yang dikembangkan oleh teori konfigurasi, yang

223



menjelaskan bahwa terdapat tiga proses sosial ketika terjadi
perubahan sebagai akibat dari penyesuaian komunitas pendatang
terhadap lingkungan baru. Pertama, terjadi pengelompokan baru
dengan orang-orang yang berbeda, yang berarti adanya
pembentukan hubungan sosial baru. Kedua, terjadi redefinisi
sejarah kehidupan karena adanya fase kehidupan baru. Ketiga,
terjadi proses pemberian makna baru bagi diri seseorang, yang
menyebabkan individu mendefinisikan kembali identitas kultural
dirinya dan asal-usulnya (Appadurai, 2010; Strathern, 1991)

Dalam konteks seni kakebyaran di Lombok, ketiga proses ini
berlangsung secara simultan. Pembentukan hubungan sosial baru
terjadi melalui kolaborasi dengan komunitas Sasak dalam konteks
ritual tertentu, pertukaran ekonomi dalam pasar seni, serta
interaksi dalam ruang publik yang menuntut negosiasi simbolik.
Redefinisi sejarah terjadi ketika komunitas Bali di Lombok mulai
membangun narasi identitas yang berbeda dari komunitas Bali di
Bali, menghasilkan identitas "Babk" (Bali-Lombok) yang
mencerminkan pengalaman hibrida. Pemberian makna baru
terjadi ketika praktik seni yang semula berfungsi secara eksklusif
dalam konteks ritual Hindu-Bali mulai diartikulasikan juga sebagai
medium komunikasi lintas budaya atau sebagai representasi

identitas dalam ruang publik yang pluralistik.

Transformasi dan adaptasi tidak berlangsung secara seragam pada
semua aspek praktik seni. Sebagian elemen mengalami modifikasi
yang signifikan untuk menyesuaikan dengan norma lokal,
sementara sebagian lain dipertahankan dengan ketat sebagai
penanda kontinuitas identitas. Selektivitas ini menunjukkan
bahwa komunitas memiliki kesadaran strategis mengenai elemen

mana yang dapat dinegosiasikan dan elemen mana yang harus

224



dipertahankan sebagai inti identitas yang tidak dapat
dikompromikan.

Proses transformasi dan adaptasi juga melibatkan ketegangan
internal dalam komunitas antara orientasi konservatif yang
menghendaki pemeliharaan bentuk tradisional dan orientasi
adaptif yang menghendaki penyesuaian terhadap tuntutan
kontemporer. Ketegangan ini diselesaikan melalui negosiasi
internal yang melibatkan tokoh adat, seniman senior, dan anggota
komunitas yang lebih luas, menghasilkan kompromi yang
memungkinkan  sebagian perubahan  berlangsung  tanpa
mengorbankan legitimasi ritual atau identitas kultural.

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai transformasi dan
adaptasi bentuk seni kakebyaran di Lombok melalui tiga fokus
pembahasan yang saling melengkapi. Pembahasan dimulai dari
adaptasi liturgis dan estetis yang mencakup modifikasi kostum,
penyesuaian durasi dan struktur pertunjukan, serta penambahan
elemen bahasa Sasak, dilanjutkan dengan pembahasan mengenai
hibriditas dan akulturasi yang menghasilkan bentuk-bentuk seni
baru, dan diakhiri dengan pembahasan mengenai praktik adaptif
sosial-religius yang mencerminkan negosiasi komunitas Bali
dengan norma mayoritas dalam berbagai aspek kehidupan ritual

dan sosial.

a) Adaptasi Liturgis dan Estelis

Adaptasi liturgis dan estetis merujuk pada modifikasi yang
dilakukan terhadap aspek-aspek ritual dan bentuk estetis seni
pertunjukan agar sesuai dengan norma sosial dan sensibilitas
religius yang berlaku dalam konteks mayoritas Sasak-Muslim di
Lombok. Adaptasi ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga
melibatkan negosiasi simbolik yang menentukan batas-batas

225



kepantasan dalam ruang publik yang pluralistik. Melalui adaptasi
ini, komunitas Bali berupaya mempertahankan praktik budaya
sambil meminimalisasi resistensi dati kelompok mayoritas yang
memiliki pandangan berbeda mengenai kepantasan estetis dan
liturgis.

Adaptasi liturgis dan estetis dapat dipahami sebagai strategi yang
dikembangkan oleh komunitas minoritas untuk dapat diterima
dan menjadi bagian dari sistem yang lebih luas. Untuk mencapai
tujuan ini, komunitas Bali harus beradaptasi dengan
menyesuaikan diri terhadap norma-norma kesopanan, etika, dan
sensibilitas religius mayoritas, schingga sering menimbulkan
perubahan dalam kehidupan sosial dan budaya. Adaptasi tersebut
mencerminkan kapasitas reflektif komunitas dalam membaca
dinamika  sosial dan mengembangkan respons  yang
memungkinkan keberlanjutan praktik tanpa menimbulkan
konflik terbuka.

Modifikasi Kostum Tarian: Menutup Bagian Lengan dan
Bahu Sesuai Norma Lokal

Salah satu bentuk adaptasi estetis yang paling nyata adalah
modifikasi kostum tarian untuk menyesuaikan dengan norma
kesopanan yang berlaku dalam masyarakat mayoritas Sasak-
Muslim. Sebagaimana diketahui, beberapa tarian Bali disajikan
dengan konsep kostum yang agak terbuka pada bagian lengan dan
bahu, mencerminkan estetika tradisional Bali yang tidak
memandang tubuh sebagai objek yang harus ditutupi secara ketat.
Namun, dalam konteks Lombok yang didominasi oleh nilai-nilai
Islam yang menekankan kesopanan berpakaian (aurat), kostum
yang terbuka pada bagian-bagian tersebut dipandang sebagai tidak
pantas dan dapat menimbulkan resistensi atau penolakan.

226



Untuk dapat ditampilkan di hadapan masyarakat atau pejabat
pemerintahan, bagian-bagian yang terbuka seperti lengan dan
bahu diharuskan mengubah konsep pakaian agar tertutup.
Modifikasi ini biasanya dilakukan dengan menambahkan baju
berlengan panjang atau selendang yang menutupi bagian lengan
dan bahu, sehingga penari tetap dapat menampilkan tarian tanpa
melanggar norma kesopanan yang berlaku. Modifikasi ini tidak
hanya betlaku untuk pertunjukan di ruang publik, tetapi juga
ketika tarian disajikan dalam acara-acara resmi pemerintah atau
acara yang melibatkan partisipasi masyarakat lintas etnis.

Modifikasi kostum ini mencerminkan negosiasi simbolik antara
estetika tradisional Bali dan norma kesopanan mayoritas.
Komunitas Bali tidak sepenuhnya menolak tuntutan untuk
menyesuaikan kostum, karena penolakan tersebut dapat
mengakibatkan marginalisasi lebih lanjut atau bahkan larangan
untuk menampilkan tarian di ruang publik. Sebaliknya, komunitas
mengembangkan strategi kompromi yang memungkinkan tarian
tetap dapat disajikan dengan melakukan modifikasi minimal yang
tidak mengganggu esensi koreografi atau makna simbolik tarian.

Meskipun demikian, modifikasi kostum ini tidak tanpa
konsekuensi estetis. Penambahan baju betlengan panjang atau
selendang mengubah siluet visual penari, memengaruhi dinamika
gerak, serta mengurangi aspek visual yang menjadi bagian integral
dari estetika tari Bali. Sebagian seniman merasa bahwa modifikasi
ini mengurangi keindahan tarian, karena sebagian pola gerak tari
Bali dirancang dengan asumsi bahwa lengan dan bahu terbuka,
sehingga garis gerak dapat terlihat dengan jelas. Ketika bagian-
bagian tersebut tertutup, garis gerak menjadi kurang terlihat,
mengurangi daya tarik visual yang menjadi salah satu kekuatan
estetika tari Bali.

227



Ketegangan antara kebutuhan untuk menyesuaikan dengan
norma lokal dan keinginan untuk mempertahankan estetika
tradisional diselesaikan melalui diferensiasi konteks. Dalam
konteks internal komunitas, seperti upacara keagamaan di pura
atau acara komunal yang hanya melibatkan anggota komunitas
Bali, kostum tradisional tanpa modifikasi tetap digunakan.
Modifikasi hanya dilakukan ketika tarian disajikan dalam konteks
publik yang melibatkan audiens lintas etnis atau ketika tarian
disajikan dalam acara resmi pemerintah yang memerlukan

penyesuaian dengan protokol kesopanan yang berlaku.

Diferensiasi konteks ini menunjukkan bahwa komunitas Bali
memiliki kesadaran reflektif mengenai perbedaan antara ruang
internal dan ruang publik, serta strategi untuk mengelola
visibilitas praktik budaya sesuai dengan konteks sosial yang
dihadapi. Dalam ruang internal, komunitas memiliki otonomi
untuk menentukan standar estetis sesuai dengan tradisi leluhur
tanpa harus menyesuaikan dengan norma eksternal. Dalam ruang
publik, komunitas mengembangkan strategi adaptasi yang
memungkinkan partisipasi tanpa mengorbankan legitimasi

identitas secara fundamental.

Modifikasi kostum juga mencerminkan dinamika kuasa yang tidak
seimbang antara komunitas minoritas dan mayoritas. Komunitas
Bali tidak memiliki kekuatan struktural untuk menentukan norma
kesopanan dalam ruang publik, sehingga terpaksa menyesuaikan
praktik mereka dengan norma yang ditentukan oleh kelompok
mayoritas. Penyesuaian ini bersifat asimetris, karena komunitas
mayoritas tidak dituntut untuk menyesuaikan praktik mereka
dengan sensibilitas komunitas minoritas. Asimetri ini
mencerminkan relasi kuasa yang menempatkan komunitas

minoritas pada posisi subordinat yang harus terus-menerus

228



bernegosiasi untuk memperoleh ruang ekspresi dalam ruang

publik.

Meskipun modifikasi kostum merupakan kompromi yang tidak
ideal, strategi ini tetap memungkinkan komunitas Bali untuk
mempertahankan visibilitas dalam ruang publik. Tanpa
modifikasi, tarian Bali mungkin akan sepenuhnya dilarang atau
dimarginalisasi dati ruang publik, sehingga kehilangan fungsi
sebagai medium representasi identitas dalam konteks sosial yang
lebih luas. Modifikasi, dengan demikian, merupakan strategi
survival yang memungkinkan praktik budaya tetap berlangsung
meskipun dalam bentuk yang telah mengalami penyesuaian.

Penyesuaian Durasi dan Struktur Pertunjukan untuk
Konteks Urban

Adaptasi estetis juga berlangsung pada tingkat struktur
pertunjukan, terutama dalam hal durasi dan organisasi materi
pertunjukan agar sesuai dengan ritme kehidupan urban dan
kapasitas perhatian audiens kontemporer. Pertunjukan tradisional
Bali, terutama yang bersifat ritual, sering kali berlangsung dalam
durasi yang panjang, mengikuti siklus ritual yang tidak dibatasi
oleh jam atau waktu yang ketat. Pertunjukan dapat berlangsung
berjam-jam, bahkan semalam suntuk, sebagai bagian integral dari
prosesi ritual yang memerlukan kelengkapan prosedural untuk
mencapai efektivitas spiritual.

Namun, dalam konteks urban Kota Mataram yang memiliki ritme
kehidupan yang lebih cepat dan terfragmentasi, durasi
pertunjukan yang panjang menjadi tidak praktis. Audiens
kontemporer, terutama generasi muda, memiliki kapasitas
perhatian yang lebih terbatas, dipengaruhi oleh gaya hidup urban

yang menuntut efisiensi waktu serta kompetisi dengan berbagai

229



bentuk hiburan lain yang lebih singkat dan dinamis. Dalam
kondisi ini, pertunjukan yang berlangsung terlalu lama berisiko
kehilangan perhatian audiens, mengurangi daya tarik seni, serta
menghambat partisipasi generasi muda dalam praktik budaya.

Untuk menghadapi tantangan ini, komunitas Bali di Lombok
mengembangkan strategi penyesuaian durasi pertunjukan dengan
memendekkan  repertoar, mengurangi  repetisi,  serta
mengkondensasi struktur dramatik agar lebih padat dan fokus.
Pertunjukan yang semula berlangsung berjam-jam dikompres
menjadi durasi yang lebih singkat, misalnya satu hingga dua jam,
tanpa menghilangkan elemen-elemen esensial yang menjadi inti

makna atau fungsi ritual pertunjukan.

Penyesuaian durasi ini tidak semata-mata mengurangi jumlah
materi, tetapi juga melibatkan rekonfigurasi struktur pertunjukan
agar tetap koheren dan bermakna meskipun dalam durasi yang
lebih pendek. Sebagian bagian yang dianggap kurang esensial atau
yang bersifat repetitif dapat dihilangkan atau dikurangi, sementara
bagian-bagian yang memiliki signifikansi simbolik atau estetis
tinggi dipertahankan dan bahkan diperkuat untuk memastikan

bahwa pesan inti tetap tersampaikan.

Penyesuaian struktur pertunjukan juga mencakup penguatan
aspek visual dan dinamika pertunjukan untuk mempertahankan
perhatian audiens dalam durasi yang lebih singkat. Penggunaan
kostum yang lebih elaboratif, pencahayaan yang lebih dramatis,
serta penataan panggung yang lebih teatrikal menjadi strategi
untuk memaksimalkan daya tarik estetis dalam waktu yang
terbatas. Strategi ini menunjukkan bahwa adaptasi tidak hanya
bersifat reduktif (mengurangi durasi), tetapi juga produktif
(memperkuat elemen-elemen tertentu untuk mengkompensasi

pengurangan durasi).

230



Penyesuaian durasi dan struktur pertunjukan juga mencerminkan
pergeseran fungsi seni dari medium ritual yang berorientasi pada
efektivitas  spiritual menuju medium representasi yang
berorientasi pada komunikasi identitas dan apresiasi estetis.
Dalam konteks ritual, durasi panjang diperlukan untuk
memastikan kelengkapan prosedur yang menentukan efektivitas
ritual. Dalam konteks representasi publik, durasi yang lebih
singkat lebih sesuai dengan ekspektasi audiens yang datang untuk
mengapresiasi seni sebagai pertunjukan, bukan sebagai partisipan
ritual.

Pergeseran fungsi ini tidak menghilangkan dimensi ritual
sepenuhnya, karena sebagian pertunjukan tetap disajikan dalam
konteks upacara keagamaan dengan durasi yang lebih panjang dan
struktur yang lebih lengkap. Namun, dalam konteks pertunjukan
publik, festival budaya, atau acara-acara resmi pemerintah, format
yang lebih singkat dan terkondensasi menjadi norma yang
memungkinkan partisipasi audiens yang lebih luas dan beragam.

Penyesuaian durasi juga berkaitan dengan perubahan konteks
ckonomi pertunjukan. Dalam konteks tanggapan (pertunjukan
yang dibayar), durasi pertunjukan sering kali ditentukan oleh
kesepakatan ekonomi antara penyelenggara dan seniman, yang
biasanya menetapkan durasi standar berdasarkan kompensasi
ckonomi yang disepakati. Durasi yang lebih singkat
memungkinkan penyelenggara untuk mengalokasikan anggaran
lebih efisien, sementara seniman dapat melakukan lebih banyak
tanggapan dalam waktu yang sama, meningkatkan pendapatan
ekonomi.

Meskipun penyesuaian durasi dan struktur pertunjukan
merupakan respons pragmatis terthadap kondisi kontemporer,

strategi ini tidak tanpa kritik internal. Sebagian seniman senior

231



merasa bahwa penyingkatan durasi mengurangi kedalaman estetis
dan makna simbolik pertunjukan, menghasilkan bentuk yang
lebih superfisial dan kurang autentik. Kritik ini mencerminkan
ketegangan antara orientasi konservatif yang menekankan
pemeliharaan bentuk tradisional dan orientasi pragmatis yang

menekankan adaptasi terhadap tuntutan kontemporer.

Ketegangan ini diselesaikan melalui diferensiasi format, tempat
pertunjukan dengan durasi panjang tetap dipertahankan dalam
konteks ritual internal, sementara format singkat dikembangkan
untuk  konteks publik. Diferensiasi ini memungkinkan
koeksistensi antara orientasi konservatif dan adaptif, memastikan
bahwa baik kontinuitas tradisi maupun relevansi kontemporer

dapat dipertahankan secara simultan.

Penambahan Elemen Bahasa Sasak dalam Dramatari

Adaptasi liturgis dan estetis juga termanifestasi dalam
penambahan elemen bahasa Sasak dalam dramatari, terutama
dalam konteks pertunjukan yang melibatkan narasi verbal seperti
topeng atau drama tari lainnya. Penambahan elemen bahasa Sasak
berfungsi sebagai strategi komunikatif yang memfasilitasi
pemahaman audiens lintas etnis, sekaligus sebagai gestur simbolik
yang menunjukkan keterbukaan komunitas Bali terhadap budaya
lokal dan kesediaan untuk beradaptasi dengan konteks
multikultural.

Agar kesenian tersebut diterima oleh semua kalangan termasuk
masyarakat setempat, beberapa elemen budaya Sasak dimasukkan
ke dalam seni pertunjukan seperti penggunaan bahasa tradisional
Sasak dalam dramatari. Penambahan ini tidak berarti
menggantikan seluruh narasi dengan bahasa Sasak, melainkan

mengintegrasikan sebagian dialog atau narasi tertentu dalam

232



bahasa Sasak, terutama pada bagian-bagian yang bersifat
ekspositori atau yang ditujukan untuk berkomunikasi langsung

dengan audiens.

Penggunaan bahasa Sasak dalam dramatari memfasilitasi
pemahaman audiens yang tidak memiliki pengetahuan bahasa Bali
atau bahasa Kawi yang sering digunakan dalam drama tradisional
Bali. Bahasa Sasak, sebagai bahasa yang dipahami oleh mayoritas
masyarakat Lombok, menjembatani kesenjangan komunikasi dan
memungkinkan audiens untuk mengikuti alur cerita dan
memahami pesan yang disampaikan tanpa hambatan linguistik.

Penambahan elemen bahasa Sasak juga berfungsi sebagai medium
akulturasi simbolik yang menunjukkan bahwa seni Bali di
Lombok bukan sekadar transplantasi langsung dari Bali,
melainkan  telah  mengalami  proses  adaptasi  yang
mengintegrasikan elemen lokal. Integrasi ini berfungsi sebagai
pernyataan bahwa komunitas Bali merupakan bagian dari
masyarakat Lombok yang menghargai budaya lokal dan bersedia
untuk berpartisipasi dalam pembentukan identitas kultural yang
lebih inklusif.

Strategi ini juga berfungsi sebagai mekanisme untuk memperoleh
penerimaan dari masyarakat mayoritas. Dengan menunjukkan
keterbukaan terhadap budaya Sasak melalui penggunaan bahasa,
komunitas Bali berupaya mengurangi persepsi bahwa seni Bali
bersifat eksklusif atau asing. Gestur simbolik ini penting dalam
konteks ketegangan historis dan politik identitas yang
menempatkan komunitas Bali pada posisi yang rentan terhadap

resistensi atau penolakan dari kelompok mayoritas.

Meskipun demikian, penambahan elemen bahasa Sasak tidak

berlangsung tanpa negosiasi internal dalam komunitas Bali.

233



Sebagian anggota komunitas, terutama yang memiliki orientasi
konservatif, merasa bahwa penggunaan bahasa Sasak dalam
dramatari dapat mengurangi autentisitas dan kemurnian tradisi
Bali. Mereka berpendapat bahwa bahasa merupakan bagian
integral dari estetika drama, dan bahwa penggunaan bahasa lain
dapat mengubah nuansa dan makna yang terkandung dalam teks
tradisional.

Ketegangan ini  diselesatkan melalui kompromi yang
memungkinkan penggunaan bahasa Sasak secara selektif,
terutama dalam konteks pertunjukan publik yang melibatkan
audiens lintas etnis, sementara dalam konteks internal komunitas,
bahasa Bali atau Kawi tetap digunakan sepenuhnya. Kompromi
ini  mencerminkan  strategi diferensiasi konteks  yang
memungkinkan koeksistensi antara orientasi konservatif dan
adaptif, memastikan bahwa baik kontinuitas tradisi maupun
relevansi sosial dapat dipertahankan.

Penambahan elemen bahasa Sasak juga berkaitan dengan
dinamika generasi dalam komunitas. Generasi muda yang tumbuh
dalam lingkungan multikultural cenderung lebih fasih dalam
bahasa Sasak atau bahasa Indonesia dibandingkan dengan bahasa
Bali tradisional, sehingga penggunaan bahasa Sasak memfasilitasi
partisipasi mereka dalam praktik seni. Tanpa penyesuaian bahasa,
generasi muda mungkin merasa terasing dari tradisi yang
menggunakan bahasa yang tidak mereka kuasai, menghambat
transmisi pengetahuan lintas generasi.

Strategi penggunaan bahasa Sasak juga mencerminkan kesadaran
komunitas bahwa bahasa bukan sekadar alat komunikasi, tetapi
juga medium kuasa yang menentukan siapa yang dapat
berpartisipasi dan memahami praktik budaya. Dengan membuka
ruang bagi bahasa Sasak, komunitas Bali memperluas aksesibilitas

234



seni mereka, memungkinkan partisipasi yang lebih inklusif, serta
membangun jembatan komunikasi dengan komunitas lain dalam
ruang multikultural Lombok.

Adaptasi liturgis dan estetis yang mencakup modifikasi kostum,
penyesuaian durasi dan struktur pertunjukan, serta penambahan
elemen bahasa Sasak menunjukkan bahwa transformasi seni
bukan sekadar respons pasif terhadap tekanan eksternal,
melainkan strategi aktif yang dikembangkan oleh komunitas
untuk mempertahankan praktik budaya dalam kondisi struktural
yang tidak menguntungkan. Melalui adaptasi ini, komunitas Bali
menunjukkan kapasitas reflektif dan kreatif dalam menghadapi
tantangan multikultural, mengembangkan kompromi yang
memungkinkan keberlanjutan praktik tanpa mengorbankan inti
identitas kultural.

b) Hibriditas dan Akulturasi

Hibriditas dan akulturasi merupakan fenomena kultural yang
muncul dari interaksi intensif dan berkelanjutan antara dua atau
lebih tradisi budaya yang berbeda, menghasilkan bentuk-bentuk
baru yang tidak sepenuhnya dapat dikategorikan ke dalam salah
satu tradisi asal melainkan merupakan sintesis kreatif yang
mencerminkan pengalaman pertemuan lintas budaya. Hibriditas
tidak dipahami sebagai pencampuran mekanis atau kontaminasi
yang mengurangi kemurnian tradisi, melainkan sebagai proses
produktif yang menghasilkan konfigurasi kultural baru yang
memiliki legitimasi dan makna tersendiri dalam konteks sosial

yang pluralistik.

Konsep hibriditas telah dikembangkan secara ekstensif oleh
Homi Bhabha (1994) dalam kerangka postkolonial studies, yang
mengemukakan bahwa hibriditas muncul dalam "#hird space"

235



(ruang ketiga), sebuah ruang antara yang produktif tempat
identitas-identitas hibrida terbentuk melalui proses negosiasi,
bukan melalui dominasi satu tradisi atas tradisi lainnya. Third
space bukan sekadar ruang transisi, melainkan medan kreatif
tempat makna-makna baru diproduksi melalui dialog antarbudaya
yang tidak selalu harmonis tetapi tetap produktif.

Akulturasi, sebagaimana didefinisikan dalam Memorandum for the
Study of Acculturation (Redfield dkk., 1936), merujuk pada
fenomena yang muncul ketika kelompok-kelompok individu yang
memiliki budaya berbeda mengalami kontak langsung yang
berkelanjutan, mengakibatkan perubahan pada pola budaya asli
dari salah satu atau kedua kelompok. Akulturasi tidak selalu
bersifat simetris; dalam banyak kasus, kelompok yang memiliki
kuasa lebih besar cenderung memengaruhi kelompok yang lebih
lemah secara struktural. Namun, dalam konteks Lombok,
akulturasi berlangsung melalui mekanisme yang lebih kompleks,
melibatkan negosiasi simbolik yang menghasilkan bentuk-bentuk
hibrida yang tidak sepenuhnya mencerminkan dominasi satu
kelompok atas kelompok lainnya.

Hibriditas dan akulturasi dalam konteks seni kakebyaran di
Lombok terjadi pada berbagai tingkat: musikal, koreografis,
liturgis, serta sosial. Pada tingkat musikal, terjadi integrasi antara
repertoar gamelan kakebyaran dengan estetika musikal Sasak,
menghasilkan komposisi-komposisi baru yang disebut "gending
pesasakan." Pada tingkat liturgis, terjadi kolaborasi ritual antara
komunitas Bali dan Sasak dalam prosesi upacara di pura-pura
tertentu yang memiliki signifikansi historis bagi kedua komunitas.
Pada tingkat instrumental, terjadi penggunaan gamelan gong

kebyar untuk mengiringi kesenian Sasak yang sebelumnya

236



menggunakan instrumen lain atau tidak menggunakan gamelan
sama sekali.

Fenomena hibriditas dan akulturasi ini menunjukkan bahwa
meskipun terdapat ketegangan historis dan politik identitas yang
menempatkan komunitas Bali dan Sasak dalam relasi yang tidak
selalu harmonis, terdapat juga ruang-ruang dialog dan kolaborasi
yang memungkinkan munculnya bentuk-bentuk kultural baru
yang mencerminkan pengalaman hidup bersama dalam ruang
multikultural. Ruang-ruang ini tidak menghapus diferensiasi
identitas, tetapi menyediakan konteks tempat identitas dapat
dinegosiasikan dalam kerangka yang lebih inklusif dan saling
mengakui.

Gending Pesasakan: Komposisi Fakebyaran untuk
Mengiringi Tari Sasak

Gending pesasakan merupakan bentuk hibriditas musikal yang
paling jelas dalam konteks seni fakebyaran di Lombok. Gending
pesasakan merujuk pada komposisi-komposisi musikal yang
diciptakan dengan menggunakan idiom dan teknik akebyaran
(gamelan Bali) tetapi berfungsi untuk mengiringi tari-tarian atau
kesenian Sasak. Hibriditas ini tidak hanya bersifat instrumental
(penggunaan gamelan Bali untuk kesenian Sasak), tetapi juga
estetis, karena komposisi pesasakan mengintegrasikan elemen-
elemen melodi, ritme, dan struktur musikal Sasak ke dalam

kerangka teknis gamelan gakebyaran.

Kemunculan gending pesasakan mencerminkan proses kreatif
yang melibatkan seniman dari kedua tradisi, yang bekerja sama
untuk menghasilkan bentuk musikal yang dapat melayani
kebutuhan estetis kesenian Sasak sambil tetap mempertahankan
karakteristik sonik gamelan kakebyaran. Proses ini melibatkan

237



cksperimen estetis yang mencari titik temu antara dua logika
musikal yang berbeda: logika musikal Bali yang meneckankan
kompleksitas struktur, dinamika kontras, dan teknik &akebyaran
yang intens; dan logika musikal Sasak yang cenderung lebih
sederhana dalam struktur melodi, lebih repetitif, serta

menggunakan tangga nada yang berbeda.

Di samping komposisi zzbub palawasan, bentuk komposisi zabub
yang musikalitasnya juga berasal dari daerah Bali Utara adalah
komposisi fabub sekatian. Berbeda dengan komposisi zabub
palawasan, di Kota Mataram komposisi #abub sekatian umumnya
dimainkan dengan menggunakan gamelan gong kebyar dan
gamelan angklung. Namun, yang lebih menarik adalah munculnya
gending-gending pesasakan yang muncul dari proses akulturasi
antara musikalitas Bali dan Sasak.

Fenomena akulturatif ini semakin terbukti ketika beberapa jenis
kesenian seperti kesenian gandrung, cupak gerantang, dan
penyajian tembang-tembang pesasakan mempergunakan gamelan
gong kebyar sebagai musik pengiringnya. Penggunaan gamelan
gong kebyar untuk mengiringi kesenian Sasak menunjukkan
bahwa telah terjadi proses adaptasi instrumental yang signifikan,
tempat instrumen yang semula secara cksklusif terkait dengan
tradisi Bali mulai digunakan dalam konteks kesenian Sasak.

Proses penciptaan gending pesasakan melibatkan negosiasi estetis
yang kompleks. Komposer, yang biasanya adalah seniman Bali
yang memiliki pengetahuan mendalam tentang teknik gamelan
kakebyaran, harus mempelajari karakteristik musikal Sasak, dari
tangga nada, pola melodi, struktur ritme, serta fungsi musikal
dalam  konteks  pertunjukan  Sasak, untuk kemudian
mentranslasikannya ke dalam idiom gamelan £akebyaran. Translasi

ini tidak bersifat mekanis, melainkan memerlukan sensibilitas

238



estetis yang mampu mengidentifikasi esensi musikal Sasak dan
mereproduksinya dalam medium yang berbeda tanpa kehilangan
karakteristik yang menjadikannya "Sasak."

Gending pesasakan juga melibatkan penyesuaian teknis pada
tingkat instrumentasi dan aransemen. Gamelan gong kebyar, yang
memiliki register nada dan timbre yang berbeda dari instrumen
musikal tradisional Sasak seperti preret, gendang beleq, atau
tawaq-tawaq,  memerlukan  strategi  aransemen  yang
mempertimbangkan perbedaan tersebut. Sebagian melodi yang
pada instrumen Sasak dimainkan dengan teknik tertentu harus
ditranslasikan ke dalam teknik permainan gamelan yang berbeda,
menghasilkan  warna sonik yang baru meskipun masih
mempertahankan kerangka melodi yang dapat dikenali sebagai
melodi Sasak.

Keberadaan gending pesasakan menunjukkan bahwa gamelan
kakebyaran bersifat plastis, lentur, dan fleksibel, sehingga mampu
mengakomodasi estetika musikal yang berasal dari tradisi lain
tanpa kehilangan identitasnya sebagai gamelan Bali. Plastisitas ini
merupakan salah satu karakteristik yang menjadikan gamelan
kakebyaran dapat bertahan dan berkembang dalam berbagai
konteks, karena tidak terikat secara kaku pada satu repertoar atau
satu fungsi, melainkan dapat beradaptasi dan bertransformasi

sesuai dengan kebutuhan sosial dan estetis komunitas.

Gending pesasakan juga berfungsi sebagai medium komunikasi
lintas budaya yang memfasilitasi apresiasi dan pemahaman timbal
balik antara komunitas Bali dan Sasak. Ketika kesenian Sasak
diiringi oleh gamelan kakebyaran, audiens dari kedua komunitas
dapat mengapresiasi kesenian tersebut dengan cara yang berbeda:
audiens Sasak dapat menikmati kesenian tradisional mereka

dengan iringan musikal yang lebih kaya dan dinamis, sementara

239



audiens Bali dapat mengapresiasi estetika Sasak melalui medium
yang familiar bagi mereka. Proses ini membuka ruang dialog

estetis yang memperkaya pengalaman kultural kedua komunitas.

Namun, kemunculan gending pesasakan tidak tanpa kontroversi.
Sebagian seniman Bali merasa bahwa penggunaan gamelan
kakebyaran untuk mengiringi kesenian Sasak dapat mengurangi
kekhususan dan identitas gamelan Bali, mengaburkan batas-batas
yang membedakan seni Bali dari seni Sasak. Mereka khawatir
bahwa hibriditas dapat mengakibatkan hilangnya kemurnian
tradisi dan erosi identitas kultural yang telah dipertahankan
selama berabad-abad.

Di sisi lain, sebagian seniman dan tokoh masyarakat
berpandangan bahwa hibriditas merupakan strategi positif yang
menunjukkan keterbukaan dan fleksibilitas komunitas Bali dalam
berinteraksi dengan budaya lokal. Mereka berpendapat bahwa
hibriditas tidak mengurangi identitas Bali, melainkan justru
memperkaya tradisi dengan membuka ruang bagi inovasi kreatif
dan kolaborasi lintas budaya yang memperkuat posisi seni Bali
dalam ekosistem kultural Lombok yang pluralistik.

Ketegangan antara pandangan ini mencerminkan dilema yang
lebih luas mengenai autentisitas, kemurnian, dan batas-batas
identitas dalam konteks multikultural. Dilema ini diselesaikan
melalui diferensiasi konteks, tempat gending pesasakan diposisikan
sebagai inovasi kreatif yang memiliki legitimasi dalam konteks
tertentu (pertunjukan kolaboratif, festival budaya, acara lintas
etnis) tanpa menggantikan repertoar tradisional yang tetap
dipertahankan dalam konteks ritual dan internal komunitas.

240



Prosesi Ritual di Pura Meru dan Pura Lingsar: Keterlibatan
Kedua Etnis (Bali-Sasak)

Prosest ritual di Pura Meru Karang Kecicang dan Pura Lingsar
merupakan contoh paling jelas dari akulturasi liturgis yang
melibatkan partisipasi aktif kedua komunitas Bali dan Sasak dalam
konteks upacara keagamaan. Prosesi ini menunjukkan bahwa
meskipun terdapat perbedaan fundamental dalam orientasi
religius Hindu bagi komunitas Bali dan Islam bagi komunitas
Sasak, terdapat ruang ritual yang memungkinkan kolaborasi dan
partisipasi bersama dalam kerangka penghormatan terhadap
entitas sakral yang diyakini memiliki signifikansi bagi kedua
komunitas.

Di Pura Lingsar, pelaksanaan upacara senantiasa melibatkan
kedua etnis Bali dan Sasak dalam rangkaian ritual. Dari awal
prosesi hingga akhir upacara, kedua etnis secara bersama-sama
melaksanakan pujawali serta diiringi dengan kesenian Bali dan
Sasak. Tabub-tabubh pelawasan dan kakebyaran saling bersautan
dengan tabub pesasakan, tambur, gendang beleq, dan tawaq-tawag.
Demikian pula tari Rejang, Canang Sari, Teleq, dan Batek Baris
sebagai kesenian sakral senantiasa mengisi rangkaian upacara
tersebut.

Keberadaan Kemaliq di Pura Lingsar sebagai rangkaian pura di
Pura Gaduh serta sebagai tempat persembahyangan bersama
antara umat Hindu dan Muslim Sasak mencerminkan adanya
hubungan yang sangat erat antara kedua etnis. Kemaliq bukan
sekadar ruang fisik, melainkan ruang simbolik yang menjembatani
dua tradisi religius yang berbeda, memfasilitasi dialog spiritual
yang melampaui batas-batas teologis yang memisahkan Hindu
dan Islam.

241



Prosesi ritual di Pura Lingsar mencerminkan prinsip sinkretisme
religius yang telah berkembang selama berabad-abad sebagai hasil
dari interaksi panjang antara komunitas Bali dan Sasak.
Sinkretisme ini tidak berarti pencampuran doktrin atau
penghapusan perbedaan teologis, melainkan pengakuan terhadap
pluralitas jalan spiritual dan kesediaan untuk berpartisipasi dalam
ritual bersama yang menghormati entitas sakral yang diyakini
memiliki kekuatan dan signifikansi bagi kedua komunitas.

Pola yang sama juga terjadi di Pura Meru Karang Kecicang,
tempat keterlibatan etnis Bali dan Sasak menjadi suatu keharusan
sehingea mencerminkan terjadinya akulturasi budaya di antara
kedua etnis tersebut. Di dalam prosesi ritual upacara di Pura
Meru, di samping diiringi dengan berbagai jenis kesenian Bali,
juga terdapat beberapa bentuk kesenian Sasak. Gamelan gong
palawasan dan gamelan gong kebyar merupakan gamelan dari
etnis Bali yang digunakan sebagai pengiring prosesi ritual, yang
mana di samping memainkan zabub-tabub instrumental juga
dipakai untuk mengiringi beberapa tarian upacara yang
merupakan bagian dari rangkaian upacara di pura tersebut seperti
tari Canang Sari, Rejang, dan Topeng Sidakarya.

Sedangkan peran serta etnik Sasak dalam ritual upacara ini adalah
juga menyajikan beberapa kesenian seperti comprang atau barong
tengkoq, teleq, dan pelantuan tembang pesasakan yang diiring
dengan instrumen preret. Keterlibatan komunitas Sasak dalam
ritual di pura yang merupakan tempat ibadah umat Hindu
menunjukkan bahwa terdapat pengakuan timbal balik terhadap
kesakralan tempat tersebut, melampaui batas-batas identitas

religius yang eksklusif.

Terjadinya perpaduan budaya di dalam pelaksanaan upacara di
Pura Meru Karang Kecicang menunjukkan adanya kemiripan

242



dengan prosesi ritual upacara yang terjadi di Pura Lingsar. Adanya
persamaan pola prosesi ritual antara ritual upacara di Pura Meru
dengan prosesi ritual upacara yang dilaksanakan di Pura Lingsar,
menurut penjelasan Jro Mangku I Made Getul sebagai pemangku
di Pura Meru tersebut, adalah sebagai sebuah keharusan dan
penghormatan kepada Ida Betara yang berstana di Lingsar.

Penjelasan ini mengindikasikan bahwa terdapat jaringan ritual
yang menghubungkan berbagai pura di Lombok, tempat tradisi
ritual di satu pura memiliki referensi terhadap tradisi di pura lain,
membentuk sistem ritual yang koheren dan saling merujuk.
Jaringan ritual ini berfungsi sebagai mekanisme yang memperkuat
kohesi komunitas Hindu-Bali di Lombok, sekaligus memfasilitasi
kolaborasi dengan komunitas Sasak dalam konteks ritual yang

memiliki legitimasi historis dan spiritual.

Keterlibatan komunitas Sasak dalam ritual di pura-pura Bali tidak
dapat dipisahkan dari sejarah panjang interaksi dan akulturasi
yang telah berlangsung sejak masa kekuasaan Kerajaan
Karangasem. Pada masa itu, meskipun terdapat hierarki kuasa
yang menempatkan komunitas Bali pada posisi dominan, terdapat
juga mekanisme integrasi yang melibatkan komunitas Sasak dalam
berbagai aspek kehidupan kerajaan, termasuk dalam konteks
ritual keagamaan. Integrasi ini tidak menghapus identitas religius
komunitas Sasak, tetapi menciptakan ruang tempat kedua tradisi
dapat berkoeksistensi dan berkolaborasi dalam kerangka yang

saling menghormati.

Pasca-kemerdekaan dan pembalikan relasi  kuasa  yang
menempatkan komunitas Bali pada posisi minoritas, kolaborasi
ritual di Pura Lingsar dan Pura Meru tetap dipertahankan sebagai
tradisi yang memiliki legitimasi historis dan spiritual yang kuat.
Pemeliharaan tradisi ini menunjukkan bahwa meskipun terdapat

243



ketegangan politik identitas dan upaya indigenisasi yang berupaya
memurnikan identitas Sasak dati pengaruh Bali, terdapat juga
kekuatan sosial yang menghargai pluralitas dan menolak
eksklusivisme religius yang mengabaikan pengalaman hidup
bersama yang telah terbentuk selama berabad-abad.

Prosesi ritual kolaboratif di kedua pura ini juga berfungsi sebagai
medium rekonsiliasi simbolik yang menyediakan ruang tempat
memori kolektif mengenai dominasi dan subordinasi dapat
dinegosiasikan dalam kerangka yang lebih konstruktif. Melalui
partisipasi bersama dalam ritual, kedua komunitas mengakui
signifikansi spiritual tempat tersebut tanpa harus menghapus
diferensiasi identitas atau mengkompromikan keyakinan teologis
masing-masing,.

Namun, pemeliharaan tradisi kolaboratif ini menghadapi
tantangan dari gerakan indigenisasi dan purifikasi religius yang
menghendaki pembatasan partisipasi komunitas Sasak dalam
ritual yang dianggap Hindu atau sebaliknya pembatasan
partisipasi komunitas Bali dalam ritual yang dianggap Islam.
Tekanan ini mengakibatkan sebagian anggota komunitas Sasak
menghentikan partisipasi mereka dalam ritual di pura, sementara
sebagian lain tetap mempertahankan tradisi tersebut sebagai
bagian dari identitas lokal yang melampaui batas-batas religius
yang kaku.

Penggunaan Gamelan Gong Kebyar untuk Kesenian Sasak
(Gandrung, Cupak Gerantang, Tembang Pesasakan)

Penggunaan gamelan gong kebyar untuk mengiringi kesenian
Sasak seperti gandrung, cupak gerantang, dan tembang pesasakan
merupakan bentuk hibriditas instrumental yang menunjukkan
fleksibilitas dan adaptabilitas gamelan gakebyaran dalam berbagai

244



konteks estetis. Hibriditas instrumental ini tidak hanya melibatkan
penggunaan instrumen Bali untuk kesenian Sasak, tetapi juga
adaptasi teknik permainan, aransemen, serta struktur musikal agar
sesual dengan kebutuhan estetis kesenian Sasak.

Kesenian gandrung merupakan bentuk tari pergaulan Sasak yang
memiliki dimensi sosial dan hiburan, sering ditampilkan dalam
konteks perayaan komunal atau acara-acara sosial. Secara
tradisional, gandrung diiringi oleh instrumen musik Sasak yang
relatif sederhana, seperti rebana, suling, atau instrumen perkusi
lainnya. Namun, dengan masuknya gamelan gong kebyar sebagai
medium pengiring, gandrung mengalami transformasi estetis yang
signifikan, baik dalam hal kualitas sonik, kompleksitas musikal,
maupun daya tarik teatrikal.

Penggunaan gamelan gong kebyar untuk mengiringi gandrung
memerlukan adaptasi pada tingkat aransemen dan struktur
musikal. Komposer harus mempelajari pola melodi dan ritme
gandrung yang telah terlembagakan dalam tradisi Sasak,
kemudian mentranslasikan pola-pola tersebut ke dalam idiom
gamelan kakebyaran. Translasi ini melibatkan penyesuaian tangga
nada, penyesuaian struktur harmonis (jika ada), serta
pengembangan pola-pola interlocking (kotekan) yang menjadi citi
khas gamelan Bali untuk memperkaya tekstur musikal gandrung.

Hasil dari adaptasi ini adalah bentuk gandrung yang memiliki
kualitas sonik yang lebih kaya, dinamika yang lebih kuat, serta
kompleksitas musikal yang lebih tinggi dibandingkan dengan versi
tradisional. Transformasi ini tidak menghilangkan esensi
gandrung sebagai tari pergaulan Sasak, tetapi memperkuat daya
tarik estetisnya sehingga lebih kompetitif dalam konteks hiburan
kontemporer yang ditandai oleh ekspektasi audiens terhadap
kualitas produksi yang tinggi.

245



Cupak gerantang merupakan bentuk dramatari Sasak yang
menyampaikan cerita rakyat lokal dengan dimensi komedi dan
moral. Secara tradisional, cupak gerantang juga diiringi oleh
instrumen musik Sasak yang sederhana. Penggunaan gamelan
gong kebyar untuk mengiringi cupak gerantang memberikan
dimensi teatrikal yang lebih kuat, karena gamelan mampu
menghadirkan berbagai suasana emosional, dari yang komik
hingga yang dramatis, melalui variasi tempo, dinamika, dan warna
sonik yang lebih luas.

Adaptasi gamelan untuk cupak gerantang juga memerlukan
kolaborasi erat antara pemusik dan dalang atau aktor, karena
gamelan harus responsif terhadap dinamika naratif dan aksi
panggung. Pemusik gamelan harus memiliki sensibilitas terhadap
timing dramatis, mampu mengantisipasi perubahan suasana, serta
menyediakan aksentuasi musikal yang memperkuat momen-
momen kunci dalam narasi. Kolaborasi ini menunjukkan bahwa
hibriditas tidak hanya berlangsung pada tingkat instrumental,
tetapi juga pada tingkat praktik kolaboratif yang melibatkan
negosiasi estetis antaraktor dari tradisi yang berbeda.

Tembang pesasakan merupakan bentuk vokal tradisional Sasak
yang memiliki karakteristk melodi dan lirik yang khas.
Penggunaan gamelan gong kebyar untuk mengiringi tembang
pesasakan memberikan dukungan harmonik dan ritmis yang
memperkaya dimensi musikal tembang, sekaligus memperkuat
proyeksi vokal dalam konteks pertunjukan publik yang
memerlukan volume suara yang lebih besar.

Adaptasi gamelan untuk tembang pesasakan memerlukan
penyesuaian pada tingkat register nada dan dinamika, karena
gamelan tidak boleh mendominasi vokal tetapi harus berfungsi
sebagai iringan yang mendukung tanpa mengaburkan lirik atau

246



melodi vokal. Pemusik gamelan harus mengembangkan
sensibilitas terhadap frasering vokal, memberikan ruang bagi
vokal untuk bernafas, serta menyediakan respons musikal yang
memperkuat ekspresi emosional tembang.

Penggunaan gamelan gong kebyar untuk mengiringi kesenian
Sasak juga memiliki dimensi ekonomi yang penting. Kesenian
Sasak yang diiringi oleh gamelan gong kebyar cenderung memiliki
nilai pasar yang lebih tinggi, karena dianggap memiliki kualitas
produksi yang lebih baik dan daya tarik estetis yang lebih kuat.
Peningkatan nilai pasar ini memberikan insentif ekonomi bagi
seniman Sasak untuk menggunakan gamelan Bali, sekaligus
membuka peluang ekonomi bagi pemusik Bali yang dapat
memperoleh tanggapan dari kesenian Sasak.

Kolaborasi ekonomi ini menciptakan interdependensi antara
komunitas Bali dan Sasak dalam ekosistem seni, tempat kedua
komunitas saling membutuhkan untuk memenuhi kebutuhan
estetis dan ekonomi masing-masing. Interdependensi ini
berfungsi  sebagai mekanisme yang memperkuat relasi
antarkomunitas, meskipun tidak menghapus ketegangan yang
berakar pada politik identitas dan memori historis.

Namun, penggunaan gamelan gong kebyar untuk kesenian Sasak
tidak tanpa kontroversi dalam komunitas Sasak sendiri. Sebagian
tokoh dan seniman Sasak yang memiliki orientasi purifikasi
identitas merasa bahwa penggunaan gamelan Bali dapat
mengaburkan identitas kesenian Sasak, mengurangi autentisitas,
serta menciptakan ketergantungan terhadap komunitas Bali yang
dapat memengaruhi otonomi estetis kesenian Sasak. Mereka
berpendapat bahwa kesenian Sasak harus dikembangkan dengan
menggunakan instrumen dan idiom musikal Sasak, bukan dengan

mengadopsi instrumen dari tradisi lain.

247



Di sisi lain, sebagian seniman dan tokoh masyarakat Sasak
berpandangan bahwa penggunaan gamelan gong kebyar
merupakan strategi pragmatis yang meningkatkan kualitas dan
daya saing kesenian Sasak dalam konteks pasar seni kontemporer.
Mereka berpendapat bahwa identitas kesenian Sasak tidak
ditentukan oleh instrumen yang digunakan, melainkan oleh esensi
estetis, narasi, serta makna kultural yang terkandung dalam
kesenian tersebut. Penggunaan gamelan, dalam pandangan ini,
tidak mengurangi identitas Sasak melainkan justru memperkaya

ekspresi estetis kesenian.

Ketegangan antara pandangan purifikasi dan pandangan
pragmatis ini mencerminkan dinamika yang lebih luas mengenai
autentisitas, kemurnian, dan adaptasi dalam konteks
multikultural. Ketegangan ini tidak selalu terselesaikan secara
definitif, melainkan terus dinegosiasikan dalam berbagai konteks
pertunjukan, tergantung pada orientasi penyelenggara, audiens,

serta tujuan pertunjukan.

Hibriditas dan akulturasi yang termanifestasi dalam gending
pesasakan, prosesi ritual kolaboratif, serta penggunaan gamelan
gong kebyar untuk kesenian Sasak menunjukkan bahwa
meskipun terdapat ketegangan historis dan politik identitas yang
menempatkan komunitas Bali dan Sasak dalam relasi yang tidak
selalu harmonis, terdapat juga ruang-ruang produktif tempat
dialog estetis dan kolaborasi kultural berlangsung. Ruang-ruang
ini tidak menghapus diferensiasi identitas, tetapi menyediakan
konteks tempat identitas dapat dinegosiasikan dalam kerangka
yang lebih inklusif, menghasilkan bentuk-bentuk kultural baru
yang mencerminkan pengalaman hidup bersama dalam ruang
multikultural Lombok.

248



c¢) Praktik Adaptif Sosial-Religius

Praktik adaptif sosial-religius merujuk pada modifikasi dan
transformasi yang dilakukan oleh komunitas Bali di Lombok
terhadap berbagai aspek kehidupan sosial dan ritual keagamaan
agar dapat beradaptasi dengan konteks multikultural yang
ditandai oleh dominasi nilai-nilai Islam-Sasak. Adaptasi ini tidak
hanya bersifat estetis atau performatif, tetapi menyentuh dimensi
yang lebih fundamental dalam kehidupan komunitas, termasuk
praktik ritual, tradisi komunal, serta simbol-simbol identitas yang
digunakan dalam interaksi sosial. Praktik adaptif ini
mencerminkan kapasitas reflektif komunitas dalam membaca
dinamika  sosial dan  mengembangkan  strategi yang
memungkinkan  keberlanjutan  praktik  budaya  tanpa

menimbulkan konflik dengan kelompok mayoritas.

Adaptasi sosial-religius berlangsung dalam ruang antara yang
mengharuskan komunitas Bali untuk terus menegosiasikan batas-
batas antara pemeliharaan inti identitas religius dan penyesuaian
terhadap norma sosial yang berlaku dalam masyarakat yang lebih
luas. Negosiasi ini tidak berlangsung dalam kondisi setara, karena
komunitas Bali sebagai kelompok minoritas memiliki kuasa yang
lebih terbatas dalam menentukan norma sosial dibandingkan
dengan kelompok mayoritas. Namun, meskipun berada dalam
posisi yang tidak menguntungkan secara struktural, komunitas
Bali tetap memiliki agensi untuk mengembangkan strategi
adaptasi yang mempertahankan kontinuitas dengan tradisi sambil
membuka ruang bagi modifikasi yang memungkinkan

koeksistensi dengan kelompok mayoritas.

Praktik adaptif sosial-religius dapat dipahami melalui kerangka
teoretis yang dikembangkan oleh teori konfigurasi, yang

249



menjelaskan bahwa komunitas pendatang mengalami proses
pembentukan hubungan sosial baru, redefinisi sejarah kehidupan,
serta pemberian makna baru bagi identitas kultural dalam konteks
lingkungan yang berbeda (Abdullah, 2006). Dalam konteks
Lombok, ketiga proses ini berlangsung secara simultan dan saling
memperkuat, menghasilkan konfigurasi praktik sosial-religius
yang memiliki kekhasan tersendiri dan tidak sepenuhnya identik
dengan praktik yang ada di Bali.

Adaptasi sosial-religius juga mencerminkan prinsip fleksibilitas
dan keterbukaan yang menjadi karakteristik budaya Bali,
sebagaimana diungkapkan dalam berbagai konteks bahwa orang
Bali memiliki sifat kreatif, adaptif, dan fleksibel. Fleksibilitas ini
tidak berarti bahwa komunitas Bali meninggalkan identitasnya,
melainkan menunjukkan kapasitas untuk merespons perubahan
konteks tanpa kehilangan rujukan pada nilai-nilai inti yang
menjadi landasan identitas. Fleksibilitas, dalam pengertian ini,
merupakan strategi survival yang memungkinkan komunitas
minoritas mempertahankan praktik budaya dalam kondisi
struktural yang tidak mendukung.

Sub bagian ini diarahkan untuk mengurai praktik adaptif sosial-
religius yang dikembangkan oleh komunitas Bali di Lombok
melalui empat fokus pembahasan yang mencerminkan berbagai
dimensi adaptasi. Pembahasan dimulai dari tradisi magibung
sebagai praktik komunal yang mengintegrasikan filosofi
keagamaan Hindu dengan konteks sosial Lombok, dilanjutkan
dengan tradisi ngelegu sebagai praktik yang unik dan tidak
ditemukan di Bali, kemudian membahas penggunaan daging
kerbau sebagai kompromi ritual yang menghormati sensibilitas
religius kedua komunitas, dan diakhiri dengan pembahasan

mengenai penggunaan busana adat Sasak oleh komunitas Bali

250



dalam acara resmi sebagai gestur simbolik yang menunjukkan

keterbukaan dan kesediaan untuk beradaptasi dengan norma
lokal.

Tradisi Magibung: Makan Bersama dengan Filosofi
Keagamaan Hindu

Magibung merupakan tradisi makan bersama yang telah sangat
lama dilaksanakan oleh masyarakat Bali di Lombok, diperkirakan
sudah muncul pada saat kekuasaan Kerajaan Karangasem di
Lombok. Menurut penuturan I Made Getul, magibung berasal
dari kata "bagi" yang artinya membagi dan "buung" artinya batal.
Seringnya terjadi perang saudara di antara para pewaris tahta
Kerajaan Karangasem di Lombok memunculkan keinginan untuk
membagi wilayah kekuasaan menjadi dua. Namun mengingat
mereka masih satu garis keturunan, akhirnya pembagian wilayah
kekuasaan tersebut diurungkan demi persatuan dan kesatuan
wilayah kekuasaan. Batalnya rencana tersebut akhirnya dirayakan
dengan pesta makan bersama yang lama-kelamaan disebut dengan
magibung.

Etimologi ini menunjukkan bahwa magibung tidak hanya
berfungsi sebagai praktik makan bersama dalam pengertian
teknis, melainkan membawa memori historis mengenai resolusi
konflik dan komitmen terhadap persatuan. Memori historis ini
terinternalisasi dalam praktik magibung, sehingga setiap
pelaksanaan magibung berfungsi sebagai reaktualisasi nilai
persatuan, kebersamaan, dan penolakan terhadap konflik yang
dapat memecah belah komunitas.

Sebagai sebuah tradisi yang sudah dilaksanakan berabad-abad
lamanya, di balik suasana kebersamaan dan keakraban baik

antarindividu maupun golongan, magibung mengandung filosofi

251



keagamaan yang cukup tinggi. Tiap-tiap elemen yang terdapat
dalam tradisi tersebut memiliki makna filosofis yang tinggi,
menunjukkan bahwa magibung bukan sekadar praktik profan
tetapi merupakan ritual komunal yang mengintegrasikan dimensi

sosial dan spiritual.

Terdapat beberapa elemen dalam tradisi magibung yang masing-
masing memiliki makna simbolik yang terkait dengan kosmologi
Hindu-Bali. Pertama, peserta magibung yang biasanya terdiri atas
puluhan bahkan sampai ratusan orang, dibagi dalam beberapa
kelompok kecil yang jumlahnya tidak lebih dari delapan orang.
Jumlah delapan orang ini merupakan simbol dari asta dala putaran
swastika yang merupakan salah satu simbol keagamaan umat
Hindu. Penggunaan angka delapan bukan kebetulan, melainkan
merujuk pada konsep kosmologis mengenai delapan arah mata
angin (Dewata Nawa Sanga) yang menjadi landasan orientasi
spasial dalam kosmologi Hindu-Bali.

Kedua, pangenter atau pangwekas adalah orang yang bertugas
memandu serta mengawasi pelaksanaan magibung. Pemandu ini
memegang peranan penting dalam tradisi magibung karena tata
cara pelaksanaan dan susunan acara gibungan dari awal hingga
akhir dipandu dengan menggunakan bahasa Bali halus. Setelah
para undangan dipersilahkan duduk oleh orang yang
melaksanakan upacara yang tidak boleh diwakilkan, selanjutnya
acara tradisi magibung diambil alih oleh pengenter. Sebagai
pengenter dan mengawasi acara magibung, pangwekas akan
memandu setiap tahapan magibung dengan mempergunakan
bahasa Bali halus, misalnya: "duaning pakembulan niki sampun
kapepekang, antuk punika sang meduwe krana ngaturang mewajik tur
marakan gibungan" (karena semua peserta sudah lengkap, untuk itu

252



yang memiliki upacara mempersilahkan untuk mencuci tangan

dan membagi gibungan).

Penggunaan bahasa Bali halus dalam seluruh prosesi magibung
menunjukkan bahwa tradisi ini memiliki status ritual yang
mengharuskan penggunaan register bahasa yang lebih tinggi
sebagai penanda penghormatan dan kesakralan konteks. Bahasa
halus berfungsi sebagai medium yang memisahkan konteks
profan dari konteks ritual, menciptakan frame simbolik yang
menandai bahwa aktivitas makan bersama ini bukan sekadar
konsumsi makanan melainkan aktualisasi nilai kosmologis dan
sosial.

Ketiga, gibungan adalah makanan yang disajikan dalam tradisi
magibung yang terdiri dari berbagai komponen simbolik: nasi
gibungan sebagai lambang dunia; komoh (kuah adonan dati
berbagai bahan yang diracik) sebagai perlambang Siwa; saab atau
tutup nasi sebagai simbol panca aksara; ceretan tempat minuman
sebagai simbol ong kara (aksara suci); paideran tempat tuak

sebagai simbol dari gunung; garam sebagai simbol laut.

Struktur simbolik ini menunjukkan bahwa gibungan bukan
sekadar hidangan, melainkan representasi kosmologis yang
menghadirkan elemen-elemen alam semesta dalam medium
kuliner. Melalui konsumsi gibungan, peserta magibung secara
simbolik mengintegrasikan diri dengan kosmos,
mengaktualisasikan kesatuan antara mikrokosmos (diri individu)
dan makrokosmos (alam semesta), sesuai dengan prinsip
fundamental kosmologi Hindu.

Selain elemen di atas, dalam satu gibungan terdapat berbagai jenis
sate yang diletakkan di sembilan penjuru sebagai simbol Dewata
Nawa Sanga (sembilan manifestasi kekuatan ilahi yang mengatur

253



sembilan arah). Adapun jenis sate tersebut di antaranya: sate
lembat yang diletakkan di sebelah selatan sebagai simbol Dewa
Brahma; sate pusut di Barat Daya sebagai simbol Dewa Rudra;
sate iga di arah barat sebagai simbol Dewa Mahadewa; sate cocol
berbentuk segitiga di sebelah barat laut sebagai simbol Dewa
Sangkara; sate berabas berbentuk segi empat di utara sebagai
simbol Dewa Wisnu; sate kablet di arah timur laut sebagai simbol
Dewa Sambu; sate wayang-wayang di arah timur sebagai simbol
Dewa Iswara; sate aseman di tenggara sebagai simbol Dewa
Maheswara; dan sate orob diletakkan di tengah sebagai simbol
Dewa Siwa.

Peletakan sembilan jenis sate sesuai dengan arah kosmologis
menunjukkan bahwa gibungan merupakan mandala kuliner yang
merepresentasikan struktur kosmis dalam bentuk yang dapat
dikonsumsi. Setiap peserta magibung, melalui konsumsi sate yang
diambil dari berbagai arah, secara simbolik menyerap energi dari
berbagai manifestasi kekuatan ilahi, mengintegrasikan diri dengan
tatanan kosmis yang lebih luas.

Di samping berbagai jenis sate, juga terdapat beberapa jenis
ebatan lawar dengan warna-warna yang berbeda: ebatan patung
(parutan kelapa, ada yang dicampur darah dan ada yang berwarna
putih); ebatan kenyon (campuran daun belimbing yang diremas,
kelapa parut, cokot, dan lemak babi); lelembaran (lawar merah
dengan lembaran daun belimbing); serta ebatan pademara
(campuran dari semua adonan di atas). Dari berbagai jenis ebatan
tersebut, warna-warna yang muncul merupakan simbol dari catur
warna masyarakat: ebatan yang berwarna putih simbol kelompok
masyarakat dari kalangan Brahmana; ebatan merah simbol

kelompok masyarakat dari kalangan Ksatria; ebatan kuning

254



simbol kelompok masyarakat dari kalangan Waisya; dan ebatan
hijau simbol kelompok masyarakat dari kalangan Sudra.

Representasi catur warna dalam ebatan lawar menunjukkan
bahwa magibung berfungsi sebagai medium integrasi sosial yang
melampaui batas-batas kasta. Meskipun dalam kehidupan sosial
terdapat stratifikasi berdasarkan kasta, dalam konteks magibung
semua peserta tetlepas dari kasta, duduk bersama dan
mengonsumsi makanan yang mengandung representasi simbolik
dari semua kasta. Praktik ini berfungsi sebagai mekanisme
penegasan bahwa meskipun terdapat diferensiasi sosial, semua
anggota komunitas memiliki nilai yang setara dalam konteks
komunal dan spiritual.

Apabila dilihat dari cara pengolahan dan bahan yang digunakan,
terdapat tiga jenis gibungan: pertama, gibungan biasa yang olahan
dagingnya dari daging babi; kedua, gibungan ten keni yang
diperuntukkan bagi orang yang tidak makan daging babi, biasanya
menggunakan daging ayam, bebek, atau daging kerbau; ketiga,
gibungan gorengan yang disajikan untuk kaum wanita.

Diferensiasi jenis gibungan ini menunjukkan bahwa tradisi
magibung  memiliki  fleksibilitas ~ yang  mengakomodasi
keberagaman preferensi dan larangan makanan dalam komunitas.
Yang paling signifikan adalah keberadaan gibungan ten keni yang
menggunakan daging kerbau, bukan daging babi. Adaptasi ini
penting dalam konteks Lombok yang multikultural, tempat
sebagian anggota komunitas mungkin memiliki sensibilitas
terhadap konsumsi daging babi akibat pengaruh nilai-nilai Islam
atau interaksi sosial dengan komunitas Sasak.

Tradisi magibung menunjukkan bahwa praktik komunal yang
berakar pada kosmologi Hindu-Bali dapat beradaptasi dengan

255



konteks sosial yang berbeda tanpa kehilangan makna filosofis
yang fundamental. Fleksibilitas dalam hal bahan makanan
(penggunaan daging kerbau sebagai alternatif) menunjukkan
bahwa komunitas Bali memiliki kesadaran pragmatis bahwa
keberlanjutan tradisi memerlukan penyesuaian terhadap realitas
sosial, sambil mempertahankan struktur simbolik yang menjadi
inti makna ritual.

Ngelegu: Tradisi Malam Menjelang Upacara

Ngelegu merupakan tradisi unik yang hanya ditemukan di wilayah
Karang Medain, Kota Mataram, dan tidak ditemukan di wilayah
Bali. Tradisi ini merupakan contoh praktik adaptif yang muncul
dari kondisi sosial spesifik komunitas Bali di Lombok,
mencerminkan  kreativitas lokal dalam mengembangkan
mekanisme solidaritas komunal yang responsif terhadap konteks

setempat.

Sebagai komunitas Bali yang keberadaannya sudah sangat lama
menetap di Lombok, dari sejak abad XIII jauh sebelum masuknya
Kerajaan Karangasem, komunitas etnik Bali di Karang Medain
memiliki sebuah tradisi unik yang berbeda dengan komunitas
lainnya di Kota Mataram. Menurut I Nengah Sukantha, tradisi ini
merupakan tradisi lama yang hingga saat ini masih eksis di dalam
kehidupan sosial masyarakat Karang Medain.

Ngelegu sebagaimana namanya berasal dari kata "legu" (nyamuk).
Seperti nyamuk, dia datang dan pergi tanpa permisi setelah
mengisap darah. Sebagaimana perumpamaan tersebut, tradisi ini
adalah sebuah tradisi makan snack secara bersama-sama yang
dilakukan pada malam hari menjelang puncak pelaksanaan sebuah
upacara adat yang dilangsungkan oleh masyarakat di wilayah
Karang Medain.

256



Metafora nyamuk dalam tradisi ngelegu menunjukkan bahwa
praktik ini memiliki karakteristik informalitas dan spontanitas
yang berbeda dari tradisi magibung yang lebih terstruktur dan
formal. Peserta ngelegu datang tanpa undangan formal,
mengonsumsi hidangan ringan yang disediakan, kemudian pulang
tanpa harus mengikuti prosesi ritual yang kompleks. Informalitas
ini mencerminkan adaptasi terhadap ritme kehidupan urban yang
lebih cepat dan kurang terikat pada protokol ritual yang ketat.

Sebagaimana hasil pengamatan langsung terhadap tradisi ini,
ketika dilangsungkannya upacara adat baik dalam bentuk Manusa
Yadnya, Pitra Yadnya, maupun Dewa Yadnya di salah satu
keluarga di wilayah Karang Medain, pada malam hari sebelum
puncak upacara, masyarakat di sekitar wilayah tersebut berduyun-
duyun mendatangi rumah tempat dilaksanakannya upacara hanya
untuk sekadar ngopi ataupun minum teh dan menyantap
makanan ringan berupa jajan tradisional khas masyarakat Karang
Medain.

Tradisi ngelegu ini biasanya diselenggarakan oleh pelaksana
upacara dengan melibatkan seluruh komponen yang mendukung
pelaksanaan upacara tersebut. Dilaksanakannya tradisi ini secara
tidak langsung adalah sebagai undangan tidak resmi kepada
masyarakat untuk menghadiri upacara yang dilaksanakan.
Walaupun tidak ada konsekuensi bagi anggota masyarakat untuk
hadir atau tidak dalam rangkaian upacara, namun terkadang ada
unsur rasa malu jika tidak hadir dalam rangkaian upacara

selanjutnya.

Fungsi ngelegu sebagai undangan tidak resmi menunjukkan
bahwa tradisi ini merupakan mekanisme mobilisasi komunitas
yang lebih adaptif terhadap kondisi urban tempat komunikasi
formal melalui undangan tertulis mungkin kurang efektif atau

257



kurang sesuai dengan norma sosial komunitas. Melalui kehadiran
dalam ngelegu, anggota masyarakat menunjukkan solidaritas dan
komitmen untuk berpartisipasi dalam upacara, tanpa harus
melalui prosedur formal yang mungkin terasa kaku atau kurang
personal.

Tradisi ini mengandung makna kebersamaan dalam rangka
menyiapkan diri lebih awal untuk mengikuti rangkaian upacara
keagamaan. Ngelegu berfungsi sebagai ruang transisi yang
memfasilitasi pergerakan psikologis dan sosial dari kehidupan
sehari-hari yang profan menuju konteks upacara yang sakral.
Melalui partisipasi dalam ngelegu, anggota komunitas secara
bertahap memasuki frame mental yang diperlukan untuk
partisipasi ritual yang efektif.

Tradisi ngelegu juga berfungsi sebagai medium penguatan
solidaritas sosial melalui mekanisme yang lebih informal dan
inklusif dibandingkan dengan tradisi magibung. Karena tidak
memerlukan prosedur formal atau biaya yang tinggi, ngelegu
dapat diikuti oleh semua lapisan masyarakat tanpa pembatasan
ekonomi atau sosial. Inklusivitas ini penting dalam konteks
komunitas minoritas yang menghadapi tekanan ekonomi, karena
memastikan bahwa solidaritas sosial dapat dipertahankan tanpa
memberatkan anggota komunitas yang memiliki keterbatasan

ekonomi.

Keberadaan tradisi ngelegu yang unik di Karang Medain dan tidak
ditemukan di wilayah lain menunjukkan bahwa komunitas Bali di
Lombok tidak hanya mereproduksi tradisi yang berasal dari Bali,
tetapi juga mengembangkan inovasi lokal yang responsif terhadap
kondisi sosial spesifik di wilayah mereka. Inovasi lokal ini
mencerminkan kreativitas dan kapasitas adaptif komunitas dalam

mengembangkan mekanisme sosial yang menopang solidaritas

258



dan keberlanjutan praktik ritual dalam konteks yang berbeda dari
wilayah asal.

Penggunaan Daging Kerbau (Bukan Babi atau Sapi) sebagai
Kompromi Ritual

Penggunaan daging kerbau dalam berbagai konteks ritual dan
sosial merupakan salah satu bentuk adaptasi yang paling
signifikan, mencerminkan negosiasi simbolik antara komunitas
Bali dan Sasak dalam mengelola perbedaan fundamental
mengenai konsumsi daging yang berkaitan dengan sensibilitas
religius masing-masing komunitas. Adaptasi ini tidak hanya
bersifat pragmatis, tetapi juga mengandung dimensi simbolik
yang penting dalam memfasilitasi kolaborasi lintas etnis dalam
konteks ritual dan sosial.

Dalam tradisi Hindu-Bali, sapi (lembu) merupakan hewan yang
dihormati dan tidak boleh dikonsumsi karena dianggap suci dan
memiliki hubungan simbolik dengan Dewa Siwa. Di sisi lain,
dalam tradisi Islam yang dianut oleh mayoritas komunitas Sasak,
babi merupakan hewan yang diharamkan dan tidak boleh
dikonsumsi. Perbedaan fundamental ini menciptakan dilema
dalam konteks ritual atau sosial yang melibatkan kedua
komunitas, karena penggunaan daging babi akan mengeksklusi
partisipasi komunitas Sasak, sementara penggunaan daging sapi
akan melanggar prinsip religius komunitas Bali.

Daging kerbau muncul sebagai solusi kompromi yang dapat
diterima oleh kedua komunitas. Kerbau tidak termasuk dalam
kategori hewan vyang diharamkan dalam Islam, sehingga
konsumsinya tidak melanggar prinsip halal. Di sisi lain, meskipun
kerbau memiliki kekerabatan biologis dengan sapi, dalam
kosmologi Hindu-Bali kerbau tidak memiliki status sakral yang

259



setara dengan sapi, schingga konsumsinya dapat diterima tanpa

melanggar prinsip religius yang fundamental.

Sebagaimana diamati dalam prosesi ritual upacara di Pura Lingsar
dan di Pura Meru, adanya keterlibatan etnis Sasak di dalam prosesi
ritual tersebut mengharuskan adaptasi dalam hal pemilihan bahan
sarana upacara. Penggunaan daging kerbau sebagai sarana upacara
adalah solusi yang paling tepat sebagai bentuk toleransi dan saling
menghormati di antara kedua etnis, karena di samping sebagai
sarana upacara, daging kerbau juga akan menjadi berbagai jenis
masakan tradisional yang dihidangkan pada saat magibung.

Penggunaan daging kerbau tidak hanya berlangsung dalam
konteks ritual kolaboratif di pura, tetapi juga dalam berbagai
konteks sosial lainnya seperti acara pernikahan, upacara adat, atau
perayaan komunal yang melibatkan partisipasi lintas etnis. Dalam
konteks-konteks ini, penggunaan daging kerbau berfungsi sebagai
gestur simbolik yang menunjukkan penghormatan terhadap
sensibilitas religius komunitas lain, sekaligus memfasilitasi
partisipasi yang lebih inklusif tanpa harus mengkompromikan

prinsip religius masing-masing komunitas.

Adaptasi ini juga mencerminkan prinsip toleransi dan saling
menghormati yang menjadi landasan koeksistensi dalam
masyarakat multikultural. Toleransi, dalam konteks ini, bukan
sekadar sikap pasif yang menerima keberadaan perbedaan,
melainkan sikap aktif yang berupaya mencari solusi yang
memungkinkan partisipasi bersama tanpa mengharuskan salah

satu pihak mengorbankan prinsip religius yang fundamental.

Meskipun demikian, penggunaan daging kerbau sebagai
kompromi tidak tanpa kompleksitas. Sebagian anggota komunitas
Bali, terutama yang memiliki orientasi konservatif, merasa bahwa

260



penggunaan daging kerbau sebagai pengganti daging babi dalam
konteks ritual tertentu dapat mengurangi efektivitas ritual atau
mengubah makna simbolik yang terkandung dalam sarana
upacara. Mereka berpendapat bahwa setiap jenis daging memiliki
korespondensi simbolik dengan entitas kosmologis tertentu, dan
bahwa penggantian daging dapat mengubah energi ritual yang
dihasilkan.

Ketegangan ini diselesaikan melalui diferensiasi konteks, tempat
daging babi tetap digunakan dalam konteks ritual internal yang
hanya melibatkan komunitas Bali, sementara daging kerbau
digunakan dalam konteks ritual atau sosial yang melibatkan
partisipasi lintas etnis. Diferensiasi ini memungkinkan komunitas
Bali untuk mempertahankan praktik tradisional dalam ruang
internal, sambil mengembangkan adaptasi yang memungkinkan

kolaborasi dengan komunitas lain dalam ruang yang lebih luas.

Penggunaan daging kerbau juga memiliki dimensi ekonomi yang
penting. Kerbau, sebagai hewan yang lebih besar dibandingkan
dengan babi, menyediakan kuantitas daging yang lebih banyak,
sehingea lebih efisien untuk acara-acara yang melibatkan jumlah
peserta yang besar. Efisiensi ekonomi ini memberikan insentif
tambahan bagi penggunaan daging kerbau, di luar pertimbangan
simbolik dan religius.

Penggunaan Busana Adat Sasak oleh Komunitas Bali dalam
Acara Resmi

Penggunaan busana adat Sasak oleh komunitas Bali dalam acara-
acara resmi merupakan bentuk adaptasi simbolik yang
menunjukkan kesediaan komunitas Bali untuk menyesuaikan diri
dengan norma lokal dan menghormati identitas mayoritas dalam
konteks representasi publik. Adaptasi ini tidak hanya bersifat

261



estetis, tetapi juga mengandung dimensi politik identitas yang
penting dalam negosiasi posisi komunitas minoritas dalam

struktur sosial yang lebih luas.

Fleksibilitas dan sifat adaptif masyarakat etnis Bali juga terjadi
pada saat dilaksanakannya aneka peristiwa tertentu. Sebagaimana
yang teramati dalam perayaan Dharma Santhi terkait dengan
perayaan Hari Raya Nyepi yang dilaksanakan oleh umat Hindu di
Kota Mataram, pada tahun 2012 tampak para pembaca sloka
menggunakan kostum tradisional Sasak. Demikian pula halnya
ketika pejabat dari kalangan etnis Bali diwajibkan berbusana adat
Sasak ketika mengikuti atau menghadiri acara atau kegiatan yang

dilaksanakan oleh pemerintah.

Penggunaan busana adat Sasak dalam konteks perayaan Dharma
Santhi menunjukkan bahwa komunitas Bali bersedia untuk
mengintegrasikan elemen simbolik budaya mayoritas dalam
praktik ritual mereka sendiri, asalkan tidak mengubah esensi ritual
atau makna spiritual yang fundamental. Dharma Santhi
merupakan acara yang bersifat publik, dihadiri oleh berbagai
komponen masyarakat lintas etnis, sehingga penggunaan busana
adat Sasak berfungsi sebagai gestur inklusivitas yang
menunjukkan bahwa perayaan ini bukan eksklusif milik
komunitas Bali, melainkan bagian dari kehidupan multikultural
Lombok yang dapat diapresiasi oleh semua pihak.

Digunakannya kostum tradisional Sasak merupakan upaya adaptif
atau penyesuaian dengan budaya masyarakat setempat.
Penyesuaian ini tidak berarti bahwa komunitas Bali meninggalkan
identitas mereka, melainkan menunjukkan kesadaran bahwa
dalam ruang publik yang pluralistik, representasi identitas
memerlukan negosiasi yang mempertimbangkan sensibilitas dan

norma kelompok lain yang hadir dalam ruang yang sama.

262



Kewajiban bagi pejabat dari kalangan etnis Bali untuk berbusana
adat Sasak ketika menghadiri acara resmi pemerintah
mencerminkan kebijakan normalisasi yang menetapkan busana
adat Sasak sebagai busana resmi yang harus digunakan oleh semua
pejabat, terlepas dari latar belakang etnis mereka. Kebijakan ini
dapat dibaca sebagai upaya pemerintah daerah untuk menegaskan
identitas Sasak sebagai identitas dominan Lombok, sekaligus
sebagai mekanisme integrasi simbolik yang mengharuskan
kelompok minoritas untuk menunjukkan kesetiaan terhadap
identitas lokal melalui penggunaan simbol-simbol budaya

mayoritas.

Bagi komunitas Bali, kewajiban ini merupakan bentuk
subordinasi simbolik yang mengharuskan mereka untuk
menyesuaikan representasi identitas mereka dengan norma yang
ditentukan oleh kelompok mayoritas. Meskipun subordinasi ini
dapat dirasakan sebagai tekanan yang mengurangi otonomi dalam
menentukan representasi identitas, komunitas Bali umumnya
mematuhi kewajiban ini sebagai strategi pragmatis untuk
mempertahankan akses terhadap posisi dalam  struktur
pemerintahan dan menghindari konflik dengan kelompok
mayoritas.

Penggunaan busana adat Sasak oleh komunitas Bali juga dapat
dibaca sebagai strategi visibilitas selektif, tempat komunitas Bali
mengelola representasi identitas sesuai dengan konteks sosial
yang dihadapi. Dalam konteks internal komunitas atau dalam
acara ritual yang bersifat privat, busana adat Bali tetap digunakan
sebagai penanda identitas yang membedakan komunitas Bali dari
kelompok lain. Dalam konteks publik yang melibatkan interaksi
dengan kelompok lain atau dalam acara resmi pemerintah, busana

adat Sasak digunakan sebagai gestur simbolik yang menunjukkan

263



keterbukaan dan kesediaan untuk beradaptasi dengan norma
lokal.

Strategi visibilitas selektif ini menunjukkan bahwa identitas tidak
bersifat esensialis atau tetap, melainkan performatif dan
kontekstual, diaktifkan dan direpresentasikan secara berbeda
sesuai dengan konteks sosial yang dihadapi. Dalam kerangka ini,
penggunaan busana adat Sasak bukan berarti bahwa komunitas
Bali meninggalkan identitas mereka, melainkan menunjukkan
kapasitas untuk mengelola representasi identitas secara strategis
agar dapat berpartisipasi dalam berbagai konteks sosial tanpa
menimbulkan resistensi atau konflik.

Penggunaan busana adat Sasak juga berfungsi sebagai medium
komunikasi simbolik yang menyampaikan pesan bahwa
komunitas Bali merupakan bagian integral dari masyarakat
Lombok, menghargai budaya lokal, dan bersedia untuk
berpartisipasi dalam pembentukan identitas kultural yang lebih
inklusif. Komunikasi simbolik ini penting dalam konteks
ketegangan historis dan politik identitas yang sering memosisikan
komunitas Bali sebagai kelompok asing atau pendatang yang tidak
sepenuhnya terintegrasi dalam masyarakat lokal.

Meskipun demikian, penggunaan busana adat Sasak tidak tanpa
kritik internal dalam komunitas Bali. Sebagian anggota komunitas
merasa bahwa kewajiban untuk menggunakan busana adat Sasak
merupakan bentuk penghapusan simbolik terhadap identitas Bali,
memaksa komunitas untuk menyembunyikan identitas mereka
dalam ruang publik. Mereka berpendapat bahwa dalam
masyarakat yang pluralistik, setiap kelompok seharusnya memiliki
kebebasan untuk merepresentasikan identitas mereka tanpa harus

menyesuaikan dengan norma mayoritas.

264



Ketegangan antara orientasi adaptif dan orientasi resisten ini
mencerminkan dilema yang lebih luas mengenai strategi
keberlanjutan komunitas minoritas dalam konteks dominasi
kelompok mayoritas. Dilema ini tidak selalu terselesaikan secara
definitif, melainkan terus dinegosiasikan dalam berbagai konteks,
tergantung pada kepentingan strategis, tingkat tekanan eksternal,
serta kapasitas komunitas untuk mempertahankan solidaritas
internal dalam menghadapi subordinasi simbolik.

Penutup

Lombok, khususnya Kota Mataram, memperlihatkan diri sebagai
ruang multikultural yang kompleks, tempat komunitas Bali
bernegosiasi dengan posisi minoritas, dominasi budaya mayoritas,
dan dinamika politik identitas. Seni kakebyaran beroperasi tidak
hanya sebagai ekspresi estetis, tetapi sebagai medium reproduksi
budaya, penegasan identitas, dan strategi keberlanjutan dalam

kondisi marginal.

Transformasi dan adaptasi seni menunjukkan kapasitas reflektif
komunitas dalam mengelola ketegangan antara pelestarian nilai
inti dan tuntutan penyesuaian kontekstual. Hibriditas yang
muncul dari interaksi Bali-Sasak menghasilkan praktik seni yang
tidak sepenuhnya Bali maupun Sasak, tetapi merupakan
konstruksi kultural baru yang mencerminkan pengalaman hidup

bersama dalam ruang multikultural.

Melalui seni, komunitas Bali mempertahankan memori kolektif,
menegaskan identitas, dan membangun jejaring sosial yang
menopang keberlanjutan tradisi. Lombok, dengan demikian,

bukan sekadar lokasi geografis, melainkan ruang sosial yang

265



membentuk ulang makna seni, identitas, dan kebudayaan melalui

perjumpaan, negosiasi, dan transformasi yang berkelanjutan.

266



BAB 7
Seni Tradisi dan Horizon Masa Depan
Kebudayaan

Bagian ini disusun sebagai ruang reflektif dan prospektif yang
menempatkan seni tradisi dalam horizon kebudayaan masa
depan, melampaui kerangka analisis deskriptif maupun
pembacaan historis yang telah dikembangkan pada bab-bab
sebelumnya. Jika pembahasan terdahulu memetakan dinamika
praktik, reproduksi makna, serta relasi seni dengan struktur sosial
dan ruang multikultural, bagian ini bergerak ke tingkat sintesis
konseptual dengan mengajukan pertanyaan implikatif mengenai
posisi, peran, dan daya ketja seni tradisi dalam menghadapi
transformasi kebudayaan kontemporer. Orientasi bab ini tidak
diarahkan pada penarikan simpulan teknis penelitian, melainkan
pada perumusan konsekuensi pemikiran yang muncul dari
keseluruhan analisis yang telah dibangun.

Dalam konteks perubahan sosial yang ditandai oleh rasionalisasi
kebijakan, institusionalisasi pendidikan, serta ekspansi ekonomi
kreatif, seni tradisi kerap diposisikan secara ambivalen antara
warisan yang harus dilindungi dan sumber daya yang dapat
dioptimalkan. Bab ini berangkat dari kesadaran bahwa dikotomi
tersebut tidak memadai untuk membaca kompleksitas kerja seni
dalam kehidupan kebudayaan. Seni tradisi tidak semata berfungsi
sebagai residu masa lalu atau komoditas kultural, melainkan
beroperasi sebagai sistem praksis yang menopang keberlanjutan
relasi sosial, orientasi nilai, dan legitimasi simbolik secara jangka
panjang. Dengan demikian, masa depan seni tradisi tidak
ditentukan oleh tingkat visibilitas atau adaptasi formalnya,

267



melainkan oleh keberlanjutan kerja simbolik yang memungkinkan

kebudayaan terus memproduksi makna secara reflektif.

Pembahasan bagian ini juga menempatkan seni tradisi dalam
relasi lintas sektor, khususnya dengan kebijakan kebudayaan dan
pendidikan, tanpa mengulang diskursus normatif yang telah
mapan. Pendekatan yang digunakan menekankan pembacaan
implikatif, yakni bagaimana seni tradisi berkontribusi pada
pembentukan ekosistem kebudayaan yang berkelanjutan melalui
mekanisme yang sering kali tidak eksplisit, tidak terukur secara
administratif, namun menentukan daya tahan kebudayaan dalam
jangka panjang. Dalam kerangka ini, seni diperlakukan sebagai
infrastruktur kultural dan sebagai medium formatif yang
membentuk disposisi, etika, serta kapasitas reflektif masyarakat.

Dengan landasan tersebut, bab ini disusun ke dalam dua subbab
utama yang saling melengkapi. Subbab pertama merefleksikan
seni tradisi sebagai infrastruktur kultural yang menuntut
reorientasi paradigma kebijakan kebudayaan, sementara subbab
kedua mengartikulasikan implikasi seni tradisi terhadap
rekonfigurasi pendidikan kebudayaan sebagai proses formatif.
Kedua subbab ini dirancang untuk membuka horizon pemikiran
mengenai masa depan kebudayaan yang tidak bertumpu pada
pelestarian statis, melainkan pada keberlanjutan praksis simbolik

yang hidup dan terus dinegosiasikan dalam lanskap sosial yang

berubah.

7.1 Infrastruktur Kultural dan Reorientasi Paradigma
Kebijakan Kebudayaan

Pemaknaan seni tradisi sebagai infrastruktur kultural menuntut
reposisi mendasar terhadap cara kebijakan kebudayaan

268



dibayangkan dan dijalankan. Infrastruktur dalam pengertian ini
tidak merujuk pada perangkat material atau skema administratif,
melainkan pada sistem simbolik yang menopang keberlanjutan
relasi sosial, orientasi nilai, dan legitimasi praksis dalam jangka
panjang. Seni tradisi beroperasi sebagai jaringan kerja kultural
yang menjaga kontinuitas makna melalui ritme praktik,
pengakuan kolektif, dan internalisasi norma yang berlangsung
secara laten. Ketika kebijakan kebudayaan diletakkan dalam
horizon  tersebut, orientasi pengelolaan bergeser dari
pengendalian bentuk menuju pemeliharaan kondisi yang

memungkinkan kerja simbolik terus berlangsung.

Dalam perspektif ini, kebijakan kebudayaan tidak berfungsi
sebagai instrumen normatif yang menentukan arah ekspresi seni,
melainkan sebagai mekanisme pengaturan kondisi kemungkinan.
Rasionalitas kebijakan bekerja melalui pengelolaan ruang, waktu,
dan relasi institusional yang memengaruhi keberlangsungan
praksis tanpa harus melakukan intervensi langsung pada struktur
simbolik seni. Kerangka pemikiran governmentality memberikan
pijakan analitis untuk memahami bahwa kekuasaan kebijakan
bekerja secara produktif ketika beroperasi melalui fasilitasi, bukan
melalui normalisasi yang bersifat koersif (Foucault, 2009). Seni
tradisi menjadi rentan ketika kebijakan mengedepankan logika
pengukuran, standardisasi, dan efisiensi yang mengabaikan sifat
temporal dan kontekstual praksis kultural.

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa keberlanjutan
kebudayaan tidak dapat dicapai melalui pendekatan berbasis
objek atau program yang menekankan hasil jangka pendek. Seni
tradisi sebagai sistem hidup memerlukan sensitivitas terhadap
ritme internal praktik, otoritas kultural lokal, serta ambiguitas
bentuk yang justru menjadi sumber daya adaptif. Ketika kebijakan

269



berupaya membakukan ckspresi atau fungsi seni demi
keterbacaan administratif, terjadi reduksi kerja simbolik yang
berimplikasi pada melemahnya legitimasi internal praktik.
Sebaliknya, kebijakan yang menjaga ruang otonomi praksis
memungkinkan seni tradisi mempertahankan kapasitas reflektif
dan adaptif dalam menghadapi perubahan sosial.

Reorientasi paradigma kebijakan kebudayaan dengan demikian
mengarah pada pendekatan ekologi kebudayaan. Pendekatan ini
menempatkan seni tradisi dalam jejaring relasi sosial, institusional,
dan simbolik yang saling bergantung. Kebijakan berperan sebagai
pengaman ekosistem tersebut dengan memastikan keberlanjutan
relasi, bukan sebagai penentu isi artikulasi simbolik. Implikasi dari
kerangka ini menegaskan bahwa keberhasilan kebijakan
kebudayaan terletak pada kemampuannya menjaga kondisi
keberlangsungan praksis kultural secara jangka panjang, sekaligus
menghindari reduksi seni tradisi menjadi objek intervensi

teknokratis yang tetlepas dari logika hidup kebudayaan itu senditi.

7.2 Seni Tradisi dan Rekonfigurasi Pendidikan
Kebudayaan sebagai Proses Formatif

Pemaknaan seni tradisi dalam ranah pendidikan kebudayaan
menuntut pergeseran sudut pandang dari pendekatan
instruksional menuju pemahaman formatif yang berjangka
panjang. Pendidikan kebudayaan tidak beroperasi sebagai
pemindahan pengetahuan simbolik yang terpisah dari konteks
sosial, melainkan sebagai proses pembentukan disposisi kultural
yang berlangsung melalui keterlibatan berkelanjutan dalam
praktik bermakna. Dalam horizon ini, seni tradisi berfungsi
sebagai situasi pedagogis yang memungkinkan internalisasi nilai,
kepekaan simbolik, serta orientasi etis melalui pengalaman

270



kolektif yang dihayati, bukan melalui penguasaan konseptual yang
bersifat deklaratif.

Fenomena ini memperlihatkan bahwa proses belajar kebudayaan
bekerja melalui relasi dialogis antara pengalaman, refleksi, dan
tindakan simbolik. Seni tradisi menghadirkan ruang pembelajaran
yang menautkan tubuh, ingatan, dan makna dalam satu kesatuan
praksis. Pembentukan kesadaran kultural tidak muncul dari
akumulasi informasi, melainkan dari keterlibatan aktif dalam
ritme praktik yang mengandung struktur nilai dan etika sosial
(Freire, 2000, 2013). Dalam konteks tersebut, pendidikan
kebudayaan bergerak sebagai proses emansipatoris yang
membentuk subjek kultural melalui partisipasi dan refleksi, bukan

melalui reproduksi pengetahuan yang terstandar.

Implikasi dari pembacaan ini mengarah pada rekonfigurasi peran
institusi pendidikan. Institusi tidak lagi dipahami sebagai pusat
legitimasi tunggal pengetahuan kebudayaan, melainkan sebagai
mediator yang menghubungkan ruang belajar formal dengan
ckosistem praktik kultural yang hidup. Fungsi pendidikan
bergeser dari pengemasan tradisi sebagai konten kurikuler menuju
penciptaan kondisi yang memungkinkan praktik seni terus
diakses, dialami, dan ditafsirkan secara kontekstual. Dengan
demikian, pendidikan kebudayaan beroperasi sebagai jembatan
yang mempertemukan refleksi akademik dengan pengalaman

praksis tanpa menundukkan yang satu pada yang lain.

Rekonfigurasi tersebut juga menegaskan bahwa keberlanjutan
kebudayaan tidak bergantung pada mekanisme pewarisan formal
semata, melainkan pada keberlangsungan ruang praktik yang
memungkinkan generasi baru membangun relasi bermakna
dengan seni tradisi. Seni tidak diperlakukan sebagai objek
pembelajaran yang selesai dipahami, tetapi sebagai proses yang

271



terus membentuk kepekaan, tanggung jawab, dan kapasitas
reflektif. Dalam  horizon ini, pendidikan kebudayaan
menghasilkan subjek yang berakar pada tradisi sekaligus memiliki
kemampuan adaptif terhadap perubahan sosial.

Dengan menempatkan seni tradisi sebagai medium formatif,
bagian ini menegaskan bahwa masa depan kebudayaan ditentukan
oleh kualitas pengalaman belajar yang dihadirkan dalam
kehidupan sehari-hari. Pendidikan tidak diarahkan pada
konservasi simbolik yang statis, melainkan pada penguatan proses
kultural yang memungkinkan nilai, makna, dan orientasi etis terus
diaktualkan. Seni tradisi, melalui peran pedagogisnya yang implisit
dan praksis, membuka kemungkinan keberlanjutan kebudayaan
sebagai proses hidup yang senantiasa diperbarui dalam lanskap
sosial yang berubah.

272



Daftar Pustaka

Abdilah, U. (2002). Politik identitas etnis: Pergulatan tanda tanpa
identitas (Cet. 1). Indonesiatera.

Abdullah, 1. (2006). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan.
Pustaka Pelajar.

Agung, A. A. K. (1991). Kupn kupu kuning yang terbang di selat
Lombok: Lintasan sejarah kerajaan Karangasem (1661-
1950) (Cet. 1). Upada Sastra.

Appadurai, A. (2010). Modernity At Large: Cultural Dimensions
of Globalization. University of Minnesota Press.

Apter, D. E. (2011). Clifford Geertz as a Cultural System.
Dalam J. C. Alexander, P. Smith, & M. Norton
(Ed.), Interpreting Clifford Geerrz (hlm. 181-196).
Palgrave Macmillan US.
https://doi.org/10.1057/9780230118980_15

Arini, A. A, AL KL (2002). Tari Kakebyaran Ciptaan I Nyoman
Kaler Dalam Perspektif Seni Pertunjukan Bali [Thesis].
Universitas Udayana.

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization:
Weriting, — remembrance, — and  political  imagination.
Cambridge University Press.

Atkinson, D. (2022). Inheritance, disobedience and
speculation in pedagogic practice. Discourse: Studies in
the Cultural Politics of Education, 43(5), 749-765.
https://doi.org/10.1080/01596306.2021.1975911

Auger, M. D. (2016). Cultural Continuity as a Determinant
of Indigenous Peoples’ Health: A Metasynthesis of
Qualitative Research in Canada and the United
States. International Indigenous Policy Journal, 7(4).
https://doi.org/10.18584 /iipj.2016.7.4.3

Bakhtin, M. M. (1983). The dialogic imagination four essays.
University of Texas Press.

273



Bandem, I. M., & DeBoer, F. E. (2004). Kaja dan Kelod Tarian
Bali  Dalam  Transisi. Institut  Seni Indonesia
Yogyakarta.

Barth, V. (1975). Ritual and knowledge among the Baktaman of
New Guinea. Universitetsforlaget ; Yale University
Press.

Barthes, R. (1972). Mythologies. Hill and Wang,

Beckstein, M. (2017). The concept of a living tradition.
European Journal of Social Theory, 20(4), 491-510.
https://doi.org/10.1177/1368431016668185

Bhabha, H. K. (1994). The Location of Culture. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9780203820551

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A Social Critigue of the
Judgement of Taste. Harvard University Press.

Bourdieu, P. (1993). The Field of Cultural Production.

Bourdieu, P. (2010). Outline of a theory of practice (Nachdr.).
Cambridge Univ. Press.

Christomy, T., & Yuwono, U. (2004). Semiotika Budaya
(Jakarta). Universitas Indonesia.

Dant, T. (1999). Material culture in the social world: 1 alues,
activities, lifestyles. Open University Press.

Dibia, I. W. (Ed.). (2003). Sen: Kakebyaran. Bali Mangsi.

Djelantik, A. A. M. (1987). Pengantar Dasar llmn Estetika.
Akademi Seni Tari Indonesia.

Durkheim, E. (2001). The elementary forms of religions life (C.
Cosman & M. S. Cladis, Ed.). Oxford University
Press.

Eliade, M. (1959). The Sacred and the Profane: The Nature of
Religion. Houghton Mifflin Harcourt.

Foucault, M. (1979). Discipline and Punish: The Birth of the
Prison. Vintage Books.

274



Foucault, M. (2009). Security, territory, population: Lectures at the
College de France, 1977-1978 (M. Senellart, Ed.; G.
Burchell, Penerj.; 1. Picador ed). Picador.

Freestone. (2000). Urban Planning in a Changing World (R.
Freestone, Ed.; 0 ed.). Routledge.
https://doi.org/10.4324 /9780203819630

Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed (30th anniversary
ed). Continuum.

Freire, P. (2013). Education for critical  consciousness.
Bloomsbury Academic.

Gandy, M. (2022). Natura Urbana: Ecological constellations in
urban space. The MIT Press.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays.
Basic Books.

Geertz, C. (1980). Negara: The Theatre State in Nineteeth-
Century Bali. Princeton University Press.

Goftman, E. (2021). The Presentation of Self in Everyday Life.
Knopf Doubleday Publishing Group.

Goldbard, A., & Adams, D. (2006). New creative community:
The art of cultural development. New Village Press.

Goris, R. (1954). Prasasti Bali I (Inscripties 1 oor Anak Wungsu,
Band I). Lembaga Bahasa dan Budaya Universitet
Indonesia; N.V. Masa Baru.

Halbwachs, M. (1992). On collective memory (L. A. Coser,
Penerj.). University of Chicago Press.

Hall, S. (Ed.). (1997). Representation: Cultural representations and
signifying practices. Sage in association with the Open
University.

Hall, S., & Rutherford, J. (1990). Cultural Identity and
Diaspora. Dalam  Cultural ldentity and Diaspora:
Identity: Community, Culture, Difference (hlm. 222-237).
Lawrence and Wishart.

275



Harnish, D. (2005). “Isn’t This Nice? It’s just like being in
Bali”: Constructing Balinese Music Culture in
Lombok.  Ethnomusicology  Forum, 14(1), 3-24.
https://doi.org/10.1080/17411910500088148

Hidajat, R., Widiati, U., Suprihatin, E. W., Guntur, &
Jamnongsarn, S. (2023). The Dialectics of the
Performance of the Kecak Ramayana in Uluwatu,
Bali, Indonesia. Rupkatha Journal on Interdisciplinary
Studies in Humanities, 15(2).
https://doi.org/10.21659/rupkatha.v15n2.13

Hutchison, R. (2010). Encyclopedia of urban studies. Sage.

Tossifova, D., Doll, C. N. H., & Gasparatos, A. (Ed.). (2018).
Defining  the wurban: Interdisciplinary and  professional
perspectives. Routledge, Taylor & Francis Group.

Karimimoshaver, M., Eris, B., Aram, F., & Mosavi, A.
(2021). Art in Urban Spaces. Sustainability, 13(10),
5597. https://doi.org/10.3390/su13105597

Kurin, R. (2004). Safeguarding Intangible Cultural Heritage
in the 2003 UNESCO Convention: A critical
appraisal.  Museum  International, 56(1-2), 66-77.
https://doi.org/10.1111/j.1350-0775.2004.00459.x

Kusumastuti, E., Rohidi, T. R., Hartono, H., & Cahyono, A.
(2021). Community-Based Art Education as a
Cultural Transfer Strategy in the Jaran Kepang Art
Performance of Semarang Regency. Harmonia:

Journal of Arts Research and Education, 21(1), 154-167.
https://doi.org/10.15294 /harmonia.v21i1.30181

Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated learning: 1.egitimate

peripheral participation. Cambridge University Press.

Lee, Y. L., Jung, M., Nathan, R. J., & Chung, J.-E. (2020).
Cross-National Study on the Perception of the
Korean Wave and Cultural Hybridity in Indonesia
and Malaysia Using Discourse on Social Media.

276



Sustainability, 12(15), 6072.
https://doi.org/10.3390/su12156072

Lefebvre, H. (1997). The production of space (D. Nicholson-
Smith, Ed.; Reprinted). Blackwell.

Li, G. (2025). Mugam transmission in the Xinjiang Uyghur
autonomous region: Negotiating artistic
individuality in present-day Uyghur muqam
performance practices. Rast Miizikoloji Dergisi, 13(1),
1-17. https://doi.org/10.12975/rastmd.20251311

McPhee, C. (1976). Music in Bali: A study in form and
instrumental organigation in Balinese orchestral music. Da
Capo Press.

Montero Zayas, G., Prado Soriano, L. E.; Obloberdiyevn,
D. S., Akimjakova, B., & Pavlikova, M. (2025).
General Theoretical Notions About the Semiotics
of Culture and the Arts. Journal of Education Culture
and Society, 16(2), 711-725.
https://doi.org/10.15503 /jecs2025.3.711.726

Moxey, K. (1996). The practice of theory: Poststructuralism, cultural
politics and art history (3. pr). Cornell University Press.

Redfield, R., Linton, R., & Herskovits, M. J. (1930).
MEMORANDUM FOR THE STUDY OF
ACCULTURATION. American Anthropologist, 38(1),
149-152.
https://doi.org/10.1525/22.1936.38.1.02200330

Sahani, S. K., Sah, M. K., Agarwal, S. K., Pareek, V., Parihar,
P., & Singh, V. V. (2025). Numerical Simulation of
Cultural Value Conflict in Multicultural Societies.
Journal of Posthumanism, 5(3).
https://doi.org/10.63332 /joph.v5i3.2651

Schliephake, C. (2015). Urban ecologies: City space, material
agency, and environmental politics in contemporary culture.
Lexington Books.

277



Strathern, M. (1991). Partial Connections. Rowman &
Littlefield Publishers.

Sugita, 1. W., Setini, M., & Anshori, Y. (2021). Counter
Hegemony of Cultural Art Innovation against Art in
Digital Media. Journal of Open Innovation: Technology,
Market, and Complexity, 7(2), 147.
https://doi.org/10.3390/joitmc7020147

Sukerta, P. M. (2011). Gong kebyar Buleleng perubahan dan
keberlanjutan tradisi gong kebyar. 1SI Press Surakarta.

Suprapto. (2020). Semerbak Dupa di Pulan Seribu Masjid:
Kontestasi, Integrasi, dan Resolusi Konflik Hindu-Muslin.
Prenada Media.

Suyadnya, W. (20006). Tradisi Bali Lombok: Sebuah catatan
budaya (Cet. 1). Paramita.

Tester, K. (2003). Media, budaya dan moralitas. Juxtapose.

Turner, V. W. (with Ralph Ellison Collection (Library of
Congtess)). (1977). The ritual process: Structure and anti-
structure. Cornell University Press.

Wacana, L. (1977). Searah Daerah Nusa Tenggara Barat.
Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan
Daerah.

Yang, N., Zang, X., & Chen, C. (2022). Inheritance Patterns
under Cultural Ecology Theory for the Sustainable
Development  of  Traditional =~ Handicrafts.
Sustainability, 14(22), 14719.
https://doi.org/10.3390/su142214719

Zeng, Y., & Chantamala, O. (2025). Bawangbian as a
Posthuman Cultural Performance of the Bai
Nationality Dance. Journal of Posthumanism, 5(4).
https://doi.org/10.63332/joph.v5i4.1236

278



BIOGRAFI PENULIS

Prof. Dr. I Gede Yudarta, S.Skar.,
M.Si lahir di Denpasar pada 11
April 1966. Pendidikan menengah
diselesaikan di SMA Negeri 1
Denpasar  pada  tahun  1985.
Pendidikan  tinggi ditempuh di
Sekolah Tinggi Seni Indonesia
Denpasar yang kini menjadi Institut
" Seni  Indonesia  Bali, dengan

i menyelesaikan pendidikan sarjana
pada tahun 1990. Pendidikan magister diraih pada tahun
2007 dan program doktor diselesaikan pada tahun 2016
melalui Program Pascasarjana Universitas Udayana.

Sejak tahun 1991, Prof. Dr. I Gede Yudarta mengabdikan
diri sebagai dosen di Institut Seni Indonesia Bali. Dalam
petjalanan akademiknya, berbagai jabatan struktural pernah
diemban, antara lain Kepala UPT Pusat Dokumentasi Seni,
Koordinator Program Studi Seni Program Doktor, Wakil
Dekan Bidang Akademik Fakultas Seni Pertunjukan, serta
saat ini menjabat sebagai Dekan Fakultas Seni Pertunjukan
Institut Seni Indonesia Bali periode 2025-2029.

Selain aktivitas pengajaran, ia aktif dalam penelitian dan
pengabdian kepada masyarakat di bidang seni pertunjukan
dan musik tradisional. Karya-karya ilmiahnya telah
dipublikasikan pada jurnal nasional dan internasional,
dengan fokus pada musik tradisi Bali dan Lombok, relasi
antar-etnis, serta revitalisasi nilai-nilai seni karawitan.

279



Dalam bidang pengabdian, pengalamannya meluas hingga
tingkat internasional, dengan keterlibatan kegiatan seni dan
budaya di berbagai negara di Asia, Eropa, Amerika, dan
kawasan lainnya. Pengalaman akademik, kepemimpinan,
serta keterlibatan lintas budaya tersebut menegaskan
perannya sebagai akademisi seni yang konsisten
mengembangkan dan memperluas pemahaman seni
pertunjukan Nusantara dalam konteks global.

280



'Kakebyaran dalam Ruang Multikultural' membahas seni
kakebyaran sebagai praktik hidup yang terus bergerak
dalam dinamika kebudayaan Nusantara. Buku ini
menempatkan kakebyaran tidak semata sebagai ekspresi
musikal, melainkan sebagai ruang pertemuan antara
tradisi, identitas, memori, dan perubahan sosial. Melalui
pembacaan atas Bali dan Lombok, pembaca diajak
memahami bagaimana kakebyaran beradaptasi dalam
konteks kota, mobilitas penduduk, dan perjumpaan lintas
budaya tanpa kehilangan akar nilai yang menopangnya.
Dengan mengaitkan seni pertunjukan pada kehidupan
sosial, komunitas, dan ruang multikultural, buku ini
menunjukkan bahwa seni tradisi memiliki daya lentur untuk
merespons perubahan zaman. Buku ini relevan bagi
pembaca yang tertarik pada seni, kebudayaan, dan
dinamika masyarakat multikultural Indonesia.

ISBN 978-b23-55k0-67-0 (PDF)

9 786235 560670




	PRAKATA
	DAFTAR ISI
	Bab 1 Seni Tradisi dan Dinamika Kebudayaan Nusantara
	1.1 Seni Tradisi sebagai Praktik Kebudayaan
	1.2 Tradisi, Keberlanjutan, dan Perubahan Sosial
	1.3 Mobilitas Budaya dan Sirkulasi Praktik Seni
	1.5 Seni Tradisi dalam Horizon Kebudayaan Kontemporer
	Penutup

	Bab 2 Reproduksi Budaya, Identitas, dan Makna
	2.1 Reproduksi Budaya sebagai Proses Sosial
	2.2 Memori Kolektif dan Keberlanjutan Tradisi
	2.3 Identitas Kultural dan Praktik Representasi
	2.4 Tanda, Simbol, dan Produksi Makna
	2.5 Seni Pertunjukan sebagai Arena Legitimasi Simbolik
	2.6 Negosiasi Makna dalam Ruang Multikultural
	2.7 Reproduksi Budaya sebagai Strategi Keberlanjutan
	Penutup

	Bab 3 Kota, Mobilitas, dan Ruang Kebudayaan
	3.1 Kota sebagai Ekologi Kebudayaan
	3.2 Urbanitas dan Transformasi Praktik Seni
	3.3 Mobilitas Penduduk dan Sirkulasi Budaya
	3.4 Komunitas sebagai Simpul Kebudayaan
	3.5 Interaksi Antartradisi dalam Ruang Multikultural
	3.6 Negosiasi Makna dan Mediasi Simbolik dalam Ruang Multikultural
	3.7 Ruang Kota sebagai Arena Negosiasi Nilai
	3.8 Kota sebagai Jembatan Kontekstual
	Penutup

	Bab 4 Bali: Tradisi, Estetika, dan Warisan Seni
	4.1 Sejarah Bali sebagai Medan Kebudayaan
	a) Genealogi Singkat Kebudayaan Bali
	b) Institusi Adat sebagai Infrastruktur Kebudayaan
	c) Kosmologi dan Tatanan Nilai sebagai Fondasi Seni
	d) Seni dalam Struktur Sosio Ritual Bali
	e) Transmisi Sejarah dan Ingatan Kultural
	f) Stabilitas dan Adaptasi dalam Medan Kebudayaan Bali

	4.2 Kosmologi, Ritual, dan Struktur Makna Seni
	a) Kosmologi sebagai Kerangka Ontologis Praktik Seni
	b) Ritual sebagai Mekanisme Aktualisasi Makna
	c) Struktur Makna Seni dalam Relasi Waktu, Ruang, dan Tindakan

	4.3 Logika Estetika dalam Tradisi Bali
	a) Estetika sebagai Sistem Nilai dan Etika Kultural
	b) Keseimbangan dan Keteraturan sebagai Prinsip Estetis
	c) Estetika sebagai Pengetahuan Terinternalisasi dalam Praktik
	d) Logika Estetika antara Konsistensi dan Variasi

	4.4 Seni sebagai Praktik Sosial dan Religius
	a) Seni dan Partisipasi Kolektif dalam Kehidupan Komunal
	b) Pembagian Peran Sosial, Disiplin Komunal, dan Mekanisme Kontrol
	c) Seni sebagai Aktualisasi Kewajiban Religius
	d) Legitimasi Simbolik sebagai Efek Sosial Seni

	4.5 Transmisi, Pewarisan, dan Otoritas Kultural
	a) Relasi Guru–Murid sebagai Struktur Pedagogis
	b) Komunitas sebagai Ruang Pembelajaran Kolektif
	c) Transmisi sebagai Pembentukan Disposisi Kultural
	d) Otoritas Simbolik dan Pengesahan Praktik
	e) Kontinuitas dan Adaptasi dalam Pewarisan Nilai

	4.6 Seni, Identitas, dan Representasi Budaya Bali
	a) Seni sebagai Penanda Identitas Kultural
	b) Seleksi Simbolik dan Esensialisme Strategis
	c) Reposisi Seni dalam Ruang Representasi Publik
	d) Relasi Kuasa dalam Produksi Representasi
	e) Identitas sebagai Konstruksi Relasional dalam Dialog dengan Liyan


	Bab 5 Bali: Dinamika Kakebyaran dan Transformasi Tradisi
	5.1 Genealogi Kakebyaran di Bali
	5.2 Kosmologi Bali dan Reorientasi Ekspresi Kakebyaran
	5.3 Estetika Kakebyaran antara Intensitas, Dinamika, dan Disiplin

	Bab 6 Lombok: Ruang Pertemuan dan Transformasi Seni
	6.1 Lombok Sebagai Ruang Multikultural
	a) Sejarah Kehadiran Komunitas Bali di Lombok
	Tiga Gelombang Migrasi Bali ke Lombok
	Periode Kerajaan Karangasem sebagai Fase Penguatan Budaya Bali
	Pasca-Kemerdekaan dan Dinamika Kebijakan Otonomi Daerah

	b) Konfigurasi Sosial dan Politik Identitas
	Posisi Komunitas Bali sebagai Minoritas dalam Dominasi Islam-Sasak
	Diskursus "Islam itu Sasak dan Sasak itu Islam" dan Dampaknya terhadap Seni Bali
	Ketegangan Historis dan Upaya Indigenisasi Budaya Sasak

	c) Pluralitas Ruang dan Relasi Antarkomunitas
	Kota Mataram sebagai Medan Multikultural
	Pola Pemukiman Bali dan Arsitektur Kultural
	Relasi Sosial antara Komunitas Bali, Sasak, Jawa, dan Tionghoa


	6.2 Seni Kakebyaran sebagai Praktik Reproduksi Budaya
	a) Genealogi Seni Kakebyaran di Lombok
	Kedatangan Gamelan Gong Kebyar (1923) dari Paketan, Singaraja
	Peran Tokoh Kunci: I Gusti Lanang Tjakrayana, Ni Made Darmi, I Wayan Kartawirya, Ida Wayan Pasha
	Pembentukan Sekaa Gong "Rene Sari" (1937) sebagai Organisasi Resmi Pertama

	b) Infrastruktur Praktik: Sanggar dan Sekaa
	Pemetaan 68 Sanggar dan Sekaa Kesenian di Kota Mataram
	Distribusi 114 Barungan Gamelan (Gong Kebyar, Angklung, Palawasan)
	Peran Sanggar sebagai Ruang Transmisi dan Reproduksi Nilai

	c) Repertoar dan Musikalitas
	Gaya Bali Utara: Tabuh Palawasan, Lalonggoran, Sekatian
	Gaya Bali Selatan: Tabuh Lelambatan, Tari Kakebyaran, Karawitan dan Tari Kreasi Baru
	Gamelan Palawasan sebagai Medium Ritual di Pura Meru Karang Kecicang
	Tari-Tarian: Kategori Wali, Bebali, dan Balih-Balihan


	6.3 Transformasi dan Adaptasi Bentuk Seni
	a) Adaptasi Liturgis dan Estetis
	Modifikasi Kostum Tarian: Menutup Bagian Lengan dan Bahu Sesuai Norma Lokal
	Penyesuaian Durasi dan Struktur Pertunjukan untuk Konteks Urban
	Penambahan Elemen Bahasa Sasak dalam Dramatari

	b) Hibriditas dan Akulturasi
	Gending Pesasakan: Komposisi Kakebyaran untuk Mengiringi Tari Sasak
	Prosesi Ritual di Pura Meru dan Pura Lingsar: Keterlibatan Kedua Etnis (Bali-Sasak)
	Penggunaan Gamelan Gong Kebyar untuk Kesenian Sasak (Gandrung, Cupak Gerantang, Tembang Pesasakan)

	c) Praktik Adaptif Sosial-Religius
	Tradisi Magibung: Makan Bersama dengan Filosofi Keagamaan Hindu
	Ngelegu: Tradisi Malam Menjelang Upacara
	Penggunaan Daging Kerbau (Bukan Babi atau Sapi) sebagai Kompromi Ritual
	Penggunaan Busana Adat Sasak oleh Komunitas Bali dalam Acara Resmi


	Penutup

	BAB 7 Seni Tradisi dan Horizon Masa Depan Kebudayaan
	7.1 Infrastruktur Kultural dan Reorientasi Paradigma Kebijakan Kebudayaan
	7.2 Seni Tradisi dan Rekonfigurasi Pendidikan Kebudayaan sebagai Proses Formatif

	Daftar Pustaka

