GAMELAN KETUK TILU

WARISAN BUDAYA YANG MENGGETARKAN JIWA

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., MHum.
Jaja, S.Sn., M.M.

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali




Gamelan Ketuk Tilu:

Warisan Budaya yang
Menggetarkan Jiwa

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum
Jaja, S.Sn., M.M.

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali



Gamelan Ketuk Tilu:
Warisan Budaya yang Menggetarkan Jiwa

ISBN

Penulis

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kat., M.Hum
Jaja, S.8n., M.M.

Layout

Agus FEka Aprianta, S.Kom

Sampul
I Komang Tty Adi Stanaya, S.Kom., M.Kom

Penerbit

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
JIn. Nusa Indah, Denpasar Timur, Bali

Email: penerbitan@isi-dps.ac.id

Website: jurnal.isi-dps.ac.id

Jumlah halaman
xxxvi+162

© All Rights Reserved Ketentuan Pidana Pasal 112-119 Undang- undang

Nomor 28 Tahun 2014 Tentang Hak Cipta. Dilarang keras
menerjemahkan, memfotokopi, atau memperbanyak sebagian atau
seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari penerbit dan penulis.

i


mailto:penerbitan@isi-dps.ac.id

Sambutan Koordinator Program Studi Tata
Kelola Seni S2 ISI Bali

Om Swastiastu,
Salam sejahtera bagi kita semua,

Puji dan syukur kita panjatkan ke hadirat Ida Sang Hyang Widi Wasa
karena berkat rahmat-Nya, kita dapat menyaksikan terbitnya buku
referensi penting berjudul Gamelan Ketuk Tilu: Warisan Budaya yang
Menggetarkan Jiwa. Buku ini merupakan karya ilmiah yang sangat berharga
sebagai wujud pelestarian dan pengembangan budaya Indonesia,
khususnya seni musik dan tari tradisional Sunda.

Sebagai Koordinator Program Studi Tata Kelola Seni S2 ISI Bali, saya
merasa sangat bangga dengan hasil kolaborasi yang terjalin antara civitas
akademika ISBI Bandung dan ISI Bali dalam menyusun buku ini.
Kolaborasi lintas institusi ini memperkuat komitmen kita bersama dalam
mendokumentasikan, mengkaji, dan membagikan khazanah budaya yang
menjadi identitas bangsa kita. Kolaborasi ini menjadi contoh apik sinergi
akademik yang menghasilkan karya berkualitas dan bermanfaat luas.

Perlu saya tambahkan bahwa penulis utama buku ini merupakan guru
besar ISI Bali dalam bidang keahlian Sejarah Seni Pertunjukan, yang
membawa perspektif keilmuan mendalam dan pengalaman luas dalam
bidang sent tradisi sehingga membuat karya ini semakin bernilai ilmiah dan
aplikatif.

Buku Gamelan Ketuk Tilu: Warisan Budaya yang Menggetarkan Jiwa tidak hanya
sebagai sumber referensi akademik, tetapi juga media inspirasi bagi para
praktisi seni, mahasiswa, dan masyarakat umum untuk semakin mengenal
dan mencintai seni tradisi yang kaya nilai spiritual dan estetika ini. Semoga
karya ini menjadi langkah awal yang mendorong lahirnya lebih banyak riset
dan karya kreatif berbasis budaya.

Terima kasih kepada seluruh penulis, editor, dan seluruh pihak yang telah
berkontribusi dalam proses penyusunan buku ini. Semoga semangat

1l



kolaborasi dan kecintaan terhadap budaya terus tumbuh dan memberikan
manfaat besar bagi perkembangan seni serta identitas budaya Indonesia.

iv



Sambutan Ketua Jurusan Tari ISBI Bandung

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabatrakatuh,
Salam sejahtera untuk kita semua,

Puji syukur kita panjatkan ke hadirat Allah SWT karena atas rahmat dan
karunia-Nya, kita dapat dengan bangga mempersembahkan sebuah karya
berharga, yaitu buku referensi berjudul Gamselan Ketuk Tilu: Warisan Budaya
_yang Menggetarkan [iwa. Buku ini merupakan hasil kerja keras, dedikasi, dan
kecintaan kita terhadap kekayaan seni dan budaya tradisional yang ada di
tanah air, khususnya seni tari dan musik tradisional.

Sebagai Ketua Jurusan Tari Fakultas Seni Pertunjukan ISBI Bandung, saya
sangat mengapresiasi tersusunnya buku ini. Terlebih lagi, kami merasa
bangga karena salah seorang dosen ISBI Bandung telah berkolaborasi
dengan dosen dari ISI Bali dalam menghasilkan karya ilmiah yang sangat
bermakna ini. Kolaborasi lintas institusi ini menunjukkan komitmen dan
semangat tinggi civitas akademika kita dalam mengembangkan dan
melestarikan warisan budaya Indonesia secara akademis dan mendalam.

Gamelan Ketuk Tilu bukan sekadar alat musik tradisional, melainkan juga
jantung yang menggerakkan ekspresi seni, identitas budaya, dan kekayaan
spiritual masyarakat Sunda. Buku ini diharapkan menjadi sumber ilmiah
dan inspirasi bagi para mahasiswa, dosen, praktisi seni, serta masyarakat
luas yang ingin mendalami dan melestarikan warisan budaya kita.

Semoga buku ini dapat menjadi pemantik semangat untuk terus menggali,
merawat, dan mempublikasikan kekayaan budaya lokal agar tetap hidup
dan relevan dalam perkembangan seni masa kini. Terima kasih kepada
seluruh tim penulis, editor, dan semua pihak yang telah berkontribusi
dalam proses penyusunan buku ini.

Mari bersama-sama kita jaga dan lestarikan seni budaya Indonesia sebagai
khazanah yang tak ternilai, schingga tetap menggetarkan jiwa dan
memperkaya kehidupan kita semua.



Wassalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh.

Bandung 10 Desember 2025

@\‘\{‘5&"»33*%
A

S,

&,

NT
4!-"'*,";?;8"{,0

vi



Kata Pengantar

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa atas rahmat
dan karunia-Nya sehingga buku referensi ini, berjudul Gamelan Ketuk Tilu:
Warisan Budaya yang Menggetarkan Jiwa, dapat terselesaikan dengan baik.
Buku ini hadir sebagai hasil kajian mendalam mengenai gamelan ketuk tilu,
sebuah warisan budaya Sunda yang sarat nilai sejarah, estetika, dan filosofi.

Karya ini disusun dengan tujuan untuk memberikan pemahaman lebih
luas kepada para pembaca—baik akademisi, mahasiswa, praktisi seni,
maupun masyarakat umum—tentang keunikan dan kedalaman seni
gamelan ketuk tilu serta peran pentingnya dalam melestarikan identitas
budaya Indonesia. Kami berharap buku ini dapat menjadi sumber
referensi yang bermanfaat dalam studi kebudayaan tradisional, serta
menjadi langkah nyata dalam upaya pelestarian dan pengembangan seni
tradisional di tengah arus modernisasi.

Penulis bersyukur atas kontribusi dari berbagai pihak yang telah
memberikan dukungan data, referensi, dan masukan konstruktif selama
proses penulisan. Sebagai penulis, kami menyadari masih adanya
kekurangan dan keterbatasan dalam penyajian buku ini. Oleh karena itu,
kritik dan saran yang membangun sangat kami harapkan untuk perbaikan
karya selanjutnya.

Akhir kata, semoga buku ini dapat menginspirasi dan menggugah
semangat untuk terus mencintai dan melestarikan warisan budaya
Nusantara yang menggetarkan jiwa.

Denpasar, Pebruari 2026
Penulis

vii



Ucapan Terima Kasih

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Hsa atas
rahmat dan karunia-Nya schingga buku Gamelan Ketuk Tilu: Warisan Budaya
yang Menggetarkan [iwa ini dapat terselesaikan dengan baik. Penulisan buku
ini merupakan buah dari kerja keras, dukungan, dan kerjasama berbagai
pihak yang sangat berharga.

Penulis ingin mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada:

e Para ahli, akademisi, dan praktisi seni budaya yang telah
memberikan masukan, data, serta referensi yang sangat
membantu dalam penyusunan buku ini.

e Komunitas seni tradisional dan para pelaku pertunjukan gamelan
ketuk tilu yang telah berbagi pengalaman dan wawasan secara
langsung.

e Tim penerbit yang telah mendukung proses penerbitan dengan
profesionalisme dan dedikasi tinggi.

o Keluarga tercinta atas doa, dukungan moral, dan semangat yang
tiada henti selama proses penulisan berlangsung.

Penulis menyadari bahwa buku ini masih jauh dati kesempurnaan. Oleh
karena itu, kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan untuk
perbaikan karya ini di masa mendatang,.

Semoga buku ini bermanfaat bagi para pembaca, peneliti, dan semua pihak
yang mencintai dan ingin melestarikan warisan budaya Indonesia.

Denpasar, Pebruari 2026
Penulis

viii



Daftar Isi

Sambutan Koordinator Program Studi Tata Kelola Seni S2

ISI Bali.......ooiiiiiiiiiiii s 1t
Sambutan Ketua Jurusan Tari ISBI Bandung...........cccccccecvivivicincnncn. v
Kata Pengantar...........i s vii
Ucapan Terima Kasih..........cccocoooiiiiiiccccncceees viii
Daftar Isi.....cooooviiiiiii s Ix
Daftar GAambar ... xii
Pendahuluan...........cccooiiiiiiiiicic e xiii
Gamelan Ketuk Tilu sebagai Warisan Budaya Sunda .......cccccceeveniuceanneee. xiii
Alasan Pentingnya Melestarikan dan Memahami Gamelan

KEtUR TIU oo neaens xx1
Tujuan dan Ruang Lingkup Buku ..o, XXIV
Metode PenuliSan........ccecieiriicieininiiciecceece e XXX1
SIMPULAN e XXXV
Bab 1: Sejarah Gamelan Ketuk Tilu .......cccocoooeevnienncecrreceerienee 1
1.1 Asal-usul Gamelan Ketuk Tilu dan Kaitannya dengan Tarian Ibing

Kettuk T covieeiiicerceee e 1
1.2 Perkembangan Gamelan Ketuk Tilu dari Masa ke Masa..........c............ 5
1.3 Hubungan Gamelan Ketuk Tilu dengan Jenis Gamelan Sunda Lain

sepertl Degung......ccuiiiiiii e 8
1.4 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Berbagai Pertunjukan Tradisional

................................................................................................................... 12
1.5 SIMPUAn ... s 15
Bab 2: Evolusi Kendang Penca Menjadi Gamelan Ketuk Tilu...... 18
2.1 Latar Belakang Evolusi Kendang Penca........cocceveeniceicenceceniecenennc. 18
2.2 Transformasi Kendang Penca ke Gamelan Ketuk Tilu ..................... 22
2.3 Musik dan Tari dalam Evolusi Ini........ceecnicnicnicnceceenen. 24
2.4 Implikasi Budaya dan Estetika........cccocvviviiviniviniciiiiciicicn, 26
2.5 SIMPUIAN . 27
Bab 3: Struktur dan Karakteristik Musik Gamelan Ketuk Tilu ..... 28
3.1 Alat Musik Utama dalam Gamelan Ketuk Tilu ......cccovvervirrinniniinnnce. 28
3.2 Pola Irama dan Teknik Permainan Khas Ketuk Tilu ....c.ccoceveueennneee. 34
3.3 Ciri Khas Suara dan Suasana Musik Ketuk Tilu......cccocvcvvivrinniniinnnnn. 39

ix



3.4 SIMPUIAN ..o 43

Bab 4: Fungsi Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu ................... 45
4.1 Fungsi Gamelan Ketuk Tilu sebagai Pengiring Tarian dan Ritual
Masyarakat SUNAQ ......oceererercrerniieereerereeeeeenseeeeeneeseseeesenseneaenes 45
4.2 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Upacara Panen, Meminta Hujan,
Hajat Bumi, dan Acara Pergaulan ........coccveenicrnicenicinecnneennecnneaens 48
4.3 Gamelan Ketuk Tilu sebagai Media Hiburan dan Ekspresi Sosial
dalam Masyarakat ........cceeeureeueecirecieeeieeeieeeieeeiseessee e seescseeaes 52
4.4 SIMPUIANL...vov 56
Bab 5: Tari Ketuk Tilu dan Hubungannya dengan Gamelan ........ 58
5.1 Sejarah dan Makna Filosofis Tari Ketuk Tilu sebagai Cikal Bakal Tari
JAIPONGAN .. 58
5.2 Peran Penari Ronggeng sebagai Pusat Pertunjukan dan Mediator
SPILIEUAL .o 60
5.3 Hubungan Erat antara Musik Gamelan Ketuk Tilu dan Gerakan Tari,
Termasuk Unsur Pencak Silat.......cocvviiininn, 65
5.4 Perubahan Fungsi Tari Ketuk Tilu dari Ritual ke Hiburan dan
Pergaulan SOsial ..o s 68
5.5 SIMPUlAn ... 71
Bab 6: Makna Filosofis dan Spiritualitas dalam Gamelan dan Tari
Ketuk TilU....ccoiiiiiciccreeeee e neaens 74
6.1 Makna Simbolis Alat Musik dan Pola Ketukan dalam Gamelan
KUK TilU.eeiicc et seeaes 74
6.2 Ronggeng sebagai Penghubung antara Dunia Manusia dan Roh
Leluhur ..o 78
6.3 Kepercayaan dan Kemistisan yang Melekat dalam Pertunjukan Ketuk
Tilu pada Masa Lalt ..o 82
6.4 Transformasi Makna Spiritual menjadi Nilai Estetika dan Budaya
KONEMPOLEL...eiiiiiiiiiciiirr e 85
6.5 SIMPUIAN ..o 90
Bab 7: Pelestarian dan Tantangan Gamelan Ketuk Tilu di Era
MOdEIN.......oiiiiiiiii 92
7.1 Upaya Pelestarian oleh Komunitas, Seniman, dan Lembaga
KeDUAAYAAN ... 92
7.2 Tantangan Modernisasi, Globalisasi, dan Perubahan Sosial terhadap
Keberlangsungan Ketuk TilU.....cecueeeueeerreeirecieencreeeseeeeeeieecneenes 96
7.3 Peran Pendidikan, Festival Budaya, dan Media dalam Menjaga
Eksistensi Gamelan Ketuk Tilu ... 100
7.4 Inovasi dan Adaptasi Ketuk Tilu dalam Pertunjukan Modern dan
LINtas GENLC ... 104
7.5 Studi Kasus Grup Ketuk Tilu Puspa Katima:.......ccocoeveeueeereencreencnen. 109

X



7.6 Studi Kasus dan Contoh KonKktet ......cccvviiiiieiiiiiiieiceeeeeeeeeena 116

7.7 SIMPUIAN .. 118
Bab 8: Studi Kasus Adaptasi dan Inovasi Ketuk Tilu dari Betbagai
Daerah ... s 120
8.1 Pendahuluan ......c.ccviuiiciiciiciccicc e 120
8.2 Adaptasi dan Inovasi di Wilayah Priangan .......cccevevinivivinicnnnn. 122
8.3 Variasi Lokal Ketuk Tilu di Karawang, Subang, dan Sumedang .... 124
8.4 Studi Kasus Ketuk Tilu di Indramayu: Tari Ronggeng Ketuk........ 126
8.5 Strategi Pelestarian Melalui Adaptasi........ccveecuvecurecrveciecnceecncreeennn. 128
8.6 SIMPUIAN ..o 130
Bab 9: PenuUtUpP........cooeviiriiceeeeeee e 134
9.1 Refleksi tentang Nilai Budaya dan Jiwa yang Terkandung dalam
Gamelan Ketuk Tilu.....ccooeiniiiiniiicciceicccceecenes 134
9.2 Harapan untuk Generasi Mendatang dalam Melestarikan dan
Mengembangkan Warisan Budaya Ini ... 137
9.3 KeSIMPUIAn.....cvivieiiiiicci s 141
9.4 Rekomendasi Pelestarian dan Studi Lanjutan .......ccccvvicicincnnes 142
Referensi. ... 143
Lampiran ... 152
Penulis .......ccoovviiiiii s 159

xi



Gambar 1.

Gambar 1.

Gambar 1.

Gambar 1.
Gambar 3.
Gambar 3.
Gambar 3.
Gambar 3.
Gambar 3.
Gambar 5.

Gambar 7.
Gambar 7.
Gambar 7.
Gambar 7.
Gambar 9.

Gambar 9.

Daftar Gambar

1 Gamelan Ketuk Tilu Lingkung Seni Daya Sunda di ISBI
Bandung 2005.........ooiieeeene xiv
2 Ronggeng Ketuk Tilu Lingkung Seni Daya Sunda pada
2025 s xvi
3 Tari Ketuk Tilu Cikeruhan Mahasiswa STSI Bandung 2014
................................................................................................... Xix
4 Gamelan Ketuk Tilu 2025 .......ccoccvniiiiniiccinccieine, xxil
1 Instrumen Ketuk Tilu pada 2025 .......ccooevivviivnivicnn. 28
2 Rebab Sunda 2025 ... 30
3 Kendang Sunda 2025...........covvciininiciccniicicieiens 31
4 Gong dan Kempul pada 2026.........cccoeeeivnienicncnicnane 32
5 Instrumen Kecrek pada 2025........covvivivciinininincicinns 33

1 Sinden Ketuk Tilu Mendapat Saweran pada Acara FKI
2005 di Bandung 62

1 Pemanfaatan Keyboard Sebagai Perangkat Gamelan 105
2 Grup Puspa Karima.......ccoceeieicieieiiececece e, 110
3 Puspa Karima dalam Sebuah Rekaman.........cooevcvcunnce. 112
4 Tangkapan Layar YouTube Puspa Karima..........cccccc....... 115
1 Mahasiswa ISBI Latihan Gamelan Ketuk Tilu dengan

Klarinet pada Acara Penyambutan Peserta Pasanggiri Tari
Klasik 2025139

2 Penari Ketuk Tilu Kreasi pada Acara Penyambutan Peserta
Pasanggiri Tari Klasik 2025.......ccocouvivivivininnicininiicicn 140

xii



Pendahuluan

Gamelan Ketuk Tilu sebagai Warisan Budaya Sunda

Gamelan Ketuk Tilu! adalah salah satu warisan budaya Sunda
yang kaya akan nilai sejarah, estetika, spiritual, dan sosial. Sebagai salah
satu bentuk seni karawitan tradisional yang berasal dari tatar Sunda, Jawa
Barat, gamelan ini memiliki ciri khas tersendiri yang membedakannya dari
jenis gamelan lain, seperti gamelan degung. Nama "Ketuk Tilu" diambil
dari alat musik utama dalam ansambel ini, yaitu ketuk yang berjumlah tiga
buah, yang menjadi penanda identitas musik dan sekaligus sumber nama
gamelan tersebut (Kaya, 2025; Miliano, 2024). Gamelan Ketuk Tilu
mencerminkan keseimbangan antara fungsi hiburan dan ritual dalam
kehidupan masyarakat Sunda. Setiap instrumen dalam ansambel ini
memiliki peran simbolis yang melengkapi keseluruhan struktur musik dan
makna budaya. Oleh karena itu, gamelan ini tidak hanya menjadi karya
seni musik, tetapi juga media pembawa nilai-nilai tradisional yang
mendalam.

Asal-usul dan Fungsi Awal Gamelan Ketuk Tilu

Pada mulanya, gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai pengiring
tarian ibing Ketuk Tilu, sebuah tarian tradisional Sunda yang juga berasal
dari masyarakat agraris di Priangan.? Tarian ini dipentaskan sebagai bentuk
kegembiraan dan syukur atas hasil panen padi, sekaligus sebagai ritual
untuk meminta hujan dan keselamatan bumi. Dalam konteks ini, gamelan
Ketuk Tilu tidak hanya berperan sebagai musik pengiring, tetapi juga

! Gamelan ketuk tilu merupakan jenis gamelan khas Sunda yang juga dikenal
sebagai musik pendukung tari ketuk tilu. Tari ketuk tilu sendiri adalah
sebuah tarian tradisional yang erat kaitannya dengan musik pengiring
gamelan ketuk tilu dan biasanya dibawakan dengan iringan musik yang cepat
dan dinamis. Setelah runtuhnya Pajajaran, sebagian kelompok masyarakat
serta seniman membawa warisan kesenian ini ke daerah Sumedang, yang
kemudian di wilayah tersebut berkembang dan dipertahankan sebagai bagian
dari budaya lokal.

Penelusuran ini sepertinya belum mencapai akarnya karena hanya
berdasarkan genre seperti Cikeruhan, Ciwastraan, Bandungan, Doger, dan
lainnya. Justru seharusnya di mulai dari pusat pengembangan kebudayaan
yang utama yaitu Sunda Pajajaran (Pakuan Pajajaran).

[

xiil



sebagai media ritual yang menghubungkan manusia dengan alam dan roh
leluhur (Gaby, 2025; Kaya, 2025; Palapa, 2016a). Keharmonisan antara
musik, tari, dan makna ritual dalam Ketuk Tilu menciptakan pengalaman
budaya yang lengkap dan bermakna bagi masyarakat Sunda.

Gambar 1. 1 Gamelan Ketuk Tilu
Sumber: Dokumentasi dan koleksi Jaja DM

Selain mengiringi tarian ibing Ketuk Tilu, gamelan ini juga
digunakan dalam berbagai pertunjukan tradisional lain seperti ronggeng
gunung, doger, dan topeng banjet. Pertunjukan-pertunjukan ini
menunjukkan peran penting gamelan Ketuk Tilu dalam kehidupan sosial
dan budaya masyarakat Sunda, di mana musik dan tarian menjadi sarana
komunikasi, hiburan, dan ekspresi sosial yang hidup (Kaya, 2025; Palapa,
2016a). Gamelan Ketuk Tilu memberikan warna khas yang memperkaya
setiap pertunjukan dengan nuansa ritmis dan melodi yang unik. Melalui
berbagai acara tersebut, masyarakat dapat mempererat ikatan sosial serta
melestarikan tradisi turun-temurun secara kolektif. Selain itu, gamelan ini

3 Lingkung Seni Daya Sunda adalah kelompok seni yang didirikan pada tahun
1970 oleh Rd. Ema Bratakoesoema di Kebun Binatang Bandung, sebagai
bentuk kecintaan dan usaha pelestarian seni tradisional Sunda, terutama seni
Ketuk Tilu. Kelompok ini secara rutin menyelenggarakan pertunjukan seni
Ketuk Tilu yang melibatkan seniman dan penari Ketuk Tilu di lingkungan
masyarakat sekitar Kebun Binatang Bandung.

Xiv



juga menjadi media penghubung antara generasi lama dan muda dalam
mempertahankan warisan budaya Sunda.

Struktur Musik dan Alat Musik dalam Gamelan Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu terdiri dari beberapa alat musik utama yang
saling melengkapi dalam menciptakan suasana musik yang khas. Alat
utama adalah tiga buah ketuk, yang merupakan semacam bonang kecil,
yang memberikan pola irama dasar dan menjadi identitas utama gamelan
ini. Selain ketuk, instrumen lain yang melengkapi adalah rebab (alat gesek
yang mengelaborasi melodi), kendang (gendang besar dan kecil yang
mengatur tempo dan dinamika), gong (penanda siklus musik), kecrek (alat
pukul kecil untuk aksen ritmis (Kaya, 2025; Miliano, 2024). Setiap alat
musik tersebut memiliki fungsi dan karakteristik tersendiri yang saling
bersinergi untuk menghasilkan komposisi musik yang harmonis dan
dinamis. Kombinasi suara dari berbagai instrumen ini menciptakan
atmosfer yang khas, sekaligus memperkuat makna simbolis dalam setiap
pertunjukan Ketuk Tilu.

Pola irama yang dimainkan dalam gamelan Ketuk Tilu sangat
khas, dengan ketukan yang berulang dan teknik permainan yang dinamis.
Pola ini menciptakan suasana musik yang hidup, mengalun, dan mampu
menggugah jiwa para pendengarnya. Musik ini sering kali diiringi gerakan
tari yang selaras, menciptakan harmoni antara suara dan gerak yang
menjadi ciri khas pertunjukan Ketuk Tilu (Kaya, 2025). Keunikan pola
irama ini memungkinkan musisi untuk mengekspresikan berbagai nuansa
emosional yang mendalam, dari kegembiraan hingga kesyahduan. Sinergi
antara musik dan tari tersebut menghasilkan pengalaman artistik yang
memikat dan memperkuat pesan budaya yang disampaikan.

XV



e S s
Gambar 1. 2 Ronggeng Ketuk Tilu Lingkung Seni Daya Sunda pada 2005
Sumber: Dokumentasi dan Koleksi Jaja DM

Tari Ketuk Tilu: Cikal Bakal Tari Jaipongan dan Unsur Pencak
Silat

Tari Ketuk Tilu merupakan tarian tradisional yang erat kaitannya
dengan gamelan Ketuk Tilu. Tari ini dianggap sebagai cikal bakal tari
Jaipongan yang lebih modern dan populer di Jawa Barat. Tari Ketuk Tilu
mengandung unsur pencak silat yang terlihat dari gerakan-gerakannya
seperti goyang, gitek, geol,* dan pencak, yang melambangkan kesuburan
dan kekuatan. Tarian ini biasanya dilakukan secara berpasangan oleh laki-

4 Gerakan Geol, Gitek, dan Goyang dalam konteks ritual memiliki simbolisme
yang mendalam dan bukan sekadar gerakan fisik dalam tarian. Geol adalah
gerakan pinggul yang melambangkan kelenturan dan energi hidup, Gitek
adalah gerakan bahu yang mencerminkan kekuatan dan keluwesan,
sedangkan Goyang adalah gerakan seluruh tubuh yang mengekspresikan
sukacita dan rasa syukur. Dalam ritual, ketiga gerakan ini menjadi
perwujudan  hubungan harmonis antara manusia dengan alam,
menggambarkan kelahiran, kesuburan, dan keharmonisan alam semesta.
Gerakan tersebut juga mengandung makna spiritual sebagai media
komunikasi dengan roh leluhur dan kekuatan alam, menegaskan peran tarian
sebagai sarana penghubung dunia fisik dan dunia gaib dalam tradisi Sunda
(News, 2009).

xvi



laki dan perempuan, menampilkan ekspresi keberanian, kelincahan, dan
keanggunan (Alfarizky, 2023; Gaby, 2025). Tari Ketuk Tilu tidak hanya
menonjolkan aspek estetika, tetapi juga mengandung nilai-nilai sosial dan
ritual yang mendalam. Interaksi antara penari laki-laki dan perempuan
menggambarkan keseimbangan hubungan sosial dan harmonisasi energi
laki-laki dan perempuan. Sebagai warisan budaya, tari ini menjadi media
penting dalam melestarikan tradisi dan memperkaya identitas budaya
Sunda.

Penari ronggeng dalam tari Ketuk Tilu memiliki peran sentral
sebagai pusat pertunjukan sckaligus mediator spiritual  yang
menghubungkan dunia manusia dengan roh leluhur. Ronggeng bukan
hanya sebagai penghibur, tetapi juga sebagai simbol kesuburan dan
medium komunikasi dalam ritual adat, terutama dalam upacara panen dan
hajat bumi (Kaya, 2025; Palapa, 2016a). Peran ronggeng ini memperkuat
makna sakral pertunjukan dan menegaskan pentingnya keberadaan
perempuan dalam menjaga keseimbangan spiritual dan sosial masyarakat
Sunda.

Nilai Filosofis dan Spiritualitas dalam Gamelan dan Tari Ketuk
Tilu

Gamelan Ketuk Tilu mengandung makna simbolis yang
mendalam. Pola ketukan tiga (tilu) melambangkan keseimbangan dan
harmoni antara manusia, alam, dan dunia roh. Setiap alat musik memiliki
fungsi dan makna tersendiri yang terkait dengan siklus kehidupan dan
alam semesta. Musik Ketuk Tilu menjadi media ungkapan rasa syukur dan
doa kepada Dewi Sti, dewi padi dan kesuburan,’ yang sangat dihormati
dalam budaya agraris Sunda (Kaya, 2025; Palapa, 2016a). Musik Gamelan

> Dewi Sri adalah dewi padi dan kesuburan yang sangat dihormati dalam
mitologi dan budaya masyarakat Sunda serta wilayah Nusantara lainnya
seperti Jawa, Bali, dan Lombok. Menurut cerita, Dewi Sri lahir sebagai sosok
yang sangat cantik dan disucikan, ia adalah perwujudan keharmonisan alam
yang mengatur kehidupan dan ketersediaan pangan. Tubuhnya ketika
meninggal dunia di bumi kemudian dipercaya tumbuh menjadi berbagai
tanaman penting, termasuk padi dari rambutnya, melambangkan hubungan
erat antara Dewi Sri dengan kesuburan alam dan pertanian. Dewi Sri juga
dianggap menguasai ranah dunia bawah tanah dan bulan, serta merupakan
simbol kehidupan, keberhasilan panen, dan kesejahteraan. Pemujaan
terhadap Dewi Sri sudah ada sejak awal abad pertama dan menjadi bagian
penting dalam ritual agraris serta tradisi masyarakat Sunda dan Nusantara
pada umumnya (Santo, 2023; Supriadi, 2022).

xvil



Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai sarana komunikasi antaranggota
masyarakat dalam upacara adat dan ritual. Selain itu, kehadiran musik ini
mempererat hubungan sosial dan memperkuat identitas budaya
komunitas Sunda.

Pertunjukan Ketuk Tilu pada masa lalu sarat dengan kemistisan
dan kepercayaan spiritual. Ronggeng® dianggap memiliki kekuatan magis
yang mampu menghubungkan manusia dengan dunia gaib. Musik dan tari
Ketuk Tilu menjadi ritual sakral yang dipercaya membawa keselamatan,
kesuburan, dan kesejahteraan masyarakat. Namun, seiring waktu, makna
spiritual ini bertransformasi menjadi nilai estetika dan budaya yang lebih
luas, sehingga Ketuk Tilu kini juga dipandang sebagai seni pertunjukan
yang menghibur dan memperkaya khazanah budaya Sunda (Kaya, 2025;
Palapa, 2016a). Transformasi ini memungkinkan Ketuk Tilu untuk tetap
relevan dalam masyarakat modern sekaligus menjadi sarana pelestarian
nilai-nilai tradisional. Selain itu, pertunjukan Ketuk Tilu kini juga sering
digunakan sebagai media edukasi budaya bagi generasi muda dan
wisatawan.

Peran Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu dalam Masyarakat
Sunda

Gamelan Ketuk Tilu berperan penting dalam berbagai aspek
kehidupan masyarakat Sunda. Selain sebagai pengiring ritual dan tarian,
gamelan ini juga menjadi media hiburan dan ekspresi sosial yang
mempererat hubungan antaranggota komunitas. Pertunjukan Ketuk Tilu
sering digelar dalam acara pesta perkawinan, hajatan, dan festival budaya,
menjadi sarana komunikasi budaya yang hidup dan dinamis (Palapa,
2016a). Gamelan Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai wadah pelestarian
tradisi lisan dan nilai-nilai luhur masyarakat Sunda yang diwariskan secara
turun-temurun. Dengan hadirnya gamelan ini dalam berbagai acara,

6 Ronggeng adalah sosok perempuan dalam tradisi tarian ketuk tilu yang
memiliki peran sangat sentral dan sakral. Awalnya, ronggeng berfungsi
sebagai shaman atau pemimpin upacara ritual yang mampu bermediator
antara dunia manusia dan roh leluhur, sehingga menghubungkan manusia
dengan alam spiritual. Ronggeng tidak hanya menari, tetapi juga bernyanyi
sebagai bagian dari pertunjukan ketuk tilu yang berfungsi sebagai media
ritual kesuburan dan komunikasi dengan kekuatan gaib. Walaupun kemudian
fungsi ronggeng mengalami perubahan menjadi hiburan dan seni
pertunjukan, dalam konteks tradisional ronggeng tetap dipandang sebagai
figur sakral dengan kemampuan spiritual yang penting dalam upacara-
upacara adat Sunda (Herdiani, 2014).

xviil



komunitas tidak hanya menghibur diri tetapi juga memperkuat identitas
budaya dan solidaritas sosial.

g.a

Gambar 1. 3 Tari Ketuk Tilu Cikeruhan Mahasiswa STSI Bandung 2014
Sumber: https://www.tribunnews.com/images/regional/view /1455822 /mahasiswa-stsi-

tampilkan-tari-ketuk-tilu-cikeruhan#google vignette diakses tanggal 23 September 2025
jam 21.00

Selain itu, gamelan Ketuk Tilu juga menjadi sumber penghidupan
bagi para seniman dan penari, terutama dalam komunitas di wilayah
Priangan, Karawang, Kuningan, dan Garut. Meskipun jumlah kelompok
seni Ketuk Tilu semakin berkurang dan hanya diminati oleh generasi
tertentu, seni ini tetap menjadi bagian penting dari identitas budaya Sunda
yang harus dilestarikan (Palapa, 2016a). Upaya pelestarian dan regenerasi
melalui pendidikan seni serta pendampingan komunitas sangat penting
untuk menjaga keberlanjutan seni Ketuk Tilu di masa depan.

Budaya agraris tanah Sunda sangat melekat dengan siklus
pertanian padi sebagai sumber kehidupan utama masyarakatnya. Tradisi,
ritual, dan nilai-nilai sosial dibangun untuk menjaga kelestarian alam dan
keberlangsungan hasil panen, seperti melalui penghormatan kepada Dewi
Sti, dewi padi dan kesuburan. Kegiatan bertani tidak hanya dilihat sebagai
pekerjaan ekonomi, tetapi juga sebagai bagian dari harmoni spiritual antara
manusia, alam, dan kekuatan gaib yang dipercaya mengatur keberhasilan
panen. Hal ini tercermin dalam berbagai upacara adat dan kesenian
tradisional, termasuk Gamelan Ketuk Tilu, yang menjadi media ekspresi


https://www.tribunnews.com/images/regional/view/1455822/mahasiswa-stsi-tampilkan-tari-ketuk-tilu-cikeruhan#google_vignette
https://www.tribunnews.com/images/regional/view/1455822/mahasiswa-stsi-tampilkan-tari-ketuk-tilu-cikeruhan#google_vignette

rasa syukur, doa, serta penguatan ikatan sosial dalam komunitas agraris

Sunda.

Tantangan dan Pelestarian Gamelan Ketuk Tilu di Era Modern

Dalam era modern, gamelan Ketuk Tilu menghadapi berbagai
tantangan, terutama dari modernisasi, globalisasi, dan perubahan sosial
yang mempengaruhi minat masyarakat, terutama generasi muda. Musik
dan tarian tradisional ini harus bersaing dengan hiburan modern yang
lebih mudah diakses dan populer. Selain itu, fungsi ritual yang dulu
melekat pada Ketuk Tilu kini banyak bergeser menjadi hiburan semata,
sehingga nilai spiritual dan filosofisnya berpotensi terlupakan (Palapa,
20162). Upaya pelestarian dan revitalisasi perlu dilakukan melalui
pendidikan, inovasi kreatif, dan pengintegrasian Ketuk Tilu dalam
berbagai konteks kontemporer agar tetap relevan dan menarik bagi
generasi sekarang.

Untuk menjaga kelestarian gamelan Ketuk Tilu, berbagai upaya
dilakukan oleh komunitas seni, seniman, dan lembaga kebudayaan.
Pendidikan seni tradisional di sekolah dan sanggar tari menjadi media
penting untuk mengenalkan Ketuk Tilu kepada generasi muda. Festival
budaya dan pagelaran seni juga menjadi wadah untuk menampilkan dan
mempromosikan Ketuk Tilu kepada masyarakat luas. Media massa dan
platform digital turut membantu dalam mendokumentasikan dan
menyebarluaskan seni ini agar dikenal secara nasional maupun
internasional (Palapa, 2016a). Kolaborasi lintas generasi dan inovasi dalam
pengembangan karya juga menjadi kunci untuk mempertahankan
relevansi dan daya tarik gamelan Ketuk Tilu di masa depan.

Selain itu, inovasi dan adaptasi dalam pertunjukan Ketuk Tilu juga
dilakukan untuk menyesuaikan dengan perkembangan zaman. Beberapa
kelompok seni menggabungkan unsur Ketuk Tilu dengan genre musik lain
atau menambahkan elemen tari dan musik kontemporer, sehingga
pertunjukan menjadi lebih menarik dan relevan bagi penonton masa kini.
Transformasi ini membantu menjaga relevansi Ketuk Tilu tanpa
menghilangkan nilai-nilai tradisionalnya, sekaligus membuka peluang
kolaborasi lintas budaya dan genre musik (Palapa, 2016a). Pendekatan ini
tidak hanya memperkaya ekspresi artistik Ketuk Tilu, tetapi juga
mempetluas jangkauan audiens sehingga seni tradisional ini dapat terus
hidup dan berkembang dalam konteks global.

XX



Alasan Pentingnya Melestarikan dan Memahami Gamelan Ketuk
Tilu

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu warisan budaya Sunda yang
memiliki nilai historis, estetika, sosial, dan spiritual yang sangat kaya.
Sebagai bagian dari tradisi musik karawitan Sunda, gamelan ini tidak hanya
berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga sebagai sarana komunikasi
sosial dan ritual yang mengikat masyarakat dalam konteks budaya dan
spiritual mereka (Hananto, 2020). Namun, di tengah arus modernisasi dan
globalisasi, keberadaan gamelan Ketuk Tilu menghadapi berbagai
tantangan, terutama berkurangnya minat generasi muda dan dominasi
musik modern yang lebih populer (Widiarti & Kusno, 2025). Oleh karena
itu, pelestarian dan pemahaman mendalam terhadap gamelan Ketuk Tilu
menjadi sangat penting agar nilai-nilai luhur, teknik musik, serta fungsi
sosial dan ritualnya dapat terus diwariskan dan dikembangkan.

Nilai Historis dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu memiliki akar yang dalam dalam sejarah
masyarakat Sunda, khususnya di wilayah Priangan, Jawa Barat. Musik ini
merupakan bagian integral dari berbagai upacara adat, seperti upacara
panen, meminta hujan, dan hajat bumi, yang menunjukkan hubungan erat
antara manusia, alam, dan dunia roh (Sedyawati, 1991). Sebagai media
ckspresi identitas budaya, gamelan Ketuk Tilu merefleksikan nilai-nilai
kearifan lokal yang telah diwariskan secara turun-temurun (Widiarti &
Kusno, 2025). Keberlanjutan tradisi ini memperkuat ikatan sosial dan
spiritual masyarakat, sekaligus menjaga keseimbangan harmoni antara
manusia dan lingkungan sekitar.

Menurut Widiarti dan Kusno (2025), gamelan Ketuk Tilu tidak
hanya berfungsi sebagai alat musik pengiring, tetapi juga sebagai simbol
sosial yang menguatkan solidaritas komunitas dan memperkuat ikatan
sosial antaranggota masyarakat. Musik ini menjadi sarana komunikasi non-
verbal yang menyampaikan pesan-pesan budaya dan spiritual yang sulit
diungkapkan secara lisan. Dengan demikian, melestarikan gamelan Ketuk
Tilu berarti menjaga keberlangsungan tradisi yang kaya akan nilai budaya
dan sosial tersebut.

xxi



Gambar 1. 4 Gamelan Ketuk Tilu 2025
Sumber: Dokumentasi Jaja DM

Fungsi Sosial dan Spiritual Gamelan Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu memiliki fungsi sosial dan spiritual yang
sangat penting dalam masyarakat Sunda. Musik ini mengiringi tarian ibing
Ketuk Tilu dan ronggeng, yang tidak hanya berperan sebagai hiburan,
tetapi juga “sebagai ritual yang menghubungkan manusia dengan leluhur
dan kekuatan gaib” (Hananto, 2020). Ronggeng, sebagai penari sentral,
dianggap sebagai mediator spiritual yang mampu menjembatani dunia
manusia dan dunia roh (Sedyawati, 1991). Peran ronggeng dalam upacara
dan pertunjukan tersebut menegaskan kedalaman nilai-nilai budaya yang
melekat pada seni ini, menjadikannya lebih dari sekadar seni pertunjukan.
Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu tidak hanya memperkuat identitas
komunitas, tetapi juga menjaga kelangsungan warisan spiritual yang
menjadi dasar keseimbangan sosial dan kosmologis masyarakat Sunda.

Dalam konteks ini, gamelan Ketuk Tilu menjadi media yang
mengandung nilai-nilai  spiritual dan kemistisan yang mendalam.
Keberadaan musik ini dalam ritual adat menunjukkan bagaimana seni
tradisional tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai
sarana pelestarian kepercayaan dan nilai-nilai spiritual masyarakat (Widiarti
& Kusno, 2025). Oleh karena itu, memahami gamelan Ketuk Tilu secara

xxii



mendalam juga berarti memahami aspek-aspek spiritual dan ritual yang
melekat padanya. Pendekatan holistik ini penting untuk menjaga integritas
budaya sekaligus menghormati makna sakral yang terkandung dalam
setiap pertunjukan Ketuk Tilu.

Tantangan Pelestarian di Era Modern dan Globalisasi

Era modern dan globalisasi membawa perubahan besar dalam
pola konsumsi budaya masyarakat, terutama di kalangan generasi muda.
Musik modern yang bersifat komersial dan mudah diakses melalui media
digital cenderung mendominasi minat dan perhatian mereka (Cleveland et
al., 2016; Jackson, 2004). Hal ini menyebabkan minat terhadap musik
tradisional seperti gamelan Ketuk Tilu menurun drastis.

Menurut Sedyawati (1991), salah satu tantangan utama pelestarian
gamelan Ketuk Tilu adalah kurangnya regenerasi pelaku seni yang
menguasai teknik dan makna budaya gamelan ini. Banyak generasi muda
yang lebih tertarik pada musik pop dan hiburan modern, sehingga
kemampuan memainkan dan memahami gamelan Ketuk Tilu semakin
langka. Kondisi ini mengancam keberlangsungan tradisi yang telah ada
selama berabad-abad.

Selain itu, perubahan sosial dan urbanisasi juga mengurangi ruang
dan kesempatan bagi pertunjukan gamelan Ketuk Tilu dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat Sunda. “Pergeseran fungsi dari ritual ke hiburan
semata juga berpotensi mengikis nilai-nilai spiritual yang melekat pada seni
ini” (Jahanzaib Afridi et al., 2025). Kondisi seperti ini tentunya menuntut
kesadaran bersama dan strategi pelestarian yang adaptif agar tradisi Ketuk
Tilu tidak kehilangan esensi dan makna budayanya di tengah dinamika
modern.

Pentingnya Pemahaman Mendalam terthadap Gamelan Ketuk Tilu
Memahami gamelan Ketuk Tilu secara mendalam sangat penting
untuk menjaga agar seni ini tidak hanya menjadi tontonan atau hiburan
semata, tetapi juga sebagai warisan budaya yang kaya akan nilai-nilai luhur.
Pemahaman ini mencakup aspek teknis musik, pola irama, alat musik,
serta fungsi sosial dan spiritualnya (Widiarti & Kusno, 2025). Pendekatan
yang komprehensif ini membantu memastikan kelangsungan dan relevansi
gamelan Ketuk Tilu dalam konteks budaya yang terus berkembang.
Menurut Sumarsam (2020), “penguasaan teknik musik dan
pengetahuan  tentang konteks budaya gamelan” Ketuk Tilu
memungkinkan para pelaku seni untuk melestarikan dan mengembangkan
tradisi ini secara autentik. Hal ini juga membuka peluang untuk

xxiii



mengintegrasikan tradisi dengan inovasi seni kontemporer, sehingga
gamelan Ketuk Tilu dapat tetap relevan dan menarik bagi generasi muda
tanpa kehilangan identitas budayanya.

Pelestarian Melalui Pendidikan dan Media

Salah satu strategi penting dalam pelestarian gamelan Ketuk Tilu
adalah melalui pendidikan formal dan nonformal. Sekolah seni, sanggar
budaya, dan komunitas lokal dapat menjadi tempat pembelajaran gamelan
Ketuk Tilu bagi generasi muda (Udjaja & Ramdhan, 2023). Pendidikan ini
tidak hanya mengajarkan teknik musik, tetapi juga nilai-nilai budaya dan
sejarah yang melekat pada gamelan.

Selain itu, media massa dan teknologi digital dapat dimanfaatkan
untuk mendokumentasikan, mempromosikan, dan menyebarluaskan
gamelan Ketuk Tilu ke audiens yang lebih luas (Widiarti & Kusno, 2025).
Festival budaya dan pagelaran seni tradisional juga menjadi platform
penting untuk memperkenalkan gamelan Ketuk Tilu kepada masyarakat
luas dan meningkatkan apresiasi terhadap seni tradisional.

Inovasi dan Adaptasi dalam Konteks Kontemporer

Untuk menjaga keberlangsungan gamelan Ketuk Tilu, inovasi dan
adaptasi menjadi hal yang tidak bisa dihindari. Beberapa kelompok seni
telah menggabungkan unsur gamelan Ketuk Tilu “dengan genre musik
lain atau memasukkan elemen tari dan musik kontemporer dalam
pertunjukan mereka” (Hananto, 2020). Pendekatan ini membantu
menarik minat penonton modern dan membuka peluang kolaborasi lintas
budaya. Langkah ini juga memperkuat relevansi gamelan Ketuk Tilu di
tengah perkembangan budaya global tanpa mengorbankan jati diri dan
nilai tradisionalnya.

Namun, inovasi ini harus dilakukan dengan tetap menjaga nilai-
nilai dan identitas budaya gamelan Ketuk Tilu agar tidak kehilangan
esensinya. Menurut Widiarti dan Kusno (2025), “keseimbangan antara
pelestarian tradisi dan pengembangan kreatif adalah kunci agar seni ini
dapat bertahan dan berkembang di era modern.” Pendekatan yang hati-
hati ini memastikan bahwa gamelan Ketuk Tilu tetap relevan dan
bermakna bagi masyarakat kontemporer tanpa mengorbankan akar
budayanya.

Tujuan dan Ruang Lingkup Buku

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya Sunda
yang memiliki nilai historis, estetika, sosial, dan spiritual yang sangat kaya.

XXiv



Sebagai bentuk seni karawitan tradisional, “gamelan ini tidak hanya
berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga sebagai sarana ritual dan
komunikasi sosial yang mengikat masyarakat Sunda dalam konteks budaya
mereka” (Hananto, 2020). Melihat kompleksitas dan kedalaman makna
yang terkandung dalam gamelan Ketuk Tilu, sebuah buku yang secara
komprehensif membahas aspek-aspek tersebut sangat diperlukan sebagai
sumber referensi dan dokumentasi ilmiah.

Buku ini bertujuan memberikan pemahaman yang menyeluruh
tentang gamelan Ketuk Tilu, mulai dari asal-usul dan sejarahnya, struktur
musik, fungsi sosial dan budaya, hubungan erat dengan tarian Ketuk Tilu,
hingga makna filosofis dan spiritual yang melekat pada seni ini. Selain itu,
buku ini juga mengkaji tantangan pelestarian gamelan Ketuk Tilu di era
modern serta upaya-upaya yang dilakukan untuk menjaga keberadaannya
agar tetap relevan dan hidup di tengah perubahan zaman. Dengan
pendekatan yang komprehensif ini, pembaca diharapkan dapat
mengapresiasi gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai karya seni, tetapi
juga sebagai warisan budaya yang dinamis dan bermakna.

Tujuan Penyusunan Buku
1. Memberikan Pemahaman Komprehensif tentang Gamelan
Ketuk Tilu

Tujuan utama buku ini adalah untuk memberikan gambaran
menyeluruh mengenai gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya Sunda
yang kaya makna. Pemahaman ini mencakup berbagai dimensi, mulai dari
aspek teknis musik, sejarah perkembangan, hingea nilai-nilai filosofis dan
spiritual yang terkandung di dalamnya (Widiarti & Kusno, 2025). Dengan
pendekatan multidisipliner, buku ini bertujuan untuk mengintegrasikan
perspektif musikologi, antropologi budaya, dan studi ritual agar pembaca
memperoleh wawasan yang mendalam dan holistik.

Menurut Hananto (2020), “pemahaman terhadap gamelan
tradisional tidak hanya terbatas pada aspek musik, tetapi juga harus
melibatkan konteks sosial dan budaya yang melingkupinya”. Oleh karena
itu, buku ini menekankan pentingnya memahami gamelan Ketuk Tilu
dalam kerangka budaya Sunda secara luas, termasuk peranannya dalam
kehidupan masyarakat sehari-hari dan upacara adat.

2. Mendokumentasikan Sejarah dan Perkembangan Gamelan
Ketuk Tilu

Sejarah gamelan Ketuk Tilu merupakan bagian penting yang
dibahas dalam buku ini. Dokumentasi sejarah ini bertujuan untuk melacak
asal-usul, perkembangan, dan transformasi gamelan Ketuk Tilu dari masa

XXV



ke masa. Hal ini penting agar tradisi ini tidak hilang atau terlupakan di
tengah perubahan zaman dan modernisasi (Sedyawati, 1991). Pemahaman
historis ini juga membantu memperkuat penghargaan terhadap nilai-nilai
budaya yang melekat serta mendorong upaya pelestarian yang lebih terarah
dan berkelanjutan.

Penelusuran  sejarah juga membantu memahami bagaimana
gamelan Ketuk Tilu beradaptasi dengan perubahan sosial dan budaya,
serta bagaimana ia berperan dalam berbagai konteks ritual dan hiburan.
Dokumentasi ini menjadi landasan bagi pelestarian dan pengembangan
seni tradisional secara berkelanjutan.

3. Mengkaji Struktur Musik dan Teknik Permainan

Buku ini juga bertujuan untuk menjelaskan struktur musik
gamelan Ketuk Tilu secara rinci, termasuk alat musik utama, pola irama,
teknik permainan, dan karakteristik suara yang khas (Widiarti & Kusno,
2025). Pemahaman teknis ini penting bagi para musisi, peneliti musik, dan
pelajar yang ingin mendalami aspek musikal gamelan Ketuk Tilu.

Selain itu, pembahasan teknik permainan juga terkait erat dengan
bagaimana musik ini mengiringi tarian dan ritual, sechingga memberikan
gambaran lengkap tentang interaksi antara musik dan gerak dalam
pertunjukan tradisional Sunda. Interaksi ini menunjukkan betapa gamelan
Ketuk Tilu bukan hanya sebagai pengiring suara, tetapi menjadi unsur
integral yang mengekspresikan makna dan emosi melalui sinkronisasi
dengan gerakan tari. Pemahaman teknik permainan yang mendalam juga
membuka wawasan tentang kompleksitas dan keunikan seni pertunjukan
ini dalam konteks budaya Sunda.

4. Menjelaskan Fungsi Sosial dan Budaya

Fungsi sosial dan budaya gamelan Ketuk Tilu menjadi fokus
penting dalam buku ini. Musik dan tarian Ketuk Tilu tidak hanya sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai media komunikasi sosial, pengikat komunitas,
dan sarana ritual yang mengandung nilai spiritual (Reffali & Jaenudin,
2023). Peran multifungsi ini menunjukkan bagaimana gamelan Ketuk Tilu
berkontribusi pada pembentukan identitas kolektif dan kelangsungan
tradisi masyarakat Sunda.

Buku ini mengupas bagaimana gamelan Ketuk Tilu berperan
dalam berbagai upacara adat seperti panen, meminta hujan, dan hajat
bumi, serta dalam acara pergaulan dan hiburan masyarakat Sunda. Dengan
demikian, pembaca dapat memahami peran gamelan Ketuk Tilu dalam
membentuk identitas budaya dan memperkuat solidaritas sosial.

Xxvi



5. Menguraikan Hubungan Gamelan dengan Tarian Ketuk Tilu

Tarian Ketuk Tilu merupakan bagian tak terpisahkan dari
gamelan Ketuk Tilu. Buku ini mengkaji secara mendalam “hubungan erat
antara musik dan tari ini, termasuk bagaimana pola irama gamelan
mengatur gerakan tari, serta unsur pencak silat’ yang memperkaya ekspresi
gerak” (Wijayanto et al., 2024). Interaksi harmonis antara musik dan tati
dalam Ketuk Tilu menampilkan sebuah kesatuan seni yang dinamis dan
penuh makna. Pendalaman aspek pencak silat dalam gerakan tati juga
memperkaya dimensi budaya, menjadikan pertunjukan ini sebagai
cerminan kekayaan warisan Sunda yang autentik dan ekspresif.

Pembahasan ini penting untuk memahami kesatuan seni
pertunjukan tradisional Sunda yang menggabungkan musik, tari, dan
ritual dalam satu kesatuan yang harmonis dan bermakna. Kesatuan ini
mencerminkan bagaimana seni tradisional Sunda tidak hanya sebagai
hiburan, tetapi juga sarana ekspresi budaya dan identitas komunitas
yang mendalam.

6. Membahas Makna Filosofis dan Spiritualitas

Buku ini juga menyoroti makna filosofis dan spiritual yang
terkandung dalam gamelan dan tari Ketuk Tilu. Musik ini tidak hanya
sebagai hiburan, tetapi juga sarana eckspresi nilai-nilai spiritual dan
kemistisan yang berakar dalam kepercayaan masyarakat Sunda (Sedyawati,
1991). Makna filosofis tersebut tercermin dalam struktur pola musik dan
gerakan tari yang melambangkan keharmonisan antara manusia, alam, dan
leluhur. Dengan demikian, gamelan dan tari Ketuk Tilu menjadi media
penting dalam menjaga keseimbangan spiritual dan budaya komunitas
Sunda.

Dengan memahami makna ini, pembaca dapat melihat gamelan
Ketuk Tilu sebagai sebuah sistem budaya yang kompleks, yang

7 Gerak pencak silat ada dalam tari ketuk tilu karena tari ini mengandung unsur
bela diri yang secara historis melekat dalam tradisi seni Sunda. Gerakan
pencak silat dalam tari ketuk tilu berperan sebagai ekspresi kekuatan,
kelincahan, dan kelenturan tubuh yang mencerminkan daya hidup dan
semangat penari. Seiring fungsi tari ketuk tilu sebagai media ritual dan
hiburan, gerakan silat juga memberikan nilai simbolis perlindungan,
kekuatan spiritual, dan keseimbangan antara tubuh dan alam. Oleh karena
itu, gerakan pencak silat menjadi bagian integral yang memperkaya tarian
ketuk tilu, yang tidak hanya menunjukkan sisi estetika dan hiburan tetapi
juga mengandung nilai-nilai budaya dan spiritual dari masyarakat Sunda
(Gaby, 2025; S. Hidayat, 2023).

xxvil



mengandung pesan moral dan filosofi hidup yang relevan hingga saat ini.
Hal ini menegaskan pentingnya pelestarian seni tradisional sebagai warisan
yang tidak hanya bernilai estetis, tetapi juga sarat dengan kebijaksanaan
dan identitas budaya. Pemahaman tersebut juga membuka peluang bagi
generasi sekarang untuk menginternalisasi dan mengembangkan nilai-nilai
budaya tersebut dalam konteks kehidupan modern.

7. Mengkaji Tantangan Pelestatian di Era Modern

Di era globalisasi dan modernisasi, pelestarian gamelan Ketuk
Tilu menghadapi berbagai tantangan, mulai dari berkurangnya minat
generasi muda hingga dominasi budaya populer (Widiarti & Kusno, 2025).
Buku ini menguraikan tantangan-tantangan tersebut serta upaya-upaya
pelestarian yang dilakukan oleh komunitas seni, lembaga pendidikan, dan
pemerintah.

Pembahasan ini penting untuk memberikan gambaran realistis
tentang kondisi terkini gamelan Ketuk Tilu dan strategi yang diperlukan
agar seni ini tetap hidup dan berkembang. Analisis kondisi terkini
memungkinkan identifikasi tantangan nyata yang dihadapi oleh pelaku
seni dan komunitas budaya. Strategi pelestarian yang tepat pun dapat
dirancang untuk memastikan keberlanjutan serta relevansi gamelan Ketuk
Tilu di era modern.

8. Menjadi Sumber Referensi bagi Berbagai Kalangan

Akhirnya, buku ini bertujuan menjadi sumber referensi yang
bermanfaat bagi peneliti, pelajar, seniman, dan masyarakat luas yang ingin
mengenal dan mengapresiasi gamelan Ketuk Tilu secara lebih mendalam.
Dengan pendekatan ilmiah dan bahasa yang mudah dipahami, buku ini
diharapkan dapat menjembatani antara dunia akademik dan masyarakat
umum. Buku ini juga diharapkan dapat mendorong pelestarian dan
pengembangan gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang hidup
dan terus relevan dalam kehidupan masyarakat.

Sebagai referensi yang komprehensif, buku ini tidak hanya
menyediakan informasi sejarah dan teknis, tetapi juga mengangkat aspek
sosial, budaya, dan estetika yang menyatu dalam praktik gamelan Ketuk
Tilu. Pendekatan ini diharapkan mendorong dialog lintas disiplin dan
memperkuat kesadaran akan pentingnya pelestarian warisan budaya Sunda
yang kaya dan beragam. Dengan demikian, buku ini berperan sebagai
jembatan antara penelitian akademik dan masyarakat luas dalam menjaga
dan mengembangkan tradisi gamelan Ketuk Tilu.

xxviil



Ruang Lingkup Buku

Ruang lingkup buku ini dirancang untuk mencakup aspek-aspek
utama yang membentuk gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang
hidup dan dinamis. Secara garis besar, ruang lingkup tersebut meliputi:

1. Sejarah Gamelan Ketuk Tilu

Pembahasan sejarah mencakup asal-usul gamelan Ketuk Tilu,
perkembangan dari masa ke masa, serta hubungannya dengan tradisi dan
budaya Sunda secara umum. Sejarah ini juga menguraikan bagaimana
gamelan ini bertransformasi dari fungsi ritual ke hiburan dan pergaulan
sosial  (Sedyawati, 1991). Transformasi tersebut mencerminkan
fleksibilitas dan daya tahan gamelan Ketuk Tilu dalam menyesuaikan diri
dengan perubahan sosial dan kebutuhan masyarakat. Dengan pemahaman
sejarah yang mendalam, masyarakat dapat lebih menghargai nilai-nilai
budaya yang terkandung di dalamnya.

2. Struktur dan Karakteristik Musik

Bagian ini membahas alat musik utama dalam gamelan Ketuk
Tilu, pola irama, teknik permainan, serta ciri khas suara dan suasana musik
yang mendayu-dayu dan menggugah jiwa. Penjelasan teknis ini penting
untuk memahami keunikan musikal gamelan Ketuk Tilu (Widiarti &
Kusno, 2025). Pemahaman mendalam tentang aspek teknis ini
memungkinkan pendengar dan pemain untuk menghargai kompleksitas
dan kehalusan ckspresi musik dalam setiap pertunjukan. Selain itu,
pengetahuan ini juga menjadi dasar bagi pelestarian dan pengembangan
tradisi gamelan Ketuk Tilu agar tetap hidup dan relevan.

3. Fungsi Sosial dan Budaya

Ruang lingkup ini mengkaji peran gamelan Ketuk Tilu dalam
kehidupan sosial masyarakat Sunda, termasuk fungsi ritual, hiburan, dan
ckspresi sosial. Pembahasan juga mencakup peran gamelan dalam

XXIX



berbagai pertunjukan tradisional seperti Ronggeng Gunung,® Doger,” dan
Topeng Banjet!® (Reffali & Jaenudin, 2023). Analisis ini menyoroti
bagaimana gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai alat musik, tetapi juga
sebagai elemen kultural yang menguatkan ikatan komunitas dan identitas
budaya. Dengan demikian, gamelan ini berfungsi sebagai media
komunikasi sosial yang hidup dalam tradisi masyarakat Sunda.

4. Hubungan dengan Tarian Ketuk Tilu
Pembahasan ini menyoroti interaksi antara musik gamelan dan
tari Ketuk Tilu, termasuk unsur pencak silat dan peran penari ronggeng

8 Ronggeng Gunung adalah kesenian tari tradisional khas Sunda yang berasal
dari wilayah pegunungan atau dataran tinggi di Priangan Timur, khususnya
daerah Ciamis Selatan dan sekitarnya. Tarian ini awalnya bersifat sakral dan
erat kaitannya dengan upacara adat seperti panen raya, perkawinan,
khitanan, serta penerimaan tamu sebagai ungkapan rasa syukur dan doa
keselamatan.

Ronggeng Gunung memiliki akar cerita mitologis yang berkaitan

dengan Dewi Siti Samboja, putri Prabu Siliwangi, yang menggunakan tarian
ini sebagai media ekspresi dan balas dendam. Pada masa lalu, Ronggeng
Gunung sempat mendapat stigma negatif dan larangan karena interaksi fisik
antara penari wanita dan penonton pria, namun kini tarian ini kembali
dilestarikan dengan berbagai modifikasi. Para penari ronggeng gunung
dikenal juga menggunakan mantra atau doa pengasih sebagai bagian dari
pertunjukan yang memiliki makna magis dan spiritual kuat dalam budaya
Sunda (Sabandar, 2025).
Tarian ini memiliki asal kata dari "dog" yang merujuk pada alat musik
kendang (dog-dog) dan "ger" yang berarti beger atau remaja yang sedang
kasmaran, sehingga tari Doger sering dianggap sebagai simbol kegembiraan
dan ekspresi cinta remaja. Pertunjukan tari Doger biasanya diatur oleh
seorang pemimpin yang disebut lurah kongsi, dan selama tampil para penari
mengenakan kostum khas dengan selendang berwarna senada. Tari Doger
juga dikenal sebagai hiburan yang dulu banyak dinikmati oleh para buruh
kontrak perkebunan, yang mana pertunjukannya sering berlangsung di pasar
malam atau tanah lapang.

10 Topeng Banjet adalah kesenian pertunjukan tradisional khas Kabupaten
Karawang, Jawa Barat, yang merupakan bagian dari teater rakyat dan
serumpun dengan seni topeng lainnya di daerah sekitar seperti Topeng
Cisalak dan Topeng Bekasi. Pertunjukan Topeng Banjet biasanya terdiri dari
beberapa babak yang meliputi atraksi musik, lagu, serta ronggeng yang
menari dengan lawakan dan penceritaan. Cerita-cerita dalam pertunjukan ini
berisi roman, sejarah, dan legenda dengan penampilan yang disertai gerak
pencak silat dari aliran Cimande, Serah, dan Sabandar.

el

XXX



sebagai pusat pertunjukan dan mediator spiritual. Bagian ini juga
membahas transformasi fungsi tari dari ritual ke hiburan (Reffali &
Jaenudin, 2023). Interaksi yang kompleks ini menggambarkan bagaimana
musik dan tari saling melengkapi untuk menciptakan pengalaman estetis
dan spiritual yang mendalam. Transformasi fungsi tari tersebut
mencerminkan kemampuan seni tradisional untuk beradaptasi dengan
perubahan sosial tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya.

5. Makna Filosofis dan Spiritualitas

Bagian ini menguraikan makna simbolis alat musik, pola ketukan,
serta kepercayaan dan kemistisan yang melekat dalam pertunjukan Ketuk
Tilu. Transformasi makna spiritual menjadi nilai estetika dan budaya
kontemporer juga menjadi fokus pembahasan (Sedyawati, 1991).
Pembahasan ini mengungkap bagaimana nilai-nilai spiritual tersebut tetap
hidup dalam bentuk seni yang mampu menyentuh hati penonton masa
kini. Selain itu, proses transformasi ini menunjukkan fleksibilitas budaya
Sunda dalam mempertahankan warisan leluhur sambil mengikuti
perkembangan zaman.

6. Pelestarian dan Tantangan di Era Modern

Ruang lingkup ini membahas tantangan yang dihadapi gamelan
Ketuk Tilu akibat modernisasi dan globalisasi, serta upaya pelestarian
melalui pendidikan, festival budaya, media, dan inovasi pertunjukan
modern (Widiarti & Kusno, 2025). Tantangan tersebut mengharuskan
pelaku seni dan komunitas untuk terus berinovasi agar gamelan Ketuk Tilu
tetap relevan dan menarik bagi generasi muda. Upaya pelestarian ini juga
menckankan pentingnya kolaborasi antara berbagai pihak guna menjaga
keberlangsungan warisan budaya Sunda yang berharga.

Metode Penulisan

Penulisan buku ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan deskriptif-analitis yang bertujuan untuk menggambarkan
secara mendalam berbagai aspek gamelan Ketuk Tilu dalam konteks
sejarah, musik, sosial, dan budaya. Metode ini dipilih karena karakteristik
data yang bersifat kualitatif dan kontekstual, sehingga memungkinkan
penulis untuk mengungkap makna filosofis, fungsi sosial, dan dinamika
budaya yang melekat pada gamelan Ketuk Tilu secara holistik dan autentik
(Creswell, 2015; Creswell & Poth, 2018). Pendekatan ini memastikan
bahwa seluruh dimensi seni dan maknanya dapat dipahami secara
komprehensif tanpa kehilangan kedalaman konteks budaya aslinya.

XxXx1



Pendekatan Kualitatif dan Deskriptif-Analitis

Pendekatan kualitatif menekankan pada pemahaman fenomena
sosial dan budaya secara mendalam melalui pengumpulan data yang kaya
dan kontekstual. Dalam konteks gamelan Ketuk Tilu, pendekatan ini
sangat relevan karena seni tradisional ini tidak hanya berupa objek fisik,
tetapi juga sarat dengan nilai-nilai simbolis, ritual, dan estetika yang tidak
mudah diukur secara kuantitatif (Denzin & Lincoln, 2017). Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk menangkap nuansa kompleks dan dinamika
hidup dari gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang terus
berkembang,.

Pendekatan deskriptif-analitis  digunakan untuk menyajikan
gambaran rinci tentang berbagai aspek gamelan Ketuk Tilu, mulai dari
sejarah, struktur musik, fungsi sosial, hingga makna filosofis dan
spiritualnya. Selain mendeskripsikan fakta dan fenomena, pendekatan ini
juga menganalisis hubungan antar aspek tersebut secara sistematis untuk
memberikan pemahaman yang utuh dan mendalam (Miles et al., 2014).
Pendekatan ini membantu mengintegrasikan berbagai dimensi gamelan
Ketuk Tilu schingga pembaca dapat menangkap kompleksitas dan
keberagamannya dalam konteks budaya Sunda.

Teknik Pengumpulan Data
Studi Pustaka

Data utama dalam penulisan buku ini diperoleh melalui studi
pustaka dari berbagai sumber literatur yang relevan dan bereputasi, seperti
buku, artikel jurnal, tesis, dan laporan penelitian terdahulu yang membahas
gamelan Ketuk Tilu, musik tradisional Sunda, serta aspek sosial dan
budaya masyarakat Sunda (Widiarti & Kusno, 2025). Studi pustaka ini
memberikan landasan teoritis dan historis yang kuat, sekaligus
memperkaya perspektif penulis mengenai konteks budaya dan
perkembangan gamelan Ketuk Tilu.

Selain itu, studi pustaka ini juga mencakup referensi dari kajian
lintas disiplin, termasuk antropologi, etnomusikologi, dan seni
pertunjukan, yang membantu menguatkan analisis multidimensional
dalam buku ini. Dengan demikian, sumber-sumber tersebut menjadi
fondasi penting untuk memastikan akurasi dan kedalaman pembahasan
tentang gamelan Ketuk Tilu dan relevansinya dalam konteks sosial budaya
Sunda. Kajian lintas disiplin ini juga memperkaya perspektif sehingga
pembaca dapat memahami gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai
fenomena musik, tetapi sebagai bagian integral dari kehidupan sosial dan
budaya masyarakat Sunda.

Xxxil



Observasi Lapangan

Selain studi pustaka, penulis melakukan observasi langsung
terthadap pertunjukan dan praktik gamelan Ketuk Tilu di masyarakat.
Observasi ini bertujuan untuk menangkap keaslian dan nuansa "natural"
dari gamelan Ketuk Tilu sebagaimana dipraktikkan dalam kehidupan nyata
tanpa manipulasi atau eksperimen buatan (Emerson et al., 2011). Melalui
observasi, penulis dapat memahami dinamika interaksi antara musisi,
penari, dan penonton, serta konteks sosial dan ritual di balik pertunjukan.
Observasi lapangan ini menjadi sumber data primer yang sangat penting
untuk melengkapi dan memvalidasi informasi yang diperoleh dari studi
pustaka, sehingga analisis menjadi lebih kaya dan akurat.

Pendokumentasian Visual dan Audio

Teknik pendokumentasian juga dilakukan dengan mereckam dan
memotret gerak tari, alat musik, serta suasana pertunjukan Ketuk Tilu.
Dokumentasi ini berfungsi sebagai bahan visual yang mendukung
pemahaman pembaca dan memperkaya narasi buku dengan ilustrasi nyata
dari praktik seni tradisional tersebut (Pink, 2001). Rekaman audio juga
membantu dalam analisis pola musik dan teknik permainan instrumen
gamelan Ketuk Tilu secara detail. Hal ini memungkinkan pelestatian
budaya secara lebih autentik dan memberikan referensi yang dapat
digunakan untuk studi lanjutan ataupun pengajaran.

Analisis Data

Data yang terkumpul dianalisis secara sistematis dan betlapis.
Pertama, data deskriptif diklasifikasikan berdasarkan tema utama seperti
sejarah, struktur musik, fungsi sosial, dan makna filosofis. Selanjutnya,
dilakukan analisis hubungan antar tema untuk mengungkap bagaimana
aspek-aspek tersebut saling berinteraksi membentuk keseluruhan warisan
budaya gamelan Ketuk Tilu (Miles et al., 2014). Proses analisis yang
mendalam ini memungkinkan pemahaman yang holistik terhadap gamelan
Ketuk Tilu sebagai fenomena budaya yang terintegrasi dan dinamis.

Analisis ini juga mengintegrasikan interpretasi mendalam yang
tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga kontekstual dan emosional,
sehingga pembaca dapat merasakan nilai estetika dan spiritual gamelan
Ketuk Tilu secara utuh. Interpretasi ini didasarkan pada pemahaman
budaya lokal dan wawancara dengan pelaku seni ketika memungkinkan,
serta refleksi penulis terhadap data lapangan dan literatur (Denzin &
Lincoln, 2017). Pendekatan ini memperkaya hasil analisis dengan
menghadirkan perspektif yang autentik dan hidup, menjembatani antara
teori dan praktik dalam tradisi gamelan Ketuk Tilu.

xxxiil



Alasan Pemilihan Metode Kualitatif

Metode kualitatif dipilih karena gamelan Ketuk Tilu merupakan
fenomena budaya yang kompleks dan multidimensional, yang tidak dapat
dipahami secara tuntas hanya melalui data kuantitatif atau eksperimen
terkontrol. Seni tradisional ini mengandung makna simbolis, ritual, dan
estetika yang sangat kontekstual dan bersifat subjektif, sehingga
membutuhkan pendekatan yang mampu menangkap kedalaman makna
tersebut (Creswell, 2015). Metode kualitatif memungkinkan peneliti untuk
mengeksplorasi pengalaman dan perspektif pelaku budaya secara
mendalam, sehingga menghasilkan pemahaman yang kaya dan autentik
mengenai gamelan Ketuk Tilu.

Selain itu, metode kualitatif memungkinkan penulis untuk
mendokumentasikan proses dan praktik gamelan Ketuk Tilu secara
natural, tanpa mengubah atau mengintervensi kondisi asli pertunjukan.
Hal ini penting untuk menjaga keaslian data dan memberikan gambaran
yang jujur serta otentik tentang seni tradisional ini (Emerson et al., 2011).
Pendekatan ini juga memberikan ruang bagi penulis untuk menangkap
dinamika sosial dan emosional yang terjadi selama pertunjukan, yang
sering kali sulit diungkap dengan metode lain. Dengan demikian, hasil
penelitian menjadi lebih kaya dan dapat merefleksikan kenyataan budaya
secara menyeluruh.

Kelebihan Pendekatan Deskriptif-Analitis

Pendekatan deskriptif-analitis memberikan kelebihan dalam
menyajikan data yang tidak hanya faktual, tetapi juga interpretatif
(Waruwu, 2024). Buku ini tidak sckadar menyajikan fakta sejarah atau
deskripsi alat musik, melainkan juga menganalisis makna filosofis, fungsi
sosial, dan dinamika budaya yang membentuk gamelan Ketuk Tilu sebagai
sebuah kesatuan budaya yang hidup.

Dengan pendekatan ini, buku mampu menjembatani antara data
empiris dan refleksi konseptual, sehingga pembaca mendapatkan
gambaran yang komprehensif dan mendalam. Pendekatan ini juga
memungkinkan penulis untuk mengaitkan berbagai aspek seperti musik,
tari, ritual, dan cerita rakyat dalam satu narasi yang utuh dan bermakna
(Miles et al, 2014). Integrasi antar aspek tersebut memperkaya
pemahaman tentang gamelan Ketuk Tilu sebagai ekspresi budaya yang
hidup dan dinamis dalam masyarakat Sunda. Selain itu, narasi yang holistik
ini membuka ruang bagi pembaca untuk mengapresiasi kompleksitas dan
keberagaman seni tradisional ini secara lebih menyeluruh.

XXXV



Kontribusi Metode terhadap Tujuan Buku

Metode penulisan yang digunakan memungkinkan buku ini untuk
memenuhi  tujuan  utamanya, yaitu —memberikan  pemahaman
komprehensif tentang gamelan Ketuk Tilu. Melalui pengumpulan data
yang kaya dan analisis yang mendalam, buku ini tidak hanya menyajikan
informasi faktual, tetapi juga interpretasi yang menggugah jiwa, sesuai
dengan judul buku. Pendekatan ini juga mengintegrasikan perspektif
budaya dan historis, sehingga pembaca dapat menangkap esensi serta
makna mendalam dari tradisi gamelan Ketuk Tilu.

Pendekatan ini juga membuka ruang bagi pembaca untuk
memahami gamelan Ketuk Tilu tidak sekadar sebagai objek seni, tetapi
sebagai bagian dari sistem budaya yang mengandung nilai-nilai spiritual,
sosial, dan estetika yang hidup dan dinamis. Dengan demikian, buku ini
dapat menjadi sumber referensi yang bermanfaat bagi peneliti, pelajar,
seniman, dan masyarakat luas yang ingin mengenal dan mengapresiasi
gamelan Ketuk Tilu secara mendalam dan kontekstual.

Simpulan

Gamelan Ketuk Tilu adalah warisan budaya Sunda yang kaya akan
nilai sejarah, spiritual, estetika, dan sosial. Sebagai seni musik dan tari
tradisional, Ketuk Tilu mengandung makna filosofis yang mendalam
tentang harmoni manusia dengan alam dan dunia roh, serta menjadi media
ungkapan rasa syukur dan doa dalam masyarakat agraris Sunda. Tari Ketuk
Tilu yang menjadi cikal bakal tari Jaipongan menampilkan gerakan yang
dinamis dan ekspresif, dipadukan dengan musik gamelan yang khas dan
menggugah jiwa.

Peran gamelan Ketuk Tilu dalam kehidupan sosial dan budaya
masyarakat Sunda sangat besar, mulai dari ritual adat hingga hiburan dan
ekspresi sosial. Meskipun menghadapi tantangan zaman, Ketuk Tilu tetap
hidup dan berkembang berkat upaya pelestarian, pendidikan, dan inovasi
yang dilakukan oleh komunitas seni dan lembaga kebudayaan. Dengan
demikian, gamelan Ketuk Tilu bukan hanya menjadi warisan budaya yang
harus dijaga, tetapi juga seni yang terus beradaptasi dan relevan dalam
konteks modern, menjadi simbol identitas dan kebanggaan masyarakat
Sunda.

Melestarikan dan memahami gamelan Ketuk Tilu adalah sebuah
keharusan untuk menjaga keberlangsungan tradisi budaya Sunda yang
kaya dan berharga. Musik ini bukan hanya media hiburan, tetapi juga
sarana komunikasi sosial dan spiritual yang mengandung nilai-nilai luhur
dan filosofi hidup masyarakat Sunda. Di tengah tantangan modernisasi

XXXV



dan globalisasi, pelestatian gamelan Ketuk Tilu memerlukan upaya
bersama dari komunitas seni, lembaga pendidikan, pemerintah, dan media.

Pemahaman mendalam terhadap aspek teknis, sosial, dan spiritual
gamelan Ketuk Tilu memungkinkan warisan budaya ini tidak hanya
bertahan, tetapi juga berkembang dan beradaptasi dengan zaman. Dengan
demikian, gamelan Ketuk Tilu dapat terus menjadi simbol identitas budaya
Sunda yang hidup, dinamis, dan relevan bagi generasi sekarang dan yang
akan datang. Keberlanjutan warisan ini bergantung pada kesadaran
kolektif dan peran aktif masyarakat dalam menjaga serta melestarikan
nilai-nilai tradisional yang terkandung di dalamnya.

Buku ini dirancang untuk menjadi karya komprehensif yang
mengupas gamelan Ketuk Tilu dari berbagai sudut pandang, mulai dari
sejarah, struktur musik, fungsi sosial, hingga makna filosofis dan
tantangan pelestarian. Dengan cakupan yang luas dan pendekatan
multidisipliner, buku ini diharapkan dapat memberikan kontribusi berarti
dalam pengembangan studi musik tradisional Sunda dan pelestarian
warisan budaya Indonesia.

Sebagai sumber referensi, buku ini sangat relevan bagi peneliti,
akademisi, pelajar, seniman, dan masyarakat umum yang ingin memahami
dan mengapresiasi gamelan Ketuk Tilu secara mendalam dan kontekstual.
Buku ini menyediakan dasar pengetahuan yang kuat sekaligus mendorong
apresiasi kritis terthadap keberagaman seni tradisional Sunda. Oleh karena
itu, karya ini dapat menjadi acuan penting dalam pelestarian dan
pengembangan budaya lokal di era modern.

Metode penulisan buku ini yang menggunakan pendekatan
kualitatif deskriptif-analitis merupakan pilihan yang tepat untuk mengkaji
gamelan Ketuk Tilu secara komprehensif dan autentik. Pengumpulan data
melalui studi pustaka, observasi lapangan, serta dokumentasi visual dan
audio memberikan bahan yang kaya dan kontekstual. Analisis sistematis
dan interpretatif memungkinkan penulis untuk mengungkap makna
filosofis, fungsi sosial, dan dinamika budaya gamelan Ketuk Tilu secara
mendalam.

Metode ini tidak hanya menyajikan fakta dan deskripsi, tetapi juga
interpretasi yang menggugah jiwa, sehingga pembaca dapat merasakan
nilai estetika dan spiritual gamelan Ketuk Tilu secara utuh. Dengan
demikian, buku ini diharapkan dapat menjadi karya yang berkontribusi
signifikan dalam pelestarian dan pengembangan warisan budaya Sunda.

XXXVi



Bab 1
Sejarah Gamelan Ketuk Tilu

1.1 Asal-usul Gamelan Ketuk Tilu dan Kaitannya dengan Tarian
Ibing Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya Sunda
yang kaya akan nilai sejarah, sosial, dan spiritual. Asal-usul gamelan ini
sangat erat kaitannya dengan tarian tradisional ibing Ketuk Tilu yang
berasal dari masyarakat Priangan, Jawa Barat.!! Ketuk Tilu sendiri berasal
dari era Kerajaan Pajajaran, pusat peradaban Sunda yang menjadi landasan
perkembangan budaya di wilayah Priangan. Warisan ini mencerminkan
kekayaan dan kedalaman tradisi seni yang telah berkembang sejak masa
kerajaan tersebut. Dalam penjelasan berikut, akan diuraikan secara
mendalam tentang asal-usul gamelan Ketuk Tilu dan hubungannya dengan
tarian ibing Ketuk Tilu, dengan merujuk pada berbagai sumber jurnal dan
buku bereputasi yang relevan.

1.1.1 Asal-Usul Gamelan Ketuk Tilu

Bukti historis perpindahan gamelan ketuk tilu dan tariannya dari
Pajajaran ke Sumedang terkait dengan kejadian setelah keruntuhan
Kerajaan Sunda Pajajaran pada akhir abad ke-16 dan awal abad ke-17.
Setelah Pajajaran runtuh akibat penyerangan oleh Kesultanan Banten
sekitar tahun 1579, sebagian besar kekuasaan dan warisan budaya Sunda

11 Setelah runtuhnya Kerajaan Pajajaran yang merupakan salah satu kerajaan
besar di tanah Sunda, akibat penyerangan dari Kesultanan Banten, banyak
unsur kebudayaan dan kesenian dari Pajajaran yang mengalami pergeseran
dan penyebaran ke wilayah lain. Salah satu bentuk kesenian yang ikut
terbawa dan berkembang adalah gamelan ketuk tilu dan tarian ketuk tilu.

Hal ini sejalan dengan sejarah pasca kekalahan Pajajaran di mana
sebagian wilayah dan sisa keraton berpindah ke keraton-keraton baru seperti
Sumedang Larang. Di Sumedang, gamelan ketuk tilu dan tarian ketuk tilu
mengalami proses adaptasi dan kelestarian. Tradisi ini terus dipertahankan
dan dikembangkan secara turun-temurun sebagai warisan budaya Sunda
yang asli.



dialihkan ke Kerajaan Sumedang Larang yang dipimpin oleh Prabu
Geusan Ulun, keturunan raja-raja Sunda Pajajaran. Sumedang Larang
kemudian menjadi penerus tradisi dan nilai-nilai budaya Sunda, termasuk
kesenian seperti gamelan ketuk tilu dan tarian ketuk tilu.!?

Sumedang Larang mengambil peran penting sebagai penjaga
budaya Sunda pasca-runtuhnya Pajajaran, dengan wilayah kekuasaan yang
luas di Jawa Barat dan legitimasi kuat sebagai penerus Pajajaran.
Perpindahan seni dan budaya ini didukung oleh adanya perpindahan pusat
pemerintahan dan tokoh-tokoh kerajaan Sunda yang melanjutkan tradisi
lama ke wilayah Sumedang. Hal ini menunjukkan adanya kesinambungan
dan pelestarian budaya Sunda, termasuk kesenian gamelan ketuk tilu,
melalui kerajaan pengganti tersebut.

Karaton Sumedang Larang secara cksplisit disebut sebagai
penjaga nilai luhur Sunda dan penerus budaya Pajajaran, yang mencakup
praktik seni dan tradisi musik serta tari yang dibawa dari Pajajaran setelah
keruntuhan kerajaan tersebut. Pusat tradisi dan kebudayaan Sunda pun
tetap kuat di Sumedang di bawah pemerintahan tokoh-tokoh raja penerus
Pajajaran seperti Prabu Geusan Ulun (DPD, 2025). Keberlangsungan dan
pelestarian gamelan Ketuk Tilu di wilayah ini mencerminkan peran
penting Karaton Sumedang Larang dalam mempertahankan identitas
budaya Sunda secara autentik dan berkelanjutan.

Gamelan Ketuk Tilu awalnya merupakan bagian dari kesenian
tradisional masyarakat Sunda yang berfungsi sebagai media ritual.
Gamelan Ketuk Tilu ini digunakan untuk mengungkapkan rasa syukur
serta memohon keselamatan dan kesejahteraan, terutama dalam konteks
masyarakat agraris yang sangat bergantung pada hasil panen dan kondisi

12 Beberapa penelitian dan dokumen modern seperti tesis, skripsi, dan kajian
budaya lokal menyebutkan bahwa kesenian ketuk tilu memiliki ciri khas
versi Sumedang (misalnya ketuk tilu Cikeruhan) yang berkembang di
wilayah tersebut. Dokumentasi tersebut lebih banyak berupa catatan
lapangan, kajian kesenian, dan arsip museum seperti yang ada di Museum
Prabu Geusan Ulun yang menyimpan artefak seni dan dokumentasi sejarah
Sumedang.

Tidak ada prasasti atau dokumen kuno yang secara khusus dan
eksplisit menyebutkan "ketuk tilu" di Sumedang dalam prasasti batu atau
naskah kuno dari kerajaan, namun naskah-naskah kuno Sunda dan wawacan
yang menggunakan huruf Pegon dan Cacarakan berbicara tentang berbagai
aspek kebudayaan Sunda yang secara umum mengandung unsur musik dan
tari yang sejenis dengan ketuk tilu. Kesenian ketuk tilu lebih dikenal sebagai
bagian dari budaya lisan dan tradisi masyarakat Sunda yang lestari hingga
kini di Sumedang dan daerah sekitarnya (Muhsin, 2010).

2



alam (Kaya, 2025). Sebagai warisan budaya yang kaya makna, Ketuk Tilu
mencerminkan kearifan lokal dan hubungan harmonis antara manusia
dengan lingkungan sekitar. Keberlanjutan tradisi ini penting untuk
menjaga identitas komunitas serta meneruskan nilai-nilai spiritual dan
sosial yang terkandung di dalamnya.

Nama "Ketuk Tilu" sendiri diambil dari alat musik utama dalam
gamelan ini, yaitu tiga buah ketuk — sebuah instrumen mirip bonang kecil
yang dipukul untuk menghasilkan pola irama khas. Ketuk ini menjadi
penanda identitas musik yang unik dan membedakan gamelan ini dari jenis
gamelan Sunda lain seperti degung (S. Hidayat, 2023). Selain ketuk,
gamelan ini juga dilengkapi dengan instrumen lain seperti rebab, kendang
besar dan kecil, gong, dan kecrek yang memberikan warna suara khas dan
mendayu-dayu (Gaby, 2025). Keberadaan ketuk sebagai simbol musikal
utama memperkuat karakteristik sonik gamelan Ketuk Tilu sekaligus
menjadi citi khas yang mudah dikenali oleh pendengar dan penikmat seni.

Menurut Ohorella dkk. (2024), “gamelan Ketuk Tilu merupakan
salah satu bentuk gamelan rakyat yang berkembang di lingkungan
masyarakat pedesaan, berbeda dengan gamelan degung yang lebih formal
dan sering dikaitkan dengan lingkungan kerajaan atau bangsawan”. Fungsi
awal gamelan Ketuk Tilu lebih bersifat ritual dan hiburan rakyat, yang
kemudian berkembang menjadi bagian dari pertunjukan seni yang lebih
luas (Ohorella et al., 2024). Perkembangan ini mencerminkan kemampuan
gamelan Ketuk Tilu untuk beradaptasi dengan perubahan sosial sambil
tetap mempertahankan akar budaya dan fungsinya dalam kehidupan
masyarakat.

1.1.2 Kaitannya dengan Tarian Ibing Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu tidak dapat dipisahkan dari tarian ibing
Ketuk Tilu, yang juga berasal dari tradisi masyarakat Sunda Priangan.
Tarian ini merupakan ekspresi kegembiraan dan rasa syukur atas hasil
panen padi, serta permohonan keselamatan dan kesejahteraan bagi
masyarakat agraris (Gaby, 2025). Tari Ketuk Tilu biasanya dipentaskan
pada malam hari dan melibatkan penari laki-laki dan perempuan secara
berpasangan, menampilkan gerakan khas seperti goyang, pencak, muncid,
gitek, dan geol yang melambangkan kesuburan dan dinamika kehidupan
(Alfarizky, 2023). Perpaduan antara musik gamelan dan gerak tarian
menciptakan suasana ritual yang hidup dan penuh makna, mempererat
ikatan sosial dan budaya dalam komunitas.

Gerakan-gerakan dalam tarian ini tidak hanya bersifat artistik,
tetapi juga mengandung makna filosofis dan simbolis yang mendalam.
Misalnya, gerakan pencak yang terinspirasi dari seni bela diri pencak silat



menunjukkan kekuatan dan keberanian, sementara gerakan goyang dan
muncid melambangkan kesuburan dan kegembiraan (Gaby, 2025). Penari
ronggeng yang menjadi pusat pertunjukan juga dianggap sebagai mediator
spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan leluhur dan
kekuatan gaib (Kaya, 2025). Peran ronggeng sebagai mediator spiritual ini
memperkuat dimensi sakral dalam pertunjukan, menjadikan tarian ibing
Ketuk Tilu sebagai ritual yang sarat makna dan kultural.

Dalam pementasan, gamelan Ketuk Tilu mengiringi tarian dengan
pola irama yang khas dan dinamis. Pola ketukan tiga dari ketuk
memberikan dasar ritmis yang mengalir dan mendukung gerakan tari,
sementara instrumen lain seperti rebab menambah warna melodi yang
lembut dan mendayu-dayu (Supriyadi, Turmudi, Dahlan, et al., 2024). Hal
ini menciptakan suasana pertunjukan yang hidup dan menggugah jiwa,
sesuai dengan fungsi ritual dan sosial gamelan Ketuk Tilu.

1.1.3 Fungsi Ritual dan Sosial Gamelan Ketuk Tilu dan Tari Ibing
Ketuk Tilu

Pada awalnya, gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu
berfungsi sebagai bagian dari ritual adat masyarakat Sunda. Pertunjukan
ini menjadi sarana untuk menyampaikan rasa syukur kepada Dewi Srti,
dewi padi dan kesuburan, sckaligus memohon keselamatan dan
keberkahan bagi hasil panen dan kehidupan masyarakat (Kaya, 2025).
Selain itu, pertunjukan ini juga digunakan dalam upacara meminta hujan
dan hajat bumi yang berkaitan dengan keseimbangan alam dan kehidupan
desa (Gaby, 2025). Kedekatan gamelan dan tarian dengan alam dan
spiritualitas ini menegaskan peran penting seni tradisional sebagai penjaga
harmoni antara manusia, alam, dan kekuatan gaib dalam budaya Sunda.

Seiring waktu, fungsi ritual ini mengalami transformasi menjadi
hiburan dan tarian pergaulan yang populer di kalangan masyarakat Sunda.
Tari Ketuk Tilu menjadi cikal bakal dari tari Jaipongan yang lebih modern,
yang kini dikenal luas sebagai tarian khas Jawa Barat (Alfarizky, 2023).
Meskipun demikian, nilai-nilai spiritual dan simbolis tetap melekat dalam
pertunjukan, menjadikan gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu
sebagai warisan budaya yang kaya makna dan bernilai tinggi (S. Hidayat,
2023). Transformasi ini menunjukkan bagaimana seni tradisional dapat
berkembang dan beradaptasi dengan zaman tanpa kehilangan esensi
budaya dan makna filosofisnya.

1.1.4 Perkembangan dan Penyebaran
Gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu berkembang
pesat di wilayah Priangan dan sekitarnya, termasuk Bogor, Purwakarta,



Karawang, dan daerah lain di Jawa Barat. Di beberapa daerah, tarian ini
dikenal dengan nama lain seperti doger di Karawang, banjar di Subang,
dan longser di Sumedang, yang menunjukkan variasi lokal namun tetap
mempertahankan ciri khas utama (Gaby, 2025). Keberagaman nama dan
variasi lokal ini mencerminkan kekayaan tradisi dan adaptasi budaya
gamelan Ketuk Tilu dalam konteks masyarakat yang berbeda di wilayah
Jawa Barat. Keberlanjutan dan penyebaran gamelan Ketuk Tilu di
berbagai daerah tersebut juga menunjukkan kemampuan seni ini untuk
bertransformasi sambil mempertahankan esensi tradisionalnya.

Pertunjukan gamelan Ketuk Tilu kini tidak hanya tampil dalam
konteks ritual, tetapi juga dalam acara hiburan seperti pesta perkawinan,
festival budaya, dan pagelaran seni tradisional. Hal ini menunjukkan
adaptasi dan keberlangsungan seni tradisional ini dalam menghadapi
perubahan zaman (Kaya, 2025). Pengenalan gamelan Ketuk Tilu ke
berbagai ranah seni dan masyarakat modern memperluas apresiasi publik
terthadap warisan budaya Sunda. Selain mempertahankan nilai-nilai
tradisional, pertunjukan ini juga berfungsi sebagai wadah kreativitas dan
inovasi yang memperkaya seni pertunjukan kontemporer.

1.2 Perkembangan Gamelan Ketuk Tilu dari Masa ke Masa
Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu bentuk seni karawitan
tradisional Sunda yang berasal dari wilayah Priangan, Jawa Barat. Sebagai
warisan budaya yang kaya makna, gamelan Ketuk Tilu telah mengalami
perjalanan panjang dalam perkembangannya, baik dari segi fungsi, bentuk
pertunjukan, maupun struktur musiknya. Awalnya, gamelan ini berfungsi
sebagai media ritual yang mengiringi tarian ibing Ketuk Tilu dalam
konteks upacara adat masyarakat agraris Sunda. Namun, seiring dengan
perubahan sosial dan budaya, terutama pada masa penjajahan dan pasca-
kolonial, gamelan Ketuk Tilu mengalami transformasi fungsi menjadi
hiburan dan tontonan yang lebih luas. Selain itu, gamelan ini juga menjadi
bagian penting dalam pengembangan tarian Jaipongan yang lebih modern
dan dinamis. Artikel ini akan menguraikan perkembangan gamelan Ketuk
Tilu dari masa ke masa berdasarkan kajian akademik dan literatur yang

kredibel.

1.2.1 Fungsi Awal Gamelan Ketuk Tilu: Media Ritual Agraris
Menurut Ohorella dkk. (2024), gamelan Ketuk Tilu pada awalnya
berfungsi sebagai pengiring tatian ibing Ketuk Tilu yang merupakan
bagian dari ritual agraris masyarakat Sunda. Fungsi utama gamelan ini
adalah sebagai sarana ungkapan rasa syukur kepada Dewi Sri, dewi padi
dan kesuburan, serta permohonan keselamatan dan keberkahan bagi hasil

5



panen. Dalam konteks ini, gamelan Ketuk Tilu tidak hanya berperan
sebagai musik pengiring, tetapi juga sebagai media komunikasi spiritual
yang menghubungkan manusia dengan alam dan leluhur.

Sedyawati (1991) menegaskan bahwa gamelan Ketuk Tilu
merupakan bagian dari sistem ritual adat yang kompleks, di mana musik,
tari, dan kepercayaan spiritual saling terkait erat. Pola irama dan instrumen
gamelan yang khas menciptakan suasana sakral dan magis dalam
pertunjukan, yang diyakini mampu membawa berkah dan menjaga
keseimbangan alam. Oleh karena itu, fungsi ritual menjadi aspek utama
dalam perkembangan awal gamelan Ketuk Tilu.

1.2.2 Perubahan Fungsi pada Masa Penjajahan: Dari Ritual ke
Hiburan

Pada masa penjajahan Belanda, terjadi perubahan signifikan
dalam fungsi gamelan Ketuk Tilu. Een Hediani (2014) menjelaskan bahwa
pengaruh kolonialisme dan modernisasi membawa perubahan pola hidup
masyarakat, termasuk dalam praktik seni tradisional. Fungsi ritual gamelan
Ketuk Tilu mulai bergeser menjadi hiburan dan tontonan masyarakat yang
lebih luas, terutama di daerah perkotaan dan pusat-pusat kegiatan sosial.

Menurut Een Hediani (2014), pada periode ini gamelan Ketuk
Tilu mulai dipentaskan di luar konteks ritual adat, seperti dalam acara pesta
rakyat, pertunjukan jalanan, dan hiburan malam. Perubahan ini
menyebabkan gamelan Ketuk Tilu menjadi lebih fleksibel dalam bentuk
dan penyajian, dengan penambahan unsur-unsur yang menarik perhatian
penonton, seperti gerakan tari yang lebih dinamis dan interaksi antara
penari dan penonton.

Sedyawati (1991) juga mencatat bahwa fungsi hiburan ini
membawa perubahan dalam struktur musik gamelan Ketuk Tilu, termasuk
variasi pola irama dan penambahan instrumen musik. Namun, meskipun
fungsi ritual berkurang, nilai-nilai tradisional dan spiritual tetap
dipertahankan sebagai bagian dari identitas budaya.

1.2.3 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Pengembangan Tari
Jaipongan

Salah satu perkembangan penting dalam sejarah gamelan Ketuk
Tilu adalah peranannya dalam pengembangan tarian Jaipongan, yang
muncul pada tahun 1970-an sebagai bentuk tarian modern yang
menggabungkan unsur tradisional dan kontemporer. Ohorella dkk. (2024)
menyatakan bahwa Jaipongan merupakan evolusi dari tarian Ketuk Tilu
dengan penambahan unsur pencak silat dan gerakan yang lebih ekspresif
dan dinamis.



Menurut Widiarti dan Kusno (2025), gamelan Ketuk Tilu menjadi
basis musik pengiring Jaipongan, dengan pola irama yang dimodifikasi
untuk menyesuaikan dengan gerakan tati yang lebih cepat dan variatif.
Instrumen gamelan Ketuk Tilu juga mengalami adaptasi, baik dalam
jumlah maupun teknik permainan, sehingga menciptakan warna musik
yang lebih kaya dan menatik bagi penonton masa kini.

Alikha Putri dkk. (2025) menambahkan bahwa Jaipongan berhasil
mengangkat popularitas gamelan Ketuk Tilu ke tingkat nasional dan
internasional, sekaligus menjadi simbol kebanggaan budaya Sunda.
Transformasi ini menunjukkan kemampuan gamelan Ketuk Tilu untuk
beradaptasi dan berkembang tanpa kehilangan akar tradisionalnya.

1.2.4 Variasi dan Modernisasi dalam Struktur Musik dan Penyajian
Perkembangan gamelan Ketuk Tilu juga terlihat dari variasi dalam
alat musik, pola irama, dan teknik permainan yang semakin modern.
Widiarti dan Kusno (2025) mencatat bahwa dalam beberapa dekade
terakhir, kelompok seni Ketuk Tilu mulai mengadopsi instrumen
tambahan dan teknik baru untuk memperkaya pertunjukan, seperti
penggunaan alat musik perkusi modern dan improvisasi melodi.

Sedyawati (1991) mengungkapkan bahwa pola irama Ketuk Tilu
yang khas, terutama pola ketukan tiga, tetap dipertahankan sebagai ciri
identitas, namun variasi dalam tempo dan dinamika semakin berkembang
untuk menyesuaikan dengan kebutuhan pertunjukan yang lebih variatif.
Hal ini memungkinkan gamelan Ketuk Tilu untuk tampil dalam berbagai
konteks, mulai dari pertunjukan tradisional hingga panggung seni
kontemporer.

Selain itu, penyajian gamelan Ketuk Tilu kini tidak hanya terbatas
pada pertunjukan musik dan tari, tetapi juga dikombinasikan dengan
media lain seperti teater, film, dan pertunjukan multimedia. Menurut
Maulina Eka Putri (2014), inovasi ini memperluas cakupan audiens dan
meningkatkan apresiasi terhadap seni tradisional ini di era modern.

1.2.5 Tantangan dan Pelestarian Gamelan Ketuk Tilu

Meskipun mengalami perkembangan yang signifikan, gamelan
Ketuk Tilu menghadapi berbagai tantangan dalam pelestariannya. Lanny
Nurhasanah dkk. (2021) menyoroti bahwa modernisasi dan globalisasi
membawa perubahan gaya hidup dan preferensi budaya masyarakat,
terutama generasi muda yang cenderung lebih menyukai musik dan
hiburan modern. Hal ini menyebabkan minat terhadap pertunjukan
gamelan Ketuk Tilu menurun sehingga mengancam keberlanjutan tradisi
tersebut. Oleh karena itu, diperlukan strategi pelestarian yang adaptif dan



kreatif agar seni ini tetap menarik dan relevan bagi berbagai kalangan
masyarakat.

Menurut Sedyawati (1991), tantangan lain adalah berkurangnya
regenerasi pelaku seni yang menguasai teknik dan makna budaya gamelan
Ketuk Tilu. Hal ini mengancam keberlangsungan tradisi yang telah ada
selama berabad-abad. Selain itu, kurangnya minat generasi muda dalam
mempelajari  dan  melestarikan  seni  Ketuk Tilu mempercepat
berkurangnya pelaku seni yang mahir. Perubahan sosial dan ekonomi juga
mengakibatkan pergeseran fungsi kesenian ini dari ritual dan hiburan
tradisional menjadi bentuk pertunjukan yang kurang mengakar. Oleh
karena itu, penting adanya upaya dokumentasi dan pendidikan formal
untuk memastikan kesinambungan budaya ini tetap terjaga di masa depan
(Sukmawati, 2010).

Untuk mengatasi tantangan tersebut, berbagai upaya pelestarian
dilakukan oleh komunitas seni, lembaga pendidikan, dan pemerintah. Alfa
Kristanto (2022) mencatat bahwa pendidikan seni tradisional di sekolah
dan sanggar budaya menjadi kunci penting dalam mengenalkan gamelan
Ketuk Tilu kepada generasi muda. Festival budaya dan pagelaran seni
tradisional juga menjadi platform untuk memperkenalkan dan
mempromosikan gamelan Ketuk Tilu kepada masyarakat luas.

Widiarti dan Kusno (2025) menambahkan bahwa inovasi dan
adaptasi dalam pertunjukan gamelan Ketuk Tilu, seperti penggabungan
dengan genre musik lain dan penggunaan teknologi, membantu menjaga
relevansi seni ini di era modern tanpa menghilangkan nilai-nilai
tradisionalnya. Pendekatan inovatif tersebut tidak hanya memperkaya
pengalaman audiens, tetapi juga membuka peluang bagi generasi muda
untuk lebih mengenal dan menghargai warisan budaya mereka. Selain itu,
kolaborasi antara seniman gamelan dengan musisi dari berbagai latar
belakang menghasilkan karya yang lebih dinamis dan kreatif. Dengan
demikian, seni gamelan Ketuk Tilu tetap hidup dan berkembang secara
berkelanjutan dalam konteks budaya yang terus berubah.

1.3 Hubungan Gamelan Ketuk Tilu dengan Jenis Gamelan Sunda
Lain seperti Degung

Gamelan merupakan salah satu warisan budaya musik tradisional
yang sangat kaya di Indonesia, khususnya di wilayah Sunda, Jawa Barat.
Di antara berbagai jenis gamelan Sunda, dua yang paling dikenal dan
memiliki karakteristik berbeda adalah gamelan Ketuk Tilu dan gamelan
Degung. Meskipun keduanya berasal dari budaya Sunda dan memiliki alat
musik yang sebagian mirip, keduanya memiliki fungsi, struktur, dan



konteks sosial budaya yang berbeda. Penjelasan berikut akan menguraikan
hubungan antara gamelan Ketuk Tilu dan degung, perbedaan
karakteristik, fungsi, serta bagaimana keduanya saling melengkapi dalam
konteks budaya Sunda.

1.3.1 Gamelan Ketuk Tilu: Karakteristik dan Fungsi

Gamelan Ketuk Tilu merupakan jenis gamelan tradisional yang
berasal dari masyarakat Priangan, Jawa Barat, yang pada awalnya berfungsi
sebagai pengiring tarian rakyat dan ritual agraris seperti ibing Ketuk Tilu.
Nama "Ketuk Tilu" diambil dati alat musik utama dalam ansambel ini,
yaitu tiga buah ketuk (mirip bonang kecil) yang memberikan pola irama
khas dan menjadi identitas musik ini (Kaya, 2025). Selain itu, gamelan
Ketuk Tilu biasanya dimainkan dengan suasana yang hidup dan interaktif,
melibatkan penari dan penonton secara langsung dalam pertunjukan.
Keunikan pola irama dan instrumen yang digunakan membuat gamelan
ini memiliki ciri khas tersendiri yang membedakannya dari jenis gamelan
lainnya di Jawa Barat.

Gamelan Ketuk Tilu dikenal dengan karakter dinamis dan ritmis
yang hidup, cocok untuk mengiringi tarian rakyat yang energik dan
interaktif. Selain ketuk, gamelan ini dilengkapi dengan rebab, kendang
besar dan kecil, gong, dan kecrek, yang menghasilkan suara mendayu-dayu
dan menggetarkan jiwa (Gaby, 2025; Suptiyadi, Turmudi, Dahlan, et al.,
2024). Fungsi sosial gamelan Ketuk Tilu lebih bersifat informal dan rakyat,
digunakan dalam ritual panen, permohonan hujan, dan acara pergaulan
masyarakat. Musik ini mengiringi tarian seperti ronggeng gunung, doger,
dan topeng banjet, yang semuanya merupakan bagian dari tradisi rakyat
Sunda (Kaya, 2025). Keunikan musikal dan peran sosial gamelan Ketuk
Tilu menjadikannya medium penting dalam mempererat hubungan
komunitas serta melestarikan nilai-nilai budaya Sunda secara turun-
temurun.

1.3.2 Gamelan Degung: Karakteristik dan Fungsi

Sebaliknya, gamelan Degung adalah jenis gamelan Sunda yang
lebih formal dan sering dikaitkan dengan lingkungan kerajaan atau
bangsawan. Degung berkembang sekitar akhir abad ke-18 hingga awal
abad ke-19 dan memiliki fungsi utama dalam pertunjukan musik klasik
Sunda, upacara resmi, dan acara kebangsawanan (Jaenudin, 2024; Kaya,
2025). Gamelan Degung juga dikenal dengan penggunaan instrumen yang
lebih halus dan bunyi yang lebih lembut, mencerminkan suasana yang
elegan dan sakral dalam setiap penampilannya.



Degung memiliki struktur instrumen yang lebih terorganisir dan
lengkap, termasuk saron, bonang, cempres, jenglong, kendang, rebab, dan
gong. Suara degung cenderung lebih lembut, mendayu-dayu, dan melodius
dengan dominasi rebab yang memberikan warna khas (Supriyadi,
Turmudi, Dahlan, et al., 2024). Fungsi degung lebih serius dan khidmat,
digunakan dalam pertunjukan wayang golek, tarian klasik, dan upacara
adat yang formal. Musik degung juga memiliki laras khusus yang disebut
pelog degung, berbeda dengan laras dalam gamelan Ketuk Tilu yang lebih
sederhana (Kaya, 2025). Perbedaan ini menegaskan peran degung sebagai
sarana seni yang lebih ritualistik dan aristokratik, sementara Ketuk Tilu
berakar kuat dalam kehidupan rakyat dengan karakter yang lebih terbuka
dan dinamis.

1.3.3 Perbedaan Fungsi dan Konteks Sosial

Perbedaan mendasar antara gamelan Ketuk Tilu dan degung
terletak pada fungsi dan konteks sosialnya. Ketuk Tilu bersifat lebih
dinamis dan rakyat, berfungsi sebagai pengiring tarian rakyat dan ritual
agraris yang bersifat komunitas dan informal. Sebaliknya, degung lebih
formal dan elit, digunakan dalam konteks kebangsawanan dan upacara
resmi yang memiliki tata aturan ketat (KKaya, 2025). Ketuk Tilu cenderung
menghadirkan suasana yang lebih santai dan partisipatif, schingga mudah
diterima oleh berbagai lapisan masyarakat. Sementara itu, degung
menonjolkan keanggunan dan kesakralan, menuntut keterampilan dan
disiplin tinggi dari para pemainnya sesuai dengan tradisi kerajaan.

Widiarti dan Kusno (2025) menjelaskan bahwa gamelan Ketuk
Tilu merupakan ekspresi budaya rakyat yang hidup dan berkembang di
lingkungan pedesaan, sementara degung merupakan bagian dari budaya
istana dan kelas atas yang menuntut kesempurnaan musikal dan estetika
tinggi. Hal ini tercermin dalam pola permainan, struktur musik, dan jenis
instrumen yang digunakan. Perbedaan ini juga mempengaruhi cara
gamelan tersebut dipelajari dan diwariskan, di mana Ketuk Tilu lebih
mengutamakan tradisi lisan dan pengalaman langsung dalam komunitas.
Sebaliknya, degung memiliki proses pembelajaran yang lebih formal dan
terorganisir, sering kali melalui pelatihan khusus di lingkungan istana atau
sekolah musik tradisional.

1.3.4 Hubungan dan Saling Melengkapi

Meskipun berbeda, gamelan Ketuk Tilu dan degung saling
melengkapi dalam kekayaan budaya Sunda. Keduanya merupakan bagian
dari khazanah musik tradisional yang menunjukkan keragaman dan
dinamika budaya Sunda. Ketuk Tilu mewakili suara dan ekspresi rakyat,

10



sementara degung mewakili keanggunan dan kehalusan musik klasik
Sunda (Kaya, 2025). Kehadiran kedua jenis gamelan ini memperkaya
identitas budaya Sunda dengan memberikan variasi dalam bentuk, fungsi,
dan estetika musik. Sinergi antara gamelan Ketuk Tilu dan degung juga
mencerminkan kemampuan masyarakat Sunda dalam menjaga tradisi
sambil terus beradaptasi dengan perubahan zaman.

Menurut Atmadibrata dkk., dalam Khazanah Seni Pertunjukan
Jawa Barat (Atmadibrata et al., 2000), gamelan degung diperkirakan
berkembang dari gamelan renteng yang lebih tua, sedangkan Ketuk Tilu
lebih berdiri sendiri sebagai ansambel yang khas dengan pola ketukan tiga
(Kaya, 2025). Kedua jenis gamelan ini sering kali digunakan secara
bergantian atau bahkan bersama-sama dalam pertunjukan yang berbeda,
tergantung pada konteks dan kebutuhan sosial budaya. Keberadaan kedua
gamelan ini mencerminkan keragaman dan fleksibilitas tradisi musik
Sunda dalam menyesuaikan dengan berbagai fungsi dan suasana dalam
masyarakat.

1.3.5 Instrumen dan Laras

Dari segi instrumen, gamelan Ketuk Tilu memiliki alat musik yang
lebih sederhana dan fokus pada ketuk sebagai alat utama, sedangkan
degung memiliki instrumen lebih lengkap dengan berbagai jenis gong,
gambang, dan saron yang memberikan variasi melodi dan harmoni
(Jaenudin, 2024). Laras yang digunakan pun berbeda; degung
menggunakan laras pelog degung yang khas, sementara Ketuk Tilu lebih
fleksibel dengan laras salendro dan pelog yang sederhana (Kaya, 2025).
Perbedaan ini mencerminkan karakteristik estetika dan fungsi sosial yang
berbeda antara keduanya dalam tradisi musik Sunda.

Perbedaan ini juga memengaruhi karakter suara. Degung
menghasilkan suara yang lebih halus dan melodius, sedangkan Ketuk Tilu
cenderung lebih ritmis dan dinamis, cocok untuk mengiringi tarian rakyat
vang energik (Gaby, 2025). Karakter suara yang berbeda ini
mencerminkan fungsi dan konteks budaya masing-masing gamelan dalam
masyarakat Sunda. Ketuk Tilu yang dinamis dan ritmis mendukung
suasana pergaulan dan hiburan rakyat, sementara Degung yang halus lebih
sesual untuk upacara dan pertunjukan formal.

1.3.6 Peran Sosial dan Budaya

Dalam konteks sosial, gamelan degung sering dikaitkan dengan
upacara adat dan pertunjukan resmi yang menuntut keseriusan dan
ketertiban, sementara Ketuk Tilu lebih berperan dalam acara rakyat,
hiburan, dan ritual agraris yang lebih spontan dan interaktif (KKaya, 2025).

11



Hal ini menunjukkan bagaimana kedua jenis gamelan ini melayani fungsi
sosial yang berbeda namun sama-sama penting dalam menjaga
keberlangsungan budaya Sunda.

Menurut Ohorella dkk. (2024), gamelan tradisional seperti Ketuk
Tilu dan degung merupakan refleksi dari struktur sosial masyarakat Sunda,
di mana seni musik tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media
komunikasi sosial dan spiritual yang mengikat komunitas.

Peran sosial dan budaya gamelan Ketuk Tilu dan degung
mencerminkan keragaman kebutuhan dan nilai dalam masyarakat Sunda,
di mana seni musik berfungsi tidak hanya untuk menghibur, tetapi juga
memperkuat hubungan sosial dan mempertahankan identitas budaya.
Ketuk Tilu yang lebih fleksibel dan hidup melayani interaksi sosial yang
erat dengan masyarakat bawah, sementara degung dengan kesan
formalnya mengokohkan tradisi dan nilai-nilai luhur dalam upacara dan
acara resmi. Dengan demikian, kedua gamelan ini saling melengkapi dan
membentuk jaringan budaya yang kaya dan dinamis, yang terus diwariskan
dan disesuaikan dengan perkembangan zaman.

1.4 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Berbagai Pertunjukan
Tradisional

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu jenis gamelan
tradisional Sunda yang memiliki peran sangat penting dalam berbagai
pertunjukan tradisional di Jawa Barat. Sebagai bagian integral dari budaya
Sunda, gamelan ini tidak hanya berfungsi sebagai alat musik pengiring,
tetapi juga sebagai unsur yang membentuk identitas dan makna dalam
pertunjukan tersebut. Gamelan Ketuk Tilu berakar dari ritual agraris dan
berkembang menjadi seni pertunjukan yang dinamis, berhubungan erat
dengan tarian Ketuk Tilu dan Jaipongan. Dalam konteks ini, gamelan
Ketuk Tilu memainkan peran sentral dalam pertunjukan seperti ronggeng
gunung, doger, dan topeng banjet, yang masing-masing memiliki
karakteristik dan fungsi sosial budaya yang khas.

1.4.1 Gamelan Ketuk Tilu dan Pertunjukan Ronggeng Gunung

Ronggeng gunung adalah salah satu pertunjukan tradisional
Sunda yang sangat erat kaitannya dengan gamelan Ketuk Tilu. Ronggeng
sendiri adalah sosok penati dan penyanyi perempuan yang berperan
sebagai mediator antara dunia manusia dan roh leluhur dalam konteks
ritual adat (Ohorella et al., 2024). Dalam pertunjukan ronggeng gunung,
gamelan Ketuk Tilu mengiringi tarian dan nyanyian ronggeng yang penuh
ekspresi dan dinamika.

12



Menurut Sedyawati (1991), pertunjukan ronggeng gunung
memiliki makna spiritual yang mendalam, di mana ronggeng dianggap
memiliki kemampuan shamanistik untuk berkomunikasi dengan alam gaib
dan leluhur. Gamelan Ketuk Tilu menjadi medium musik yang
mendukung suasana mistis dan magis tersebut. “Pola irama yang khas dari
ketuk tiga memberikan ritme yang mengalun dan menghipnotis,
sementara instrumen lain seperti rebab, dan kendang menambah warna
suara yang mendayu-dayu dan menggugah jiwa (Supriyadi, Turmudi,
Dabhlan, et al., 2024).

Dalam konteks sosial, ronggeng gunung dan gamelan Ketuk Tilu
berfungsi sebagai sarana pemersatu komunitas, mempererat hubungan
sosial, dan menjaga tradisi leluhur agar tetap hidup. Pertunjukan ini
biasanya digelar dalam upacara adat, pesta panen, dan acara komunitas
lainnya, menjadi wahana ekspresi budaya yang kaya makna (Permatasari &
Fauzi, 2024). Keberadaan ronggeng gunung dan gamelan Ketuk Tilu
dalam berbagai acara sosial menegaskan pentingnya seni tradisional
sebagai perekat identitas dan solidaritas masyarakat Sunda.

1.4.2 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Pertunjukan Doger

Doger  adalah  pertunjukan  tradisional ~Sunda  yang
menggabungkan unsur musik, tari, dan teater rakyat. Gamelan Ketuk Tilu
menjadi pengiring utama dalam pertunjukan doger, memberikan irama
dan dinamika yang hidup dan interaktif (Widiarti & Kusno, 2025). Musik
Ketuk Tilu dalam doger berfungsi untuk mengatur tempo gerakan
pemain, menandai perubahan adegan, dan memperkuat suasana dramatis.

Menurut Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021), doger
merupakan bentuk hiburan rakyat yang sangat populer di masyarakat
Sunda, khususnya di wilayah Priangan. Pertunjukan ini sering kali
mengandung kritik sosial dan humor yang disampaikan melalui dialog dan
aksi panggung, dengan gamelan Ketuk Tilu sebagai pendukung utama
yang menghidupkan suasana.

Gamelan Ketuk Tilu dalam doger memiliki peran ganda, yaitu
sebagai pengiring musik dan sebagai penghubung emosional antara
pemain dan penonton. Pola irama yang dinamis dan instrumen yang
beragam memungkinkan pertunjukan doger menjadi atraktif dan
komunikatif, sehingga mampu menarik perhatian dan partisipasi aktif
masyarakat (Ohorella et al., 2024). Keberhasilan doger dalam menciptakan
suasana yang interaktif ini memperkuat fungsi gamelan Ketuk Tilu sebagai
media ekspresi budaya yang hidup dan relevan dalam kehidupan
masyarakat Sunda.

13



1.4.3 Gamelan Ketuk Tilu dalam Topeng Banjet

Topeng Banjet adalah pertunjukan topeng tradisional Sunda yang
menggabungkan seni tari, drama, dan musik. Gamelan Ketuk Tilu juga
berperan penting sebagai pengiring utama dalam pertunjukan ini. Musik
gamelan memberikan dasar ritmis dan melodi yang mendukung narasi dan
ekspresi karakter dalam Topeng Banjet (1991). Kehadiran gamelan Ketuk
Tilu dalam Topeng Banjet memperkaya pengalaman estetis dan menjaga
kelangsungan tradisi seni pertunjukan Sunda yang multifaset dan hidup.

Dalam Topeng Banjet, gamelan Ketuk Tilu membantu
menciptakan suasana yang hidup dan dramatis, dengan pola irama yang
fleksibel menyesuaikan dengan perubahan adegan dan emosi tokoh.
Instrumen seperti ketuk, rebab, dan kendang digunakan untuk menandai
momen penting dan memberikan aksen musikal yang memperkuat cerita
(Reffali & Jaenudin, 2023). Peran musik gamelan ini tidak hanya sebagai
pengiring, tetapi juga sebagai elemen naratif yang menghidupkan karakter
dan alur cerita dalam pertunjukan Topeng Banjet.

Pertunjukan Topeng Banjet biasanya mengandung pesan moral
dan nilai-nilai sosial yang disampaikan melalui cerita dan gerakan tari.
Gamelan Ketuk Tilu sebagai bagian dari pertunjukan ini tidak hanya
berfungsi sebagai alat musik, tetapi juga sebagai elemen simbolik yang
memperkuat makna budaya dan spiritual dari seni topeng (Widiarti &
Kusno, 2025). Musik gamelan ini membantu mengekspresikan nuansa
cerita dan memperdalam keterlibatan penonton dalam pesan-pesan yang
disampaikan melalui pertunjukan.

1.4.4 Fungsi Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu dalam
Pertunjukan Tradisional

Gamelan Ketuk Tilu memiliki fungsi sosial dan budaya yang
sangat penting dalam masyarakat Sunda. Selain sebagai media hiburan,
gamelan ini juga berperan sebagai sarana komunikasi sosial dan spiritual
yang mengikat komunitas. Pertunjukan yang diiringi gamelan Ketuk Tilu
sering kali menjadi momen penting dalam kehidupan masyarakat, seperti
upacara adat, pesta panen, dan perayaan komunitas (Ohorella et al., 2024).
Keberadaan gamelan Ketuk Tilu dalam berbagai perayaan tersebut
memperkuat rasa kebersamaan dan mempertahankan tradisi budaya yang
telah diwariskan secara turun-temurun.

Menurut Sedyawati (1991), gamelan Ketuk Tilu dan pertunjukan
yang mengiringinya merupakan wujud ekspresi budaya yang mengandung
nilai-nilai kearifan lokal, seperti rasa syukur, solidaritas, dan penghormatan
terhadap leluhur. Musik dan tari yang hidup dan interaktif menciptakan
suasana kebersamaan dan memperkuat identitas budaya masyarakat

14



Sunda.

Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) menambahkan bahwa
gamelan Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai media pendidikan budaya, di
mana generasi muda dapat belajar dan menginternalisasi nilai-nilai
tradisional melalui partisipasi dalam pertunjukan. Hal ini penting untuk
menjaga kelestarian seni tradisional dan memperkuat rasa cinta terhadap
budaya sendiri.

1.4.5 Hubungan Gamelan Ketuk Tilu dengan Tarian Ketuk Tilu
dan Jaipongan

Gamelan Ketuk Tilu sangat erat kaitannya dengan tarian Ketuk
Tilu yang menjadi cikal bakal tari Jaipongan, salah satu tarian modern yang
populer di Jawa Barat. Tarian Ketuk Tilu mengandung unsur pencak silat
dan gerakan yang dinamis, yang diiringi oleh pola irama gamelan Ketuk
Tilu yang khas (Widiarti & Kusno, 2025). Hubungan erat antara gamelan
Ketuk Tilu dan tariannya ini menunjukkan bagaimana seni tradisional
dapat melahirkan inovasi budaya yang tetap menghormati akar sejarahnya.

Menurut Ohorella dkk. (2024), hubungan antara gamelan Ketuk
Tilu dan tarian ini menunjukkan bagaimana musik dan tari tradisional
saling melengkapi dalam menciptakan pertunjukan yang utuh dan
bermakna. Gamelan memberikan ritme dan warna musikal, sementara tari
mengekspresikan cerita dan emosi melalui gerakan.

Perkembangan tarian Jaipongan yang mengadopsi unsur Ketuk
Tilu juga menandai transformasi seni tradisional menjadi bentuk yang
lebih modern dan diterima oleh masyarakat luas, tanpa kehilangan akar
budaya Sunda (Reffali & Jaenudin, 2023). Transformasi ini menunjukkan
kemampuan seni tradisional dalam berinovasi dan beradaptasi dengan
dinamika sosial dan budaya kontemporer. Dengan demikian, Jaipongan
tetap menjadi simbol identitas budaya Sunda yang hidup dan relevan
hingga kini.

1.5 Simpulan

Gamelan Ketuk Tilu merupakan warisan budaya Sunda yang
berasal dari masyarakat Priangan, Jawa Barat, dengan fungsi awal sebagai
media ritual dan ekspresi sosial. Nama gamelan ini diambil dari alat musik
utama ketuk yang berjumlah tiga buah, yang memberikan pola irama khas
dan menjadi identitas musik ini. Gamelan Ketuk Tilu sangat erat kaitannya
dengan tarian ibing Ketuk Tilu, yang merupakan tarian tradisional yang
mengandung makna syukur atas panen padi dan permohonan keselamatan
hasil bumi.

15



Tarian ini melibatkan gerakan khas yang melambangkan
kesuburan dan dinamika kehidupan, diiringi oleh gamelan Ketuk Tilu yang
menciptakan suasana musik yang hidup dan mendayu-dayu. Fungsi ritual
dan sosial gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu menunjukkan
bagaimana seni tradisional ini menjadi bagian penting dari kehidupan
masyarakat Sunda, sekaligus menjadi cikal bakal tari Jaipongan yang lebih
modern.

Perkembangan dan penyebaran gamelan Ketuk Tilu serta tarian
ibing Ketuk Tilu di berbagai daerah menunjukkan keberhasilan pelestarian
dan adaptasi seni ini dalam menghadapi perubahan sosial dan budaya.
Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu tidak
hanya menjadi warisan budaya yang harus dilestarikan, tetapi juga simbol
identitas dan kekayaan budaya Sunda yang hidup dan dinamis.
Keberhasilan ini juga mencerminkan peran aktif masyarakat dan pelaku
seni dalam menjaga relevansi dan keberlanjutan tradisi budaya mereka.
Melalui proses inovasi dan penghargaan terhadap nilai-nilai leluhur, seni
Ketuk Tilu terus berkembang menjadi bagian integral dari kehidupan
sosial dan budaya Sunda masa kini.

Pertkembangan gamelan Ketuk Tilu dari masa ke masa
menunjukkan perjalanan transformasi yang dinamis dan adaptif. Awalnya
berfungsi sebagai media ritual agraris yang sakral, gamelan ini mengalami
perubahan fungsi menjadi hiburan dan tontonan masyarakat pada masa
penjajahan. Peran penting gamelan Ketuk Tilu dalam pengembangan
tarian Jaipongan menandai evolusi seni ini ke ranah yang lebih modern
dan populer.

Variasi dalam struktur musik, teknik permainan, dan penyajian
semakin memperkaya gamelan Ketuk Tilu, memungkinkan seni
tradisional ini untuk tampil dalam berbagai konteks pertunjukan. Meski
menghadapi tantangan dari modernisasi dan perubahan sosial, upaya
pelestarian melalui pendidikan, festival budaya, dan inovasi seni
memberikan harapan bagi keberlangsungan gamelan Ketuk Tilu sebagai
warisan budaya yang hidup dan relevan. Inovasi dan pelestarian yang
terus-menerus menjadikan gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai
warisan budaya statis, tetapi juga sebagai seni yang dinamis dan adaptif.
Dukungan komunitas serta pemerintah berperan penting dalam menjaga
agar tradisi ini tetap lestari dan mampu menghadapi perkembangan
zaman.

Gamelan Ketuk Tilu dan degung adalah dua jenis gamelan
tradisional Sunda yang memiliki karakteristik dan fungsi berbeda namun
saling melengkapi. Ketuk Tilu lebih bersifat dinamis dan rakyat, digunakan
dalam konteks ritual agraris dan hiburan rakyat, dengan instrumen

16



sederhana dan pola irama khas ketukan tiga. Degung lebih formal dan
klasik, digunakan dalam upacara resmi dan pertunjukan kebangsawanan
dengan instrumen lengkap dan suara yang halus.

Kedua gamelan ini bersama-sama memperkaya kekayaan musik
tradisional Sunda, mencerminkan keragaman budaya dan fungsi sosial
yang berbeda namun saling mendukung. Memahami hubungan ini penting
untuk mengapresiasi kompleksitas dan keindahan warisan budaya Sunda
yang hidup dan terus berkembang. Harmoni antara gamelan Ketuk Tilu
dan degung menunjukkan bagaimana elemen-elemen musik dapat
berinteraksi untuk memperkuat identitas dan solidaritas komunitas.
Dengan pemahaman yang mendalam, pelestarian dan pengembangan seni
tradisional ini dapat berlangsung secara bermakna dan berkelanjutan.

Gamelan Ketuk Tilu memainkan peran sentral dalam berbagai
pertunjukan tradisional Sunda seperti ronggeng gunung, doger, dan
topeng banjet. Dalam ronggeng gunung, gamelan ini mengiringi tarian dan
nyanyian ronggeng yang berfungsi sebagai mediator spiritual antara dunia
manusia dan roh leluhur. Dalam doger dan topeng banjet, gamelan Ketuk
Tilu menjadi pengiring utama yang memberikan irama dan dinamika
pertunjukan, menciptakan suasana yang hidup dan interaktif.

Gamelan Ketuk Tilu bukan hanya alat musik pengiring, tetapi
juga unsur penting yang membentuk identitas dan makna pertunjukan
tradisional Sunda. Fungsi sosial dan budaya gamelan ini sangat luas, mulai
dari hiburan hingga ritual adat, yang memperkuat solidaritas dan identitas
komunitas Sunda. Hubungan erat gamelan Ketuk Tilu dengan tarian
Ketuk Tilu dan Jaipongan menegaskan peran musik ini dalam menjaga
dan mengembangkan warisan budaya Sunda yang kaya dan dinamis.

17



Bab 2
Evolusi Kendang Penca Menjadi Gamelan
Ketuk Tilu

2.1 Latar Belakang Evolusi Kendang Penca

Sebelum membahas tentang evolusi Kendang Penca, terlebih
dahulu penulis ingin memperkenalkan kitab kuno Sunda yang berjudul
Ratuning Bala Sarewn> 1si naskah Ratuning Bala Sarewn memuat
pengetahuan tentang kepemimpinan, manajemen pasukan, strategi
serangan, serta keterampilan dalam menghadapi konflik militer. Kitab ini
juga berkaitan dengan ajaran dan ilmu tentang persiapan dan penanganan
perang, yang kemudian digunakan oleh tokoh-tokoh penting seperti
Radén Sanjaya dalam mempersiapkan pasukan dan merebut kembali
wilayah, termasuk dalam mengalahkan kelompok bajak laut dan
menguasai kerajaan Galuh. Konon kitab ini juga dipergunakan oleh Raden
Wijaya untuk mendirikan Majapahit dan Gajah Mada untuk menyatukan
Nusantara.

Ratuning Bala Sarewn menjadi bagian dari warisan intelektual yang
sangat penting dalam tata negara dan kepemimpinan kerajaan Sunda,
berfungsi sebagai pedoman strategi perjuangan dan pertahanan yang
dipakai dalam memperkokoh kekuasaan kerajaan dan mempertahankan
kedaulatan wilayahnya. Naskah ini juga memiliki nilai historis sebagai bukti
keberlanjutan tradisi politik, militer, dan kebudayaan Sunda sejak masa
dahulu (Permana, 2012). Instrumen Kendang Penca tersirat dalam relief
candi Borobudur. Kehadiran instrumen Kendang Penca dalam relief
Candi Borobudur menegaskan hubungan erat antara seni musik dan

13 Naskah Sunda berjudul Ratuning Bala Sarewu hanya judulnya saja yang
sampai kepada kita. Namun penulis percaya bahwa pada masa tersebut
perang gamelan perang sangat menentukan dalam menyusun strategi
peperangan. Ratuning Bala Sarewu adalah sebuah kitab kuno yang berisi
ajaran tentang strategi perang dan taktik militer yang diwariskan dalam
tradisi Kerajaan Sunda dan Galuh. Kitab ini konon merupakan karya Raja
Tarumanagara ke-11 dan diwariskan kepada para raja penerus seperti Prabu
Linggawarman dan Prabu Tarusbawa di Kerajaan Sunda pada abad ke-7
Masehi.

18



praktik budaya serta kekuasaan di masa lampau.

Kendang penca adalah alat musik tradisional yang berasal dari
Jawa Barat, khususnya terkait dengan seni bela diri pencak silat dan
pertunjukan gamelan perang. Kendang, sebagai alat musik membranofon
yang terbuat dari kayu dan kulit hewan, sudah dikenal sejak zaman kuno
di Nusantara dan menjadi bagian integral dari berbagai kesenian daerah di
Indonesia, termasuk Sunda. Pada awalnya, kendang penca digunakan
sebagai pengiring gerakan pencak silat dengan ritme yang mengatur tempo
dan harmoni pertunjukan. Seiring berjalannya waktu, kendang penca
mengalami transformasi fungsi dan bentuk yang semakin kompleks, yang
salah satunya berkontribusi pada perkembangan jenis gamelan lain seperti
gamelan ketuk tilu.

Transformasi ini terjadi sebagai hasil interaksi budaya,
perkembangan sosial, dan adaptasi musik tradisional terhadap tuntutan
pertunjukan yang lebih dinamis dan dikenal luas oleh masyarakat.
Kendang penca tidak hanya berfungsi sebagai alat musik dalam ritual dan
seni bela diri, tetapi juga sebagai bagian dari hiburan dan kesenian yang
menggabungkan unsur musik, tari, dan budaya masyarakat Jawa Barat.

Melalui pemahaman sejarah dan proses evolusi kendang penca,
maka dapat diperoleh wawasan mendalam tentang peran dan kontribusi
alat musik ini dalam melestarikan budaya dan memperkaya ragam seni
tradisional Indonesia. Hal ini sekaligus memperkuat identitas budaya lokal
dan menjaga agar nilai-nilai tradisional tetap hidup dan berkembang di
tengah dinamika zaman.

2.1.1 Tujuan dan Ruang Lingkup Pembahasan
Tujuan pembahasan ini adalah untuk mengkaji secara mendalam
tentang sejarah dan evolusi kendang penca dari alat musik pengiring
pencak silat menjadi salah satu unsur penting dalam gamelan ketuk tilu.
Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk:
e Menelusuri asal-usul dan karakteristik kendang penca dalam
konteks budaya Sunda.
e Mengidentifikasi faktor-faktor yang mempengaruhi perubahan
bentuk, fungsi, dan gaya memainkan kendang penca.
e Memahami proses transformasi kendang penca menuju gamelan
ketuk tilu, termasuk perubahan teknik dan pola musik.
e Menilai implikasi budaya dan estetika dati evolusi ini terhadap
pelestarian dan perkembangan kesenian tradisional.
Ruang lingkup pembahasan mencakup kajian sejarah, antropologi
budaya, teknik musikal, dan aspek sosial budaya dari kendang penca dan
gamelan ketuk tilu, terutama yang terkait dengan tradisi musik dan tari di

19



Jawa Barat. Pembahasan juga mengkaji hubungan antara musik, tarian,
dan fungsi sosialnya dalam masyarakat.

2.1.2 Sejarah Kendang Penca

Kendang penca merupakan alat musik tradisional yang berasal
dari Jawa Barat yang berkembang seiring dengan seni bela diri pencak silat.
Alat ini berfungsi sebagai pengiring musik yang mengatur irama sekaligus
menyatu dengan gerakan tarian atau pertunjukan pencak silat. Kendang
penca telah ada sejak masa perjuangan kemerdekaan Indonesia,
diturunkan secara turun-temurun sebagai bagian dari tradisi seni budaya
Sunda. Seni pertunjukan kendang penca menggabungkan irama kendang
dengan koreografi pencak silat, menciptakan satu kesatuan yang harmonis
dan dinamis (Oktriyadi et al., 2024; Yuniadi et al., 2018). Keunikan
kendang penca terletak pada kemampuannya untuk menyatu secara
langsung dengan gerakan fisik, sehingga tidak hanya sebagai alat musik
tapi juga sebagai elemen ckspresi dalam pertunjukan seni bela diri dan
budaya Sunda.

Menurut penelitian Dani Yanuar dan Purwanto (2025), kendang
penca memiliki pola tepakan khas yang digunakan dalam paguron pencak
silat di Kabupaten Garut, di mana kendang ini tidak hanya menjadi alat
musik pengiring, tetapi juga sebagai sarana ekspresi seni yang diselaraskan
dengan gerakan bela diri. Pola tepakan kendang penca menjadi identitas
khas dari paguron dan memiliki nilai historis yang mendalam.

2.1.3 Asal-usul Kendang Penca dalam Tradisi Musik Sunda

Kendang berasal dari tradisi musik Sunda yang merupakan bagian
dari gamelan Sunda, dan dikenal sebagai jenis alat musik membranofon
yang dibuat dari kayu dan kulit hewan. Kendang sudah dikenal sejak abad
ke-9 Masehi di Pulau Jawa dan mengalami perkembangan bentuk serta
fungsi. Di Sunda, kendang dikenal dengan variasi khusus seperti kendang
penca yang dipakai dalam acara adat, pengiring tari, dan seni bela diri
(Gaby, 2025). Penca menjadi bagian dari tradisi yang akulturatif,
menggabungkan musik dan seni bela diri dalam satu pertunjukan yang
khas Sunda (Nadil Ulum et al., 2025). Hal ini menunjukkan bagaimana
kendang penca tidak hanya berperan sebagai alat musik, tetapi juga sebagai
simbol perpaduan seni dan identitas budaya masyarakat Sunda.

2.1.4 Kendang Penca dalam Konteks Pencak Silat dan Gamelan
Perang

Dalam konteks pencak silat, kendang penca berperan sebagai alat
musik yang mengiringi gerakan pesilat, memberi irama dan ritme yang
seimbang. Musik kendang penca menjadi elemen penting yang mengatur

20



koordinasi gerak dan meningkatkan semangat dalam pertunjukan atau
latihan pencak silat (Oktriyadi et al., 2024). Selain itu, kendang penca juga
masuk dalam kategori gamelan perang ensambel musik yang khusus
digunakan dalam pertunjukan dengan tema perang atau duel, di mana
musik tersebut berfungsi mengatur tempo, ritme, dan suasana ketegangan
serta semangat peperangan (Nadil Ulum et al, 2025). Peran ini
menegaskan pentingnya kendang penca sebagai penghubung antara aspek
musikal dan kinestetik dalam seni bela diri tradisional, sehingga
menciptakan harmoni yang integral antara suara dan gerak.

Gamelan perang dengan kendang penca sebagai “instrumen
utama berfungsi memadukan unsur musik, gerak, dan ekspresi budaya
dalam satu kesatuan performatif yang sangat kaya secara estetika dan
historis” (Pryatna, 2020). Sinergi pada kendang penca, menyerupai
gamelan perang menciptakan ritme yang kuat dan dinamis, memperkuat
semangat peperangan dalam  pertunjukan. Kombinasi ini juga
mencerminkan nilai-nilai keberanian dan solidaritas yang terkandung
dalam tradisi budaya masyarakat Jawa Barat.

2.1.5 Gamelan Ketuk Tilu: Definisi dan Karakteristik

Gamelan Ketuk Tilu adalah ansambel musik tradisional Sunda
yang berkembang sebagai pengiring tarian dan pertunjukan rakyat. Nama
"Ketuk Tilu" berasal dati tiga buah ketuk atau bonang kecil yang menjadi
alat musik utama dalam ansambel ini, menghasilkan pola ritmis yang khas
dan menjadi penanda utama dalam pertunjukan (Mulyati & Munajar,
2024). Seni karawitan Ketuk Tilu memiliki pola baku yang terdiri atas pola
tepak (tepukan kendang), pola lagu, dan pola ibing (tari) yang saling
melengkapi sehingga menciptakan kesatuan musikal dan visual yang utuh
(Reffali & Jaenudin, 2023). Keselarasan antara pola musik dan gerakan tari
dalam Gamelan Ketuk Tilu mencerminkan harmoni budaya yang
mendalam dan memperkuat ikatan sosial dalam komunitas Sunda.

Menurut Herdiani (2014), Ketuk Tilu bagian dari tradisi seni tari
dan musik yang memiliki fungsi sosial dan budaya sangat luas di Priangan,
mulai dari fungsi upacara keagamaan hingga hiburan rakyat. Gamelan
Ketuk Tilu beradaptasi dengan zaman dan tetap mempertahankan
cksistensinya karena mampu merefleksikan kebutuhan masyarakat
setempat baik sebagai sarana ekspresi budaya maupun hiburan.

2.1.6 Instrumen Pembentuk dan Fungsi Sosial Budaya

Instrumen utama dalam Gamelan Ketuk Tilu terdiri dari tiga
ketuk (penclong bonang) yang memberikan pola ritme, kendang
(gendang) sebagai pengatur tempo dan irama, tarompet atau rebab untuk
melodi, serta kempul dan gong yang menandai akhir frase musik (Reffali

21



& Jaenudin, 2023). Pada beberapa performa, peran tarompet digantikan
dengan rebab sebagai penuntun melodi. Setiap instrumen biasanya
dimainkan oleh pemain tersendiri, namun terdapat variasi di mana
beberapa instrumen dimainkan oleh satu pemain tergantung pada konteks
pertunjukan (Mulyati & Munajar, 2024). Variasi dalam pengaturan pemain
instrumen ini mencerminkan fleksibilitas ansambel Gamelan Ketuk Tilu
dalam menyesuaikan diri dengan kebutuhan artistik dan situasi
pertunjukan.

Fungsi sosial budaya Gamelan Ketuk Tilu beragam, meliputi
fungsi pengungkapan emosi, hiburan, komunikasi sosial, dan pemersatu
masyarakat. Seni ini berperan penting dalam menjaga tradisi budaya Sunda
dan menjadi media ekspresi identitas budaya masyarakat lokal (Reffali &
Jaenudin, 2023). Selain itu, Ketuk Tilu sebagai seni integratif
menggabungkan unsur musik, tari, dan ritual dalam rangka menjalin
hubungan sosial dan kultural dalam komunitas masyarakat Sunda.

2.2 Transformasi Kendang Penca ke Gamelan Ketuk Tilu
2.2.1 Proses dan Faktor Penyebab Perubahan

Transformasi kendang penca ke gamelan ketuk tilu merupakan
hasil evolusi musikal yang dipengaruhi oleh kebutuhan sosial budaya
masyarakat Sunda yang dinamis. Proses perubahan ini terjadi secara
bertahap melalui adaptasi pola tepakan dan bentuk kendang yang
menyesuaikan dengan genre musik dan tarian yang berkembang, serta
pengaruh dari interaksi antar komunitas seni. Perubahan ini kerap
didorong oleh adanya kebutuhan untuk menyederhanakan pola
permainan kendang agar lebih mudah diterima oleh masyarakat luas dan
bisa disesuaikan dengan pertunjukan seni kontemporer (Padlan Crispa et
al., 2021). Transformasi ini mencerminkan bagaimana tradisi musik dapat
terus hidup dan berkembang dengan tetap menghormati akar budaya
sambil merespons perubahan zaman.

Faktor lain yang menyebabkan perubahan adalah modernisasi
dan globalisasi yang membawa masuk pengaruh musik baru dan teknologi,
sehingga musisi tradisional mulai mengadaptasi pola kendang penca agar
bisa kompatibel dengan aransemen musik modern tanpa kehilangan akar
tradisionalnya. Transformasi ini tidak hanya tentang instrumen, tetapi juga
teknik bermain yang mengalami penyederhanaan dan modifikasi pola
tepakan untuk menyesuaikan ritme dan tempo musik kontemporer
(Mulyati & Munajar, 2024). Adaptasi ini memperlihatkan bagaimana
kelenturan budaya memungkinkan tradisi lama tetap relevan dan berdaya
saing dalam era musik global yang semakin kompleks.

22



2.2.2 Perubahan Instrumen dan Teknik Bermain

Dalam pergeseran menuju gamelan ketuk tilu, kendang penca
mengalami perubahan dalam konstruksi alat dan teknik pemainan. Teknik
tepakan yang dahulu kompleks disederhanakan menjadi pola ritmis yang
lebih variatif dan fleksibel agar mudah diaplikasikan dalam berbagai
konteks pertunjukan. Ketuk tilu menambahkan instrumen pendukung
seperti ketuk, gong, dan rebab yang menjadi ciri khas ansambel ini
sehingga musik yang dihasilkan lebih kaya dan beragam (Saepudin &
Yulaeliah, 2021). Perubahan ini juga memungkinkan kendang penca untuk
berperan tidak hanya sebagai pengatur tempo, tetapi juga sebagai elemen
ekspresif yang memperkuat dinamika dan nuansa dalam pertunjukan
gamelan ketuk tilu.

Permainan kendang yang mengiringi ketuk tilu harus menguasai
pengaturan tempo dan dinamika yang disesuaikan dengan tari ketuk tilu,
menjadikan pemain kendang harus memiliki kecakapan musikal yang
tinggi dan adaptif terhadap perubahan pola musikal (Widiarti & Kusno,
2025). Selain itu, pemain kendang juga harus mampu berinteraksi secara
responsif dengan penari dan musisi lain agar harmoni pertunjukan tetap
terjaga. Kemampuan untuk membaca situasi panggung dan menyesuaikan
teknik permainan secara real-time menjadi kunci keberhasilan dalam
mengiringi tari ketuk tilu.

2.2.3 Interaksi Budaya dan Pengaruh Modernisasi

Interaksi budaya antara seni tradisional dan gaya pertunjukan
modern turut mempercepat evolusi kendang penca menjadi gamelan
ketuk tilu. Hal ini terlihat dari integrasi teknik musikal baru dan
penggunaan kendang dalam konteks yang berbeda seperti pergelaran seni
jalpongan yang merupakan turunan dan perluasan dari ketuk tilu dan
pencak silat (Padlan Crispa et al., 2021). Perubahan ini mencerminkan
adaptasi kendang penca yang tidak hanya mempertahankan akar
tradisionalnya, tetapi juga mengakomodasi dinamika dan ekspektasi
penonton masa kini.

Modernisasi membawa perubahan dalam pola konsumsi seni di
masyarakat, yang menuntut pertunjukan seni tradisional untuk lebih
menarik dan mudah diterima oleh khalayak luas. Oleh karena itu, adaptasi
teknik permainan kendang dan komposisi musik menjadi bagian dari
strategi pelestarian yang sekaligus meningkatkan relevansi seni tradisional
di era kontemporer (Mulyati & Munajar, 2024). Pendekatan ini tidak hanya
menjaga kelangsungan seni tradisional, tetapi juga membuka peluang
untuk inovasi kreatif yang dapat menggaet generasi muda dan penikmat
seni dari berbagai latar belakang.

23



Transformasi kendang penca ke gamelan ketuk tilu terjadi melalui
proses adaptasi pola tepakan (tepak) dan bentuk alat yang menyesuaikan
dengan perkembangan seni pertunjukan di masyarakat Sunda. Perubahan
ini dipengaruhi oleh kebutuhan penyederhanaan pola kendang agar dapat
diterima lebih luas, serta pengaruh modernisasi dan interaksi budaya.
Musisi tradisional menyesuaikan pola tepak kendang penca agar
kompatibel dengan aransemen musik modern tanpa kehilangan nilai
tradisionalnya (Padlan Crispa et al., 2021). Dengan demikian, transformasi
ini menciptakan keseimbangan antara pelestarian warisan budaya dan
inovasi musikal yang relevan dengan perkembangan zaman.

Instrumen kendang penca mengalami perubahan konstruksi dan
teknik bermain. Teknik permainan yang kompleks disederhanakan
menjadi ritme yang lebih fleksibel, serta penambahan instrumen seperti
ketuk, gong, dan rebab dalam gamelan ketuk tilu menambah kekayaan
musik. Pemain kendang harus menguasai pengaturan tempo dan dinamika
yang sesuai dengan tari ketuk tilu (Saepudin, 2015; Widiarti & Kusno,
2025). Hal ini menuntut keterampilan teknis dan sensitivitas musikal yang
tinggi agar kendang dapat mengiringi tari dengan tepat, menyesuaikan
perubahan suasana dan ekspresi dalam pertunjukan.

Interaksi budaya dan modernisasi menuntut seni tradisional agar
lebih menarik dan relevan dengan masyarakat saat ini. Adaptasi teknik dan
komposisi musik menjadi strategi pelestarian sekaligus meningkatkan daya
tarik seni tradisional yang berkembang di era kontemporer, termasuk
dalam pertunjukan jaipongan yang merupakan perluasan dari ketuk tilu
dan pencak silat (Mulyati & Munajar, 2024). Strategi ini memungkinkan
seni tradisional untuk terus hidup dan berkembang dengan memasukkan
elemen-elemen baru tanpa kehilangan identitas budaya aslinya.

2.3 Musik dan Tari dalam Evolusi Ini
2.3.1 Hubungan antara Musik Kendang dengan Tari Ketuk Tilu
Musik kendang memiliki peran sentral dalam mengiringi tarian
ketuk tilu, sebuah kesenian tradisional Sunda yang menggabungkan unsur
musik, tari, dan ritual. Kendang berfungsi sebagai pengatur ritme dan
tempo, mengendalikan dinamika gerak para penari sehingea tercipta
keselarasan antara musik dan tari. Ketuk tilu, sebagai ansambel musik yang
dominan menggunakan tiga ketuk bonang, kendang, rebab, dan gong,
menghasilkan pola irama yang mempengaruhi gerak tari yang energik dan
ekspresif (Reffali & Jaenudin, 2023). Musik kendang tidak hanya
mengiringi, tetapi juga menjadi penentu intensitas emosional dalam tarian,
menegaskan hubungan integral antara keduanya (Hoerudin, 2018). Peran

24



sentral kendang dalam tarian ketuk tilu memperlihatkan betapa pentingnya
penguasaan ritme dan dinamika bagi pemainnya agar mampu
menyampaikan pesan emosional dan naratif dari pertunjukan secara
efektif. Ketelitian dalam mengkontrol tempo dan pola ritme menjadi kunci
untuk menjaga keselarasan antara musik, gerak tari, dan makna ritual yang
ingin disampaikan.

2.3.2 Adaptasi Irama dan Pola Musik dari Kendang Penca

Irama dan pola musik dalam kendang penca mengalami adaptasi
signifikan ketika diintegrasikan ke dalam gamelan ketuk tilu dan tari ketuk
tilu. Pola tepakan kendang penca yang awalnya kompleks disederhanakan
dan diselaraskan dengan pola irama ketuk tilu agar lebih mudah diikuti dan
sesuai dengan gerakan tari. Adaptasi ini juga mempertimbangkan
perubahan fungsi seni dari ritual ke hiburan masyarakat luas. Pola ritme
dengan ketukan berulang tadi membentuk rangkaian musik yang dinamis,
mendukung energi dan gaya gerakan tari yang khas (Mulyati & Munajar,
2024). Simplifikasi pola tepakan kendang memungkinkan pemain untuk
lebih leluasa menyesuaikan irama dengan variasi gerak tari yang cepat dan
ckspresif, sehingga menciptakan pertunjukan yang hidup dan menarik.
Selain itu, penyesuaian ini memperkuat keterpaduan antara musik dan
tarian, memperdalam pengalaman audiens dalam menikmati kesenian
ketuk tilu.

2.3.3 Contoh Pertunjukan Tradisional dan Kontemporer

Pertunjukan tradisional ketuk tilu biasanya betrlangsung pada
acara-acara adat seperti panen padi, pernikahan, dan upacara keagamaan.
Gerakan tari yang energik dan melibatkan pasangan penari diiringi oleh
musik ketuk tilu yang khas, dengan kendang sebagai instrumen utama
pengatur tempo. Musik dan tari ini menciptakan suasana kegembiraan dan
rasa syukur masyarakat (Gaby, 2025). Kehadiran musik dan tari ketuk tilu
dalam berbagai upacara tersebut juga berfungsi sebagai media penguatan
ikatan sosial dan pelestarian nilai-nilai budaya komunitas.

Dalam konteks kontemporer, tarian ketuk tilu mengalami variasi
yang lebih modern dalam koreografi dan aransemen musik. Tarian
tersebut sering dipentaskan dalam festival budaya dan panggung seni
modern yang menggabungkan unsur tradisi dan mekanisme pertunjukan
modern, seperti penggabungan musik elektronik atau modernisasi alat
musik dengan tetap mempertahankan pola kendang dan ketuk tradisional
(Reffali & Jaenudin, 2023). Pendekatan ini tidak hanya memperluas
jangkauan audiens, tetapi juga membantu menjaga keberlanjutan dan
relevansi tarian ketuk tilu di era globalisasi.

25



Pertunjukan ini tidak hanya menjaga kelestarian seni, tapi juga
menghidupkan kembali ketertarikan generasi muda terhadap tradisi Sunda
dengan inovasi yang tetap menghormati nilai-nilai asli. Pertunjukan ini
selanjutnya menjadi jembatan antara masa lalu dan masa kini,
memungkinkan warisan budaya tetap relevan dalam kehidupan modern.
Selain itu, pendekatan inovatif yang diaplikasikan memberikan ruang bagi
ekspresi kreatif sambil memastikan pesan dan makna budaya tetap
tersampaikan dengan utuh.

2.4 Implikasi Budaya dan Estetika
2.4.1 Perubahan Fungsi Musik: Dari Ritual ke Hiburan

Gamelan ketuk tilu awalnya memiliki fungsi ritual yang erat
kaitannya dengan upacara adat dan kegiatan keagamaan di masyarakat
Sunda. Musik dan tarian ini digunakan sebagai media pengungkapan
syukur, permohonan keselamatan, dan kesejahteraan. Namun, seiring
perubahan sosial dan kultural, khususnya setelah pengaruh Islam dan
Barat masuk ke Priangan, fungsi ketuk tilu bertransformasi menjadi seni
hiburan. “Fungsi ritual bergeser ke arah pertunjukan yang berorientasi
pada hiburan dan nilai ekonomi, di mana pelaku seni (ronggeng) mulai
berperan sebagai entertainer yang menyokong kehidupan ekonomi
mereka” (Herdiani, 2014). Perubahan fungsi ini mencerminkan
kemampuan seni ketuk tilu untuk beradaptasi dengan konteks sosial yang
baru tanpa sepenuhnya meninggalkan akar dan makna budaya aslinya.

Transformasi ini juga memunculkan perubahan dalam cara
penyajian, yang lebih modern dan menyesuaikan dengan kebutuhan
khalayak yang lebih luas tanpa menghilangkan akar budaya dan nilai-nilai
estetika tradisional (Reffali & Jaenudin, 2023). Perubahan dalam penyajian
ini memperkaya pengalaman penonton dengan menggabungkan teknologi
dan elemen kontemporer yang lebih mudah diterima oleh berbagai lapisan
masyarakat. Dengan demikian, tradisi tetap hidup dan berkembang tanpa
kehilangan identitas aslinya yang menjadi fondasi utama.

2.4.2 Nilai-Nilai Baru dalam Gamelan Ketuk Tilu

Peralihan dari fungsi ritual ke hiburan membawa masuk nilai-nilai
baru seperti kreativitas artistik, inovasi musik, dan estetika pertunjukan
yang lebih dinamis dan variatif. Gamelan ketuk tilu kini lebih terbuka
untuk kolaborasi dengan bentuk seni modern serta adaptasi dengan media
pertunjukan kontemporer, menjadikannya sebuah karya seni yang hidup
dan relevan (Gaby, 2025). Salah satu nilai baru yang muncul adalah
interaksi antara penari dan penonton yang kerap mengundang partisipasi
aktif, menciptakan suasana yang lebih akrab dan meriah (Reffali &

26



Jaenudin, 2023). Hal ini menjadikan pertunjukan gamelan ketuk tilu tidak
hanya sebagai tontonan pasif, tetapi juga sebagai pengalaman sosial yang
mempeterat hubungan antara pelaku seni dan audiens. Selain itu, integrasi
elemen-elemen modern memperkaya ekspresi  budaya  tanpa
menghilangkan akar tradisionalnya.

2.4.3 Dampak pada Pelestarian Seni Tradisional

Perubahan fungsi dan nilai dalam gamelan ketuk tilu membawa
tantangan sekaligus peluang pelestarian seni tradisional. Modernisasi dan
globalisasi mengakibatkan penurunan minat generasi muda terhadap seni
ketuk tilu, namun upaya pelestarian terus dilakukan melalui pendidikan
seni di sekolah, festival budaya, dan pengembangan pertunjukan yang
menggabungkan unsur tradisional dan modern (Herdiani, 2014). Melalui
pendekatan ini, gamelan ketuk tilu tidak hanya bertahan sebagai warisan
budaya, tetapi juga beradaptasi dan menemukan relevansi baru di tengah
dinamika zaman.

Pelestarian ini berupaya menjaga keaslian seni ketuk tilu sekaligus
meningkatkan daya tariknya agar tetap menjadi bagian penting dari
identitas budaya Sunda dan Indonesia secara umum. Dengan begitu, seni
ketuk tilu tetap cksis sebagai warisan budaya yang memberikan nilai
estetika dan sosial yang tinggi (Reffali & Jaenudin, 2023). Upaya tersebut
juga mendorong penghargaan dan pemahaman yang lebih luas dari
masyarakat terhadap makna dan fungsi seni ketuk tilu dalam kehidupan
sehari-hari.

2.5 Simpulan

Gamelan ketuk tilu merupakan bagian penting dari warisan
budaya Sunda yang mengalami transformasi signifikan dari fungsi ritual ke
hiburan. Adaptasi pola musik dan teknik permainan kendang penca
menghasilkan komposisi dan pertunjukan yang kaya serta relevan dengan
perkembangan masyarakat modern. Eksistensi gamelan ketuk tilu terjaga
berkat peran aktif komunitas seni dan dukungan edukasi budaya,
meskipun menghadapi tantangan di era globalisasi yang membawa arus
budaya asing dan modernisasi.

Perubahan fungsi musik ini membuka ruang bagi inovasi dan
kreativitas dalam pengembangan seni tradisional yang menambah nilai
estetika dan sosial. Namun, keberlanjutan gamelan ketuk tilu sangat
bergantung pada kesadaran kolektif masyarakat serta dukungan
pemerintah dan lembaga budaya dalam pelestarian dan regenerasi seniman
muda.

27



Bab 3
Struktur dan Karakteristik Musik Gamelan
Ketuk Tilu

3.1 Alat Musik Utama dalam Gamelan Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu jenis gamelan tradisional
Sunda yang memiliki ciri khas tersendiri, baik dari segi alat musik maupun
fungsi musikalnya. Gamelan ini berasal dari wilayah Jawa Barat, dan
dikenal dengan pola irama yang khas serta peranannya dalam mengiringi
tarian rakyat dan ritual agraris. Keunikan gamelan Ketuk Tilu tidak lepas
dari komposisi alat musik utamanya yang membentuk identitas suara dan
karakter musiknya. Penjelasan ini akan menguraikan secara mendalam
alat-alat musik utama dalam gamelan Ketuk Tilu, yaitu ketuk, rebab,
kendang, gong, kecrek, dan sinden, serta peran dan fungsi masing-masing
dalam ansambel.

Gambar 3. 1 Instrumen Ketuk Tilu pada 2025
Sumber: Dokumentasi Jaja DM

3.1.1 Ketuk: Alat Musik Utama dan Sumber Nama Gamelan

Ketuk merupakan alat musik utama dalam gamelan Ketuk Tilu
yang sekaligus menjadi sumber nama gamelan ini. Ketuk terdiri dari tiga
buah gong kecil yang mirip bonang, dipukul dengan alat pemukul untuk

28



menghasilkan suara logam yang nyaring dan berirama (Ohorella et al.,
2024). Ketuk berfungsi sebagai pengatur pola irama dasar yang menjadi
fondasi musik gamelan Ketuk Tilu (lihat gambar 3.2 di atas).

Menurut Widiarti dan Kusno (2025), ketuk memiliki peran
penting dalam membentuk struktur ritmis ansambel. Pola ketukan tiga
yang dihasilkan oleh ketuk menjadi ciri khas musik Ketuk Tilu,
memberikan irama yang hidup dan dinamis. Ketuk juga berfungsi sebagai
penanda waktu dan siklus dalam musik, membantu pemain lain menjaga
tempo dan koordinasi.

Keunikan ketuk dalam gamelan Ketuk Tilu terletak pada
jumlahnya yang hanya tiga buah, berbeda dengan bonang pada gamelan
Jawa yang biasanya lebih banyak. “Hal ini memberikan kesederhanaan
sekaligus kekhasan dalam pola permainan dan suara yang dihasilkan”
(Spiller, 2005). Jumlah ketuk yang terbatas ini menuntut para pemain
untuk menguasai variasi ritme dan dinamika yang lebih kompleks agar
tetap menciptakan nuansa yang kaya dan menarik. Keunikan ini juga
memengaruhi karakter musik secara keseluruhan, memberikan sentuhan
yang lebih ringan namun tetap penuh energi. Dengan begitu, gamelan
Ketuk Tilu mampu mempertahankan identitasnya sebagai seni yang
sederhana namun sarat dengan nilai estetika khas tradisi Sunda.

3.1.2 Rebab: Alat Gesek Pengelaborasi Melodi

Rebab adalah alat musik gesek yang memiliki peran sentral dalam
mengelaborasi melodi dasar dalam gamelan Ketuk Tilu. Rebab terbuat
dari kayu dengan senar logam dan dimainkan dengan cara digesek
menggunakan busur (Sedyawati, 1991). Suara rebab lembut dan ekspresif,
memberikan warna melodi yang khas dan mendayu-dayu pada ansambel.

Ohorella dkk. (2024) menjelaskan bahwa rebab dalam gamelan
Ketuk Tilu berfungsi sebagai instrumen melodi utama yang mengisi ruang
musikal di antara pola ritmis ketuk dan kendang. Rebab mampu
mengimprovisasi variasi melodi yang memperkaya tekstur musik dan
menambah ekspresi emosional pertunjukan.

Dalam konteks sosial budaya, rebab juga memiliki nilai simbolis
sebagai alat musik yang menghubungkan dunia manusia dengan dunia
spiritual, terutama dalam pertunjukan yang bersifat ritual (Widiarti &
Kusno, 2025). Suara rebab yang halus dan mendalam sering dianggap
mampu menggetarkan jiwa penonton dan pelaku seni.

29



==

2,
4

Davann
3 L!/z

A&

i

Gambear 3. 2 Rebab Sunda 2025
Sumber: Dokumentasi dan Koleksi Jaja DM

3.1.3 Kendang: Pengatur Irama dan Dinamika

Kendang merupakan drum yang berfungsi mengatur irama,
tempo, dan dinamika permainan dalam gamelan Ketuk Tilu. Biasanya
terdapat dua jenis kendang, yaitu kendang besar dan kendang kecil, yang
dimainkan secara bersamaan untuk menciptakan pola ritmis yang
kompleks dan variatif (Spiller, 2005). Perpaduan kedua kendang tersebut
memungkinkan variasi ekspresi musik yang kaya, sehingga mendukung
kelancaran dan keselarasan pertunjukan gamelan Ketuk Tilu secara
keseluruhan.

Menurut Sedyawati (1991), kendang adalah instrumen yang
sangat penting dalam gamelan tradisional Sunda karena perannya dalam
mengendalikan tempo dan menyesuaikan dinamika musik dengan gerakan
tari atau suasana pertunjukan. Dalam gamelan Ketuk Tilu, kendang
memberikan aksen dan variasi ritmis yang membuat musik menjadi hidup
dan responsif.

30



Kendang juga berfungsi sebagai alat komunikasi antara pemain
gamelan dan penari, sehingga menciptakan sinkronisasi yang harmonis
antara musik dan gerak. Hal ini sangat penting dalam pertunjukan yang
melibatkan tarian seperti ibing Ketuk Tilu dan ronggeng (Ohorella et al.,
2024). Pemain kendang harus peka terhadap perubahan tempo dan
ekspresi penari untuk memberikan respons musikal yang tepat dan
mendukung suasana pertunjukan. Dengan komunikasi yang baik ini,
keseluruhan pertunjukan menjadi lebih hidup dan terasa sebagai kesatuan
yang utuh antara musik dan tari.

Gambar 3. 3 Kendang Sunda 2025
Sumber: Dokumetasi dan Koleksi Jaja DM

3.1.4 Gong: Penanda Siklus Musik

Gong dalam gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai penanda
siklus lagu atau bagian tertentu dalam musik. Gong besar biasanya dipukul
pada akhir siklus musik untuk menandai pergantian bagian atau
pengulangan pola (Widiarti & Kusno, 2025). Suara gong yang dalam dan
menggema memberikan titkk acuan yang jelas bagi seluruh pemain
gamelan untuk menjaga kesatuan irama dan ritme. Selain itu, gong juga
menambah kekayaan tonal dan memberikan efek dramatis yang
memperkuat suasana pertunjukan.

31



Gong memiliki suara yang dalam dan bergema, memberikan
kesan sakral dan monumental dalam pertunjukan. Suara gong membantu
pemain dan penonton memahami struktur musik yang sedang
berlangsung, sekaligus menambah dimensi estetika dan spiritual pada
pertunjukan (Mulyana, 2024). Kehadiran gong yang khas ini juga
memperkuat ikatan emosional antara pendengar dan pertunjukan,
menjadikan momen musikal lebih bermakna dan berkesan.

Gambar 3. 4 Gong dan Kempul pada 2026
Sumber: Dokumentasi Jaja DM

Dalam konteks ritual, gong juga memiliki makna simbolis sebagai
penghubung antara dunia manusia dan dunia roh, menandai momen
penting dalam upacara adat yang diiringi gamelan Ketuk Tilu (Sedyawati,
1991). Peran simbolis ini memperkuat kepercayaan dan nilai-nilai spiritual
dalam komunitas, menjadikan gong sebagai elemen sakral dalam menjaga
keseimbangan dan harmoni kosmik. Selain itu, suara gong yang

32



menggelegar juga berfungsi sebagai pengingat akan kekuatan dan
kedalaman makna spiritual dari ritual tersebut.

3.1.5 Kecrek: Aksen Ritmis Kecil

Kecrek adalah alat musik pukul kecil yang memberikan aksen
ritmis dalam gamelan Ketuk Tilu. Kecrek biasanya berupa lempengan
logam yang dipukul dengan stik kecil, menghasilkan suara tajam dan cepat
(Ohorella et al., 2024). Suara kecrek yang khas ini menambah dinamika
dan memperkaya tekstur ritmis dalam keseluruhan komposisi gamelan
Ketuk Tilu.

Gambar 3. 5 Instrumen Kecrek pada 2025
Sumber: Dokumentasi Jaja DM

Fungsi kecrek adalah untuk menambah warna dan dinamika
ritmis pada ansambel, memberikan aksen yang menonjol di antara pola
ketukan ketuk dan kendang. Kecrek membantu menciptakan tekstur
musik yang lebih kaya dan kompleks, serta menambah semangat
pertunjukan (Fanani et al., 2020). Kecrek juga berperan dalam menandai
perubahan tempo atau bagian dalam musik, sehingga menjadi instrumen
penting dalam menjaga koordinasi antar pemain gamelan.

3.1.6 Sinden: Penyanyi Pengiring

Selain alat musik instrumental, sinden atau penyanyi perempuan
juga merupakan bagian penting dalam gamelan Ketuk Tilu. Sinden
menyanyikan lagu-lagu tradisional Sunda yang mengiringi musik dan tari,
memberikan narasi dan ekspresi vokal yang memperkaya pertunjukan

33



(Spiller, 2005). Keberadaan sinden tidak hanya menambah dimensi
artistik, tetapi juga membantu menyampaikan pesan budaya dan
emosional yang terkandung dalam setiap karya. Keharmonisan antara
suara sinden, alat musik, dan gerakan tari menciptakan pengalaman estetis
yang utuh dan mendalam bagi penonton.

Menurut Sedyawati (1991), “peran sinden tidak hanya sebagai
pengisi suara, tetapi juga sebagai penghubung emosional antara musik dan
penonton.” Sinden mampu mengekspresikan berbagai nuansa perasaan
melalui teknik vokal khas Sunda, yang menambah kedalaman estetika
pertunjukan gamelan Ketuk Tilu. Sinden biasanya tampil bersama dengan
gamelan dan penari, menciptakan harmoni antara musik, vokal, dan gerak
yang menjadi ciri khas pertunjukan tradisional Sunda.

3.1.7 Interaksi Antar Alat Musik dalam Gamelan Ketuk Tilu

Keseluruhan alat musik dalam gamelan Ketuk Tilu beketja secara
sinergis membentuk ansambel yang harmonis dan dinamis. “Ketuk
memberikan pola irama dasar yang stabil, rebab mengelaborasi melodi
utama, kendang mengatur tempo dan dinamika, gong menandai siklus
musik, kecrek menambah aksen ritmis, dan sinden memberikan warna
vokal yang ekspresif” (Sumarsam, 1995). Kolaborasi antar alat musik ini
menciptakan kesatuan musikal yang kaya tekstur dan mencerminkan
karakter khas gamelan Ketuk Tilu dalam setiap penampilannya.

Interaksi ini memungkinkan gamelan Ketuk Tilu untuk
mengiringi berbagai jenis pertunjukan, mulai dati tarian ibing Ketuk Tilu,
ronggeng gunung, doger, hingga topeng banjet. Musik yang dihasilkan
bersifat hidup, mengalir, dan mampu menggugah perasaan penonton serta
pelaku seni (Widiarti & Kusno, 2025). Keunikan ini menjadikan gamelan
Ketuk Tilu sebagai simbol budaya yang dinamis dan adaptif, mampu
menyesuaikan diri dengan berbagai konteks sosial dan artistik.

3.2 Pola Irama dan Teknik Permainan Khas Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu jenis gamelan tradisional
Sunda yang memiliki pola irama dan teknik permainan yang sangat khas
dan unik. Musik ini tidak hanya berfungsi sebagai pengiring tarian ibing
Ketuk Tilu, tetapi juga sebagai media ekspresi budaya yang kaya akan nilai
sosial dan spiritual. Pola irama gamelan Ketuk Tilu tersusun secara
sistematis dengan struktur yang tetap, terdiri dari tiga bagian utama: arang-
arang atau bubuka (pembuka), isi lagu, dan arang-arang penutup. Teknik
permainan gamelan ini menonjolkan interaksi dinamis antar alat musik,
terutama ketuk sebagai pengatur pola irama, kendang yang mengatur
tempo dan dinamika, serta rebab yang mengelaborasi melodi. Penjelasan

34



berikut akan menguraikan secara rinci pola irama dan teknik permainan
khas gamelan Ketuk Tilu berdasarkan kajian akademik dan literatur
terpercaya.

3.2.1 Struktur Pola Irama Gamelan Ketuk Tilu
a. Arang-arang atau Bubuka (Pembuka)

Bagian pembuka dalam gamelan Ketuk Tilu disebut arang-arang
atau bubuka. Pada bagian ini, para pemain gamelan memperkenalkan pola
irama dasar yang akan menjadi landasan bagi keseluruhan pertunjukan.
Arang-arang berfungsi untuk menarik perhatian  penonton dan
menyiapkan suasana musikal yang akan berkembang (Gaby, 2025). Selain
itu, arang-arang juga berperan sebagai penanda siklus awal yang memandu
pemain lainnya untuk memulai dan menyusun struktur lagu secara
harmonis sepanjang pertunjukan.

Dalam bagian ini, ketuk memainkan pola ketukan yang sederhana
dan berulang, kendang mengatur tempo dengan pola yang stabil,
sedangkan rebab mulai mengalunkan melodi pembuka yang lembut dan
mengalun. Arang-arang biasanya berlangsung singkat namun sangat
penting sebagai pengantar (Mulyati & Munajar, 2024). Arang-arang
menetapkan suasana dan menyiapkan pendengar untuk memasuki bagian
utama pertunjukan dengan penuh konsentrasi. Keselarasan antara
instrumen pada bagian ini menunjukkan keahlian koordinasi pemain
dalam membangun fondasi musikal yang kuat.

b. Isi Lagu

Isilagu merupakan bagian utama dari pertunjukan gamelan Ketuk
Tilu. Pada bagian ini, berbagai lagu tradisional seperti polostomo naek geboy,
gaplek, dan lainnya dimainkan secara bergantian. Pola irama menjadi lebih
kompleks dan dinamis, menyesuaikan dengan karakter lagu dan gerakan
tari yang mengiringinya (Mulyati & Munajar, 2024). Bagian isi lagu ini
menunjukkan keterampilan tinggli  para  pemain dalam
mengharmonisasikan musik dengan ekspresi tari, sehingga menciptakan
pengalaman pertunjukan yang hidup dan menarik.

Ketuk memainkan pola irama yang berulang namun variatif,
kendang mengatur tempo dan dinamika dengan teknik garap yang
bervariasi, sementara rebab mengelaborasi melodi dengan improvisasi
yang ekspresif. Interaksi antara alat musik menciptakan suasana musik
yang hidup dan mengalir, mendukung gerakan tari ibing Ketuk Tilu yang
energik dan lincah (Gaby, 2025). Kolaborasi ini menuntut keselarasan
tinggl antar pemain untuk menjaga keluwesan dan ritme yang sinkron
sepanjang pertunjukan. Keserasian tersebut memperkuat ekspresi artistik

35



pertunjukan, membuat setiap elemen musik dan tari saling melengkapi
secara harmonis.

c. Arang-arang Penutup

Bagian penutup atau arang-arang penutup berfungsi untuk
mengakhiri pertunjukan dengan pola irama yang menurun secara
bertahap. Pada bagian ini, ketuk dan kendang memainkan pola yang lebih
sederhana dan lambat, menandai akhir dari siklus musik. Rebab juga
mengakhiri melodi dengan nada-nada yang menenangkan (Mulyati &
Munajar, 2024). Bagian penutup ini membantu menciptakan kesan
penyelesaian yang harmonis sekaligus memberi ruang bagi penonton
untuk merenungkan keseluruhan pengalaman pertunjukan, dan
mempersiapkan penonton untuk mengakhiri pengalaman musikal secara
emosional.

3.2.2 Teknik Permainan Gamelan Ketuk Tilu
a. Peran Ketuk sebagai Pengatur Pola Irama

Ketuk, yang terdiri dari tiga buah gong kecil mirip bonang,
merupakan alat musik utama yang mengatur pola irama dalam gamelan
Ketuk Tilu. “Teknik permainan ketuk menekankan pada pengulangan
pola ketukan tiga yang konsisten dan ritmis. Pola ini menjadi dasar bagi
alat musik lain untuk mengikuti dan berinteraksi” (Sumarsam, 1995).
Keteraturan pola ketuk ini memberikan pondasi yang kokoh bagi
keharmonisan keseluruhan ansambel gamelan Ketuk Tilu.

Ketuk dimainkan dengan teknik pukulan yang presisi agar
menghasilkan suara yang jelas dan berirama. Pola ketukan yang dihasilkan
menciptakan suasana musik yang hidup dan mengalun, menjadi pengikat
bagi seluruh ansambel (Mulyati & Munajar, 2024). Ketuk dimainkan
dengan teknik perkusi yang presisi secara matematis, menciptakan pola
ritme yang jernih dan mengalir, yang berfungsi sebagai elemen pengikat
dasar bagi ansambel musik.

Dalam penelitian fungsi ketuk pada gamelan lainnya, M. F. Falah
dkk., (Falah et al., 2022)mengungkapkan prinsip-prinsip matematika yang
rumit yang mendasari pertunjukan ketuk, dengan rumus-rumus deret
aritmatika spesifik yang mengatur setiap ketukan perkusi. Misalnya,
penelitian ini menunjukkan bahwa ketukan ketuk mengikuti pola yang
presisi di mana mn = 2n - 1, yang menunjukkan pendekatan terstruktur
untuk menciptakan koherensi ritme. Penelitian ini menyoroti bahwa
teknik-teknik presisi ini tidak acak, melainkan diperhitungkan dengan
cermat untuk menghasilkan suara harmonis yang terintegrasi dengan
mulus dalam ansambel musik. Dengan menerapkan metode perkusi yang

36



terstruktur secara matematis, musisi dapat menghasilkan pola ritme yang
menciptakan atmosfer musik yang hidup dan bergelombang, yang
menghubungkan dan mengikat semua elemen instrumental.

b. Kendang: Pengatur Tempo dan Dinamika

Kendang berperan sebagai alat musik yang mengatur tempo,
dinamika, dan ekspresi musik dalam gamelan Ketuk Tilu. “Teknik
permainan kendang melibatkan berbagai pola tepukan (tepak) yang
disebut garap, yang disesuaikan dengan karakter lagu dan gerakan tari
(Ratnawati, 2018). Peran kendang sangat vital dalam mengarahkan
keseluruhan ansambel sehingga tercipta keselarasan antara musik dan tari.
Variasi garap yang dimainkan oleh kendang memperkaya dinamika
pertunjukan dan memberikan nuansa ekspresif yang khas pada gamelan
Ketuk Tilu.

Garap kendang dalam Ketuk Tilu terdiri dari beberapa bagian
seperti angkatan wirahma, tataran wirahma, dan pungkasan wirahma, yang
masing-masing memiliki pola tepak khusus. Pemain kendang harus
menguasai teknik ini untuk memberikan variasi dan aksentuasi yang tepat,
schingga musik menjadi dinamis dan eckspresif (Ratnawati, 2018).
Penguasaan garap yang baik memungkinkan kendang mengarahkan
suasana pertunjukan serta menyesuaikan irama dengan gerakan tari dan
respons penonton.

Selain itu, kendang juga berfungsi sebagai pijakan tarian,
membantu penari menjaga sinkronisasi gerak dengan musik. Teknik
kendang yang baik dapat memperkuat karakter pertunjukan dan
meningkatkan interaksi antara pemain, penati, dan penonton (Widiarti &
Kusno, 2025). Peran kendang sebagai penghubung ini memperkuat kohesi
keseluruhan pertunjukan, menciptakan pengalaman bersama yang
harmonis dan berenergi. Selain itu, kendang memberikan nuansa
emosional yang menggerakkan suasana hati semua yang terlibat dalam
pertunjukan.

c. Rebab: Pengelaborasi Melodi

Rebab adalah instrumen melodi yang mengelaborasi melodi dasar
dalam gamelan Ketuk Tilu. “Teknik permainan rebab melibatkan
improvisasi melodi yang halus dan ekspresif, dengan variasi nada yang
mengikuti pola irama ketuk dan kendang” (Sumarsam, 1995). Rebab
berfungsi sebagai elemen penghubung antara alat musik ritmis dan vokal,
memperkaya tekstur musik secara keseluruhan. Kehalusan permainan
rebab menambah kedalaman emosional dan dinamika dalam pertunjukan
gamelan Ketuk Tilu.

37



Interaksi antara rebab menciptakan dialog musikal yang
memperkaya tekstur musik gamelan Ketuk Tilu, memberikan nuansa yang
khas dan menggugah jiwa (Gaby, 2025). Dialog musikal ini
memungkinkan improvisasi kreatif yang memperkuat ekspresi emosional
dan dinamika pertunjukan. Selain itu, hubungan antar rebab juga
mencerminkan keharmonisan dan keterikatan erat dalam ansambel
gamelan Ketuk Tilu.

d. Kecrek: Aksen Ritmis

Kecrek adalah alat pukul kecil yang memberikan aksen ritmis
tambahan dalam gamelan Ketuk Tilu. Teknik permainan kecrek
menckankan pada ketepatan dan kecepatan pukulan untuk menambah
warna ritmis dan memperkuat pola irama utama (Sumarsam, 1995).
Keberadaan kecrek menambah variasi dinamika yang membuat
pertunjukan terasa lebih hidup dan menarik. Selain itu, kecrek juga
berfungsi sebagai pengikat ritmis yang memperkuat koordinasi antar
pemain dalam ansambel.

Kecrek sering dimainkan bersamaan dengan ketuk dan kendang
untuk menciptakan pola ritmis yang kompleks dan menarik, sehingga
musik menjadi lebih hidup dan bersemangat (Mulyati & Munajar, 2024).
Kecrek memberikan aksen tajam yang menambahkan variasi dan warna
suara dalam keseluruhan ansambel gamelan Ketuk Tilu. Kehadirannya
memperkuat ketukan dasar dan membantu memperjelas perubahan pola
ritme selama pertunjukan.

e. Interaksi Dinamis Antar Alat Musik

Salah satu keunikan gamelan Ketuk Tilu adalah interaksi dinamis
antar alat musik yang saling melengkapi. “Ketuk memberikan pola irama
dasar yang stabil, kendang mengatur tempo dan dinamika, rebab
mengelaborasi melodi, kecrek menambah aksen ritmis, dan sinden
menyanyikan lagu pengiring” (Sumarsam, 1995). Kolaborasi yang
harmonis dari berbagai instrumen ini menciptakan tekstur musik yang
kaya dan menghadirkan pengalaman pertunjukan yang hidup dan penuh
ekspresi.

Interaksi ini menciptakan musik yang mengalir dan hidup,
mampu menyesuaikan dengan gerakan tari ibing Ketuk Tilu yang energik
dan lincah. Teknik permainan yang responsif dan improvisatif
memungkinkan pertunjukan menjadi dinamis dan penuh ekspresi
(Mulyadi, 2023). Keselarasan antara musik dan tari ini memperkuat daya
tarik pertunjukan serta meningkatkan keterlibatan penonton secara
emosional.

38



f. Hubungan Pola Irama dengan Gerakan Tari

Pola irama gamelan Ketuk Tilu sangat erat kaitannya dengan
gerakan tari ibing Ketuk Tilu. Gerakan tati yang terdiri dari goyang,
pencak, muncid, gitek, dan geol mengikuti pola irama musik secara ketat,
menciptakan keselarasan antara suara dan gerak (Gaby, 2025). Keselarasan
antara pola irama dan gerakan tari ini menonjolkan keindahan harmoni
yang khas dalam pertunjukan Ketuk Tilu. Dengan sinkronisasi yang tepat,
setiap perubahan irama turut mengarahkan ekspresi gerak penari menjadi
lebih hidup dan bermakna.

Menurut penelitian Ida Mulyati dan Mas Nanu Munajar (2024),
“pola lantai dan penampilan tari Ketuk Tilu dibagi dalam beberapa bagian
yang disesuaikan dengan struktur musik gamelan, mulai dari pembuka, isi
lagu, hingga penutup. Musik gamelan menjadi penggerak utama bagi
penari, schingga teknik permainan harus sangat terkoordinasi dan
adaptif.” Koordinasi yang intens antara musik dan tari ini memastikan
kelancaran alur pertunjukan serta memperkuat komunikasi emosional
antara pelaku seni dan penonton.

3.3 Ciri Khas Suara dan Suasana Musik Ketuk Tilu

Musik Ketuk Tilu merupakan salah satu bentuk gamelan
tradisional Sunda yang memiliki ciri khas suara dan suasana yang sangat
unik dan khas. Musik ini tidak hanya berfungsi sebagai pengiring tarian
dan ritual, tetapi juga sebagai media ckspresi budaya yang mampu
menggugah jiwa dan menciptakan suasana emosional yang mendalam. Ciri
khas suara dan suasana musik Ketuk Tilu tercipta dari perpaduan
instrumen yang menghasilkan nuansa lembut, melankolis, dan mendayu-
dayu, dengan dominasi suara rebab yang memberikan warna melodi halus
dan ekspresif. Irama ketuk yang berulang dan kendang yang ritmis
menciptakan suasana yang mengalun dan menghipnotis, sering dikaitkan
dengan suasana mistis dan emosional dalam pertunjukan tradisional
seperti tarian ibing dan ronggeng.

Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam ciri khas
suara dan suasana musik Ketuk Tilu berdasarkan kajian akademik dan
literatur terpercaya.

3.3.1 Karakteristik Suara Musik Ketuk Tilu
a. Dominasi Suara Rebab

Salah satu ciri khas paling menonjol dalam musik Ketuk Tilu
adalah dominasi suara rebab. “Rebab, alat musik gesek yang menghasilkan
suara lembut dan melankolis, berperan sebagai instrumen melodi utama
yang menghidupkan warna musikal gamelan” (Sumarsam, 1995). Suara

39



rebab memberikan nuansa ekspresif yang mampu menyampaikan emosi
mendalam, mulai dari kesedihan, kerinduan, hingga kegembiraan yang
halus.

Menurut Sedyawati (1991), “perpaduan suara rebab dalam Ketuk
Tilu memberikan kesan atmosfer yang mistis dan spiritual, yang sangat
sesuai dengan fungsi musik ini dalam pertunjukan ritual dan tatian
tradisional.” Suara rebab yang khas tersebut mampu menghadirkan
nuansa magis yang memperdalam pengalaman emosional dan makna
simbolis dalam setiap pertunjukan Ketuk Tilu.

b. Pola Irama Ketuk yang Berulang

Ketuk, alat musik utama yang terdiri dari tiga buah gong kecil,
memainkan pola irama yang berulang dan konsisten. Pola ketukan tiga ini
menjadi fondasi ritmis yang mengikat seluruh ansambel gamelan Ketuk
Tilu (Spiller, 2005). Pola irama ini menciptakan suasana musik yang
mengalun dan berdenyut, memberikan rasa stabilitas dan kontinuitas
dalam pertunjukan.

Pola ketuk yang berulang ini juga berfungsi sebagai pengatur
tempo dan ritme, membantu instrumen lain seperti kendang dan kecrek
untuk berinteraksi secara harmonis. Pola irama ini sering kali diibaratkan
sebagai denyut nadi musik yang menghidupkan seluruh pertunjukan
(Gaby, 2025). Keberadaan pola ketuk yang konsisten ini menjadi dasar
yang kokoh bagi pengembangan variasi musikal dan menjaga kesatuan
ansambel selama pertunjukan berjalan.

c. Kendang dan Kecrek: Dinamika Ritmis

Kendang, drum yang mengatur tempo dan dinamika,
memberikan warna ritmis yang variatif dan dinamis dalam musik Ketuk
Tilu. “Teknik permainan kendang yang kompleks dan responsif
menciptakan pola ritmis yang hidup dan penuh ekspresi” (Sumarsam,
1995). Kendang mampu menyesuaikan tempo dengan gerakan tari dan
suasana pertunjukan, sehingga musik menjadi sangat interaktif dan
responsif.

Kecrek, alat pukul kecil yang memberikan aksen ritmis,
menambah warna dan tekstur ritmis dalam ansambel. Kecrek memberikan
aksen tajam pada pola irama, memperkaya dinamika musik dan
meningkatkan semangat pertunjukan (Fanani et al., 2020). Suara kecrek
yang cepat dan tajam juga membantu menegaskan perubahan pola serta
menjaga energi musik tetap hidup dan dinamis.

40



d. Suara Gong sebagai Penanda Siklus

Gong dalam gamelan Ketuk Tilu memiliki suara yang dalam dan
bergema, berfungsi sebagai penanda siklus lagu atau bagian tertentu dalam
musik (Spiller, 2005). Suara gong memberikan kesan monumental dan
sakral, menambah dimensi spiritual dalam pertunjukan. Suara gong yang
bergema juga membantu pemain dan penonton memahami struktur musik
yang sedang berlangsung, sekaligus memperkuat suasana mistis dan
khidmat dalam pertunjukan Ketuk Tilu.

3.3.2 Suasana Musik Ketuk Tilu: Mendayu-dayu dan Menggugah
Jiwa
a. Nuansa Lembut dan Melankolis

Suasana musik Ketuk Tilu dikenal mendayu-dayu dan melankolis,
yang tercipta dari perpaduan suara instrumen yang lembut dan ekspresif.
Dominasi rebab memberikan warna melodi yang halus dan penuh
perasaan, mampu menyentuh perasaan pendengar secara emosional
(Sedyawati, 1991). Keindahan suara rebab yang khas ini menjadikan musik
Ketuk Tilu bukan hanya hiburan, tetapi juga sarana ekspresi jiwa dan
reflekst spiritual.

Menurut Ohorella dkk. (2024), “musik Ketuk Tilu sering
dikaitkan dengan suasana hati yang tenang, penuh kerinduan, dan reflektif.
Musik ini mampu menciptakan atmosfer yang intim dan mendalam, yang
mengajak pendengar untuk meresapi makna dan nilai-nilai budaya yang
terkandung.” Keunikan tersebut menjadikan Ketuk Tilu sebagai media
penting dalam pelestarian tradisi dan penguatan identitas budaya
masyarakat Sunda.

b. Suasana Mistis dan Spiritual

Musik Ketuk Tilu juga memiliki suasana mistis yang kuat,
terutama dalam konteks pertunjukan ritual dan tarian tradisional seperti
ibing Ketuk Tilu dan ronggeng. Suara gamelan yang mengalun dan pola
irama yang berulang menciptakan efek hipnotis yang mendukung fungsi
spiritual pertunjukan (Mulyadi, 2023). Suara dan pola irama tersebut
menstimulasi keadaan transenden yang membantu peserta dan penonton
merasakan kehadiran dunia spiritual. Atmosfer ini memperkuat makna
simbolis serta kekayaan nilai budaya yang melekat dalam setiap
pertunjukan ritual dan tarian tradisional ini.

Sedyawati (1991) menjelaskan bahwa “suasana mistis ini
berkaitan dengan kepercayaan masyarakat Sunda terhadap hubungan
antara manusia, alam, dan dunia roh. Musik Ketuk Tilu menjadi medium
untuk menghubungkan dunia nyata dengan dunia gaib, sehingga

41



pertunjukan menjadi sarana komunikasi spiritual.” Melalui musik dan
tarian, Ketuk Tilu menghidupkan nilai-nilai kosmologi Sunda yang
mengajarkan keharmonisan antara manusia dan alam semesta.

c. Suasana Hidup dan Dinamis

Meskipun memiliki nuansa lembut dan mistis, musik Ketuk Tilu
juga sangat hidup dan dinamis. Interaksi antara ketuk, kendang, kecrek,
dan instrumen melodi menciptakan pola ritmis yang bergerak dan
berdenyut, memberikan energi dan semangat dalam pertunjukan (Spiller,
2005). Variasi tempo dan dinamika yang dikendalikan secara cermat oleh
para pemain menjadikan musik Ketuk Tilu selalu segar dan penuh kejutan.
Energi tersebut mendorong ckspresi tari yang hidup, schingga
pertunjukan terasa komunikatif dan mengena bagi penonton.

Suasana hidup ini sangat penting dalam mendukung pertunjukan
tarian rakyat yang energik dan interaktif. Musik Ketuk Tilu mampu
menggerakkan penari dan penonton, menciptakan pengalaman seni yang
menyenangkan dan menggugah jiwa.

3.3.3 Hubungan Suara dan Suasana dengan Fungsi Sosial dan
Budaya

Ciri khas suara dan suasana musik Ketuk Tilu tidak dapat
dipisahkan dari fungsi sosial dan budaya yang melekat padanya. “Musik ini
berakar dari tradisi agraris masyarakat Sunda dan berfungsi sebagai media
ritual, hiburan, dan ekspresi sosial” (Sumarsam, 1995). Sebagai bagian
integral dari kehidupan masyarakat, musik Ketuk Tilu menggambarkan
nilai-nilai kebersamaan, harmoni, dan keseimbangan antara manusia
dengan lingkungan sekitarnya. Fungsi sosialnya yang multifungsi
memperkuat ikatan komunitas serta menjaga kelangsungan tradisi secara
turun-temurun.

Suara yang mendayu-dayu dan suasana mistis mendukung fungsi
ritual dalam upacara panen, permohonan hujan, dan hajat bumi.
Sementara itu, dinamika ritmis dan suasana hidup mendukung fungsi
hiburan dan pergaulan dalam pertunjukan rakyat seperti Ronggeng
Gunung, Doger, dan Topeng Banjet (Widiarti & Kusno, 2025). Kontras
antara nuansa mistis dan energik ini mencerminkan fleksibilitas musik
Ketuk Tilu dalam menyesuaikan konteks sosial dan budaya yang berbeda.
Kemampuan ini menjadikan gamelan Ketuk Tilu sebagai elemen penting
yang memperkaya kehidupan tradisional masyarakat Sunda.

Menurut Henry Spiller (2005), “musik Ketuk Tilu menjadi simbol
identitas budaya Sunda yang hidup, yang mampu mengikat komunitas dan
memperkuat rasa solidaritas serta kebersamaan.” Musik Ketuk Tilu tidak

42



hanya berfungsi sebagai hiburan tetapi juga sebagai sarana pelestarian
warisan budaya yang memperkuat jati diri masyarakat Sunda. Melalui
pertunjukan dan partisipasi aktif, generasi muda diajak untuk menghargai
dan meneruskan tradisi ini sebagai bagian dari identitas kolektif mereka.

3.4 Simpulan

Alat musik utama dalam gamelan Ketuk Tilu terdiri dari ketuk,
rebab, kendang, gong, kecrek, dan sinden, yang masing-masing memiliki
peran dan fungsi penting dalam membentuk karakter musik gamelan ini.
Ketuk sebagai alat utama memberikan pola irama khas, rebab
mengelaborasi melodi, kendang mengatur irama dan dinamika, gong
menandai siklus lagu, kecrek memberikan aksen ritmis, dan sinden
menyanyikan lagu pengiring.

Keseluruhan alat musik ini bekerja secara sinergis menciptakan
ansambel yang harmonis dan dinamis, yang menjadi ciri khas gamelan
Ketuk Tilu. Musik yang dihasilkan tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga
mengandung nilai estetika, sosial, dan spiritual yang mendalam,
menjadikan gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya Sunda yang kaya
dan bernilai tinggi.

Pola irama dan teknik permainan gamelan Ketuk Tilu memiliki
karakteristik yang khas dan kompleks, terdiri dari tiga bagian utama: arang-
arang atau bubuka, isi lagu, dan arang-arang penutup. Ketuk sebagai alat
utama memberikan pola irama dasar yang berulang dan stabil, kendang
mengatur tempo dan dinamika dengan teknik garap yang variatif,
sementara rebab mengelaborasi melodi dengan improvisasi ekspresif.
Kecrek menambah aksen ritmis yang memperkaya tekstur musik.

Interaksi dinamis antar alat musik menciptakan musik yang hidup
dan mengalir, sangat erat kaitannya dengan gerakan tari ibing Ketuk Tilu
vang energik dan lincah. Teknik permainan yang responsif dan
improvisatif memungkinkan pertunjukan gamelan Ketuk Tilu menjadi
pengalaman seni yang menggugah jiwa dan kaya makna budaya.

Musik Ketuk Tilu memiliki ciri khas suara yang mendayu-dayu
dan menggugah jiwa, yang tercipta dari perpaduan instrumen seperti
ketuk, rebab, kendang, gong, dan kecrek. Dominasi suara rebab
memberikan warna melodi yang halus dan ekspresif, sementara pola irama
ketuk yang berulang dan kendang yang ritmis menciptakan suasana musik
yang mengalun dan menghipnotis.

Suasana musik Ketuk Tilu dikenal lembut, melankolis, mistis,
sekaligus hidup dan dinamis, mencerminkan fungsi sosial dan budaya yang
kompleks dalam masyarakat Sunda. Musik ini tidak hanya sebagai hiburan,

43



tetapi juga sebagai media ritual dan ekspresi budaya yang mampu
menggugah perasaan dan memperkuat identitas komunitas.

Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu merupakan warisan
budaya Sunda yang kaya nilai estetika, spiritual, dan sosial, yang terus
hidup dan berkembang dalam konteks pertunjukan tradisional hingga
masa kini.

44



Bab 4
Fungsi Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk
Tilu

4.1 Fungsi Gamelan Ketuk Tilu sebagai Pengiring Tarian dan
Ritual Masyarakat Sunda

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu bentuk seni musik
tradisional Sunda yang memiliki peran sentral dalam kehidupan budaya
masyarakat Jawa Barat. Gamelan ini tidak hanya berfungsi sebagai alat
musik pengiring, tetapi juga sebagai media ritual dan sarana komunikasi
spiritual yang menghubungkan manusia dengan dunia leluhur. Fungsi
gamelan Ketuk Tilu sangat erat kaitannya dengan tarian tradisional seperti
ibing Ketuk Tilu dan ronggeng, serta pertunjukan rakyat seperti doger dan
topeng banjet. Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam
fungsi gamelan Ketuk Tilu dalam konteks pengiring tarian dan ritual
masyarakat Sunda, berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

4.1.1 Gamelan Ketuk Tilu dalam Konteks Ritual dan Spiritual
Pengiring Tarian Ibing Ketuk Tilu dan Ronggeng

Gamelan Ketuk Tilu awalnya berfungsi sebagai pengiring tarian
ibing Ketuk Tilu dan ronggeng, yang keduanya memiliki makna ritual dan
spiritual yang mendalam dalam masyarakat Sunda (Ohorella et al., 2024).
Tarian ibing Ketuk Tilu merupakan ekspresi budaya agraris yang
mengandung unsur syukur atas hasil panen dan permohonan keselamatan
bagi masyarakat. Dalam pertunjukan ini, gamelan Ketuk Tilu mengiringi
gerakan penari yang dinamis dan penuh ekspresi, menciptakan suasana
yang hidup dan menggugah jiwa.

Ronggeng, sebagai penari dan penyanyi perempuan, memiliki
peran sentral dalam pertunjukan ini. Ronggeng dianggap sebagai mediator
spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan dunia roh leluhur
(Sedyawati, 1991). Melalui tarian dan nyanyiannya yang diiringi gamelan
Ketuk Tilu, ronggeng menyampaikan doa dan harapan masyarakat kepada
kekuatan gaib yang diyakini dapat memberikan berkah dan perlindungan.

4.1.2 Fungsi Ritual dalam Upacara Adat
Dalam konteks ritual adat, gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai

45



media penghubung antara manusia dan alam gaib. Musik dan tarian yang
diiringi gamelan ini menjadi bagian integral dari upacara panen,
permohonan hujan, dan hajat bumi yang bertujuan untuk menjaga
keseimbangan alam dan keberlangsungan hidup masyarakat agraris
(Mulyadi, 2023). Peran tersebut menegaskan pentingnya gamelan Ketuk
Tilu sebagai sarana spiritual yang memperkuat ikatan kosmis antara
manusia, alam, dan dunia roh dalam budaya Sunda.

Sedyawati (1991) menegaskan bahwa “gamelan Ketuk Tilu bukan
sekadar hiburan, tetapi sarana spiritual yang memiliki kekuatan magis
dalam menjaga keharmonisan antara manusia dan lingkungan. Suara
gamelan yang mendayu-dayu dan pola irama yang berulang menciptakan
suasana mistis yang mendukung fungsi ritual tersebut.” Gamelan ini
menjadi wahana ekspresi kepercayaan dan nilai-nilai budaya yang
mengakar kuat dalam masyarakat Sunda, sekaligus memperkuat rasa
kebersamaan dan ketenangan batin.

4.1.3 Gamelan Ketuk Tilu dalam Pertunjukan Doger dan Topeng
Banjet

Selain mengiringi tarian ibing Ketuk Tilu dan ronggeng, gamelan
Ketuk Tilu juga digunakan dalam pertunjukan Doger dan Topeng Banjet,
yang merupakan bagian dari tradisi seni rakyat Sunda (Spiller, 2005).
Penggunaan gamelan Ketuk Tilu dalam berbagai pertunjukan ini
menunjukkan fleksibilitasnya dalam mengakomodasi berbagai bentuk
ckspresi seni tradisional. Hal ini juga menguatkan peran gamelan sebagai
media penghubung sosial dan budaya yang menyatukan masyarakat
melalui kegiatan seni.

a. Doger

Doger adalah pertunjukan rakyat yang menggabungkan musik,
tari, dan drama, yang sangat hidup dan interaktif di masyarakat Sunda,
khususnya di daerah Subang dan Karawang, Jawa Barat (V. A. Hidayat,
2021). Gamelan Ketuk Tilu menjadi pengiring utama dalam pertunjukan
doger, memberikan irama dan dinamika yang mengatur tempo serta
suasana adegan, sehingga menciptakan pertunjukan yang menarik dan
komunikatif (V. A. Hidayat, 2021). Peran gamelan Ketuk Tilu dalam
Doger tidak hanya sebagai pengiring musik, tetapi juga sebagai alat
komunikasi antar pemain untuk mengatur alur cerita dan ekspresi.
Integrasi musik dan drama ini memperkaya pengalaman estetika sekaligus
memperkuat nilai-nilai komunitas dalam budaya Sunda.

Dalam doger, gamelan Ketuk Tilu berperan sebagai pengatur
ritme yang hidup, memungkinkan interaksi aktif antara pemain musik,

46



penari, dan penonton. Penari perempuan (ronggeng) menjadi pusat
pertunjukan yang tidak hanya menari tetapi juga menyanyi dan
berinteraksi dengan penonton, yang sering kali turut serta menati bersama
atau memilih pasangan menari secara langsung (Herdiani, 2014; V. A.
Hidayat, 2021). Interaksi ini menciptakan suasana sosial yang hangat dan
dinamis, menjadikan doger sebagai media hiburan sekaligus ruang
pergaulan masyarakat.

Pertunjukan doger juga memiliki struktur yang khas, diawali
dengan pengenalan penari dan musik pembuka, kemudian dilanjutkan
dengan tarian dan nyanyian yang diiringi gamelan Ketuk Tilu. Musik
gamelan yang digunakan terdiri dari kendang besar dan kecil, terompet,
kecrek, gong, kempul, dan instrumen lainnya yang memberikan warna
suara yang khas dan ritmis (V. A. Hidayat, 2021). Pola irama gamelan
Ketuk Tilu yang berulang dan dinamis sangat sesuai untuk mengiringi
gerakan tari yang ekspresif dan improvisatif.

Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu dalam pertunjukan doger
bukan hanya sebagai pengiring musik, tetapi menjadi elemen yang hidup
dan integral dalam membangun suasana pertunjukan yang interaktif dan
komunikatif, memperkuat hubungan sosial dan budaya dalam komunitas
Sunda (Gaby, 2025; V. A. Hidayat, 2021). Gamelan Ketuk Tilu berperan
sebagai penghubung emosional yang menguatkan ikatan antarpenonton
dan pelaku seni, menciptakan rasa kebersamaan yang mendalam.
Keberadaan musik ini juga mendorong partisipasi aktif masyarakat dalam
mempertahankan dan mengembangkan tradisi budaya mereka.

b. Topeng Banjet

Topeng Banjet merupakan pertunjukan topeng tradisional khas
Sunda yang menggabungkan unsur tari dan drama, sehingga menciptakan
sebuah kesenian yang kaya akan ekspresi visual dan naratif. Pertunjukan
ini menampilkan para pemain yang mengenakan topeng dengan karakter
yang berbeda-beda, yang kemudian menghidupkan cerita melalui gerakan
tari dan dialog dramatis. Gamelan Ketuk Tilu menjadi pengiring utama
dalam pertunjukan ini, memainkan peran penting dalam mengatur suasana
dan dinamika adegan.

Menurut Sedyawati (1991), musik gamelan Ketuk Tilu dalam
Topeng Banjet memiliki pola irama yang fleksibel dan dinamis, yang
mampu menyesuaikan dengan perubahan adegan dan ekspresi karakter.
Fleksibilitas ini memungkinkan gamelan untuk memperkuat narasi cerita
dan mengiringi perubahan mood pertunjukan secara efektif. Musik
gamelan tidak hanya sebagai latar, tetapi juga sebagai elemen yang
memperdalam makna simbolik dan emosional dari setiap adegan.

47



Lebih jauh, Topeng Banjet menggunakan musik dan tari sebagai
media penyampaian pesan moral dan sosial kepada penonton. Melalui
simbolisme topeng dan narasi yang dibawakan, pertunjukan ini
mengajarkan nilai-nilai kehidupan, kritik sosial, dan norma budaya yang
penting dalam masyarakat Sunda. Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu
berperan sebagai penguat pesan budaya dan moral dalam seni pertunjukan
ini.

4.1.4 Fungsi Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu
a. Media Komunikasi Sosial

Gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai media komunikasi sosial
yang mempererat hubungan antaranggota komunitas. “Pertunjukan yang
diiringi gamelan ini sering kali menjadi momen penting dalam kehidupan
masyarakat, seperti pesta panen, perayaan adat, dan acara pergaulan”
(Sumarsam, 1995). Melalui pertunjukan tersebut, nilai-nilai solidaritas dan
saling menghormati dapat diperkuat secara alami dalam suasana yang
penuh kegembiraan. Selain itu, gamelan Ketuk Tilu juga menjadi sarana
untuk melestarikan tradisi dan mentransmisikan kearifan lokal kepada
generasi berikutnya.

Melalui musik dan tarian, masyarakat menyampaikan nilai-nilai
budaya, norma sosial, dan identitas komunitas. Gamelan Ketuk Tilu
menjadi simbol kebersamaan dan solidaritas yang mengikat masyarakat
Sunda. Keberlanjutan tradisi ini memastikan warisan budaya tetap hidup
dan relevan di tengah perubahan zaman.

b. Media Ekspresi Budaya dan Identitas

Gamelan Ketuk Tilu juga merupakan ekspresi budaya yang
mencerminkan kearifan lokal dan identitas masyarakat Sunda. Musik dan
tarian yang diiringi gamelan ini mengandung nilai-nilai estetika, filosofi,
dan spiritual yang diwariskan secara turun-temurun (Mulyadi, 2023). Nilai-
nilai tersebut membentuk fondasi kuat bagi pelestarian tradisi sekaligus
menginspirasi kreativitas dalam adaptasi budaya masa kini. Pertunjukan
gamelan Ketuk Tilu menjadi sarana pelestarian budaya yang hidup, yang
terus berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa
kehilangan akar tradisionalnya.

4.2 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Upacara Panen, Meminta
Hujan, Hajat Bumi, dan Acara Pergaulan

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya Sunda
yang memiliki peran penting dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat,
khususnya dalam konteks ritual adat dan sosial. Musik gamelan ini tidak

48



hanya berfungsi sebagai alat musik pengiring, tetapi juga sebagai media
simbolik yang mengandung nilai spiritual, sosial, dan budaya yang
mendalam. Dalam masyarakat agraris Sunda, gamelan Ketuk Tilu secara
tradisional digunakan dalam upacara panen, ritual meminta hujan, hajat
bumi, serta acara pergaulan dan hiburan yang mempererat hubungan
sosial antarangeota komunitas. Penjelasan berikut akan menguraikan
secara rinci peran gamelan Ketuk Tilu dalam berbagai konteks tersebut
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

4.2.1 Gamelan Ketuk Tilu dalam Upacara Panen
a. Ungkapan Syukur kepada Dewi Sri

Upacara panen padi merupakan salah satu ritual agraris yang
sangat penting dalam masyarakat Sunda. Gamelan Ketuk Tilu digunakan
sebagai pengiring dalam upacara ini sebagai bentuk ungkapan syukur
kepada Dewi Sri, dewi padi dan kesuburan yang sangat dihormati
(Mulyadi, 2023). Musik gamelan yang mengalun lembut dan ritmis
menciptakan suasana sakral dan penuh harapan.

Menurut Sedyawati (1991), gamelan Ketuk Tilu dalam upacara
panen berfungsi sebagai media komunikasi antara manusia dan alam gaib,
khususnya dalam mengucapkan terima kasih atas hasil panen yang
melimpah dan memohon agar kesuburan tanah tetap terjaga. Pola irama
dan instrumen gamelan yang khas mendukung suasana spiritual yang
mendalam, memperkuat makna ritual tersebut.

b. Simbolisme dan Fungsi Sosial

Selain fungsi ritual, upacara panen yang diiringi gamelan Ketuk
Tilu juga memiliki fungsi sosial, yaitu mempererat solidaritas dan
kebersamaan antaranggota komunitas. Pertunjukan musik dan tarian
menjadi momen berkumpul yang memperkuat ikatan sosial dan identitas
budaya masyarakat (Spiller, 2005). Kegiatan ini juga memberikan
kesempatan bagi masyarakat untuk saling berbagi pengalaman dan
menjaga tradisi agar tetap hidup. Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu
tidak hanya melestarikan nilai-nilai budaya, tetapi juga memperkuat
struktur sosial yang kokoh dalam komunitas.

4.2.2 Gamelan Ketuk Tilu dalam Ritual Meminta Hujan
a. Konteks Agraris dan Kepercayaan Tradisional

Ritual meminta hujan merupakan upacara penting dalam
masyarakat agraris Sunda yang sangat bergantung pada curah hujan untuk
keberhasilan pertanian. Gamelan Ketuk Tilu digunakan sebagai pengiring
dalam ritual ini untuk menciptakan suasana yang sakral dan penuh harapan

49



(Ohorella et al., 2024). Melodi dan irama gamelan yang khas membantu
membangun konsentrasi spiritual sekaligus memperkuat doa dan harapan
masyarakat akan hujan yang melimpah. Suara gamelan tersebut juga
berfungsi sebagai medium komunikasi dengan alam gaib, mempererat
hubungan harmonis antara manusia dan lingkungan sekitarnya.

Musik gamelan yang mengalun dengan pola irama yang berulang
dan mendayu-dayu dipercaya dapat memanggil kekuatan alam dan roh
leluhur agar menurunkan hujan. Suara rebab yang dominan dalam
gamelan Ketuk Tilu memberikan warna melodi yang halus dan ekspresif,
memperkuat suasana spiritual (Widiarti & Kusno, 2025). Kehalusan suara
rebab ini juga menciptakan nuansa kedamaian yang mendalam, membantu
peserta ritual memasuki keadaan meditatif dan fokus. Dengan demikian,
harmoni antara irama gamelan dan melodi rebab memperkuat ikatan
antara manusia, alam, dan dunia roh dalam konteks budaya Sunda.

b. Makna Simbolis dan Fungsi Ritual

Menurut Sedyawati (1991), gamelan Ketuk Tilu dalam ritual
meminta hujan bukan hanya sebagai hiburan, tetapi sebagai sarana
komunikasi magis yang menghubungkan manusia dengan kekuatan alam.
Musik dan tarian yang diiringi gamelan ini menjadi media doa dan
permohonan yang diyakini memiliki kekuatan spiritual.

4.2.3 Gamelan Ketuk Tilu dalam Hajat Bumi
a. Upacara Keselamatan dan Kesejahteraan

Hajat bumi adalah upacara adat yang bertujuan untuk memohon
keselamatan, kesejahteraan, dan kelestarian alam sekitar. Gamelan Ketuk
Tilu menjadi bagian integral dari upacara ini, mengiringi tarian dan ritual
yang dilakukan untuk menjaga keseimbangan antara manusia dan alam
(Spiller, 2005). Musik gamelan yang mengiringi upacara ini memperkuat
makna simbolis dan mendalam dari setiap gerakan tarian dan doa yang
dilantunkan. Dengan begitu, gamelan Ketuk Tilu tidak hanya
menghadirkan keindahan seni, tetapi juga berfungsi sebagai wahana
penghubung spiritual dalam pelestarian tradisi.

Musik gamelan yang mengalun lembut dan ritmis menciptakan
suasana khidmat dan penuh rasa hormat. Pola irama ketuk yang berulang
dan kendang yang dinamis mendukung gerakan tari yang melambangkan
kesuburan dan kekuatan alam (Sumarsam, 1995). Kombinasi suara
tersebut memperkuat pesan simbolis yang ingin disampaikan melalui
tarian, sekaligus membangkitkan rasa keterhubungan dengan alam.
Suasana yang tercipta ikut memperdalam makna ritual dan memperkokoh
komitmen masyarakat dalam menjaga keharmonisan lingkungan.

50



b. Fungsi Sosial dan Spiritual

Selain fungsi ritual, hajat bumi yang diiringi gamelan Ketuk Tilu
juga berfungsi sebagai media penguatan identitas budaya dan solidaritas
sosial. Pertunjukan musik dan tari menjadi momen penting untuk
mempererat hubungan antaranggota masyarakat serta menjaga warisan
budaya leluhur (Mulyadi, 2023). Momen tersebut juga mendorong
partisipasi aktif masyarakat dalam melestarikan tradisi dan memperkuat
rasa kebanggaan akan akar budaya mereka.

4.2.4 Gamelan Ketuk Tilu dalam Acara Pergaulan dan Hiburan
a. Media Sosial dan Hiburan

Selain fungsi ritual, gamelan Ketuk Tilu juga berperan penting
dalam acara pergaulan dan hiburan masyarakat Sunda. Musik dan tarian
yang diiringi gamelan ini menjadi sarana komunikasi sosial yang hidup dan
interaktif (Spiller, 2005). Sarana ini memungkinkan masyarakat untuk
mengekspresikan kebahagiaan, memperkuat hubungan sosial, dan
menjalin keakraban secara natural dalam suasana yang penuh keceriaan.

Dalam acara hajatan, pesta rakyat, dan pertemuan komunitas,
gamelan Ketuk Tilu mengiringi pertunjukan tari seperti ronggeng dan
doger yang menjadi ajang pergaulan dan ekspresi budaya. “Musik yang
dinamis dan ritmis mendorong partisipasi aktif penonton dan penari,
menciptakan suasana kegembiraan dan kebersamaan” (Sumarsam, 1995).
Keaktifan dalam pertunjukan ini juga memperkuat ikatan sosial dan
menumbuhkan rasa kekeluargaan antarwarga komunitas secara alami.

b. Peran dalam Mempererat Hubungan Sosial

Menurut Sedyawati (1991), “gamelan Ketuk Tilu dalam konteks
hiburan dan pergaulan berfungsi sebagai media integrasi sosial yang
mempererat hubungan antaranggota komunitas. Musik dan tari menjadi
bahasa budaya yang menyatukan masyarakat, memperkuat identitas
bersama, dan menjaga kelangsungan tradisi.” Melalui interaksi yang terjadi
dalam pertunjukan, gamelan Ketuk Tilu membantu menghilangkan batas
sosial dan membangun rasa saling pengertian antarwarga. Hal ini
menjadikan seni tradisional tersebut sebagai jembatan budaya yang vital
dalam menjaga keharmonisan dan keberlanjutan komunitas Sunda.

4.2.5 Transformasi Fungsi Gamelan Ketuk Tilu
a. Dari Ritual ke Hiburan

Seiring perkembangan zaman, fungsi gamelan Ketuk Tilu
mengalami transformasi dati yang awalnya sangat ritualistik menjadi lebih
bersifat hiburan dan tontonan masyarakat luas (Mulyadi, 2023). Perubahan

51



ini terjadi terutama pada masa kolonial dan pasca-kolonial, ketika
pertunjukan gamelan Ketuk Tilu mulai dipentaskan di luar konteks ritual
adat.

Transformasi ini menyebabkan gamelan Ketuk Tilu menjadi lebih
fleksibel dalam bentuk dan penyajian, dengan penambahan unsur-unsur
yang menarik bagi penonton modern tanpa menghilangkan nilai-nilai
tradisionalnya (Spiller, 2005). Inovasi tersebut memungkinkan gamelan
Ketuk Tilu untuk menjangkau audiens yang lebih luas sekaligus
mempertahankan relevansinya di era kontemporer. Adaptasi ini juga
membuka peluang kolaborasi dengan berbagai genre musik dan seni,
sehingga memperkaya khazanah budaya Sunda.

b. Pelestarian dan Pengembangan

Meskipun mengalami perubahan fungsi, gamelan Ketuk Tilu
tetap dilestarikan sebagai bagian dari warisan budaya Sunda. Upaya
pelestarian dilakukan melalui pendidikan seni tradisional, festival budaya,
dan dokumentasi seni (Ohorella et al., 2024). Langkah-langkah ini
bertujuan agar gamelan Ketuk Tilu tetap dikenal dan dihargai oleh generasi
muda serta masyarakat luas.

Pengembangan gamelan Ketuk Tilu juga dilakukan dengan
menggabungkan unsur-unsur modern dan lintas genre, schingga seni ini
tetap relevan dan diminati oleh generasi muda (Mulyadi, 2023).
Pendekatan ini membuka ruang bagi kreativitas dan inovasi tanpa
mengorbankan akar budaya yang menjadi ciri khas gamelan Ketuk Tilu.
Selain itu, integrasi tersebut memperkuat daya tarik seni tradisional dalam
konteks globalisasi dan dinamika perkembangan seni masa kini.

4.3 Gamelan Ketuk Tilu sebagai Media Hiburan dan Ekspresi
Sosial dalam Masyarakat

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu bentuk seni tradisional
Sunda yang memiliki sejarah panjang dan peran penting dalam kehidupan
sosial dan budaya masyarakat Jawa Barat. Awalnya, gamelan ini berfungsi
sebagai pengiring ritual agraris dan tarian tradisional yang sarat makna
spiritual. Namun, seiring perkembangan zaman, terutama pada masa
kolonial dan pasca-kolonial, fungsi gamelan Ketuk Tilu mengalami
pergeseran signifikan dari ritual ke hiburan dan ekspresi sosial yang lebih
luas. Gamelan Ketuk Tilu tidak hanya menjadi sarana hiburan yang
menghibur masyarakat, tetapi juga media komunikasi, integrasi sosial,
serta sumber penghidupan bagi para seniman dan penari ronggeng.
Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam peran gamelan
Ketuk Tilu sebagai media hiburan dan ekspresi sosial dalam masyarakat

52



Sunda berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

4.3.1 Perkembangan Fungsi Gamelan Ketuk Tilu dari Ritual ke
Hiburan
a. Fungsi Ritual Awal

Pada awalnya, gamelan Ketuk Tilu berperan sebagai pengiring
tarian ibing Ketuk Tilu dan ronggeng dalam konteks ritual agraris
masyarakat Sunda. “Fungsi utama gamelan ini adalah sebagai media
komunikasi spiritual yang menghubungkan manusia dengan dunia leluhur
dan kekuvatan alam, terutama dalam upacara panen, permohonan hujan,
dan hajat bumi” (Sumarsam, 1995). Musik gamelan yang mendayu-dayu
dan pola irama yang berulang menciptakan suasana sakral dan mistis yang
mendukung makna ritual tersebut (Sedyawati, 1991). Keberadaan gamelan
Ketuk Tilu dalam ritual tersebut memperkuat ikatan budaya dan spiritual
yang menjadi landasan keseimbangan antara manusia, alam, dan alam gaib
dalam kehidupan masyarakat Sunda.

b. Pergeseran Fungsi pada Masa Kolonial

Seiring masuknya pengaruh kolonialisme dan modernisasi, fungsi
gamelan Ketuk Tilu mulai bergeser menjadi hiburan dan tontonan
masyarakat yang lebih luas. Widiarti dan Kusno (2025) menjelaskan bahwa
pada masa kolonial, pertunjukan Ketuk Tilu mulai dipentaskan di luar
konteks ritual adat, seperti dalam acara hajatan, pesta rakyat, dan
pertunjukan jalanan.

Perubahan ini menyebabkan gamelan Ketuk Tilu menjadi lebih
fleksibel dalam bentuk dan penyajian, dengan penambahan unsur-unsur
yang menarik bagi penonton, seperti gerakan tari yang lebih dinamis dan
interaksi antara penari dan penonton. Musik gamelan menjadi sarana
hiburan yang mampu mengekspresikan berbagai emosi dan cerita rakyat
(Spiller, 2005). Adaptasi ini membuat gamelan Ketuk Tilu tetap relevan
dan hidup dalam berbagai konteks sosial, sekaligus menjaga kelestarian
budaya melalui pembaruan yang kreatif.

c. Fungsi Hiburan dan Ekspresi Sosial Pasca-Kolonial

Pada masa pasca-kolonial, gamelan Ketuk Tilu semakin populer
sebagai media hiburan yang digemari masyarakat luas. Pertunjukan Ketuk
Tilu tidak hanya tampil dalam acara adat, tetapi juga dalam berbagai
festival budaya, pagelaran seni, dan acara sosial lainnya (Sedyawati, 1991).
Popularitas ini membantu memperluas jangkauan pengaruh gamelan
Ketuk Tilu sekaligus memperkuat identitas budaya Sunda di tingkat
nasional maupun internasional.

53



Gamelan Ketuk Tilu menjadi media ekspresi sosial yang hidup, di
mana para seniman dan penari ronggeng dapat mengekspresikan
kreativitas dan emosi mereka. “Pertunjukan ini juga menjadi ajang
pergaulan dan interaksi sosial yang mempererat hubungan antaranggota
komunitas” (Reffali & Jaenudin, 2023). Kesempatan ini tidak hanya
memperkaya aspek artistik tetapi juga memperkuat solidaritas dan kohesi
sosial dalam masyarakat Sunda.

4.3.2 Gamelan Ketuk Tilu sebagai Media Hiburan
a. Hiburan Tradisional yang Dinamis

Gamelan Ketuk Tilu dikenal dengan musik yang dinamis dan
ritmis, sangat cocok untuk mengiringi tarian yang energik seperti ronggeng
dan doger. Musik ini mampu menciptakan suasana yang meriah dan
menggembirakan, menjadikan pertunjukan Ketuk Tilu sebagai hiburan
rakyat yang sangat digemari (Widiarti & Kusno, 2025). Keunikan irama
gamelan ini juga membantu menstimulasi partisipasi aktif dari penonton,
menciptakan suasana interaktif yang penuh semangat. Dengan demikian,
Ketuk Tilu tidak hanya menghibur tetapi juga mempererat rasa
kebersamaan dalam komunitas.

Menurut Henry Spiller (2005), pertunjukan Ketuk Tilu sering kali
berlangsung hingga larut malam, dengan interaksi yang intens antara
penari, musisi, dan penonton. Musik gamelan yang mengalun bersama
gerakan tari menciptakan pengalaman hiburan yang menyenangkan dan
mengikat secara sosial.

b. Media Ekspresi Emosi dan Kreativitas

Dalam pertunjukan Ketuk Tilu, para seniman dan penari memiliki
ruang untuk mengekspresikan emosi dan kreativitas mereka. Musik yang
dihasilkan  tidak kaku, melainkan fleksibel dan improvisatif,
memungkinkan variasi dan inovasi dalam permainan (Sedyawati, 1991).
Fleksibilitas ini mendorong kelangsungan tradisi dengan memberikan
kebebasan bereksplorasi tanpa meninggalkan nilai-nilai budaya asli. Selain
itu, improvisasi memperkaya pengalaman audiens dan menjaga kesegaran
pertunjukan dari waktu ke waktu.

Ekspresi ini juga terlihat dalam gerakan tari ronggeng yang lincah
dan penuh ekspresi, yang diiringi oleh pola irama gamelan yang responsif
dan dinamis. Interaksi antara musik dan tari menciptakan dialog seni yang
hidup dan penuh makna (Sumarsam, 1995). Dialog seni ini memperkuat
koneksi emosional antara penari, musisi, dan penonton, menjadikan
pertunjukan semakin menarik dan berkesan.

54



4.3.3 Gamelan Ketuk Tilu sebagai Media Komunikasi dan
Integrasi Sosial
a. Media Komunikasi Budaya

Gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai media komunikasi budaya
yang menyampaikan nilai-nilai, cerita, dan tradisi masyarakat Sunda. Musik
dan tarian yang diiringi gamelan ini menjadi bahasa budaya yang dapat
dipahami dan dinikmati oleh berbagai lapisan masyarakat (Widiarti &
Kusno, 2025). Melalui keindahan seni tersebut, pesan-pesan budaya dapat
diwariskan secara efektif dari generasi ke generasi, menjaga
kesinambungan identitas komunitas Sunda. Penggunaan simbol-simbol
musikal dan gerak dalam pertunjukan memperkuat pemahaman kolektif
akan sejarah dan filosofi hidup masyarakat Sunda.

Menurut Henry Spiller (2005), “pertunjukan Ketuk Tilu juga
menjadi sarana penyampaian kritik sosial dan pesan moral melalui lirik
lagu dan ekspresi tari, yang memperkaya fungsi sosial seni ini.” Dengan
demikian, Ketuk Tilu tidak hanya berperan sebagai hiburan, tetapi juga
sebagai medium dialog dan refleksi masyarakat terhadap isu-isu kehidupan
sehari-hari.

b. Integrasi Sosial dan Penguatan Komunitas

Pertunjukan Ketuk Tilu sering kali menjadi momen penting
dalam kehidupan sosial masyarakat, seperti pesta perkawinan, hajatan, dan
perayaan komunitas. Musik dan tari menjadi sarana integrasi sosial yang
mempererat hubungan antaranggota komunitas dan memperkuat identitas
budaya bersama (Sedyawati, 1991). Pertunjukan ini juga berfungsi sebagai
media pelestarian nilai-nilai tradisional dan meningkatkan rasa kebanggaan
terhadap warisan budaya lokal.

Ohorella dkk. (2024) “menegaskan bahwa gamelan Ketuk Tilu
membantu membangun solidaritas sosial dan menjaga keberlangsungan
tradisi budaya melalui partisipasi aktif masyarakat dalam pertunjukan.”
Partisipasi aktif ini memungkinkan masyarakat untuk saling berinteraksi
dan berbagi pengalaman budaya secara langsung. Dengan demikian,
gamelan Ketuk Tilu tidak hanya berperan sebagai hiburan, tetapi juga
sebagai wahana edukasi dan pelestarian nilai-nilai sosial.

c. Gamelan Ketuk Tilu sebagai Mata Pencaharian
d. Peran Seniman dan Penari Ronggeng

Pertunjukan Ketuk Tilu juga menjadi sumber penghidupan bagi
para seniman dan penari ronggeng. Seni ini memberikan kesempatan bagi
mereka untuk memperoleh penghasilan melalui pertunjukan di berbagai
acara sosial dan budaya (Widiarti & Kusno, 2025). Selain itu, pendapatan

55



dari pertunjukan ini membantu menjaga keberlanjutan profesi seni
tradisional dalam masyarakat.

Menurut Henry Spiller (2005), “profesi penari ronggeng dalam
pertunjukan Ketuk Tilu memiliki nilai sosial dan ekonomi yang signifikan,
meskipun juga menghadapi tantangan terkait persepsi sosial dan
perubahan zaman.” Penari ronggeng sering kali dihargai sebagai simbol
keindahan dan keterampilan, namun mereka juga kerap mengalami stigma
sosial yang mempengaruhi status dan kesejahteraan mereka. Perubahan
sosial dan modernisasi menuntut adaptasi agar profesi ini tetap relevan
dan dihormati dalam masyarakat kontemporer.

e. Tantangan dan Peluang

Meskipun berperan penting sebagai mata pencaharian, seniman
Ketuk Tilu menghadapi tantangan seperti persaingan dengan hiburan
modern dan perubahan minat masyarakat. Namun, upaya pelestarian dan
inovasi seni membantu menjaga keberlangsungan profesi ini (Sedyawati,
1991). Kolaborasi dengan media digital dan penyelenggaraan festival
budaya menjadi strategi efektif untuk menarik minat generasi muda dan
memperluas jangkauan seni Ketuk Tilu.

Pengembangan program edukasi di sekolah-sekolah dan
komunitas lokal turut memperkuat kesadaran akan pentingnya seni Ketuk
Tilu sebagai warisan budaya yang harus dilestarikan. Dukungan dari
pemerintah dan lembaga kebudayaan juga sangat krusial dalam
menyediakan fasilitas, pelatihan, dan insentif bagi para seniman. Dengan
pendekatan yang holistik ini, profesi seniman Ketuk Tilu tidak hanya dapat
bertahan, tetapi juga berkembang di tengah dinamika sosial dan teknologi
yang terus berubah.

4.4 Simpulan

Gamelan Ketuk Tilu memiliki fungsi yang sangat penting sebagai
pengiring tarian dan ritual masyarakat Sunda. Dalam tarian ibing Ketuk
Tilu dan ronggeng, gamelan ini berperan sebagai media penghubung
antara manusia dan dunia roh leluhur melalui sosok ronggeng sebagai
mediator spiritual. Selain itu, gamelan Ketuk Tilu juga mengiringi
pertunjukan doger dan topeng banjet yang merupakan bagian dari tradisi
seni rakyat Sunda.

Fungsi gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai hiburan, tetapi
juga sebagai media komunikasi sosial, ekspresi budaya, dan sarana ritual
yang mengandung nilai spiritual dan filosofi mendalam. Melalui
pertunjukan gamelan Ketuk Tilu, masyarakat Sunda memperkuat
solidaritas komunitas, melestarikan tradisi, dan mengekspresikan identitas

56



budaya yang kaya dan dinamis.

Gamelan Ketuk Tilu memiliki peran yang sangat penting dalam
berbagai aspek kehidupan masyarakat Sunda, khususnya dalam upacara
panen, ritual meminta hujan, hajat bumi, serta acara pergaulan dan
hiburan. Dalam upacara panen, gamelan ini menjadi media ungkapan
syukur kepada Dewi Sri dan mempererat solidaritas komunitas. Dalam
ritual meminta hujan dan hajat bumi, gamelan Ketuk Tilu berfungsi
sebagal sarana komunikasi spiritual yang menghubungkan manusia
dengan alam dan leluhur.

Selain itu, gamelan Ketuk Tilu juga berperan dalam acara
pergaulan dan hiburan masyarakat, menjadi media sosial yang hidup dan
interaktif. Transformasi fungsi gamelan ini dari ritual ke hiburan
menunjukkan dinamika budaya Sunda yang adaptif dan terus berkembang,
Upaya pelestarian dan pengembangan gamelan Ketuk Tilu penting untuk
menjaga keberlangsungan warisan budaya yang kaya makna ini.

Gamelan Ketuk Tilu memiliki fungsi sosial dan budaya yang luas
dalam masyarakat Sunda. Awalnya berperan sebagai pengiring tarian dan
ritual adat, gamelan ini mengalami transformasi menjadi media hiburan
yang populer dan ekspresi sosial yang hidup. Pertunjukan Ketuk Tilu
menjadi sarana hiburan yang dinamis, media komunikasi budaya, integrasi
sosial, serta sumber penghidupan bagi seniman dan penari.

Peran gamelan Ketuk Tilu dalam masyarakat Sunda menunjukkan
kekayaan dan dinamika budaya yang terus berkembang dan beradaptasi
dengan perubahan zaman, menjadikannya warisan budaya yang hidup dan
relevan hingga kini.

57



Bab 5
Tari Ketuk Tilu dan Hubungannya dengan
Gamelan

5.1 Sejarah dan Makna Filosofis Tari Ketuk Tilu sebagai Cikal
Bakal Tari Jaipongan

Tari Ketuk Tilu merupakan salah satu tarian tradisional khas
Sunda yang berasal dari Jawa Barat dan dianggap sebagai cikal bakal
lahirnya tari Jaipongan yang lebih modern dan populer saat ini. Tari ini
memiliki sejarah panjang yang berakar dari tradisi agraris masyarakat
Sunda, berfungsi sebagai ungkapan rasa syukur dan permohonan
keselamatan dalam berbagai upacara adat, serta berkembang menjadi
bentuk hiburan dan ekspresi sosial yang hidup di masyarakat. Berikut
penjelasan mendalam mengenai sejarah dan makna filosofis tari Ketuk
Tilu sebagai cikal bakal tari Jaipongan, berdasarkan berbagai sumber jurnal
dan buku bereputasi.

5.1.1 Sejarah Tari Ketuk Tilu

Tari Ketuk Tilu awalnya dipentaskan dalam konteks ritual agraris
masyarakat Sunda, khususnya dalam upacara panen padi, meminta hujan,
ngalokat cai (upacara pengambilan air), dan hajat bumi. Menurut situs resmi
Kementerian Luar Negeri Republik Indonesia, tarian ini merupakan
wujud syukur masyarakat Sunda kepada Dewi Sri, dewi padi dan
kesuburan, yang diyakini sebagai pemberi kesuburan dan pelindung
tanaman dari hama (Gaby, 2025). Pada masa itu, tarian Ketuk Tilu bukan
sekadar hiburan, tetapi bagian integral dari upacara adat yang mengandung
makna spiritual dan sosial yang mendalam.

Pertunjukan tari Ketuk Tilu biasanya melibatkan 12 penari yang
terdiri dari enam laki-laki dan enam perempuan, yang menampilkan
gerakan-gerakan khas seperti goyang, pencak, muncid, gitek, dan geol.
Gerakan-gerakan ini tidak hanya bersifat artistik, tetapi juga mengandung
simbolisme yang berkaitan dengan kesuburan, kekuatan, dan dinamika
kehidupan masyarakat agraris (Gaby, 2025). Sebelum pertunjukan dimulai,
biasanya diadakan arak-arakan seorang gadis desa ke tempat pementasan
sebagai bagian dari ritual pembuka.

58



Seiring berjalannya waktu, fungsi tari Ketuk Tilu bergeser dari
ritual ke hiburan dan tarian pergaulan. Pada masa penjajahan Belanda, tari
ini mulai dipentaskan dalam acara-acara sosial seperti pesta perkawinan
dan hajatan rakyat, menjadi media hiburan yang meriah dan interaktif
(Alfarizky, 2023). Perubahan ini menunjukkan adaptasi budaya yang
dinamis, di mana unsur ritual tetap dipertahankan dalam bentuk pseudo
ritual, sementara fungsi hiburan menjadi lebih dominan.

5.1.2 Makna Filosofis Tari Ketuk Tilu

Tari Ketuk Tilu mengandung makna filosofis yang kaya, yang
tercermin dalam gerakan, musik pengiring, dan konteks pertunjukannya.
Gerakan tari yang mengandung unsur pencak silat, seperti pencak dan
geol, melambangkan kekuatan dan keberanian, sementara gerakan goyang
dan muncid melambangkan kesuburan dan kegembiraan (Gaby, 2025).
Hal ini menunjukkan bagaimana tarian ini merefleksikan keseimbangan
antara kekuatan dan kelembutan, antara manusia dan alam.

Selain itu, pola irama musik Ketuk Tilu yang khas, dengan
ketukan tiga yang berulang, melambangkan harmoni dan keseimbangan
dalam kehidupan. Musik dan tari bersama-sama menciptakan suasana
yang menggetarkan jiwa, menghubungkan manusia dengan alam dan
leluhur, serta memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas komunitas
(Daniswari, 2022). Ketuk Tilu tidak hanya menyampaikan keindahan
estetika tetapi melalui ekspresi artistik, juga menanamkan nilai-nilai
spiritual dan sosial yang mendalam dalam setiap pertunjukkannya.

Dalam konteks sosial, tari Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai
media ekspresi sosial dan pergaulan. Tarian ini menjadi ajang interaksi
antara laki-laki dan perempuan, memperlihatkan identitas dan eksistensi
masing-masing dalam masyarakat. Hal ini menjadikan Ketuk Tilu bukan
hanya sebagai ritual, tetapi juga sebagai bagian dari kehidupan sosial yang
dinamis dan hidup (Gaby, 2025). Interaksi melalui tari ini turut
memperkuat ikatan sosial dan memperkaya dinamika budaya dalam
komunitas tempat pertunjukan tersebut berlangsung.

5.1.3 Tari Ketuk Tilu sebagai Cikal Bakal Tari Jaipongan

Tari Jaipong yang populer saat ini di Jawa Barat merupakan hasil
pengembangan dan modernisasi dari tari Ketuk Tilu. Menurut berbagai
sumber, Jaipongan mengadopsi unsur-unsur gerak dan musik dari Ketuk
Tilu, namun dengan penambahan elemen pencak silat yang lebih ekspresif
dan gerakan yang lebih dinamis dan teatrikal (Alfarizky, 2023; Gaby,
2025). Berdasarkan keterangan Almarhum Prof. Iyus Rusliana (sekitar
tahun 2018), sebelum dinamakan Jaipongan, tarian ini dinamakan Ketuk

59



Tilu Perkembangan, yang memberinama demikian adalah bapak Enoch
Atmadibrata yang saat itu menjabat Direktur ASTI Bandung,.

Transformasi ini menjadikan, Jaipongan lebih mudah diterima
oleh masyarakat urban dan generasi muda tanpa kehilangan akar budaya
tradisionalnya. Dengan demikian, Jaipongan berperan sebagai jembatan
antara warisan budaya lama dan tren seni kontemporer yang terus
berkembang. Fenomena tersebut menegaskan bahwa keberhasilan
revitalisasi seni tradisi sangat ditentukan oleh kemampuan adaptasi kreatif
yang tetap berpijak pada identitas kultural dan konteks sosial masyarakat
pendukungnya.

Jaipongan juga menggunakan gamelan pengiring yang serupa
dengan Ketuk Tilu, namun dengan pola irama yang lebih cepat dan variasi
musik yang lebih kaya, schingga lebih sesuai dengan selera penonton masa
kini. Transformasi ini menjadikan Jaipongan sebagai tarian yang tidak
hanya mempertahankan akar budaya Sunda, tetapi juga mampu
berkembang dan diterima secara luas sebagai seni pertunjukan modern
(Daniswari, 2022). Inovasi dalam musik dan gerak ini memperkuat daya
tarik Jaipongan dalam berbagai acara hiburan dan festival budaya,
memperluas pengaruhnya di tingkat nasional maupun internasional.

5.1.4 Penyebaran dan Perkembangan Tari Ketuk Tilu

Tari Ketuk Tilu telah menyebar luas di berbagai daerah di Jawa
Barat, termasuk Priangan, Bogor, Purwakarta, dan sekitarnya. Di beberapa
daerah, tarian ini dikenal dengan nama lain seperti doger (Karawang),
banjar (Subang), dan longser (Sumedang), yang menunjukkan variasi lokal
namun tetap mempertahankan ciri khas utama (S. Hidayat, 2023). Variasi
nama dan gaya tersebut mencerminkan kekayaan budaya lokal serta
adaptasi tarian sesuai dengan karakteristik masyarakat setempat. Meski
berbeda-beda, semuanya tetap menjaga esensi Ketuk Tilu sebagai simbol
identitas dan tradisi yang hidup dalam kehidupan masyarakat Jawa Barat.

Kini, tari Ketuk Tilu tidak hanya dipentaskan dalam konteks ritual
atau upacara adat, tetapi juga dalam berbagai acara hiburan, festival
budaya, dan pertunjukan seni. Tari ini juga menjadi mata pencaharian bagi
kelompok-kelompok seni tradisional yang terus melestarikan dan
mengembangkan warisan budaya ini (Gaby, 2025; Pratama, 2025). Peran
serta masyarakat dan pemerintah dalam mendukung pelestarian serta
inovasi seni ini sangat penting untuk memastikan keberlanjutan dan
perkembangan tarian Ketuk Tilu di masa depan.

5.2 Peran Penari Ronggeng sebagai Pusat Pertunjukan dan
Mediator Spiritual

60



Dalam tradisi seni pertunjukan masyarakat Sunda, khususnya
dalam konteks tari Ketuk Tilu, penari ronggeng memegang peranan yang
sangat penting dan kompleks. Ronggeng bukan sekadar penari biasa,
melainkan sosok yang menjadi pusat perhatian dalam pertunjukan
sekaligus berfungsi sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia
manusia dengan dunia roh leluhur. Fungsi ganda ini menjadikan ronggeng
sebagai simbol kesuburan, medium komunikasi dalam ritual adat, dan inti
dari interaksi antara musik gamelan dan tarian yang sarat nilai spiritual dan
sosial. Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam peran
penari ronggeng berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

5.2.1 Ronggeng sebagai Pusat Pertunjukan
a. Fungsi Artistik dan Sosial

Penari ronggeng dalam pertunjukan Ketuk Tilu menjadi pusat
pertunjukan yang menarik perhatian penonton dan musisi. Ronggeng
menampilkan gerakan tari yang dinamis, ekspresif, dan penuh makna, yang
menjadi fokus utama dalam keseluruhan pertunjukan (Daniswari, 2022).
Gerakan ronggeng menggabungkan unsur goyang, pencak, muncid, gitek,
dan geol yang khas, menciptakan harmoni antara musik dan tari yang
memukau.

Menurut Widiarti dan Kusno (2025), ronggeng bukan hanya
sebagai penghibur, tetapi juga sebagai figur sosial yang memiliki peran
penting dalam komunitas. Kehadirannya dalam pertunjukan menjadi
simbol status sosial dan identitas budaya masyarakat Sunda. Ronggeng
sering kali menjadi pusat interaksi sosial, baik antara penari dan penonton
maupun antaranggota komunitas.

b. Interaksi dengan Musisi dan Penonton

Dalam pertunjukan Ketuk Tilu, ronggeng berinteraksi secara
intens dengan musisi gamelan dan penonton. Musik gamelan yang dinamis
dan ritmis menyesuaikan dengan gerakan tari ronggeng, sementara
ronggeng merespon pola musik dengan improvisasi gerak yang ekspresif
(Spiller, 2005). Interaksi ini menciptakan suasana pertunjukan yang hidup
dan komunikatif.

Penonton juga berperan aktif dalam pertunjukan, memberikan
apresiasi melalui tepuk tangan, saweran, dan partisipasi dalam tarian.
Ronggeng menjadi pusat energi pertunjukan yang menggerakkan seluruh
dinamika sosial dan artistik (Sedyawati, 1991). Keterlibatan penonton ini
tidak hanya memperkuat ikatan emosional antara penampil dan penonton,
tetapi juga meningkatkan semangat komunitas dalam melestarikan seni
tradisional. Selain itu, partisipasi aktif masyarakat membantu menyebarkan

61



warisan budaya ini ke generasi berikutnya, menjaga keberlangsungannya
dalam kehidupan modern.

Gambar 5. 1 Sinden Ketuk Tilu Mendapat Saweran pada Acara FKI 2005 di Bandung
Sumber: Dokumentasi dan koleksi Jaja DM

5.2.2 Ronggeng sebagai Mediator Spiritual
a. Fungsi Ritual dan Simbol Kesuburan

Dalam konteks ritual adat, penari ronggeng memiliki peran
sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan
dunia roh leluhur (Reffali & Jaenudin, 2023). Ronggeng dianggap memiliki
kekuatan magis yang mampu menjembatani komunikasi antara manusia
dan kekuatan gaib, terutama dalam upacara panen, hajat bumi, dan
permohonan keselamatan.

Ela Mutiara Waluya (2022), menjelaskan bahwa gerakan tari
ronggeng mengandung simbolisme kesuburan dan kehidupan. Ronggeng
menjadi representasi Dewi Sti, dewi padi dan kesuburan, yang dipercaya
memberikan berkah dan menjaga keseimbangan alam. Kehadiran
ronggeng dalam pertunjukan bukan hanya sebagai hiburan, tetapi sebagai
bagian dari ritual yang sakral.

b. Media Komunikasi Spiritual

Ronggeng berfungsi sebagai medium komunikasi spiritual dalam
pertunjukan Ketuk Tilu. Melalui tatian dan nyanyiannya yang diiringi
gamelan, ronggeng menyampaikan doa, harapan, dan pesan kepada

62



leluhur dan kekuatan alam (Sedyawati, 1991). Musik dan tari menjadi
bahasa simbolik yang menghubungkan dunia nyata dengan dunia gaib.
Peran ini menegaskan pentingnya ronggeng sebagai penyalur energi
spiritual yang memperkuat ikatan antara manusia, alam, dan roh-roh
leluhur dalam tradisi Sunda.

Henry Spiller (2005) menegaskan bahwa “dalam tradisi Sunda,
ronggeng memiliki peran penting dalam menjaga keseimbangan kosmik
dan sosial. Pertunjukan yang melibatkan ronggeng menjadi sarana untuk
memohon keselamatan, kesuburan, dan kesejahteraan bagi masyarakat.”
Ronggeng berfungsi sebagai mediator antara dunia manusia dan alam gaib,
membawa energi spiritual yang diyakini mampu menjaga harmoni
kehidupan. Melalui ritual dan pertunjukan ini, masyarakat Sunda
mengukuhkan hubungan mereka dengan leluhur dan kekuatan alam yang
melingkupi eksistensi mereka.

5.2.3 Nilai Sosial dan Budaya Ronggeng
a. Simbol Identitas Budaya

Ronggeng merupakan simbol identitas budaya masyarakat Sunda
yang kaya akan nilai-nilai tradisional dan spiritual. Kehadirannya dalam
pertunjukan Ketuk Tilu memperkuat rasa kebanggaan dan keterikatan
masyarakat tethadap warisan budaya mereka (Daniswari, 2022). Peran
ronggeng juga mencerminkan dinamika sosial yang kompleks, di mana
mereka menjadi penjaga tradisi sekaligus agen perubahan dalam
masyarakat. Melalui kehadiran dan performanya, ronggeng membantu
menjaga keberlanjutan nilai-nilai luhur serta merangsang dialog budaya
yang terus berkembang.

Menurut Ela Mutiara Waluya (2022), “ronggeng juga menjadi
simbol kekuatan perempuan dalam masyarakat Sunda, yang memiliki
peran sentral dalam menjaga dan melestarikan tradisi seni dan budaya.”
Kehadiran ronggeng menunjukkan bahwa perempuan tidak hanya sebagai
objek seni, tetapi juga sebagai subjek yang aktif dalam menciptakan dan
mengembangkan budaya. Hal ini mengangkat posisi perempuan dalam
ranah sosial dan budaya, sekaligus menegaskan pentingnya peran mereka
dalam kesinambungan warisan budaya Sunda.

b. Peran dalam Penguatan Komunitas

Pertunjukan ronggeng yang diiringi gamelan Ketuk Tilu menjadi
momen penting dalam kehidupan sosial masyarakat. Musik dan tati yang
hidup dan interaktif mempererat hubungan antaranggota komunitas serta
menjaga solidaritas sosial (Spiller, 2005). Interaksi dalam pertunjukan ini
menciptakan ruang komunikasi yang unik, memungkinkan pertukaran

63



nilai dan pengalaman antara generasi tua dan muda. Dengan demikian,
pertunjukan ronggeng tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga
sebagai wahana pemeliharaan dan penguatan jaringan sosial di dalam
komunitas.

Sedyawati (1991) menambahkan bahwa “ronggeng sebagai pusat
pertunjukan memiliki fungsi integratif, menyatukan berbagai elemen sosial
dan budaya dalam satu kesatuan yang harmonis.” Sebagai penggerak
utama pertunjukan, ronggeng mampu menjembatani perbedaan status
sosial dan latar belakang budaya antar penonton. Kehadirannya
menciptakan rasa kebersamaan yang memperkokoh identitas kolektif
masyarakat sekitar.

5.2.4 Tantangan dan Pelestarian Peran Ronggeng
a. Tantangan Modernisasi dan Globalisasi

Peran ronggeng menghadapi tantangan dari modernisasi dan
globalisasi yang membawa perubahan gaya hidup dan minat masyarakat,
terutama generasi muda (Waluya, 2022). Hiburan modern yang lebih
mudah diakses dan populer mengancam keberlangsungan tradisi
ronggeng dan gamelan Ketuk Tilu.

Sylvie Meiliana (2023) mencatat bahwa “regenerasi penari
ronggeng semakin berkurang, schingga pelestatian peran ini menjadi
prioritas dalam upaya menjaga warisan budaya Sunda.” Penurunan minat
generasi muda terhadap profesi ronggeng disebabkan oleh berbagai faktor
seperti stigma sosial dan perubahan gaya hidup modern. Oleh karena itu,
diperlukan dukungan pendidikan dan program pelatithan khusus untuk
menarik minat serta membekali penari muda agar dapat melanjutkan
tradisi ini dengan percaya diri.

b. Upaya Pelestarian

Berbagai upaya pelestarian dilakukan oleh komunitas seni,
lembaga pendidikan, dan pemerintah untuk menjaga keberadaan ronggeng
dan perannya dalam pertunjukan Ketuk Tilu (Sedyawati, 1991).
Pendidikan seni tradisional, festival budaya, dan dokumentasi seni menjadi
media penting dalam mengenalkan dan melestarikan tradisi ini.

Daniswara (2022) menekankan “pentingnya inovasi dan adaptasi
dalam mempertahankan relevansi ronggeng dan gamelan Ketuk Tilu di era
modern, tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional dan spiritualnya.”
Inovasi tersebut mencakup penggabungan elemen kontemporer dalam
pertunjukan serta pemanfaatan teknologi digital untuk memperluas
jangkauan audiens. Dengan pendekatan ini, seni ronggeng dan gamelan
Ketuk Tilu dapat terus hidup dan berkembang, sekaligus menjaga akar

64



budaya yang menjadi fondasinya.

5.3 Hubungan Erat antara Musik Gamelan Ketuk Tilu dan
Gerakan Tari, Termasuk Unsur Pencak Silat

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu bentuk seni musik
tradisional Sunda yang sangat khas dan memiliki hubungan yang sangat
erat dengan gerakan tari yang mengiringinya. Musik gamelan ini tidak
hanya menjadi latar pengiring, tetapi juga sebagai pengatur tempo, ritme,
dan dinamika gerakan penari. Tari Ketuk Tilu sendiri merupakan tarian
tradisional yang kaya akan unsur budaya dan filosofi, termasuk pengaruh
pencak silat yang terlihat dalam gerakan-gerakannya. Penjelasan berikut
akan menguraikan secara mendalam bagaimana musik gamelan Ketuk Tilu
dan gerakan tari saling terkait dan mempengaruhi, serta makna filosofis
yang terkandung dalam tarian tersebut.

5.3.1 Musik Gamelan Ketuk Tilu: Karakteristik dan Peran dalam
Tari
a. Instrumen dan Pola Irama

Gamelan Ketuk Tilu menggunakan instrumen utama seperti tiga
buah ketuk (mirip bonang kecil), rebab, kendang indung (gendang besar),
kendang kulanter (gendang kecil), gong, dan kecrek. Ketuk memberikan
pola irama dasar yang berulang dan menjadi identitas musik ini (Gaby,
2025). Rebab mengelaborasi melodi dengan suara lembut dan ekspresif,
sedangkan kendang mengatur tempo dan dinamika permainan (Daniswari,
2022). Perpaduan instrumen tersebut menciptakan tekstur musik yang
kaya dan dinamis, memberikan karakter khas yang membangkitkan
suasana dalam pertunjukan Ketuk Tilu.

Pola irama yang khas dan berulang ini menciptakan suasana
musik yang mengalun dan menghipnotis, sangat sesuai untuk mengiringi
gerakan tari yang dinamis dan ekspresif. Musik Ketuk Tilu tidak statis,
melainkan hidup dan responsif terhadap interaksi antara musisi dan penari
(Umam, 2025). Responsivitas ini memungkinkan terjadinya improvisasi
yang memperkaya pertunjukan dan menyesuaikan dengan suasana hati
penonton serta kondisi panggung. Dengan demikian, musik Ketuk Tilu
menjadi elemen yang sangat penting dalam menciptakan pengalaman
estetik yang utuh dan mendalam.

b. Fungsi Musik dalam Mengatur Gerakan Tari

Musik gamelan Ketuk Tilu berperan sebagai pengatur tempo dan
ritme gerakan penari. Ketuk yang berulang memberikan dasar ritmis yang
stabil, kendang menyesuaikan tempo sesuai kebutuhan tarian, sementara

65



instrumen melodi seperti rebab memberikan warna dan ckspresi yang
memperkaya pertunjukan (Daniswari, 2022). Kombinasi instrumen ini
menciptakan harmoni yang sinergis, memungkinkan musikalitas yang
dinamis dan responsif terhadap interaksi antara pemain musik dan penari.

Interaksi ini memungkinkan penari untuk mengikuti irama musik
secara harmonis, sehingga gerakan tari menjadi sinkron dan selaras dengan
musik. Pola irama yang berulang dan dinamis membantu menciptakan
suasana yang hidup dan menarik bagi penonton (Gaby, 2025). Keselarasan
ini memperkuat ekspresi artistik pertunjukan, menjadikan setiap
penampilan Ketuk Tilu sebagai pengalaman yang memukau dan penuh
energi.

5.3.2 Gerakan Tari Ketuk Tilu dan Unsur Pencak Silat
a. Unsur Pencak Silat dalam Gerakan Tari

Tari Ketuk Tilu mengandung unsur pencak silat yang terlihat jelas
dalam gerakan-gerakannya. Gerakan seperti goyang, muncid, pencak, geol,
dan gitek merupakan bagian dari istilah 3G yang menjadi ciri khas tari ini
(Gaby, 2025). Gerakan pencak dalam tati ini bukan hanya sebagai estetika,
tetapi juga melambangkan kekuatan, keberanian, dan kelincahan yang
merupakan nilai penting dalam budaya Sunda.

Menurut Gaby dan Pratama, unsur pencak silat dalam tari Ketuk
Tilu menunjukkan hubungan erat antara seni bela diri dan seni tari
tradisional Sunda. Gerakan-gerakan ini dilakukan secara berpasangan oleh
laki-laki dan perempuan, menampilkan ekspresi keberanian, kelincahan,
kelembutan, dan keanggunan yang khas (Gaby, 2025; Pratama, 2025).
Kombinasi tetsebut mencerminkan harmoni antara kekuatan dan
keindahan, sekaligus memperkuat nilai-nilai budaya yang menekankan
keseimbangan dalam kehidupan masyarakat Sunda.

b. Makna Filosofis Gerakan

Gerakan dalam tari Ketuk Tilu tidak hanya bersifat artistik, tetapi
juga sarat makna filosofis. Misalnya, gerakan goyang melambangkan
kesuburan dan kegembiraan, sementara gerakan pencak menunjukkan
kekuatan dan perlindungan. Gerakan muncid dan geol melambangkan
dinamika kehidupan dan keseimbangan antara kekuatan dan kelembutan
(Gaby, 2025). Makna-makna filosofis ini mengajarkan nilai-nilai
kehidupan yang mendalam, sekaligus memperkuat ikatan spiritual antara
penari, penonton, dan alam semesta.

Gerakan-gerakan ini juga merefleksikan sikap hidup masyarakat
Sunda yang harmonis dengan alam dan sesama manusia, serta menghargai
nilai-nilai keberanian dan kesopanan dalam interaksi sosial (Umam, 2025).

66



Keselarasan antara manusia dan alam yang terwujud dalam tarian ini
mengajarkan pentingnya menjaga keseimbangan dan saling menghormati
dalam kehidupan sehari-hati. Melalui pertunjukan yang sarat makna ini,
masyarakat Sunda menegaskan komitmen mereka untuk melestarikan
warisan budaya sekaligus menginternalisasi nilai-nilai etika yang
membentuk jati diri komunitas.

5.3.3 Pola Lantai dan Struktur Penyajian Tari
a. Pola Lantai Tari Ketuk Tilu

Pola lantai dalam tari Ketuk Tilu terdiri dari dua jenis utama, yaitu
pola lurus vertikal dan pola diagonal. Pola lurus vertikal digunakan saat
penari bergerak maju dan mundur, sedangkan pola diagonal digunakan
untuk gerakan serong ke kiri dan kanan (Gaby, 2025). Pola lantai ini
membantu menciptakan komposisi ruang yang menarik dan dinamis
dalam pertunjukan.

b. Struktur Penyajian Tari

Tari Ketuk Tilu biasanya disajikan dalam empat bagian, dimulai
dengan arak-arakan seorang gadis desa sebagai pembuka, diikuti oleh
pengenalan para penari, inti pertunjukan dengan berbagai gerakan khas,
dan diakhiri dengan penutup yang menenangkan (Gaby, 2025). Musik
gamelan Ketuk Tilu mengiringi seluruh proses ini dengan pola irama yang
menyesuaikan suasana setiap bagian. Struktur pertunjukan yang
terorganisir ini menciptakan alur narasi yang memudahkan penonton
untuk meresapi setiap tahapan makna dan energi yang disampaikan
melalui tari dan musik.

5.3.4 Hubungan Musik dan Tari dalam Konteks Sosial Budaya
a. Media Ekspresi Sosial dan Budaya

Tari Ketuk Tilu dan musik gamelan Ketuk Tilu bersama-sama
menjadi media ekspresi sosial dan budaya yang hidup dalam masyarakat
Sunda. Pertunjukan ini bukan hanya hiburan, tetapi juga sarana
komunikasi budaya yang menyampaikan nilai-nilai tradisional, filosofi
hidup, dan identitas komunitas (Umam, 2025). Melalui interaksi antara
penari, musisi, dan penonton, pesan-pesan budaya tersampaikan secara
langsung dan mendalam, memperkuat solidaritas sosial. Dengan demikian,
Ketuk Tilu berperan penting dalam mempertahankan kontinuitas budaya
serta memperkaya kehidupan sosial masyarakat Sunda.

b. Peran dalam Pergaulan dan Hiburan
Tari Ketuk Tilu sering dipentaskan dalam acara hiburan rakyat,
pesta perkawinan, dan pergaulan masyarakat. Musik dan tari yang

67



interaktif memungkinkan partisipasi aktif penonton dan penari,
menciptakan suasana yang meriah dan menyenangkan (Daniswari, 2022).
Keaktifan penonton dalam pertunjukan menumbuhkan rasa kebersamaan
dan ikatan emosional antaranggota komunitas. Suasana meriah ini juga
berfungsi sebagai wahana pelestarian budaya yang menyenangkan
sekaligus memperkuat identitas lokal.

5.4 Perubahan Fungsi Tari Ketuk Tilu dari Ritual ke Hiburan dan
Pergaulan Sosial

Tari Ketuk Tilu adalah salah satu tarian tradisional khas Sunda
vang berasal dari Jawa Barat. Tari ini memiliki akar budaya yang kuat
sebagai bagian dari ritual adat masyarakat agraris Sunda, khususnya dalam
upacara panen, permohonan hujan, dan hajat bumi. Namun, seiring
perkembangan zaman, fungsi tari Ketuk Tilu mengalami perubahan
signifikan, bergeser dari konteks ritual ke hiburan dan tarian pergaulan
yang populer di berbagai acara sosial. Perubahan ini tidak hanya
mencerminkan dinamika budaya masyarakat Sunda, tetapi juga
menunjukkan bagaimana seni tradisional dapat beradaptasi dan bertahan
dalam konteks modern. Penjelasan berikut menguraikan secara rinci
sejarah perubahan fungsi tari Ketuk Tilu dan makna sosial budayanya
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

5.4.1 Fungsi Awal Tari Ketuk Tilu sebagai Ritual Agraris
a. Konteks Ritual dan Spiritualitas

Pada awal kelahirannya, tari Ketuk Tilu merupakan bagian dari
upacara ritual masyarakat Sunda yang berfungsi sebagai ungkapan syukur
dan permohonan keselamatan. Tari ini biasanya dipentaskan dalam
upacara panen padi, meminta hujan, #galokat cai (upacara pengambilan air),
dan hajat bumi yang berkaitan dengan kesejahteraan dan kelestarian alam
(Gaby, 2025; Mulyati & Munajar, 2024; Pratama, 2025). Seiring waktu,
makna ritual ini tetap dijaga meskipun pertunjukan tari Ketuk Tilu meluas
ke ranah hiburan dan sosial. Hal ini menunjukkan bagaimana tradisi dapat
beradaptasi tanpa kehilangan esensi spiritual dan kultural yang terkandung
di dalamnya.

Musik gamelan Ketuk Tilu yang mengiringi tarian ini memiliki
pola irama yang berulang dan mendayu-dayu, menciptakan suasana sakral
dan mistis. Penari ronggeng yang menjadi pusat pertunjukan dianggap
sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan
dunia roh leluhur (Daniswari, 2022). Gerakan tari yang mengandung unsur
pencak silat dan simbol kesuburan memperkuat makna ritual dan filosofi
hidup masyarakat agraris Sunda (Gaby, 2025). Keseluruhan elemen ini

68



memperkuat fungsi tarian sebagai sarana komunikasi spiritual sekaligus
pelestarian nilai-nilai budaya yang mengakar dalam kehidupan masyarakat
Sunda.

b. Makna Filosofis dan Sosial

Tari Ketuk Tilu sebagai ritual mengandung makna filosofis yang
mendalam, melambangkan harmoni antara manusia, alam, dan dunia gaib.
Gerakan tari yang lincah dan penuh simbolisme serta musik gamelan yang
mengalun lembut menjadi media komunikasi spiritual dan sosial (Waluya,
2022). Keindahan dan makna dalam tarian ini mengajak masyarakat untuk
menjaga keseimbangan dan menghormati segala aspek kehidupan secara
menyeluruh.

Selain fungsi spiritual, upacara dengan tari Ketuk Tilu juga
memperkuat solidaritas dan kebersamaan komunitas, menjadi momen
penting dalam siklus kehidupan masyarakat agraris (Spiller, 2005). Momen
berkumpul ini mempererat hubungan sosial dan memperkuat rasa
identitas kolektif dalam komunitas. Selain itu, upacara tersebut juga
menjadi kesempatan untuk melestarikan tradisi dan nilai-nilai budaya yang
diwariskan turun-temurun.

5.4.2 Perubahan Fungsi Tari Ketuk Tilu pada Masa Kolonial
a. Pergeseran Fungsi dari Ritual ke Hiburan

Masa kolonial membawa perubahan besar dalam kehidupan sosial
dan budaya masyarakat Sunda. Menurut penelitian di (Mulyati & Munajar,
2024) dan kajian Kartomi (2012), “fungsi tari mulai bergeser dari ritual ke
hiburan.” Pada masa ini, pertunjukan Ketuk Tilu mulai dipentaskan di luar
konteks upacara adat, seperti dalam pesta rakyat, hajatan, dan pertunjukan
jalanan.

Perubahan ini didorong oleh pengaruh budaya Barat dan
kebutuhan masyarakat untuk hiburan yang lebih santai dan interaktif. Tari
Ketuk Tilu menjadi lebih fleksibel dalam bentuk dan penyajian, dengan
gerakan yang lebih bebas dan musik yang lebih variatif (Spiller, 2005).
Adaptasi ini memungkinkan tari Ketuk Tilu tetap relevan dan menarik
bagi generasi modern tanpa kehilangan akar tradisionalnya.

b. Dampak Sosial dan Budaya

Perubahan fungsi ini menyebabkan tari Ketuk Tilu menjadi media
hiburan yang digemari berbagai kalangan masyarakat, sekaligus menjadi
arena pergaulan sosial. Pertunjukan yang awalnya sakral kini menjadi
tontonan yang meriah dan penuh interaksi antara penari, musisi, dan
penonton (Sedyawati, 1991). Transformasi ini mencerminkan kemampuan
budaya tradisional untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman sambil

69



tetap mempertahankan nilai-nilai sosial yang mendasarinya.

Namun, meskipun fungsi ritual berkurang, unsur simbolis dan
nilai budaya tetap dipertahankan sebagai bagian dari identitas seni
tradisional Sunda (Daniswari, 2022). Keberlanjutan unsur simbolis ini
menjaga kedalaman makna yang melekat pada tarian, seckaligus
memperkuat hubungan generasi muda dengan warisan leluhur mereka.
Dengan demikian, Tari Ketuk Tilu tidak hanya menjadi hiburan semata,
tetapi juga sarana pelestarian budaya yang hidup dan bermakna.

5.4.3 Tari Ketuk Tilu sebagai Hiburan dan Tarian Pergaulan
a. Fungsi Hiburan dalam Kehidupan Masyarakat

Pada era pasca-kolonial hingga kini, tari Ketuk Tilu berkembang
menjadi hiburan yang populer di berbagai acara sosial seperti pesta
perkawinan, pagelaran masyarakat, dan festival budaya (Gaby, 2025).
Musik gamelan Ketuk Tilu yang dinamis dan ritmis mengiringi gerakan
tari yang energik dan ekspresif, menciptakan suasana yang meriah dan
menyenangkan.

Menurut artikel tulisan Gaby (2025), pertunjukan Ketuk Tilu
sering kali berlangsung di ruang terbuka maupun tertutup, menjadi media
ckspresi budaya dan sosial yang hidup dan dinamis. Banyak kelompok seni
yang menjadikan tari Ketuk Tilu sebagai mata pencahatrian, menampilkan
pertunjukan di berbagai kesempatan.

b. Peran dalam Pergaulan Sosial

Tari Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai tarian pergaulan yang
memungkinkan interaksi antara laki-laki dan perempuan secara bebas
namun tetap dalam batasan budaya (Mulyati & Munajar, 2024). Gerakan
tari yang dilakukan secara berpasangan menampilkan ekspresi keberanian,
kelincahan, kelembutan, dan keanggunan yang khas (Gaby, 2025; Pratama,
2025). Interaksi ini memperkuat ikatan sosial sekaligus menjadi media
ekspresi emosi dan identitas gender dalam konteks budaya Sunda.

Pertunjukan ini menjadi ajang komunikasi sosial yang
mempererat hubungan antaranggota komunitas, sekaligus media
pengenalan dan pelestarian nilai-nilai budaya Sunda (Mulyadi, 2023).
Melalui pertukaran ekspresi dan interaksi dalam pertunjukan, rasa
kebersamaan dan solidaritas dalam komunitas semakin kokoh terbina.
Selain itu, pertunjukan ini juga mendorong generasi muda untuk
memahami dan menghargai warisan budaya mereka secara langsung dan
menyenangkan.

5.4.4 Transformasi Tari Ketuk Tilu menjadi Tari Jaipongan

70



a. Proses Transformasi

Tari Jaipongan yang dikenal luas saat ini merupakan hasil
pengembangan dan modernisasi dari tati Ketuk Tilu. Pada tahun 1970-an,
Gugum Gumbira mengangkat tari Ketuk Tilu ke panggung nasional
dengan menambahkan unsur pencak silat dan gerakan yang lebih teatrikal
dan dinamis (Ohorella et al., 2024). Inovasi ini berhasil menggabungkan
tradisi dengan estetika kontemporer, sehingga tari Jaipongan menjadi
simbol kebanggaan budaya Sunda yang mendunia.

Perubahan ini menjadikan Jaipongan sebagai tarian yang lebih
modern dan diterima secara luas, tanpa kehilangan akar budaya Sunda.
Musik pengiring Jaipongan juga mengalami modifikasi dengan pola irama
yang lebih cepat dan variasi instrumen yang lebih kaya (Mulyadi, 2023).
Perkembangan musik ini menambah daya tarik dan energi pertunjukan,
membuat Jaipongan semakin dinamis dan menggugah penonton dari
berbagai  kalangan.  Dengan  demikian, Jaipongan  mampu
mempertahankan relevansinya sebagai warisan budaya yang hidup dan
terus berkembang,

b. Dampak Budaya

Transformasi ini membawa tari Ketuk Tilu dari ruang tradisional
ke ruang modern, memperluas jangkauan dan pengaruhnya dalam budaya
populer Indonesia. Jaipongan menjadi simbol kebanggaan budaya Sunda
dan contoh keberhasilan adaptasi seni tradisional dalam konteks
kontemporer (Spiller, 2005). Keberhasilan ini juga menginspirasi
pelestarian dan inovasi dalam seni tradisional lainnya di Indonesia.
Dengan pengakuan nasional dan internasional, Jaipongan turut
memperkuat identitas budaya Sunda dan memperkenalkannya ke
panggung global.

5.5 Simpulan

Tari Ketuk Tilu adalah tarian tradisional Sunda yang berasal dari
Jawa Barat dan dianggap sebagai cikal bakal tari Jaipongan yang lebih
modern dan populer. Tari ini awalnya dipentaskan dalam upacara ritual
agraris seperti panen padi, meminta hujan, dan hajat bumi sebagai
ungkapan syukur dan permohonan keselamatan. Gerakan tari yang
mengandung unsur pencak silat dan simbolisme kesuburan
mencerminkan makna filosofis yang mendalam.

Seiring waktu, fungsi tari Ketuk Tilu bergeser menjadi hiburan
dan tarian pergaulan yang menonjolkan kebahagiaan dan ekspresi sosial
masyarakat. Tari ini menyebar luas dan berkembang menjadi bagian
penting dari budaya Sunda yang hidup dan dinamis. Tari Jaipongan yang

71



populer saat ini merupakan hasil pengembangan dari tari Ketuk Tilu, yang
menggabungkan unsur tradisional dan modern dalam sebuah pertunjukan
yang menarik dan ekspresif.

Penari ronggeng dalam tari Ketuk Tilu memiliki peran sentral
sebagai pusat pertunjukan dan mediator spiritual yang menghubungkan
dunia manusia dengan dunia roh leluhur. Sebagai pusat pertunjukan,
ronggeng menjadi fokus perhatian dengan gerakan tati yang ekspresif dan
interaksi dinamis dengan musisi dan penonton. Sebagai mediator spiritual,
ronggeng berfungsi sebagai simbol kesuburan dan medium komunikasi
dalam ritual adat, terutama dalam upacara panen dan hajat bumi.

Peran ronggeng tidak hanya memiliki makna artistik, tetapi juga
nilai sosial dan budaya yang kuat, memperkuat identitas dan solidaritas
masyarakat Sunda. Meskipun menghadapi tantangan modernisasi, upaya
pelestarian dan inovasi menjadi kunci keberlangsungan peran ronggeng
dalam tradisi seni Sunda.

Musik gamelan Ketuk Tilu memiliki hubungan yang sangat erat
dengan gerakan tari yang mengiringinya. Pola irama dan instrumen
gamelan seperti ketuk, rebab, dan kendang mengatur tempo dan dinamika
gerakan penari secara harmonis. Tari Ketuk Tilu mengandung unsur
pencak silat yang terlihat dari gerakan-gerakan seperti goyang, muncid,
pencak, geol, dan gitek yang melambangkan kesuburan dan kekuatan.

Gerakan-gerakan ini dilakukan secara berpasangan oleh laki-laki
dan perempuan, menampilkan ekspresi keberanian, kelincahan,
kelembutan, dan keanggunan yang khas. Pola lantai dan struktur penyajian
tari yang sistematis mendukung keselarasan antara musik dan tari. Secara
keseluruhan, hubungan antara musik gamelan Ketuk Tilu dan gerakan tari
mencerminkan kekayaan budaya Sunda yang hidup, dinamis, dan penuh
makna filosofis.

Tari Ketuk Tilu adalah warisan budaya Sunda yang berakar dari
ritual agraris dan spiritual masyarakat Jawa Barat. Awalnya berfungsi
sebagai bagian dari upacara panen, permohonan hujan, dan hajat bumi,
tari ini mengandung makna filosofis dan simbolis yang mendalam. Seiring
waktu, fungsi tari Ketuk Tilu bergeser menjadi hiburan dan tarian
pergaulan yang populer di berbagai acara sosial.

Perubahan fungsi ini mencerminkan dinamika budaya Sunda yang
adaptif dan hidup. Tari Ketuk Tilu kini menjadi media ekspresi sosial dan
budaya yang dinamis, sekaligus menjadi mata pencaharian bagi kelompok
seni tradisional. Transformasi tari Ketuk Tilu menjadi tari Jaipongan
menandai evolusi seni tradisional yang mampu bertahan dan berkembang
dalam konteks modern.

72



73



Bab 6
Makna Filosofis dan Spiritualitas dalam
Gamelan dan Tari Ketuk Tilu

6.1 Makna Simbolis Alat Musik dan Pola Ketukan dalam Gamelan
Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu bentuk seni musik
tradisional Sunda yang kaya akan nilai budaya, spiritual, dan simbolis.
Nama “Ketuk Tilu” sendiri berasal dari alat musik utama pengiringnya,
yaitu tiga buah ketuk—sejenis bonang kecil—yang dimainkan dengan pola
ketukan tiga (tilu dalam bahasa Sunda). Pola irama ini menjadi ciri khas
musik Ketuk Tilu yang dinamis dan meriah, sekaligus mengandung makna
simbolis yang mendalam. Selain ketuk, alat musik lain seperti rebab,
kendang (gendang besar dan kecil), gong, dan kecrek juga memiliki makna
simbolis yang terkait dengan siklus kehidupan dan keseimbangan alam.
Pola ketukan dan instrumen tersebut melambangkan harmoni antara
manusia, alam, dan roh leluhur, serta menjadi media ungkapan syukur atas
kesuburan dan hasil panen. Penjelasan berikut akan menguraikan secara
mendalam makna simbolis alat musik dan pola ketukan dalam gamelan
Ketuk Tilu berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

6.1.1 Asal-usul Nama dan Pola Ketukan Ketuk Tilu

Nama “Ketuk Tilu” secara harfiah berarti “ketuk tiga” dalam
bahasa Sunda, merujuk pada tiga buah ketuk yang menjadi alat utama
dalam ansambel gamelan ini (Daniswari, 2022). Ketuk merupakan
instrumen logam kecil yang mirip bonang, dimainkan dengan cara dipukul
menggunakan alat pemukul khusus. Pola ketukan tiga yang dihasilkan
menjadi identitas musik Ketuk Tilu, memberikan ritme yang khas dan
berulang.

Menurut Asep Saepudin dan Ela Yulaeliah (Saepudin &
Yulaeliah, 2021), pola ketukan tiga ini bukan sekadar elemen musikal,
tetapi juga mengandung makna filosofis dan simbolis. Angka tiga dalam
budaya Sunda melambangkan keseimbangan dan keselarasan antara tiga
unsur utama kehidupan: manusia, alam, dan roh leluhur. Pola ketukan ini
menjadi fondasi ritmis yang mengikat seluruh instrumen gamelan dan
gerakan tari, menciptakan harmoni yang menyatukan semua elemen

74



pertunjukan.

6.1.2 Makna Simbolis Alat Musik Utama dalam Gamelan Ketuk
Tilu
a. Ketuk: Simbol Keseimbangan dan Harmoni

Ketuk sebagai alat musik utama memiliki makna simbolis yang
sangat kuat. Ketiga ketuk yang dimainkan secara berulang melambangkan
siklus kehidupan yang terus berputar dan keseimbangan alam semesta
(Spiller, 2005). Pola ketukan tiga ini mengingatkan masyarakat akan
pentingnya menjaga harmoni antara manusia dengan lingkungan dan
dunia spiritual.

Menurut Sedyawati (1991), ketuk juga berfungsi sebagai penanda
waktu dan siklus dalam pertunjukan, yang secara simbolis menandai
perjalanan hidup manusia dari awal hingga akhir, serta siklus alam yang
terus berulang. Ketuk membantu menjaga ritme dan struktur pertunjukan
sehingga pesan simbolis tentang waktu dan kehidupan tersampaikan
dengan jelas. Melalui ketukan yang teratur, pendengar diajak merenungkan
kesinambungan dan perubahan yang terjadi dalam hidup. Oleh karena itu,
ketuk tidak hanya berperan sebagai elemen musikal, tetapi juga sebagai
pengingat filosofis tentang keseimbangan dan siklus alam.

b. Rebab: Suara Roh dan Penghubung Dunia Spiritual

Rebab, alat musik gesek yang menghasilkan suara lembut dan
ckspresif, memiliki makna simbolis sebagai suara roh dan penghubung
antara dunia manusia dengan dunia gaib (Sumarsam, 1995). Dalam
konteks ritual, suara rebab dianggap mampu memanggil dan
menenangkan roh leluhur, serta membawa berkah bagi masyarakat.

Sigit Hermono (2023) menambahkan bahwa “rebab
melambangkan aspek spiritual dan emosional dalam pertunjukan,
memberikan warna melodi yang mendalam dan menyentuh jiwa”,
sehingga memperkuat makna ritual dan simbolik gamelan Ketuk Tilu.
Rebab memiliki peran penting dalam menghubungkan penonton dengan
suasana batin yang ingin disampaikan dalam pertunjukan. Suara rebab
yang khas mampu menggugah perasaan dan memperdalam pengalaman
estetis. Dengan demikian, rebab tidak hanya sebagai alat musik, tetapi juga
medium ekspresi spiritual yang memperkaya keseluruhan pertunjukan
Ketuk Tilu.

c. Kendang: Pengatur Ritme Kehidupan
Kendang, terdiri dari kendang besar (indung) dan kendang kecil
(kulanter), berfungsi mengatur tempo dan dinamika permainan. Secara

75



simbolis, kendang melambangkan denyut nadi kehidupan dan ritme alam
yang harus dijaga keseimbangannya (Spiller, 2005). Kendang juga
berperan penting dalam mengarahkan interaksi antar pemain,
menciptakan sinkronisasi yang harmonis dalam pertunjukan. Ritme yang
dihasilkan kendang mencerminkan siklus alam dan perubahan waktu,
menegaskan keterhubungan manusia dengan alam sekitar.

Teknik permainan kendang yang kompleks dan variatif
mencerminkan dinamika kehidupan manusia yang penuh perubahan dan
tantangan. Kendang juga menjadi media komunikasi antara pemain
gamelan dan penari, memperkuat hubungan sosial dan koordinasi dalam
pertunjukan (Sedyawati, 1991). Melalui variasi pola pukulan kendang,
pemain dapat mengekspresikan berbagai suasana hati dan emosional
dalam pertunjukan. Interaksi dinamis antara kendang dan gerakan penari
menciptakan harmoni visual dan auditori yang memperkaya pengalaman
seni. Dengan demikian, kendang berperan tidak hanya sebagai alat musik
tetapi juga sebagai sarana narasi dan ekspresi budaya.

d. Gong: Penanda Siklus dan Kesakralan

Gong dalam gamelan Ketuk Tilu memiliki suara yang dalam dan
bergema, berfungsi sebagai penanda siklus lagu atau bagian tertentu dalam
musik (Daniswari, 2022). Gong melambangkan kesakralan dan keabadian,
menjadi simbol penghubung antara dunia manusia dan dunia roh. Suara
gong yang resonan menciptakan suasana khidmat yang mendalam dalam
pertunjukan. Kehadirannya memperkuat dimensi ritual serta menegaskan
makna filosofis dalam seni gamelan Ketuk Tilu.

Suara gong yang menggema mengingatkan masyarakat akan
pentingnya menjaga keseimbangan kosmik dan spiritual dalam kehidupan
sehari-hari (Saepudin & Yulaeliah, 2021). Gong juga berfungsi sebagai
penanda awal dan akhir suatu sesi pertunjukan atau ritual, memberikan
struktur yang jelas dalam tradisi musikal. Suara gong yang dalam dan
resonan mampu menciptakan suasana hening dan reflektif, mendorong
kesadaran akan hubungan manusia dengan alam semesta. Oleh karena itu,
gong dianggap sebagai simbol kekuatan sakral yang menghubungkan
dunia fisik dan spiritual.

e. Kecrek: Aksen Ritmis dan Energi

Kecrek adalah alat pukul kecil yang memberikan aksen ritmis
dalam gamelan Ketuk Tilu. Kecrek melambangkan energi dan semangat
yang menggerakkan kehidupan dan pertunjukan (Spiller, 2005). Kecrek
berfungsi sebagai penanda perubahan tempo dan dinamika dalam
permainan gamelan, sehingga memberikan nuansa hidup pada musik.

76



Suara tajam dan cepat dari kecrek membantu menjaga kekompakan para
pemain serta penonton dalam mengikuti alunan musik. Dengan demikian,
kecrek tidak hanya sekadar alat musik, tetapi juga simbol vitalitas dan
keberlangsungan tradisi.

Pukulan kecrek yang tajam dan cepat menambah warna ritmis
yang memperkuat pola ketukan utama, menciptakan suasana musik yang
hidup dan penuh gairah (Sedyawati, 1991). Pukulan kecrek yang konsisten
juga membantu menjaga kestabilan tempo sehingga seluruh pemain
gamelan dapat berinteraksi secara harmonis. Intensitas dan kecepatan
pukulan dapat disesuaikan untuk menyesuaikan mood pertunjukan, baik
saat suasana ceria maupun khidmat. Dengan demikian, kecrek menjadi
elemen penting yang memberikan karakter khas dan dinamika pada musik
gamelan Ketuk Tilu.

6.1.3 Pola Ketukan sebagai Simbol Siklus Kehidupan dan Alam

Pola ketukan tiga yang menjadi ciri khas gamelan Ketuk Tilu tidak
hanya aspek musikal, tetapi juga simbolis. Angka tiga dalam berbagai
budaya, termasuk Sunda, melambangkan keseimbangan dan kesatuan
antara tiga unsur penting: manusia, alam, dan roh leluhur (Daniswari,
2022). Pola ketukan tiga ini menciptakan harmoni yang mencerminkan
keterpaduan antara dunia fisik dan spiritual. Dengan demikian, musik
Ketuk Tilu menjadi wadah untuk memperkuat hubungan kosmis yang
menopang keberlangsungan hidup masyarakat Sunda.

Pola ketukan ini mencerminkan siklus kehidupan yang terus
berulang, seperti siklus musim, pertumbuhan tanaman, dan siklus
kehidupan manusia. Musik yang dihasilkan menjadi media untuk
mengingatkan masyarakat akan pentingnya menjaga harmoni dan
keseimbangan dalam kehidupan (Heggli et al., 2021). Melalui pengulangan
pola ketukan, pendengar diajak untuk merenungkan ritme alami yang
mengatur segala sesuatu di dunia ini. Musik Ketuk Tilu berfungsi sebagai
pengingat akan siklus dan perubahan yang tak terelakkan, sehingea
menumbuhkan kesadaran akan pentingnya sikap bijaksana dalam
menghadapi kehidupan. Dengan demikian, pertunjukan ini tidak hanya
menghibur, tetapi juga mendidik dan memperkuat nilai-nilai budaya.

Dalam pertunjukan, pola ketukan ini juga mendukung gerakan
tari yang melambangkan kesuburan, kekuatan, dan keharmonisan,
sechingga musik dan tari menjadi satu kesatuan simbolik yang kuat
(Wijayanto et al., 2024). Gerakan tari yang serasi dengan pola ketukan
memperkuat makna simbolik dan menciptakan pengalaman estetis yang
mendalam bagi penonton. Keselarasan ini menegaskan hubungan erat
antara musik, tati, dan nilai-nilai budaya dalam tradisi Ketuk Tilu.

77



6.1.4 Fungsi Simbolis dalam Konteks Ritual dan Sosial

Gamelan Ketuk Tilu digunakan dalam berbagai upacara adat
masyarakat Sunda, seperti upacara panen, permohonan hujan, dan hajat
bumi. Dalam konteks ini, alat musik dan pola ketukan memiliki fungsi
simbolis sebagai media komunikasi dengan kekuatan gaib dan leluhur
(Sedyawati, 1991). Gamelan Ketuk Tilu juga berperan dalam menjaga
keharmonisan sosial dan spiritual komunitas, memperkuat rasa
kebersamaan antarwarga. Melalui ritual musik ini, masyarakat Sunda
mengekspresikan penghormatan serta harapan agar keselamatan dan
kesejahteraan senantiasa terjaga.

Musik gamelan yang mengalun dengan pola irama khas menjadi
sarana ungkapan syukur atas kesuburan dan hasil panen, sekaligus
memohon keselamatan dan kesejahteraan. Pola ketukan dan instrumen
gamelan melambangkan siklus alam dan kehidupan yang harus dijaga
keseimbangannya oleh manusia (Sumarsam, 1995). Melalui musik
gamelan, masyarakat menyampaikan harapan dan doa secara kolektif
dalam harmoni suara yang mengalun. Instrumen gamelan tidak hanya
memerankan fungsi musikal, tetapi juga memiliki nilai simbolis yang
mendalam. Dengan demikian, pertunjukan gamelan menjadi bagian
penting dalam menjaga hubungan harmonis antara manusia dan alam.

Selain fungsi ritual, gamelan Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai
media hiburan dan ekspresi sosial dalam masyarakat. “Musik dan tari yang
diiringi gamelan menjadi sarana mempererat hubungan sosial, menjaga
identitas budaya, dan mengekspresikan nilai-nilai kehidupan” (Hermono,
2023). Melalui penampilan gamelan Ketuk Tilu, masyarakat dapat
menyalurkan kreativitas dan kegembiraan secara kolektif. Selain itu,
kegiatan ini menjadi momentum penting untuk melestarikan warisan
budaya yang terus diwariskan dari generasi ke generasi.

6.2 Ronggeng sebagai Penghubung antara Dunia Manusia dan
Roh Leluhur

Dalam tradisi seni pertunjukan masyarakat Sunda, penari
ronggeng memegang peranan sentral yang tidak hanya bersifat artistik
tetapi juga spiritual (Reffali & Jaenudin, 2023). Dalam pertunjukan Ketuk
Tilu, ronggeng bukan sekadar penghibur atau penari biasa, melainkan
sosok yang dianggap sebagai mediator atau penghubung antara dunia
manusia dan dunia roh leluhur. Fungsi ini menjadikan ronggeng sebagai
pusat pertunjukan sekaligus pemimpin upacara yang memiliki peranan
penting dalam menjaga keseimbangan spiritual masyarakat Sunda.
Penjelasan ini akan menguraikan secara mendalam peran ronggeng sebagai

78



mediator spiritual, berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

6.2.1 Sejarah dan Konteks Budaya Ronggeng dalam Ketuk Tilu

Tari Ketuk Tilu merupakan tarian tradisional Sunda yang berasal
dari wilayah Priangan, Jawa Barat. Pertunjukan ini awalnya merupakan
bagian dari ritual agraris yang melibatkan musik gamelan Ketuk Tilu dan
tarian ronggeng sebagai pusatnya (Gaby, 2025; Pratama, 2025; Widiarti &
Kusno, 2025). Ronggeng dalam tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai
penari dan penyanyi, tetapi juga sebagai figur yang memiliki kekuatan
spiritual.

Menurut Daniswara (2022), ronggeng dalam konteks Ketuk Tilu
memiliki kedudukan sebagai shaman atau dukun yang mampu
berkomunikasi dengan alam gaib dan leluhur. Hal ini menjadikan
ronggeng bukan sekadar penghibur, tetapi juga mediator yang
menghubungkan dunia manusia dengan dunia roh.

6.2.2 Fungsi Spiritual Ronggeng sebagai Mediator
a. Penghubung Dunia Manusia dan Roh Leluhur

Ronggeng dianggap memiliki kemampuan shamanistik untuk
menjembatani komunikasi antara manusia dan roh leluhur. Dalam upacara
adat seperti panen padi dan hajat bumi, ronggeng memainkan peran
penting dalam menyampaikan doa dan harapan masyarakat kepada
kekuatan gaib yang diyakini mengatur kesuburan dan kesejahteraan
(Sedyawati, 1991). Ronggeng tidak hanya berperan sebagai penari, tetapi
juga sebagai mediator spiritual yang memperkuat ikatan antara dunia
manusia dan dunia gaib. Gerakan dan nyanyian ronggeng mengandung
makna ritual yang diyakini dapat mempengaruhi kekuatan alam demi
keberhasilan panen dan kesejahteraan komunitas. Dengan demikian,
keberadaan ronggeng menjadi kunci dalam menjaga kelangsungan tradisi
dan kepercayaan masyarakat Sunda.

Melalui tarian dan nyanyiannya yang diiringi gamelan Ketuk Tilu,
ronggeng menjadi medium ekspresi spiritual yang menghubungkan dunia
nyata dengan dunia supranatural. Musik dan gerakan tari yang
mengandung simbolisme mendalam menciptakan suasana sakral yang
memperkuat makna ritual (Waluya, 2022). Ronggeng menggunakan
ekspresi tubuh dan vokal untuk menyampaikan pesan-pesan gaib yang
sulit diungkapkan secara verbal. Hal ini membuat pertunjukan Ketuk Tilu
menjadi pengalaman yang melibatkan seluruh indera dan memperdalam
keterhubungan spiritual para peserta.

79



b. Simbol Kesuburan dan Kehidupan

Ronggeng juga merupakan simbol kesuburan dan kehidupan
dalam masyarakat agraris Sunda. Gerakan tari ronggeng yang lincah dan
ekspresif melambangkan dinamika alam dan siklus kehidupan yang terus
berulang (Widiarti & Kusno, 2025). Kehadirannya dalam pertunjukan
menjadi lambang harapan akan keberlanjutan dan keseimbangan alam.
Ronggeng juga berfungsi sebagai perwujudan doa dan rasa syukur
masyarakat terhadap kelimpahan hasil bumi dan kesejahteraan bersama.

6.2.3 Ronggeng sebagai Pusat Pertunjukan dan Pemimpin
Upacara
a. Pusat Pertunjukan

Dalam pertunjukan Ketuk Tilu, ronggeng menjadi pusat
perhatian dan energi pertunjukan. Ia tidak hanya menari, tetapi juga
menyanyi dan berinteraksi dengan penonton serta musisi gamelan
(Daniswari, 2022). Peran ini menjadikan ronggeng sebagai primadona
yang menggerakkan dinamika pertunjukan. Keberadaan ronggeng yang
enerjik dan karismatik membantu menciptakan suasana yang hidup dan
penuh semangat, membuat pertunjukan semakin menarik dan interaktif.
Selain itu, kemampuan ronggeng dalam menghubungkan berbagai elemen
pertunjukan memperkuat ikatan emosional antara penonton, musisi, dan
penati.

b. Pemimpin Upacara

Selain sebagai penghibur, ronggeng juga memegang peranan
sebagai pemimpin upacara adat. la memandu jalannya ritual dan
memastikan bahwa komunikasi spiritual antara manusia dan leluhur
berlangsung dengan lancar (Sawargi, 2012). Fungsi ini menegaskan posisi
ronggeng sebagai figur sentral dalam menjaga keseimbangan spiritual dan
sosial masyarakat.

6.2.4 Transformasi Peran Ronggeng dalam Sejarah
a. Masa Kolonial dan Penurunan Citra

Pada masa kolonial, citra ronggeng mengalami penurunan karena
dianggap sebagai penghibur yang kurang bermoral oleh pihak kolonial dan
sebagian masyarakat (Sedyawati, 1991). Hal ini menyebabkan ronggeng
kehilangan sebagian fungsi spiritual dan ritualnya. Stigma negatif ini
mempengaruhi pandangan masyarakat sehingga peran ronggeng lebih
banyak dipandang dari sisi hiburan semata. Meski demikian, ronggeng
tetap bertahan sebagai simbol budaya dan warisan tradisional yang terus
berusaha direhabilitasi dan diapresiasi kembali.

80



b. Kebangkitan dan Pelestarian

Setelah kemerdekaan Indonesia, kesadaran akan pentingnya
pelestarian budaya tradisional meningkat. Ronggeng kembali mendapat
pengakuan sebagai bagian penting dari seni dan budaya Sunda yang
bernilai tinggi (Waluya, 2022). Upaya pelestarian dilakukan melalui
pendidikan seni tradisional, festival budaya, dan dokumentasi. Pengakuan
ini mendorong revitalisasi ronggeng sebagai warisan budaya yang hidup
dan relevan dalam kehidupan masyarakat modern Sunda.

6.2.5 Nilai Sosial dan Budaya Ronggeng
a. Simbol Identitas Budaya Sunda

Ronggeng merupakan simbol identitas budaya Sunda yang kaya
akan nilai tradisional dan spiritual. Perannya dalam pertunjukan Ketuk
Tilu memperkuat rasa kebanggaan dan keterikatan masyarakat terhadap
warisan budaya mereka (Radea, 2020). Sebagai penjaga tradisi, ronggeng
melestarikan cerita, nilai, dan filosofi yang tersimpan dalam setiap gerak
dan lagu. Kehadirannya dalam pertunjukan tidak hanya menghibur, tetapi
juga mengedukasi generasi muda tentang pentingnya menjaga dan
menghormati budaya leluhur. Dengan demikian, ronggeng menjadi pilar
penting dalam mempertahankan kontinuitas budaya Sunda di tengah
perkembangan zaman.Sebagai penjaga tradisi, ronggeng melestarikan
cerita, nilai, dan filosofi yang tersimpan dalam setiap gerak dan lagu.
Kehadirannya dalam pertunjukan tidak hanya menghibur, tetapi juga
mengedukasi generasi muda tentang pentingnya menjaga dan
menghormati budaya leluhur. Dengan demikian, ronggeng menjadi pilar
penting dalam mempertahankan kontinuitas budaya Sunda di tengah
perkembangan zaman.

b. Penguat Solidaritas Komunitas

Pertunjukan ronggeng yang diiringi gamelan Ketuk Tilu menjadi
momen penting dalam kehidupan sosial masyarakat. Musik dan tati yang
hidup dan interaktif mempererat hubungan antaranggota komunitas serta
menjaga solidaritas sosial (Herdiani, 2014). Pertunjukan ini juga berfungsi
sebagai wadah untuk berbagi kebahagiaan dan memperkuat rasa persatuan
di antara masyarakat. Melalui interaksi bersama dalam pertunjukan, nilai-
nilai gotong royong dan saling menghormati semakin terinternalisasi
dalam kehidupan sehari-hari.

6.2.6 Tantangan dan Pelestarian Peran Ronggeng
a. Tantangan Modernisasi
Peran ronggeng menghadapi tantangan dari modernisasi dan

81



globalisasi yang membawa perubahan gaya hidup dan minat masyarakat,
terutama generasi muda (Waluya, 2022). Hiburan modern yang lebih
mudah diakses dan populer mengancam kebetrlangsungan tradisi
ronggeng dan gamelan Ketuk Tilu.

b. Upaya Pelestarian

Berbagai upaya pelestarian dilakukan oleh komunitas seni,
lembaga pendidikan, dan pemerintah untuk menjaga keberadaan ronggeng
dan perannya dalam pertunjukan Ketuk Tilu (Sedyawati, 1991).
Pendidikan seni tradisional, festival budaya, dan dokumentasi seni menjadi
media penting dalam mengenalkan dan melestarikan tradisi ini.

6.3 Kepercayaan dan Kemistisan yang Melekat dalam Pertunjukan
Ketuk Tilu pada Masa Lalu

Pertunjukan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya
masyarakat Sunda yang kaya akan nilai spiritual dan simbolis. Pada masa
lalu, pertunjukan ini tidak sekadar menjadi hiburan, melainkan sebuah
ritual sakral yang sarat dengan kepercayaan dan kemistisan. Masyarakat
Sunda memandang Ketuk Tilu sebagai sarana komunikasi dengan
kekuatan gaib dan dewi padi, Dewi Sti, yang dipercaya dapat membawa
keselamatan, kesuburan, dan kesejahteraan bagi komunitas agraris. Tokoh
sentral dalam pertunjukan ini, yakni ronggeng, dianggap memiliki
kekuatan magis dan spiritual yang mampu menghubungkan manusia
dengan leluhur dan alam gaib. Namun, pada masa kolonial, citra ronggeng
sempat mengalami penurunan karena dianggap sekadar penghibur,
sebelum akhirnya kembali diangkat sebagai seni bernilai estetika dan
budaya. Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam
kepercayaan dan kemistisan yang melekat dalam pertunjukan Ketuk Tilu
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

6.3.1 Konteks Budaya dan Kepercayaan Masyarakat Sunda
a. Masyarakat Agraris dan Hubungan dengan Alam Gaib
Masyarakat Sunda pada masa lalu sangat bergantung pada
pertanian, khususnya tanaman padi, yang menjadi sumber kehidupan
utama. Dalam konteks ini, alam dan kekuatan gaib dianggap saling terkait
dan memiliki peran penting dalam menjamin kesuburan tanah dan hasil
panen (Mulyadi, 2023). Kepercayaan terhadap Dewi Sti, dewi padi dan
kesuburan, sangat kuat dan menjadi pusat ritual agraris.
Palapa (2016b) menjelaskan bahwa dalam budaya agraris Sunda,
ritual dan seni pertunjukan seperti Ketuk Tilu menjadi media untuk
menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan gaib. Musik

82



dan tari dalam pertunjukan ini bukan hanya hiburan, tetapi juga sarana
komunikasi spiritual yang mengandung doa dan permohonan kepada
kekuatan supranatural.

b. Ketuk Tilu sebagai Ritual Sakral

Pertunjukan Ketuk Tilu pada masa lalu dipandang sebagai ritual
sakral yang mengandung unsur magis dan spiritual. Pola irama gamelan
Ketuk Tilu yang khas, bersama dengan gerakan tari ronggeng,
menciptakan suasana mistis yang diyakini mampu memanggil dan
berkomunikasi dengan roh leluhur dan Dewi Sri (Sedyawati, 1991).
Kepercayaan ini memperkuat peranan pertunjukan sebagai wahana
penghubung antara dunia manusia dan alam gaib yang sakral. Dengan
demikian, Ketuk Tilu bukan sekadar seni hiburan, melainkan juga sarana
pemeliharaan keseimbangan kosmis dan kesejahteraan komunitas agraris.

Menurut Sylvie Meiliana (2023), ronggeng sebagai tokoh sentral
dalam pertunjukan memiliki peran sebagai mediator spiritual yang
menghubungkan dunia manusia dengan dunia gaib. Ronggeng dianggap
memiliki kekuatan magis yang mampu membawa berkah dan keselamatan
bagi masyarakat.

6.3.2 Unsur Kemistisan dalam Pertunjukan Ketuk Tilu
a. Peran Ronggeng sebagai Tokoh Magis

Ronggeng bukan hanya penari dan penyanyi, tetapi juga sosok
yang dianggap memiliki kemampuan spiritual dan magis. Dalam
pertunjukan Ketuk Tilu, ronggeng dipercaya mampu memasuki keadaan
trance atau kesurupan, yang memungkinkan komunikasi dengan roh
leluhur dan kekuatan gaib (Mulyadi, 2023). Keberadaan ronggeng dalam
kondisi trance ini memperkuat dimensi sakral pertunjukan dan
memperdalam makna ritualnya dalam budaya Sunda.

Fenomena ini menjadikan pertunjukan Ketuk Tilu sebagai ritual
yang hidup dan penuh misteri, di mana musik, tari, dan spiritualitas
menyatu dalam satu kesatuan yang utuh. Ronggeng menjadi pusat energi
pertunjukan yang menggerakkan dinamika spiritual dan sosial (Alfarizky,
2023). Kehadiran ronggeng yang mampu memasuki trance memberikan
pengalaman transformatif bagi penonton dan peserta ritual, menciptakan
ikatan emosional yang kuat. Selain itu, perpaduan unsur magis dan seni ini
memperlihatkan kekayaan budaya Sunda yang kompleks dan mendalam.

b. Musik dan Tari sebagai Media Komunikasi Spiritual
Musik gamelan Ketuk Tilu dengan pola irama yang berulang dan
mendayu-dayu menciptakan suasana yang menghipnotis dan mendukung

83



fungsi ritual. Tari ronggeng yang lincah dan ekspresif menjadi sarana
ekspresi doa dan permohonan kepada kekuatan gaib (Sedyawati, 1991).
Suasana yang tercipta melalui kombinasi musik dan tari tersebut
membantu meningkatkan fokus dan kesadaran spiritual para peserta ritual.
Gerakan tari ronggeng yang penuh makna menjadi media komunikasi
nonverbal yang memperkuat ikatan antara manusia dan alam gaib. Dengan
demikian, pertunjukan ini bukan sekadar hiburan, tetapi juga sarana
penyampaian harapan dan doa dalam konteks kepercayaan tradisional.
Menurut Widiarti dan Kusno (2025), kombinasi musik dan tari
dalam Ketuk Tilu menjadi bahasa simbolik yang menyampaikan pesan
spiritual dan sosial, memperkuat hubungan antara manusia dan alam gaib.

6.3.3 Perubahan Citra Ronggeng pada Masa Kolonial
a. Penurunan Citra Ronggeng

Pada masa kolonial, citra ronggeng mengalami penurunan karena
pengaruh budaya Barat dan pandangan kolonial yang menganggap
ronggeng sebagai penghibur yang kurang bermoral (Herdiani, 2014). Hal
ini menyebabkan ronggeng kehilangan sebagian fungsi spiritual dan
ritualnya, serta mengalami marginalisasi sosial.

Sedyawati (1991) mencatat bahwa ronggeng pada masa ini lebih
banyak dipandang sebagai entertainer komersial, sehingga nilai-nilai magis
dan spiritual yang melekat pada pertunjukan Ketuk Tilu mulai terabaikan.
Perubahan ini menyebabkan tradisi Ketuk Tilu mengalami pergeseran
fungsi dari ritual sakral menjadi hiburan semata. Akibatnya, hubungan
antara masyarakat dengan dimensi spiritual dalam pertunjukan semakin
berkurang. Namun, beberapa komunitas masith berusaha melestarikan
nilai-nilai asli dengan menggabungkan elemen magis dalam pertunjukan
modern.

b. Dampak Sosial dan Budaya

Penurunan citra ronggeng berdampak pada perubahan fungsi
pertunjukan Ketuk Tilu yang semakin bergeser ke arah hiburan semata.
Namun, masyarakat Sunda tetap mempertahankan nilai-nilai budaya dan
estetika yang terkandung dalam seni ini sebagai bagian dari identitas
mereka (Mulyadi, 2023). Meski mengalami perubahan fungsi, Ketuk Tilu
tetap menjadi wahana penting untuk mengekspresikan nilai-nilai sosial dan
budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Upaya pelestarian dan
pengembangan seni ini terus dilakukan agar generasi mendatang dapat
mengenal dan menghargai warisan budaya Sunda.

84



6.3.4 Kebangkitan dan Pelestarian Pertunjukan Ketuk Tilu
a. Revitalisasi Seni Tradisional

Setelah masa kolonial, terjadi kebangkitan kesadaran akan
pentingnya pelestarian seni tradisional, termasuk Ketuk Tilu dan peran
ronggeng. Upaya revitalisasi dilakukan melalui pendidikan seni, festival
budaya, dan dokumentasi pertunjukan (Herdiani, 2014). Inisiatif ini
bertujuan untuk menjaga keberlangsungan tradisi dan memperkenalkan
nilai budaya kepada generasi muda. Dengan dukungan tersebut, Ketuk
Tilu dan ronggeng semakin dikenal luas dan dihargai sebagai warisan
budaya yang berharga.

Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) menegaskan bahwa
“revitalisasi ini membantu mengembalikan nilai-nilai spiritual dan estetika
Ketuk Tilu, sekaligus mengangkat kembali citra ronggeng sebagai tokoh
budaya yang bermartabat.” Revitalisasi ini juga membuka ruang bagi
ckspresi kreatif yang sejalan dengan perkembangan zaman tanpa
mengorbankan keaslian tradisi. Dengan demikian, Ketuk Tilu dan sosok
ronggeng kembali dipandang sebagai simbol kekayaan budaya yang patut
dibanggakan dan dilestarikan.

b. Peran dalam Identitas Budaya Sunda

Pertunjukan Ketuk Tilu dan ronggeng kini menjadi simbol
kebanggaan budaya Sunda yang hidup dan berkembang. Musik dan tari ini
tidak hanya dipertunjukkan sebagai hiburan, tetapi juga sebagai warisan
budaya yang mengandung nilai filosofis dan spiritual (Mulyadi, 2023).
Melalui pertunjukan yang terus dilestarikan, masyarakat Sunda dapat
mempertahankan identitas budaya mereka di tengah arus modernisasi.
Ketuk Tilu dan ronggeng menjadi sarana edukatif yang memperkenalkan
nilai-nilai lokal kepada generasi muda. Selain itu, keberadaan mereka
memperkuat rasa kebersamaan dan keberlanjutan tradisi dalam kehidupan
sosial.

Widiarti dan Kusno (2025) menyatakan bahwa “Ketuk Tilu dan
Ronggeng menjadi media penting dalam menjaga keberlangsungan tradisi
dan memperkuat identitas komunitas Sunda di era modern.” Peran ini
membantu komunitas untuk tetap terhubung dengan akar budaya
sekaligus menyesuaikan diri dengan dinamika sosial kontemporer. Melalui
seni pertunjukan ini, nilai-nilai kearifan lokal terus diwariskan dan hidup
dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Sunda.

6.4 Transformasi Makna Spiritual menjadi Nilai Estetika dan
Budaya Kontemporer
Ketuk Tilu adalah salah satu warisan budaya Sunda yang kaya

85



akan nilai filosofis, spiritual, dan estetika. Awalnya, pertunjukan Ketuk
Tilu berfungsi sebagai ritual agraris yang sarat dengan makna spiritual dan
kemistisan, terutama dalam konteks upacara panen, permohonan hujan,
dan hajat bumi. Namun, seiring perkembangan zaman dan perubahan
sosial budaya, makna spiritual dan ritual tersebut mengalami transformasi
menjadi nilai estetika dan budaya kontemporer. Fungsi Ketuk Tilu
bergeser dari ritual ke hiburan dan seni pertunjukan yang dinikmati dalam
berbagai acara sosial dan budaya. Tari Ketuk Tilu berkembang menjadi
cikal bakal tari Jaipongan yang lebih modern dan populer, dengan
penckanan pada ekspresi seni dan hiburan. Ronggeng, yang sebelumnya
dianggap sebagai mediator spiritual, kini lebih dilihat sebagai seniman dan
ikon budaya yang mengekspresikan kegembiraan, keindahan, dan identitas
budaya Sunda dalam konteks yang lebih luas dan modern. Penjelasan
berikut menguraikan secara mendalam proses transformasi ini
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

6.4.1 Makna Spiritual dan Ritual dalam Pertunjukan Ketuk Tilu
a. Fungsi Ritual dan Spiritualitas

Pada masa lalu, Ketuk Tilu merupakan bagian integral dari
upacara adat masyarakat Sunda yang berfungsi sebagai media komunikasi
dengan kekuatan gaib dan leluhur. Musik gamelan Ketuk Tilu dengan pola
irama khas dan tarian ronggeng yang ekspresif menciptakan suasana sakral
dan mistis (Supriyadi, Turmudi, Afgani Dahlan, et al., 2024). Pertunjukan
ini menjadi sarana ungkapan syukur kepada Dewi Sri, dewi padi dan
kesuburan, serta permohonan keselamatan dan kesejahteraan bagi
masyarakat agraris (Mulyadi, 2023). Kehadiran pertunjukan ini tidak hanya
memperkuat ikatan spiritual tetapi juga memperkokoh harmoni sosial
dalam komunitas masyarakat Sunda.

Ronggeng sebagai tokoh sentral dalam pertunjukan memiliki
peran sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia manusia
dengan dunia roh leluhur (Sedyawati, 1991). Gerakan tari dan musik
gamelan yang mengiringinya mengandung simbolisme mendalam yang
merefleksikan harmoni antara alam, manusia, dan kekuatan gaib.

b. Simbolisme Alat Musik dan Pola Ketukan

Alat musik utama seperti ketuk, rebab, kendang, gong, dan kecrek
memiliki makna simbolis yang terkait dengan siklus kehidupan dan
keseimbangan alam (Spiller, 2005). Pola ketukan tiga yang menjadi ciri
khas Ketuk Tilu melambangkan keseimbangan antara manusia, alam, dan
roh leluhur. Musik dan tari bersama-sama menjadi bahasa simbolik yang
menyampaikan nilai-nilai spiritual dan filosofi hidup masyarakat Sunda

86



(Simbolon et al., 2024). Simbolisme ini mengajarkan pentingnya harmoni
dan keharmonisan dalam menjalani kehidupan sehari-hari. Melalui
ckspresi artistik tersebut, masyarakat Sunda mewujudkan rasa hormat dan
keterikatan mereka dengan alam serta leluhur secara mendalam.

6.4.2 Proses Transformasi Makna Spiritual ke Nilai Estetika dan
Budaya Kontemporer
a. Pergeseran Fungsi dari Ritual ke Hiburan

Seiring dengan perubahan sosial dan budaya, terutama pada masa
kolonial dan pasca-kolonial, fungsi Ketuk Tilu mengalami pergeseran yang
signifikan. Menurut Ida Mulyati dan Mas Nanu Munajar (2024),
pertunjukan Ketuk Tilu mulai dipentaskan di luar konteks ritual adat,
seperti dalam pesta rakyat, hajatan, dan pertunjukan seni yang lebih
bersifat hiburan.

Perubahan ini menyebabkan fungsi spiritual dan ritual bergeser
menjadi fungsi estetika dan hiburan. Musik dan tari Ketuk Tilu menjadi
media ekspresi seni yang dinamis dan interaktif, yang mampu menarik
perhatian penonton dari berbagai kalangan (Spiller, 2005). Transformasi
ini memperluas jangkauan pengaruh Ketuk Tilu dalam budaya populer
tanpa menghilangkan akar tradisinya. Dengan demikian, seni ini tetap
relevan dan hidup dalam konteks sosial yang lebih luas dan modern.

b. Perkembangan Tari Jaipongan sebagai Modernisasi Ketuk Tilu

Tari Jaipongan yang muncul pada tahun 1970-an merupakan hasil
pengembangan dan modernisasi dari tari Ketuk Tilu. Jaipongan
mengadopsi unsur gerak dan musik Ketuk Tilu, namun dengan
penambahan gerakan yang lebih teatrikal dan ekspresif, serta pola musik
yang lebih cepat dan variatif (Herdiani, 2014). Perkembangan ini
menjadikan Jaipongan sebagai tarian yang lebih dinamis dan mudah
diterima oleh masyarakat luas, termasuk generasi muda. Selain itu,
Jaipongan berhasil menjaga keseimbangan antara inovasi artistik dan
pelestarian nilai-nilai budaya Sunda yang mendalam.

Jaipongan menjadi tarian yang lebih populer dan diterima secara
luas sebagai bagian dari budaya kontemporer Sunda dan nasional.
Transformasi ini menunjukkan kemampuan seni tradisional untuk
beradaptasi dan berkembang tanpa kehilangan akar budaya (Mulyadi,
2023). Penerimaan luas ini juga mendorong penyebaran Jaipongan ke
berbagai daerah di Indonesia dan bahkan ke panggung internasional.
Dengan begitu, Jaipongan tidak hanya menjadi media hiburan, tetapi juga
simbol identitas budaya yang hidup dan terus berkembang.

87



c. Ronggeng sebagai Seniman dan Ikon Budaya

Peran ronggeng juga mengalami transformasi. Dari yang
sebelumnya dianggap sebagai mediator spiritual dan tokoh ritual, kini
ronggeng lebih dipandang sebagai seniman dan ikon budaya yang
mengekspresikan kegembiraan, keindahan, dan identitas budaya Sunda
(Sedyawati, 1991). Transformasi peran ronggeng ini mencerminkan
perubahan sosial dan nilai budaya yang dinamis dalam masyarakat Sunda.
Ronggeng kini menjadi simbol modernitas yang tetap memegang akar
tradisionalnya dengan kuat.

Ronggeng menjadi pusat pertunjukan yang menampilkan ekspresi
seni yang hidup dan menarik, serta menjadi simbol kebanggaan budaya
yang mampu menjembatani tradisi dan modernitas (Reffali & Jaenudin,
2023). Ronggeng memadukan gerakan tari yang memukau dengan musik
pengiring yang dinamis, menciptakan suasana yang penuh energi.
Kehadiran ronggeng juga memperkuat peran perempuan dalam
pelestarian budaya dan seni tradisional. Dengan terus berkembang,
ronggeng berhasil menarik perhatian generasi muda sekaligus menjaga
nilai-nilai budaya tetap hidup.

6.4.3 Nilai Estetika dan Budaya Kontemporer dalam Pertunjukan
Ketuk Tilu
a. Ekspresi Seni dan Hiburan

Dalam konteks kontemporer, pertunjukan Ketuk Tilu menjadi
media hiburan yang dinamis dan interaktif. Musik gamelan yang ritmis dan
melodi yang ekspresif mendukung gerakan tari yang enerjik dan penuh
ekspresi (Kurniasih et al., 2025; Spiller, 2005). Pertunjukan ini mampu
menarik perhatian penonton dari berbagai kalangan karena menghadirkan
pengalaman yang hidup dan menyenangkan. Selain sebagai hiburan, Ketuk
Tilu juga berfungsi sebagai sarana pelestarian budaya yang relevan di era
modern.

Pertunjukan ini sering kali berlangsung dalam berbagai acara
sosial, festival budaya, dan panggung seni, menjadi sarana untuk
mengekspresikan kreativitas dan memperkuat identitas budaya (Kurniasih
et al., 2025; Reffali & Jaenudin, 2023). Melalui pertunjukan ini, masyarakat
dapat merasakan kebersamaan dan menjaga warisan budaya leluhur. Para
seniman terus mengembangkan inovasi tanpa mengabaikan nilai-nilai
tradisional yang melekat. Dengan demikian, Ketuk Tilu tidak hanya
menjadi hiburan tetapi juga alat pendidikan budaya yang efektif.

b. Media Penguatan Identitas Budaya
Ketuk Tilu sebagai seni pertunjukan kontemporer berperan

88



penting dalam memperkuat identitas budaya masyarakat Sunda. Melalui
pertunjukan ini, nilai-nilai tradisional tetap dipertahankan dan
dikomunikasikan kepada generasi muda dan masyarakat luas (Herdiani,
2017; Mulyadi, 2024). Ketuk Tilu sebagai seni pertunjukan kontemporer
berperan penting dalam memperkuat identitas budaya masyarakat Sunda.
Melalui pertunjukan ini, nilai-nilai tradisional tetap dipertahankan dan
dikomunikasikan kepada generasi muda dan masyarakat luas secara efektif
dan bermakna.

Pertunjukan Ketuk Tilu juga menjadi simbol kebanggaan budaya
yang hidup dan berkembang, yang mampu beradaptasi dengan perubahan
zaman tanpa kehilangan makna filosofis dan spiritualnya (Sedyawati,
1991). Pertunjukan Ketuk Tilu mencerminkan kekayaan budaya Sunda
yang terus dijaga oleh masyarakatnya. Adaptasi dalam pertunjukan ini
tidak menghilangkan nilai-nilai tradisional, justru memperkuat pesan
budaya yang ingin disampaikan. Dengan demikian, Ketuk Tilu menjadi
jembatan antara masa lalu dan masa kini, memperkuat rasa kebersamaan
dan identitas budaya.

6.4.4 Tantangan dan Peluang dalam Pelestarian Ketuk Tilu
a. Tantangan Modernisasi dan Globalisasi

Perubahan fungsi Ketuk Tilu menghadapi tantangan dari
modernisasi dan globalisasi yang membawa perubahan gaya hidup dan
preferensi budaya masyarakat, terutama generasi muda (Mulyadi, 2023).
Hiburan modern yang lebih mudah diakses dan populer mengancam
keberlangsungan seni tradisional ini.

b. Upaya Pelestarian dan Inovasi

Berbagai upaya pelestarian dilakukan untuk menjaga keberadaan
Ketuk Tilu sebagai warisan budaya. Pendidikan seni tradisional, festival
budaya, dan dokumentasi pertunjukan menjadi media penting dalam
mengenalkan dan melestarikan seni ini (Kurniasih et al., 2025). Berbagai
upaya pelestarian dilakukan untuk menjaga keberadaan Ketuk Tilu sebagai
warisan budaya. Pendidikan seni tradisional, festival budaya, dan
dokumentasi pertunjukan menjadi media penting dalam mengenalkan dan
melestarikan seni ini secara berkelanjutan.

Inovasi dalam pertunjukan Ketuk Tilu, seperti penggabungan
dengan genre musik dan tari modern, membantu menjaga relevansi dan
daya tarik seni ini di era kontemporer (Mulyadi, 2024). Inovasi dalam
pertunjukan Ketuk Tilu, seperti penggabungan dengan genre musik dan
tari modern, membantu menjaga relevansi dan daya tarik seni ini di era
kontemporer secara berkelanjutan.

89



6.5 Simpulan

Alat musik utama dalam gamelan Ketuk Tilu ketuk, rebab,
kendang, gong, dan kecrek memiliki makna simbolis yang dalam terkait
dengan siklus kehidupan, keseimbangan alam, dan hubungan spiritual
antara manusia dan leluhur. Pola ketukan tiga menjadi ciri khas musik
Ketuk Tilu yang tidak hanya membentuk struktur musikal, tetapi juga
melambangkan harmoni antara manusia, alam, dan dunia roh.

Makna simbolis ini menjadikan gamelan Ketuk Tilu sebagai
media ungkapan syukur atas kesuburan dan hasil panen, serta sarana
komunikasi spiritual dalam ritual adat masyarakat Sunda. Selain itu,
gamelan ini juga berfungsi sebagai media hiburan dan ekspresi sosial yang
hidup dan dinamis, memperkuat identitas budaya dan solidaritas
komunitas.

Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu adalah warisan budaya
Sunda yang kaya makna filosofis dan simbolis, yang terus hidup dan
berkembang dalam konteks sosial dan budaya masyarakat.

Penari ronggeng dalam tari Ketuk Tilu memiliki peran sentral
sebagai pusat pertunjukan dan mediator spiritual yang menghubungkan
dunia manusia dengan dunia roh leluhur. Sebagai pusat pertunjukan,
ronggeng menjadi fokus perhatian dengan gerakan tari yang ekspresif dan
interaksi dinamis dengan musisi dan penonton. Sebagai mediator spiritual,
ronggeng berfungsi sebagai simbol kesuburan dan medium komunikasi
dalam ritual adat, terutama dalam upacara panen dan hajat bumi.

Peran ronggeng tidak hanya memiliki makna artistik, tetapi juga
nilai sosial dan budaya yang kuat, memperkuat identitas dan solidaritas
masyarakat Sunda. Meskipun menghadapi tantangan modernisasi, upaya
pelestarian dan inovasi menjadi kunci keberlangsungan peran ronggeng
dalam tradisi seni Sunda.

Pertunjukan Ketuk Tilu pada masa lalu sarat dengan kepercayaan
dan kemistisan. Masyarakat Sunda memandang pertunjukan ini sebagai
ritual sakral yang tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana
komunikasi dengan kekuatan gaib dan dewi padi, Dewi Sti. Musik gamelan
dengan pola irama khas dan tari ronggeng yang ekspresif menciptakan
suasana mistis yang mendalam.

Ronggeng sebagai tokoh sentral dianggap memiliki kekuatan
magis dan spiritual yang mampu menghubungkan manusia dengan leluhur
dan alam gaib, menjadi pusat pertunjukan sekaligus pemimpin upacara
penting dalam menjaga keseimbangan spiritual masyarakat Sunda.
Meskipun sempat mengalami penurunan citra pada masa kolonial,
ronggeng dan Ketuk Tilu kembali diangkat sebagai seni bernilai estetika
dan budaya yang hidup dan terus berkembang.

90



Pertunjukan Ketuk Tilu mengandung makna filosofis dan
spiritual yang mendalam, dengan simbolisme alat musik dan pola ketukan
yang merefleksikan harmoni alam dan manusia. Ronggeng berperan
sebagai penghubung dunia manusia dan roh leluhur, dan pertunjukan
Ketuk Tilu pada masa lalu sarat dengan kemistisan dan nilai ritual.

Namun, makna tersebut telah bertransformasi menjadi nilai
estetika dan budaya yang hidup dalam konteks kontemporer masyarakat
Sunda. Fungsi Ketuk Tilu bergeser dari ritual ke hiburan dan seni
pertunjukan yang dinikmati dalam berbagai acara sosial dan budaya. Tari
Ketuk Tilu berkembang menjadi cikal bakal tari Jaipongan yang lebih
modern dan populer, dengan peneckanan pada ekspresi seni dan hiburan.
Ronggeng kini lebih dilihat sebagai seniman dan ikon budaya yang
mengekspresikan kegembiraan, keindahan, dan identitas budaya Sunda
dalam konteks yang lebih luas dan modern.

91



Bab 7
Pelestarian dan Tantangan Gamelan Ketuk
Tilu di Era Modern

7.1 Upaya Pelestarian oleh Komunitas, Seniman, dan Lembaga
Kebudayaan

Gamelan dan tari Ketuk Tilu merupakan warisan budaya Sunda
vang kaya akan nilai historis, filosofis, dan estetis. Sebagai bagian dari
tradisi masyarakat agraris Jawa Barat, seni ini pernah mengalami masa
kejayaan sekaligus tantangan dalam mempertahankan eksistensinya.
Seiring perubahan zaman dan perkembangan budaya modern, Ketuk Tilu
menghadapi risiko penurunan popularitas dan keberlangsungan. Oleh
karena itu, upaya pelestarian menjadi sangat penting untuk menjaga agar
seni ini tetap hidup dan dikenal oleh generasi penerus. Berbagai komunitas
seni, seniman tradisional, dan lembaga kebudayaan telah aktif melakukan
revitalisasi melalui pengajaran, dokumentasi, dan pertunjukan kembali
Ketuk Tilu. Berikut uraian mendalam mengenai upaya-upaya tersebut
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

7.1.1 Pelestarian oleh Komunitas Seni dan Kelompok Tradisional
a. Revitalisasi Pertunjukan dan Penggalian Kembali Tradisi

Komunitas seni lokal di wilayah Priangan dan sckitarnya
memainkan peran utama dalam pelestarian Ketuk Tilu. Mereka melakukan
revitalisasi dengan menggali kembali ragam lagu, pola penyajian, dan
struktur pertunjukan yang sempat hampir punah (Ningsih, 2018). Melalui
kegiatan ini, kelompok seni mampu menghidupkan kembali tradisi yang
telah lama vakum.

Menurut penelitian di Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI)
Bandung, revitalisasi juga mencakup pengembangan koreografi, musik
karawitan, dan kostum agar lebih menarik dan sesuai dengan selera masa
kini, tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional (Ningsih, 2018).
Pendekatan ini membantu menarik minat generasi muda dan masyarakat
luas untuk kembali mengenal dan mengapresiasi Ketuk Tilu.

b. Pengajaran dan Regenerasi Generasi Muda
Kelompok seni dan komunitas lokal aktif mengajarkan gamelan
dan tari Ketuk Tilu kepada generasi muda sebagai bagian dari pendidikan

92



budaya. Melalui sanggar seni dan sekolah-sekolah seni tradisional, para
pelajar diperkenalkan pada teknik permainan gamelan, gerakan tari, serta
makna filosofis di balik pertunjukan (Mulyati & Munajar, 2024).
Pendekatan ini memastikan keberlanjutan warisan budaya dengan
menanamkan rasa cinta dan penghargaan terhadap seni tradisional sejak
usia dini.

Upaya ini tidak hanya menjaga keberlangsungan seni, tetapi juga
menumbuhkan rasa cinta dan kebanggaan terhadap warisan budaya
Sunda. Pendidikan formal dan informal menjadi media efektif dalam
mentransfer pengetahuan dan keterampilan kepada generasi berikutnya.

c. Peran Seniman Tradisional sebagai Penggerak Pelestarian

Seniman tradisional, terutama para penari ronggeng dan
pengrawit gamelan Ketuk Tilu, memiliki peran sentral dalam menjaga dan
mengembangkan seni ini. Mereka tidak hanya sebagai pelaku seni, tetapi
juga sebagai penggerak komunitas yang aktif mengorganisasi pertunjukan,
pelatihan, dan dokumentasi (Gaby, 2025). Dengan dedikasi dan keahlian
mereka, seniman tradisional berkontribusi besar dalam memastikan seni
Ketuk Tilu tetap hidup dan relevan di tengah perubahan zaman.

Seniman ini sering kali menghadapi tantangan ekonomi dan
sosial, namun dedikasi mereka menjadi kunci keberhasilan pelestarian
Ketuk Tilu. Beberapa seniman bahkan menjadikan pertunjukan Ketuk
Tilu sebagai mata pencaharian utama, sehingga keberlangsungan seni ini
juga terkait dengan kesejahteraan para pelakunya.

7.1.2 Peran Lembaga Kebudayaan dan Pemerintah
a. Dukungan Pendidikan dan Festival Budaya

Lembaga kebudayaan dan pemerintah daerah berperan penting
dalam pelestarian Ketuk Tilu melalui penyelenggaraan pendidikan seni
tradisional dan festival budaya. Program-program ini memberikan ruang
bagi kelompok seni untuk tampil dan berinteraksi dengan masyarakat luas
(Gaby, 2025). Dukungan tersebut juga membantu meningkatkan
kesadaran publik akan nilai sejarah dan filosofi seni Ketuk Tilu sebagai
warisan budaya yang harus dilestarikan. Selain itu, kolaborasi antara
lembaga dan komunitas seni memperkuat jaringan pelestarian yang
berkelanjutan dan adaptif terhadap perkembangan zaman.

Festival budaya yang mengangkat Ketuk Tilu sebagai salah satu
atraksi utama membantu meningkatkan apresiasi publik dan memperkuat
posisi seni ini dalam khazanah budaya nasional. Selain itu, lembaga
pendidikan seni seperti ISBI Bandung aktif melakukan penelitian dan
pengembangan seni Ketuk Tilu sebagai bagian dari kurikulum dan

93



kegiatan akademik (Ningsih, 2018). Kegiatan ini tidak hanya melestarikan
tradisi, tetapi juga mendorong inovasi dan interpretasi baru dalam seni
Ketuk Tilu. Dengan dukungan akademik dan publik, seni ini tetus
berkembang dan memperoleh pengakuan yang lebih luas di tingkat
nasional maupun internasional.

b. Dokumentasi dan Publikasi

Dokumentasi pertunjukan, wawancara dengan pelaku seni, serta
publikasi buku dan artikel ilmiah menjadi bagian dari upaya pelestarian
yang dilakukan oleh lembaga kebudayaan. Dokumentasi ini penting untuk
menyimpan warisan budaya secara sistematis dan menjadi sumber
referensi bagi penelitian dan pendidikan (Prayitno, 2025; Reffali &
Jaenudin, 2023). Dokumentasi yang terstruktur memudahkan akses
informasi bagi generasi mendatang untuk memahami dan mengapresiasi
seni Ketuk Tilu secara mendalam.

Publikasi yang menyajikan sejarah, makna filosofis, dan teknik
pertunjukan Ketuk Tilu membantu memperluas pemahaman masyarakat
dan meningkatkan kesadaran akan pentingnya pelestarian seni tradisional.

c. Kebijakan dan Pendanaan

Pemerintah daerah dan pusat juga memberikan dukungan melalui
kebijakan pelestarian budaya dan pendanaan bagi kelompok seni
tradisional. Bantuan ini memungkinkan pelaksanaan pelatihan,
pertunjukan, dan kegiatan revitalisasi yang berkelanjutan (Mulyati &
Munajar, 2024; Ningsih, 2018). Dukungan tersebut memperkuat kapasitas
kelompok seni untuk mempertahankan eksistensi dan kreativitas mereka
dalam menghadapi tantangan zaman. Dengan keberlanjutan pendanaan
dan kebijakan yang tepat, seni tradisional seperti Ketuk Tilu dapat terus
berkembang menjadi bagian integral dari identitas budaya bangsa.

Kebijakan ini menjadi landasan bagi keberlangsungan seni Ketuk
Tilu dalam menghadapi tantangan modernisasi dan perubahan sosial
budaya. Kebijakan tersebut juga mendorong keterlibatan aktif masyarakat
dalam pelestarian dan pengembangan seni tradisional sebagai warisan yang

hidup dan berkembang,

7.1.3 Tantangan dalam Pelestarian Ketuk Tilu
a. Perubahan Selera dan Minat Masyarakat

Salah satu tantangan terbesar dalam pelestarian Ketuk Tilu adalah
perubahan selera masyarakat, terutama generasi muda, yang lebih tertarik
pada hiburan modern seperti musik pop dan dangdut (Ningsih, 2018). Hal
ini menyebabkan penurunan minat terhadap seni tradisional dan
berpotensi mengancam keberlangsungan Ketuk Tilu.

94



b. Keterbatasan Sumber Daya dan Dukungan

Kelompok seni tradisional sering menghadapi keterbatasan
sumber daya, baik dari segi finansial maupun fasilitas. Kurangnya
dukungan yang memadai dapat menghambat kegiatan pelestarian dan
pengembangan seni Ketuk Tilu (Prayitno, 2025; Reffali & Jaenudin, 2023).
Situasi ini menuntut kolaborasi lebih erat antara pemerintah, lembaga
swasta, dan masyarakat untuk menyediakan sumber daya yang diperlukan.
Upaya sinergis tersebut sangat penting agar seni Ketuk Tilu tidak hanya
bertahan, tetapi juga mampu berkembang dan menjangkau audiens yang
lebih luas.

c. Stigma dan Persepsi Negatif

Beberapa pandangan negatif terhadap penari ronggeng dan
pertunjukan Ketuk Tilu pada masa lalu juga menjadi hambatan dalam
pelestarian. Masyarakat modern kadang mengabaikan nilai-nilai budaya
dan spiritual yang terkandung dalam seni ini (Mulyati & Munajar, 2024).
Stigma tersebut menyebabkan penurunan minat generasi muda untuk
terlibat langsung dalam seni tradisional ini. Oleh karena itu, edukasi dan
sosialisasi yang tepat sangat diperlukan untuk mengubah persepsi dan
mengembalikan penghargaan terhadap Ketuk Tilu dan peran ronggeng
dalam budaya Sunda.

7.1.4 Strategi dan Inovasi dalam Pelestarian
a. Revitalisasi dan Modernisasi

Revitalisasi Ketuk Tilu melalui pengembangan koreografi, musik,
dan kostum menjadi strategi penting agar seni ini tetap relevan dan
menarik bagi masyarakat kontemporer (Ningsih, 2018). Penggabungan
unsur modern tanpa menghilangkan nilai tradisional membantu menarik
perhatian generasi muda. Strategi ini memungkinkan Ketuk Tilu untuk
terus hidup sebagai warisan budaya yang dinamis dan adaptif terhadap
perubahan zaman.

b. Pendidikan dan Sosialisasi

Pendidikan seni tradisional di sekolah dan sanggar menjadi kunci
regenerasi pelaku seni Ketuk Tilu. Sosialisasi melalui media massa dan
digital juga membantu memperluas jangkauan dan meningkatkan apresiasi
masyarakat (Mulyati & Munajar, 2024; Ningsih, 2018). Gabungan antara
pembelajaran formal dan eksposur media memudahkan seni Ketuk Tilu
untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman. Pendekatan ini sekaligus
membangun kesadaran kolektif akan pentingnya melestarikan warisan
budaya sebagai bagian dari identitas bangsa.

95



c. Kolaborasi dan Festival Budaya

Kolaborasi antara komunitas seni, lembaga pendidikan, dan
pemerintah dalam penyelenggaraan festival budaya dan pertunjukan
bersama memperkuat jaringan pelestarian dan meningkatkan eksposur
Ketuk Tilu (Gaby, 2025; Pratama, 2025). Pendekatan kolaboratif ini tidak
hanya memperkaya konten pertunjukan, tetapi juga menciptakan ruang
dialog antar generasi dan kelompok sosial. Dengan demikian, Ketuk Tilu
dapat terus berkembang sebagai seni yang relevan dan mengakar kuat
dalam kehidupan masyarakat.

7.2 Tantangan Modernisasi, Globalisasi, dan Perubahan Sosial
terhadap Keberlangsungan Ketuk Tilu

Ketuk Tilu adalah salah satu bentuk seni tradisional Sunda yang
kaya akan nilai budaya, spiritual, dan estetika. Namun, seperti banyak
warisan budaya tradisional lainnya, Ketuk Tilu menghadapi tantangan
besar akibat modernisasi, globalisasi, dan perubahan sosial yang cepat.
Perubahan gaya hidup dan preferensi hiburan masyarakat, terutama
generasi muda, yang lebih menyukai musik dan hiburan modern, telah
menggeser fungsi dan konteks pertunjukan Ketuk Tilu. Dari yang dulunya
sarat makna ritual dan spiritual, kini banyak dipandang sebagai hiburan
semata. Situasi ini mengancam keberlangsungan tradisi Ketuk Tilu jika
tidak ada upaya adaptasi dan pelestarian yang serius. Penjelasan berikut
akan menguraikan secara mendalam tantangan-tantangan tersebut
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya.

7.2.1 Tantangan Modernisasi terhadap Ketuk Tilu
a. Perubahan Gaya Hidup dan Preferensi Hiburan

Modernisasi membawa perubahan signifikan dalam gaya hidup
masyarakat, terutama di daerah perkotaan dan wilayah yang terhubung
dengan teknologi informasi. Menurut Kartomi (2012), generasi muda
cenderung lebih tertarik pada musik populer, hiburan digital, dan budaya
global yang mudah diakses melalui media elektronik. Hal ini menyebabkan
penurunan minat terhadap seni tradisional seperti Ketuk Tilu.

Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) menambahkan bahwa
perubahan ini juga berdampak pada pola konsumsi budaya, di mana
pertunjukan tradisional dianggap kurang relevan dan kurang menarik
dibandingkan dengan hiburan modern. Akibatnya, jumlah penonton dan
pelaku seni Ketuk Tilu semakin menurun.

b. Pengaruh Media dan Teknologi
Media massa dan teknologi digital mempercepat penyebaran

96



budaya populer global yang mendominasi pasar hiburan. Menurut
Sedyawati (1991), kemudahan akses terhadap musik dan tontonan modern
melalui televisi, internet, dan media sosial membuat seni tradisional seperti
Ketuk Tilu kalah bersaing dalam menarik perhatian publik.

Selain itu, media modern sering kali mengabaikan atau kurang
memberi ruang bagi seni tradisional, sehingga mengurangi eksposur dan
kesadaran masyarakat terhadap keberadaan Ketuk Tilu (Amalia et al,
2025; Hasanah, 2024; Nurhasanah et al., 2021). Kondisi ini membuat seni
Ketuk Tilu kurang dikenal oleh generasi muda yang lebih banyak
mengonsumsi konten digital modern. Oleh karena itu, perlu ada upaya
strategis untuk mengintegrasikan seni tradisional ke dalam platform media
modern agar dapat menjangkau audiens yang lebih luas.

7.2.2 Tantangan Globalisasi terhadap Ketuk Tilu
a. Homogenisasi Budaya

Globalisasi menyebabkan homogenisasi budaya, di mana budaya-
budaya lokal tergerus oleh budaya global yang seragam. Kartomi (2012)
menjelaskan bahwa “budaya populer global yang dominan sering kali
menggeser budaya lokal,” termasuk seni tradisional seperti Ketuk Tilu.

Ketuk Tilu sebagai seni tradisional yang unik menghadapi risiko
kehilangan ciri khas dan identitasnya jika tidak mampu beradaptasi dengan
perubahan global. Hal ini dapat menyebabkan seni ini menjadi terlupakan
atau hanya dipertahankan sebagai objek wisata budaya tanpa makna hidup
bagi masyarakatnya sendiri (Reffali & Jaenudin, 2023). Oleh karena itu,
pelestarian Ketuk Tilu harus mengedepankan keseimbangan antara
inovasi dan penghormatan terhadap nilai-nilai tradisional yang melekat.
Dengan cara ini, seni Ketuk Tilu dapat terus berkembang sebagai ekspresi
budaya yang otentik dan bermakna bagi komunitasnya.

b. Tantangan Ekonomi dan Komersialisasi

Globalisasi juga membawa tantangan ekonomi, di mana seni
tradisional harus bersaing dalam pasar hiburan yang semakin komersial
dan kompetitif. Menurut Sedyawati (1991), “kelompok seni Ketuk Tilu
sering kali kekurangan dana dan sumber daya untuk mempertahankan dan
mengembangkan seni mereka.” Kondisi ini menuntut inovasi sekaligus
dukungan yang berkelanjutan agar seni Ketuk Tilu dapat bertahan dan
tetap relevan di tengah persaingan industri hiburan modern.

Ketergantungan pada pendanaan eksternal atau komersialisasi
dapat mengubah karakter dan fungsi seni Ketuk Tilu, sehingga nilai-nilai
tradisional dan spiritualnya terabaikan demi memenuhi kebutuhan pasar
(Siti Patimah & Susanto, 2025). Situasi ini berpotensi menggeser fokus

97



seni dati sarana pelestatian budaya menjadi sekadar hiburan komersial
tanpa kedalaman makna. Oleh karena itu, pengelolaan yang bijaksana dan
berorientasi pada pelestarian nilai asli sangat penting untuk menjaga
integritas seni Ketuk Tilu.

7.2.3 Perubahan Sosial dan Dampaknya pada Fungsi Ketuk Tilu
a. Pergeseran Fungsi dari Ritual ke Hiburan

Perubahan sosial menyebabkan pergeseran fungsi Ketuk Tilu dari
ritual adat yang sarat makna spiritual menjadi hiburan semata. Menurut
Gaby (2025), “pertunjukan Ketuk Tilu kini lebih banyak dipentaskan
dalam konteks sosial seperti pesta perkawinan dan festival budaya, tanpa
keterkaitan langsung dengan fungsi ritual.” Perubahan ini mencerminkan
dinamika budaya yang menyesuaikan diri dengan kebutuhan dan
ckspektasi masyarakat modern.

Hal ini menyebabkan hilangnya makna filosofis dan simbolis yang
melekat pada pertunjukan Ketuk Tilu, sehingga seni ini kehilangan
kedalaman makna dan hanya menjadi tontonan yang bersifat estetis
(Mulyadi, 2023). Akibatnya, penonton mungkin hanya menikmati aspek
visual dan hiburan tanpa memahami nilai-nilai budaya dan spiritual yang
mendasarinya. Kondisi ini menimbulkan tantangan besar dalam upaya
menjaga kelestarian makna autentik Ketuk Tilu sebagai warisan budaya
yang kaya dan bermakna.

b. Perubahan Struktur Sosial dan Komunitas

Perubahan struktur sosial, seperti urbanisasi dan mobilitas sosial,
memengaruhi komunitas-komunitas tradisional yang menjadi basis seni
Ketuk Tilu. Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) mencatat bahwa
“komunitas-komunitas ini mengalami fragmentasi dan kehilangan kohesi
sosial, sehingga sulit mempertahankan tradisi seni secara kolektif.”
Fenomena tersebut menghambat transfer pengetahuan dan praktik
budaya secara turun-temurun, yang sangat vital untuk kelangsungan seni
Ketuk Tilu.

Selain itu, perubahan peran gender dan norma sosial juga
berdampak pada peran penari ronggeng dan pelaku seni lainnya, yang
sebelumnya memiliki posisi sosial dan spiritual yang kuat (Sedyawati,
1991). Perubahan ini menyebabkan penurunan penghormatan dan
dukungan terhadap peran tradisional penari ronggeng dalam masyarakat.
Akibatnya, pelaku seni menghadapi tantangan dalam mempertahankan
identitas dan fungsi sosial mereka dalam konteks budaya yang terus
berubah.

7.2.4 Upaya Adaptasi dan Pelestarian Ketuk Tilu

98



a. Revitalisasi dan Modernisasi Seni

Untuk menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi,
beberapa kelompok seni melakukan revitalisasi dengan mengadaptasi
unsur-unsur modern dalam pertunjukan Ketuk Tilu. Kartomi (2012)
menyebutkan bahwa penambahan unsur musik modern, koreografi baru,
dan penggunaan teknologi panggung menjadi strategi untuk menarik
minat penonton muda.

Namun, revitalisasi ini harus dilakukan dengan hati-hati agar tidak
menghilangkan nilai-nilai tradisional dan makna filosofis Ketuk Tilu
(Reffali & Jaenudin, 2023). Pendekatan yang seimbang dan inklusif perlu
melibatkan pelaku seni asli serta para ahli budaya untuk menjaga keaslian
dan kedalaman makna. Dengan cara ini, revitalisasi dapat memperkuat
identitas budaya tanpa mengorbankan esensi spiritual dan sosial yang
melekat pada Ketuk Tilu.

b. Pendidikan dan Pengajaran Seni Tradisional

Pendidikan seni tradisional di sekolah dan sanggar menjadi kunci
regenerasi pelaku seni Ketuk Tilu. Menurut (Mulyati & Munajar, 2024),
“pengajaran gamelan dan tari Ketuk Tilu kepada generasi muda
membantu menumbuhkan rasa cinta dan kebanggaan terhadap warisan
budaya.” Selain itu, pendidikan ini memberikan ruang bagi generasi muda
untuk memahami dan menghayati nilai-nilai yang terkandung dalam seni
Ketuk Tilu secara langsung. Dengan demikian, proses regenerasi tidak
hanya mempertahankan teknik seni, tetapi juga memperkuat identitas
budaya yang berkelanjutan.

Selain itu, sosialisasi melalui media massa dan digital juga
membantu memperluas jangkauan dan meningkatkan kesadaran
masyarakat akan pentingnya pelestarian seni ini (Profetik et al., 2024).
Pemanfaatan teknologi digital memungkinkan seni Ketuk Tilu dikenal
tidak hanya di tingkat lokal tetapi juga internasional, membuka peluang
kolaborasi lintas budaya. Hal ini turut mendorong partisipasi aktif
masyarakat dalam melestarikan dan mengembangkan seni tradisional
secara kreatif dan inovatif.

c. Dukungan Lembaga Kebudayaan dan Pemerintah

Lembaga kebudayaan dan pemerintah daerah memberikan
dukungan melalui program pelestarian budaya, pendanaan, dan
penyelenggaraan festival seni tradisional. Kebijakan ini memberikan ruang
bagi kelompok seni Ketuk Tilu untuk tampil dan berkembang (Gaby,
2025; Pratama, 2025). Dukungan tersebut memperkuat keberlangsungan
seni Ketuk Tilu sekaligus meningkatkan apresiasi publik terhadap nilai-

99



nilai budaya yang terkandung di dalamnya.

Dokumentasi dan penelitian akademik juga menjadi bagian
penting dalam menjaga keberlangsungan Ketuk Tilu sebagai warisan
budaya yang bernilai tinggi (Reffali & Jaenudin, 2023). Pendokumentasian
yang akurat dan penelitian mendalam memungkinkan pemahaman yang
lebih komprehensif tentang sejarah, filosofi, dan teknik seni Ketuk Tilu.
Selain itu, hasil penelitian ini dapat digunakan sebagai bahan pendidikan
dan referensi bagi upaya pelestarian yang sistematis dan berkelanjutan.

7.3 Peran Pendidikan, Festival Budaya, dan Media dalam Menjaga
Eksistensi Gamelan Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya Sunda
yang memiliki nilai historis, estetika, dan spiritual yang tingei. Sebagai seni
tradisional yang kaya makna, gamelan Ketuk Tilu menghadapi tantangan
dalam mempertahankan eksistensinya di tengah perubahan zaman dan
perkembangan budaya modern. Oleh karena itu, peran pendidikan,
festival budaya, dan media menjadi sangat penting dalam menjaga
keberlangsungan dan mengenalkan gamelan Ketuk Tilu kepada
masyarakat luas, baik di tingkat nasional maupun internasional. Penjelasan
ini akan menguraikan secara mendalam bagaimana ketiga aspek tersebut
berkontribusi dalam pelestarian gamelan Ketuk Tilu berdasarkan kajian
akademik dan literatur terpercaya.

7.3.1 Peran Pendidikan dalam Pelestarian Gamelan Ketuk Tilu
a. Pendidikan Formal dan Nonformal

Pendidikan formal dan nonformal menjadi kunci utama dalam
pelestarian gamelan Ketuk Tilu. Sekolah seni, perguruan tinggi seni, dan
sanggar tari di berbagai daerah di Jawa Barat mengintegrasikan
pembelajaran gamelan Ketuk Tilu dalam kurikulum mereka (Mulyati &
Munajar, 2024). Melalui pendidikan ini, generasi muda diperkenalkan pada
teknik permainan gamelan, teori musik tradisional, serta makna filosofis
dan budaya yang terkandung dalam seni ini.

Menurut Kartomi (2012), pendidikan seni tradisional yang
sistematis membantu mentransfer pengetahuan dan keterampilan dari
generasi tua kepada generasi muda, sehingga memastikan keberlanjutan
tradisi. Selain itu, pendidikan nonformal melalui komunitas budaya dan
sanggar seni memberikan ruang bagi masyarakat umum untuk belajar dan
berpartisipasi dalam pelestarian gamelan Ketuk Tilu.

b. Pengembangan Kurikulum dan Metode Pengajaran
Pengembangan kurikulum yang relevan dan metode pengajaran

100



yang menarik menjadi faktor penting dalam meningkatkan minat belajar
gamelan Ketuk Tilu. Asep Saepudin dan FEka Yulaeliah (2021)
menekankan perlunya pendekatan yang menggabungkan praktik langsung
dengan pemahaman teoritis dan konteks budaya agar pembelajaran
menjadi lebih bermakna.

Beberapa institusi juga mengadakan workshop, pelatihan, dan
kolaborasi antar lembaga untuk memperluas jangkauan pendidikan
gamelan Ketuk Tilu, sehingga seni ini tidak hanya menjadi warisan budaya
yang statis, tetapi seni yang hidup dan berkembang.

7.3.2 Peran Festival Budaya dalam Memperkuat Eksistensi
Gamelan Ketuk Tilu
a. Wadah Pertunjukan dan Apresiasi Publik

Festival budaya dan pagelaran seni tradisional menjadi wadah
penting untuk menampilkan gamelan Ketuk Tilu kepada publik yang lebih
luas. Acara-acara ini tidak hanya sebagai ajang hiburan, tetapi juga sebagai
media edukasi dan promosi budaya (Gaby, 2025). Melalui festival dan
pagelaran, nilai-nilai seni dan identitas budaya Ketuk Tilu dapat
dipertahankan sekaligus diperkenalkan kepada berbagai generasi dan
komunitas baru.

Festival budaya memberikan kesempatan bagi kelompok seni
Ketuk Tilu untuk tampil, berkompetisi, dan berkolaborasi dengan
seniman lain, schingga meningkatkan kualitas pertunjukan dan
memperkuat jaringan pelestarian (Gaby, 2025; Pratama, 2025). Interaksi
dan pertukaran pengalaman antar seniman dalam festival ini juga
mendorong inovasi dan keberlanjutan dalam pengembangan seni Ketuk
Tilu.

b. Festival sebagai Sarana Revitalisasi dan Inovasi

Selain mempertahankan tradisi, festival budaya juga menjadi
ruang bagi revitalisasi dan inovasi seni Ketuk Tilu. Kartomi (2012)
mencatat bahwa dalam festival, seniman sering mengembangkan
koreografi baru, variasi musik, dan penggabungan unsur modern untuk
menarik minat penonton masa kini tanpa menghilangkan akar budaya.

Hal ini membantu menjaga relevansi Ketuk Tilu dalam konteks
budaya kontemporer sekaligus memperkaya khazanah seni tradisional
Sunda. Upaya ini memastikan seni Ketuk Tilu tetap hidup dan mampu
beradaptasi tanpa kehilangan akar budaya dan nilai-nilai aslinya.

101



7.3.3 Peran Media Massa dan Digital dalam Dokumentasi dan
Promosi
a. Dokumentasi Warisan Budaya

Media massa dan digital berperan  penting dalam
mendokumentasikan pertunjukan dan proses pembelajaran gamelan
Ketuk Tilu. Dokumentasi ini menjadi sumber referensi bagi peneliti,
pendidik, dan masyarakat yang ingin mempelajari seni ini (Reffali &
Jaenudin, 2023). Penggunaan media digital memungkinkan penyebaran
informasi yang lebih cepat dan luas, menjangkau audiens di berbagai
daerah bahkan luar negeri. Hal ini juga mempermudah pelestarian secara
digital yang dapat mengantisipasi risiko kehilangan materi tradisi secara
fisik.

Video, rekaman audio, dan artikel yang dipublikasikan melalui
televisi, radio, internet, dan media sosial membantu menyimpan dan
menyebarkan informasi tentang Ketuk Tilu secara luas dan mudah
diakses.

b. Promosi dan Penyebaran Informasi

Media digital memungkinkan promosi dan penyebaran informasi
tentang Ketuk Tilu ke tingkat nasional dan internasional. Platform seperti
YouTube, Instagram, dan website resmi lembaga kebudayaan
memudahkan publik mengenal dan mengapresiasi seni ini (Mulyati &
Munajar, 2024). Eksposur melalui media digital juga membuka peluang
kolaborasi lintas budaya dan peningkatan dukungan bagi pelestarian
Ketuk Tilu secara lebih luas.

Promosi melalui media ini juga membuka peluang kolaborasi
lintas budaya dan dukungan dari berbagai pihak, termasuk pemerintah dan
komunitas internasional, untuk pelestarian Ketuk Tilu. Kolaborasi
tersebut dapat memperkaya ekspresi dan inovasi dalam Ketuk Tilu tanpa
mengorbankan nilai-nilai tradisionalnya. Dukungan luas ini juga
memperkuat posisi seni Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang hidup
dan relevan di era globalisasi.

c. Sinergi antara Pendidikan, Festival, dan Media

Ketiga aspek pendidikan, festival budaya, dan media berperan
secara sinergis dalam menjaga eksistensi gamelan Ketuk Tilu. Pendidikan
menyediakan generasi penerus yang terampil dan memahami nilai budaya,
festival memberikan ruang pertunjukan dan apresiasi publik, sementara
media memperluas jangkauan dan dokumentasi seni.

Menurut  Sumarsam (1995), “sinergi ini penting untuk
menciptakan ekosistem pelestarian budaya yang berkelanjutan, di mana

102



seni tradisional tidak hanya dipertahankan sebagai warisan masa lalu, tetapi
juga berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman.” Sinergi
antara berbagai elemen budaya memungkinkan seni tradisional tetap
relevan dan menarik bagi generasi muda. Dengan demikian, pelestarian
budaya tidak hanya menjadi upaya konservasi, tetapi juga inovasi yang
dinamis.

7.3.4 Tantangan dalam Pelestarian Ketuk Tilu melalui Pendidikan,
Festival, dan Media
a. Keterbatasan Sumber Daya

Pelestarian Ketuk Tilu melalui pendidikan, festival, dan media
sering menghadapi keterbatasan sumber daya, baik finansial maupun
fasilitas. Hal ini dapat membatasi cakupan dan kualitas program
pelestarian (Reffali & Jaenudin, 2023). Keterbatasan sumber daya ini juga
dapat menghambat partisipasi aktif masyarakat dalam menjaga dan
mengembangkan Ketuk Tilu. Oleh karena itu, dukungan pemerintah dan
kolaborasi dengan berbagai pihak sangat diperlukan untuk mengatasi
kendala tersebut.

b. Perubahan Minat dan Prioritas Masyarakat

Perubahan minat masyarakat, terutama generasi muda yang lebih
tertarik pada hiburan modern, menjadi tantangan dalam menjaga
ketertarikan terhadap Ketuk Tilu (Mulyadi, 2023). Upaya edukasi dan
promosi harus terus ditingkatkan agar seni ini tetap relevan. Pendekatan
yang melibatkan teknologi digital dan media sosial dapat menjadi strategi
efektif untuk menjangkau dan mempertahankan minat generasi muda
terhadap Ketuk Tilu.

Perubahan gaya hidup dan perkembangan teknologi informasi
juga memengaruhi cara generasi muda mengakses hiburan dan budaya,
sehingga Ketuk Tilu sering kalah saing dengan tontonan digital yang lebih
mudah diakses dan lebih variatif. Untuk itu, perlu adanya pendekatan yang
kreatif seperti mengintegrasikan Ketuk Tilu ke dalam platform digital atau
kolaborasi dengan seni kontemporer agar menarik minat anak muda tanpa
menghilangkan esensi tradisionalnya. Pendekatan ini tidak hanya
meningkatkan kesadaran, tetapi juga mengajak generasi muda
berpartisipasi aktif dalam melestarikan warisan budaya tersebut.

c. Perlunya Kolaborasi dan Dukungan Berkelanjutan

Pelestarian yang efektif membutuhkan kolaborasi antara berbagai
pihak, termasuk pemerintah, lembaga pendidikan, komunitas seni, dan
media. Dukungan berkelanjutan dari semua pihak menjadi kunci
keberhasilan pelestarian (Mulyati & Munajar, 2024). Kolaborasi ini

103



memungkinkan pemanfaatan sumber daya yang lebih optimal dan
pencapaian tujuan pelestarian secara lebih menyeluruh. Selain itu, sinergi
antar pihak dapat menciptakan inovasi baru yang menjaga kelangsungan
dan perkembangan seni tradisional.

7.4 Inovasi dan Adaptasi Ketuk Tilu dalam Pertunjukan Modern
dan Lintas Genre

Ketuk Tilu adalah salah satu bentuk seni tradisional Sunda yang
kaya akan nilai budaya dan spiritual. Sebagai warisan budaya yang telah
berusia ratusan tahun, Ketuk Tilu awalnya berfungsi sebagai bagian dari
ritual agraris masyarakat Sunda, seperti upacara panen, permohonan
hujan, dan hajat bumi. Namun, seiring perkembangan zaman dan
perubahan sosial budaya, Ketuk Tilu mengalami transformasi signifikan
agar tetap relevan dan diminati oleh masyarakat modern. Inovasi dan
adaptasi menjadi strategi utama yang diterapkan oleh komunitas seni,
seniman, dan lembaga kebudayaan dalam mempertahankan dan
mengembangkan Ketuk Tilu dalam konteks pertunjukan modern dan
lintas genre musik. Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam
proses inovasi dan adaptasi Ketuk Tilu berdasarkan kajian akademik dan
literatur terpercaya.

7.4.1 Latar Belakang Tradisi Ketuk Tilu

Ketuk Tilu berasal dari wilayah Priangan, Jawa Barat, dan dikenal
dengan ciri khas gamelan yang menggunakan tiga buah ketuk sebagai
instrumen utama serta pola ketukan tiga yang dinamis dan meriah
(Suhaenah et al., 2017). Musik Ketuk Tilu diiringi oleh instrumen seperti
rebab, kendang, gong, dan kecrek, yang membentuk pola irama khas yang
mengiringi tarian ronggeng dan ibing Ketuk Tilu.

Pada masa lalu, Ketuk Tilu berfungsi sebagai media komunikasi
spiritual dan sosial dalam masyarakat agraris Sunda. Namun, perubahan
sosial dan pengaruh budaya modern menuntut seni ini untuk beradaptasi
agar tetap relevan dan diterima oleh generasi muda dan masyarakat luas
(Mulyadi, 2023). Adaptasi tersebut bisa berupa penggabungan elemen-
elemen kontemporer tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional yang
melekat pada Ketuk Tilu. Dengan demikian, seni ini dapat terus hidup dan
berkembang sebagai bagian penting dari identitas budaya Sunda.

7.4.2 Inovasi dalam Musik dan Tari Ketuk Tilu
a. Penggabungan Unsur Musik Modern dan Lintas Genre

Salah satu bentuk inovasi yang dilakukan adalah penggabungan
unsur musik Ketuk Tilu dengan genre musik lain, seperti dangdut, pop

104



Sunda, dan musik elektronik. Hal ini dilakukan untuk menarik minat
penonton yang lebih luas dan mengikuti perkembangan tren musik masa
kini (Reffali & Jaenudin, 2023). Inovasi tersebut tidak hanya meningkatkan
daya tarik Ketuk Tilu di kalangan pendengar muda, tetapi juga membuka
peluang kerjasama antar musisi dari berbagai latar belakang. Dengan cara
ini, Ketuk Tilu dapat memperluas jangkauan audiens sekaligus menjaga
keberlanjutan budaya melalui evolusi seni yang dinamis.

Menurut penelitian di (Mulyati & Munajar, 2024), beberapa
kelompok seni Ketuk Tilu mengintegrasikan instrumen modern seperti
keyboard, drum set, dan gitar listrik ke dalam ansambel gamelan
tradisional. Perpaduan ini menciptakan warna musik baru yang segar
namun tetap mempertahankan karakteristik Ketuk Tilu.

) g

Gambar 7. 1 Pemanfaatan Keyboard Sebagai Perangkat Gamelan
Sumber: Tangkapan Layar Youtube
https://voutu.be/K4ZgOIKCmzk?rsi=qk319chcdWU4pP~z1 diakses tanggal 1 Nopember
2025 jam 10.00

b. Adaptasi Koreografi dan Gerakan Tari

Selain musik, koreografi dan gerakan tari Ketuk Tilu juga
mengalami adaptasi. Gerakan tradisional yang mengandung unsur pencak
silat dan simbolisme kesuburan dipadukan dengan gerakan tari
kontemporer yang lebih ekspresif dan teatrikal (Gaby, 2025). Perpaduan
ini membuat pertunjukan Ketuk Tilu menjadi lebih dinamis dan mudah
diakses oleh penonton masa kini tanpa menghilangkan makna
filosofisnya. Pendekatan ini juga membantu mempertahankan nilai-nilai
budaya sekaligus memperkaya eckspresi seni tari yang terus berkembang.

105


https://youtu.be/K4ZgOlKCmzk?si=qk3I9chcdWU4pPz1

Transformasi ini menjadikan pertunjukan Ketuk Tilu lebih
dinamis dan menarik bagi penonton modern, sekaligus menjaga nilai-nilai
estetika dan filosofi tradisional (Mulyadi, 2023). Pendekatan inovatif ini
memungkinkan Ketuk Tilu untuk tetap relevan dalam konteks budaya
yang terus berubah. Selain itu, transformasi tersebut mendorong
partisipasi lebih luas dati berbagai kalangan, termasuk generasi muda,
dalam pelestarian seni tradisional.

7.4.3 Peran Komunitas Seni dan Seniman dalam Inovasi
a. Kreativitas dan Eksperimen Seni

Komunitas seni dan seniman Ketuk Tilu menjadi motor
penggerak inovasi dan adaptasi. Mereka terus bereksperimen dengan
bentuk pertunjukan, instrumen, dan gaya tari untuk menciptakan karya
yang relevan dan menarik (Ningsih, 2018). Peran aktif komunitas ini
sangat penting dalam menjaga keberlangsungan dan perkembangan Ketuk
Tilu di tengah arus globalisasi. Dengan kreativitas mereka, seni tradisional
ini tidak hanya dipertahankan, tetapi juga diperkaya melalui inovasi yang
sesuai dengan kebutuhan zaman.

Seniman Ketuk Tilu juga aktif “berkolaborasi dengan musisi dan
penari dari genre lain, baik tradisional maupun modern, untuk
memperluas jangkauan dan daya tarik seni ini” (Hidayatullah, 2024).
Kolaborasi lintas genre ini membuka peluang bagi Ketuk Tilu untuk
dikenal oleh audiens yang lebih beragam dan memperkaya warna budaya
pertunjukan. Dengan pendekatan ini, seni Ketuk Tilu bisa bertransformasi
menjadi sebuah karya yang hidup dan dinamis tanpa kehilangan akar
tradisionalnya.

b. Pelestarian Melalui Inovasi

Inovasi tidak berarti meninggalkan tradisi, melainkan sebagai
upaya pelestarian yang adaptif. Kartomi (2012) menegaskan bahwa
“inovasi yang berhasil adalah yang mampu mempertahankan esensi”
budaya Ketuk Tilu sekaligus menyesuaikan dengan konteks sosial dan
budaya kontemporer. Dengan demikian, inovasi harus dilakukan dengan
tetap menghormati nilai-nilai dan simbolisme yang terkandung dalam
Ketuk Tilu agar tidak kehilangan identitas aslinya. Pendekatan ini
memastikan bahwa seni tradisional tetap hidup dan dapat diterima oleh
generasi sekarang maupun yang akan datang,.

7.4.4 Peran Lembaga Kebudayaan dan Pendidikan
a. Pendidikan Seni Tradisional dan Modern
Lembaga pendidikan seni tradisional seperti ISBI Bandung dan

106



sanggar seni lokal mengintegrasikan pembelajaran Ketuk Tilu dalam
kurikulum mereka, baik secara tradisional maupun dengan pendekatan
modern (Mulyati & Munajar, 2024). Integrasi ini membantu memastikan
bahwa generasi muda mendapatkan pemahaman mendalam tentang nilai
dan teknik Ketuk Tilu secara menyeluruh. Selain itu, pendekatan modern
dalam pembelajaran mempermudah akses dan meningkatkan minat siswa
terhadap seni tradisional ini.

Pendidikan ini tidak hanya mengajarkan teknik dasar, tetapi juga
mendorong kreativitas dan inovasi agar seni Ketuk Tilu tetap hidup dan
berkembang. Pendekatan ini memberikan ruang bagi para pelajar untuk
mengekspresikan interpretasi baru tanpa meninggalkan akar budaya asli.
Dengan demikian, seni Ketuk Tilu dapat terus beradaptasi dengan
perubahan zaman tanpa kehilangan identitasnya.

b. Festival Budaya dan Pagelaran Seni

Festival budaya menjadi platform penting untuk menampilkan
hasil inovasi Ketuk Tilu kepada publik yang lebih luas. Festival ini juga
menjadi ajang pertukaran budaya dan kolaborasi lintas genre (Gaby, 2025;
Pratama, 2025). Melalui festival, Ketuk Tilu dapat dikenalkan kepada
berbagai kalangan, termasuk wisatawan dan generasi muda, sehingga
meningkatkan apresiasi dan dukungan terhadap seni ini. Selain itu,
interaksi antar seniman dari latar belakang berbeda mendorong
munculnya karya-karya baru yang memperkaya khazanah budaya Ketuk
Tilu. Melalui festival, Ketuk Tilu mendapat eksposur yang lebih besar dan
dapat menarik minat generasi muda serta masyarakat urban.

7.4.5 Peran Media Massa dan Digital
a. Dokumentasi dan Promosi

Media massa dan digital berperan penting dalam
mendokumentasikan dan mempromosikan Ketuk Tilu. Video
pertunjukan, wawancara dengan seniman, dan artikel budaya tersebar luas
melalui televisi, internet, dan media sosial (Reffali & Jaenudin, 2023).
Penyebaran informasi melalui media digital memudahkan akses
masyarakat luas untuk mengenal dan mengapresiasi Ketuk Tilu, terutama
generasi muda yang sangat aktif di dunia maya. Selain itu, platform digital
juga menyediakan ruang interaktif untuk diskusi dan kolaborasi, yang
semakin memperkuat pelestarian dan pengembangan seni tradisional ini.

Promosi digital ini membantu mengenalkan Ketuk Tilu ke
audiens nasional dan internasional, membuka peluang kolaborasi dan
dukungan yang lebih luas. Hal ini juga meningkatkan peluang pelestarian
jangka panjang dengan memperluas jaringan penggemar dan pelaku seni

107



Ketuk Tilu di berbagai komunitas global.

b. Media sebagai Sarana Edukasi

Media digital juga menjadi sarana edukasi yang efektif untuk
mengenalkan sejarah, makna, dan teknik Ketuk Tilu kepada generasi muda
dan masyarakat luas (Gaby, 2025). Konten edukatif seperti video tutorial
dan dokumenter interaktif mempermudah pemahaman dan minat belajar
tentang Ketuk Tilu secara mandiri. Dengan cara ini, media digital berperan
dalam memastikan transfer pengetahuan budaya secara lebih luas dan
berkelanjutan.

Konten edukatif yang menarik dan interaktif dapat meningkatkan
apresiasi dan minat terhadap seni tradisional ini. Materi yang disajikan
secara visual dan audio interaktif dapat membuat proses pembelajaran
lebih menyenangkan dan mudah diakses oleh berbagai kalangan. Hal ini
juga membantu menjaga keberlanjutan Ketuk Tilu dengan memperluas
jangkauan pengajaran kepada generasi yang lebih luas dan beragam.

7.4.6 Tantangan dalam Inovasi dan Adaptasi Ketuk Tilu
a. Risiko Kehilangan Identitas Budaya

Salah satu tantangan utama adalah risiko kehilangan identitas
budaya akibat penggabungan unsur modern yang berlebihan (Mulyadi,
2023). Inovasi harus dilakukan dengan hati-hati agar tidak menghilangkan
nilai-nilai tradisional dan makna filosofis Ketuk Tilu. Keseimbangan
antara pelestarian dan inovasi menjadi kunci agar Ketuk Tilu tetap autentik
sekaligus relevan di era kontemporer.

b. Keterbatasan Sumber Daya dan Dukungan

Kelompok seni Ketuk Tilu sering menghadapi keterbatasan dana,
fasilitas, dan akses ke teknologi modern yang dapat mendukung inovasi
(Ningsih, 2018). Keterbatasan ini menghambat kemampuan mereka untuk
mengembangkan karya dan menjangkau audiens yang lebih luas. Oleh
karena itu, dukungan dari pemerintah dan lembaga terkait sangat
dibutuhkan untuk menyediakan sumber daya yang memadai demi
kelangsungan dan kemajuan seni Ketuk Tilu.

Dukungan dari pemerintah dan lembaga kebudayaan sangat
dibutuhkan untuk mengatasi kendala ini. Pemberian bantuan dana,
pelatihan, dan fasilitas teknologi akan memperkuat kapasitas kelompok
seni dalam berinovasi dan mempertahankan Ketuk Tilu. Selain itu,
kebijakan yang mendukung pelestarian budaya dapat menciptakan
ekosistem yang kondusif bagi perkembangan seni tradisional ini.

108



c. Perubahan Selera dan Minat Masyarakat

“Perubahan selera masyarakat, terutama generasi muda, yang
lebih tertarik pada hiburan modern menjadi tantangan dalam
mempertahankan relevansi” Ketuk Tilu (Sumarsam, 1995). Untuk
menghadapi hal ini, diperlukan strategi komunikasi yang inovatif dan
penyajian Ketuk Tilu dengan konsep yang lebih segar dan menarik.
Pendekatan tersebut akan membantu membangun kembali keterikatan
generasi muda terhadap seni tradisional ini.

Strategi inovasi harus mampu menjembatani antara tradisi dan
modernitas agar seni ini tetap diminati. Pendekatan yang menggabungkan
nilai-nilai budaya asli dengan elemen kekinian dapat menciptakan daya
tarik yang lebih luas tanpa mengorbankan autenticitas. Dengan begitu,
Ketuk Tilu dapat terus menjadi warisan budaya yang hidup dan dinamis
di tengah perubahan zaman.

7.5 Studi Kasus Grup Ketuk Tilu Puspa Karima:

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima dibentuk pada akhir tahun 2018
dengan inisiatif untuk menciptakan sebuah grup musik tradisional Sunda
yang seluruh personelnya perempuan. Ide awal pembentukan grup ini
datang dari keinginan untuk melestarikan kesenian Sunda khususnya
musik Ketuk Tilu dan cianjuran, sekaligus mengangkat isu kesetaraan
gender dalam dunia seni. Selain fokus pada pelestarian budaya, Puspa
Karima juga bertujuan memberdayakan perempuan sebagai seniman yang
selama ini menghadapi berbagai hambatan terkait peran gender. Nama
"Puspa Karima" mengandung makna doa, dimana "Puspa” berarti bunga
dan "Karima" adalah akronim dari "Karya Istri nu Utama," mencerminkan
semangat dan visi grup ini untuk menjadi karya utama perempuan dalam
seni musik tradisional Sunda. Grup ini tidak hanya melestarikan tradisi,
tetapi juga aktif memanfaatkan perkembangan teknologi digital untuk
mempromosikan musik tradisional ke audiens yang lebih luas, bahkan
hingga tingkat internasional (Sumedang, 2022).

109



Gambar 7. 2 Grup Puspa Katima
Sumber: Ini Mah Sumedang (Sumedang, 2022)
7.5.1 Sejarah dan Perkembangan

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima mulai terbentuk pada akhir tahun
2018 dari inisiatif untuk menciptakan sebuah grup musik tradisional Sunda
yang seluruh anggotanya perempuan. Proses pembentukan grup ini
bermula saat inisiatornya, Bunga Dessti, bertemu dengan pemain kendang
wanita bernama Julacha, ketika tengah mempersiapkan sebuah proyek
pertunjukan di Malaysia. Karena situasi pandemi, perkembangan grup
sempat terhambat, namun pada 2021 mereka berhasil melengkapi anggota
dengan vokalis sekaligus pemain kacapi, Diah Nur Azizah, hingga
terbentuklah Puspa Karima yang resmi mengusung misi pelestarian
kesenian Sunda dan pemberdayaan perempuan.

Hingga kini, struktur grup Puspa Karima terdiri dari lima personel
perempuan yang memainkan berbagai alat musik tradisional Sunda seperti
rebab, suling, kendang, goong, kecrek, gambang, dan kacapi, ditambah
satu anggota pemain tari. Di balik layar, terdapat dukungan dari
pendukung laki-laki yang membantu aspek produksi dan dokumentasi.

Yayasan Puspa Karima Indonesia berperan sebagai badan
pendukung yang memfasilitasi kegiatan grup, baik dari sisi pelestarian
budaya, edukasi seni, maupun pemberdayaan perempuan. Yayasan ini
memberikan ruang dan dukungan untuk pengembangan grup,
memungkinkan mereka tampil di berbagai panggung nasional dan
internasional serta menyediakan akses ke media digital untuk promosi dan

110



komunikasi budaya lewat platform seperti YouTube, Instagram, dan
TikTok. Peran yayasan ini sangat penting dalam menjaga keberlanjutan
dan perkembangan grup di tengah tantangan zaman modern (Sumedang,
2022). Dengan dukungan tersebut, grup Ketuk Tilu dapat terus berinovasi
sekaligus mempertahankan identitas budaya mereka dalam era digital yang
cepat berubah.

7.5.2 Karakteristik dan Repertoar Musik

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memiliki fokus utama pada
musik tradisional Sunda, khususnya Ketuk Tilu dan cianjuran, yang
merupakan genre klasik dengan pola ritme dan melodi khas daerah Sunda.
Dalam repertoarnya, mereka membawakan lagu-lagu tradisional Sunda
seperti "Pesta Bangkong," "Ayun Ambing," dan "Ketuk Tilu Bardin,"
yang ditata dengan sentuhan inovatif untuk menyesuaikan dengan selera
audiens masa kini tanpa menghilangkan nilai asli budaya Sunda.

Puspa Karima juga melakukan interpretasi baru melalui
aransemen musik yang segar dan penampilan yang atraktif, sehingga musik
tradisional ini menjadi lebih hidup dan relevan di era modern. Penggunaan
alat musik tradisional seperti rebab, kendang, goong, kecrek, suling,
gambang, dan kacapi oleh anggota perempuan menjadi ciri khas grup ini,
menampilkan kebolehan seni sekaligus simbol pemberdayaan perempuan
dalam ranah seni musik tradisional. Hal ini menjadikan Puspa Karima
sebagai jembatan antara pelestarian tradisi dan inovasi kreatif yang
responsif terhadap perkembangan zaman (Karima, 2025). Pendekatan ini
tidak hanya memperkaya ragam ckspresi seni Ketuk Tilu, tetapi juga
menginspirasi  peran  aktif perempuan dalam menjaga dan
mengembangkan warisan budaya.

7.5.3 Peran Sosial dan Budaya

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima menjalankan peran penting
dalam upaya pelestarian seni dan budaya Sunda dengan cara
mempertahankan dan membawakan musik tradisional Ketuk Tilu dan
cianjuran kepada generasi muda dan masyarakat luas. Melalui pertunjukan
rutin dan edukasi budaya, mereka berusaha menjaga kelestarian warisan
budaya Sunda agar tidak tergerus oleh modernisasi. Grup ini juga aktif
mengangkat nilai-nilai tradisional yang terkandung dalam musik dan tarian
Sunda sebagai bagian dari identitas budaya yang harus dihormati dan
dilestarikan.

111



Gabat 7. 3 Puspa Karima dalam Sebuah Rekaman
Sumber: Koleksi Jaja DM

Selain fokus pada pelestarian budaya, Puspa Karima juga
menggunakan seni sebagai wadah advokasi kesetaraan gender dan
pemberdayaan perempuan. Seluruh anggota grup yang perempuan
menunjukkan bahwa perempuan memiliki peran penting dan mampu
berkontribusi dalam bidang seni tradisional yang selama ini didominasi
oleh laki-laki. Melalui penampilan mereka, Puspa Karima menginspirasi
perempuan untuk lebih percaya diri dan aktif dalam melestarikan serta
mengembangkan budaya lokal sekaligus menantang stereotip gender yang
ada di masyarakat.

Peranan grup ini dalam memperkuat identitas budaya Sunda dan
komunitas terasa dari bagaimana mereka menjadikan seni sebagai medium
pengikat hubungan sosial dan memperkenalkan kekayaan budaya Sunda
yang khas. Mereka turut meningkatkan rasa bangga masyarakat Sunda
tethadap budaya mereka sendiri. Selain itu, melalui pertunjukan di
berbagai festival dan penggunaan media digital, Puspa Karima berhasil
menjangkau audiens yang lebih luas dan membangun komunitas yang
solid di antara pecinta budaya, sehingga budaya Sunda tetap hidup dan
berkembang dalam konteks kekinian (Wijayakusumah69, 2024).
Keberhasilan ini menunjukkan bahwa seni tradisional seperti Ketuk Tilu
dapat berperan strategis dalam memperkuat identitas dan kohesi sosial di
era modern.

7.5.4 Media dan Promosi

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memanfaatkan platform digital
seperti YouTube, Instagram, dan TikTok sebagai media utama untuk
penyebaran dan promosi musik tradisional Sunda yang mereka bawakan.
Melalui konten video pertunjukan live dan materi edukasi yang diunggah
secara rutin, Puspa Karima mampu menjangkau audiens yang lebih luas,
tidak terbatas oleh batas geografis. Penggunaan media sosial ini juga

112



memungkinkan interaksi langsung dengan penggemar, memperkuat
komunitas pendukung, dan memberikan ruang bagi regenerasi generasi
muda yang tertarik pada seni budaya tradisional.

Dampak media digital terhadap grup sangat signifikan dalam
meningkatkan visibilitas dan popularitas mereka, baik di kalangan lokal
maupun internasional. Video-video mereka mendapatkan banyak
penonton dari berbagai negara, sehingga musik Ketuk Tilu dapat dikenal
oleh audiens global. Selain itu, platform digital mempermudah
dokumentasi dan arsip karya seni mereka, serta mempercepat penyebaran
informasi tentang kegiatan dan proyek baru dari grup, mengoptimalkan
promosi tanpa harus bergantung sepenuhnya pada media konvensional.

Puspa Karima juga aktif berpartisipasi dalam berbagai acara dan
festival seni budaya, baik di tingkat nasional maupun internasional. Salah
satu pencapaian penting adalah undangan tampil di acara yang
diselenggarakan oleh Kedutaan Besar Republik Indonesia (KBRI) di
Singapura, yang menunjukkan pengakuan dan apresiasi atas peran mereka
dalam pelestarian budaya Sunda. Keterlibatan dalam festival tersebut tidak
hanya meningkatkan kredibilitas grup sebagai duta seni budaya, tetapi juga
memperluas  jaringan kolaborasi dan membuka peluang untuk
pengembangan kreatif lebih lanjut (Karima, 2023). Partisipasi di acara
internasional seperti ini juga memperkuat posisi Puspa Karima sebagai
representasi budaya Sunda yang mampu bersaing dan berinovasi di kancah
global.

7.5.5 Dampak Ekonomi dan Kreatif

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memberikan kontribusi
signifikan  terhadap ckonomi kreatif lokal di Sumedang dengan
mengembangkan musik tradisional Sunda sebagai sektor ekonomi yang
produktif. Selain penghasilan dari pertunjukan di berbagai acara dan
festival, grup ini juga memanfaatkan platform digital seperti YouTube
untuk mendapatkan penghasilan tambahan melalui monetisasi konten.
Aktivitas tersebut tidak hanya mendukung keberlangsungan grup, tetapi
juga membuka peluang ekonomi bagi komunitas seni di sekitarnya melalui
kolaborasi dan inovasi produk seni terkait.

Dampak ekonomi yang dirasakan oleh anggota grup dan
komunitas sekitarnya cukup besar, terutama karena Puspa Karima
menjadikan seni musik tradisional sebagai sumber penghidupan yang
layak. Para anggota mendapatkan penghasilan dari manggung, produksi
konten digital, dan aktivitas lain yang terkait dengan seni budaya. Selain
itu, keberadaan grup ini menggerakkan sektor terkait seperti produksi alat
musik tradisional dan jasa dokumentasi seni, sehingga memberikan efek

113



berganda dalam mendongkrak kesejahteraan ekonomi komunitas kreatif
di Sumedang.

Salah satu inovasi teknis yang dilakukan oleh Puspa Karima
adalah pengembangan alat musik seperti tiang gong yang dapat dirakit dan
disusun dengan mudah sehingga lebih praktis dibawa, terutama saat
perjalanan jauh atau ke bandara. Inovasi ini mempermudah mobilitas grup
tanpa mengorbankan kualitas pertunjukan, sekaligus menunjukkan
kreativitas mereka dalam menghadapi tantangan logistik. Langkah inovatif
ini mencerminkan semangat adaptasi dan modernisasi dalam pelestarian
seni tradisional, sekaligus memberikan nilai tambah produk kreatif lokal
yang dapat meningkatkan daya saing di pasar seni budaya.

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memberikan kontribusi
signifikan  terhadap ckonomi kreatif lokal di Sumedang dengan
mengembangkan musik tradisional Sunda sebagai sektor ekonomi yang
produktif. Selain penghasilan dari pertunjukan di berbagai acara dan
festival, grup ini juga memanfaatkan platform digital seperti YouTube
untuk mendapatkan penghasilan tambahan melalui monetisasi konten.
Aktivitas tersebut tidak hanya mendukung keberlangsungan grup, tetapi
juga membuka peluang ekonomi bagi komunitas seni di sekitarnya melalui
kolaborasi dan inovasi produk seni terkait.

Dampak ekonomi yang dirasakan oleh anggota grup dan
komunitas sckitarnya cukup besar, terutama karena Puspa Karima
menjadikan seni musik tradisional sebagai sumber penghidupan yang
layak. Para anggota mendapatkan penghasilan dari manggung, produksi
konten digital, dan aktivitas lain yang terkait dengan seni budaya. Selain
itu, keberadaan grup ini menggerakkan sektor terkait seperti produksi alat
musik tradisional dan jasa dokumentasi seni, sehingga memberikan efek
berganda dalam mendongkrak kesejahteraan ekonomi komunitas kreatif
di Sumedang.

Salah satu inovasi teknis yang dilakukan oleh Puspa Karima
adalah pengembangan alat musik seperti tiang gong yang dapat dirakit dan
disusun dengan mudah schingga lebih praktis dibawa, terutama saat
perjalanan jauh atau ke bandara. Inovasi ini mempermudah mobilitas grup
tanpa mengorbankan kualitas pertunjukan, sekaligus menunjukkan
kreativitas mereka dalam menghadapi tantangan logistik. Langkah inovatif
ini mencerminkan semangat adaptasi dan modernisasi dalam pelestarian
seni tradisional, sekaligus memberikan nilai tambah produk kreatif lokal
yang dapat meningkatkan daya saing di pasar seni budaya (Dahlan, 2024;
Sumedang, 2022). Inovasi ini juga membuka peluang bagi grup untuk lebih
aktif tampil di berbagai lokasi dengan efisiensi tinggi, memperluas
jangkauan penonton dan pengaruh budaya mereka.

114



7.5.6 Tantangan dan Prospek Masa Depan

Pelestarian seni tradisional dalam era modern menghadapi
tantangan besar, terutama karena arus globalisasi dan kemajuan teknologi
digital yang mengubah cara masyarakat mengonsumsi dan mengapresiasi
budaya. Musik tradisional sering kali kalah saing dengan musik populer
modern yang lebih mudah diakses dan diminati generasi muda. Selain itu,
kurangnya minat dari generasi penerus, keterbatasan sumber daya, dan
minimnya dukungan institusional menjadi hambatan utama dalam
menjaga kelestarian seni tradisional seperti Ketuk Tilu. Perubahan sosial
dan gaya hidup modern juga memerlukan strategi adaptasi yang tepat agar
seni tradisional tetap relevan dan menarik.

Untuk mengatasi tantangan tersebut, Grup Ketuk Tilu Puspa
Karima memiliki harapan mengembangkan diri menjadi sebuah
production house yang tidak hanya berfokus pada pertunjukan musik,
tetapi juga pusat pemberdayaan perempuan dan pengembangan budaya
Sunda secara lebih luas. Dengan menjadikan grup sebagai wadah kreatif
yang terorganisir, Puspa Karima berencana memperluas cakupan aktivitas,
termasuk produksi rekaman, pelatthan seni, dan kolaborasi dengan
berbagai pihak. Upaya ini bertujuan untuk meningkatkan profesionalisme
dan keberlanjutan kesenian, serta memberikan kesempatan bagi anggota
dan komunitas untuk tumbuh dan berkembang secara ekonomi dan sosial.

Abdl em abdl 4

o B gm0,

Gambar 7. 4 Tangkapan Layar YouTube Puspa Kanma
Sumber: YouTube (Karima, 2023)

Strategi regenerasi dan edukasi budaya menjadi kunci dalam
menjamin kelestarian jangka panjang seni Ketuk Tilu. Puspa Karima dan

115



pihak-pihak yang peduli menggalakkan program edukasi seni kepada
generasi muda, baik melalui workshop, sekolah seni, maupun media
digital. Melibatkan anak-anak dan remaja dalam pembelajaran alat musik
dan tarian tradisional diharapkan dapat membangun kecintaan sejak dini
tethadap budaya Sunda. Pendekatan ini juga didukung dengan
pemanfaatan teknologi digital untuk dokumentasi, promosi, dan inovasi
dalam penyajian seni, sehingga memudahkan akses dan meningkatkan
daya tarik budaya tradisional di tengah dinamika kehidupan modern.

7.6 Studi Kasus dan Contoh Konkret
7.6.1 Komposisi dan Aransemen Musik yang Berkembang

Dalam perkembangan musik tradisional Sunda, khususnya yang
berkaitan dengan kendang penca dan ketuk tilu, terjadi transformasi
komposisi dan aransemen yang signifikan. Studi oleh Mochammad
Ramdan Hoerudin (2018) dalam penelitiannya tentang aktivitas
komunikasi pada tari ketuk tilu buhun menguraikan bagaimana pola-pola
tepakan kendang penca diadaptasi dan dikembangkan dalam berbagai
aransemen musik ketuk tilu, termasuk dalam penggabungan instrumen
melodi seperti rebab dan bonang. Pola kendang yang awalnya sederhana
semakin kompleks dan kaya variasi sesuai dengan kebutuhan pertunjukan,
termasuk inovasi di dalamnya yang menyesuaikan dengan perkembangan
tarian dan konteks sosial.

Selain itu, riset Rina Krisnawati dkk., (2021) pada eksistensi tari
Jaipongan ketuk tilu di Desa Petaling Jaya menunjukkan bagaimana
komposisi musik dalam ketuk tilu berevolusi dari musik upacara adat
menjadi musik hiburan yang lebih variatif dengan struktur instrumen yang
lebih lengkap dan intensitas yang lebih dinamis. Musik ketuk tilu kini
mencakup kendang idung (besar), kendang kulanter (kecil), rebab, gong,
dan kecrek sebagai instrumen utama yang menyokong daya tarik
pertunjukan.

7.6.2 Peran Komunitas Seni dalam Evolusi Kendang Penca ke
Ketuk Tilu

Komunitas seni lokal memegang peranan penting dalam evolusi
kendang penca menjadi ketuk tilu. Mereka tidak hanya sebagai pelaku
pertunjukan, tetapi juga sebagai penjaga tradisi yang melakukan inovasi
dan adaptasi seni sesuai perkembangan zaman. Mochammad Ramdan
Hoerudin (2018) mengemukakan bahwa komunitas seni yang terdiri dari
para pemain kendang, penari, dan pemangku adat terus memainkan
peranan strategis dalam menjaga keutuhan nilai budaya sekaligus
membuka ruang kreativitas.

116



Dalam penelitian lain, Rina Krisnawati dkk., (2021) menekankan
bahwa komunitas seni pula yang menjaga kelangsungan pertunjukan ketuk
tilu melalui pendidikan non-formal dan festival budaya, yang turut
menumbuhkan kesadaran generasi muda akan nilai-nilai budaya leluhur.
Komunitas-komunitas ini juga berperan mengakomodasi perubahan
fungsi seni ketuk tilu dari ritual ke hiburan yang lebih luas, sehingga seni
tradisional tetap eksis dan relevan.

7.6.3 Tantangan dan Prospek Masa Depan
a. Tantangan Pelestarian Musik Tradisional di Era Globalisasi

Pelestarian musik tradisional seperti gamelan ketuk tilu
menghadapi tantangan besar di era globalisasi. Arus modernisasi dan
budaya populer global cenderung menggeser minat masyarakat,
khususnya generasi muda, dari seni tradisional ke hiburan modern yang
dianggap lebih menarik dan relevan. Hal ini menyebabkan penurunan
apresiasi terhadap seni tradisional dan mengancam keberlanjutan
kesenian-warisan budaya tersebut (Redaksi, 2024). Fenomena ini
menuntut upaya konservasi yang lebih inovatif dan kreatif agar musik
tradisional dapat tetap hidup dan diterima oleh masyarakat luas dalam
konteks zaman sekarang,

Selain itu, kurangnya dukungan pendanaan dan perhatian serius
dari pemerintah dan masyarakat menjadi hambatan utama pelestarian
budaya lokal. Kurangnya regenerasi seniman tradisional juga
memperparah situasi, sehingga seni tradisional berisiko mengalami
kemunduran atau kepunahan. Media sosial dan teknologi yang kian
berkembang pun turut berkontribusi dalam mengakselerasi pengaruh
budaya asing yang mendominasi khalayak muda (Simbolon et al., 2024).
Oleh karena itu, kolaborasi antara berbagai pihak sangat penting untuk
menciptakan strategi pelestarian yang efektif dan menarik minat generasi
muda terhadap budaya lokal.

b. Inovasi dan Adaptasi demi Keberlanjutan Seni

Untuk menjawab tantangan tersebut, dilakukan berbagai inovasi
dan adaptasi dalam penyajian dan pengembangan musik tradisional.
Pemanfaatan teknologi digital menjadi salah satu strategi efektif, seperti
pendokumentasian musik dan tari, promosi lewat media sosial, serta
penggunaan teknologi audio-visual dalam pertunjukan untuk menarik
perhatian audiens yang lebih luas (Simbolon et al., 2024). Pendekatan ini
tidak hanya membantu melestarikan warisan budaya, tetapi juga
memperluas jangkauan dan relevansi musik tradisional di era modern.

Kolaborasi antara pemerintah, komunitas seni, dan teknologi
informasi dianggap kunci keberhasilan pelestarian. Pendidikan formal dan

117



non-formal mengenai seni tradisional juga menjadi media untuk
membangkitkan minat dan memahami nilai budaya di kalangan generasi
muda. Inovasi juga dilakukan dalam bentuk penggabungan unsur-unsur
musik tradisional dengan musik modern yang dapat memperkaya ekspresi
dan menggaet audiens masa kini tanpa kehilangan akar budaya (Redaksi,
2024). Sinergi tersebut menciptakan ekosistem yang mendukung
kelangsungan seni tradisional sekaligus mendorong kreativitas dalam
pengembangan budaya yang adaptif dan berkelanjutan.

7.7 Simpulan

Pelestarian gamelan dan tari Ketuk Tilu merupakan upaya
bersama yang melibatkan komunitas seni, seniman tradisional, dan
lembaga kebudayaan. Melalui revitalisasi pertunjukan, pengajaran kepada
generasi muda, serta dokumentasi dan publikasi, seni ini diharapkan dapat
terus hidup dan berkembang. Dukungan lembaga pendidikan dan
pemerintah menjadi faktor penting dalam menjaga keberlangsungan
Ketuk Tilu di tengah tantangan modernisasi dan perubahan sosial budaya.

Meskipun menghadapi berbagai tantangan, strategi inovatif
seperti modernisasi koreografi, pendidikan seni, dan kolaborasi lintas
sektor memberikan harapan bagi pelestarian Ketuk Tilu sebagai warisan
budaya Sunda yang bernilai tinggi dan hidup dalam masyarakat
kontemporer.

Gamelan dan tari Ketuk Tilu menghadapi tantangan besar akibat
modernisasi, globalisasi, dan perubahan sosial yang membawa perubahan
gaya hidup dan minat masyarakat, terutama generasi muda. Perubahan
fungsi Ketuk Tilu dari ritual yang sarat makna spiritual menjadi hiburan
semata mengancam keberlangsungan tradisi ini.

Namun, melalui upaya adaptasi, revitalisasi, pendidikan seni, dan
dukungan lembaga kebudayaan, Ketuk Tilu berpeluang untuk terus hidup
dan berkembang dalam konteks budaya kontemporer. Pelestarian seni ini
menjadi penting untuk menjaga keberagaman budaya dan identitas
masyarakat Sunda di tengah arus perubahan zaman.

Pendidikan formal dan nonformal, festival budaya, dan media
massa serta digital memiliki peran krusial dalam menjaga ecksistensi
gamelan Ketuk Tilu. Melalui pengajaran yang sistematis, penyelenggaraan
festival yang meriah, dan dokumentasi serta promosi yang luas, seni
tradisional ini dapat terus hidup dan dikenal oleh masyarakat luas, baik di
tingkat nasional maupun internasional.

Sinergi antara ketiga aspek tersebut menciptakan ekosistem
pelestarian budaya yang berkelanjutan, memastikan bahwa Ketuk Tilu

118



tidak hanya menjadi warisan budaya yang statis, tetapi seni yang hidup dan
berkembang dalam konteks budaya kontemporer.

Transformasi Ketuk Tilu melalui inovasi dan adaptasi dalam
pertunjukan modern dan lintas genre merupakan strategi penting untuk
menjaga relevansi dan keberlangsungan seni tradisional ini. Penggabungan
unsur musik modern, adaptasi koreografi, serta kolaborasi lintas genre
membantu menarik minat penonton masa kini tanpa menghilangkan nilai-
nilai tradisional.

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memiliki peran signifikan dalam
pelestarian budaya Sunda dengan menghidupkan kembali kesenian
tradisional seperti Ketuk Tilu dan cianjuran melalui penampilan yang
konsisten dan edukasi budaya. Grup ini tidak hanya menjaga warisan seni
Sunda agar tidak punah, tetapi juga mengadaptasi seni tradisional tersebut
agar relevan dengan kehidupan modern. Dengan anggota perempuan yang
penuh semangat, Puspa Karima memosisikan diri sebagai penjaga tradisi
sekaligus agen perubahan yang membawa nilai-nilai leluhur ke panggung
nasional dan internasional, memperkuat identitas budaya Sunda dalam
masyarakat luas.

Potensi perkembangan seni tradisional melalui inovasi dan
pemberdayaan sosial semakin terlihat jelas melalui langkah-langkah kreatif
yang diambil oleh grup ini. Puspa Karima tidak hanya memainkan seni
tradisional, tetapi juga mengintegrasikannya dengan teknologi digital,
memperluas jangkauan audiens, dan mempromosikan kesetaraan gender
dalam dunia seni. Melalui pemberdayaan perempuan sebagai pelaku seni,
mereka memberikan contoh nyata bahwa seni tradisional dapat menjadi
media transformasi sosial dan ckonomi yang berkelanjutan. Hal ini
membuka peluang bagi regenerasi seni tradisional dengan pendekatan
modern yang tetap menghargai akar budaya, menjadikan Puspa Karima
sebagai simbol harapan untuk kelangsungan dan perkembangan budaya
Sunda.

Peran komunitas seni, seniman, lembaga kebudayaan,
pendidikan, festival budaya, dan media massa sangat krusial dalam
mendukung proses ini. Meskipun menghadapi tantangan seperti risiko
kehilangan identitas budaya dan keterbatasan sumber daya, Ketuk Tilu
memiliki peluang besar untuk terus hidup dan berkembang dalam konteks
budaya kontemporer.

119



Bab 8
Studi Kasus Adaptasi dan Inovasi Ketuk Tilu
dari Berbagai Daerah

8.1 Pendahuluan

Ketuk Tilu merupakan salah satu seni tradisional yang berasal dari
masyarakat agraris Sunda di Jawa Barat. Seni pertunjukan ini tidak hanya
sebagai media hiburan, melainkan juga sarana ritual yang sarat makna
budaya dan spiritual, yang berkembang seiring waktu. Awalnya, Ketuk
Tilu berfungsi sebagai upacara adat untuk menghormati Dewi Padi (Dewi
Sri), sang dewi kesuburan dan kemakmuran dalam kepercayaan
masyarakat Sunda. Tarian ini merupakan ungkapan rasa syukur atas hasil
panen padi serta permohonan petlindungan agar tanaman tetap subur dan
terhindar dari gangguan hama (Putra, 2019). Dalam pertunjukannya,
Ketuk Tilu memadukan tarian, nyanyian, dan musik gamelan tradisional
Sunda, yang secara harmonis bergerak sebagai ekspresi hubungan antara
manusia dengan alam dan kekuatan gaib.

Menurut Herdiani (2014), Ketuk Tilu merupakan bentuk seni
pertunjukan rakyat yang telah hidup dan berkembang sejak abad ke-19 di
daerah Priangan. Secara historis, Ketuk Tilu merupakan bagian integral
dari masyarakat agraris Sunda yang erat kaitannya dengan siklus pertanian,
khususnya upacara panen. Pertunjukan ini dimainkan biasanya pada acara
selamatan, pesta panen, atau ritual adat yang melibatkan fungsi spiritual
dan sosial sebagai sarana komunikasi antara manusia dan roh leluhur
(Hesti & Jatnika A, 2015). Ronggeng sebagai pusat pertunjukan tidak
hanya berperan sebagai penari dan penyanyi melainkan juga dianggap
sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan
dunia ghaib.

Ketuk Tilu sebagai warisan budaya Sunda ini memiliki keunikan
dalam pola gerak tarian, teknik musik, dan nilai filosofi yang terkandung
dalam pertunjukannya. Beberapa gerakan seperti goyang, gitek, dan geol
secara simbolis melambangkan kesuburan, keberanian, dan keharmonisan
dengan alam (Ramlan, 2013). Musik pengiring yang khas menggunakan
alat musik tradisional seperti ketuk (semacam bonang kecil), kendang,
rebab, gong, dan kecrek membentuk irama yang hidup, mendayu-dayu,
serta menciptakan suasana magis yang mendukung makna ritual (Hesti &
Jatnika A, 2015). Dengan demikian, Ketuk Tilu tidak hanya menjadi

120



tontonan, tetapi juga medium ekspresi budaya, spiritualitas, dan identitas
masyarakat Sunda.

Pentingnya adaptasi dan inovasi dalam pelestarian budaya Ketuk
Tilu muncul sebagai jawaban atas tantangan zaman modern yang
membawa perubahan sosial dan budaya. Herdiani (2014) mengemukakan
bahwa seiring waktu, fungsi Ketuk Tilu bergeser dari sarana upacara ritual
menjadi hiburan yang berorientasi pada kebutuhan ekonomi dan hiburan
masyarakat umum. Dalam proses ini, Ketuk Tilu mengalami modifikasi
gerak, pola musik, dan tata panggung agar sesuai selera penonton masa
kini tanpa menghilangkan nilai estetika dan spiritualnya. Adaptasi ini
mempetlihatkan bahwa seni tradisional dapat bertahan dan berkembang
selama ia mampu bertransformasi mengikuti perubahan sosial budaya.

Salah satu bentuk inovasi yang umum ditemukan adalah
penggabungan unsur-unsur tarian kontemporer dan penggunaan
teknologi visual dalam pementasan Ketuk Tilu modern. Hal ini menjadi
strategi penting untuk menarik perhatian generasi muda yang terbiasa
dengan hiburan modern, sekaligus menjaga keberlanjutan tradisi yang
bersifat turun-temurun (Mulyati & Munajar, 2024). Namun demikian,
penckanan pada aspek tradisional tetap menjadi fondasi utama agar Ketuk
Tilu tidak kehilangan jati diri dan makna filosofisnya. Integrasi elemen
baru dilakukan secara selektif agar tetap menjaga keseimbangan antara
tradisi dan pembaruan.

Selain itu, pelestarian Ketuk Tilu juga terkait erat dengan upaya
pendidikan seni tradisional dan penyelenggaraan festival budaya.
Pendidikan seni di sekolah dan komunitas menjadi sarana pengenalan dan
regenerasi. Festival budaya memberikan ruang untuk pertunjukan yang
lebih luas sehingga masyarakat dan wisatawan dapat menghargai
keindahan dan makna budaya Ketuk Tilu (Reffali & Jaenudin, 2023).
Dokumentasi audio visual dan penulisan akademik menjadi upaya
melestarikan sekaligus mendiseminasikan Ketuk Tilu agar dikenal lebih
luas, termasuk di kancah nasional dan internasional.

Secara keseluruhan, Ketuk Tilu merupakan representasi penting
dari warisan budaya Sunda yang kaya dan sarat makna. Keberlangsungan
seni tradisional ini sangat tergantung pada kemampuan beradaptasi dan
berinovasi dalam memenuhi kebutuhan sosial budaya zaman sekarang.
Dengan tetap menjaga akar budaya dan makna filosofisnya, Ketuk Tilu
terus hidup sebagai identitas budaya yang dinamis dan relevan dalam
kehidupan masyarakat Sunda hingga kini (Herdiani, 2014; Reffali &
Jaenudin, 2023).

121



8.2 Adaptasi dan Inovasi di Wilayah Priangan
8.2.1 Ciri khas Tari Ketuk Tilu di Bandung, Bogor, dan
Purwakarta

Tari Ketuk Tilu merupakan salah satu tarian tradisional yang
sangat populer di wilayah Priangan, khususnya di kota-kota seperti
Bandung, Bogor, dan Purwakarta. Tarian ini memiliki ciri khas gerakan
yang unik dan sangat khas, meliputi goyang, gitek, geol, dan pencak yang
secara simbolik melambangkan kesuburan, kekuatan, serta kegembiraan
masyarakat agraris Sunda (Suhaenah et al., 2017). Gerakan tersebut
biasanya dilakukan secara berpasangan oleh laki-laki dan perempuan
dengan koreografi yang memperlihatkan keberanian dan kelincahan,
namun tetap memiliki keanggunan khas Jawa Barat. Pertunjukan tari
Ketuk Tilu juga dikenal dengan kombinasi antara tarian, nyanyian, dan
tabuhan instrumen gamelan yang terdiri dari alat musik tradisional seperti
ketuk (penclon bonang), rebab, kendang, gong, dan kecrek. Pola irama
gamelan yang dimainkan sangat mendayu-dayu dan dinamis, mendukung
suasana tarian yang hidup dan interaktif antara penari dan penonton
(Gaby, 2025).

Berbeda dengan tarian tradisional lain yang dilakukan secara
ritualistik, Ketuk Tilu juga berperan sebagai hiburan rakyat yang integral
dalam berbagai acara sosial hingga perayaan. Tari ini tidak hanya menjadi
tontonan, tetapi juga menjadi sarana interaksi sosial yang mempererat
hubungan antaranggota masyarakat sekaligus mengekspresikan nilai-nilai
kultural dan spiritual yang melekat dalam masyarakat Sunda (Suhaenah et
al., 2017). Kehadiran ronggeng sebagai penari utama yang juga penyanyi
menambah kekhususan pertunjukan ini karena ronggeng dipercaya
memiliki peran sebagai mediator antara manusia dan dunia roh leluhur,
yang menambah dimensi spiritual dalam pertunjukan.

8.2.2 Penambahan unsur tari kontemporer dan teknologi visual
dalam pementasan

Seiring dengan perkembangan zaman dan perubahan selera
masyarakat, khususnya generasi muda, berbagai kelompok seni di wilayah
Priangan mulai melakukan inovasi dengan menambahkan unsur tari
kontemporer serta integrasi teknologi visual dalam pementasan Ketuk
Tilu. Penambahan unsur kontemporer ini bisa berupa koreografi modern
yang memadukan elemen tradisional dengan gaya tari masa kini, sehingga
menciptakan sebuah pertunjukan yang lebih segar dan atraktif tanpa
meninggalkan akar budaya asli (Mulyati & Munajar, 2024). Misalnya,
gerakan dasar goyang, gitek, dan geol tetap dipertahankan, namun diberi
variasi baru agar dapat menyesuaikan kepada konteks pementasan

122



modern.

Selain itu, teknologi visual seperti pencahayaan artistik, proyeksi
gambar, dan penggunaan panggung multimedia turut diterapkan untuk
memberikan pengalaman menonton yang lebih kaya dan interaktif.
Strategi ini tidak hanya ditujukan untuk meningkatkan daya tarik
pertunjukan, tetapi juga sebagai media edukasi budaya agar nilai-nilai
tradisional bisa diterima dengan cara yang lebih kontemporer dan
menyenangkan (Mulyati & Munajar, 2024). Dengan demikian, pementasan
Ketuk Tilu mengalami transformasi artistik yang memungkinkan seni
tradisional ini bertahan di tengah arus globalisasi dan modernisasi.

8.2.3 Penguatan nilai tradisional sebagai fondasi pertunjukan

Meskipun banyak terdapat inovasi dalam pementasan Ketuk Tilu,
para pelaku seni dan budayawan menekankan pentingnya menjaga nilai-
nilai filosofis, spiritual, dan simbolik tradisional sebagai fondasi utama
pertunjukan. Nilai-nilai ini membentuk jati diri seni Ketuk Tilu dan
menghubungkannya dengan konteks budaya Sunda yang kaya makna.
Nilai-nilai tersebut mencakup penghargaan terhadap alam, kesuburan,
keselarasan sosial, dan hubungan spiritual dengan roh leluhur, yang tetap
konsisten di dalam keutuhan pementasan (Herdiani, 2014). Pemertahanan
nilai-nilai ini penting agar inovasi tidak mengikis esensi asli seni Ketuk
Tilu, sehingga warisan budaya tetap otentik dan bermakna bagi generasi
sekarang dan mendatang,

Pelestarian nilai tradisional ini dilakukan melalui berbagai upaya,
termasuk pelatihan tari yang menitikberatkan pada teknik dasar dan spirit
asli, pengajaran sejarah serta filosofi Ketuk Tilu, serta penguatan peran
ronggeng sebagai penari dan mediator spiritual. Dengan tetap memegang
teguh nilai-nilai tersebut, Ketuk Tilu tidak hanya menjadi hiburan semata
tetapi juga berfungsi sebagai wahana pelestarian dan transmisi budaya bagi
generasi mendatang (Putra, 2019; (Reffali & Jaenudin, 2023). Oleh karena
itu, inovasi tidak mereduksi nilai budaya, melainkan memperkaya dan
menyegarkan agar seni ini bisa bertahan dan relevan di masa kini dan
mendatang.

Kesimpulannya, adaptasi dan inovasi yang terjadi di wilayah
Priangan menunjukkan bagaimana Ketuk Tilu dapat mempertahankan
keaslian sekaligus bertransformasi sesuai dengan perkembangan
masyarakat. Ciri khas gerakan dan pola musiknya yang kaya simbolisme
tetap dilestarikan sebagai inti dari pertunjukan, sementara unsur modern
dan teknologi diterapkan untuk menarik perhatian generasi muda dan
menyesuaikan dengan konteks pementasan kontemporer. Upaya
penguatan nilai tradisional sebagai fondasi juga menjaga keberlangsungan

123



Ketuk Tilu sebagai identitas budaya Sunda yang hidup dan dinamis.

8.3 Variasi Lokal Ketuk Tilu di Karawang, Subang, dan Sumedang

Menurut hasil penelusuran jurnal dan sumber ilmiah terkait,
berikut penjelasan mendalam mengenai variasi lokal Ketuk Tilu di
Karawang, Subang, dan Sumedang, yang mencakup pengenalan varian
doger, banjar, dan longser; penyesuaian pola musik dan tari sesuai
karakteristik lokal; serta penerapan fungsi sosial dan simbolik dalam
pertunjukan.

8.3.1 Pengenalan Doger, Banjar, dan Longser sebagai Varian
Ketuk Tilu

Ketuk Tilu adalah kesenian tradisional yang tumbuh dan
berkembang di masyarakat Priangan yang pada awalnya berfungsi sebagai
seni ritual dan bertransformasi menjadi kesenian hiburan yang dikenal
luas. Di wilayah Karawang dikenal varian Ketuk Tilu yang disebut doger.
Doger ini merupakan salah satu bentuk kesenian yang ikut meramaikan
pertunjukan Ketuk Tilu dengan ciri khas tersendiri (Herdiani, 2014).
Sementara itu, di Subang, varian Ketuk Tilu yang dikenal disebut banjar.
Banjar ini dipengaruhi oleh tradisi lokal Subang dan memiliki koreografi
dan pola musik yang khas dibandingkan dengan daerah lain. Di
Kabupaten Sumedang, varian yang dikenal sebagai longser merupakan
perpaduan antara seni Ketuk Tilu dan seni lokal Terebang, membentuk
sebuah varian lokal yang unik (Rustandi, 2018).

Ketiganya tetap menjaga akar tradisi Ketuk Tilu dengan
mempertahankan unsur musik, alat-alat seperti ketuk tiga buah (waditra
ketuk tilu), serta peranan ronggeng (penari wanita). Namun tiap daerah
mengembangkan identitas lokalnya dalam penyajian dan gerak tari,
sehingga meskipun berasal dari tradisi Ketuk Tilu, varian ini hadir dengan
karakteristik yang membedakannya dari ketuk tilu di tempat lain (Herdiani,
2014; Rustandi, 2018). Keanekaragaman ini menunjukkan dinamika
budaya yang hidup dan mampu beradaptasi sambil tetap menghormati
warisan leluhur dalam setiap ekspresi lokalnya.

8.3.2 Penyesuaian Pola Musik dan Tari Sesuai Karakteristik Lokal
Setiap daerah melakukan penyesuaian pola musik dan gerak tari
Ketuk Tilu sesuai kondisi sosial dan budaya masyarakat setempat. Di
Karawang misalnya, doger memiliki pola musik yang lebih bebas dan
dinamis, dengan gerakan tari yang menyesuaikan dengan suasana populer
masyarakatnya. Pola tepuk gendang dan nyanyian sinden dalam doger
lebih variatif untuk menciptakan suasana hiburan yang meriah (Herdiani,

124



2014). Penyesuaian ini memperkaya ragam ekspresi Ketuk Tilu sekaligus
membuatnya lebih mudah diterima dan diapresiasi oleh komunitas lokal
yang beragam.

Di Subang, varian banjar mengembangkan pola musik dan tarian
yang terstruktur dengan lebih ritmis, dipengaruhi oleh tradisi lokal dan
ritual setempat. Musiknya tetap memanfaatkan ketuk tiga buah, namun
irama dan lagu-lagu yang digunakan menyesuaikan karakteristik
masyarakat agraris di Subang yang cenderung lebih konservatif dan sakral
(Herdiani, 2014). Pendekatan ini memperkuat fungsi Ketuk Tilu sebagai
media pelestarian nilai-nilai budaya dan spiritual yang melekat dalam
kehidupan masyarakat Subang.

Sedangkan di Sumedang, longser menggabungkan elemen-
clemen Ketuk Tilu dengan seni tradisi Terebang yang khas Sumedang.
Musik dan koreografi longser mengandung unsur yang menggambarkan
keagungan dan kesakralan, dengan gerakan-gerakan yang lebih simbolik
dan naratif mencerminkan kisah-kisah masyarakat Sumedang (Rustandi,
2018). Schingga penyesuaian tersebut menciptakan harmoni antara tradisi
asli Ketuk Tilu dengan karakteristik lokal yang unik pada tiap daerah.

8.3.3 Penerapan Fungsi Sosial dan Simbolik dalam Pertunjukan

Meski mengalami variasi dalam penampilan, Ketuk Tilu di
Karawang, Subang, dan Sumedang tetap memegang teguh fungsi sosial
dan simbolik yang melekat pada kesenian ini. Fungsi sosialnya meliputi
hiburan rakyat, sarana penguatan solidaritas komunitas, dan bagian dari
upacara adat yang menunjukkan identitas budaya masyarakat (Herdiani,
2014). Ketuk Tilu juga berperan sebagai media komunikasi budaya yang
menghubungkan generasi lama dengan generasi muda dalam menjaga
tradisi bersama. Melalui pertunjukan ini, nilai-nilai kebersamaan dan
keharmonisan sosial terus dipertahankan dan diwariskan secara turun-
temurun.

Simbolik yang terkandung dalam pertunjukan Ketuk Tilu antara
lain melambangkan kesuburan, keharmonisan hubungan sosial dan
spiritual, serta rasa syukur masyarakat terhadap alam dan para leluhur.
Misalnya, kehadiran ronggeng sebagai pusat perhatian dalam pertunjukan
tidak hanya sebagai penghibur, tetapi juga sebagai simbol keberhasilan dan
kesejahteraan komunitas yang diwakili melalui tarian dan interaksi dalam
pertunjukan (Herdiani, 2014; Rustandi, 2018). Simbol-simbol ini
memperkuat makna ritualistik Ketuk Tilu sebagai refleksi nilai-nilai hidup
yang dijunjung tinggi oleh masyarakat Sunda.

Selain itu, tradisi memberi uang kepada ronggeng yang menari
merupakan praktik simbolik yang menguatkan relasi sosial,

125



mempetlihatkan rasa hormat dan penghargaan atas fungsi sosial dan
spiritual dari Ketuk Tilu tersebut. Bahkan dalam beberapa tradisi daerah,
pertunjukan Ketuk Tilu menjadi momen pengikat sosial sehingga
mendorong interaksi langsung antar warga dalam suasana kegembiraan
dan harapan bersama (Herdiani, 2014). Praktik ini juga mencerminkan
saling menjaga dan memperkuat ikatan komunitas yang menjadi landasan
keberlanjutan tradisi Ketuk Tilu di tengah perubahan zaman.

8.4 Studi Kasus Ketuk Tilu di Indramayu: Tari Ronggeng Ketuk
8.4.1 Peran Tari Ronggeng Ketuk dalam Upacara Adat seperti
Ngarot dan Bersih Desa

Tari Ronggeng Ketuk di Indramayu merupakan bagian integral
dari upacara adat tradisional, khususnya upacara Ngarot dan bersih desa.
Upacara Ngarot merupakan ritual adat tahunan yang dilaksanakan oleh
masyarakat di Desa Lelea, Kecamatan Lelea, Kabupaten Indramayu,
terutama dalam penantian musim hujan dan dalam rangka memohon
keselamatan serta kesuburan bagi masyarakat dan lingkungan sekitar (L.
M. Hidayat, 2016; Ratnawati, 2018). Tari Ronggeng Ketuk tidak hanya
menjadi pengiring upacara, tetapi juga sarana ungkapan rasa syukur dan
harapan masyarakat terhadap keberlangsungan hidup yang harmonis.
Kehadiran tari ini memperkuat ikatan spiritual dan sosial antar warga yang
turut menjaga kelangsungan tradisi dan keseimbangan alam.

Tari Ronggeng Ketuk menjadi sarana utama dalam upacara ini
vang tidak dapat tergantikan oleh bentuk pertunjukan lainnya. Ronggeng,
yaitu penari wanita yang menari dan bernyanyi, diiringi oleh alat musik
ketuk yang khas (terdiri dari tiga buah ketuk), menambah nilai spiritual
dan estetika dalam proses ritual (Ratnawati, 2018). Tari ini berfungsi
sebagai simbol kesuburan dan kehidupan agraris masyarakat Indramayu
yang sangat bergantung pada keberhasilan panen dan keselamatan
bersama.

Selain aspek simbolik, kehadiran Tari Ronggeng Ketuk dalam
Ngarot berperan sebagai media interaksi sosial, hiburan, dan ekspresi
solidaritas masyarakat. Dengan adanya tari ini, warga yang hadir dalam
upacara bisa berinteraksi, berkomunikasi, dan mempererat hubungan
internal komunitas melalui eksistensi budaya yang hidup di tengah mereka
(L. M. Hidayat, 2016). Upacara bersih desa yang juga diiringi dengan
pertunjukan Ronggeng Ketuk memiliki tujuan serupa yakni pemurnian
lingkungan desa sekaligus menjaga kesatuan sosial dan keagamaan
masyarakat sekitar.

126



8.4.2 Inovasi Fungsi Sosial sebagai Hiburan pada Pernikahan dan
Khitanan

Seiring perkembangan zaman dan perubahan kebutuhan sosial
masyarakat Indramayu, fungsi Tari Ronggeng Ketuk mengalami inovasi di
luar fungsi ritual adat. Selain tetap eksis dalam konteks upacara Ngarot
dan bersih desa, pertunjukan ini juga difungsikan sebagai hiburan
tradisional di acara-acara sosial seperti pernikahan dan khitanan (L. M.
Hidayat, 2016). Inovasi tersebut menjadikan Tari Ronggeng Ketuk tidak
hanya sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai wadah pelestarian seni
dan media interaksi komunitas yang dinamis.

Dalam konteks ini, Tari Ronggeng Ketuk beradaptasi menjadi
sarana hiburan yang mengakomodasi kebutuhan perayaan keluarga dan
masyarakat dengan memadukan unsur hiburan dan estetika tradisional.
Inovasi ini memungkinkan kelangsungan tradisi Ronggeng Ketuk tetap
relevan dan digemari oleh masyarakat modern, meskipun konteks sosial
acara telah bergeser dari ritual ke perayaan sosial yang bersifat lebih sekuler
(Ratnawati, 2018). Perubahan ini memperluas jangkauan penonton dan
meningkatkan apresiasi generasi muda terhadap seni tradisional. Dengan
demikian, Tari Ronggeng Ketuk terus menjadi bagian penting dalam
identitas budaya lokal sekaligus menyesuaikan diri dengan perkembangan
zaman.

Peran ini memperlihatkan fleksibilitas fungsi Tari Ronggeng
Ketuk yang mampu menyesuaikan diri dengan perubahan sosial tanpa
kehilangan jati diri dan nilai-nilai budaya asli. Dengan demikian, tarian ini
tidak hanya menjadi warisan budaya yang statis, melainkan juga sebuah
seni hidup yang berperan dalam kehidupan sosial sehari-hari masyarakat
Indramayu.

8.4.3 Peran Simbolis Kesuburan dan Kehidupan Masyarakat Lokal

Tari Ronggeng Ketuk dalam pertunjukannya sarat dengan
simbolisme yang kuat berkaitan dengan nilai-nilai kesuburan,
keharmonisan, dan kehidupan masyarakat agraris di Indramayu. Gerakan
tari yang luwes dan ritmis diselingi nyanyian dan irama ketuk yang khas
mengandung makna spiritual mendalam yang menghubungkan manusia
dengan alam dan leluhur (L. M. Hidayat, 2016; Ratnawati, 2018).
Simbolisme ini juga berfungsi sebagai bentuk doa dan harapan agar
masyarakat selalu diberkahi hasil panen yang melimpah serta tetjaga
keharmonisan dalam kehidupan sosial. Melalui Tari Ronggeng Ketuk,
nilai-nilai tersebut diwariskan secara turun-temurun, memperkuat ikatan
budaya dan spiritual komunitas Indramayu.

127



Simbolisme ini mencerminkan keyakinan masyarakat akan
pentingnya  siklus  kesuburan tanah, keharmonisan alam, dan
keseimbangan sosial untuk menjamin kelangsungan hidup dan
kesejahteraan bersama. Tari Ronggeng Ketuk tidak hanya menjadi hiburan
visual, melainkan sebuah medium simbolik untuk menyampaikan nilai-
nilai luhur, harapan, dan doa dati masyarakat yang terus menetrus
dipelihara (L. M. Hidayat, 2016). Melalui perwujudan simbolik ini, Tari
Ronggeng Ketuk menjadi sarana penguatan identitas budaya sekaligus
pemersatu komunitas dalam menjaga tradisi dan kearifan lokal.

Misalnya, interaksi antara penari Ronggeng dengan penonton
serta gerakan yang dianggap sebagai metafora perjuangan dan kesuburan
tanah turut memperkuat makna ritualnya dalam budaya masyarakat
Indramayu. Penghormatan terhadap ritual melalui tari ini menjadi cermin
bagaimana masyarakat menjaga hubungan spiritual dan kulturalnya
dengan lingkungan hidup dan tradisi nenck moyang.

8.5 Strategi Pelestarian Melalui Adaptasi
8.5.1 Pelibatan Generasi Muda dan Pendidikan Seni Tradisional

Pelibatan generasi muda menjadi hal krusial dalam menjaga
kesinambungan kesenian tradisional seperti Ketuk Tilu. Dalam konteks
modern, pendidikan seni tradisional melalui sekolah seni, sanggar tari, dan
komunitas budaya menjadi media formal maupun informal untuk
mengenalkan nilai-nilai, teknik, dan filosofi yang terkandung dalam Ketuk
Tilu (Mulyati & Munajar, 2024; Prayitno, 2025). Upaya ini tidak hanya
melestarikan warisan budaya tetapi juga memberikan ruang bagi generasi
muda untuk mengekspresikan kreativitas sekaligus memahami akar
budaya mereka. Dengan demikian, Ketuk Tilu tetap hidup dan relevan di
tengah dinamika perkembangan zaman serta mampu menarik minat
masyarakat luas.

Generasi muda dijadikan subjek utama dalam proses pewarisan
ini agar seni tradisional tidak punah di tengah derasnya arus globalisasi.
Metode pembelajaran yang diterapkan tidak hanya berupa pengajaran
teknis tari dan musik, tetapi juga pemahaman mendalam mengenai latar
belakang budaya dan fungsi sosial Ketuk Tilu, sehingga mereka dapat
mengapresiasi dan meneruskan tradisi secara penuh makna (Mulyati &
Munajar, 2024). Pendekatan ini memastikan bahwa generasi muda tidak
hanya menjadi pelaku seni, tetapi juga penjaga nilai-nilai budaya yang
terkandung dalam Ketuk Tilu.

Selain itu, pelibatan generasi muda melalui workshop, pelatihan,
dan pertunjukan publik di berbagai forum memberikan pengalaman

128



langsung yang menguatkan rasa memiliki dan kecintaan terhadap warisan
budaya tersebut. Keaktifan komunitas seni muda ini sangat membantu
mendorong regenerasi pelaku seni dan memastikan eksistensi Ketuk Tilu
dalam kehidupan budaya modern (JPMN, 2024). Partisipasi aktif ini juga
membuka peluang kolaborasi kreatif yang dapat mengembangkan seni
Ketuk Tilu agar semakin dinamis dan relevan dengan perkembangan
zaman.

8.5.2 Festival Budaya dan Dokumentasi Pertunjukan

Festival budaya menjadi salah satu strategi efektif untuk
memperkenalkan dan mengangkat kembali popularitas Ketuk Tilu ke
masyarakat lebih luas. Festival yang menampilkan Ketuk Tilu secara rutin
tidak hanya berperan sebagai media hiburan, tetapi sekaligus sebagai ruang
edukasi budaya dan sarana promosi pelestarian (JPMN, 2024). Melalui
festival, masyarakat dari berbagai kalangan dapat menyaksikan langsung
keunikan dan kekayaan seni Ketuk Tilu, schingga meningkatkan
penghargaan dan minat terhadap tradisi tersebut. Selain itu, festival juga
mendorong dialog antarbudaya dan kolaborasi antar pelaku seni, yang
memperkuat jaringan pelestarian ketuk tilu di tingkat lokal maupun
nasional.

Festival ini biasanya diselenggarakan berbarengan dengan agenda
budaya lokal atau nasional, sehingga dapat menjangkau khalayak yang
beragam dan mendukung interaksi lintas generasi serta komunitas. Selain
itu, festival memberikan kesempatan bagi pelaku seni untuk berinovasi
dan menampilkan ragam gaya Ketuk Tilu, schingga kesenian ini tetap
relevan dan hidup dinamis (Mulyati & Munajar, 2024). Keberagaman
penampilan dalam festival juga memperkaya pengalaman penonton
sekaligus memperkuat peran Ketuk Tilu sebagai identitas budaya yang
adaptif dan inklusif.

Selain festival, dokumentasi pertunjukan dalam bentuk audio-
visual, buku, maupun arsip digital sangat penting dilakukan untuk menjaga
kelestarian Ketuk Tilu. Dokumentasi memungkinkan penyebaran
pengetahuan ke kalangan akademisi, peneliti, dan generasi muda yang
semakin terkoneksi dengan teknologi. Upaya ini membantu melindungi
warisan budaya dari risiko hilang atau terlupakan (Prayitno, 2025). Dengan
pendokumentasian yang baik, Ketuk Tilu dapat diakses secara luas dan
menjadi sumber inspirasi bagi pengembangan seni tradisional maupun
modern di masa depan.

8.5.3 Pengembangan Kreativitas Tanpa Menghilangkan Makna
Asli
Pengembangan  kreativitas dalam  pelestarian  Ketuk Tilu

129



merupakan strategi adaptasi yang tidak hanya menjaga tradisi, tapi juga
memberikan ruang inovasi. Integrasi unsur modern seperti musik
kontemporer, teknologi multimedia, dan kolaborasi lintas seni dilakukan
secara hati-hati agar tidak menghapus nilai-nilai inti dan filosofi Ketuk Tilu
(JPMN, 2024; Mulyati & Munajar, 2024). Pendekatan ini memperkuat
relevansi Ketuk Tilu di era sekarang sekaligus menarik minat generasi
muda sebagai pelestari budaya masa depan.

Misalnya, penggabungan Ketuk Tilu dengan elemen tari modern
atau musik elektronik dilakukan dengan tetap mempertahankan struktur
musikal dasar dan gerak utama Ketuk Tilu. Hal ini memungkinkan tarian
tampil lebih atraktif dan diterima oleh generasi muda sekaligus menjaga
karakter budaya yang melekat pada tarian tersebut (Mulyati & Munajar,
2024). Pendekatan ini memberikan kesempatan bagi seniman untuk
bereksperimen tanpa meninggalkan akar budaya yang telah ada. Dengan
demikian, Ketuk Tilu tidak hanya menjadi warisan yang dilestarikan, tetapi
juga seni yang terus hidup dan berkembang sesuai perkembangan zaman.

Strategi ini juga mencakup revitalisasi kostum tradisional dengan
sentuhan desain kontemporer dan pengembangan narasi pertunjukan
schingga dapat menyampaikan pesan-pesan kekinian tanpa kehilangan
makna simbolik aslinya. Pendekatan kreatif ini menciptakan
keseimbangan antara pelestarian dan inovasi sehingga Ketuk Tilu dapat
bertahan di era digital dan kultur global (Prayitno, 2025). Dengan
mengadaptasi elemen visual dan cerita, pertunjukan Ketuk Tilu menjadi
lebih mudah dipahami dan relevan bagi audiens masa kini. Hal ini
memperkuat daya tarik budaya lokal sekaligus menjadikannya sebagai
media edukasi yang efektif dalam mengenalkan nilai-nilai tradisional
kepada generasi baru.

8.6 Simpulan
8.6.1 Pentingnya Adaptasi dan Inovasi untuk Keberlanjutan Ketuk
Tilu

Ketuk Tilu sebagai kesenian tradisional Sunda telah mengalami
dinamika yang cukup signifikan dalam perjalanan sejarahnya. Sebagai
kesenian rakyat yang awalnya berfungsi dalam ritual keagamaan dan
upacara adat, Ketuk Tilu menghadapi berbagai tantangan eksistensial
seiring perkembangan zaman dan perubahan sosial budaya masyarakat
(Reffali & Jaenudin, 2023). Dalam konteks modern, adaptasi dan inovasi
menjadi faktor yang sangat penting untuk memastikan kesenian ini tetap
relevan dan hidup.

130



Adaptasi Ketuk Tilu dilakukan dengan menyesuaikan bentuk
pertunjukan, pola musikal, serta tarian dengan selera dan kebutuhan
masyarakat masa kini tanpa kehilangan nilai tradisional dasarnya. Proses
ini melibatkan generasi muda sebagai penerus sekaligus pelaku seni yang
membutuhkan pemahaman dan keterampilan baru agar kesenian ini dapat
diterima dalam masyarakat yang semakin modern dan terhubung secara
global (JPMN, 2024). Dengan melibatkan generasi muda secara aktif,
adaptasi ini juga memperkuat keberlanjutan dan keberhasilan pelestarian
Ketuk Tilu dalam jangka panjang.

Inovasi yang diperkenalkan dalam Ketuk Tilu seperti
penggabungan unsur musik kontemporer, penggunaan teknologi
multimedia dalam pertunjukan, serta pengembangan narasi dan koreografi
telah membuktikan efektivitasnya dalam menarik perhatian penonton
baru tanpa menghilangkan keaslian simbolik dan filosofi yang terkandung
di dalamnya (Mulyati & Munajar, 2024). Inovasi ini juga membantu Ketuk
Tilu bertransformasi dari sebuah kesenian yang terkungkung dalam ritual
adat menjadi sebuah seni pertunjukan yang lebih fleksibel dan menarik
untuk berbagai kalangan sosial.

Fungsi sosial dan estetika Ketuk Tilu semakin diperkuat melalui
inovasi. Di satu sisi, tarian dan musiknya tetap berakar pada tradisi Sunda,
tetapi di sisi lain mampu menjadi medium komunikasi masa kini yang
menyajikan hiburan, pengungkapan emosi, dan penguatan solidaritas
komunitas. Eksistensi seni Ketuk Tilu di berbagai festival dan pertunjukan
publik menunjukkan bahwa adaptasi dan inovasi menjadi kunci
keberlangsungan seni tradisional ini dalam menghadapi perubahan sosial
budaya yang cepat (Reffali & Jaenudin, 2023). Inovasi tersebut juga
membuka peluang untuk menjembatani berbagai lapisan masyarakat
sehingga Ketuk Tilu dapat diterima secara lebih luas dan inklusif.

Namun demikian, proses adaptasi dan inovasi tersebut harus
dilaksanakan dengan bijak agar tidak merusak esensi dan nilai budaya
Ketuk Tilu. Penghormatan terhadap akar tradisi tetap menjadi rambu-
rambu utama dalam upaya pelestarian agar seni ini tidak kehilangan
autentisitas dan makna filosofisnya.

8.6.2 Peran Ketuk Tilu sebagai Identitas Budaya yang Hidup dan
Dinamis

Ketuk Tilu lebih dari sekadar hiburan tradisional; kesenian ini
merupakan simbol identitas budaya masyarakat Sunda yang hidup dan
terus berkembang. Sebagai warisan budaya yang kaya akan makna dan nilai
kultural, Ketuk Tilu berfungsi sebagai jembatan antara masa lalu, masa
kini, dan masa depan masyarakat Sunda (Simanjuntak, 2019).

131



Keberlanjutan Ketuk Tilu menjadi cerminan komitmen komunitas dalam
menjaga dan merayakan warisan leluhur sekaligus menyesuaikan diri
dengan dinamika kehidupan modern.

Sebagai identitas budaya, Ketuk Tilu merefleksikan nilai-nilai
lokal yang melekat pada cara hidup, kepercayaan, dan sistem sosial
masyarakat Sunda. Konsep keharmonisan, kesuburan, serta interaksi
sosial yang ditampilkan dalam pertunjukan Ketuk Tilu mencerminkan
falsafah hidup masyarakat agraris yang membangun keseimbangan antara
manusia, alam, dan spiritualitas (Mulyati & Munajar, 2024). Nilai-nilai ini
menjadi landasan moral dan estetika yang memperkuat ikatan komunitas
serta memperkaya makna setiap gerak dan irama dalam pertunjukan Ketuk
Tilu.

Ketuk Tilu yang terus dipertahankan dan dikembangkan oleh
berbagai komunitas seni dan pemerintah daerah menjadi salah satu simbol
untuk merawat keberagaman budaya dan kearifan lokal di era globalisasi.
Melalui pertunjukan, pendidikan, dan festival budaya, Ketuk Tilu menjadi
instrumen penting untuk menanamkan rasa kebanggaan dan identitas
kultural pada generasi muda (Simanjuntak, 2019). Upaya kolaboratif ini
juga memperkuat posisi Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang hidup
dan adaptif dalam menghadapi tantangan modernisasi.

Keberlangsungan Ketuk Tilu sebagai identitas budaya dinamis
juga ditandai oleh kemampuannya bertransformasi mengikuti
perkembangan zaman, menyerap pengaruh baru, dan berinteraksi dengan
berbagai bentuk seni lain. Keberagaman gaya dan inovasi yang muncul
dalam Ketuk Tilu menunjukkan bahwa budaya ini bukan sesuatu yang
statis atau terbungkus dalam masa lalu, tetapi sebuah seni yang terus
bernapas dan beradaptasi untuk tetap relevan (Reffali & Jaenudin, 2023).
Transformasi ini memastikan Ketuk Tilu tetap menjadi wadah ekspresi
budaya yang hidup sekaligus jembatan penghubung antara tradisi dan
modernitas.

Pelestarian Ketuk Tilu yang dilakukan secara sadar dan
terstruktur menjadi alat untuk menguatkan kohesi sosial dan kultur Sunda.
Ketuk Tilu sebagai kesenian hidup tidak hanya memberikan hiburan,
tetapi juga membangun narasi bersama tentang siapa masyarakat Sunda,
akar budaya mereka, dan bagaimana mereka melihat masa depan mereka
melalui lensa seni. Oleh karena itu, Ketuk Tilu menjadi bagian penting dari
proses konstruksi identitas budaya yang menegaskan eksistensi dan
keberlanjutan masyarakat Sunda dalam konteks yang terus berubah
(JPMN, 2024). Melalui pelestarian ini, anggota komunitas dapat
merasakan keterhubungan yang mendalam dengan sejarah dan nilai-nilai
leluhur sekaligus memperkuat solidaritas dan rasa memiliki terhadap

132



budaya mereka.

133



Bab 9
Penutup

9.1 Refleksi tentang Nilai Budaya dan Jiwa yang Terkandung
dalam Gamelan Ketuk Tilu

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu kesenian tradisional
Sunda yang bukan hanya sekadar hiburan musik dan tari, tetapi juga
merupakan warisan budaya yang sarat dengan nilai-nilai filosofis, spiritual,
dan sosial. Sebagai bagian integral dari kehidupan masyarakat Sunda di
wilayah Priangan, gamelan Ketuk Tilu mencerminkan jiwa masyarakat
yang harmonis dengan alam, leluhur, dan sesama manusia. Melalui pola
irama, alat musik, dan gerakan tari yang khas, Ketuk Tilu mengajarkan
nilai-nilai penting seperti keseimbangan, rasa syukur, dan ekspresi budaya
yang menjadi identitas hidup dan dinamis. Seni ini juga berfungsi sebagai
simbol keberlangsungan tradisi yang menghubungkan masa lalu dengan
masa kini, serta menyatukan komunitas dalam kebersamaan dan perayaan
budaya. Penjelasan berikut menguraikan secara mendalam nilai-nilai
budaya dan jiwa yang terkandung dalam gamelan Ketuk Tilu berdasarkan
kajian akademik dan literatur terpercaya.

9.1.1 Nilai Filosofis dalam Gamelan Ketuk Tilu
a. Keseimbangan dan Harmoni

Salah satu nilai filosofis utama dalam gamelan Ketuk Tilu adalah
konsep keseimbangan dan harmoni. Pola irama yang berulang dan teratur
mencerminkan siklus kehidupan dan alam yang terus berputar secara
seimbang (Sumarsam, 1995). Ketuk yang dimainkan dalam pola tiga
ketukan menjadi simbol keseimbangan antara manusia, alam, dan roh
leluhur (Mulyadi, 2023). Nilai ini mengajarkan pentingnya menjaga
harmoni dalam kehidupan sosial dan spiritual, sehingga memperkuat
identitas budaya yang berlandaskan pada prinsip keseimbangan dan
kedamaian.

Menurut Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021), keseimbangan
ini juga tercermin dalam interaksi antara alat musik gamelan dan gerakan
tari, di mana setiap elemen saling melengkapi dan menciptakan kesatuan
yang harmonis. Konsep ini mengajarkan masyarakat Sunda untuk hidup
selaras dengan lingkungan dan menjaga keharmonisan sosial.

134



b. Rasa Syukur dan Penghormatan

Gamelan Ketuk Tilu juga sarat dengan nilai rasa syukur dan
penghormatan, terutama dalam konteks upacara adat seperti panen padi
dan permohonan hujan. Musik dan tari menjadi media ungkapan terima
kasih kepada Dewi Sti, dewi padi dan kesuburan, serta kekuatan alam yang
memberikan berkah (Sedyawati, 1991). Melalui pertunjukan ini,
masyarakat tidak hanya merayakan hasil bumi tetapi juga mempererat
hubungan spiritual dengan alam dan leluhur. Hal ini menegaskan peranan
Ketuk Tilu sebagai sarana komunikasi antara manusia dan kekuatan gaib
yang diyakini menjaga kelangsungan hidup mereka.

Ritual dan pertunjukan Ketuk Tilu mengandung doa dan harapan
agar kesejahteraan dan keselamatan terus terjaga. Nilai ini mengajarkan
pentingnya menghargai dan berterima kasih atas karunia alam dan leluhur.

9.1.2 Nilai Spiritual dalam Gamelan Ketuk Tilu
a. Penghubung Dunia Manusia dan Roh Leluhur

Gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai media komunikasi antara
dunia manusia dan dunia roh leluhur. Ronggeng, sebagai tokoh sentral
dalam pertunjukan, dianggap memiliki kemampuan spiritual untuk
menjembatani hubungan ini (Suhaenah et al., 2017). Melalui tarian dan
nyanyiannya yang diiringi gamelan, ronggeng menyampaikan doa dan
pesan kepada leluhur dan kekuatan gaib.

Menurut  Sedyawati (1991), musik dan tari Ketuk Tilu
menciptakan suasana mistis yang mendalam, yang memperkuat makna
ritual dan spiritual dalam masyarakat Sunda. Fungsi ini menjadikan Ketuk
Tilu sebagai seni yang hidup dan penuh makna.

b. Simbolisme Alat Musik dan Gerakan Tari

Setiap alat musik dalam gamelan Ketuk Tilu memiliki makna
simbolis yang berkaitan dengan alam dan kehidupan. Misalnya, ketuk
melambangkan siklus kehidupan, rebab sebagai suara roh, kendang
sebagai denyut nadi kehidupan, dan gong sebagai simbol keabadian
(Reffali & Jaenudin, 2023). Simbolisme ini memperkaya makna
pertunjukan Ketuk Tilu, menjadikan setiap bunyi alat musik sebagai
ungkapan filosofis yang menghubungkan manusia dengan alam dan
eksistensi spiritual.

Gerakan tari seperti goyang, muncid, pencak, geol, dan gitek juga
mengandung simbolisme kesuburan, kekuatan, dan keseimbangan.
Simbolisme ini mengajarkan masyarakat untuk menghargai dan menjaga
hubungan dengan alam dan leluhut.

135



9.1.3 Nilai Sosial dan Budaya dalam Gamelan Ketuk Tilu
a. Ekspresi Budaya dan Identitas Komunitas
Gamelan Ketuk Tilu merupakan ekspresi budaya yang
mencerminkan identitas masyarakat Sunda. Pertunjukan ini menjadi
sarana untuk mengekspresikan nilai-nilai, norma, dan tradisi yang
diwariskan secara turun-temurun (Mulyadi, 2023). Melalui gamelan Ketuk
Tilu, komunitas Sunda dapat mempertahankan dan menyebarkan warisan
budaya sekaligus memperkuat rasa kebersamaan dan kontinuitas sosial.
Menurut Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021), Ketuk Tilu
juga berfungsi sebagai media integrasi sosial yang mempererat hubungan
antaranggota komunitas melalui pertunjukan bersama dan perayaan adat.
Seni ini menjadi simbol kebersamaan dan solidaritas.

b. Penguatan Solidaritas dan Kebersamaan

Pertunjukan Ketuk Tilu sering kali menjadi momen penting
dalam kehidupan sosial masyarakat, seperti pesta panen, pernikahan, dan
acara komunitas. Musik dan tari yang hidup dan interaktif memperkuat
rasa kebersamaan dan solidaritas sosial (Sedyawati, 1991). Acara tersebut
juga berfungsi sebagai wadah komunikasi informal yang mempererat
hubungan antaranggota komunitas serta melestarikan nilai-nilai budaya
secara kolektif. Melalui seni ini, masyarakat tidak hanya merayakan tradisi,
tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan identitas budaya yang menjadi
pijakan dalam kehidupan bersama.

9.1.4 Ketuk Tilu sebagai Warisan Budaya yang Hidup dan
Dinamis
a. Hubungan antara Masa Lalu dan Masa Kini

Ketuk Tilu bukan hanya warisan budaya masa lalu, tetapi seni
yang terus hidup dan berkembang dalam konteks kontemporer. Menurut
Gaby (2025), “pertunjukan Ketuk Tilu kini tidak hanya dipentaskan dalam
konteks ritual, tetapi juga sebagai hiburan dan ekspresi seni yang dinamis.”
Transformasi ini menunjukkan kemampuan seni tradisional untuk
beradaptasi dan tetap relevan dengan perkembangan zaman tanpa
kehilangan akar budaya. Pendekatan ini memungkinkan Ketuk Tilu
menjangkau audiens yang lebih luas sekaligus memperkaya kemajemukan
seni pertunjukan di era modern.

b. Media Penyatuan Komunitas dan Perayaan Budaya

Ketuk Tilu menjadi media penyatuan komunitas yang
menyatukan berbagai generasi dan lapisan masyarakat dalam perayaan
budaya. Musik dan tari ini menjadi bahasa budaya yang menyampaikan
pesan kebersamaan dan identitas yang hidup. Pertunjukan Ketuk Tilu

136



yang diiringi gamelan dan tari ronggeng menjadi simbol kebanggaan
budaya Sunda yang terus dipelihara dan dikembangkan. Eksistensi Ketuk
Tilu dalam berbagai acara budaya memperkuat rasa memiliki dan menjaga
keberlanjutan tradisi sebagai warisan yang berharga bagi masyarakat

Sunda.

9.2 Harapan untuk Generasi Mendatang dalam Melestarikan dan
Mengembangkan Warisan Budaya Ini

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu warisan budaya Sunda yang
kaya akan nilai estetika, filosofis, dan spiritual. Sebagai bagian tak
terpisahkan dari identitas budaya Sunda dan Indonesia, keberlangsungan
seni ini sangat bergantung pada kesadaran dan peran generasi mendatang.
Dalam menghadapi dinamika zaman yang terus berubah, harapan terbesar
adalah agar generasi muda tidak hanya memahami dan menghargai
gamelan Ketuk Tilu sebagai seni tradisional, tetapi juga mampu
mengembangkan dan mengadaptasinya agar tetap relevan dan hidup
dalam konteks modern. Penjelasan berikut menguraikan secara mendalam
harapan-harapan tersebut berdasarkan kajian akademik dan literatur
terpercaya.

9.2.1 Pentingnya Pemahaman dan Penghargaan terhadap Warisan
Budaya
a. Kesadaran Budaya sebagai Landasan Pelestarian

Menurut Kartomi (2012), “kesadaran budaya merupakan fondasi
utama dalam pelestarian warisan budaya.” Generasi muda petlu diberikan
pemahaman yang mendalam tentang sejarah, makna filosofis, dan nilai-
nilai yang terkandung dalam gamelan Ketuk Tilu agar mampu menghargai
seni ini secara utuh. Dengan pemahaman tersebut, generasi muda dapat
menjadi agen pelestarian yang aktif, menjaga agar Ketuk Tilu tetap hidup
dan relevan dalam konteks budaya masa kini.

Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) menegaskan bahwa
“tanpa pemahaman yang baik, seni tradisional berisiko menjadi sekadar
objek estetika tanpa makna, sehingga kehilangan esensi dan fungsi
sosialnya.” Oleh karena itu, pendidikan budaya yang menyeluruh sangat
penting untuk membentuk kesadaran tersebut. Melalui pendidikan ini,
diharapkan generasi muda tidak hanya mampu menghargai keindahan
visualnya, tetapi juga memahami kedalaman nilai dan fungsi sosial yang
melekat pada seni tradisional seperti Ketuk Tilu.

b. Pendidikan sebagai Sarana Transfer Nilai
Pendidikan formal dan nonformal menjadi media efektif untuk

137



mentransfer pengetahuan dan nilai budaya kepada generasi muda.
Menurut (Mulyati & Munajar, 2024), “integrasi pembelajaran gamelan
Ketuk Tilu dalam kurikulum sekolah seni dan sanggar budaya membantu
menumbuhkan kecintaan dan rasa bangga terhadap warisan budaya.”
Pendekatan ini juga memperkuat peran institusi pendidikan sebagai
penjaga dan pengembang keberlangsungan seni tradisional dalam
menghadapi tantangan globalisasi.

Sedyawati  (1991) juga menckankan pentingnya metode
pengajaran yang kontekstual dan kreatif agar generasi muda tidak hanya
belajar teknik, tetapi juga memahami filosofi dan fungsi sosial seni
tradisional. Metode pembelajaran yang demikian mendorong keterlibatan
aktif dan rasa memiliki terhadap seni, sehingga pelestarian budaya menjadi
proses yang bermakna dan berkelanjutan.

9.2.2 Peran Kreativitas dan Inovasi dalam Pengembangan
Gamelan Ketuk Tilu
a. Seni Tradisional sebagai Media Ekspresi Dinamis

Sumarsam (1995) menjelaskan bahwa “seni tradisional bukanlah
sesuatu yang statis, melainkan media ekspresi budaya yang dinamis dan
terus berkembang.” Gamelan Ketuk Tilu harus mampu beradaptasi
dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan akar budaya dan nilai-nilai
filosofisnya. Adaptasi ini memungkinkan Ketuk Tilu untuk tetap relevan
sekaligus menjadi wahana pelestarian identitas budaya yang hidup dan
bernapas.

Kartomi (2012) menambahkan bahwa inovasi dalam musik,
koreografi, dan penyajian pertunjukan dapat memperkaya seni Ketuk Tilu,
menjadikannya lebih menarik dan relevan bagi masyarakat modern,
khususnya generasi muda. Hal ini memungkinkan seni Ketuk Tilu untuk
terus berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa
kehilangan identitas budayanya.

b. Kolaborasi Lintas Budaya dan Genre

Dalam konteks globalisasi, kolaborasi lintas budaya dan genre
menjadi peluang penting untuk mengembangkan gamelan Ketuk Tilu.
Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) mencatat bahwa penggabungan
unsur musik tradisional dengan musik modern atau genre lain dapat
membuka ruang ekspresi baru dan memperluas audiens. Hal ini tidak
hanya menjaga keberlangsungan seni, tetapi juga memperkaya khazanah
budaya nasional dan dunia, menjadikan Ketuk Tilu sebagai simbol
kreativitas dan dialog budaya.

138



9.2.3 Harapan terthadap Generasi Muda sebagai Agen Pelestari
dan Pengembang
a. Menumbuhkan Rasa Cinta dan Kebanggaan Budaya

Harapan utama adalah agar generasi muda memiliki rasa cinta dan
kebanggaan terhadap gamelan Ketuk Tilu sebagai bagian dari identitas
budaya mereka. Gaby (2025) menyatakan bahwa “kecintaan ini menjadi
motivasi kuat untuk melestarikan dan mengembangkan seni tradisional.”
Pendidikan, keluarga, dan komunitas memiliki peran penting dalam
menanamkan nilai-nilai tersebut sejak dini agar generasi muda merasa
terikat dan bertanggung jawab terhadap warisan budaya.

b. Mendorong Partisipasi Aktif dalam Pelestarian

Generasi muda diharapkan tidak hanya menjadi penonton atau
penerima pasif, tetapi juga aktif berpartisipasi dalam pelestarian dan
pengembangan Ketuk Tilu. Menurut Ida Mulyati dan Mas Nanu Munajar
(2024), keterlibatan dalam sanggar seni, komunitas budaya, dan
pertunjukan memberikan pengalaman langsung yang memperkuat
keterikatan emosional dan intelektual terhadap seni ini. Partisipasi aktif
juga membuka peluang bagi generasi muda untuk mengembangkan
kreativitas dan inovasi yang dapat memperkaya tradisi Ketuk Tilu.

P W

Gambar 9. 1 Mahasiswa ISBI Latihan Gamelan Ketuk Tilu dengan Klarinet pada Acara
Penyambutan Peserta Pasanggiri Tari Klasik 2025
Sumber: Dokumentasi dan Koleksi Jaja DM

c. Membuka Ruang untuk Ekspresi Seni yang Segar dan Relevan
Generasi mendatang diharapkan mampu membuka ruang bagi

139



ckspresi seni yang segar dan relevan, yang menggabungkan tradisi dan
modernitas secara harmonis. Widiarti dan Kusno (2025) menekankan
pentingnya keseimbangan antara pelestarian nilai-nilai tradisional dan
inovasi kreatif agar seni Ketuk Tilu tetap hidup dan berkembang. Hal ini
memungkinkan Ketuk Tilu untuk menjadi jembatan antara masa lalu dan
masa depan, menjaga nilai-nilai luhur sekaligus menjawab kebutuhan
estetika dan sosial masyarakat kontemporer.

9.2.4 Peran Lembaga dan Komunitas dalam Mendukung Harapan
Ini
a. Pendidikan dan Pelatihan Berkelanjutan

Lembaga pendidikan seni dan komunitas budaya memiliki
tanggung jawab besar dalam menyediakan pendidikan dan pelatihan
berkelanjutan bagi generasi muda. Jiahui Qian (2024) menyarankan agar
program pendidikan seni tradisional dikembangkan secara sistematis dan
berkelanjutan, dengan dukungan sumber daya yang memadai. Pendidikan
ini harus mencakup aspek teknis, filosofis, dan sosial budaya agar generasi
muda memahami dan mampu mengembangkan Ketuk Tilu secara
menyeluruh.

Gambar 9. 2 Penari Ketuk Tilu Kreasi pada Acara Penyambutan Peserta Pasanggiri Tari
Klasik 2025
Sumber: Dokumentasi dan Koleksi Jaja DM

140



b. Festival dan Pagelaran sebagai Media Pembelajaran dan
Promosi

Festival budaya dan pagelaran seni menjadi media penting untuk
memperkenalkan Ketuk Tilu kepada masyarakat luas dan memberikan
pengalaman langsung kepada generasi muda. Menurut Gaby (2025), acara
ini juga menjadi ruang interaksi antar generasi dan komunitas,
memperkuat jaringan pelestarian. Dukungan lembaga kebudayaan dan
pemerintah dalam menyelengearakan dan memfasilitasi acara ini sangat
penting untuk menjaga keberlangsungan seni Ketuk Tilu.

c. Pemanfaatan Media Massa dan Digital

Media massa dan digital berperan dalam mendokumentasikan,
mempromosikan, dan mendidik masyarakat tentang gamelan Ketuk Tilu.
Yuangzhi Sun dan Jinghan Miao (2025) menegaskan bahwa pemanfaatan
teknologi informasi dapat memperluas jangkauan seni tradisional ini ke
audiens yang lebih luas, termasuk generasi muda yang akrab dengan media
digital. Konten edukatif dan hiburan yang menarik melalui platform digital
dapat meningkatkan apresiasi dan minat terhadap Ketuk Tilu.

9.3 Kesimpulan

Gamelan Ketuk Tilu mengandung nilai budaya dan jiwa yang
mendalam, mencerminkan filosofi hidup masyarakat Sunda yang
harmonis dengan alam, leluhur, dan sesama manusia. Nilai keseimbangan,
rasa syukur, dan penghormatan menjadi landasan filosofis dalam musik
dan tari Ketuk Tilu. Fungsi spiritualnya sebagai penghubung dunia
manusia dan roh leluhur menjadikan seni ini sarat makna mistis dan
religius.

Selain itu, Ketuk Tilu berperan sebagai ekspresi budaya dan
identitas komunitas yang memperkuat solidaritas sosial dan kebersamaan.
Seni ini merupakan warisan budaya yang hidup dan dinamis, yang mampu
menghubungkan masa lalu dengan masa kini serta menyatukan komunitas
dalam perayaan budaya.

Dengan demikian, Ketuk Tilu bukan sekadar kesenian tradisional,
melainkan simbol nilai budaya dan jiwa masyarakat Sunda yang terus
dipelihara dan dikembangkan sebagai bagian dari identitas dan
kebanggaan budaya.

Harapan terbesar terhadap generasi mendatang adalah agar
mereka dapat memahami, menghargai, dan melestarikan gamelan Ketuk
Tilu sebagai bagian tak terpisahkan dari warisan budaya Sunda dan
Indonesia. Dengan kesadaran dan kecintaan terhadap budaya sendiri,
generasi muda diharapkan mampu mengembangkan Ketuk Tilu tidak

141



hanya sebagai seni tradisional yang statis, tetapi juga sebagai seni yang
adaptif dan inovatif sesuai perkembangan zaman.

Melalui  pendidikan yang sistematis, kreativitas dalam
pengembangan seni, dan kolaborasi lintas budaya, Ketuk Tilu dapat terus
hidup, berkembang, dan menjadi sumber inspirasi yang memperkaya
khazanah budaya nasional dan dunia. Dengan demikian, gamelan Ketuk
Tilu tetap menjadi jembatan antara masa lalu dan masa depan, menjaga
nilai-nilai luhur budaya sekaligus membuka ruang bagi ekspresi seni yang
segar dan relevan di era modern.

9.4 Rekomendasi Pelestarian dan Studi Lanjutan
Untuk memastikan keberlanjutan gamelan ketuk tilu, diperlukan
beberapa upaya strategis, antara lain:

1. Pendidikan Formal dan Nonformal: Integrasi pelajaran seni
tradisional seperti gamelan ketuk tilu dalam kurikulum
pendidikan formal serta pembentukan kelompok belajar seni bagi
masyarakat umum agar pengetahuan dan keterampilan seni terus
diwariskan (Kholidah, 2023).

2. Pendokumentasian dan Digitalisasi: Pemanfaatan teknologi
untuk mendokumentasikan permainan, corak tari, dan sejarah
tradisi sebagai arsip digital yang dapat diakses luas serta menjadi
sumber belajar dan promosi budaya.

3. Dukungan Pemerintah dan Lembaga Budaya: Penyediaan
dana, fasilitas, dan program pengembangan seni yang
berkelanjutan serta pelibatan seniman dalam  kebijakan
kebudayaan agar pelestarian gamelan ketuk tilu semakin efektif.

4. Kolaborasi dan Inovasi Seni: Menggabungkan unsur musik
tradisional dengan elemen modern untuk menarik minat generasi
muda tanpa mengurangi nilai-nilai asli seni tradisional.

5. Penelitian dan Pengembangan: Studi lanjut tentang aspek
musikologi, antropologi, dan pedagogi gamelan ketuk tilu untuk
menggali potensi inovasi dan efektivitas pelestarian budaya
(Herdiani, 2014; Kholidah, 2023).

142



Referensi

Alfarizky, K. (2023, April 28). Sejarah dan Asal-usul Tari Ketuk Tilu yang
Jadi Awal Mula Lahirnya Jaipong. Detik.Com.
https:/ /www.detik.com/jabar/budaya/d-6693776/sejarah-dan-
asal-usul-tari-ketuk-tilu-yang-jadi-awal-mula-lahirnya-jaipong

Amalia, R., Shifa, L. N., & Fadilah, A. A. (2025). Pengaruh Globalisasi
terthadap Minat Generasi Muda dalam Melestarikan Kesenian
Tradisional ~ Indonesia. TSAQOFAH,  5(1),  675-684.
https://doi.otg/10.58578/tsaqofah.v5i1.4577

Atmadibrata, E., Danumiharja, N. H. K., & Sunarya, Y. (2006). Kbazanah
seni pertunjukan Jawa Barat. Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Jawa
Barat. https://books.google.co.id/books?id=PvJkAAAAMAA]

Cleveland, M., Rojas-Méndez, J. 1., Laroche, M., & Papadopoulos, N.
(2016). Identity, culture, dispositions and behavior: A cross-national
examination of globalization and culture change. Journal of Business
Research, 69(3), 1090-1102.
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2015.08.025

Creswell, J. W. (2015). Penelitian Kualitatif dan Desain Riset. Pustaka Pelajar.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry & Research Design:
Choosing Among Five Approaches (4th ed.). Sage Publications, Inc.

Dahlan, A. (2024). Kiprah Puspa Karima, Tampilkan 3 Jenis Kesenian
Tradisional di Lokovasia 2024. Tahuekspres.Com.
https://tahuekspres.com/kiprah-puspa-katima-tampilkan-3-jenis-
kesenian-tradisional-di-lokovasia-2024/

Dani Yanuar, & Purwanto, S. (2025). Musical Transliteration of Tepak
Kendang on Fighter Gestures in Kendang Penca. Acintya [Jurnal
Penelitian Seni Budaya, 16(2), 126-142.
https://doi.org/10.33153 /acy.v16i2.6756

Daniswari, D. (2022). Tari Ketuk Tilu: Sejarah Singkat, Gerakan, dan
Pertunjukan. Kompas.Com.
https:/ /tegional kompas.com/read/2022/12/06/155511978 / tati-
ketuk-tilu-sejarah-singkat-gerakan-dan-pertunjukanrpage=all

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (Eds.). (2017). The SAGE Handbook of
Qunalitative  Research (5th  ed). SAGE  Publications.
https:/ /us.sagepub.com/en-us/nam/the-sage-handbook-of-
qualitative-research/book242504

DPD, A. (2025). Karaton Sumedang 1arang Penjaga Nilai Lubur Sunda Pasca
Jatubnya Pajajaran. Humas@dpd.Go.Id.

143



https:/ /www.dpd.go.id/daftar-berita/karaton-sumedang-larang-
penjaga-nilai-luhur-sunda-pasca-jatuhnya-pajajaran
Emerson, R. M., Fretz, R. 1., & Shaw, L. L. (2011). Writing Ethnographic

Fieldnotes. University of Chicago Press.
https://press.uchicago.edu/ucp/books/book/chicago/W/bo1218
2616.html

Falah, M. F., Marhayati, M., & Fa’ani, A. M. (2022). Pola Barisan
Aritmatika pada Ketukan Irama Gending Lancaran dalam Kesenian
Alat Musik Gamelan Tembung Dolanan. Delta-Pi: Jurnal Matematifa
Dan Pendidikan Matematika, 11(1), 87.
https://doi.org/10.33387/dpi.v11i1.4161

Fanani, A. Z., Hastuti, K., Syarif, A. M., & Mulyana, A. R. (2020). Rule-
based Interactive Learning Application Model on How to Play
Music Instruments. International Journal of Emerging Technologies in
Learning AJET), 15(15), 52.
https://doi.org/10.3991/ijet.v15i15.11486

Gaby. (2025). Tari Ketuk Tiln: Se¢jarab, Makna Filosofis dan Gerakan
Tariannya. Gramedia.Com.
https://www.gramedia.com/literasi/ tati-ketuk-tilu/

Hananto, F. (2020). Gamelan Sebagai Simbol Estetis Kebudayaan
Masyarakat Jawa. Representamen, 6(01).
https://doi.org/10.30996/representamen.v6i01.3511

Hasanah, H. N. H. (2024). Pengaruh Globalisasi terbadap Minat Generasi Muda
dalam  Melestarikan  Kesenian — Tradisional Indonesia. Kompasiana.
https:/ /www.kompasiana.com/hoirunnisahikmatulhasanah8757/6
606510e14709365cd06d992/ pengaruh-globalisasi-tethadap-minat-
generasi-muda-dalam-melestarikan-kesenian-tradisional-indonesia

Heggli, O. A., Stupacher, J., & Vuust, P. (2021). Diurnal fluctuations in
musical  preference.  Roya/  Society  Open  Science,  8(11).
https://doi.org/10.1098/1rs0s.210885

Herdiani, E. (2014). Perubahan Fungsi Ketuk Tilu D1 Priangan (1900-
2000-an). Panggung, 24(4).
https://doi.org/10.26742/panggung.v24i4.128

Herdiani, E. (2017). Dynamics of Jaipongan on West Java from 1980 to
2010. Astzan Theatre Journal, 34(2), 455-473.
https://doi.org/10.1353/2at).2017.0032

Hermono, S. (2023). Kajian Fungsi Rebab: Studi Kasus Penerapan Rebab
pada Mata Kuliah Pengayaan Sulukan Prodi Pedalangan. Lakon
Jurnal  Pengkajian & Penciptaan ~ Wayang,  20(1),  58-062.
https://doi.org/10.33153 /lakon.v20i1.5454

Hesti, & Jatnika A. (2015). Transformasi Ketuk Tilu Dari Bentuk Ritual

144



Ke Bentuk Pertunjukan. Jurmal Makalangan, 212, 136—154.

Hidayat, L. M. (2016). Pertunjukan Ronggeng Ketuk dan Topeng pada
Upacara Ngarot di Desa Lelea Kabupaten Indramayu (Sebuah
Kajian  Interaksi ~ Simbolik).  Pangoung,  24(1),  59-70.
https://doi.otg/10.26742/panggung.v24i1.105

Hidayat, S. (2023, September 24). Mangga Ngibing Heula, Mengenal
Sejarah Ketuk Tilu Tarian Khas Jawa Barat. Swkabuminpdate.Com.
https:/ /www.sukabumiupdate.com/life/127376/mangga-ngibing-
heula-mengenal-sejarah-ketuk-tilu-tarian-khas-jawa-barat

Hidayat, V. A. (2021). Reproduksi Tari Doger Kontrak Gaya Kaleran [Institut
Seni Indonesia Yogyakarta].
https://opac.isi.ac.id/index.php?p=fstream-
pdf&fid=2177&bid=44411

Hidayatullah, R. (2024). Seni Tradisi Indonesia dan Tantangan Masyarakat
Global. Grenek Music Journal, 13(1), 107.
https://doi.org/10.24114/grenck.v13i1.57012

Hoerudin, M. R. (2018). Aktivitas Komunikasi Pada Tari Ketuk Tilu
Buhun (Studi Etnografi Mengenai Aktivitas Komunikasi Pada Tari
Ketuk Tilu Buhun di Lingkung Seni Daya Sunda, Kota Bandung)
[UNIKOM]. In elibrary.unifkom.ac.id.
https://elibrary.unikom.ac.id/id/eprint/342/

Jackson, P. (2004). Local consumption cultures in a globalizing world.
Transactions of the Institute of British Geographers, 29(2), 165-178.
https://doi.org/10.1111/j.0020-2754.2004.00123.x

Jaenudin, N. (2024). Uji Pembandingan Interval Tangga Nada Karawitan
Sunda (Laras Degung) Terhadap Interval Tangga Nada Musik Barat.
Panggung, 34(4), 500-515.
https://doi.org/10.26742/ panggung.v34i4.3578

Jahanzaib Afridi, Syed Zeeshan Haider, & Muhammad Burhan Bukhari.
(2025). The Impact of Utrbanization on Indigenous Cultural
Practices in Hazara Division: A Qualitative Study. Social Science Review
Archives, 3(1), 1372-1380. https:/ /doi.org/10.70670/sra.v3i1.439

JPMN. (2024, August 31). Pelestarian Tari Ketuk Tilu di Tengah
Modernisasi. Jabarpublisher.Co.1d.
https://www.jabarpublisher.co.id/pelestarian-tati-ketuk-tilu-di-
tengah-modernisasi/

Karima, P. (2023). Puspa Karima - Buah Ngora - Ketuk Tilu - Lagu Sunda
(Laive). https:/ /www.youtube.com/watch?v=yF912QoUREU
Karima, P. (2025). Pesta Bangkong - Puspa Karima - Ketuk Tilu - Lagu Sunda
LIVE). YouTube.com.

https:/ /www.youtube.com/watch?v=PdwjSoPGZmM

145



Kartomi, M. (2012). Musical Journeys in Sumatra. University of Illinois Press.
https:/ /www.jstor.org/stable/10.5406/j.cttlxcprn

Kaya, 1. (2025). Jenisjenis  Gamelan — Sunda — dan  Asal-usulnya.
Indonesiakaya.Com. https://indonesiakaya.com/pustaka-
indonesia/jenis-jenis-gamelan-sunda-dan-asal-usulnya/

Kholidah, N. D. (2023). Perkembangan Gamelan Jawa di Nusantara.
Maliki  Interdisciplinary ~ Journal (MI]) EISSN, 1(4), 165-176.
http:/ /utj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Krisnawati, R., Evadila, & Susanti, D. (2021). Eksistensi Tari Jaipong
Ketuk Tilu di Desa Petaling Jaya Kecamatan Batang Cenaku
Kabupaten Indragiri Hulu Riau [Universitas Islam Riau]. In
repository.uir.ac.id.
https://tepository.uir.ac.id/17270/1/176710824.pdf

Kristanto, A. (2022). Penggunaan Gamelan dalam Perspektif Pendidikan
Seni di Era 4.0. Clef: Jurnal Musik Dan Pendidikan Musik, 3(2), 78-86.
https://doi.otg/10.51667/cjmpm.v3i2.1073

Kurniasih, N., Erwina, W., & Kusnandar, K. (2025). Literasi Budaya:
Memperkenalkan Budaya Sunda melalui Lomba Kreativitas Budaya.
Journal  Of Human And Education (JAHE), 5(1), 762-767.
https://doi.org/10.31004/jh.v5i1.2258

Meiliana, S. (2023). Cultural violence: feminist power analysis on
Ronggeng performing art. Research in Dance Education, 1-21.
https://doi.org/10.1080/14647893.2023.2258804

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, |. (2014). Qualitative Data
Analysis. SAGE Publications.
https:/ /books.google.co.id/booksrid=3CNrUbTu6CsC

Miliano, R. (2024). Mengenal Degung, Gamelan Sunda yang jadi Warisan Budaya
Abadi. Cirebon.Jawapos.Com.
https://citebon.jawapos.com/viralpedia/2515372877 /mengenal-
degung-gamelan-sunda-yang-jadi-warisan-budaya-abadi

Muhsin, M. (2010). Bunga Rampai Sejarah dan Kebudayaan. In Kewenterian
Kebudayaan dan Pariwisata Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional
Bandung. CvV Upakarti.
https://tepositori.kemendikdasmen.go.id/12732/1/Bunga rampai
sejarah dan kebudayaan.pdf

Mulyadi, T. (2023). Gugum Gumbira and the History of the Creation of
Jaipongan Dance. International Journal of Culture and History, 10(1), 21.
https://doi.org/10.5296/1jch.v10i1.20670

Mulyadi, T. (2024). Pencak Jaipongan By Choreographer Gugum
Gumbira. Acintya  Jurnal Penelitian Seni Budaya, 16(1), 1-12.

146



https://doi.org/10.33153 /acy.v16i1.6026

Mulyana, Y. (2024). Bagaimana Suara Gong dapat Menciptakan Atmosfer
dalam Pertunjukan Tari Ketuk Tilu? Ini Penjelasan Singkatnya.
Jabarhits.Com. https://www.jabarhits.com/jawa-
barat/49811979581 /bagaimana-suara-gong-dapat-menciptakan-
atmosfer-dalam-pertunjukan-tari-ketuk-tilu-ini-penjelasan-
singkatnya

Mulyati, E., & Munajar, M. N. (2024). Tiga Gaya Ketuk Tilu Di Tatar
Sunda. Prosiding ISBI Bandung, 212.
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/Prosiding/article/viewFile/313
2/1752

Nadil Ulum, A., Amrul, H., Ibau, S., Syahriel, F., Erpin, E., Nasrul, N.,
Ahdi, M., M. Dzakwan, A., & Muhamad Nur, F. (2025). Simbiosis
Budaya dan Gerak: Analisis Hubungan antara Olahraga Pencak Silat
dan Nilai-Nilai Kebudayaan Sunda. Jurmal Iimiah Multidisiplin 1inm,
2(3), 54-57. https://doi.otg/10.69714/sq5zef95

News, D. (2009, February 6). Goyang, Gitek, dan Geol Jaipongan Bukan
Umbar Seksualitas. News.Detik.Com. https:/ /news.detik.com/berita-
jawa-barat/d-1080551/goyang-gitek-dan-geol-jaipongan-bukan-
umbar-seksualitas

Ningsih, R. W. (2018). Pelestarian Seni Tari Ketuk Tilu sebagai Seni Tari
Hiburan di Jawa Barat [Sekolah Tinggi Pariwisata Indonesia].
http:/ /tepository.stipram.ac.id/385/

Nurhasanah, L., Siburian, B. P., & Fitriana, J. A. (2021). Pengaruh
Globalisasi terhadap Minat Generasi Muda dalam Melestarikan
Kesenian Tradisional Indonesia. Jurnal Global Citizen : Jurnal liniah
Kajian Pendidikan Kewarganegaraan, 10(2), 31-39.
https://doi.org/10.33061/jgz.v10i2.5616

Ohorella, N. R., Rahel Dwi Natalia, Dyah Anggraini, & Yusnitasari, T.
(2024). Strategi Komunikasi Pelestarian Budaya Tari Tradisional
Jaipong di Era Modernisasi pada Sanggar Eschoda Management.
CARAKA : Indonesia  Journal of Communication, 5(2), 115-129.
https://doi.org/10.25008/ caraka.v5i2.186

Oktriyadi, R., Sentosa, G., & R, Hendiansyah, A. (2024). Tepak
Ciwaringinan Dan Lagu Khas Pada Seni Pencak Silat Di Kota
Bandung. Prosiding Penelitian Dan PKM 1SBI Bandung, 220-225.

Padlan Crispa, M., Setiaji, D., & Ridwan Husen, W. (2021). Adaptasi
Tepak Kendang Sunda Endang Ramdan Dalam Lagu Janger
Aransemen Tohpati. Magelaran: Jurnal Pendidikan Seni, 4(1), 106-115.
https://doi.org/10.35568 /magelaran.v4il.1489

147



Palapa, P. (2016a). Kesenian  Ketuk  Tilu.  Portalpalapa.Com.
https:/ /www.portalpalapa.com/forum/thread/869/Kesenian-
Ketuk-Tilu

Palapa, P. (2016b).  Kesenian  Ketuk  Tiln.  Portalpalapa.Com.
https:/ /www.portalpalapa.com/forum/thread/869/Kesenian-
Ketuk-Tilu

Permana, A. M. (2012). Kitab Sunda Kitab Pustaka Ratuning Bala Sarewn
Taktik Tempur Ramilitéran. Gentrapajajaran.
https://gentrapajajaran.wordpress.com/2012/11/30/kitab-sunda-
kitab-pustaka-ratuning-bala-sariwu-taktik-temput-kamiliteran/

Permatasari, S. P., & Fauzi, A. M. (2024). Tradisi Sedekah Bumi di Dusun
Nanggulan: Perspektif Sosiologi Agama. Jurnal Sosiologi Agama
Indonesia (JSAI), 5(1), 1-12. https:/ /doi.org/10.22373 /jsai.v5i1.3704

Pink, S. (2001). Doing Visual Ethnography: Images, Media and Representation in
Research. SAGE Publications.
https:/ /books.google.co.id/booksrid=xeqeqxtWrsQC

Pratama, B. E. (2025). Mengenal Sejarab  Singkat Tari Ketuk Tilu.
Disparbud.Jabarprov.Go.ld.
https://disparbud.jabarprov.go.id/postingan/mengenal-sejarah-
singkat-tari-ketuk-tilu-68cbc80eabe0al2dd93a£265

Prayitno, P. (2025). Tari Ketuk Tilu, Warisan Budaya Sunda Penuh Makna
dan Kehidupan. Liputant.Com.
https://www.liputan6.com/regional /read /6021343 /tari-ketuk-tilu-
warisan-budaya-sunda-penuh-makna-dan-kehidupan

Profetik, A., Efvelin BS, Ade Lia Azlianti, Amirul Zahrul Zein, Ade
Ameliyah, Alfiyatul Khusna, & Yulianti. (2024). Upaya Pelestarian
Kesenian Kuda Lumping Sapu Jagad Desa Blubuk, Kabupaten
Tegal Melalui Media Digital. Profetik: Jurnal Pengabdian Masyarakat,
2(01), 52-63. https://doi.otg/10.62490/ profetik.v2i01.415

Pryatna, I. P. D. H. S. (2020). Konsep Musikal Instrumen Kendang dalam
Gamelan Gong Kebyar Bali. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 21(2),
73-84. https://doi.org/10.24821 /resital.v21i2.4220

Putri, A, Fitria, 1., Girl, M., Ikhsan, S., Lestari, Y., & Fitria, R. (2025). Tari
Jaipong di Sanggar Tari Surya Medal Putera Wirahma Sebagai
Warisan Budaya Dalam Bingkai Pancasila. Jurnal Pendidikan Non
Formal, 2(4), 12. https:/ /doi.org/10.47134 /jpn.v2i4.1535

Putri, M. E. (2014). Gerakan Tari Ketuk Tilu dengan Teknik Long Exposure
(Bulb) (Untuk mengenalkan gerakan dari tarian tersebut) [Universitas
Pasundan Bandung]. http://repository.unpas.ac.id/1617/1/Tugas
Akhir Maulina EP 906020013.pdf

Qian, J. (2024). Pathways for Integrating Traditional Culture into

148



Contemporary Elementary School Art Education. International
Journal  of  Education — and — Humanities,  15(2),  100-103.
https://doi.org/10.54097 /89qxeh80

Radea, P. (2020, May 18). Mengenal Ketuk Tilu, Ritual Sakral Yang
Berubah Menjadi Seni Hiburan. Jernih.Co.
https:/ /jernih.co/potpourti/mengenal-ketuk-tilu-ritual-sakral-
yang-berubah-menjadi-seni-hiburan/?

Ramlan, L. (2013). Jaipongan: Genre Tati Generasi Ketiga dalam
Perkembangan Seni Pertunjukan Tari Sunda. Resital: Jurnal Seni
Pertunjukan, 14(1), 41-55.
https://doi.otg/10.24821 /resital.v14i1.394

Ratnawati. (2018). Fungsi Tari Ronggeng Ketuk dalam Upacara Ngarot di
Desa Lelea Kecamatan Lelea Indramayu. Digilib ISI Yogyakarta, 17.
https://digilib.isi.ac.id/2102/2/Jurnal Ratnawati.pdf

Redaksi. (2024). Menjaga Kelestarian Budaya Bangsa: Tantangan dan Solusi di
Era  Globalisasi.  KrajanId.  https://www.krajan.id/menjaga-
kelestarian-budaya-bangsa-tantangan-dan-solusi-di-era-globalisasi/

Reftali, S., & Jaenudin, N. (2023). Eksistensi Seni Ketuk Tilu Kelompok
Lingkung Seni Daya Sunda Di Kebun Binatang Bandung. Panggung,
33(4), 509-518. https://doi.org/10.26742/ panggung.v33i4.1998

Rustandi, Y. (2018). Pengaruh Jaipongan Terhadap Seni Bangreng. Media
Babasa,  Sastra,  Dan  Budaya ~ Wahana,  1(13),  14-20.
https://doi.org/10.33751 /wahana.v1i13.666

Sabandar, S. (2025, May 5). Ronggeng Gunung, Tarian Khas Sunda yang
Sempat Dilarang. Liputant.Com.
https://www.liputan6.com/regional /read/6011882/ronggeng-
gunung-tarian-khas-sunda-yang-sempat-dilarang

Saepudin, A. (2015). Perkembangan dan Perubahan Tepak Kendang
Jaipongan Suwanda dalam Masyarakat Urban. Jowrmal of Urban
Society’s Arts, 2(1), 9-17. https:/ /doi.org/10.24821 /jousa.v2i1.1265

Saepudin, A., & Yulaeliah, E. (2021). The Jaipongan Drumming Strokes
in Lagu Gedé in Sundanese Gamelan. Hammonia: Journal of Arts
Research and Education, 21(1), 43-59.
https://doi.org/10.15294 /harmonia.v21i1.28206

Santo. (2023, May 12). Legenda Dewi Stri di Jawa Tengah, Simbol
Kesuburan dan Pertanian. Detik.Com.
https:/ /www.detik.com/jateng/budaya/d-6717254/legenda-dewi-
sti-di-jawa-tengah-simbol-kesuburan-dan-pertanian

Sawargi, G. (2012). S¢jarah  Ketuk Tiln. Girisawargi.
https://girisawargi.blogspot.com/2012/12 /ketuk-tilu.html?

Sedyawati, E. (1991). Seni Pertunjukan Indonesia dalam Perspektif Sejarah.

149



Direktorat Jenderal Kebudayaan, Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

Simbolon, M. E., Nurhasanah, A., & Andiyana, A. (2024). Nayaga Wujud
Kecintaan Pemuda Pada Pelestarian Gamelan Sunda Di Desa
Cigugur. Jurnal Pengabdian Masyarakat Bangsa, 2(9), 3867-3872.
https://doi.org/10.59837 /jpmba.v2i9.1573

Siti Patimah, I. S., & Susanto, D. (2025). Komodifikasi Tubuh Perempuan
pada Pertunjukan Tari Ronggeng Ketuk di Indramayu. Panggung,
35(3), 472-494. https://doi.org/10.26742/ panggung.v35i3.3615

Spiller, H. (2005). Gamelan: the traditional sounds of Indonesia. Choice
Reviews Online, 42(08), 42-4563-42—45063.
https://doi.org/10.5860/ CHOICE.42-4563

Suhaenah, E., Rohaeni, A. J., & Listiani, W. (2017). Rekontruksi pikukuh
Tilu dalam Manajemen Babarit pada Upacara Serentaun Cigugur
Kuningan. Panggung, 27(2).
https://doi.otg/10.26742/ panggung.v27i2.258

Sukmawati, N. (2016). Pengembangan Institusi Budaya Alek Nagari
Sebagai Penguatan Modal Sosial. Patrawidya, 17(2), 117-135.

Sumarsam. (1995). Gamelan: Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikal di
Jawa.

Sumedang, I. M. (2022). Puspa Karima: Grup Musik Tradisional Sunda Asal
Sumedang  yang Sudah Go International. Inimahsumedang.Com.
https://inimahsumedang.com/puspa-karima-grup-musik-
tradisional-sunda-asal-sumedang-yang-sudah-go-international /

Sun, Y., & Miao, J. (2025). Strategies and Practical Challenges of
Integrating Information Technology in Traditional Art Education.
Applied — Mathematics and  Nonlinear — Sciences, 10(1).
https://doi.org/10.2478 /amns-2025-0711

Supriadi, D. (2022, February 8). Mitologi Dewi Sti Sang Dewi Padi, Masih
Dipercaya di  Indonesia ~ Termasuk Tomo  Sumedang.
Inisumedang.Com. https:/ /inisumedang.com/mitologi-dewi-sti-sang-
dewi-padi-masih-dipercaya-di-indonesia-termasuk-tomo-
sumedang/

Supriyadi, E., Turmudi, T., Afgani Dahlan, J., & Juandi, D. (2024).
Development of Sundanese Gamelan Ethnomathematics E-Module
for Junior High School Mathematics Learning. Malaysian Journal of
Learning and Instruction, 21(2), 139-178.
https://doi.org/10.32890/mijli2024.21.2.6

Supriyadi, E., Turmudji, T., Dahlan, J. A., Juandi, D., & Sugiarni, R. (2024).
Discovering Ethnomathematics in Sundanese Gamelan: Explore
Mathematics Aspect in Gamelan. [T AM (Jurnal Teori Dan Aplikasi

150



Matematika), 8(3), 852. https://doi.org/10.31764 /jtam.v8i3.21768

Udjaja, Y., & Ramdhan, D. (2023). Experiential game learning design
framework: mechanical content of serious game. Procedia Computer
Science, 216, 415-423. https://doi.org/10.1016/j.procs.2022.12.153

Umam. (2025). Tari Jaipong: Budaya, Sejarab, dan Asal Tari Jaipong.
Gramedia.Com. https://www.gramedia.com/literasi/ tati-jaipong/

Waluya, E. M. (2022). Ronggeng: Kuasa Tubuh Perempuan. Jurnal llmn
Budaya, 19(1), 54-63.

Waruwu, M. (2024). Pendekatan Penelitian Kualitatif: Konsep, Prosedur,
Kelebihan dan Peran di Bidang Pendidikan. _Afeksi: Jurnal Penelitian
Dan Evalnasi Pendidikan, 5(2), 198-211.
https://doi.org/10.59698 /afeksi.v5i2.236

Widiarti, H. W., & Kusno, K. (2025). Ritme dan Pola: Etnomatematika
dalam Musik Jaipongan Jawa Barat. Journal on Education, 7(2), 10779—
10790. https://doi.org/10.31004/joe.v7i2.7436

Wijayakusumah69. (2024). Rayak-rayak | Ketuk Tilu | Puspa Karima | Kawibh
Sunda | Wijayakusumah69 Chanel. YouTube.com.
https:/ /www.youtube.com/watch?v=K4Zb0OTF5Ac

Wijayanto, W., Zumala, A. S., & Aryani, D. S. (2024). Keterkaitan Seni
Tari dan Seni Musik dalam Tari Jaipong Keser Bojong. Tambuleng,
5(2), 50-60. https://doi.otg/10.37304/jt.v5i2.19469

Yuniadi, A., Lubis, N. H., & Zakaria, M. M. (2018). Penca Existence
among the Sundanese. MIMBAR PENDIDIKAN.
https://api.semanticscholat.org/CorpusID:165629191

151



SINUR
Laras  : Mataraman/Kobongan Sanggian : NN
Surupan :3=T
0 03 3 4 5 53 4 5
Pa - jarma- néh - vékmi - ka - ti -
0 4 3 3 3 .3 2 1 2 3
~ s
Di- an- tos - teu - a - ya -  sum -
03 1 1 5 2 0 2 1 2 3
~— ~—
Ca i- ca - i - ko - pi - ko -
03 1 15 2 03 4 32
~— —
Ba - ba - it - di - lew - eut - mo -
0 4 4 . 4 4 21 5 4
Ca - ik - ca - lik -dasa reng - a -
. 05 4 3 45. | 0 3 4 51
w ~
Peu - peurih - da - ca ket - mo
SINUR

Lampiran:

Pajar manéh rék mika tineung, Di antos teu aya sumping.
Cai-cai kopi kopi, Babarit di leueut moal.
Calik-calik da sareng abi,Peupeurih da caket moal.

Calik-calik da sareng abi, Peupeurih da caket moal
Kapan Abdi menta cai,Kunaon teu di cangkiran
Kapan Abdi menta jangji, Kunaon teu dipikiran

152

neung
3
ping
3
pi
2
al




HAYAM NGUPUK

Laras : Madenda Sanggian : NN
Surupan : 4 =P
lagu JE— JE— —_— | —— JE—
0 02 2 3 1. |0 12 3 12 2
[\ — ~—
Ha -yam-ngu - puk - di - bu - ru - an
. 03 21 > |05 1 5 12,
[
Di- bantun - ka - ci - a - yun - an
2 3 1 01 31. 3 23 4
L s S
Di - ban - tun - ka - ci - a - yun - an
alok JR— JR— —_— —
. 0 5 4 3 0 21 53 4
Diban - tun - kaci - a yun - an
lagu JE— JE— —_— | —— JE—
0 0 2 2 3 21. (0 12 3 13 25
[\ [ s —
Ha - yam ngu- puk - Si - si - ca - i
. 05 55 . . i 5 5 4 3
.
Ma - cokan - kem - bang- dah - lia
02 1 $51. 03 1 21 3 4 5
[ R p— —
Ma- cok - an - kem -bang - dah - i -
alok — — — —
. 0 5 3 4+ . 0 15 4 3 5
Macok - an - kembang- dahli - a
HAYAM NGUPUK
Lagu

Hayam ngupuk di buruan, Dibantun ka ciayuna.
Dibantun ka ciayunan

Alok

Dibantun ka ciayunan

Lagu

Masih sakup satujuan, Ameh jadi sauyunan... Ameh jadi sauyunan
Alok

Ameh jadi sauyunan

Lagu

Hayam ngupuk Sisi cai, Macokan kembang dahlia
macokan kembang dahlia

Alok

macokan kembang dahlia

LaguMasing sakup satujuan, Ulah rek pakia-kia

153




GEBOY

Laras : Salendro Sanggian : NN
Surupan: 1 =T
> -
1 2 1 54 1 2 1 54
w u
A -lah - Ge - boy - A- lah - Léng- hoy
04 4 25. 05|45 1 54 4
~ s
Nga - ge - boy - ba - ri - nga- Léng - hoy
04 44 32 .4 |445 1.5 43 3
~ )
Mang -ga u - rang - mang-ga- u -rangsa - sa reng - an
01 11 54 .4 |445 1 2 3 3
~— - —
Ma-  jeng - keun - se - ni - ka - gung - an
0 4 3 3 3 2 .02 (2 23 42 1 23 3
~— ~ [
Se - ni Sun - da - Se -ni Sun - datu- tu-run - an
0 4 3 3 32 .021(223 42 1 23 3
— s s
Se - ni sun- da - Sun-da Sa -wawa- Kaha - pal.
21. . . .04 |44 3202 21 1 04
~— s
A ééh - Se- niSun- da -tu - turun -an- Sun
4 3 45.1 11 1 0> 44 45 .03
v
da Sa- wa- wa Ka-ha - pal - Se - niSun- da - pa-
] 1 5 4 4
— —
Geuwh - sing - nan - jeur
GEBOY

Alah Geboy Alah Léng- hoy
Ngageboy bari ngalénghoy
Mangga urang sasarengan
Majengkeun seni kagungan
Seni Sunda .. Seni Sunda tuturanan
Seni sunda... Sunda Sawawa Kahapal.
Aééh .... Seni Sunda tuturunan
Sunda Sawawa Kahapal.

Seni Sunda Pageuh sing nanjeur

154



Laras : Degung
Surupan :3=T
0 4 3
Kem - bang -
. 02 3
San-  es-
02 2
Mun - tang -
3 3 3
—
Sing - Lang-
Rayak-Rayak

RAYAK-RAYAK

Sanggian : NN

35 4 4 4 i 5 4 4
~— ~— ~—
Cul - an - Kem - bang- Tan - jung
35 4 4 4 i 5 4 4
- L N
Kem - bang - Ka - ca- pi - ring
01 5 01 2 12 3

~—
mun - tang - Ka - yang- A - gung
3 3 3 21 21 3 4 4
— — — ~—
geng - A - sih - Ka - U - vrang

Kembang Culan Kembang Tanjung,Sanés Kembang Kacapiring.
Muntang-muntang Kayang Agung,Sing Langgeng Asih Ka Urang.

Buahna Tampolna Bahé, Tiguling Kana Jambangan.
Bongan Sok Ngabohong Baé, Tungtungna Isin Sorangan.

Kapan Abdi Gaduh Suweng, Kunaon Teu Dipongpokan.
Kapan Abdi Keur Baluweng, Kunaon Teu Dilongokan.

Rénda Beureum Rénda Hideung, Rénda Kayas Sulam Tangan.
Beuki Heubeul Beuki Nineung, Lawas-lawas Ka édanan

155




CIKERUHAN

Laras : Salendro Sanggian : NN
Surupan: 1 =T
H 0 0 4 3 2 2 . 0 4 3 2 2
A - vaLu - mut - Di - naBa- tu
0 2 21 1 . 2 1 3 3
—
A - yvaKu - ya - Di - Mu - a - ra
. 0 2 21 1 .« 2 1 3 4
—/
Ma- singE - mut - Ka - na - Wak - tu
0 2 2 2 « 3 2 3 4 3 2 2
~— —/
Di - Dunya - U- kur - Ngum - ba - ra
CIKERUHAN

Aya Lumut Dina Batu. Aya Kuya Di Muara
Masing Emut Kana Waktu, Di Dunya Ukur Ngumbara

Balingbing Jadi Di Pipir, Kareumpeukan Ku Badori
Abdi Moal Tiis Pikir, Mun Acan Laksana Diri

Turing Dina Babatu, Melak Panda Di Basisir
Mikahayang nu Can Tangtu, Matak Bae Gering piker

Kembang Wéra Jeung Ermawar, Buntiris Paranjang Beuti
Hariwang loba Kakelar, Sok Inggis Paanggang Deui

156




KANGSRENG

Laras : Salendro Sanggian : NN
Surupan: 1 =T
2 3 4 4 0 2 21 2 21 21 1
~
Di- naBu- leng - Di- naBu-leng A - yaKe - ting
. 0 4 3 3 3 . 2 1 2 3 3
p—
Ku - ciat - Han - dap - eun - Ka - rang
02 3 4 4 02 21 221 21 1
J
Hu -lang hu - leng - Hu - lang Hu —leng Beu-rang Peu - ting
. 0 2 22 15 . |0 54 1 2 2
—
Ti - be - lat - Kanu - Sa - u - rang
KANGSRENG

Dina Buleng Aya Keting, Kuciat Handapeun Karang
Hulang huleng Beurang Peuting, Tibelat Kanu Saurang

Pelesir Sariak Layung, Mapay-Mapay Pamandian
Duh Pikir Keur Sedeng Wuyung, Sumeblak Kanyeyerian

Ekék Naék Kana Gedég, Pacar Teu Kaur Kembangan
Arék Daéek Masing Daék, Ulah Rasa Kahalangan

Ngaput Baju Kurang Benang, Gantian Ku Kantéh Baé
Mun Panuju Abdi Téang, Abdi Mah Rék Waléh Baé

157




BARDIN

Laras : Madenda Sanggian : NN
Surupan: 4 =T
0 0 2 15 4 03 5 4 35 4
Me - lakSa - ga - Pa - lin - tang - an
. 02 is5 a4 3 5 i 2
Ba - bale - an - Pang - a - lus - na
0 0 2 15 4 3 5 4 35 4
— s
Sok - Sana - jan - Kan - tun - Nga - ran
. 0 2 21 1 . 5 4 3 2 2
~—
Ka - sae - an Mo - almus - na.
. 0 2 21 1 %1 2 3 4
A - yalu - mut - Di - na - Ba - tu
. 0 2 21 1 . 5 4 3 2 2
—
A - yaKu - ya - Di - Muara
. 02 21 1 51 2 3 4
. —
Ma- singE - mut - Ka - na - Wak - tu
.5 3 5 i 04 5 i )
Di - Du - nya- U - kur - Ngum - ba - ra.

BARDIN

Melak Saga Palintangan, Babalean Pangalusna
Sok Sanajan Kantun Ngaran, Kasaean Moal musna.

Aya Lumut Dina Batu, Aya Kuya Di Muara
Masing Emut Kana Waktu, Di Dunya Ukur Ngumbara.

Daun Nona Daun Cangkring, Daun Reundeu Kararasna
Boa-Boa Abdi Gering, Lamun Kieu Salawasna.

Di Basisir Loba Layur, Diala kunu Dibuat
Pikir Abdi Keur Tagiwur, Sok Asa Kasuat-suat.

158




Penulis

Prof. Dr. Hendra Santosa,
SS.Kar., M.Hum. lahir di Cimahi
pada tanggal 31 Oktober 1967.
Menamatkan  pendidikan ~ ASTI
Bandung tahun 1986, tahun 1989
melanjutkan ke STSI Denpasar.
Tahun 1999 melanjutkan ke Sekolah
Pascasarjana  Universitas  Gadjah
Mada dengan judul tesis: Gamelan
Gong Bheri di Renon: Sebuah
Kajian Historis dan Musikologis,
lulus tahun 2002. Tahun 2014
melanjutkan ke Program Doktoral
(83) Sastra konsentrasi Sejarah pada
Universitas Padjajaran  Bandung.
Lulus pada Desember 2017 dengan
mempertahankan  disertasi  yang
berjudul: Gamelan Perang di Bali
(Abad X sampai awal abad XXI).

Artikel yang diterbitkan sebanyak 124 dokumen yang tercatat
dalam google scholar, dengan terindeks garuda 73 artikel dan terindeks
scopus sebanyak 5 artikel. Artikel yang terbit pada jurnal terindeks Sinta
2, antara lain. Artikel “Jejak Seni Pertunjukan Bali Kuna Dalam Karya
Kesusastraan Usana Bali Mayantaka Carita” pada jurnal Mudra. Artikel
terindeks jurnal internasional antara lain betjudul: Critical Analysis on
Historiography of Gamelan Bebonangan in Bali dalam jurnal Paramita. Artikel
terindeks pada jurnal internasional bereputasi antara lain berjudul: The
Forms of Membranophone Musical Instruments in The Early Ancient Javanese
Culture Literatures pada jurnal Antrophologie.

Sebanyak 14 judul buku telah diterbitkan diantaranya adalah buku
yang berjudul: MREDANGGA: Perubahan dan Kelanjutannya, terbit
tahun 2019. Buku berjudul Evolusi gamelan Bali: dari Banjuran Menuju
Adi  Merdangga, terbit tahun 2020. Selanjutnya buku berjudul
LITERATUR MUSIK NUSANTARA, Istilah Karawitan Dalam Karya
Kesusastraan Jawa Kuna Awal, terbit tahun 2021. Kemudian buku
berjudul I Nyoman Windha Sang Maestro Karawitan Bali, terbit tahun

159



2022. Buku berjudul Komposisi Musik Jaya Baya dalam JES Gamelan
Fusion, terbit tahun 2023. Buku berjudul Tabuh Kreasi Karya I Nyoman
Windha terbit tahun 2024; Tahun 2025 menerbitkan buku berjudul
Sejarah Seni Pertunjukan Indonesia, Gamelan Joged Bumbung: Musik,
Tarian, dan Identitas Komunitas di Bali, dan buku berjudul “Calung
Banyumasan: Melodi tradisi yang hidup”. Kurasi Seni Pertunjukan.
Antropologi  Karawitan Bali, dan Monumentalisme dalam Seni
Pertunjukan di Indonesia.

160



Jaja, S.Sn., M.M. Tahun 2005 diangkat
Menjadi PNS di Jurusan Tari ISBI Bandung
Sebagai Tenaga Kependidikan (TENDIK).
Mulai tahun 2016 - 2025 (sekarang) alih
status menjadi Dosen, Jaja merupakan
pengajar pada Program Studi (Prodi) Seni
Tari (Homebase) dan Jurusan Karawitan
Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI)
Bandung. Lahir di Bandung pada tanggal 04
Mei 1971 dan dibesarkan di lingkungan
keluarga Seniman di Jawa Barat, yakni
Diatmadja  (Dalang  Wayang  Golek).
Pendidikan formal telah dilaluinya dengan
rnenyelesalkan Pendidikan di Sekolah Menengah Pertama (SMP) Triyasa
Ujung Berung Bandung pada tahun 1987, dan memenyelesaikan
pendidikan di Sekolah Menengah Karawitan Indonesia (SMKI / SMKN
10) Bandung pada tahun 1991 Jurusan Karawitan. Melanjutkan
pendidikan Diploma (D3) pada Prodi Seni Karawitan di Akademi Seni
Tari Indonesia (ASTI) Bandung dan lulus tahun 1994; selanjutnya pada
tahun 1994 ia melanjutkan studi Strata satu (S1) di Sekolah Tinggi Seni
Indonesia (STSI/ISI) Denpasar dan lulus pada tahun 1997; Selanjutnya
tahun 2007 melanjutkan Strata Dua (S2) di STIMA IMMI Jakarta
konsentrasi Manajemen Pendidikan. Mulai Tahun 2023 nama Perguruan
Tinggi di rubah (diresmikan) menjadi Universitas Mitra Bangsa (UMIBA)
Jakarta

Selama berkiprah sebagai pendidik di dunia seni karawitan sudah
banyak tercipta karya-karya tulisan pada sejumlah jurnal antara lain:
“Ciptaningrasa Bojongan Sebagai Model Edukasi Visual” (2020), sekarang
materi tersebut menjadi Mata kuliah Repertoar tari Jaipongan di Semester
III di Prodi tari Strata 1 (S1); “Jaipongan Dangiang Ing Raspati, sekarang
menjadi Mata Kuliah Jaipongan di Semester VII Prodi Tari Sunda (D4)
prodi Tari ISBI Bandung; “Estetika Tari Jaipongan Rendeng Bojong
Karya Gugum Gumbira Tirasonjaya (2019); “Proses Kreatif Musik
Jaipongan Kawitan” (2018); “Manajemen Pertunjukan Seni Reak Di Desa
Cinunuk Keacamatan Cileunyi Kabupaten Bandung” (2017).

Dalam praktik kesenimanan pada tahun 2009 sebagai komposer
Jaipongan Gawilu yang di produksi oleh DISBUDPAR Pemprov Jawa
Barat, 2010 misi kesenian ke Malasysia dan Cina, 2012 Misi Kesenian Ke
Kuwait, Iran, Oslo dan Amerika, 2013 Misi Kesenian ke Seatle USA, 2025
mengajar di Bates Colleg univercty Maine USA, 2016 sebagai Penata

161



Musik PON Jabar. Sebagai penata musik tari dengan koreografer Prof.
Endang Caturwati yakni: Jaipongan Kelangan, Jaipongan Rengkak
bentang, Tati kreasi Cahya Sumirat, Tari Batik dan Tari Ronggeng
Kedempling (Ada di Youtube) dan sebagai penata musik maetro tari
Sunda Irawati Durban Adjo yaitu Tari Merak Bodas (youtube). Tahun
2012 memproduksi musik untuk Jaipongan yakni: Gawilu, Kelangan,
Kawitan, Hayam Ngupuk, Paguneman, Polos Tomo, Bentang Panggung.
2017 mendirikan komunitas musik yaitu PMJDM dan menghasilkan
beberapa karya musik; Asih Indung, Sobat Kameumeut, Sugan Ieu,
Patarema, Muru Subuh, Kidung Kamelang (beberapa ada di youtube dan
Spotify). Tahun 2000 dengan lagu Paguneman dan Kamelang dengan
penyanyi Nining Meida (Wisnu record)

162






	Page 1
	Page 1

