
Gamelan Ketuk Tilu
Warisan Budaya yang Menggetarkan Jiwa

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., MHum.
Jaja, S.Sn., M.M.

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali



i 
 

Gamelan Ketuk Tilu: 

Warisan Budaya yang 

Menggetarkan Jiwa 
 

 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum 
Jaja, S.Sn., M.M. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 



ii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gamelan Ketuk Tilu: 
Warisan Budaya yang Menggetarkan Jiwa 
 
ISBN 
--- 

 
Penulis  
Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum 
Jaja, S.Sn., M.M. 

 
Layout 
Agus Eka Aprianta, S.Kom 
 
Sampul 
I Komang Try Adi Stanaya, S.Kom., M.Kom 
 
 
Penerbit 
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 
Jln. Nusa Indah, Denpasar Timur, Bali 
Email: penerbitan@isi-dps.ac.id 
Website: jurnal.isi-dps.ac.id 
 
Jumlah halaman 
xxxvi+162 

 
 © All Rights Reserved Ketentuan Pidana Pasal 112-119 Undang- undang 
Nomor 28 Tahun 2014 Tentang Hak Cipta. Dilarang keras 
menerjemahkan, memfotokopi, atau memperbanyak sebagian atau 
seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari penerbit dan penulis. 

  

mailto:penerbitan@isi-dps.ac.id


iii 
 

Sambutan Koordinator Program Studi Tata 

Kelola Seni S2 ISI Bali 

 

Om Swastiastu, 
Salam sejahtera bagi kita semua, 

Puji dan syukur kita panjatkan ke hadirat Ida Sang Hyang Widi Wasa 
karena berkat rahmat-Nya, kita dapat menyaksikan terbitnya buku 
referensi penting berjudul Gamelan Ketuk Tilu: Warisan Budaya yang 
Menggetarkan Jiwa. Buku ini merupakan karya ilmiah yang sangat berharga 
sebagai wujud pelestarian dan pengembangan budaya Indonesia, 
khususnya seni musik dan tari tradisional Sunda. 

Sebagai Koordinator Program Studi Tata Kelola Seni S2 ISI Bali, saya 
merasa sangat bangga dengan hasil kolaborasi yang terjalin antara civitas 
akademika ISBI Bandung dan ISI Bali dalam menyusun buku ini. 
Kolaborasi lintas institusi ini memperkuat komitmen kita bersama dalam 
mendokumentasikan, mengkaji, dan membagikan khazanah budaya yang 
menjadi identitas bangsa kita. Kolaborasi ini menjadi contoh apik sinergi 
akademik yang menghasilkan karya berkualitas dan bermanfaat luas. 

Perlu saya tambahkan bahwa penulis utama buku ini merupakan guru 
besar ISI Bali dalam bidang keahlian Sejarah Seni Pertunjukan, yang 
membawa perspektif keilmuan mendalam dan pengalaman luas dalam 
bidang seni tradisi sehingga membuat karya ini semakin bernilai ilmiah dan 
aplikatif. 

Buku Gamelan Ketuk Tilu: Warisan Budaya yang Menggetarkan Jiwa tidak hanya 
sebagai sumber referensi akademik, tetapi juga media inspirasi bagi para 
praktisi seni, mahasiswa, dan masyarakat umum untuk semakin mengenal 
dan mencintai seni tradisi yang kaya nilai spiritual dan estetika ini. Semoga 
karya ini menjadi langkah awal yang mendorong lahirnya lebih banyak riset 
dan karya kreatif berbasis budaya. 

Terima kasih kepada seluruh penulis, editor, dan seluruh pihak yang telah 
berkontribusi dalam proses penyusunan buku ini. Semoga semangat 



iv 
 

kolaborasi dan kecintaan terhadap budaya terus tumbuh dan memberikan 
manfaat besar bagi perkembangan seni serta identitas budaya Indonesia. 

Om Shanti Shanti Shanti Om 
Denpasar, 8 Desember 2025 
 
 
 
Dr. I Wayan Agus Eka Cahyadi, S.Sn., MA 

NIP. 198408122010121005 

 

 

  



v 
 

Sambutan Ketua Jurusan Tari ISBI Bandung 

 
  

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh,  

Salam sejahtera untuk kita semua,  

Puji syukur kita panjatkan ke hadirat Allah SWT karena atas rahmat dan 

karunia-Nya, kita dapat dengan bangga mempersembahkan sebuah karya 

berharga, yaitu buku referensi berjudul Gamelan Ketuk Tilu: Warisan Budaya 

yang Menggetarkan Jiwa. Buku ini merupakan hasil kerja keras, dedikasi, dan 

kecintaan kita terhadap kekayaan seni dan budaya tradisional yang ada di 

tanah air, khususnya seni tari dan musik tradisional.  

Sebagai Ketua Jurusan Tari Fakultas Seni Pertunjukan ISBI Bandung, saya 

sangat mengapresiasi tersusunnya buku ini. Terlebih lagi, kami merasa 

bangga karena salah seorang dosen ISBI Bandung telah berkolaborasi 

dengan dosen dari ISI Bali dalam menghasilkan karya ilmiah yang sangat 

bermakna ini. Kolaborasi lintas institusi ini menunjukkan komitmen dan 

semangat tinggi civitas akademika kita dalam mengembangkan dan 

melestarikan warisan budaya Indonesia secara akademis dan mendalam.  

Gamelan Ketuk Tilu bukan sekadar alat musik tradisional, melainkan juga 

jantung yang menggerakkan ekspresi seni, identitas budaya, dan kekayaan 

spiritual masyarakat Sunda. Buku ini diharapkan menjadi sumber ilmiah 

dan inspirasi bagi para mahasiswa, dosen, praktisi seni, serta masyarakat 

luas yang ingin mendalami dan melestarikan warisan budaya kita.  

Semoga buku ini dapat menjadi pemantik semangat untuk terus menggali, 

merawat, dan mempublikasikan kekayaan budaya lokal agar tetap hidup 

dan relevan dalam perkembangan seni masa kini. Terima kasih kepada 

seluruh tim penulis, editor, dan semua pihak yang telah berkontribusi 

dalam proses penyusunan buku ini.  

Mari bersama-sama kita jaga dan lestarikan seni budaya Indonesia sebagai 

khazanah yang tak ternilai, sehingga tetap menggetarkan jiwa dan 

memperkaya kehidupan kita semua.  

  



vi 
 

Wassalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh.  

Bandung 10 Desember 2025 

  

 

  

  

  

  

(   Ai Mulyani, S.Sn., M.Si.  )   

NIP.   196610061990 032001   



vii 
 

Kata Pengantar 
 

 

 

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa atas rahmat 
dan karunia-Nya sehingga buku referensi ini, berjudul Gamelan Ketuk Tilu: 
Warisan Budaya yang Menggetarkan Jiwa, dapat terselesaikan dengan baik. 
Buku ini hadir sebagai hasil kajian mendalam mengenai gamelan ketuk tilu, 
sebuah warisan budaya Sunda yang sarat nilai sejarah, estetika, dan filosofi. 

Karya ini disusun dengan tujuan untuk memberikan pemahaman lebih 
luas kepada para pembaca—baik akademisi, mahasiswa, praktisi seni, 
maupun masyarakat umum—tentang keunikan dan kedalaman seni 
gamelan ketuk tilu serta peran pentingnya dalam melestarikan identitas 
budaya Indonesia. Kami berharap buku ini dapat menjadi sumber 
referensi yang bermanfaat dalam studi kebudayaan tradisional, serta 
menjadi langkah nyata dalam upaya pelestarian dan pengembangan seni 
tradisional di tengah arus modernisasi. 

Penulis bersyukur atas kontribusi dari berbagai pihak yang telah 
memberikan dukungan data, referensi, dan masukan konstruktif selama 
proses penulisan. Sebagai penulis, kami menyadari masih adanya 
kekurangan dan keterbatasan dalam penyajian buku ini. Oleh karena itu, 
kritik dan saran yang membangun sangat kami harapkan untuk perbaikan 
karya selanjutnya. 

Akhir kata, semoga buku ini dapat menginspirasi dan menggugah 
semangat untuk terus mencintai dan melestarikan warisan budaya 
Nusantara yang menggetarkan jiwa. 
 
Denpasar, Pebruari 2026 
Penulis 

 

  



viii 
 

Ucapan Terima Kasih 

 

 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa atas 
rahmat dan karunia-Nya sehingga buku Gamelan Ketuk Tilu: Warisan Budaya 
yang Menggetarkan Jiwa ini dapat terselesaikan dengan baik. Penulisan buku 
ini merupakan buah dari kerja keras, dukungan, dan kerjasama berbagai 
pihak yang sangat berharga. 

Penulis ingin mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

• Para ahli, akademisi, dan praktisi seni budaya yang telah 
memberikan masukan, data, serta referensi yang sangat 
membantu dalam penyusunan buku ini. 

• Komunitas seni tradisional dan para pelaku pertunjukan gamelan 
ketuk tilu yang telah berbagi pengalaman dan wawasan secara 
langsung. 

• Tim penerbit yang telah mendukung proses penerbitan dengan 
profesionalisme dan dedikasi tinggi. 

• Keluarga tercinta atas doa, dukungan moral, dan semangat yang 
tiada henti selama proses penulisan berlangsung. 

Penulis menyadari bahwa buku ini masih jauh dari kesempurnaan. Oleh 
karena itu, kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan untuk 
perbaikan karya ini di masa mendatang. 

Semoga buku ini bermanfaat bagi para pembaca, peneliti, dan semua pihak 
yang mencintai dan ingin melestarikan warisan budaya Indonesia. 

 

Denpasar, Pebruari 2026 
Penulis 

 



ix 
 

Daftar Isi 
 

 

 

 

Contents 
 
Sambutan Koordinator Program Studi Tata Kelola Seni S2  

ISI Bali ...................................................................................................... iii 
Sambutan Ketua Jurusan Tari ISBI Bandung ........................................ v 
Kata Pengantar...............................................................................................vii 
Ucapan Terima Kasih ................................................................................ viii 
Daftar Isi ........................................................................................................... ix 
Daftar Gambar ............................................................................................... xii 
Pendahuluan ..................................................................................................xiii 
Gamelan Ketuk Tilu sebagai Warisan Budaya Sunda ...............................xiii 
Alasan Pentingnya Melestarikan dan Memahami Gamelan  

Ketuk Tilu ...............................................................................................xxi 
Tujuan dan Ruang Lingkup Buku ............................................................. xxiv 
Metode Penulisan ......................................................................................... xxxi 
Simpulan ....................................................................................................... xxxv 
Bab 1: Sejarah Gamelan Ketuk Tilu .......................................................... 1 
1.1 Asal-usul Gamelan Ketuk Tilu dan Kaitannya dengan Tarian Ibing 

Ketuk Tilu .................................................................................................. 1 
1.2 Perkembangan Gamelan Ketuk Tilu dari Masa ke Masa ...................... 5 
1.3 Hubungan Gamelan Ketuk Tilu dengan Jenis Gamelan Sunda Lain 

seperti Degung ........................................................................................... 8 
1.4 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Berbagai Pertunjukan Tradisional

 ................................................................................................................... 12 
1.5 Simpulan .................................................................................................... 15 
Bab 2: Evolusi Kendang Penca Menjadi Gamelan Ketuk Tilu ...... 18 
2.1 Latar Belakang Evolusi Kendang Penca ............................................... 18 
2.2 Transformasi Kendang Penca ke Gamelan Ketuk Tilu ..................... 22 
2.3 Musik dan Tari dalam Evolusi Ini .......................................................... 24 
2.4 Implikasi Budaya dan Estetika................................................................ 26 
2.5 Simpulan .................................................................................................... 27 
Bab 3: Struktur dan Karakteristik Musik Gamelan Ketuk Tilu ..... 28 
3.1 Alat Musik Utama dalam Gamelan Ketuk Tilu ................................... 28 
3.2 Pola Irama dan Teknik Permainan Khas Ketuk Tilu ......................... 34 
3.3 Ciri Khas Suara dan Suasana Musik Ketuk Tilu .................................. 39 



x 
 

3.4 Simpulan ..................................................................................................... 43 
Bab 4: Fungsi Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu ................... 45 
4.1 Fungsi Gamelan Ketuk Tilu sebagai Pengiring Tarian dan Ritual 

Masyarakat Sunda ................................................................................... 45 
4.2 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Upacara Panen, Meminta Hujan, 

Hajat Bumi, dan Acara Pergaulan ........................................................ 48 
4.3 Gamelan Ketuk Tilu sebagai Media Hiburan dan Ekspresi Sosial 

dalam Masyarakat ................................................................................... 52 
4.4 Simpulan ..................................................................................................... 56 
Bab 5: Tari Ketuk Tilu dan Hubungannya dengan Gamelan ........ 58 
5.1 Sejarah dan Makna Filosofis Tari Ketuk Tilu sebagai Cikal Bakal Tari 

Jaipongan ................................................................................................. 58 
5.2 Peran Penari Ronggeng sebagai Pusat Pertunjukan dan Mediator 

Spiritual .................................................................................................... 60 
5.3 Hubungan Erat antara Musik Gamelan Ketuk Tilu dan Gerakan Tari, 

Termasuk Unsur Pencak Silat ............................................................... 65 
5.4 Perubahan Fungsi Tari Ketuk Tilu dari Ritual ke Hiburan dan 

Pergaulan Sosial ...................................................................................... 68 
5.5 Simpulan ..................................................................................................... 71 
Bab 6: Makna Filosofis dan Spiritualitas dalam Gamelan dan Tari 

Ketuk Tilu .............................................................................................. 74 
6.1 Makna Simbolis Alat Musik dan Pola Ketukan dalam Gamelan 

Ketuk Tilu ................................................................................................ 74 
6.2 Ronggeng sebagai Penghubung antara Dunia Manusia dan Roh 

Leluhur ..................................................................................................... 78 
6.3 Kepercayaan dan Kemistisan yang Melekat dalam Pertunjukan Ketuk 

Tilu pada Masa Lalu ............................................................................... 82 
6.4 Transformasi Makna Spiritual menjadi Nilai Estetika dan Budaya 

Kontemporer........................................................................................... 85 
6.5 Simpulan ..................................................................................................... 90 
Bab 7: Pelestarian dan Tantangan Gamelan Ketuk Tilu di Era 

Modern .................................................................................................... 92 
7.1 Upaya Pelestarian oleh Komunitas, Seniman, dan Lembaga 

Kebudayaan ............................................................................................. 92 
7.2 Tantangan Modernisasi, Globalisasi, dan Perubahan Sosial terhadap 

Keberlangsungan Ketuk Tilu ................................................................ 96 
7.3 Peran Pendidikan, Festival Budaya, dan Media dalam Menjaga 

Eksistensi Gamelan Ketuk Tilu ......................................................... 100 
7.4 Inovasi dan Adaptasi Ketuk Tilu dalam Pertunjukan Modern dan 

Lintas Genre .......................................................................................... 104 
7.5 Studi Kasus Grup Ketuk Tilu Puspa Karima: .................................... 109 



xi 
 

7.6 Studi Kasus dan Contoh Konkret ....................................................... 116 
7.7 Simpulan .................................................................................................. 118 
Bab 8: Studi Kasus Adaptasi dan Inovasi Ketuk Tilu dari Berbagai 

Daerah .................................................................................................. 120 
8.1 Pendahuluan ............................................................................................ 120 
8.2 Adaptasi dan Inovasi di Wilayah Priangan ......................................... 122 
8.3 Variasi Lokal Ketuk Tilu di Karawang, Subang, dan Sumedang .... 124 
8.4 Studi Kasus Ketuk Tilu di Indramayu: Tari Ronggeng Ketuk ........ 126 
8.5 Strategi Pelestarian Melalui Adaptasi ................................................... 128 
8.6 Simpulan .................................................................................................. 130 
Bab 9: Penutup............................................................................................ 134 
9.1 Refleksi tentang Nilai Budaya dan Jiwa yang Terkandung dalam 

Gamelan Ketuk Tilu ............................................................................ 134 
9.2 Harapan untuk Generasi Mendatang dalam Melestarikan dan 

Mengembangkan Warisan Budaya Ini .............................................. 137 
9.3 Kesimpulan .............................................................................................. 141 
9.4 Rekomendasi Pelestarian dan Studi Lanjutan .................................... 142 
Referensi ....................................................................................................... 143 
Lampiran ...................................................................................................... 152 
Penulis ........................................................................................................... 159 

 

  



xii 
 

 

Daftar Gambar 
 

Gambar 1. 1 Gamelan Ketuk Tilu Lingkung Seni Daya Sunda di ISBI 
Bandung 2005 .......................................................................... xiv 

Gambar 1. 2 Ronggeng Ketuk Tilu Lingkung Seni Daya Sunda pada 
2025 ........................................................................................... xvi 

Gambar 1. 3 Tari Ketuk Tilu Cikeruhan Mahasiswa STSI Bandung 2014
 ................................................................................................... xix 

Gambar 1. 4 Gamelan Ketuk Tilu 2025 .................................................... xxii 
Gambar 3. 1 Instrumen Ketuk Tilu pada 2025 .......................................... 28 
Gambar 3. 2 Rebab Sunda 2025 ................................................................... 30 
Gambar 3. 3 Kendang Sunda 2025............................................................... 31 
Gambar 3. 4 Gong dan Kempul pada 2026 ................................................ 32 
Gambar 3. 5 Instrumen Kecrek pada 2025 ................................................. 33 
Gambar 5. 1 Sinden Ketuk Tilu Mendapat Saweran pada Acara FKI 

2005 di Bandung 62 
Gambar 7. 1 Pemanfaatan Keyboard Sebagai Perangkat Gamelan 105 
Gambar 7. 2 Grup Puspa Karima ............................................................... 110 
Gambar 7. 3 Puspa Karima dalam Sebuah  Rekaman ............................. 112 
Gambar 7. 4 Tangkapan Layar YouTube Puspa Karima ........................ 115 
Gambar 9. 1 Mahasiswa ISBI Latihan Gamelan Ketuk Tilu dengan 

Klarinet pada Acara Penyambutan Peserta Pasanggiri Tari 
Klasik 2025 139 

Gambar 9. 2 Penari Ketuk Tilu Kreasi pada Acara  Penyambutan Peserta 
Pasanggiri Tari Klasik 2025 .................................................. 140 

 
  



xiii 
 

Pendahuluan 
 

 

Gamelan Ketuk Tilu sebagai Warisan Budaya Sunda 
Gamelan Ketuk Tilu1 adalah salah satu warisan budaya Sunda 

yang kaya akan nilai sejarah, estetika, spiritual, dan sosial. Sebagai salah 
satu bentuk seni karawitan tradisional yang berasal dari tatar Sunda, Jawa 
Barat, gamelan ini memiliki ciri khas tersendiri yang membedakannya dari 
jenis gamelan lain, seperti gamelan degung. Nama "Ketuk Tilu" diambil 
dari alat musik utama dalam ansambel ini, yaitu ketuk yang berjumlah tiga 
buah, yang menjadi penanda identitas musik dan sekaligus sumber nama 
gamelan tersebut (Kaya, 2025; Miliano, 2024). Gamelan Ketuk Tilu 
mencerminkan keseimbangan antara fungsi hiburan dan ritual dalam 
kehidupan masyarakat Sunda. Setiap instrumen dalam ansambel ini 
memiliki peran simbolis yang melengkapi keseluruhan struktur musik dan 
makna budaya. Oleh karena itu, gamelan ini tidak hanya menjadi karya 
seni musik, tetapi juga media pembawa nilai-nilai tradisional yang 
mendalam. 

Asal-usul dan Fungsi Awal Gamelan Ketuk Tilu 
Pada mulanya, gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai pengiring 

tarian ibing Ketuk Tilu, sebuah tarian tradisional Sunda yang juga berasal 
dari masyarakat agraris di Priangan.2 Tarian ini dipentaskan sebagai bentuk 
kegembiraan dan syukur atas hasil panen padi, sekaligus sebagai ritual 
untuk meminta hujan dan keselamatan bumi. Dalam konteks ini, gamelan 
Ketuk Tilu tidak hanya berperan sebagai musik pengiring, tetapi juga 

 
1 Gamelan ketuk tilu merupakan jenis gamelan khas Sunda yang juga dikenal 

sebagai musik pendukung tari ketuk tilu. Tari ketuk tilu sendiri adalah 

sebuah tarian tradisional yang erat kaitannya dengan musik pengiring 

gamelan ketuk tilu dan biasanya dibawakan dengan iringan musik yang cepat 

dan dinamis. Setelah runtuhnya Pajajaran, sebagian kelompok masyarakat 

serta seniman membawa warisan kesenian ini ke daerah Sumedang, yang 

kemudian di wilayah tersebut berkembang dan dipertahankan sebagai bagian 

dari budaya lokal. 
2 Penelusuran ini sepertinya belum mencapai akarnya karena hanya 

berdasarkan genre seperti Cikeruhan, Ciwastraan, Bandungan, Doger, dan 

lainnya. Justru seharusnya di mulai dari pusat pengembangan kebudayaan 

yang utama yaitu Sunda Pajajaran (Pakuan Pajajaran). 



xiv 
 

sebagai media ritual yang menghubungkan manusia dengan alam dan roh 
leluhur (Gaby, 2025; Kaya, 2025; Palapa, 2016a). Keharmonisan antara 
musik, tari, dan makna ritual dalam Ketuk Tilu menciptakan pengalaman 
budaya yang lengkap dan bermakna bagi masyarakat Sunda. 

 

 
Gambar 1. 1 Gamelan Ketuk Tilu Lingkung Seni Daya Sunda3 di ISBI Bandung 2005 

Sumber: Dokumentasi dan koleksi Jaja DM 

 
Selain mengiringi tarian ibing Ketuk Tilu, gamelan ini juga 

digunakan dalam berbagai pertunjukan tradisional lain seperti ronggeng 
gunung, doger, dan topeng banjet. Pertunjukan-pertunjukan ini 
menunjukkan peran penting gamelan Ketuk Tilu dalam kehidupan sosial 
dan budaya masyarakat Sunda, di mana musik dan tarian menjadi sarana 
komunikasi, hiburan, dan ekspresi sosial yang hidup (Kaya, 2025; Palapa, 
2016a). Gamelan Ketuk Tilu memberikan warna khas yang memperkaya 
setiap pertunjukan dengan nuansa ritmis dan melodi yang unik. Melalui 
berbagai acara tersebut, masyarakat dapat mempererat ikatan sosial serta 
melestarikan tradisi turun-temurun secara kolektif. Selain itu, gamelan ini 

 
3 Lingkung Seni Daya Sunda adalah kelompok seni yang didirikan pada tahun 

1970 oleh Rd. Ema Bratakoesoema di Kebun Binatang Bandung, sebagai 

bentuk kecintaan dan usaha pelestarian seni tradisional Sunda, terutama seni 

Ketuk Tilu. Kelompok ini secara rutin menyelenggarakan pertunjukan seni 

Ketuk Tilu yang melibatkan seniman dan penari Ketuk Tilu di lingkungan 

masyarakat sekitar Kebun Binatang Bandung.  



xv 
 

juga menjadi media penghubung antara generasi lama dan muda dalam 
mempertahankan warisan budaya Sunda. 

Struktur Musik dan Alat Musik dalam Gamelan Ketuk Tilu 
Gamelan Ketuk Tilu terdiri dari beberapa alat musik utama yang 

saling melengkapi dalam menciptakan suasana musik yang khas. Alat 
utama adalah tiga buah ketuk, yang merupakan semacam bonang kecil, 
yang memberikan pola irama dasar dan menjadi identitas utama gamelan 
ini. Selain ketuk, instrumen lain yang melengkapi adalah rebab (alat gesek 
yang mengelaborasi melodi), kendang (gendang besar dan kecil yang 
mengatur tempo dan dinamika), gong (penanda siklus musik), kecrek (alat 
pukul kecil untuk aksen ritmis (Kaya, 2025; Miliano, 2024). Setiap alat 
musik tersebut memiliki fungsi dan karakteristik tersendiri yang saling 
bersinergi untuk menghasilkan komposisi musik yang harmonis dan 
dinamis. Kombinasi suara dari berbagai instrumen ini menciptakan 
atmosfer yang khas, sekaligus memperkuat makna simbolis dalam setiap 
pertunjukan Ketuk Tilu. 

Pola irama yang dimainkan dalam gamelan Ketuk Tilu sangat 
khas, dengan ketukan yang berulang dan teknik permainan yang dinamis. 
Pola ini menciptakan suasana musik yang hidup, mengalun, dan mampu 
menggugah jiwa para pendengarnya. Musik ini sering kali diiringi gerakan 
tari yang selaras, menciptakan harmoni antara suara dan gerak yang 
menjadi ciri khas pertunjukan Ketuk Tilu (Kaya, 2025). Keunikan pola 
irama ini memungkinkan musisi untuk mengekspresikan berbagai nuansa 
emosional yang mendalam, dari kegembiraan hingga kesyahduan. Sinergi 
antara musik dan tari tersebut menghasilkan pengalaman artistik yang 
memikat dan memperkuat pesan budaya yang disampaikan. 
 



xvi 
 

 
Gambar 1. 2 Ronggeng Ketuk Tilu Lingkung Seni Daya Sunda pada 2005 

Sumber: Dokumentasi dan Koleksi Jaja DM 

 

Tari Ketuk Tilu: Cikal Bakal Tari Jaipongan dan Unsur Pencak 
Silat 

Tari Ketuk Tilu merupakan tarian tradisional yang erat kaitannya 
dengan gamelan Ketuk Tilu. Tari ini dianggap sebagai cikal bakal tari 
Jaipongan yang lebih modern dan populer di Jawa Barat. Tari Ketuk Tilu 
mengandung unsur pencak silat yang terlihat dari gerakan-gerakannya 
seperti goyang, gitek, geol,4 dan pencak, yang melambangkan kesuburan 
dan kekuatan. Tarian ini biasanya dilakukan secara berpasangan oleh laki-

 
4 Gerakan Geol, Gitek, dan Goyang dalam konteks ritual memiliki simbolisme 

yang mendalam dan bukan sekadar gerakan fisik dalam tarian. Geol adalah 

gerakan pinggul yang melambangkan kelenturan dan energi hidup, Gitek 

adalah gerakan bahu yang mencerminkan kekuatan dan keluwesan, 

sedangkan Goyang adalah gerakan seluruh tubuh yang mengekspresikan 

sukacita dan rasa syukur. Dalam ritual, ketiga gerakan ini menjadi 

perwujudan hubungan harmonis antara manusia dengan alam, 

menggambarkan kelahiran, kesuburan, dan keharmonisan alam semesta. 

Gerakan tersebut juga mengandung makna spiritual sebagai media 

komunikasi dengan roh leluhur dan kekuatan alam, menegaskan peran tarian 

sebagai sarana penghubung dunia fisik dan dunia gaib dalam tradisi Sunda 

(News, 2009). 



xvii 
 

laki dan perempuan, menampilkan ekspresi keberanian, kelincahan, dan 
keanggunan (Alfarizky, 2023; Gaby, 2025). Tari Ketuk Tilu tidak hanya 
menonjolkan aspek estetika, tetapi juga mengandung nilai-nilai sosial dan 
ritual yang mendalam. Interaksi antara penari laki-laki dan perempuan 
menggambarkan keseimbangan hubungan sosial dan harmonisasi energi 
laki-laki dan perempuan. Sebagai warisan budaya, tari ini menjadi media 
penting dalam melestarikan tradisi dan memperkaya identitas budaya 
Sunda. 

Penari ronggeng dalam tari Ketuk Tilu memiliki peran sentral 
sebagai pusat pertunjukan sekaligus mediator spiritual yang 
menghubungkan dunia manusia dengan roh leluhur. Ronggeng bukan 
hanya sebagai penghibur, tetapi juga sebagai simbol kesuburan dan 
medium komunikasi dalam ritual adat, terutama dalam upacara panen dan 
hajat bumi (Kaya, 2025; Palapa, 2016a). Peran ronggeng ini memperkuat 
makna sakral pertunjukan dan menegaskan pentingnya keberadaan 
perempuan dalam menjaga keseimbangan spiritual dan sosial masyarakat 
Sunda. 

Nilai Filosofis dan Spiritualitas dalam Gamelan dan Tari Ketuk 
Tilu 

Gamelan Ketuk Tilu mengandung makna simbolis yang 
mendalam. Pola ketukan tiga (tilu) melambangkan keseimbangan dan 
harmoni antara manusia, alam, dan dunia roh. Setiap alat musik memiliki 
fungsi dan makna tersendiri yang terkait dengan siklus kehidupan dan 
alam semesta. Musik Ketuk Tilu menjadi media ungkapan rasa syukur dan 
doa kepada Dewi Sri, dewi padi dan kesuburan,5 yang sangat dihormati 
dalam budaya agraris Sunda (Kaya, 2025; Palapa, 2016a). Musik Gamelan 

 
5 Dewi Sri adalah dewi padi dan kesuburan yang sangat dihormati dalam 

mitologi dan budaya masyarakat Sunda serta wilayah Nusantara lainnya 

seperti Jawa, Bali, dan Lombok. Menurut cerita, Dewi Sri lahir sebagai sosok 

yang sangat cantik dan disucikan, ia adalah perwujudan keharmonisan alam 

yang mengatur kehidupan dan ketersediaan pangan. Tubuhnya ketika 

meninggal dunia di bumi kemudian dipercaya tumbuh menjadi berbagai 

tanaman penting, termasuk padi dari rambutnya, melambangkan hubungan 

erat antara Dewi Sri dengan kesuburan alam dan pertanian. Dewi Sri juga 

dianggap menguasai ranah dunia bawah tanah dan bulan, serta merupakan 

simbol kehidupan, keberhasilan panen, dan kesejahteraan. Pemujaan 

terhadap Dewi Sri sudah ada sejak awal abad pertama dan menjadi bagian 

penting dalam ritual agraris serta tradisi masyarakat Sunda dan Nusantara 

pada umumnya (Santo, 2023; Supriadi, 2022). 



xviii 
 

Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai sarana komunikasi antaranggota 
masyarakat dalam upacara adat dan ritual. Selain itu, kehadiran musik ini 
mempererat hubungan sosial dan memperkuat identitas budaya 
komunitas Sunda. 

Pertunjukan Ketuk Tilu pada masa lalu sarat dengan kemistisan 
dan kepercayaan spiritual. Ronggeng6 dianggap memiliki kekuatan magis 
yang mampu menghubungkan manusia dengan dunia gaib. Musik dan tari 
Ketuk Tilu menjadi ritual sakral yang dipercaya membawa keselamatan, 
kesuburan, dan kesejahteraan masyarakat. Namun, seiring waktu, makna 
spiritual ini bertransformasi menjadi nilai estetika dan budaya yang lebih 
luas, sehingga Ketuk Tilu kini juga dipandang sebagai seni pertunjukan 
yang menghibur dan memperkaya khazanah budaya Sunda (Kaya, 2025; 
Palapa, 2016a). Transformasi ini memungkinkan Ketuk Tilu untuk tetap 
relevan dalam masyarakat modern sekaligus menjadi sarana pelestarian 
nilai-nilai tradisional. Selain itu, pertunjukan Ketuk Tilu kini juga sering 
digunakan sebagai media edukasi budaya bagi generasi muda dan 
wisatawan. 

Peran Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu dalam Masyarakat 
Sunda 

Gamelan Ketuk Tilu berperan penting dalam berbagai aspek 
kehidupan masyarakat Sunda. Selain sebagai pengiring ritual dan tarian, 
gamelan ini juga menjadi media hiburan dan ekspresi sosial yang 
mempererat hubungan antaranggota komunitas. Pertunjukan Ketuk Tilu 
sering digelar dalam acara pesta perkawinan, hajatan, dan festival budaya, 
menjadi sarana komunikasi budaya yang hidup dan dinamis (Palapa, 
2016a). Gamelan Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai wadah pelestarian 
tradisi lisan dan nilai-nilai luhur masyarakat Sunda yang diwariskan secara 
turun-temurun. Dengan hadirnya gamelan ini dalam berbagai acara, 

 
6 Ronggeng adalah sosok perempuan dalam tradisi tarian ketuk tilu yang 

memiliki peran sangat sentral dan sakral. Awalnya, ronggeng berfungsi 

sebagai shaman atau pemimpin upacara ritual yang mampu bermediator 

antara dunia manusia dan roh leluhur, sehingga menghubungkan manusia 

dengan alam spiritual. Ronggeng tidak hanya menari, tetapi juga bernyanyi 

sebagai bagian dari pertunjukan ketuk tilu yang berfungsi sebagai media 

ritual kesuburan dan komunikasi dengan kekuatan gaib. Walaupun kemudian 

fungsi ronggeng mengalami perubahan menjadi hiburan dan seni 

pertunjukan, dalam konteks tradisional ronggeng tetap dipandang sebagai 

figur sakral dengan kemampuan spiritual yang penting dalam upacara-

upacara adat Sunda (Herdiani, 2014). 



xix 
 

komunitas tidak hanya menghibur diri tetapi juga memperkuat identitas 
budaya dan solidaritas sosial. 

 

 
Gambar 1. 3 Tari Ketuk Tilu Cikeruhan Mahasiswa STSI Bandung 2014 

Sumber: https://www.tribunnews.com/images/regional/view/1455822/mahasiswa-stsi-
tampilkan-tari-ketuk-tilu-cikeruhan#google_vignette diakses tanggal 23 September 2025 

jam 21.00 

 

Selain itu, gamelan Ketuk Tilu juga menjadi sumber penghidupan 
bagi para seniman dan penari, terutama dalam komunitas di wilayah 
Priangan, Karawang, Kuningan, dan Garut. Meskipun jumlah kelompok 
seni Ketuk Tilu semakin berkurang dan hanya diminati oleh generasi 
tertentu, seni ini tetap menjadi bagian penting dari identitas budaya Sunda 
yang harus dilestarikan (Palapa, 2016a). Upaya pelestarian dan regenerasi 
melalui pendidikan seni serta pendampingan komunitas sangat penting 
untuk menjaga keberlanjutan seni Ketuk Tilu di masa depan. 

Budaya agraris tanah Sunda sangat melekat dengan siklus 
pertanian padi sebagai sumber kehidupan utama masyarakatnya. Tradisi, 
ritual, dan nilai-nilai sosial dibangun untuk menjaga kelestarian alam dan 
keberlangsungan hasil panen, seperti melalui penghormatan kepada Dewi 
Sri, dewi padi dan kesuburan. Kegiatan bertani tidak hanya dilihat sebagai 
pekerjaan ekonomi, tetapi juga sebagai bagian dari harmoni spiritual antara 
manusia, alam, dan kekuatan gaib yang dipercaya mengatur keberhasilan 
panen. Hal ini tercermin dalam berbagai upacara adat dan kesenian 
tradisional, termasuk Gamelan Ketuk Tilu, yang menjadi media ekspresi 

https://www.tribunnews.com/images/regional/view/1455822/mahasiswa-stsi-tampilkan-tari-ketuk-tilu-cikeruhan#google_vignette
https://www.tribunnews.com/images/regional/view/1455822/mahasiswa-stsi-tampilkan-tari-ketuk-tilu-cikeruhan#google_vignette


xx 
 

rasa syukur, doa, serta penguatan ikatan sosial dalam komunitas agraris 
Sunda. 

Tantangan dan Pelestarian Gamelan Ketuk Tilu di Era Modern 
Dalam era modern, gamelan Ketuk Tilu menghadapi berbagai 

tantangan, terutama dari modernisasi, globalisasi, dan perubahan sosial 
yang mempengaruhi minat masyarakat, terutama generasi muda. Musik 
dan tarian tradisional ini harus bersaing dengan hiburan modern yang 
lebih mudah diakses dan populer. Selain itu, fungsi ritual yang dulu 
melekat pada Ketuk Tilu kini banyak bergeser menjadi hiburan semata, 
sehingga nilai spiritual dan filosofisnya berpotensi terlupakan (Palapa, 
2016a). Upaya pelestarian dan revitalisasi perlu dilakukan melalui 
pendidikan, inovasi kreatif, dan pengintegrasian Ketuk Tilu dalam 
berbagai konteks kontemporer agar tetap relevan dan menarik bagi 
generasi sekarang. 

Untuk menjaga kelestarian gamelan Ketuk Tilu, berbagai upaya 
dilakukan oleh komunitas seni, seniman, dan lembaga kebudayaan. 
Pendidikan seni tradisional di sekolah dan sanggar tari menjadi media 
penting untuk mengenalkan Ketuk Tilu kepada generasi muda. Festival 
budaya dan pagelaran seni juga menjadi wadah untuk menampilkan dan 
mempromosikan Ketuk Tilu kepada masyarakat luas. Media massa dan 
platform digital turut membantu dalam mendokumentasikan dan 
menyebarluaskan seni ini agar dikenal secara nasional maupun 
internasional (Palapa, 2016a). Kolaborasi lintas generasi dan inovasi dalam 
pengembangan karya juga menjadi kunci untuk mempertahankan 
relevansi dan daya tarik gamelan Ketuk Tilu di masa depan. 

Selain itu, inovasi dan adaptasi dalam pertunjukan Ketuk Tilu juga 
dilakukan untuk menyesuaikan dengan perkembangan zaman. Beberapa 
kelompok seni menggabungkan unsur Ketuk Tilu dengan genre musik lain 
atau menambahkan elemen tari dan musik kontemporer, sehingga 
pertunjukan menjadi lebih menarik dan relevan bagi penonton masa kini. 
Transformasi ini membantu menjaga relevansi Ketuk Tilu tanpa 
menghilangkan nilai-nilai tradisionalnya, sekaligus membuka peluang 
kolaborasi lintas budaya dan genre musik (Palapa, 2016a). Pendekatan ini 
tidak hanya memperkaya ekspresi artistik Ketuk Tilu, tetapi juga 
memperluas jangkauan audiens sehingga seni tradisional ini dapat terus 
hidup dan berkembang dalam konteks global. 

 



xxi 
 

Alasan Pentingnya Melestarikan dan Memahami Gamelan Ketuk 
Tilu 

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu warisan budaya Sunda yang 
memiliki nilai historis, estetika, sosial, dan spiritual yang sangat kaya. 
Sebagai bagian dari tradisi musik karawitan Sunda, gamelan ini tidak hanya 
berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga sebagai sarana komunikasi 
sosial dan ritual yang mengikat masyarakat dalam konteks budaya dan 
spiritual mereka (Hananto, 2020). Namun, di tengah arus modernisasi dan 
globalisasi, keberadaan gamelan Ketuk Tilu menghadapi berbagai 
tantangan, terutama berkurangnya minat generasi muda dan dominasi 
musik modern yang lebih populer (Widiarti & Kusno, 2025). Oleh karena 
itu, pelestarian dan pemahaman mendalam terhadap gamelan Ketuk Tilu 
menjadi sangat penting agar nilai-nilai luhur, teknik musik, serta fungsi 
sosial dan ritualnya dapat terus diwariskan dan dikembangkan. 

Nilai Historis dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu 
Gamelan Ketuk Tilu memiliki akar yang dalam dalam sejarah 

masyarakat Sunda, khususnya di wilayah Priangan, Jawa Barat. Musik ini 
merupakan bagian integral dari berbagai upacara adat, seperti upacara 
panen, meminta hujan, dan hajat bumi, yang menunjukkan hubungan erat 
antara manusia, alam, dan dunia roh (Sedyawati, 1991). Sebagai media 
ekspresi identitas budaya, gamelan Ketuk Tilu merefleksikan nilai-nilai 
kearifan lokal yang telah diwariskan secara turun-temurun (Widiarti & 
Kusno, 2025). Keberlanjutan tradisi ini memperkuat ikatan sosial dan 
spiritual masyarakat, sekaligus menjaga keseimbangan harmoni antara 
manusia dan lingkungan sekitar. 

Menurut Widiarti dan Kusno (2025), gamelan Ketuk Tilu tidak 
hanya berfungsi sebagai alat musik pengiring, tetapi juga sebagai simbol 
sosial yang menguatkan solidaritas komunitas dan memperkuat ikatan 
sosial antaranggota masyarakat. Musik ini menjadi sarana komunikasi non-
verbal yang menyampaikan pesan-pesan budaya dan spiritual yang sulit 
diungkapkan secara lisan. Dengan demikian, melestarikan gamelan Ketuk 
Tilu berarti menjaga keberlangsungan tradisi yang kaya akan nilai budaya 
dan sosial tersebut. 

 



xxii 
 

 
Gambar 1. 4 Gamelan Ketuk Tilu 2025 

Sumber: Dokumentasi Jaja DM 

Fungsi Sosial dan Spiritual Gamelan Ketuk Tilu 
Gamelan Ketuk Tilu memiliki fungsi sosial dan spiritual yang 

sangat penting dalam masyarakat Sunda. Musik ini mengiringi tarian ibing 
Ketuk Tilu dan ronggeng, yang tidak hanya berperan sebagai hiburan, 
tetapi juga “sebagai ritual yang menghubungkan manusia dengan leluhur 
dan kekuatan gaib” (Hananto, 2020). Ronggeng, sebagai penari sentral, 
dianggap sebagai mediator spiritual yang mampu menjembatani dunia 
manusia dan dunia roh (Sedyawati, 1991). Peran ronggeng dalam upacara 
dan pertunjukan tersebut menegaskan kedalaman nilai-nilai budaya yang 
melekat pada seni ini, menjadikannya lebih dari sekadar seni pertunjukan. 
Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu tidak hanya memperkuat identitas 
komunitas, tetapi juga menjaga kelangsungan warisan spiritual yang 
menjadi dasar keseimbangan sosial dan kosmologis masyarakat Sunda. 

Dalam konteks ini, gamelan Ketuk Tilu menjadi media yang 
mengandung nilai-nilai spiritual dan kemistisan yang mendalam. 
Keberadaan musik ini dalam ritual adat menunjukkan bagaimana seni 
tradisional tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai 
sarana pelestarian kepercayaan dan nilai-nilai spiritual masyarakat (Widiarti 
& Kusno, 2025). Oleh karena itu, memahami gamelan Ketuk Tilu secara 



xxiii 
 

mendalam juga berarti memahami aspek-aspek spiritual dan ritual yang 
melekat padanya. Pendekatan holistik ini penting untuk menjaga integritas 
budaya sekaligus menghormati makna sakral yang terkandung dalam 
setiap pertunjukan Ketuk Tilu. 

Tantangan Pelestarian di Era Modern dan Globalisasi 
Era modern dan globalisasi membawa perubahan besar dalam 

pola konsumsi budaya masyarakat, terutama di kalangan generasi muda. 
Musik modern yang bersifat komersial dan mudah diakses melalui media 
digital cenderung mendominasi minat dan perhatian mereka (Cleveland et 
al., 2016; Jackson, 2004). Hal ini menyebabkan minat terhadap musik 
tradisional seperti gamelan Ketuk Tilu menurun drastis. 

Menurut Sedyawati (1991), salah satu tantangan utama pelestarian 
gamelan Ketuk Tilu adalah kurangnya regenerasi pelaku seni yang 
menguasai teknik dan makna budaya gamelan ini. Banyak generasi muda 
yang lebih tertarik pada musik pop dan hiburan modern, sehingga 
kemampuan memainkan dan memahami gamelan Ketuk Tilu semakin 
langka. Kondisi ini mengancam keberlangsungan tradisi yang telah ada 
selama berabad-abad. 

Selain itu, perubahan sosial dan urbanisasi juga mengurangi ruang 
dan kesempatan bagi pertunjukan gamelan Ketuk Tilu dalam kehidupan 
sehari-hari masyarakat Sunda. “Pergeseran fungsi dari ritual ke hiburan 
semata juga berpotensi mengikis nilai-nilai spiritual yang melekat pada seni 
ini” (Jahanzaib Afridi et al., 2025). Kondisi seperti ini tentunya menuntut 
kesadaran bersama dan strategi pelestarian yang adaptif agar tradisi Ketuk 
Tilu tidak kehilangan esensi dan makna budayanya di tengah dinamika 
modern. 

Pentingnya Pemahaman Mendalam terhadap Gamelan Ketuk Tilu 
Memahami gamelan Ketuk Tilu secara mendalam sangat penting 

untuk menjaga agar seni ini tidak hanya menjadi tontonan atau hiburan 
semata, tetapi juga sebagai warisan budaya yang kaya akan nilai-nilai luhur. 
Pemahaman ini mencakup aspek teknis musik, pola irama, alat musik, 
serta fungsi sosial dan spiritualnya (Widiarti & Kusno, 2025). Pendekatan 
yang komprehensif ini membantu memastikan kelangsungan dan relevansi 
gamelan Ketuk Tilu dalam konteks budaya yang terus berkembang. 

Menurut Sumarsam (2020), “penguasaan teknik musik dan 
pengetahuan tentang konteks budaya gamelan” Ketuk Tilu 
memungkinkan para pelaku seni untuk melestarikan dan mengembangkan 
tradisi ini secara autentik. Hal ini juga membuka peluang untuk 



xxiv 
 

mengintegrasikan tradisi dengan inovasi seni kontemporer, sehingga 
gamelan Ketuk Tilu dapat tetap relevan dan menarik bagi generasi muda 
tanpa kehilangan identitas budayanya. 

Pelestarian Melalui Pendidikan dan Media 
Salah satu strategi penting dalam pelestarian gamelan Ketuk Tilu 

adalah melalui pendidikan formal dan nonformal. Sekolah seni, sanggar 
budaya, dan komunitas lokal dapat menjadi tempat pembelajaran gamelan 
Ketuk Tilu bagi generasi muda (Udjaja & Ramdhan, 2023). Pendidikan ini 
tidak hanya mengajarkan teknik musik, tetapi juga nilai-nilai budaya dan 
sejarah yang melekat pada gamelan. 

Selain itu, media massa dan teknologi digital dapat dimanfaatkan 
untuk mendokumentasikan, mempromosikan, dan menyebarluaskan 
gamelan Ketuk Tilu ke audiens yang lebih luas (Widiarti & Kusno, 2025). 
Festival budaya dan pagelaran seni tradisional juga menjadi platform 
penting untuk memperkenalkan gamelan Ketuk Tilu kepada masyarakat 
luas dan meningkatkan apresiasi terhadap seni tradisional. 

Inovasi dan Adaptasi dalam Konteks Kontemporer 
Untuk menjaga keberlangsungan gamelan Ketuk Tilu, inovasi dan 

adaptasi menjadi hal yang tidak bisa dihindari. Beberapa kelompok seni 
telah menggabungkan unsur gamelan Ketuk Tilu “dengan genre musik 
lain atau memasukkan elemen tari dan musik kontemporer dalam 
pertunjukan mereka” (Hananto, 2020). Pendekatan ini membantu 
menarik minat penonton modern dan membuka peluang kolaborasi lintas 
budaya. Langkah ini juga memperkuat relevansi gamelan Ketuk Tilu di 
tengah perkembangan budaya global tanpa mengorbankan jati diri dan 
nilai tradisionalnya. 

Namun, inovasi ini harus dilakukan dengan tetap menjaga nilai-
nilai dan identitas budaya gamelan Ketuk Tilu agar tidak kehilangan 
esensinya. Menurut Widiarti dan Kusno (2025), “keseimbangan antara 
pelestarian tradisi dan pengembangan kreatif adalah kunci agar seni ini 
dapat bertahan dan berkembang di era modern.” Pendekatan yang hati-
hati ini memastikan bahwa gamelan Ketuk Tilu tetap relevan dan 
bermakna bagi masyarakat kontemporer tanpa mengorbankan akar 
budayanya. 

Tujuan dan Ruang Lingkup Buku 
Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya Sunda 

yang memiliki nilai historis, estetika, sosial, dan spiritual yang sangat kaya. 



xxv 
 

Sebagai bentuk seni karawitan tradisional, “gamelan ini tidak hanya 
berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga sebagai sarana ritual dan 
komunikasi sosial yang mengikat masyarakat Sunda dalam konteks budaya 
mereka” (Hananto, 2020). Melihat kompleksitas dan kedalaman makna 
yang terkandung dalam gamelan Ketuk Tilu, sebuah buku yang secara 
komprehensif membahas aspek-aspek tersebut sangat diperlukan sebagai 
sumber referensi dan dokumentasi ilmiah. 

Buku ini bertujuan memberikan pemahaman yang menyeluruh 
tentang gamelan Ketuk Tilu, mulai dari asal-usul dan sejarahnya, struktur 
musik, fungsi sosial dan budaya, hubungan erat dengan tarian Ketuk Tilu, 
hingga makna filosofis dan spiritual yang melekat pada seni ini. Selain itu, 
buku ini juga mengkaji tantangan pelestarian gamelan Ketuk Tilu di era 
modern serta upaya-upaya yang dilakukan untuk menjaga keberadaannya 
agar tetap relevan dan hidup di tengah perubahan zaman. Dengan 
pendekatan yang komprehensif ini, pembaca diharapkan dapat 
mengapresiasi gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai karya seni, tetapi 
juga sebagai warisan budaya yang dinamis dan bermakna. 

Tujuan Penyusunan Buku 
1. Memberikan Pemahaman Komprehensif tentang Gamelan 

Ketuk Tilu 

Tujuan utama buku ini adalah untuk memberikan gambaran 
menyeluruh mengenai gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya Sunda 
yang kaya makna. Pemahaman ini mencakup berbagai dimensi, mulai dari 
aspek teknis musik, sejarah perkembangan, hingga nilai-nilai filosofis dan 
spiritual yang terkandung di dalamnya (Widiarti & Kusno, 2025). Dengan 
pendekatan multidisipliner, buku ini bertujuan untuk mengintegrasikan 
perspektif musikologi, antropologi budaya, dan studi ritual agar pembaca 
memperoleh wawasan yang mendalam dan holistik. 

Menurut Hananto (2020), “pemahaman terhadap gamelan 
tradisional tidak hanya terbatas pada aspek musik, tetapi juga harus 
melibatkan konteks sosial dan budaya yang melingkupinya”. Oleh karena 
itu, buku ini menekankan pentingnya memahami gamelan Ketuk Tilu 
dalam kerangka budaya Sunda secara luas, termasuk peranannya dalam 
kehidupan masyarakat sehari-hari dan upacara adat. 

2. Mendokumentasikan Sejarah dan Perkembangan Gamelan 
Ketuk Tilu 

Sejarah gamelan Ketuk Tilu merupakan bagian penting yang 
dibahas dalam buku ini. Dokumentasi sejarah ini bertujuan untuk melacak 
asal-usul, perkembangan, dan transformasi gamelan Ketuk Tilu dari masa 



xxvi 
 

ke masa. Hal ini penting agar tradisi ini tidak hilang atau terlupakan di 
tengah perubahan zaman dan modernisasi (Sedyawati, 1991). Pemahaman 
historis ini juga membantu memperkuat penghargaan terhadap nilai-nilai 
budaya yang melekat serta mendorong upaya pelestarian yang lebih terarah 
dan berkelanjutan. 

Penelusuran sejarah juga membantu memahami bagaimana 
gamelan Ketuk Tilu beradaptasi dengan perubahan sosial dan budaya, 
serta bagaimana ia berperan dalam berbagai konteks ritual dan hiburan. 
Dokumentasi ini menjadi landasan bagi pelestarian dan pengembangan 
seni tradisional secara berkelanjutan. 

3. Mengkaji Struktur Musik dan Teknik Permainan 
Buku ini juga bertujuan untuk menjelaskan struktur musik 

gamelan Ketuk Tilu secara rinci, termasuk alat musik utama, pola irama, 
teknik permainan, dan karakteristik suara yang khas (Widiarti & Kusno, 
2025). Pemahaman teknis ini penting bagi para musisi, peneliti musik, dan 
pelajar yang ingin mendalami aspek musikal gamelan Ketuk Tilu. 

Selain itu, pembahasan teknik permainan juga terkait erat dengan 
bagaimana musik ini mengiringi tarian dan ritual, sehingga memberikan 
gambaran lengkap tentang interaksi antara musik dan gerak dalam 
pertunjukan tradisional Sunda. Interaksi ini menunjukkan betapa gamelan 
Ketuk Tilu bukan hanya sebagai pengiring suara, tetapi menjadi unsur 
integral yang mengekspresikan makna dan emosi melalui sinkronisasi 
dengan gerakan tari. Pemahaman teknik permainan yang mendalam juga 
membuka wawasan tentang kompleksitas dan keunikan seni pertunjukan 
ini dalam konteks budaya Sunda. 

4. Menjelaskan Fungsi Sosial dan Budaya 
Fungsi sosial dan budaya gamelan Ketuk Tilu menjadi fokus 

penting dalam buku ini. Musik dan tarian Ketuk Tilu tidak hanya sebagai 
hiburan, tetapi juga sebagai media komunikasi sosial, pengikat komunitas, 
dan sarana ritual yang mengandung nilai spiritual (Reffali & Jaenudin, 
2023). Peran multifungsi ini menunjukkan bagaimana gamelan Ketuk Tilu 
berkontribusi pada pembentukan identitas kolektif dan kelangsungan 
tradisi masyarakat Sunda. 

Buku ini mengupas bagaimana gamelan Ketuk Tilu berperan 
dalam berbagai upacara adat seperti panen, meminta hujan, dan hajat 
bumi, serta dalam acara pergaulan dan hiburan masyarakat Sunda. Dengan 
demikian, pembaca dapat memahami peran gamelan Ketuk Tilu dalam 
membentuk identitas budaya dan memperkuat solidaritas sosial. 

 



xxvii 
 

5. Menguraikan Hubungan Gamelan dengan Tarian Ketuk Tilu 
Tarian Ketuk Tilu merupakan bagian tak terpisahkan dari 

gamelan Ketuk Tilu. Buku ini mengkaji secara mendalam “hubungan erat 
antara musik dan tari ini, termasuk bagaimana pola irama gamelan 
mengatur gerakan tari, serta unsur pencak silat7 yang memperkaya ekspresi 
gerak” (Wijayanto et al., 2024). Interaksi harmonis antara musik dan tari 
dalam Ketuk Tilu menampilkan sebuah kesatuan seni yang dinamis dan 
penuh makna. Pendalaman aspek pencak silat dalam gerakan tari juga 
memperkaya dimensi budaya, menjadikan pertunjukan ini sebagai 
cerminan kekayaan warisan Sunda yang autentik dan ekspresif. 

Pembahasan ini penting untuk memahami kesatuan seni 

pertunjukan tradisional Sunda yang menggabungkan musik, tari, dan 

ritual dalam satu kesatuan yang harmonis dan bermakna. Kesatuan ini 

mencerminkan bagaimana seni tradisional Sunda tidak hanya sebagai 

hiburan, tetapi juga sarana ekspresi budaya dan identitas komunitas 

yang mendalam. 

6. Membahas Makna Filosofis dan Spiritualitas 
Buku ini juga menyoroti makna filosofis dan spiritual yang 

terkandung dalam gamelan dan tari Ketuk Tilu. Musik ini tidak hanya 
sebagai hiburan, tetapi juga sarana ekspresi nilai-nilai spiritual dan 
kemistisan yang berakar dalam kepercayaan masyarakat Sunda (Sedyawati, 
1991). Makna filosofis tersebut tercermin dalam struktur pola musik dan 
gerakan tari yang melambangkan keharmonisan antara manusia, alam, dan 
leluhur. Dengan demikian, gamelan dan tari Ketuk Tilu menjadi media 
penting dalam menjaga keseimbangan spiritual dan budaya komunitas 
Sunda. 

Dengan memahami makna ini, pembaca dapat melihat gamelan 
Ketuk Tilu sebagai sebuah sistem budaya yang kompleks, yang 

 
7 Gerak pencak silat ada dalam tari ketuk tilu karena tari ini mengandung unsur 

bela diri yang secara historis melekat dalam tradisi seni Sunda. Gerakan 

pencak silat dalam tari ketuk tilu berperan sebagai ekspresi kekuatan, 

kelincahan, dan kelenturan tubuh yang mencerminkan daya hidup dan 

semangat penari. Seiring fungsi tari ketuk tilu sebagai media ritual dan 

hiburan, gerakan silat juga memberikan nilai simbolis perlindungan, 

kekuatan spiritual, dan keseimbangan antara tubuh dan alam. Oleh karena 

itu, gerakan pencak silat menjadi bagian integral yang memperkaya tarian 

ketuk tilu, yang tidak hanya menunjukkan sisi estetika dan hiburan tetapi 

juga mengandung nilai-nilai budaya dan spiritual dari masyarakat Sunda 

(Gaby, 2025; S. Hidayat, 2023). 



xxviii 
 

mengandung pesan moral dan filosofi hidup yang relevan hingga saat ini. 
Hal ini menegaskan pentingnya pelestarian seni tradisional sebagai warisan 
yang tidak hanya bernilai estetis, tetapi juga sarat dengan kebijaksanaan 
dan identitas budaya. Pemahaman tersebut juga membuka peluang bagi 
generasi sekarang untuk menginternalisasi dan mengembangkan nilai-nilai 
budaya tersebut dalam konteks kehidupan modern. 

7. Mengkaji Tantangan Pelestarian di Era Modern 
Di era globalisasi dan modernisasi, pelestarian gamelan Ketuk 

Tilu menghadapi berbagai tantangan, mulai dari berkurangnya minat 
generasi muda hingga dominasi budaya populer (Widiarti & Kusno, 2025). 
Buku ini menguraikan tantangan-tantangan tersebut serta upaya-upaya 
pelestarian yang dilakukan oleh komunitas seni, lembaga pendidikan, dan 
pemerintah. 

Pembahasan ini penting untuk memberikan gambaran realistis 
tentang kondisi terkini gamelan Ketuk Tilu dan strategi yang diperlukan 
agar seni ini tetap hidup dan berkembang. Analisis kondisi terkini 
memungkinkan identifikasi tantangan nyata yang dihadapi oleh pelaku 
seni dan komunitas budaya. Strategi pelestarian yang tepat pun dapat 
dirancang untuk memastikan keberlanjutan serta relevansi gamelan Ketuk 
Tilu di era modern. 

8. Menjadi Sumber Referensi bagi Berbagai Kalangan 
Akhirnya, buku ini bertujuan menjadi sumber referensi yang 

bermanfaat bagi peneliti, pelajar, seniman, dan masyarakat luas yang ingin 
mengenal dan mengapresiasi gamelan Ketuk Tilu secara lebih mendalam. 
Dengan pendekatan ilmiah dan bahasa yang mudah dipahami, buku ini 
diharapkan dapat menjembatani antara dunia akademik dan masyarakat 
umum. Buku ini juga diharapkan dapat mendorong pelestarian dan 
pengembangan gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang hidup 
dan terus relevan dalam kehidupan masyarakat. 

Sebagai referensi yang komprehensif, buku ini tidak hanya 
menyediakan informasi sejarah dan teknis, tetapi juga mengangkat aspek 
sosial, budaya, dan estetika yang menyatu dalam praktik gamelan Ketuk 
Tilu. Pendekatan ini diharapkan mendorong dialog lintas disiplin dan 
memperkuat kesadaran akan pentingnya pelestarian warisan budaya Sunda 
yang kaya dan beragam. Dengan demikian, buku ini berperan sebagai 
jembatan antara penelitian akademik dan masyarakat luas dalam menjaga 
dan mengembangkan tradisi gamelan Ketuk Tilu. 

 



xxix 
 

Ruang Lingkup Buku 
Ruang lingkup buku ini dirancang untuk mencakup aspek-aspek 

utama yang membentuk gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang 
hidup dan dinamis. Secara garis besar, ruang lingkup tersebut meliputi: 

1. Sejarah Gamelan Ketuk Tilu 

Pembahasan sejarah mencakup asal-usul gamelan Ketuk Tilu, 
perkembangan dari masa ke masa, serta hubungannya dengan tradisi dan 
budaya Sunda secara umum. Sejarah ini juga menguraikan bagaimana 
gamelan ini bertransformasi dari fungsi ritual ke hiburan dan pergaulan 
sosial (Sedyawati, 1991). Transformasi tersebut mencerminkan 
fleksibilitas dan daya tahan gamelan Ketuk Tilu dalam menyesuaikan diri 
dengan perubahan sosial dan kebutuhan masyarakat. Dengan pemahaman 
sejarah yang mendalam, masyarakat dapat lebih menghargai nilai-nilai 
budaya yang terkandung di dalamnya. 

2. Struktur dan Karakteristik Musik 
Bagian ini membahas alat musik utama dalam gamelan Ketuk 

Tilu, pola irama, teknik permainan, serta ciri khas suara dan suasana musik 
yang mendayu-dayu dan menggugah jiwa. Penjelasan teknis ini penting 
untuk memahami keunikan musikal gamelan Ketuk Tilu (Widiarti & 
Kusno, 2025). Pemahaman mendalam tentang aspek teknis ini 
memungkinkan pendengar dan pemain untuk menghargai kompleksitas 
dan kehalusan ekspresi musik dalam setiap pertunjukan. Selain itu, 
pengetahuan ini juga menjadi dasar bagi pelestarian dan pengembangan 
tradisi gamelan Ketuk Tilu agar tetap hidup dan relevan. 

3. Fungsi Sosial dan Budaya 
Ruang lingkup ini mengkaji peran gamelan Ketuk Tilu dalam 

kehidupan sosial masyarakat Sunda, termasuk fungsi ritual, hiburan, dan 
ekspresi sosial. Pembahasan juga mencakup peran gamelan dalam 



xxx 
 

berbagai pertunjukan tradisional seperti Ronggeng Gunung,8 Doger,9 dan 
Topeng Banjet10 (Reffali & Jaenudin, 2023). Analisis ini menyoroti 
bagaimana gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai alat musik, tetapi juga 
sebagai elemen kultural yang menguatkan ikatan komunitas dan identitas 
budaya. Dengan demikian, gamelan ini berfungsi sebagai media 
komunikasi sosial yang hidup dalam tradisi masyarakat Sunda. 

4. Hubungan dengan Tarian Ketuk Tilu 
Pembahasan ini menyoroti interaksi antara musik gamelan dan 

tari Ketuk Tilu, termasuk unsur pencak silat dan peran penari ronggeng 

 
8 Ronggeng Gunung adalah kesenian tari tradisional khas Sunda yang berasal 

dari wilayah pegunungan atau dataran tinggi di Priangan Timur, khususnya 

daerah Ciamis Selatan dan sekitarnya. Tarian ini awalnya bersifat sakral dan 

erat kaitannya dengan upacara adat seperti panen raya, perkawinan, 

khitanan, serta penerimaan tamu sebagai ungkapan rasa syukur dan doa 

keselamatan.  

Ronggeng Gunung memiliki akar cerita mitologis yang berkaitan 

dengan Dewi Siti Samboja, putri Prabu Siliwangi, yang menggunakan tarian 

ini sebagai media ekspresi dan balas dendam. Pada masa lalu, Ronggeng 

Gunung sempat mendapat stigma negatif dan larangan karena interaksi fisik 

antara penari wanita dan penonton pria, namun kini tarian ini kembali 

dilestarikan dengan berbagai modifikasi. Para penari ronggeng gunung 

dikenal juga menggunakan mantra atau doa pengasih sebagai bagian dari 

pertunjukan yang memiliki makna magis dan spiritual kuat dalam budaya 

Sunda (Sabandar, 2025). 
9 Tarian ini memiliki asal kata dari "dog" yang merujuk pada alat musik 

kendang (dog-dog) dan "ger" yang berarti beger atau remaja yang sedang 

kasmaran, sehingga tari Doger sering dianggap sebagai simbol kegembiraan 

dan ekspresi cinta remaja. Pertunjukan tari Doger biasanya diatur oleh 

seorang pemimpin yang disebut lurah kongsi, dan selama tampil para penari 

mengenakan kostum khas dengan selendang berwarna senada. Tari Doger 

juga dikenal sebagai hiburan yang dulu banyak dinikmati oleh para buruh 

kontrak perkebunan, yang mana pertunjukannya sering berlangsung di pasar 

malam atau tanah lapang. 
10 Topeng Banjet adalah kesenian pertunjukan tradisional khas Kabupaten 

Karawang, Jawa Barat, yang merupakan bagian dari teater rakyat dan 

serumpun dengan seni topeng lainnya di daerah sekitar seperti Topeng 

Cisalak dan Topeng Bekasi. Pertunjukan Topeng Banjet biasanya terdiri dari 

beberapa babak yang meliputi atraksi musik, lagu, serta ronggeng yang 

menari dengan lawakan dan penceritaan. Cerita-cerita dalam pertunjukan ini 

berisi roman, sejarah, dan legenda dengan penampilan yang disertai gerak 

pencak silat dari aliran Cimande, Serah, dan Sabandar. 



xxxi 
 

sebagai pusat pertunjukan dan mediator spiritual. Bagian ini juga 
membahas transformasi fungsi tari dari ritual ke hiburan (Reffali & 
Jaenudin, 2023). Interaksi yang kompleks ini menggambarkan bagaimana 
musik dan tari saling melengkapi untuk menciptakan pengalaman estetis 
dan spiritual yang mendalam. Transformasi fungsi tari tersebut 
mencerminkan kemampuan seni tradisional untuk beradaptasi dengan 
perubahan sosial tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya. 

5. Makna Filosofis dan Spiritualitas 
Bagian ini menguraikan makna simbolis alat musik, pola ketukan, 

serta kepercayaan dan kemistisan yang melekat dalam pertunjukan Ketuk 
Tilu. Transformasi makna spiritual menjadi nilai estetika dan budaya 
kontemporer juga menjadi fokus pembahasan (Sedyawati, 1991). 
Pembahasan ini mengungkap bagaimana nilai-nilai spiritual tersebut tetap 
hidup dalam bentuk seni yang mampu menyentuh hati penonton masa 
kini. Selain itu, proses transformasi ini menunjukkan fleksibilitas budaya 
Sunda dalam mempertahankan warisan leluhur sambil mengikuti 
perkembangan zaman. 

6. Pelestarian dan Tantangan di Era Modern 
Ruang lingkup ini membahas tantangan yang dihadapi gamelan 

Ketuk Tilu akibat modernisasi dan globalisasi, serta upaya pelestarian 
melalui pendidikan, festival budaya, media, dan inovasi pertunjukan 
modern (Widiarti & Kusno, 2025). Tantangan tersebut mengharuskan 
pelaku seni dan komunitas untuk terus berinovasi agar gamelan Ketuk Tilu 
tetap relevan dan menarik bagi generasi muda. Upaya pelestarian ini juga 
menekankan pentingnya kolaborasi antara berbagai pihak guna menjaga 
keberlangsungan warisan budaya Sunda yang berharga. 

Metode Penulisan 
Penulisan buku ini menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan deskriptif-analitis yang bertujuan untuk menggambarkan 
secara mendalam berbagai aspek gamelan Ketuk Tilu dalam konteks 
sejarah, musik, sosial, dan budaya. Metode ini dipilih karena karakteristik 
data yang bersifat kualitatif dan kontekstual, sehingga memungkinkan 
penulis untuk mengungkap makna filosofis, fungsi sosial, dan dinamika 
budaya yang melekat pada gamelan Ketuk Tilu secara holistik dan autentik 
(Creswell, 2015; Creswell & Poth, 2018). Pendekatan ini memastikan 
bahwa seluruh dimensi seni dan maknanya dapat dipahami secara 
komprehensif tanpa kehilangan kedalaman konteks budaya aslinya. 



xxxii 
 

Pendekatan Kualitatif dan Deskriptif-Analitis 
Pendekatan kualitatif menekankan pada pemahaman fenomena 

sosial dan budaya secara mendalam melalui pengumpulan data yang kaya 
dan kontekstual. Dalam konteks gamelan Ketuk Tilu, pendekatan ini 
sangat relevan karena seni tradisional ini tidak hanya berupa objek fisik, 
tetapi juga sarat dengan nilai-nilai simbolis, ritual, dan estetika yang tidak 
mudah diukur secara kuantitatif (Denzin & Lincoln, 2017). Pendekatan ini 
memungkinkan peneliti untuk menangkap nuansa kompleks dan dinamika 
hidup dari gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang terus 
berkembang. 

Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk menyajikan 
gambaran rinci tentang berbagai aspek gamelan Ketuk Tilu, mulai dari 
sejarah, struktur musik, fungsi sosial, hingga makna filosofis dan 
spiritualnya. Selain mendeskripsikan fakta dan fenomena, pendekatan ini 
juga menganalisis hubungan antar aspek tersebut secara sistematis untuk 
memberikan pemahaman yang utuh dan mendalam (Miles et al., 2014). 
Pendekatan ini membantu mengintegrasikan berbagai dimensi gamelan 
Ketuk Tilu sehingga pembaca dapat menangkap kompleksitas dan 
keberagamannya dalam konteks budaya Sunda. 

Teknik Pengumpulan Data 
Studi Pustaka 

Data utama dalam penulisan buku ini diperoleh melalui studi 
pustaka dari berbagai sumber literatur yang relevan dan bereputasi, seperti 
buku, artikel jurnal, tesis, dan laporan penelitian terdahulu yang membahas 
gamelan Ketuk Tilu, musik tradisional Sunda, serta aspek sosial dan 
budaya masyarakat Sunda (Widiarti & Kusno, 2025). Studi pustaka ini 
memberikan landasan teoritis dan historis yang kuat, sekaligus 
memperkaya perspektif penulis mengenai konteks budaya dan 
perkembangan gamelan Ketuk Tilu. 

Selain itu, studi pustaka ini juga mencakup referensi dari kajian 
lintas disiplin, termasuk antropologi, etnomusikologi, dan seni 
pertunjukan, yang membantu menguatkan analisis multidimensional 
dalam buku ini. Dengan demikian, sumber-sumber tersebut menjadi 
fondasi penting untuk memastikan akurasi dan kedalaman pembahasan 
tentang gamelan Ketuk Tilu dan relevansinya dalam konteks sosial budaya 
Sunda. Kajian lintas disiplin ini juga memperkaya perspektif sehingga 
pembaca dapat memahami gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai 
fenomena musik, tetapi sebagai bagian integral dari kehidupan sosial dan 
budaya masyarakat Sunda. 



xxxiii 
 

Observasi Lapangan 
Selain studi pustaka, penulis melakukan observasi langsung 

terhadap pertunjukan dan praktik gamelan Ketuk Tilu di masyarakat. 
Observasi ini bertujuan untuk menangkap keaslian dan nuansa "natural" 
dari gamelan Ketuk Tilu sebagaimana dipraktikkan dalam kehidupan nyata 
tanpa manipulasi atau eksperimen buatan (Emerson et al., 2011). Melalui 
observasi, penulis dapat memahami dinamika interaksi antara musisi, 
penari, dan penonton, serta konteks sosial dan ritual di balik pertunjukan. 
Observasi lapangan ini menjadi sumber data primer yang sangat penting 
untuk melengkapi dan memvalidasi informasi yang diperoleh dari studi 
pustaka, sehingga analisis menjadi lebih kaya dan akurat. 

Pendokumentasian Visual dan Audio 
Teknik pendokumentasian juga dilakukan dengan merekam dan 

memotret gerak tari, alat musik, serta suasana pertunjukan Ketuk Tilu. 
Dokumentasi ini berfungsi sebagai bahan visual yang mendukung 
pemahaman pembaca dan memperkaya narasi buku dengan ilustrasi nyata 
dari praktik seni tradisional tersebut (Pink, 2001). Rekaman audio juga 
membantu dalam analisis pola musik dan teknik permainan instrumen 
gamelan Ketuk Tilu secara detail. Hal ini memungkinkan pelestarian 
budaya secara lebih autentik dan memberikan referensi yang dapat 
digunakan untuk studi lanjutan ataupun pengajaran. 

Analisis Data 
Data yang terkumpul dianalisis secara sistematis dan berlapis. 

Pertama, data deskriptif diklasifikasikan berdasarkan tema utama seperti 
sejarah, struktur musik, fungsi sosial, dan makna filosofis. Selanjutnya, 
dilakukan analisis hubungan antar tema untuk mengungkap bagaimana 
aspek-aspek tersebut saling berinteraksi membentuk keseluruhan warisan 
budaya gamelan Ketuk Tilu (Miles et al., 2014). Proses analisis yang 
mendalam ini memungkinkan pemahaman yang holistik terhadap gamelan 
Ketuk Tilu sebagai fenomena budaya yang terintegrasi dan dinamis. 

Analisis ini juga mengintegrasikan interpretasi mendalam yang 
tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga kontekstual dan emosional, 
sehingga pembaca dapat merasakan nilai estetika dan spiritual gamelan 
Ketuk Tilu secara utuh. Interpretasi ini didasarkan pada pemahaman 
budaya lokal dan wawancara dengan pelaku seni ketika memungkinkan, 
serta refleksi penulis terhadap data lapangan dan literatur (Denzin & 
Lincoln, 2017). Pendekatan ini memperkaya hasil analisis dengan 
menghadirkan perspektif yang autentik dan hidup, menjembatani antara 
teori dan praktik dalam tradisi gamelan Ketuk Tilu. 



xxxiv 
 

Alasan Pemilihan Metode Kualitatif 
Metode kualitatif dipilih karena gamelan Ketuk Tilu merupakan 

fenomena budaya yang kompleks dan multidimensional, yang tidak dapat 
dipahami secara tuntas hanya melalui data kuantitatif atau eksperimen 
terkontrol. Seni tradisional ini mengandung makna simbolis, ritual, dan 
estetika yang sangat kontekstual dan bersifat subjektif, sehingga 
membutuhkan pendekatan yang mampu menangkap kedalaman makna 
tersebut (Creswell, 2015). Metode kualitatif memungkinkan peneliti untuk 
mengeksplorasi pengalaman dan perspektif pelaku budaya secara 
mendalam, sehingga menghasilkan pemahaman yang kaya dan autentik 
mengenai gamelan Ketuk Tilu. 

Selain itu, metode kualitatif memungkinkan penulis untuk 
mendokumentasikan proses dan praktik gamelan Ketuk Tilu secara 
natural, tanpa mengubah atau mengintervensi kondisi asli pertunjukan. 
Hal ini penting untuk menjaga keaslian data dan memberikan gambaran 
yang jujur serta otentik tentang seni tradisional ini (Emerson et al., 2011). 
Pendekatan ini juga memberikan ruang bagi penulis untuk menangkap 
dinamika sosial dan emosional yang terjadi selama pertunjukan, yang 
sering kali sulit diungkap dengan metode lain. Dengan demikian, hasil 
penelitian menjadi lebih kaya dan dapat merefleksikan kenyataan budaya 
secara menyeluruh. 

Kelebihan Pendekatan Deskriptif-Analitis 
Pendekatan deskriptif-analitis memberikan kelebihan dalam 

menyajikan data yang tidak hanya faktual, tetapi juga interpretatif 
(Waruwu, 2024). Buku ini tidak sekadar menyajikan fakta sejarah atau 
deskripsi alat musik, melainkan juga menganalisis makna filosofis, fungsi 
sosial, dan dinamika budaya yang membentuk gamelan Ketuk Tilu sebagai 
sebuah kesatuan budaya yang hidup. 

Dengan pendekatan ini, buku mampu menjembatani antara data 
empiris dan refleksi konseptual, sehingga pembaca mendapatkan 
gambaran yang komprehensif dan mendalam. Pendekatan ini juga 
memungkinkan penulis untuk mengaitkan berbagai aspek seperti musik, 
tari, ritual, dan cerita rakyat dalam satu narasi yang utuh dan bermakna 
(Miles et al., 2014). Integrasi antar aspek tersebut memperkaya 
pemahaman tentang gamelan Ketuk Tilu sebagai ekspresi budaya yang 
hidup dan dinamis dalam masyarakat Sunda. Selain itu, narasi yang holistik 
ini membuka ruang bagi pembaca untuk mengapresiasi kompleksitas dan 
keberagaman seni tradisional ini secara lebih menyeluruh. 

 



xxxv 
 

Kontribusi Metode terhadap Tujuan Buku 
Metode penulisan yang digunakan memungkinkan buku ini untuk 

memenuhi tujuan utamanya, yaitu memberikan pemahaman 
komprehensif tentang gamelan Ketuk Tilu. Melalui pengumpulan data 
yang kaya dan analisis yang mendalam, buku ini tidak hanya menyajikan 
informasi faktual, tetapi juga interpretasi yang menggugah jiwa, sesuai 
dengan judul buku. Pendekatan ini juga mengintegrasikan perspektif 
budaya dan historis, sehingga pembaca dapat menangkap esensi serta 
makna mendalam dari tradisi gamelan Ketuk Tilu. 

Pendekatan ini juga membuka ruang bagi pembaca untuk 
memahami gamelan Ketuk Tilu tidak sekadar sebagai objek seni, tetapi 
sebagai bagian dari sistem budaya yang mengandung nilai-nilai spiritual, 
sosial, dan estetika yang hidup dan dinamis. Dengan demikian, buku ini 
dapat menjadi sumber referensi yang bermanfaat bagi peneliti, pelajar, 
seniman, dan masyarakat luas yang ingin mengenal dan mengapresiasi 
gamelan Ketuk Tilu secara mendalam dan kontekstual. 

Simpulan 
Gamelan Ketuk Tilu adalah warisan budaya Sunda yang kaya akan 

nilai sejarah, spiritual, estetika, dan sosial. Sebagai seni musik dan tari 
tradisional, Ketuk Tilu mengandung makna filosofis yang mendalam 
tentang harmoni manusia dengan alam dan dunia roh, serta menjadi media 
ungkapan rasa syukur dan doa dalam masyarakat agraris Sunda. Tari Ketuk 
Tilu yang menjadi cikal bakal tari Jaipongan menampilkan gerakan yang 
dinamis dan ekspresif, dipadukan dengan musik gamelan yang khas dan 
menggugah jiwa. 

Peran gamelan Ketuk Tilu dalam kehidupan sosial dan budaya 
masyarakat Sunda sangat besar, mulai dari ritual adat hingga hiburan dan 
ekspresi sosial. Meskipun menghadapi tantangan zaman, Ketuk Tilu tetap 
hidup dan berkembang berkat upaya pelestarian, pendidikan, dan inovasi 
yang dilakukan oleh komunitas seni dan lembaga kebudayaan. Dengan 
demikian, gamelan Ketuk Tilu bukan hanya menjadi warisan budaya yang 
harus dijaga, tetapi juga seni yang terus beradaptasi dan relevan dalam 
konteks modern, menjadi simbol identitas dan kebanggaan masyarakat 
Sunda. 

Melestarikan dan memahami gamelan Ketuk Tilu adalah sebuah 
keharusan untuk menjaga keberlangsungan tradisi budaya Sunda yang 
kaya dan berharga. Musik ini bukan hanya media hiburan, tetapi juga 
sarana komunikasi sosial dan spiritual yang mengandung nilai-nilai luhur 
dan filosofi hidup masyarakat Sunda. Di tengah tantangan modernisasi 



xxxvi 
 

dan globalisasi, pelestarian gamelan Ketuk Tilu memerlukan upaya 
bersama dari komunitas seni, lembaga pendidikan, pemerintah, dan media. 

Pemahaman mendalam terhadap aspek teknis, sosial, dan spiritual 
gamelan Ketuk Tilu memungkinkan warisan budaya ini tidak hanya 
bertahan, tetapi juga berkembang dan beradaptasi dengan zaman. Dengan 
demikian, gamelan Ketuk Tilu dapat terus menjadi simbol identitas budaya 
Sunda yang hidup, dinamis, dan relevan bagi generasi sekarang dan yang 
akan datang. Keberlanjutan warisan ini bergantung pada kesadaran 
kolektif dan peran aktif masyarakat dalam menjaga serta melestarikan 
nilai-nilai tradisional yang terkandung di dalamnya. 

Buku ini dirancang untuk menjadi karya komprehensif yang 
mengupas gamelan Ketuk Tilu dari berbagai sudut pandang, mulai dari 
sejarah, struktur musik, fungsi sosial, hingga makna filosofis dan 
tantangan pelestarian. Dengan cakupan yang luas dan pendekatan 
multidisipliner, buku ini diharapkan dapat memberikan kontribusi berarti 
dalam pengembangan studi musik tradisional Sunda dan pelestarian 
warisan budaya Indonesia. 

Sebagai sumber referensi, buku ini sangat relevan bagi peneliti, 
akademisi, pelajar, seniman, dan masyarakat umum yang ingin memahami 
dan mengapresiasi gamelan Ketuk Tilu secara mendalam dan kontekstual. 
Buku ini menyediakan dasar pengetahuan yang kuat sekaligus mendorong 
apresiasi kritis terhadap keberagaman seni tradisional Sunda. Oleh karena 
itu, karya ini dapat menjadi acuan penting dalam pelestarian dan 
pengembangan budaya lokal di era modern. 

Metode penulisan buku ini yang menggunakan pendekatan 
kualitatif deskriptif-analitis merupakan pilihan yang tepat untuk mengkaji 
gamelan Ketuk Tilu secara komprehensif dan autentik. Pengumpulan data 
melalui studi pustaka, observasi lapangan, serta dokumentasi visual dan 
audio memberikan bahan yang kaya dan kontekstual. Analisis sistematis 
dan interpretatif memungkinkan penulis untuk mengungkap makna 
filosofis, fungsi sosial, dan dinamika budaya gamelan Ketuk Tilu secara 
mendalam. 

Metode ini tidak hanya menyajikan fakta dan deskripsi, tetapi juga 
interpretasi yang menggugah jiwa, sehingga pembaca dapat merasakan 
nilai estetika dan spiritual gamelan Ketuk Tilu secara utuh. Dengan 
demikian, buku ini diharapkan dapat menjadi karya yang berkontribusi 
signifikan dalam pelestarian dan pengembangan warisan budaya Sunda. 

 



1 
 

 

Bab 1 

Sejarah Gamelan Ketuk Tilu 
 

 

1.1 Asal-usul Gamelan Ketuk Tilu dan Kaitannya dengan Tarian 
Ibing Ketuk Tilu 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya Sunda 
yang kaya akan nilai sejarah, sosial, dan spiritual. Asal-usul gamelan ini 
sangat erat kaitannya dengan tarian tradisional ibing Ketuk Tilu yang 
berasal dari masyarakat Priangan, Jawa Barat.11 Ketuk Tilu sendiri berasal 
dari era Kerajaan Pajajaran, pusat peradaban Sunda yang menjadi landasan 
perkembangan budaya di wilayah Priangan. Warisan ini mencerminkan 
kekayaan dan kedalaman tradisi seni yang telah berkembang sejak masa 
kerajaan tersebut. Dalam penjelasan berikut, akan diuraikan secara 
mendalam tentang asal-usul gamelan Ketuk Tilu dan hubungannya dengan 
tarian ibing Ketuk Tilu, dengan merujuk pada berbagai sumber jurnal dan 
buku bereputasi yang relevan. 

1.1.1 Asal-Usul Gamelan Ketuk Tilu 

Bukti historis perpindahan gamelan ketuk tilu dan tariannya dari 
Pajajaran ke Sumedang terkait dengan kejadian setelah keruntuhan 
Kerajaan Sunda Pajajaran pada akhir abad ke-16 dan awal abad ke-17. 
Setelah Pajajaran runtuh akibat penyerangan oleh Kesultanan Banten 
sekitar tahun 1579, sebagian besar kekuasaan dan warisan budaya Sunda 

 
11 Setelah runtuhnya Kerajaan Pajajaran yang merupakan salah satu kerajaan 

besar di tanah Sunda, akibat penyerangan dari Kesultanan Banten, banyak 

unsur kebudayaan dan kesenian dari Pajajaran yang mengalami pergeseran 

dan penyebaran ke wilayah lain. Salah satu bentuk kesenian yang ikut 

terbawa dan berkembang adalah gamelan ketuk tilu dan tarian ketuk tilu. 

Hal ini sejalan dengan sejarah pasca kekalahan Pajajaran di mana 

sebagian wilayah dan sisa keraton berpindah ke keraton-keraton baru seperti 

Sumedang Larang. Di Sumedang, gamelan ketuk tilu dan tarian ketuk tilu 

mengalami proses adaptasi dan kelestarian. Tradisi ini terus dipertahankan 

dan dikembangkan secara turun-temurun sebagai warisan budaya Sunda 

yang asli. 



2 
 

dialihkan ke Kerajaan Sumedang Larang yang dipimpin oleh Prabu 
Geusan Ulun, keturunan raja-raja Sunda Pajajaran. Sumedang Larang 
kemudian menjadi penerus tradisi dan nilai-nilai budaya Sunda, termasuk 
kesenian seperti gamelan ketuk tilu dan tarian ketuk tilu.12 

Sumedang Larang mengambil peran penting sebagai penjaga 
budaya Sunda pasca-runtuhnya Pajajaran, dengan wilayah kekuasaan yang 
luas di Jawa Barat dan legitimasi kuat sebagai penerus Pajajaran. 
Perpindahan seni dan budaya ini didukung oleh adanya perpindahan pusat 
pemerintahan dan tokoh-tokoh kerajaan Sunda yang melanjutkan tradisi 
lama ke wilayah Sumedang. Hal ini menunjukkan adanya kesinambungan 
dan pelestarian budaya Sunda, termasuk kesenian gamelan ketuk tilu, 
melalui kerajaan pengganti tersebut. 

Karaton Sumedang Larang secara eksplisit disebut sebagai 
penjaga nilai luhur Sunda dan penerus budaya Pajajaran, yang mencakup 
praktik seni dan tradisi musik serta tari yang dibawa dari Pajajaran setelah 
keruntuhan kerajaan tersebut. Pusat tradisi dan kebudayaan Sunda pun 
tetap kuat di Sumedang di bawah pemerintahan tokoh-tokoh raja penerus 
Pajajaran seperti Prabu Geusan Ulun (DPD, 2025). Keberlangsungan dan 
pelestarian gamelan Ketuk Tilu di wilayah ini mencerminkan peran 
penting Karaton Sumedang Larang dalam mempertahankan identitas 
budaya Sunda secara autentik dan berkelanjutan. 

Gamelan Ketuk Tilu awalnya merupakan bagian dari kesenian 
tradisional masyarakat Sunda yang berfungsi sebagai media ritual. 
Gamelan Ketuk Tilu ini digunakan untuk mengungkapkan rasa syukur 
serta memohon keselamatan dan kesejahteraan, terutama dalam konteks 
masyarakat agraris yang sangat bergantung pada hasil panen dan kondisi 

 
12 Beberapa penelitian dan dokumen modern seperti tesis, skripsi, dan kajian 

budaya lokal menyebutkan bahwa kesenian ketuk tilu memiliki ciri khas 

versi Sumedang (misalnya ketuk tilu Cikeruhan) yang berkembang di 

wilayah tersebut. Dokumentasi tersebut lebih banyak berupa catatan 

lapangan, kajian kesenian, dan arsip museum seperti yang ada di Museum 

Prabu Geusan Ulun yang menyimpan artefak seni dan dokumentasi sejarah 

Sumedang. 

Tidak ada prasasti atau dokumen kuno yang secara khusus dan 

eksplisit menyebutkan "ketuk tilu" di Sumedang dalam prasasti batu atau 

naskah kuno dari kerajaan, namun naskah-naskah kuno Sunda dan wawacan 

yang menggunakan huruf Pegon dan Cacarakan berbicara tentang berbagai 

aspek kebudayaan Sunda yang secara umum mengandung unsur musik dan 

tari yang sejenis dengan ketuk tilu. Kesenian ketuk tilu lebih dikenal sebagai 

bagian dari budaya lisan dan tradisi masyarakat Sunda yang lestari hingga 

kini di Sumedang dan daerah sekitarnya (Muhsin, 2010). 



3 
 

alam (Kaya, 2025). Sebagai warisan budaya yang kaya makna, Ketuk Tilu 
mencerminkan kearifan lokal dan hubungan harmonis antara manusia 
dengan lingkungan sekitar. Keberlanjutan tradisi ini penting untuk 
menjaga identitas komunitas serta meneruskan nilai-nilai spiritual dan 
sosial yang terkandung di dalamnya. 

Nama "Ketuk Tilu" sendiri diambil dari alat musik utama dalam 
gamelan ini, yaitu tiga buah ketuk — sebuah instrumen mirip bonang kecil 
yang dipukul untuk menghasilkan pola irama khas. Ketuk ini menjadi 
penanda identitas musik yang unik dan membedakan gamelan ini dari jenis 
gamelan Sunda lain seperti degung (S. Hidayat, 2023). Selain ketuk, 
gamelan ini juga dilengkapi dengan instrumen lain seperti rebab, kendang 
besar dan kecil, gong, dan kecrek yang memberikan warna suara khas dan 
mendayu-dayu (Gaby, 2025). Keberadaan ketuk sebagai simbol musikal 
utama memperkuat karakteristik sonik gamelan Ketuk Tilu sekaligus 
menjadi ciri khas yang mudah dikenali oleh pendengar dan penikmat seni. 

Menurut Ohorella dkk. (2024), “gamelan Ketuk Tilu merupakan 
salah satu bentuk gamelan rakyat yang berkembang di lingkungan 
masyarakat pedesaan, berbeda dengan gamelan degung yang lebih formal 
dan sering dikaitkan dengan lingkungan kerajaan atau bangsawan”. Fungsi 
awal gamelan Ketuk Tilu lebih bersifat ritual dan hiburan rakyat, yang 
kemudian berkembang menjadi bagian dari pertunjukan seni yang lebih 
luas (Ohorella et al., 2024). Perkembangan ini mencerminkan kemampuan 
gamelan Ketuk Tilu untuk beradaptasi dengan perubahan sosial sambil 
tetap mempertahankan akar budaya dan fungsinya dalam kehidupan 
masyarakat. 

1.1.2 Kaitannya dengan Tarian Ibing Ketuk Tilu 

Gamelan Ketuk Tilu tidak dapat dipisahkan dari tarian ibing 
Ketuk Tilu, yang juga berasal dari tradisi masyarakat Sunda Priangan. 
Tarian ini merupakan ekspresi kegembiraan dan rasa syukur atas hasil 
panen padi, serta permohonan keselamatan dan kesejahteraan bagi 
masyarakat agraris (Gaby, 2025). Tari Ketuk Tilu biasanya dipentaskan 
pada malam hari dan melibatkan penari laki-laki dan perempuan secara 
berpasangan, menampilkan gerakan khas seperti goyang, pencak, muncid, 
gitek, dan geol yang melambangkan kesuburan dan dinamika kehidupan 
(Alfarizky, 2023). Perpaduan antara musik gamelan dan gerak tarian 
menciptakan suasana ritual yang hidup dan penuh makna, mempererat 
ikatan sosial dan budaya dalam komunitas. 

Gerakan-gerakan dalam tarian ini tidak hanya bersifat artistik, 
tetapi juga mengandung makna filosofis dan simbolis yang mendalam. 
Misalnya, gerakan pencak yang terinspirasi dari seni bela diri pencak silat 



4 
 

menunjukkan kekuatan dan keberanian, sementara gerakan goyang dan 
muncid melambangkan kesuburan dan kegembiraan (Gaby, 2025). Penari 
ronggeng yang menjadi pusat pertunjukan juga dianggap sebagai mediator 
spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan leluhur dan 
kekuatan gaib (Kaya, 2025). Peran ronggeng sebagai mediator spiritual ini 
memperkuat dimensi sakral dalam pertunjukan, menjadikan tarian ibing 
Ketuk Tilu sebagai ritual yang sarat makna dan kultural. 

Dalam pementasan, gamelan Ketuk Tilu mengiringi tarian dengan 
pola irama yang khas dan dinamis. Pola ketukan tiga dari ketuk 
memberikan dasar ritmis yang mengalir dan mendukung gerakan tari, 
sementara instrumen lain seperti rebab menambah warna melodi yang 
lembut dan mendayu-dayu (Supriyadi, Turmudi, Dahlan, et al., 2024). Hal 
ini menciptakan suasana pertunjukan yang hidup dan menggugah jiwa, 
sesuai dengan fungsi ritual dan sosial gamelan Ketuk Tilu. 

1.1.3 Fungsi Ritual dan Sosial Gamelan Ketuk Tilu dan Tari Ibing 

Ketuk Tilu 

Pada awalnya, gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu 
berfungsi sebagai bagian dari ritual adat masyarakat Sunda. Pertunjukan 
ini menjadi sarana untuk menyampaikan rasa syukur kepada Dewi Sri, 
dewi padi dan kesuburan, sekaligus memohon keselamatan dan 
keberkahan bagi hasil panen dan kehidupan masyarakat (Kaya, 2025). 
Selain itu, pertunjukan ini juga digunakan dalam upacara meminta hujan 
dan hajat bumi yang berkaitan dengan keseimbangan alam dan kehidupan 
desa (Gaby, 2025). Kedekatan gamelan dan tarian dengan alam dan 
spiritualitas ini menegaskan peran penting seni tradisional sebagai penjaga 
harmoni antara manusia, alam, dan kekuatan gaib dalam budaya Sunda. 

Seiring waktu, fungsi ritual ini mengalami transformasi menjadi 
hiburan dan tarian pergaulan yang populer di kalangan masyarakat Sunda. 
Tari Ketuk Tilu menjadi cikal bakal dari tari Jaipongan yang lebih modern, 
yang kini dikenal luas sebagai tarian khas Jawa Barat (Alfarizky, 2023). 
Meskipun demikian, nilai-nilai spiritual dan simbolis tetap melekat dalam 
pertunjukan, menjadikan gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu 
sebagai warisan budaya yang kaya makna dan bernilai tinggi (S. Hidayat, 
2023). Transformasi ini menunjukkan bagaimana seni tradisional dapat 
berkembang dan beradaptasi dengan zaman tanpa kehilangan esensi 
budaya dan makna filosofisnya. 

1.1.4 Perkembangan dan Penyebaran 

Gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu berkembang 
pesat di wilayah Priangan dan sekitarnya, termasuk Bogor, Purwakarta, 



5 
 

Karawang, dan daerah lain di Jawa Barat. Di beberapa daerah, tarian ini 
dikenal dengan nama lain seperti doger di Karawang, banjar di Subang, 
dan longser di Sumedang, yang menunjukkan variasi lokal namun tetap 
mempertahankan ciri khas utama (Gaby, 2025). Keberagaman nama dan 
variasi lokal ini mencerminkan kekayaan tradisi dan adaptasi budaya 
gamelan Ketuk Tilu dalam konteks masyarakat yang berbeda di wilayah 
Jawa Barat. Keberlanjutan dan penyebaran gamelan Ketuk Tilu di 
berbagai daerah tersebut juga menunjukkan kemampuan seni ini untuk 
bertransformasi sambil mempertahankan esensi tradisionalnya. 

Pertunjukan gamelan Ketuk Tilu kini tidak hanya tampil dalam 
konteks ritual, tetapi juga dalam acara hiburan seperti pesta perkawinan, 
festival budaya, dan pagelaran seni tradisional. Hal ini menunjukkan 
adaptasi dan keberlangsungan seni tradisional ini dalam menghadapi 
perubahan zaman (Kaya, 2025). Pengenalan gamelan Ketuk Tilu ke 
berbagai ranah seni dan masyarakat modern memperluas apresiasi publik 
terhadap warisan budaya Sunda. Selain mempertahankan nilai-nilai 
tradisional, pertunjukan ini juga berfungsi sebagai wadah kreativitas dan 
inovasi yang memperkaya seni pertunjukan kontemporer. 

1.2 Perkembangan Gamelan Ketuk Tilu dari Masa ke Masa 
Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu bentuk seni karawitan 

tradisional Sunda yang berasal dari wilayah Priangan, Jawa Barat. Sebagai 
warisan budaya yang kaya makna, gamelan Ketuk Tilu telah mengalami 
perjalanan panjang dalam perkembangannya, baik dari segi fungsi, bentuk 
pertunjukan, maupun struktur musiknya. Awalnya, gamelan ini berfungsi 
sebagai media ritual yang mengiringi tarian ibing Ketuk Tilu dalam 
konteks upacara adat masyarakat agraris Sunda. Namun, seiring dengan 
perubahan sosial dan budaya, terutama pada masa penjajahan dan pasca-
kolonial, gamelan Ketuk Tilu mengalami transformasi fungsi menjadi 
hiburan dan tontonan yang lebih luas. Selain itu, gamelan ini juga menjadi 
bagian penting dalam pengembangan tarian Jaipongan yang lebih modern 
dan dinamis. Artikel ini akan menguraikan perkembangan gamelan Ketuk 
Tilu dari masa ke masa berdasarkan kajian akademik dan literatur yang 
kredibel. 

1.2.1 Fungsi Awal Gamelan Ketuk Tilu: Media Ritual Agraris 

Menurut Ohorella dkk. (2024), gamelan Ketuk Tilu pada awalnya 
berfungsi sebagai pengiring tarian ibing Ketuk Tilu yang merupakan 
bagian dari ritual agraris masyarakat Sunda. Fungsi utama gamelan ini 
adalah sebagai sarana ungkapan rasa syukur kepada Dewi Sri, dewi padi 
dan kesuburan, serta permohonan keselamatan dan keberkahan bagi hasil 



6 
 

panen. Dalam konteks ini, gamelan Ketuk Tilu tidak hanya berperan 
sebagai musik pengiring, tetapi juga sebagai media komunikasi spiritual 
yang menghubungkan manusia dengan alam dan leluhur. 

Sedyawati (1991) menegaskan bahwa gamelan Ketuk Tilu 
merupakan bagian dari sistem ritual adat yang kompleks, di mana musik, 
tari, dan kepercayaan spiritual saling terkait erat. Pola irama dan instrumen 
gamelan yang khas menciptakan suasana sakral dan magis dalam 
pertunjukan, yang diyakini mampu membawa berkah dan menjaga 
keseimbangan alam. Oleh karena itu, fungsi ritual menjadi aspek utama 
dalam perkembangan awal gamelan Ketuk Tilu. 

1.2.2 Perubahan Fungsi pada Masa Penjajahan: Dari Ritual ke 

Hiburan 

Pada masa penjajahan Belanda, terjadi perubahan signifikan 
dalam fungsi gamelan Ketuk Tilu. Een Hediani (2014) menjelaskan bahwa 
pengaruh kolonialisme dan modernisasi membawa perubahan pola hidup 
masyarakat, termasuk dalam praktik seni tradisional. Fungsi ritual gamelan 
Ketuk Tilu mulai bergeser menjadi hiburan dan tontonan masyarakat yang 
lebih luas, terutama di daerah perkotaan dan pusat-pusat kegiatan sosial. 

Menurut Een Hediani (2014), pada periode ini gamelan Ketuk 
Tilu mulai dipentaskan di luar konteks ritual adat, seperti dalam acara pesta 
rakyat, pertunjukan jalanan, dan hiburan malam. Perubahan ini 
menyebabkan gamelan Ketuk Tilu menjadi lebih fleksibel dalam bentuk 
dan penyajian, dengan penambahan unsur-unsur yang menarik perhatian 
penonton, seperti gerakan tari yang lebih dinamis dan interaksi antara 
penari dan penonton. 

Sedyawati (1991) juga mencatat bahwa fungsi hiburan ini 
membawa perubahan dalam struktur musik gamelan Ketuk Tilu, termasuk 
variasi pola irama dan penambahan instrumen musik. Namun, meskipun 
fungsi ritual berkurang, nilai-nilai tradisional dan spiritual tetap 
dipertahankan sebagai bagian dari identitas budaya. 

1.2.3 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Pengembangan Tari 

Jaipongan 

Salah satu perkembangan penting dalam sejarah gamelan Ketuk 
Tilu adalah peranannya dalam pengembangan tarian Jaipongan, yang 
muncul pada tahun 1970-an sebagai bentuk tarian modern yang 
menggabungkan unsur tradisional dan kontemporer. Ohorella dkk. (2024) 
menyatakan bahwa Jaipongan merupakan evolusi dari tarian Ketuk Tilu 
dengan penambahan unsur pencak silat dan gerakan yang lebih ekspresif 
dan dinamis. 



7 
 

Menurut Widiarti dan Kusno (2025), gamelan Ketuk Tilu menjadi 
basis musik pengiring Jaipongan, dengan pola irama yang dimodifikasi 
untuk menyesuaikan dengan gerakan tari yang lebih cepat dan variatif. 
Instrumen gamelan Ketuk Tilu juga mengalami adaptasi, baik dalam 
jumlah maupun teknik permainan, sehingga menciptakan warna musik 
yang lebih kaya dan menarik bagi penonton masa kini. 

Alikha Putri dkk. (2025) menambahkan bahwa Jaipongan berhasil 
mengangkat popularitas gamelan Ketuk Tilu ke tingkat nasional dan 
internasional, sekaligus menjadi simbol kebanggaan budaya Sunda. 
Transformasi ini menunjukkan kemampuan gamelan Ketuk Tilu untuk 
beradaptasi dan berkembang tanpa kehilangan akar tradisionalnya. 

1.2.4 Variasi dan Modernisasi dalam Struktur Musik dan Penyajian 

Perkembangan gamelan Ketuk Tilu juga terlihat dari variasi dalam 
alat musik, pola irama, dan teknik permainan yang semakin modern. 
Widiarti dan Kusno (2025) mencatat bahwa dalam beberapa dekade 
terakhir, kelompok seni Ketuk Tilu mulai mengadopsi instrumen 
tambahan dan teknik baru untuk memperkaya pertunjukan, seperti 
penggunaan alat musik perkusi modern dan improvisasi melodi. 

Sedyawati (1991) mengungkapkan bahwa pola irama Ketuk Tilu 
yang khas, terutama pola ketukan tiga, tetap dipertahankan sebagai ciri 
identitas, namun variasi dalam tempo dan dinamika semakin berkembang 
untuk menyesuaikan dengan kebutuhan pertunjukan yang lebih variatif. 
Hal ini memungkinkan gamelan Ketuk Tilu untuk tampil dalam berbagai 
konteks, mulai dari pertunjukan tradisional hingga panggung seni 
kontemporer. 

Selain itu, penyajian gamelan Ketuk Tilu kini tidak hanya terbatas 
pada pertunjukan musik dan tari, tetapi juga dikombinasikan dengan 
media lain seperti teater, film, dan pertunjukan multimedia. Menurut 
Maulina Eka Putri (2014), inovasi ini memperluas cakupan audiens dan 
meningkatkan apresiasi terhadap seni tradisional ini di era modern. 

1.2.5 Tantangan dan Pelestarian Gamelan Ketuk Tilu 

Meskipun mengalami perkembangan yang signifikan, gamelan 
Ketuk Tilu menghadapi berbagai tantangan dalam pelestariannya. Lanny 
Nurhasanah dkk. (2021) menyoroti bahwa modernisasi dan globalisasi 
membawa perubahan gaya hidup dan preferensi budaya masyarakat, 
terutama generasi muda yang cenderung lebih menyukai musik dan 
hiburan modern. Hal ini menyebabkan minat terhadap pertunjukan 
gamelan Ketuk Tilu menurun sehingga mengancam keberlanjutan tradisi 
tersebut. Oleh karena itu, diperlukan strategi pelestarian yang adaptif dan 



8 
 

kreatif agar seni ini tetap menarik dan relevan bagi berbagai kalangan 
masyarakat. 

Menurut Sedyawati (1991), tantangan lain adalah berkurangnya 
regenerasi pelaku seni yang menguasai teknik dan makna budaya gamelan 
Ketuk Tilu. Hal ini mengancam keberlangsungan tradisi yang telah ada 
selama berabad-abad. Selain itu, kurangnya minat generasi muda dalam 
mempelajari dan melestarikan seni Ketuk Tilu mempercepat 
berkurangnya pelaku seni yang mahir. Perubahan sosial dan ekonomi juga 
mengakibatkan pergeseran fungsi kesenian ini dari ritual dan hiburan 
tradisional menjadi bentuk pertunjukan yang kurang mengakar. Oleh 
karena itu, penting adanya upaya dokumentasi dan pendidikan formal 
untuk memastikan kesinambungan budaya ini tetap terjaga di masa depan 
(Sukmawati, 2016). 

Untuk mengatasi tantangan tersebut, berbagai upaya pelestarian 
dilakukan oleh komunitas seni, lembaga pendidikan, dan pemerintah. Alfa 
Kristanto (2022) mencatat bahwa pendidikan seni tradisional di sekolah 
dan sanggar budaya menjadi kunci penting dalam mengenalkan gamelan 
Ketuk Tilu kepada generasi muda. Festival budaya dan pagelaran seni 
tradisional juga menjadi platform untuk memperkenalkan dan 
mempromosikan gamelan Ketuk Tilu kepada masyarakat luas. 

Widiarti dan Kusno (2025) menambahkan bahwa inovasi dan 
adaptasi dalam pertunjukan gamelan Ketuk Tilu, seperti penggabungan 
dengan genre musik lain dan penggunaan teknologi, membantu menjaga 
relevansi seni ini di era modern tanpa menghilangkan nilai-nilai 
tradisionalnya. Pendekatan inovatif tersebut tidak hanya memperkaya 
pengalaman audiens, tetapi juga membuka peluang bagi generasi muda 
untuk lebih mengenal dan menghargai warisan budaya mereka. Selain itu, 
kolaborasi antara seniman gamelan dengan musisi dari berbagai latar 
belakang menghasilkan karya yang lebih dinamis dan kreatif. Dengan 
demikian, seni gamelan Ketuk Tilu tetap hidup dan berkembang secara 
berkelanjutan dalam konteks budaya yang terus berubah. 

1.3 Hubungan Gamelan Ketuk Tilu dengan Jenis Gamelan Sunda 
Lain seperti Degung 

Gamelan merupakan salah satu warisan budaya musik tradisional 
yang sangat kaya di Indonesia, khususnya di wilayah Sunda, Jawa Barat. 
Di antara berbagai jenis gamelan Sunda, dua yang paling dikenal dan 
memiliki karakteristik berbeda adalah gamelan Ketuk Tilu dan gamelan 
Degung. Meskipun keduanya berasal dari budaya Sunda dan memiliki alat 
musik yang sebagian mirip, keduanya memiliki fungsi, struktur, dan 



9 
 

konteks sosial budaya yang berbeda. Penjelasan berikut akan menguraikan 
hubungan antara gamelan Ketuk Tilu dan degung, perbedaan 
karakteristik, fungsi, serta bagaimana keduanya saling melengkapi dalam 
konteks budaya Sunda. 

1.3.1 Gamelan Ketuk Tilu: Karakteristik dan Fungsi 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan jenis gamelan tradisional yang 
berasal dari masyarakat Priangan, Jawa Barat, yang pada awalnya berfungsi 
sebagai pengiring tarian rakyat dan ritual agraris seperti ibing Ketuk Tilu. 
Nama "Ketuk Tilu" diambil dari alat musik utama dalam ansambel ini, 
yaitu tiga buah ketuk (mirip bonang kecil) yang memberikan pola irama 
khas dan menjadi identitas musik ini (Kaya, 2025). Selain itu, gamelan 
Ketuk Tilu biasanya dimainkan dengan suasana yang hidup dan interaktif, 
melibatkan penari dan penonton secara langsung dalam pertunjukan. 
Keunikan pola irama dan instrumen yang digunakan membuat gamelan 
ini memiliki ciri khas tersendiri yang membedakannya dari jenis gamelan 
lainnya di Jawa Barat. 

Gamelan Ketuk Tilu dikenal dengan karakter dinamis dan ritmis 
yang hidup, cocok untuk mengiringi tarian rakyat yang energik dan 
interaktif. Selain ketuk, gamelan ini dilengkapi dengan rebab, kendang 
besar dan kecil, gong, dan kecrek, yang menghasilkan suara mendayu-dayu 
dan menggetarkan jiwa (Gaby, 2025; Supriyadi, Turmudi, Dahlan, et al., 
2024). Fungsi sosial gamelan Ketuk Tilu lebih bersifat informal dan rakyat, 
digunakan dalam ritual panen, permohonan hujan, dan acara pergaulan 
masyarakat. Musik ini mengiringi tarian seperti ronggeng gunung, doger, 
dan topeng banjet, yang semuanya merupakan bagian dari tradisi rakyat 
Sunda (Kaya, 2025). Keunikan musikal dan peran sosial gamelan Ketuk 
Tilu menjadikannya medium penting dalam mempererat hubungan 
komunitas serta melestarikan nilai-nilai budaya Sunda secara turun-
temurun. 

1.3.2 Gamelan Degung: Karakteristik dan Fungsi 

Sebaliknya, gamelan Degung adalah jenis gamelan Sunda yang 
lebih formal dan sering dikaitkan dengan lingkungan kerajaan atau 
bangsawan. Degung berkembang sekitar akhir abad ke-18 hingga awal 
abad ke-19 dan memiliki fungsi utama dalam pertunjukan musik klasik 
Sunda, upacara resmi, dan acara kebangsawanan (Jaenudin, 2024; Kaya, 
2025). Gamelan Degung juga dikenal dengan penggunaan instrumen yang 
lebih halus dan bunyi yang lebih lembut, mencerminkan suasana yang 
elegan dan sakral dalam setiap penampilannya. 

 



10 
 

Degung memiliki struktur instrumen yang lebih terorganisir dan 
lengkap, termasuk saron, bonang, cempres, jenglong, kendang, rebab, dan 
gong. Suara degung cenderung lebih lembut, mendayu-dayu, dan melodius 
dengan dominasi rebab yang memberikan warna khas (Supriyadi, 
Turmudi, Dahlan, et al., 2024). Fungsi degung lebih serius dan khidmat, 
digunakan dalam pertunjukan wayang golek, tarian klasik, dan upacara 
adat yang formal. Musik degung juga memiliki laras khusus yang disebut 
pelog degung, berbeda dengan laras dalam gamelan Ketuk Tilu yang lebih 
sederhana (Kaya, 2025). Perbedaan ini menegaskan peran degung sebagai 
sarana seni yang lebih ritualistik dan aristokratik, sementara Ketuk Tilu 
berakar kuat dalam kehidupan rakyat dengan karakter yang lebih terbuka 
dan dinamis. 

1.3.3 Perbedaan Fungsi dan Konteks Sosial 

Perbedaan mendasar antara gamelan Ketuk Tilu dan degung 
terletak pada fungsi dan konteks sosialnya. Ketuk Tilu bersifat lebih 
dinamis dan rakyat, berfungsi sebagai pengiring tarian rakyat dan ritual 
agraris yang bersifat komunitas dan informal. Sebaliknya, degung lebih 
formal dan elit, digunakan dalam konteks kebangsawanan dan upacara 
resmi yang memiliki tata aturan ketat (Kaya, 2025). Ketuk Tilu cenderung 
menghadirkan suasana yang lebih santai dan partisipatif, sehingga mudah 
diterima oleh berbagai lapisan masyarakat. Sementara itu, degung 
menonjolkan keanggunan dan kesakralan, menuntut keterampilan dan 
disiplin tinggi dari para pemainnya sesuai dengan tradisi kerajaan. 

Widiarti dan Kusno (2025) menjelaskan bahwa gamelan Ketuk 
Tilu merupakan ekspresi budaya rakyat yang hidup dan berkembang di 
lingkungan pedesaan, sementara degung merupakan bagian dari budaya 
istana dan kelas atas yang menuntut kesempurnaan musikal dan estetika 
tinggi. Hal ini tercermin dalam pola permainan, struktur musik, dan jenis 
instrumen yang digunakan. Perbedaan ini juga mempengaruhi cara 
gamelan tersebut dipelajari dan diwariskan, di mana Ketuk Tilu lebih 
mengutamakan tradisi lisan dan pengalaman langsung dalam komunitas. 
Sebaliknya, degung memiliki proses pembelajaran yang lebih formal dan 
terorganisir, sering kali melalui pelatihan khusus di lingkungan istana atau 
sekolah musik tradisional. 

1.3.4 Hubungan dan Saling Melengkapi 

Meskipun berbeda, gamelan Ketuk Tilu dan degung saling 
melengkapi dalam kekayaan budaya Sunda. Keduanya merupakan bagian 
dari khazanah musik tradisional yang menunjukkan keragaman dan 
dinamika budaya Sunda. Ketuk Tilu mewakili suara dan ekspresi rakyat, 



11 
 

sementara degung mewakili keanggunan dan kehalusan musik klasik 
Sunda (Kaya, 2025). Kehadiran kedua jenis gamelan ini memperkaya 
identitas budaya Sunda dengan memberikan variasi dalam bentuk, fungsi, 
dan estetika musik. Sinergi antara gamelan Ketuk Tilu dan degung juga 
mencerminkan kemampuan masyarakat Sunda dalam menjaga tradisi 
sambil terus beradaptasi dengan perubahan zaman. 

Menurut Atmadibrata dkk., dalam Khazanah Seni Pertunjukan 
Jawa Barat (Atmadibrata et al., 2006), gamelan degung diperkirakan 
berkembang dari gamelan renteng yang lebih tua, sedangkan Ketuk Tilu 
lebih berdiri sendiri sebagai ansambel yang khas dengan pola ketukan tiga 
(Kaya, 2025). Kedua jenis gamelan ini sering kali digunakan secara 
bergantian atau bahkan bersama-sama dalam pertunjukan yang berbeda, 
tergantung pada konteks dan kebutuhan sosial budaya. Keberadaan kedua 
gamelan ini mencerminkan keragaman dan fleksibilitas tradisi musik 
Sunda dalam menyesuaikan dengan berbagai fungsi dan suasana dalam 
masyarakat. 

1.3.5 Instrumen dan Laras 

Dari segi instrumen, gamelan Ketuk Tilu memiliki alat musik yang 
lebih sederhana dan fokus pada ketuk sebagai alat utama, sedangkan 
degung memiliki instrumen lebih lengkap dengan berbagai jenis gong, 
gambang, dan saron yang memberikan variasi melodi dan harmoni 
(Jaenudin, 2024). Laras yang digunakan pun berbeda; degung 
menggunakan laras pelog degung yang khas, sementara Ketuk Tilu lebih 
fleksibel dengan laras salendro dan pelog yang sederhana (Kaya, 2025). 
Perbedaan ini mencerminkan karakteristik estetika dan fungsi sosial yang 
berbeda antara keduanya dalam tradisi musik Sunda. 

Perbedaan ini juga memengaruhi karakter suara. Degung 
menghasilkan suara yang lebih halus dan melodius, sedangkan Ketuk Tilu 
cenderung lebih ritmis dan dinamis, cocok untuk mengiringi tarian rakyat 
yang energik (Gaby, 2025). Karakter suara yang berbeda ini 
mencerminkan fungsi dan konteks budaya masing-masing gamelan dalam 
masyarakat Sunda. Ketuk Tilu yang dinamis dan ritmis mendukung 
suasana pergaulan dan hiburan rakyat, sementara Degung yang halus lebih 
sesuai untuk upacara dan pertunjukan formal. 

1.3.6 Peran Sosial dan Budaya 

Dalam konteks sosial, gamelan degung sering dikaitkan dengan 
upacara adat dan pertunjukan resmi yang menuntut keseriusan dan 
ketertiban, sementara Ketuk Tilu lebih berperan dalam acara rakyat, 
hiburan, dan ritual agraris yang lebih spontan dan interaktif (Kaya, 2025). 



12 
 

Hal ini menunjukkan bagaimana kedua jenis gamelan ini melayani fungsi 
sosial yang berbeda namun sama-sama penting dalam menjaga 
keberlangsungan budaya Sunda. 

Menurut Ohorella dkk. (2024), gamelan tradisional seperti Ketuk 
Tilu dan degung merupakan refleksi dari struktur sosial masyarakat Sunda, 
di mana seni musik tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media 
komunikasi sosial dan spiritual yang mengikat komunitas. 

Peran sosial dan budaya gamelan Ketuk Tilu dan degung 
mencerminkan keragaman kebutuhan dan nilai dalam masyarakat Sunda, 
di mana seni musik berfungsi tidak hanya untuk menghibur, tetapi juga 
memperkuat hubungan sosial dan mempertahankan identitas budaya. 
Ketuk Tilu yang lebih fleksibel dan hidup melayani interaksi sosial yang 
erat dengan masyarakat bawah, sementara degung dengan kesan 
formalnya mengokohkan tradisi dan nilai-nilai luhur dalam upacara dan 
acara resmi. Dengan demikian, kedua gamelan ini saling melengkapi dan 
membentuk jaringan budaya yang kaya dan dinamis, yang terus diwariskan 
dan disesuaikan dengan perkembangan zaman. 

1.4 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Berbagai Pertunjukan 
Tradisional 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu jenis gamelan 
tradisional Sunda yang memiliki peran sangat penting dalam berbagai 
pertunjukan tradisional di Jawa Barat. Sebagai bagian integral dari budaya 
Sunda, gamelan ini tidak hanya berfungsi sebagai alat musik pengiring, 
tetapi juga sebagai unsur yang membentuk identitas dan makna dalam 
pertunjukan tersebut. Gamelan Ketuk Tilu berakar dari ritual agraris dan 
berkembang menjadi seni pertunjukan yang dinamis, berhubungan erat 
dengan tarian Ketuk Tilu dan Jaipongan. Dalam konteks ini, gamelan 
Ketuk Tilu memainkan peran sentral dalam pertunjukan seperti ronggeng 
gunung, doger, dan topeng banjet, yang masing-masing memiliki 
karakteristik dan fungsi sosial budaya yang khas. 

1.4.1 Gamelan Ketuk Tilu dan Pertunjukan Ronggeng Gunung 

Ronggeng gunung adalah salah satu pertunjukan tradisional 
Sunda yang sangat erat kaitannya dengan gamelan Ketuk Tilu. Ronggeng 
sendiri adalah sosok penari dan penyanyi perempuan yang berperan 
sebagai mediator antara dunia manusia dan roh leluhur dalam konteks 
ritual adat (Ohorella et al., 2024). Dalam pertunjukan ronggeng gunung, 
gamelan Ketuk Tilu mengiringi tarian dan nyanyian ronggeng yang penuh 
ekspresi dan dinamika. 

 



13 
 

Menurut Sedyawati (1991), pertunjukan ronggeng gunung 
memiliki makna spiritual yang mendalam, di mana ronggeng dianggap 
memiliki kemampuan shamanistik untuk berkomunikasi dengan alam gaib 
dan leluhur. Gamelan Ketuk Tilu menjadi medium musik yang 
mendukung suasana mistis dan magis tersebut. “Pola irama yang khas dari 
ketuk tiga memberikan ritme yang mengalun dan menghipnotis, 
sementara instrumen lain seperti rebab, dan kendang menambah warna 
suara yang mendayu-dayu dan menggugah jiwa (Supriyadi, Turmudi, 
Dahlan, et al., 2024). 

Dalam konteks sosial, ronggeng gunung dan gamelan Ketuk Tilu 
berfungsi sebagai sarana pemersatu komunitas, mempererat hubungan 
sosial, dan menjaga tradisi leluhur agar tetap hidup. Pertunjukan ini 
biasanya digelar dalam upacara adat, pesta panen, dan acara komunitas 
lainnya, menjadi wahana ekspresi budaya yang kaya makna (Permatasari & 
Fauzi, 2024). Keberadaan ronggeng gunung dan gamelan Ketuk Tilu 
dalam berbagai acara sosial menegaskan pentingnya seni tradisional 
sebagai perekat identitas dan solidaritas masyarakat Sunda. 

1.4.2 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Pertunjukan Doger 

Doger adalah pertunjukan tradisional Sunda yang 
menggabungkan unsur musik, tari, dan teater rakyat. Gamelan Ketuk Tilu 
menjadi pengiring utama dalam pertunjukan doger, memberikan irama 
dan dinamika yang hidup dan interaktif (Widiarti & Kusno, 2025). Musik 
Ketuk Tilu dalam doger berfungsi untuk mengatur tempo gerakan 
pemain, menandai perubahan adegan, dan memperkuat suasana dramatis. 

Menurut Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021), doger 
merupakan bentuk hiburan rakyat yang sangat populer di masyarakat 
Sunda, khususnya di wilayah Priangan. Pertunjukan ini sering kali 
mengandung kritik sosial dan humor yang disampaikan melalui dialog dan 
aksi panggung, dengan gamelan Ketuk Tilu sebagai pendukung utama 
yang menghidupkan suasana. 

Gamelan Ketuk Tilu dalam doger memiliki peran ganda, yaitu 
sebagai pengiring musik dan sebagai penghubung emosional antara 
pemain dan penonton. Pola irama yang dinamis dan instrumen yang 
beragam memungkinkan pertunjukan doger menjadi atraktif dan 
komunikatif, sehingga mampu menarik perhatian dan partisipasi aktif 
masyarakat (Ohorella et al., 2024). Keberhasilan doger dalam menciptakan 
suasana yang interaktif ini memperkuat fungsi gamelan Ketuk Tilu sebagai 
media ekspresi budaya yang hidup dan relevan dalam kehidupan 
masyarakat Sunda. 



14 
 

1.4.3 Gamelan Ketuk Tilu dalam Topeng Banjet 

Topeng Banjet adalah pertunjukan topeng tradisional Sunda yang 
menggabungkan seni tari, drama, dan musik. Gamelan Ketuk Tilu juga 
berperan penting sebagai pengiring utama dalam pertunjukan ini. Musik 
gamelan memberikan dasar ritmis dan melodi yang mendukung narasi dan 
ekspresi karakter dalam Topeng Banjet (1991). Kehadiran gamelan Ketuk 
Tilu dalam Topeng Banjet memperkaya pengalaman estetis dan menjaga 
kelangsungan tradisi seni pertunjukan Sunda yang multifaset dan hidup. 

Dalam Topeng Banjet, gamelan Ketuk Tilu membantu 
menciptakan suasana yang hidup dan dramatis, dengan pola irama yang 
fleksibel menyesuaikan dengan perubahan adegan dan emosi tokoh. 
Instrumen seperti ketuk, rebab, dan kendang digunakan untuk menandai 
momen penting dan memberikan aksen musikal yang memperkuat cerita 
(Reffali & Jaenudin, 2023). Peran musik gamelan ini tidak hanya sebagai 
pengiring, tetapi juga sebagai elemen naratif yang menghidupkan karakter 
dan alur cerita dalam pertunjukan Topeng Banjet. 

Pertunjukan Topeng Banjet biasanya mengandung pesan moral 
dan nilai-nilai sosial yang disampaikan melalui cerita dan gerakan tari. 
Gamelan Ketuk Tilu sebagai bagian dari pertunjukan ini tidak hanya 
berfungsi sebagai alat musik, tetapi juga sebagai elemen simbolik yang 
memperkuat makna budaya dan spiritual dari seni topeng (Widiarti & 
Kusno, 2025). Musik gamelan ini membantu mengekspresikan nuansa 
cerita dan memperdalam keterlibatan penonton dalam pesan-pesan yang 
disampaikan melalui pertunjukan. 

1.4.4 Fungsi Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu dalam 

Pertunjukan Tradisional 

Gamelan Ketuk Tilu memiliki fungsi sosial dan budaya yang 
sangat penting dalam masyarakat Sunda. Selain sebagai media hiburan, 
gamelan ini juga berperan sebagai sarana komunikasi sosial dan spiritual 
yang mengikat komunitas. Pertunjukan yang diiringi gamelan Ketuk Tilu 
sering kali menjadi momen penting dalam kehidupan masyarakat, seperti 
upacara adat, pesta panen, dan perayaan komunitas (Ohorella et al., 2024). 
Keberadaan gamelan Ketuk Tilu dalam berbagai perayaan tersebut 
memperkuat rasa kebersamaan dan mempertahankan tradisi budaya yang 
telah diwariskan secara turun-temurun. 

Menurut Sedyawati (1991), gamelan Ketuk Tilu dan pertunjukan 
yang mengiringinya merupakan wujud ekspresi budaya yang mengandung 
nilai-nilai kearifan lokal, seperti rasa syukur, solidaritas, dan penghormatan 
terhadap leluhur. Musik dan tari yang hidup dan interaktif menciptakan 
suasana kebersamaan dan memperkuat identitas budaya masyarakat 



15 
 

Sunda. 
Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) menambahkan bahwa 

gamelan Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai media pendidikan budaya, di 
mana generasi muda dapat belajar dan menginternalisasi nilai-nilai 
tradisional melalui partisipasi dalam pertunjukan. Hal ini penting untuk 
menjaga kelestarian seni tradisional dan memperkuat rasa cinta terhadap 
budaya sendiri. 

1.4.5 Hubungan Gamelan Ketuk Tilu dengan Tarian Ketuk Tilu 

dan Jaipongan 

Gamelan Ketuk Tilu sangat erat kaitannya dengan tarian Ketuk 
Tilu yang menjadi cikal bakal tari Jaipongan, salah satu tarian modern yang 
populer di Jawa Barat. Tarian Ketuk Tilu mengandung unsur pencak silat 
dan gerakan yang dinamis, yang diiringi oleh pola irama gamelan Ketuk 
Tilu yang khas (Widiarti & Kusno, 2025). Hubungan erat antara gamelan 
Ketuk Tilu dan tariannya ini menunjukkan bagaimana seni tradisional 
dapat melahirkan inovasi budaya yang tetap menghormati akar sejarahnya. 

Menurut Ohorella dkk. (2024), hubungan antara gamelan Ketuk 
Tilu dan tarian ini menunjukkan bagaimana musik dan tari tradisional 
saling melengkapi dalam menciptakan pertunjukan yang utuh dan 
bermakna. Gamelan memberikan ritme dan warna musikal, sementara tari 
mengekspresikan cerita dan emosi melalui gerakan. 

Perkembangan tarian Jaipongan yang mengadopsi unsur Ketuk 
Tilu juga menandai transformasi seni tradisional menjadi bentuk yang 
lebih modern dan diterima oleh masyarakat luas, tanpa kehilangan akar 
budaya Sunda (Reffali & Jaenudin, 2023). Transformasi ini menunjukkan 
kemampuan seni tradisional dalam berinovasi dan beradaptasi dengan 
dinamika sosial dan budaya kontemporer. Dengan demikian, Jaipongan 
tetap menjadi simbol identitas budaya Sunda yang hidup dan relevan 
hingga kini. 

1.5 Simpulan 
Gamelan Ketuk Tilu merupakan warisan budaya Sunda yang 

berasal dari masyarakat Priangan, Jawa Barat, dengan fungsi awal sebagai 
media ritual dan ekspresi sosial. Nama gamelan ini diambil dari alat musik 
utama ketuk yang berjumlah tiga buah, yang memberikan pola irama khas 
dan menjadi identitas musik ini. Gamelan Ketuk Tilu sangat erat kaitannya 
dengan tarian ibing Ketuk Tilu, yang merupakan tarian tradisional yang 
mengandung makna syukur atas panen padi dan permohonan keselamatan 
hasil bumi. 

 



16 
 

Tarian ini melibatkan gerakan khas yang melambangkan 
kesuburan dan dinamika kehidupan, diiringi oleh gamelan Ketuk Tilu yang 
menciptakan suasana musik yang hidup dan mendayu-dayu. Fungsi ritual 
dan sosial gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu menunjukkan 
bagaimana seni tradisional ini menjadi bagian penting dari kehidupan 
masyarakat Sunda, sekaligus menjadi cikal bakal tari Jaipongan yang lebih 
modern. 

Perkembangan dan penyebaran gamelan Ketuk Tilu serta tarian 
ibing Ketuk Tilu di berbagai daerah menunjukkan keberhasilan pelestarian 
dan adaptasi seni ini dalam menghadapi perubahan sosial dan budaya. 
Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu dan tarian ibing Ketuk Tilu tidak 
hanya menjadi warisan budaya yang harus dilestarikan, tetapi juga simbol 
identitas dan kekayaan budaya Sunda yang hidup dan dinamis. 
Keberhasilan ini juga mencerminkan peran aktif masyarakat dan pelaku 
seni dalam menjaga relevansi dan keberlanjutan tradisi budaya mereka. 
Melalui proses inovasi dan penghargaan terhadap nilai-nilai leluhur, seni 
Ketuk Tilu terus berkembang menjadi bagian integral dari kehidupan 
sosial dan budaya Sunda masa kini. 

Perkembangan gamelan Ketuk Tilu dari masa ke masa 
menunjukkan perjalanan transformasi yang dinamis dan adaptif. Awalnya 
berfungsi sebagai media ritual agraris yang sakral, gamelan ini mengalami 
perubahan fungsi menjadi hiburan dan tontonan masyarakat pada masa 
penjajahan. Peran penting gamelan Ketuk Tilu dalam pengembangan 
tarian Jaipongan menandai evolusi seni ini ke ranah yang lebih modern 
dan populer. 

Variasi dalam struktur musik, teknik permainan, dan penyajian 
semakin memperkaya gamelan Ketuk Tilu, memungkinkan seni 
tradisional ini untuk tampil dalam berbagai konteks pertunjukan. Meski 
menghadapi tantangan dari modernisasi dan perubahan sosial, upaya 
pelestarian melalui pendidikan, festival budaya, dan inovasi seni 
memberikan harapan bagi keberlangsungan gamelan Ketuk Tilu sebagai 
warisan budaya yang hidup dan relevan. Inovasi dan pelestarian yang 
terus-menerus menjadikan gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai 
warisan budaya statis, tetapi juga sebagai seni yang dinamis dan adaptif. 
Dukungan komunitas serta pemerintah berperan penting dalam menjaga 
agar tradisi ini tetap lestari dan mampu menghadapi perkembangan 
zaman. 

Gamelan Ketuk Tilu dan degung adalah dua jenis gamelan 
tradisional Sunda yang memiliki karakteristik dan fungsi berbeda namun 
saling melengkapi. Ketuk Tilu lebih bersifat dinamis dan rakyat, digunakan 
dalam konteks ritual agraris dan hiburan rakyat, dengan instrumen 



17 
 

sederhana dan pola irama khas ketukan tiga. Degung lebih formal dan 
klasik, digunakan dalam upacara resmi dan pertunjukan kebangsawanan 
dengan instrumen lengkap dan suara yang halus. 

Kedua gamelan ini bersama-sama memperkaya kekayaan musik 
tradisional Sunda, mencerminkan keragaman budaya dan fungsi sosial 
yang berbeda namun saling mendukung. Memahami hubungan ini penting 
untuk mengapresiasi kompleksitas dan keindahan warisan budaya Sunda 
yang hidup dan terus berkembang. Harmoni antara gamelan Ketuk Tilu 
dan degung menunjukkan bagaimana elemen-elemen musik dapat 
berinteraksi untuk memperkuat identitas dan solidaritas komunitas. 
Dengan pemahaman yang mendalam, pelestarian dan pengembangan seni 
tradisional ini dapat berlangsung secara bermakna dan berkelanjutan. 

Gamelan Ketuk Tilu memainkan peran sentral dalam berbagai 
pertunjukan tradisional Sunda seperti ronggeng gunung, doger, dan 
topeng banjet. Dalam ronggeng gunung, gamelan ini mengiringi tarian dan 
nyanyian ronggeng yang berfungsi sebagai mediator spiritual antara dunia 
manusia dan roh leluhur. Dalam doger dan topeng banjet, gamelan Ketuk 
Tilu menjadi pengiring utama yang memberikan irama dan dinamika 
pertunjukan, menciptakan suasana yang hidup dan interaktif. 

Gamelan Ketuk Tilu bukan hanya alat musik pengiring, tetapi 
juga unsur penting yang membentuk identitas dan makna pertunjukan 
tradisional Sunda. Fungsi sosial dan budaya gamelan ini sangat luas, mulai 
dari hiburan hingga ritual adat, yang memperkuat solidaritas dan identitas 
komunitas Sunda. Hubungan erat gamelan Ketuk Tilu dengan tarian 
Ketuk Tilu dan Jaipongan menegaskan peran musik ini dalam menjaga 
dan mengembangkan warisan budaya Sunda yang kaya dan dinamis. 

  



18 
 

Bab 2 

Evolusi Kendang Penca Menjadi Gamelan 

Ketuk Tilu 
 

 

2.1 Latar Belakang Evolusi Kendang Penca 
Sebelum membahas tentang evolusi Kendang Penca, terlebih 

dahulu penulis ingin memperkenalkan kitab kuno Sunda yang berjudul 
Ratuning Bala Sarewu.13 Isi naskah Ratuning Bala Sarewu memuat 
pengetahuan tentang kepemimpinan, manajemen pasukan, strategi 
serangan, serta keterampilan dalam menghadapi konflik militer. Kitab ini 
juga berkaitan dengan ajaran dan ilmu tentang persiapan dan penanganan 
perang, yang kemudian digunakan oleh tokoh-tokoh penting seperti 
Radén Sanjaya dalam mempersiapkan pasukan dan merebut kembali 
wilayah, termasuk dalam mengalahkan kelompok bajak laut dan 
menguasai kerajaan Galuh. Konon kitab ini juga dipergunakan oleh Raden 
Wijaya untuk mendirikan Majapahit dan Gajah Mada untuk menyatukan 
Nusantara. 

Ratuning Bala Sarewu menjadi bagian dari warisan intelektual yang 
sangat penting dalam tata negara dan kepemimpinan kerajaan Sunda, 
berfungsi sebagai pedoman strategi perjuangan dan pertahanan yang 
dipakai dalam memperkokoh kekuasaan kerajaan dan mempertahankan 
kedaulatan wilayahnya. Naskah ini juga memiliki nilai historis sebagai bukti 
keberlanjutan tradisi politik, militer, dan kebudayaan Sunda sejak masa 
dahulu (Permana, 2012). Instrumen Kendang Penca tersirat dalam relief 
candi Borobudur. Kehadiran instrumen Kendang Penca dalam relief 
Candi Borobudur menegaskan hubungan erat antara seni musik dan 

 
13 Naskah Sunda berjudul Ratuning Bala Sarewu hanya judulnya saja yang 

sampai kepada kita. Namun penulis percaya bahwa pada masa tersebut 

perang gamelan perang sangat menentukan dalam menyusun strategi 

peperangan. Ratuning Bala Sarewu adalah sebuah kitab kuno yang berisi 

ajaran tentang strategi perang dan taktik militer yang diwariskan dalam 

tradisi Kerajaan Sunda dan Galuh. Kitab ini konon merupakan karya Raja 

Tarumanagara ke-11 dan diwariskan kepada para raja penerus seperti Prabu 

Linggawarman dan Prabu Tarusbawa di Kerajaan Sunda pada abad ke-7 

Masehi. 



19 
 

praktik budaya serta kekuasaan di masa lampau. 
Kendang penca adalah alat musik tradisional yang berasal dari 

Jawa Barat, khususnya terkait dengan seni bela diri pencak silat dan 
pertunjukan gamelan perang. Kendang, sebagai alat musik membranofon 
yang terbuat dari kayu dan kulit hewan, sudah dikenal sejak zaman kuno 
di Nusantara dan menjadi bagian integral dari berbagai kesenian daerah di 
Indonesia, termasuk Sunda. Pada awalnya, kendang penca digunakan 
sebagai pengiring gerakan pencak silat dengan ritme yang mengatur tempo 
dan harmoni pertunjukan. Seiring berjalannya waktu, kendang penca 
mengalami transformasi fungsi dan bentuk yang semakin kompleks, yang 
salah satunya berkontribusi pada perkembangan jenis gamelan lain seperti 
gamelan ketuk tilu. 

Transformasi ini terjadi sebagai hasil interaksi budaya, 
perkembangan sosial, dan adaptasi musik tradisional terhadap tuntutan 
pertunjukan yang lebih dinamis dan dikenal luas oleh masyarakat. 
Kendang penca tidak hanya berfungsi sebagai alat musik dalam ritual dan 
seni bela diri, tetapi juga sebagai bagian dari hiburan dan kesenian yang 
menggabungkan unsur musik, tari, dan budaya masyarakat Jawa Barat. 

Melalui pemahaman sejarah dan proses evolusi kendang penca, 
maka dapat diperoleh wawasan mendalam tentang peran dan kontribusi 
alat musik ini dalam melestarikan budaya dan memperkaya ragam seni 
tradisional Indonesia. Hal ini sekaligus memperkuat identitas budaya lokal 
dan menjaga agar nilai-nilai tradisional tetap hidup dan berkembang di 
tengah dinamika zaman. 

2.1.1 Tujuan dan Ruang Lingkup Pembahasan 
Tujuan pembahasan ini adalah untuk mengkaji secara mendalam 

tentang sejarah dan evolusi kendang penca dari alat musik pengiring 
pencak silat menjadi salah satu unsur penting dalam gamelan ketuk tilu. 
Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk: 

• Menelusuri asal-usul dan karakteristik kendang penca dalam 
konteks budaya Sunda. 

• Mengidentifikasi faktor-faktor yang mempengaruhi perubahan 
bentuk, fungsi, dan gaya memainkan kendang penca. 

• Memahami proses transformasi kendang penca menuju gamelan 
ketuk tilu, termasuk perubahan teknik dan pola musik. 

• Menilai implikasi budaya dan estetika dari evolusi ini terhadap 
pelestarian dan perkembangan kesenian tradisional. 
Ruang lingkup pembahasan mencakup kajian sejarah, antropologi 

budaya, teknik musikal, dan aspek sosial budaya dari kendang penca dan 
gamelan ketuk tilu, terutama yang terkait dengan tradisi musik dan tari di 



20 
 

Jawa Barat. Pembahasan juga mengkaji hubungan antara musik, tarian, 
dan fungsi sosialnya dalam masyarakat. 

2.1.2 Sejarah Kendang Penca 
Kendang penca merupakan alat musik tradisional yang berasal 

dari Jawa Barat yang berkembang seiring dengan seni bela diri pencak silat. 
Alat ini berfungsi sebagai pengiring musik yang mengatur irama sekaligus 
menyatu dengan gerakan tarian atau pertunjukan pencak silat. Kendang 
penca telah ada sejak masa perjuangan kemerdekaan Indonesia, 
diturunkan secara turun-temurun sebagai bagian dari tradisi seni budaya 
Sunda. Seni pertunjukan kendang penca menggabungkan irama kendang 
dengan koreografi pencak silat, menciptakan satu kesatuan yang harmonis 
dan dinamis (Oktriyadi et al., 2024; Yuniadi et al., 2018). Keunikan 
kendang penca terletak pada kemampuannya untuk menyatu secara 
langsung dengan gerakan fisik, sehingga tidak hanya sebagai alat musik 
tapi juga sebagai elemen ekspresi dalam pertunjukan seni bela diri dan 
budaya Sunda. 

Menurut penelitian Dani Yanuar dan Purwanto (2025), kendang 
penca memiliki pola tepakan khas yang digunakan dalam paguron pencak 
silat di Kabupaten Garut, di mana kendang ini tidak hanya menjadi alat 
musik pengiring, tetapi juga sebagai sarana ekspresi seni yang diselaraskan 
dengan gerakan bela diri. Pola tepakan kendang penca menjadi identitas 
khas dari paguron dan memiliki nilai historis yang mendalam. 

2.1.3 Asal-usul Kendang Penca dalam Tradisi Musik Sunda 
Kendang berasal dari tradisi musik Sunda yang merupakan bagian 

dari gamelan Sunda, dan dikenal sebagai jenis alat musik membranofon 
yang dibuat dari kayu dan kulit hewan. Kendang sudah dikenal sejak abad 
ke-9 Masehi di Pulau Jawa dan mengalami perkembangan bentuk serta 
fungsi. Di Sunda, kendang dikenal dengan variasi khusus seperti kendang 
penca yang dipakai dalam acara adat, pengiring tari, dan seni bela diri 
(Gaby, 2025). Penca menjadi bagian dari tradisi yang akulturatif, 
menggabungkan musik dan seni bela diri dalam satu pertunjukan yang 
khas Sunda (Nadil Ulum et al., 2025). Hal ini menunjukkan bagaimana 
kendang penca tidak hanya berperan sebagai alat musik, tetapi juga sebagai 
simbol perpaduan seni dan identitas budaya masyarakat Sunda. 

2.1.4 Kendang Penca dalam Konteks Pencak Silat dan Gamelan 
Perang 

Dalam konteks pencak silat, kendang penca berperan sebagai alat 
musik yang mengiringi gerakan pesilat, memberi irama dan ritme yang 
seimbang. Musik kendang penca menjadi elemen penting yang mengatur 



21 
 

koordinasi gerak dan meningkatkan semangat dalam pertunjukan atau 
latihan pencak silat (Oktriyadi et al., 2024). Selain itu, kendang penca juga 
masuk dalam kategori gamelan perang ensambel musik yang khusus 
digunakan dalam pertunjukan dengan tema perang atau duel, di mana 
musik tersebut berfungsi mengatur tempo, ritme, dan suasana ketegangan 
serta semangat peperangan (Nadil Ulum et al., 2025). Peran ini 
menegaskan pentingnya kendang penca sebagai penghubung antara aspek 
musikal dan kinestetik dalam seni bela diri tradisional, sehingga 
menciptakan harmoni yang integral antara suara dan gerak. 

Gamelan perang dengan kendang penca sebagai “instrumen 
utama berfungsi memadukan unsur musik, gerak, dan ekspresi budaya 
dalam satu kesatuan performatif yang sangat kaya secara estetika dan 
historis” (Pryatna, 2020). Sinergi pada kendang penca, menyerupai 
gamelan perang menciptakan ritme yang kuat dan dinamis, memperkuat 
semangat peperangan dalam pertunjukan. Kombinasi ini juga 
mencerminkan nilai-nilai keberanian dan solidaritas yang terkandung 
dalam tradisi budaya masyarakat Jawa Barat. 

2.1.5 Gamelan Ketuk Tilu: Definisi dan Karakteristik 
Gamelan Ketuk Tilu adalah ansambel musik tradisional Sunda 

yang berkembang sebagai pengiring tarian dan pertunjukan rakyat. Nama 
"Ketuk Tilu" berasal dari tiga buah ketuk atau bonang kecil yang menjadi 
alat musik utama dalam ansambel ini, menghasilkan pola ritmis yang khas 
dan menjadi penanda utama dalam pertunjukan (Mulyati & Munajar, 
2024). Seni karawitan Ketuk Tilu memiliki pola baku yang terdiri atas pola 
tepak (tepukan kendang), pola lagu, dan pola ibing (tari) yang saling 
melengkapi sehingga menciptakan kesatuan musikal dan visual yang utuh 
(Reffali & Jaenudin, 2023). Keselarasan antara pola musik dan gerakan tari 
dalam Gamelan Ketuk Tilu mencerminkan harmoni budaya yang 
mendalam dan memperkuat ikatan sosial dalam komunitas Sunda. 

Menurut Herdiani (2014), Ketuk Tilu bagian dari tradisi seni tari 
dan musik yang memiliki fungsi sosial dan budaya sangat luas di Priangan, 
mulai dari fungsi upacara keagamaan hingga hiburan rakyat. Gamelan 
Ketuk Tilu beradaptasi dengan zaman dan tetap mempertahankan 
eksistensinya karena mampu merefleksikan kebutuhan masyarakat 
setempat baik sebagai sarana ekspresi budaya maupun hiburan. 

2.1.6 Instrumen Pembentuk dan Fungsi Sosial Budaya 
Instrumen utama dalam Gamelan Ketuk Tilu terdiri dari tiga 

ketuk (penclong bonang) yang memberikan pola ritme, kendang 
(gendang) sebagai pengatur tempo dan irama, tarompet atau rebab untuk 
melodi, serta kempul dan gong yang menandai akhir frase musik (Reffali 



22 
 

& Jaenudin, 2023). Pada beberapa performa, peran tarompet digantikan 
dengan rebab sebagai penuntun melodi. Setiap instrumen biasanya 
dimainkan oleh pemain tersendiri, namun terdapat variasi di mana 
beberapa instrumen dimainkan oleh satu pemain tergantung pada konteks 
pertunjukan (Mulyati & Munajar, 2024). Variasi dalam pengaturan pemain 
instrumen ini mencerminkan fleksibilitas ansambel Gamelan Ketuk Tilu 
dalam menyesuaikan diri dengan kebutuhan artistik dan situasi 
pertunjukan. 

Fungsi sosial budaya Gamelan Ketuk Tilu beragam, meliputi 
fungsi pengungkapan emosi, hiburan, komunikasi sosial, dan pemersatu 
masyarakat. Seni ini berperan penting dalam menjaga tradisi budaya Sunda 
dan menjadi media ekspresi identitas budaya masyarakat lokal (Reffali & 
Jaenudin, 2023). Selain itu, Ketuk Tilu sebagai seni integratif 
menggabungkan unsur musik, tari, dan ritual dalam rangka menjalin 
hubungan sosial dan kultural dalam komunitas masyarakat Sunda. 

2.2 Transformasi Kendang Penca ke Gamelan Ketuk Tilu 
2.2.1 Proses dan Faktor Penyebab Perubahan 

Transformasi kendang penca ke gamelan ketuk tilu merupakan 
hasil evolusi musikal yang dipengaruhi oleh kebutuhan sosial budaya 
masyarakat Sunda yang dinamis. Proses perubahan ini terjadi secara 
bertahap melalui adaptasi pola tepakan dan bentuk kendang yang 
menyesuaikan dengan genre musik dan tarian yang berkembang, serta 
pengaruh dari interaksi antar komunitas seni. Perubahan ini kerap 
didorong oleh adanya kebutuhan untuk menyederhanakan pola 
permainan kendang agar lebih mudah diterima oleh masyarakat luas dan 
bisa disesuaikan dengan pertunjukan seni kontemporer (Padlan Crispa et 
al., 2021). Transformasi ini mencerminkan bagaimana tradisi musik dapat 
terus hidup dan berkembang dengan tetap menghormati akar budaya 
sambil merespons perubahan zaman. 

Faktor lain yang menyebabkan perubahan adalah modernisasi 
dan globalisasi yang membawa masuk pengaruh musik baru dan teknologi, 
sehingga musisi tradisional mulai mengadaptasi pola kendang penca agar 
bisa kompatibel dengan aransemen musik modern tanpa kehilangan akar 
tradisionalnya. Transformasi ini tidak hanya tentang instrumen, tetapi juga 
teknik bermain yang mengalami penyederhanaan dan modifikasi pola 
tepakan untuk menyesuaikan ritme dan tempo musik kontemporer 
(Mulyati & Munajar, 2024). Adaptasi ini memperlihatkan bagaimana 
kelenturan budaya memungkinkan tradisi lama tetap relevan dan berdaya 
saing dalam era musik global yang semakin kompleks. 



23 
 

2.2.2 Perubahan Instrumen dan Teknik Bermain 
Dalam pergeseran menuju gamelan ketuk tilu, kendang penca 

mengalami perubahan dalam konstruksi alat dan teknik pemainan. Teknik 
tepakan yang dahulu kompleks disederhanakan menjadi pola ritmis yang 
lebih variatif dan fleksibel agar mudah diaplikasikan dalam berbagai 
konteks pertunjukan. Ketuk tilu menambahkan instrumen pendukung 
seperti ketuk, gong, dan rebab yang menjadi ciri khas ansambel ini 
sehingga musik yang dihasilkan lebih kaya dan beragam (Saepudin & 
Yulaeliah, 2021). Perubahan ini juga memungkinkan kendang penca untuk 
berperan tidak hanya sebagai pengatur tempo, tetapi juga sebagai elemen 
ekspresif yang memperkuat dinamika dan nuansa dalam pertunjukan 
gamelan ketuk tilu. 

Permainan kendang yang mengiringi ketuk tilu harus menguasai 
pengaturan tempo dan dinamika yang disesuaikan dengan tari ketuk tilu, 
menjadikan pemain kendang harus memiliki kecakapan musikal yang 
tinggi dan adaptif terhadap perubahan pola musikal (Widiarti & Kusno, 
2025).  Selain itu, pemain kendang juga harus mampu berinteraksi secara 
responsif dengan penari dan musisi lain agar harmoni pertunjukan tetap 
terjaga. Kemampuan untuk membaca situasi panggung dan menyesuaikan 
teknik permainan secara real-time menjadi kunci keberhasilan dalam 
mengiringi tari ketuk tilu. 

2.2.3 Interaksi Budaya dan Pengaruh Modernisasi 
Interaksi budaya antara seni tradisional dan gaya pertunjukan 

modern turut mempercepat evolusi kendang penca menjadi gamelan 
ketuk tilu. Hal ini terlihat dari integrasi teknik musikal baru dan 
penggunaan kendang dalam konteks yang berbeda seperti pergelaran seni 
jaipongan yang merupakan turunan dan perluasan dari ketuk tilu dan 
pencak silat (Padlan Crispa et al., 2021). Perubahan ini mencerminkan 
adaptasi kendang penca yang tidak hanya mempertahankan akar 
tradisionalnya, tetapi juga mengakomodasi dinamika dan ekspektasi 
penonton masa kini. 

Modernisasi membawa perubahan dalam pola konsumsi seni di 
masyarakat, yang menuntut pertunjukan seni tradisional untuk lebih 
menarik dan mudah diterima oleh khalayak luas. Oleh karena itu, adaptasi 
teknik permainan kendang dan komposisi musik menjadi bagian dari 
strategi pelestarian yang sekaligus meningkatkan relevansi seni tradisional 
di era kontemporer (Mulyati & Munajar, 2024). Pendekatan ini tidak hanya 
menjaga kelangsungan seni tradisional, tetapi juga membuka peluang 
untuk inovasi kreatif yang dapat menggaet generasi muda dan penikmat 
seni dari berbagai latar belakang. 



24 
 

Transformasi kendang penca ke gamelan ketuk tilu terjadi melalui 
proses adaptasi pola tepakan (tepak) dan bentuk alat yang menyesuaikan 
dengan perkembangan seni pertunjukan di masyarakat Sunda. Perubahan 
ini dipengaruhi oleh kebutuhan penyederhanaan pola kendang agar dapat 
diterima lebih luas, serta pengaruh modernisasi dan interaksi budaya. 
Musisi tradisional menyesuaikan pola tepak kendang penca agar 
kompatibel dengan aransemen musik modern tanpa kehilangan nilai 
tradisionalnya (Padlan Crispa et al., 2021). Dengan demikian, transformasi 
ini menciptakan keseimbangan antara pelestarian warisan budaya dan 
inovasi musikal yang relevan dengan perkembangan zaman. 

Instrumen kendang penca mengalami perubahan konstruksi dan 
teknik bermain. Teknik permainan yang kompleks disederhanakan 
menjadi ritme yang lebih fleksibel, serta penambahan instrumen seperti 
ketuk, gong, dan rebab dalam gamelan ketuk tilu menambah kekayaan 
musik. Pemain kendang harus menguasai pengaturan tempo dan dinamika 
yang sesuai dengan tari ketuk tilu (Saepudin, 2015; Widiarti & Kusno, 
2025). Hal ini menuntut keterampilan teknis dan sensitivitas musikal yang 
tinggi agar kendang dapat mengiringi tari dengan tepat, menyesuaikan 
perubahan suasana dan ekspresi dalam pertunjukan. 

Interaksi budaya dan modernisasi menuntut seni tradisional agar 
lebih menarik dan relevan dengan masyarakat saat ini. Adaptasi teknik dan 
komposisi musik menjadi strategi pelestarian sekaligus meningkatkan daya 
tarik seni tradisional yang berkembang di era kontemporer, termasuk 
dalam pertunjukan jaipongan yang merupakan perluasan dari ketuk tilu 
dan pencak silat (Mulyati & Munajar, 2024). Strategi ini memungkinkan 
seni tradisional untuk terus hidup dan berkembang dengan memasukkan 
elemen-elemen baru tanpa kehilangan identitas budaya aslinya. 

2.3 Musik dan Tari dalam Evolusi Ini 
2.3.1 Hubungan antara Musik Kendang dengan Tari Ketuk Tilu 

Musik kendang memiliki peran sentral dalam mengiringi tarian 
ketuk tilu, sebuah kesenian tradisional Sunda yang menggabungkan unsur 
musik, tari, dan ritual. Kendang berfungsi sebagai pengatur ritme dan 
tempo, mengendalikan dinamika gerak para penari sehingga tercipta 
keselarasan antara musik dan tari. Ketuk tilu, sebagai ansambel musik yang 
dominan menggunakan tiga ketuk bonang, kendang, rebab, dan gong, 
menghasilkan pola irama yang mempengaruhi gerak tari yang energik dan 
ekspresif (Reffali & Jaenudin, 2023). Musik kendang tidak hanya 
mengiringi, tetapi juga menjadi penentu intensitas emosional dalam tarian, 
menegaskan hubungan integral antara keduanya (Hoerudin, 2018). Peran 



25 
 

sentral kendang dalam tarian ketuk tilu memperlihatkan betapa pentingnya 
penguasaan ritme dan dinamika bagi pemainnya agar mampu 
menyampaikan pesan emosional dan naratif dari pertunjukan secara 
efektif. Ketelitian dalam mengkontrol tempo dan pola ritme menjadi kunci 
untuk menjaga keselarasan antara musik, gerak tari, dan makna ritual yang 
ingin disampaikan. 

2.3.2 Adaptasi Irama dan Pola Musik dari Kendang Penca 
Irama dan pola musik dalam kendang penca mengalami adaptasi 

signifikan ketika diintegrasikan ke dalam gamelan ketuk tilu dan tari ketuk 
tilu. Pola tepakan kendang penca yang awalnya kompleks disederhanakan 
dan diselaraskan dengan pola irama ketuk tilu agar lebih mudah diikuti dan 
sesuai dengan gerakan tari. Adaptasi ini juga mempertimbangkan 
perubahan fungsi seni dari ritual ke hiburan masyarakat luas. Pola ritme 
dengan ketukan berulang tadi membentuk rangkaian musik yang dinamis, 
mendukung energi dan gaya gerakan tari yang khas (Mulyati & Munajar, 
2024). Simplifikasi pola tepakan kendang memungkinkan pemain untuk 
lebih leluasa menyesuaikan irama dengan variasi gerak tari yang cepat dan 
ekspresif, sehingga menciptakan pertunjukan yang hidup dan menarik. 
Selain itu, penyesuaian ini memperkuat keterpaduan antara musik dan 
tarian, memperdalam pengalaman audiens dalam menikmati kesenian 
ketuk tilu. 

2.3.3 Contoh Pertunjukan Tradisional dan Kontemporer 
Pertunjukan tradisional ketuk tilu biasanya berlangsung pada 

acara-acara adat seperti panen padi, pernikahan, dan upacara keagamaan. 
Gerakan tari yang energik dan melibatkan pasangan penari diiringi oleh 
musik ketuk tilu yang khas, dengan kendang sebagai instrumen utama 
pengatur tempo. Musik dan tari ini menciptakan suasana kegembiraan dan 
rasa syukur masyarakat (Gaby, 2025). Kehadiran musik dan tari ketuk tilu 
dalam berbagai upacara tersebut juga berfungsi sebagai media penguatan 
ikatan sosial dan pelestarian nilai-nilai budaya komunitas. 

Dalam konteks kontemporer, tarian ketuk tilu mengalami variasi 
yang lebih modern dalam koreografi dan aransemen musik. Tarian 
tersebut sering dipentaskan dalam festival budaya dan panggung seni 
modern yang menggabungkan unsur tradisi dan mekanisme pertunjukan 
modern, seperti penggabungan musik elektronik atau modernisasi alat 
musik dengan tetap mempertahankan pola kendang dan ketuk tradisional 
(Reffali & Jaenudin, 2023). Pendekatan ini tidak hanya memperluas 
jangkauan audiens, tetapi juga membantu menjaga keberlanjutan dan 
relevansi tarian ketuk tilu di era globalisasi. 

 



26 
 

Pertunjukan ini tidak hanya menjaga kelestarian seni, tapi juga 
menghidupkan kembali ketertarikan generasi muda terhadap tradisi Sunda 
dengan inovasi yang tetap menghormati nilai-nilai asli. Pertunjukan ini 
selanjutnya menjadi jembatan antara masa lalu dan masa kini, 
memungkinkan warisan budaya tetap relevan dalam kehidupan modern. 
Selain itu, pendekatan inovatif yang diaplikasikan memberikan ruang bagi 
ekspresi kreatif sambil memastikan pesan dan makna budaya tetap 
tersampaikan dengan utuh. 

2.4 Implikasi Budaya dan Estetika 
2.4.1 Perubahan Fungsi Musik: Dari Ritual ke Hiburan 

Gamelan ketuk tilu awalnya memiliki fungsi ritual yang erat 
kaitannya dengan upacara adat dan kegiatan keagamaan di masyarakat 
Sunda. Musik dan tarian ini digunakan sebagai media pengungkapan 
syukur, permohonan keselamatan, dan kesejahteraan. Namun, seiring 
perubahan sosial dan kultural, khususnya setelah pengaruh Islam dan 
Barat masuk ke Priangan, fungsi ketuk tilu bertransformasi menjadi seni 
hiburan. “Fungsi ritual bergeser ke arah pertunjukan yang berorientasi 
pada hiburan dan nilai ekonomi, di mana pelaku seni (ronggeng) mulai 
berperan sebagai entertainer yang menyokong kehidupan ekonomi 
mereka” (Herdiani, 2014). Perubahan fungsi ini mencerminkan 
kemampuan seni ketuk tilu untuk beradaptasi dengan konteks sosial yang 
baru tanpa sepenuhnya meninggalkan akar dan makna budaya aslinya. 

Transformasi ini juga memunculkan perubahan dalam cara 
penyajian, yang lebih modern dan menyesuaikan dengan kebutuhan 
khalayak yang lebih luas tanpa menghilangkan akar budaya dan nilai-nilai 
estetika tradisional (Reffali & Jaenudin, 2023). Perubahan dalam penyajian 
ini memperkaya pengalaman penonton dengan menggabungkan teknologi 
dan elemen kontemporer yang lebih mudah diterima oleh berbagai lapisan 
masyarakat. Dengan demikian, tradisi tetap hidup dan berkembang tanpa 
kehilangan identitas aslinya yang menjadi fondasi utama. 

2.4.2 Nilai-Nilai Baru dalam Gamelan Ketuk Tilu 
Peralihan dari fungsi ritual ke hiburan membawa masuk nilai-nilai 

baru seperti kreativitas artistik, inovasi musik, dan estetika pertunjukan 
yang lebih dinamis dan variatif. Gamelan ketuk tilu kini lebih terbuka 
untuk kolaborasi dengan bentuk seni modern serta adaptasi dengan media 
pertunjukan kontemporer, menjadikannya sebuah karya seni yang hidup 
dan relevan (Gaby, 2025). Salah satu nilai baru yang muncul adalah 
interaksi antara penari dan penonton yang kerap mengundang partisipasi 
aktif, menciptakan suasana yang lebih akrab dan meriah (Reffali & 



27 
 

Jaenudin, 2023). Hal ini menjadikan pertunjukan gamelan ketuk tilu tidak 
hanya sebagai tontonan pasif, tetapi juga sebagai pengalaman sosial yang 
mempererat hubungan antara pelaku seni dan audiens. Selain itu, integrasi 
elemen-elemen modern memperkaya ekspresi budaya tanpa 
menghilangkan akar tradisionalnya. 

2.4.3 Dampak pada Pelestarian Seni Tradisional 
Perubahan fungsi dan nilai dalam gamelan ketuk tilu membawa 

tantangan sekaligus peluang pelestarian seni tradisional. Modernisasi dan 
globalisasi mengakibatkan penurunan minat generasi muda terhadap seni 
ketuk tilu, namun upaya pelestarian terus dilakukan melalui pendidikan 
seni di sekolah, festival budaya, dan pengembangan pertunjukan yang 
menggabungkan unsur tradisional dan modern (Herdiani, 2014). Melalui 
pendekatan ini, gamelan ketuk tilu tidak hanya bertahan sebagai warisan 
budaya, tetapi juga beradaptasi dan menemukan relevansi baru di tengah 
dinamika zaman. 

Pelestarian ini berupaya menjaga keaslian seni ketuk tilu sekaligus 
meningkatkan daya tariknya agar tetap menjadi bagian penting dari 
identitas budaya Sunda dan Indonesia secara umum. Dengan begitu, seni 
ketuk tilu tetap eksis sebagai warisan budaya yang memberikan nilai 
estetika dan sosial yang tinggi (Reffali & Jaenudin, 2023). Upaya tersebut 
juga mendorong penghargaan dan pemahaman yang lebih luas dari 
masyarakat terhadap makna dan fungsi seni ketuk tilu dalam kehidupan 
sehari-hari. 

2.5 Simpulan 
Gamelan ketuk tilu merupakan bagian penting dari warisan 

budaya Sunda yang mengalami transformasi signifikan dari fungsi ritual ke 
hiburan. Adaptasi pola musik dan teknik permainan kendang penca 
menghasilkan komposisi dan pertunjukan yang kaya serta relevan dengan 
perkembangan masyarakat modern. Eksistensi gamelan ketuk tilu terjaga 
berkat peran aktif komunitas seni dan dukungan edukasi budaya, 
meskipun menghadapi tantangan di era globalisasi yang membawa arus 
budaya asing dan modernisasi. 

Perubahan fungsi musik ini membuka ruang bagi inovasi dan 
kreativitas dalam pengembangan seni tradisional yang menambah nilai 
estetika dan sosial. Namun, keberlanjutan gamelan ketuk tilu sangat 
bergantung pada kesadaran kolektif masyarakat serta dukungan 
pemerintah dan lembaga budaya dalam pelestarian dan regenerasi seniman 
muda. 

  



28 
 

Bab 3  

Struktur dan Karakteristik Musik Gamelan 

Ketuk Tilu 
 

 

3.1 Alat Musik Utama dalam Gamelan Ketuk Tilu 
Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu jenis gamelan tradisional 

Sunda yang memiliki ciri khas tersendiri, baik dari segi alat musik maupun 
fungsi musikalnya. Gamelan ini berasal dari wilayah Jawa Barat, dan 
dikenal dengan pola irama yang khas serta peranannya dalam mengiringi 
tarian rakyat dan ritual agraris. Keunikan gamelan Ketuk Tilu tidak lepas 
dari komposisi alat musik utamanya yang membentuk identitas suara dan 
karakter musiknya. Penjelasan ini akan menguraikan secara mendalam 
alat-alat musik utama dalam gamelan Ketuk Tilu, yaitu ketuk, rebab, 
kendang, gong, kecrek, dan sinden, serta peran dan fungsi masing-masing 
dalam ansambel. 

 

 
Gambar 3. 1 Instrumen Ketuk Tilu pada 2025 

Sumber: Dokumentasi Jaja DM 

3.1.1 Ketuk: Alat Musik Utama dan Sumber Nama Gamelan 

Ketuk merupakan alat musik utama dalam gamelan Ketuk Tilu 
yang sekaligus menjadi sumber nama gamelan ini. Ketuk terdiri dari tiga 
buah gong kecil yang mirip bonang, dipukul dengan alat pemukul untuk 



29 
 

menghasilkan suara logam yang nyaring dan berirama (Ohorella et al., 
2024). Ketuk berfungsi sebagai pengatur pola irama dasar yang menjadi 
fondasi musik gamelan Ketuk Tilu (lihat gambar 3.2 di atas). 

Menurut Widiarti dan Kusno (2025), ketuk memiliki peran 
penting dalam membentuk struktur ritmis ansambel. Pola ketukan tiga 
yang dihasilkan oleh ketuk menjadi ciri khas musik Ketuk Tilu, 
memberikan irama yang hidup dan dinamis. Ketuk juga berfungsi sebagai 
penanda waktu dan siklus dalam musik, membantu pemain lain menjaga 
tempo dan koordinasi. 

Keunikan ketuk dalam gamelan Ketuk Tilu terletak pada 
jumlahnya yang hanya tiga buah, berbeda dengan bonang pada gamelan 
Jawa yang biasanya lebih banyak. “Hal ini memberikan kesederhanaan 
sekaligus kekhasan dalam pola permainan dan suara yang dihasilkan” 
(Spiller, 2005). Jumlah ketuk yang terbatas ini menuntut para pemain 
untuk menguasai variasi ritme dan dinamika yang lebih kompleks agar 
tetap menciptakan nuansa yang kaya dan menarik. Keunikan ini juga 
memengaruhi karakter musik secara keseluruhan, memberikan sentuhan 
yang lebih ringan namun tetap penuh energi. Dengan begitu, gamelan 
Ketuk Tilu mampu mempertahankan identitasnya sebagai seni yang 
sederhana namun sarat dengan nilai estetika khas tradisi Sunda. 

3.1.2 Rebab: Alat Gesek Pengelaborasi Melodi 

Rebab adalah alat musik gesek yang memiliki peran sentral dalam 
mengelaborasi melodi dasar dalam gamelan Ketuk Tilu. Rebab terbuat 
dari kayu dengan senar logam dan dimainkan dengan cara digesek 
menggunakan busur (Sedyawati, 1991). Suara rebab lembut dan ekspresif, 
memberikan warna melodi yang khas dan mendayu-dayu pada ansambel. 

Ohorella dkk. (2024) menjelaskan bahwa rebab dalam gamelan 
Ketuk Tilu berfungsi sebagai instrumen melodi utama yang mengisi ruang 
musikal di antara pola ritmis ketuk dan kendang. Rebab mampu 
mengimprovisasi variasi melodi yang memperkaya tekstur musik dan 
menambah ekspresi emosional pertunjukan. 

Dalam konteks sosial budaya, rebab juga memiliki nilai simbolis 
sebagai alat musik yang menghubungkan dunia manusia dengan dunia 
spiritual, terutama dalam pertunjukan yang bersifat ritual (Widiarti & 
Kusno, 2025). Suara rebab yang halus dan mendalam sering dianggap 
mampu menggetarkan jiwa penonton dan pelaku seni. 



30 
 

 
Gambar 3. 2 Rebab Sunda 2025 

Sumber: Dokumentasi dan Koleksi Jaja DM 

 

3.1.3 Kendang: Pengatur Irama dan Dinamika 

Kendang merupakan drum yang berfungsi mengatur irama, 
tempo, dan dinamika permainan dalam gamelan Ketuk Tilu. Biasanya 
terdapat dua jenis kendang, yaitu kendang besar dan kendang kecil, yang 
dimainkan secara bersamaan untuk menciptakan pola ritmis yang 
kompleks dan variatif (Spiller, 2005). Perpaduan kedua kendang tersebut 
memungkinkan variasi ekspresi musik yang kaya, sehingga mendukung 
kelancaran dan keselarasan pertunjukan gamelan Ketuk Tilu secara 
keseluruhan. 

Menurut Sedyawati (1991), kendang adalah instrumen yang 
sangat penting dalam gamelan tradisional Sunda karena perannya dalam 
mengendalikan tempo dan menyesuaikan dinamika musik dengan gerakan 
tari atau suasana pertunjukan. Dalam gamelan Ketuk Tilu, kendang 
memberikan aksen dan variasi ritmis yang membuat musik menjadi hidup 
dan responsif. 

 



31 
 

Kendang juga berfungsi sebagai alat komunikasi antara pemain 
gamelan dan penari, sehingga menciptakan sinkronisasi yang harmonis 
antara musik dan gerak. Hal ini sangat penting dalam pertunjukan yang 
melibatkan tarian seperti ibing Ketuk Tilu dan ronggeng (Ohorella et al., 
2024). Pemain kendang harus peka terhadap perubahan tempo dan 
ekspresi penari untuk memberikan respons musikal yang tepat dan 
mendukung suasana pertunjukan. Dengan komunikasi yang baik ini, 
keseluruhan pertunjukan menjadi lebih hidup dan terasa sebagai kesatuan 
yang utuh antara musik dan tari. 

 

 
Gambar 3. 3 Kendang Sunda 2025 

Sumber: Dokumetasi dan Koleksi Jaja DM 

3.1.4 Gong: Penanda Siklus Musik 

Gong dalam gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai penanda 
siklus lagu atau bagian tertentu dalam musik. Gong besar biasanya dipukul 
pada akhir siklus musik untuk menandai pergantian bagian atau 
pengulangan pola (Widiarti & Kusno, 2025). Suara gong yang dalam dan 
menggema memberikan titik acuan yang jelas bagi seluruh pemain 
gamelan untuk menjaga kesatuan irama dan ritme. Selain itu, gong juga 
menambah kekayaan tonal dan memberikan efek dramatis yang 
memperkuat suasana pertunjukan. 

 



32 
 

Gong memiliki suara yang dalam dan bergema, memberikan 
kesan sakral dan monumental dalam pertunjukan. Suara gong membantu 
pemain dan penonton memahami struktur musik yang sedang 
berlangsung, sekaligus menambah dimensi estetika dan spiritual pada 
pertunjukan (Mulyana, 2024). Kehadiran gong yang khas ini juga 
memperkuat ikatan emosional antara pendengar dan pertunjukan, 
menjadikan momen musikal lebih bermakna dan berkesan. 

 

 
Gambar 3. 4 Gong dan Kempul pada 2026 

Sumber: Dokumentasi Jaja DM 

 

Dalam konteks ritual, gong juga memiliki makna simbolis sebagai 
penghubung antara dunia manusia dan dunia roh, menandai momen 
penting dalam upacara adat yang diiringi gamelan Ketuk Tilu (Sedyawati, 
1991). Peran simbolis ini memperkuat kepercayaan dan nilai-nilai spiritual 
dalam komunitas, menjadikan gong sebagai elemen sakral dalam menjaga 
keseimbangan dan harmoni kosmik. Selain itu, suara gong yang 



33 
 

menggelegar juga berfungsi sebagai pengingat akan kekuatan dan 
kedalaman makna spiritual dari ritual tersebut. 

3.1.5 Kecrek: Aksen Ritmis Kecil 

Kecrek adalah alat musik pukul kecil yang memberikan aksen 
ritmis dalam gamelan Ketuk Tilu. Kecrek biasanya berupa lempengan 
logam yang dipukul dengan stik kecil, menghasilkan suara tajam dan cepat 
(Ohorella et al., 2024). Suara kecrek yang khas ini menambah dinamika 
dan memperkaya tekstur ritmis dalam keseluruhan komposisi gamelan 
Ketuk Tilu. 

 

 
Gambar 3. 5 Instrumen Kecrek pada 2025 

Sumber: Dokumentasi Jaja DM 

 

Fungsi kecrek adalah untuk menambah warna dan dinamika 
ritmis pada ansambel, memberikan aksen yang menonjol di antara pola 
ketukan ketuk dan kendang. Kecrek membantu menciptakan tekstur 
musik yang lebih kaya dan kompleks, serta menambah semangat 
pertunjukan (Fanani et al., 2020). Kecrek juga berperan dalam menandai 
perubahan tempo atau bagian dalam musik, sehingga menjadi instrumen 
penting dalam menjaga koordinasi antar pemain gamelan. 

3.1.6 Sinden: Penyanyi Pengiring 

Selain alat musik instrumental, sinden atau penyanyi perempuan 
juga merupakan bagian penting dalam gamelan Ketuk Tilu. Sinden 
menyanyikan lagu-lagu tradisional Sunda yang mengiringi musik dan tari, 
memberikan narasi dan ekspresi vokal yang memperkaya pertunjukan 



34 
 

(Spiller, 2005). Keberadaan sinden tidak hanya menambah dimensi 
artistik, tetapi juga membantu menyampaikan pesan budaya dan 
emosional yang terkandung dalam setiap karya. Keharmonisan antara 
suara sinden, alat musik, dan gerakan tari menciptakan pengalaman estetis 
yang utuh dan mendalam bagi penonton. 

Menurut Sedyawati (1991), “peran sinden tidak hanya sebagai 
pengisi suara, tetapi juga sebagai penghubung emosional antara musik dan 
penonton.” Sinden mampu mengekspresikan berbagai nuansa perasaan 
melalui teknik vokal khas Sunda, yang menambah kedalaman estetika 
pertunjukan gamelan Ketuk Tilu. Sinden biasanya tampil bersama dengan 
gamelan dan penari, menciptakan harmoni antara musik, vokal, dan gerak 
yang menjadi ciri khas pertunjukan tradisional Sunda. 

3.1.7 Interaksi Antar Alat Musik dalam Gamelan Ketuk Tilu 

Keseluruhan alat musik dalam gamelan Ketuk Tilu bekerja secara 
sinergis membentuk ansambel yang harmonis dan dinamis. “Ketuk 
memberikan pola irama dasar yang stabil, rebab mengelaborasi melodi 
utama, kendang mengatur tempo dan dinamika, gong menandai siklus 
musik, kecrek menambah aksen ritmis, dan sinden memberikan warna 
vokal yang ekspresif” (Sumarsam, 1995). Kolaborasi antar alat musik ini 
menciptakan kesatuan musikal yang kaya tekstur dan mencerminkan 
karakter khas gamelan Ketuk Tilu dalam setiap penampilannya. 

Interaksi ini memungkinkan gamelan Ketuk Tilu untuk 
mengiringi berbagai jenis pertunjukan, mulai dari tarian ibing Ketuk Tilu, 
ronggeng gunung, doger, hingga topeng banjet. Musik yang dihasilkan 
bersifat hidup, mengalir, dan mampu menggugah perasaan penonton serta 
pelaku seni (Widiarti & Kusno, 2025). Keunikan ini menjadikan gamelan 
Ketuk Tilu sebagai simbol budaya yang dinamis dan adaptif, mampu 
menyesuaikan diri dengan berbagai konteks sosial dan artistik. 

3.2 Pola Irama dan Teknik Permainan Khas Ketuk Tilu 
Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu jenis gamelan tradisional 

Sunda yang memiliki pola irama dan teknik permainan yang sangat khas 
dan unik. Musik ini tidak hanya berfungsi sebagai pengiring tarian ibing 
Ketuk Tilu, tetapi juga sebagai media ekspresi budaya yang kaya akan nilai 
sosial dan spiritual. Pola irama gamelan Ketuk Tilu tersusun secara 
sistematis dengan struktur yang tetap, terdiri dari tiga bagian utama: arang-
arang atau bubuka (pembuka), isi lagu, dan arang-arang penutup. Teknik 
permainan gamelan ini menonjolkan interaksi dinamis antar alat musik, 
terutama ketuk sebagai pengatur pola irama, kendang yang mengatur 
tempo dan dinamika, serta rebab yang mengelaborasi melodi. Penjelasan 



35 
 

berikut akan menguraikan secara rinci pola irama dan teknik permainan 
khas gamelan Ketuk Tilu berdasarkan kajian akademik dan literatur 
terpercaya. 

3.2.1 Struktur Pola Irama Gamelan Ketuk Tilu 

a. Arang-arang atau Bubuka (Pembuka) 

Bagian pembuka dalam gamelan Ketuk Tilu disebut arang-arang 
atau bubuka. Pada bagian ini, para pemain gamelan memperkenalkan pola 
irama dasar yang akan menjadi landasan bagi keseluruhan pertunjukan. 
Arang-arang berfungsi untuk menarik perhatian penonton dan 
menyiapkan suasana musikal yang akan berkembang (Gaby, 2025). Selain 
itu, arang-arang juga berperan sebagai penanda siklus awal yang memandu 
pemain lainnya untuk memulai dan menyusun struktur lagu secara 
harmonis sepanjang pertunjukan. 

Dalam bagian ini, ketuk memainkan pola ketukan yang sederhana 
dan berulang, kendang mengatur tempo dengan pola yang stabil, 
sedangkan rebab mulai mengalunkan melodi pembuka yang lembut dan 
mengalun. Arang-arang biasanya berlangsung singkat namun sangat 
penting sebagai pengantar (Mulyati & Munajar, 2024). Arang-arang 
menetapkan suasana dan menyiapkan pendengar untuk memasuki bagian 
utama pertunjukan dengan penuh konsentrasi. Keselarasan antara 
instrumen pada bagian ini menunjukkan keahlian koordinasi pemain 
dalam membangun fondasi musikal yang kuat. 

b. Isi Lagu 

Isi lagu merupakan bagian utama dari pertunjukan gamelan Ketuk 
Tilu. Pada bagian ini, berbagai lagu tradisional seperti polostomo naek geboy, 
gaplek, dan lainnya dimainkan secara bergantian. Pola irama menjadi lebih 
kompleks dan dinamis, menyesuaikan dengan karakter lagu dan gerakan 
tari yang mengiringinya (Mulyati & Munajar, 2024). Bagian isi lagu ini 
menunjukkan keterampilan tinggi para pemain dalam 
mengharmonisasikan musik dengan ekspresi tari, sehingga menciptakan 
pengalaman pertunjukan yang hidup dan menarik. 

Ketuk memainkan pola irama yang berulang namun variatif, 
kendang mengatur tempo dan dinamika dengan teknik garap yang 
bervariasi, sementara rebab mengelaborasi melodi dengan improvisasi 
yang ekspresif. Interaksi antara alat musik menciptakan suasana musik 
yang hidup dan mengalir, mendukung gerakan tari ibing Ketuk Tilu yang 
energik dan lincah (Gaby, 2025). Kolaborasi ini menuntut keselarasan 
tinggi antar pemain untuk menjaga keluwesan dan ritme yang sinkron 
sepanjang pertunjukan. Keserasian tersebut memperkuat ekspresi artistik 



36 
 

pertunjukan, membuat setiap elemen musik dan tari saling melengkapi 
secara harmonis. 

c. Arang-arang Penutup 

Bagian penutup atau arang-arang penutup berfungsi untuk 
mengakhiri pertunjukan dengan pola irama yang menurun secara 
bertahap. Pada bagian ini, ketuk dan kendang memainkan pola yang lebih 
sederhana dan lambat, menandai akhir dari siklus musik. Rebab juga 
mengakhiri melodi dengan nada-nada yang menenangkan (Mulyati & 
Munajar, 2024). Bagian penutup ini membantu menciptakan kesan 
penyelesaian yang harmonis sekaligus memberi ruang bagi penonton 
untuk merenungkan keseluruhan pengalaman pertunjukan, dan 
mempersiapkan penonton untuk mengakhiri pengalaman musikal secara 
emosional. 

3.2.2 Teknik Permainan Gamelan Ketuk Tilu 

a. Peran Ketuk sebagai Pengatur Pola Irama 

Ketuk, yang terdiri dari tiga buah gong kecil mirip bonang, 
merupakan alat musik utama yang mengatur pola irama dalam gamelan 
Ketuk Tilu. “Teknik permainan ketuk menekankan pada pengulangan 
pola ketukan tiga yang konsisten dan ritmis. Pola ini menjadi dasar bagi 
alat musik lain untuk mengikuti dan berinteraksi” (Sumarsam, 1995). 
Keteraturan pola ketuk ini memberikan pondasi yang kokoh bagi 
keharmonisan keseluruhan ansambel gamelan Ketuk Tilu. 

Ketuk dimainkan dengan teknik pukulan yang presisi agar 
menghasilkan suara yang jelas dan berirama. Pola ketukan yang dihasilkan 
menciptakan suasana musik yang hidup dan mengalun, menjadi pengikat 
bagi seluruh ansambel (Mulyati & Munajar, 2024). Ketuk dimainkan 
dengan teknik perkusi yang presisi secara matematis, menciptakan pola 
ritme yang jernih dan mengalir, yang berfungsi sebagai elemen pengikat 
dasar bagi ansambel musik. 

Dalam penelitian fungsi ketuk pada gamelan lainnya, M. F. Falah 
dkk., (Falah et al., 2022)mengungkapkan prinsip-prinsip matematika yang 
rumit yang mendasari pertunjukan ketuk, dengan rumus-rumus deret 
aritmatika spesifik yang mengatur setiap ketukan perkusi. Misalnya, 
penelitian ini menunjukkan bahwa ketukan ketuk mengikuti pola yang 
presisi di mana mn = 2n - 1, yang menunjukkan pendekatan terstruktur 
untuk menciptakan koherensi ritme. Penelitian ini menyoroti bahwa 
teknik-teknik presisi ini tidak acak, melainkan diperhitungkan dengan 
cermat untuk menghasilkan suara harmonis yang terintegrasi dengan 
mulus dalam ansambel musik. Dengan menerapkan metode perkusi yang 



37 
 

terstruktur secara matematis, musisi dapat menghasilkan pola ritme yang 
menciptakan atmosfer musik yang hidup dan bergelombang, yang 
menghubungkan dan mengikat semua elemen instrumental. 

b. Kendang: Pengatur Tempo dan Dinamika 

Kendang berperan sebagai alat musik yang mengatur tempo, 
dinamika, dan ekspresi musik dalam gamelan Ketuk Tilu. “Teknik 
permainan kendang melibatkan berbagai pola tepukan (tepak) yang 
disebut garap, yang disesuaikan dengan karakter lagu dan gerakan tari 
(Ratnawati, 2018). Peran kendang sangat vital dalam mengarahkan 
keseluruhan ansambel sehingga tercipta keselarasan antara musik dan tari. 
Variasi garap yang dimainkan oleh kendang memperkaya dinamika 
pertunjukan dan memberikan nuansa ekspresif yang khas pada gamelan 
Ketuk Tilu. 

Garap kendang dalam Ketuk Tilu terdiri dari beberapa bagian 
seperti angkatan wirahma, tataran wirahma, dan pungkasan wirahma, yang 
masing-masing memiliki pola tepak khusus. Pemain kendang harus 
menguasai teknik ini untuk memberikan variasi dan aksentuasi yang tepat, 
sehingga musik menjadi dinamis dan ekspresif (Ratnawati, 2018). 
Penguasaan garap yang baik memungkinkan kendang mengarahkan 
suasana pertunjukan serta menyesuaikan irama dengan gerakan tari dan 
respons penonton. 

Selain itu, kendang juga berfungsi sebagai pijakan tarian, 
membantu penari menjaga sinkronisasi gerak dengan musik. Teknik 
kendang yang baik dapat memperkuat karakter pertunjukan dan 
meningkatkan interaksi antara pemain, penari, dan penonton (Widiarti & 
Kusno, 2025). Peran kendang sebagai penghubung ini memperkuat kohesi 
keseluruhan pertunjukan, menciptakan pengalaman bersama yang 
harmonis dan berenergi. Selain itu, kendang memberikan nuansa 
emosional yang menggerakkan suasana hati semua yang terlibat dalam 
pertunjukan. 

c. Rebab: Pengelaborasi Melodi 

Rebab adalah instrumen melodi yang mengelaborasi melodi dasar 
dalam gamelan Ketuk Tilu. “Teknik permainan rebab melibatkan 
improvisasi melodi yang halus dan ekspresif, dengan variasi nada yang 
mengikuti pola irama ketuk dan kendang” (Sumarsam, 1995). Rebab 
berfungsi sebagai elemen penghubung antara alat musik ritmis dan vokal, 
memperkaya tekstur musik secara keseluruhan. Kehalusan permainan 
rebab menambah kedalaman emosional dan dinamika dalam pertunjukan 
gamelan Ketuk Tilu. 



38 
 

Interaksi antara rebab menciptakan dialog musikal yang 
memperkaya tekstur musik gamelan Ketuk Tilu, memberikan nuansa yang 
khas dan menggugah jiwa (Gaby, 2025). Dialog musikal ini 
memungkinkan improvisasi kreatif yang memperkuat ekspresi emosional 
dan dinamika pertunjukan. Selain itu, hubungan antar rebab juga 
mencerminkan keharmonisan dan keterikatan erat dalam ansambel 
gamelan Ketuk Tilu. 

d. Kecrek: Aksen Ritmis 

Kecrek adalah alat pukul kecil yang memberikan aksen ritmis 
tambahan dalam gamelan Ketuk Tilu. Teknik permainan kecrek 
menekankan pada ketepatan dan kecepatan pukulan untuk menambah 
warna ritmis dan memperkuat pola irama utama (Sumarsam, 1995). 
Keberadaan kecrek menambah variasi dinamika yang membuat 
pertunjukan terasa lebih hidup dan menarik. Selain itu, kecrek juga 
berfungsi sebagai pengikat ritmis yang memperkuat koordinasi antar 
pemain dalam ansambel. 

Kecrek sering dimainkan bersamaan dengan ketuk dan kendang 
untuk menciptakan pola ritmis yang kompleks dan menarik, sehingga 
musik menjadi lebih hidup dan bersemangat (Mulyati & Munajar, 2024). 
Kecrek memberikan aksen tajam yang menambahkan variasi dan warna 
suara dalam keseluruhan ansambel gamelan Ketuk Tilu. Kehadirannya 
memperkuat ketukan dasar dan membantu memperjelas perubahan pola 
ritme selama pertunjukan. 

e. Interaksi Dinamis Antar Alat Musik 

Salah satu keunikan gamelan Ketuk Tilu adalah interaksi dinamis 
antar alat musik yang saling melengkapi. “Ketuk memberikan pola irama 
dasar yang stabil, kendang mengatur tempo dan dinamika, rebab 
mengelaborasi melodi, kecrek menambah aksen ritmis, dan sinden 
menyanyikan lagu pengiring” (Sumarsam, 1995). Kolaborasi yang 
harmonis dari berbagai instrumen ini menciptakan tekstur musik yang 
kaya dan menghadirkan pengalaman pertunjukan yang hidup dan penuh 
ekspresi. 

Interaksi ini menciptakan musik yang mengalir dan hidup, 
mampu menyesuaikan dengan gerakan tari ibing Ketuk Tilu yang energik 
dan lincah. Teknik permainan yang responsif dan improvisatif 
memungkinkan pertunjukan menjadi dinamis dan penuh ekspresi 
(Mulyadi, 2023). Keselarasan antara musik dan tari ini memperkuat daya 
tarik pertunjukan serta meningkatkan keterlibatan penonton secara 
emosional. 



39 
 

f. Hubungan Pola Irama dengan Gerakan Tari 

Pola irama gamelan Ketuk Tilu sangat erat kaitannya dengan 
gerakan tari ibing Ketuk Tilu. Gerakan tari yang terdiri dari goyang, 
pencak, muncid, gitek, dan geol mengikuti pola irama musik secara ketat, 
menciptakan keselarasan antara suara dan gerak (Gaby, 2025). Keselarasan 
antara pola irama dan gerakan tari ini menonjolkan keindahan harmoni 
yang khas dalam pertunjukan Ketuk Tilu. Dengan sinkronisasi yang tepat, 
setiap perubahan irama turut mengarahkan ekspresi gerak penari menjadi 
lebih hidup dan bermakna. 

Menurut penelitian Ida Mulyati dan Mas Nanu Munajar (2024), 
“pola lantai dan penampilan tari Ketuk Tilu dibagi dalam beberapa bagian 
yang disesuaikan dengan struktur musik gamelan, mulai dari pembuka, isi 
lagu, hingga penutup. Musik gamelan menjadi penggerak utama bagi 
penari, sehingga teknik permainan harus sangat terkoordinasi dan 
adaptif.” Koordinasi yang intens antara musik dan tari ini memastikan 
kelancaran alur pertunjukan serta memperkuat komunikasi emosional 
antara pelaku seni dan penonton. 

3.3 Ciri Khas Suara dan Suasana Musik Ketuk Tilu 
Musik Ketuk Tilu merupakan salah satu bentuk gamelan 

tradisional Sunda yang memiliki ciri khas suara dan suasana yang sangat 
unik dan khas. Musik ini tidak hanya berfungsi sebagai pengiring tarian 
dan ritual, tetapi juga sebagai media ekspresi budaya yang mampu 
menggugah jiwa dan menciptakan suasana emosional yang mendalam. Ciri 
khas suara dan suasana musik Ketuk Tilu tercipta dari perpaduan 
instrumen yang menghasilkan nuansa lembut, melankolis, dan mendayu-
dayu, dengan dominasi suara rebab yang memberikan warna melodi halus 
dan ekspresif. Irama ketuk yang berulang dan kendang yang ritmis 
menciptakan suasana yang mengalun dan menghipnotis, sering dikaitkan 
dengan suasana mistis dan emosional dalam pertunjukan tradisional 
seperti tarian ibing dan ronggeng. 

Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam ciri khas 
suara dan suasana musik Ketuk Tilu berdasarkan kajian akademik dan 
literatur terpercaya. 

3.3.1 Karakteristik Suara Musik Ketuk Tilu 

a. Dominasi Suara Rebab  

Salah satu ciri khas paling menonjol dalam musik Ketuk Tilu 
adalah dominasi suara rebab. “Rebab, alat musik gesek yang menghasilkan 
suara lembut dan melankolis, berperan sebagai instrumen melodi utama 
yang menghidupkan warna musikal gamelan” (Sumarsam, 1995). Suara 



40 
 

rebab memberikan nuansa ekspresif yang mampu menyampaikan emosi 
mendalam, mulai dari kesedihan, kerinduan, hingga kegembiraan yang 
halus. 

Menurut Sedyawati (1991), “perpaduan suara rebab dalam Ketuk 
Tilu memberikan kesan atmosfer yang mistis dan spiritual, yang sangat 
sesuai dengan fungsi musik ini dalam pertunjukan ritual dan tarian 
tradisional.” Suara rebab yang khas tersebut mampu menghadirkan 
nuansa magis yang memperdalam pengalaman emosional dan makna 
simbolis dalam setiap pertunjukan Ketuk Tilu. 

b. Pola Irama Ketuk yang Berulang 

Ketuk, alat musik utama yang terdiri dari tiga buah gong kecil, 
memainkan pola irama yang berulang dan konsisten. Pola ketukan tiga ini 
menjadi fondasi ritmis yang mengikat seluruh ansambel gamelan Ketuk 
Tilu (Spiller, 2005). Pola irama ini menciptakan suasana musik yang 
mengalun dan berdenyut, memberikan rasa stabilitas dan kontinuitas 
dalam pertunjukan. 

Pola ketuk yang berulang ini juga berfungsi sebagai pengatur 
tempo dan ritme, membantu instrumen lain seperti kendang dan kecrek 
untuk berinteraksi secara harmonis. Pola irama ini sering kali diibaratkan 
sebagai denyut nadi musik yang menghidupkan seluruh pertunjukan 
(Gaby, 2025). Keberadaan pola ketuk yang konsisten ini menjadi dasar 
yang kokoh bagi pengembangan variasi musikal dan menjaga kesatuan 
ansambel selama pertunjukan berjalan. 

c. Kendang dan Kecrek: Dinamika Ritmis 

Kendang, drum yang mengatur tempo dan dinamika, 
memberikan warna ritmis yang variatif dan dinamis dalam musik Ketuk 
Tilu. “Teknik permainan kendang yang kompleks dan responsif 
menciptakan pola ritmis yang hidup dan penuh ekspresi” (Sumarsam, 
1995). Kendang mampu menyesuaikan tempo dengan gerakan tari dan 
suasana pertunjukan, sehingga musik menjadi sangat interaktif dan 
responsif. 

Kecrek, alat pukul kecil yang memberikan aksen ritmis, 
menambah warna dan tekstur ritmis dalam ansambel. Kecrek memberikan 
aksen tajam pada pola irama, memperkaya dinamika musik dan 
meningkatkan semangat pertunjukan (Fanani et al., 2020). Suara kecrek 
yang cepat dan tajam juga membantu menegaskan perubahan pola serta 
menjaga energi musik tetap hidup dan dinamis. 

 



41 
 

d. Suara Gong sebagai Penanda Siklus 

Gong dalam gamelan Ketuk Tilu memiliki suara yang dalam dan 
bergema, berfungsi sebagai penanda siklus lagu atau bagian tertentu dalam 
musik (Spiller, 2005). Suara gong memberikan kesan monumental dan 
sakral, menambah dimensi spiritual dalam pertunjukan. Suara gong yang 
bergema juga membantu pemain dan penonton memahami struktur musik 
yang sedang berlangsung, sekaligus memperkuat suasana mistis dan 
khidmat dalam pertunjukan Ketuk Tilu. 

3.3.2 Suasana Musik Ketuk Tilu: Mendayu-dayu dan Menggugah 

Jiwa 

a. Nuansa Lembut dan Melankolis 

Suasana musik Ketuk Tilu dikenal mendayu-dayu dan melankolis, 
yang tercipta dari perpaduan suara instrumen yang lembut dan ekspresif. 
Dominasi rebab memberikan warna melodi yang halus dan penuh 
perasaan, mampu menyentuh perasaan pendengar secara emosional 
(Sedyawati, 1991). Keindahan suara rebab yang khas ini menjadikan musik 
Ketuk Tilu bukan hanya hiburan, tetapi juga sarana ekspresi jiwa dan 
refleksi spiritual. 

Menurut Ohorella dkk. (2024), “musik Ketuk Tilu sering 
dikaitkan dengan suasana hati yang tenang, penuh kerinduan, dan reflektif. 
Musik ini mampu menciptakan atmosfer yang intim dan mendalam, yang 
mengajak pendengar untuk meresapi makna dan nilai-nilai budaya yang 
terkandung.” Keunikan tersebut menjadikan Ketuk Tilu sebagai media 
penting dalam pelestarian tradisi dan penguatan identitas budaya 
masyarakat Sunda. 

b. Suasana Mistis dan Spiritual 

Musik Ketuk Tilu juga memiliki suasana mistis yang kuat, 
terutama dalam konteks pertunjukan ritual dan tarian tradisional seperti 
ibing Ketuk Tilu dan ronggeng. Suara gamelan yang mengalun dan pola 
irama yang berulang menciptakan efek hipnotis yang mendukung fungsi 
spiritual pertunjukan (Mulyadi, 2023). Suara dan pola irama tersebut 
menstimulasi keadaan transenden yang membantu peserta dan penonton 
merasakan kehadiran dunia spiritual. Atmosfer ini memperkuat makna 
simbolis serta kekayaan nilai budaya yang melekat dalam setiap 
pertunjukan ritual dan tarian tradisional ini. 

Sedyawati (1991) menjelaskan bahwa “suasana mistis ini 
berkaitan dengan kepercayaan masyarakat Sunda terhadap hubungan 
antara manusia, alam, dan dunia roh. Musik Ketuk Tilu menjadi medium 
untuk menghubungkan dunia nyata dengan dunia gaib, sehingga 



42 
 

pertunjukan menjadi sarana komunikasi spiritual.” Melalui musik dan 
tarian, Ketuk Tilu menghidupkan nilai-nilai kosmologi Sunda yang 
mengajarkan keharmonisan antara manusia dan alam semesta. 

c. Suasana Hidup dan Dinamis 

Meskipun memiliki nuansa lembut dan mistis, musik Ketuk Tilu 
juga sangat hidup dan dinamis. Interaksi antara ketuk, kendang, kecrek, 
dan instrumen melodi menciptakan pola ritmis yang bergerak dan 
berdenyut, memberikan energi dan semangat dalam pertunjukan (Spiller, 
2005). Variasi tempo dan dinamika yang dikendalikan secara cermat oleh 
para pemain menjadikan musik Ketuk Tilu selalu segar dan penuh kejutan. 
Energi tersebut mendorong ekspresi tari yang hidup, sehingga 
pertunjukan terasa komunikatif dan mengena bagi penonton. 

Suasana hidup ini sangat penting dalam mendukung pertunjukan 
tarian rakyat yang energik dan interaktif. Musik Ketuk Tilu mampu 
menggerakkan penari dan penonton, menciptakan pengalaman seni yang 
menyenangkan dan menggugah jiwa. 

3.3.3 Hubungan Suara dan Suasana dengan Fungsi Sosial dan 

Budaya 

Ciri khas suara dan suasana musik Ketuk Tilu tidak dapat 
dipisahkan dari fungsi sosial dan budaya yang melekat padanya. “Musik ini 
berakar dari tradisi agraris masyarakat Sunda dan berfungsi sebagai media 
ritual, hiburan, dan ekspresi sosial” (Sumarsam, 1995). Sebagai bagian 
integral dari kehidupan masyarakat, musik Ketuk Tilu menggambarkan 
nilai-nilai kebersamaan, harmoni, dan keseimbangan antara manusia 
dengan lingkungan sekitarnya. Fungsi sosialnya yang multifungsi 
memperkuat ikatan komunitas serta menjaga kelangsungan tradisi secara 
turun-temurun. 

Suara yang mendayu-dayu dan suasana mistis mendukung fungsi 
ritual dalam upacara panen, permohonan hujan, dan hajat bumi. 
Sementara itu, dinamika ritmis dan suasana hidup mendukung fungsi 
hiburan dan pergaulan dalam pertunjukan rakyat seperti Ronggeng 
Gunung, Doger, dan Topeng Banjet (Widiarti & Kusno, 2025). Kontras 
antara nuansa mistis dan energik ini mencerminkan fleksibilitas musik 
Ketuk Tilu dalam menyesuaikan konteks sosial dan budaya yang berbeda. 
Kemampuan ini menjadikan gamelan Ketuk Tilu sebagai elemen penting 
yang memperkaya kehidupan tradisional masyarakat Sunda. 

Menurut Henry Spiller (2005), “musik Ketuk Tilu menjadi simbol 
identitas budaya Sunda yang hidup, yang mampu mengikat komunitas dan 
memperkuat rasa solidaritas serta kebersamaan.” Musik Ketuk Tilu tidak 



43 
 

hanya berfungsi sebagai hiburan tetapi juga sebagai sarana pelestarian 
warisan budaya yang memperkuat jati diri masyarakat Sunda. Melalui 
pertunjukan dan partisipasi aktif, generasi muda diajak untuk menghargai 
dan meneruskan tradisi ini sebagai bagian dari identitas kolektif mereka. 

3.4 Simpulan 
Alat musik utama dalam gamelan Ketuk Tilu terdiri dari ketuk, 

rebab, kendang, gong, kecrek, dan sinden, yang masing-masing memiliki 
peran dan fungsi penting dalam membentuk karakter musik gamelan ini. 
Ketuk sebagai alat utama memberikan pola irama khas, rebab 
mengelaborasi melodi, kendang mengatur irama dan dinamika, gong 
menandai siklus lagu, kecrek memberikan aksen ritmis, dan sinden 
menyanyikan lagu pengiring. 

Keseluruhan alat musik ini bekerja secara sinergis menciptakan 
ansambel yang harmonis dan dinamis, yang menjadi ciri khas gamelan 
Ketuk Tilu. Musik yang dihasilkan tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga 
mengandung nilai estetika, sosial, dan spiritual yang mendalam, 
menjadikan gamelan Ketuk Tilu sebagai warisan budaya Sunda yang kaya 
dan bernilai tinggi. 

Pola irama dan teknik permainan gamelan Ketuk Tilu memiliki 
karakteristik yang khas dan kompleks, terdiri dari tiga bagian utama: arang-
arang atau bubuka, isi lagu, dan arang-arang penutup. Ketuk sebagai alat 
utama memberikan pola irama dasar yang berulang dan stabil, kendang 
mengatur tempo dan dinamika dengan teknik garap yang variatif, 
sementara rebab mengelaborasi melodi dengan improvisasi ekspresif. 
Kecrek menambah aksen ritmis yang memperkaya tekstur musik. 

Interaksi dinamis antar alat musik menciptakan musik yang hidup 
dan mengalir, sangat erat kaitannya dengan gerakan tari ibing Ketuk Tilu 
yang energik dan lincah. Teknik permainan yang responsif dan 
improvisatif memungkinkan pertunjukan gamelan Ketuk Tilu menjadi 
pengalaman seni yang menggugah jiwa dan kaya makna budaya. 

Musik Ketuk Tilu memiliki ciri khas suara yang mendayu-dayu 
dan menggugah jiwa, yang tercipta dari perpaduan instrumen seperti 
ketuk, rebab, kendang, gong, dan kecrek. Dominasi suara rebab 
memberikan warna melodi yang halus dan ekspresif, sementara pola irama 
ketuk yang berulang dan kendang yang ritmis menciptakan suasana musik 
yang mengalun dan menghipnotis. 

Suasana musik Ketuk Tilu dikenal lembut, melankolis, mistis, 
sekaligus hidup dan dinamis, mencerminkan fungsi sosial dan budaya yang 
kompleks dalam masyarakat Sunda. Musik ini tidak hanya sebagai hiburan, 



44 
 

tetapi juga sebagai media ritual dan ekspresi budaya yang mampu 
menggugah perasaan dan memperkuat identitas komunitas. 

Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu merupakan warisan 
budaya Sunda yang kaya nilai estetika, spiritual, dan sosial, yang terus 
hidup dan berkembang dalam konteks pertunjukan tradisional hingga 
masa kini. 

 

  



45 
 

Bab 4  

Fungsi Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk 

Tilu 
 

 

4.1 Fungsi Gamelan Ketuk Tilu sebagai Pengiring Tarian dan 
Ritual Masyarakat Sunda 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu bentuk seni musik 
tradisional Sunda yang memiliki peran sentral dalam kehidupan budaya 
masyarakat Jawa Barat. Gamelan ini tidak hanya berfungsi sebagai alat 
musik pengiring, tetapi juga sebagai media ritual dan sarana komunikasi 
spiritual yang menghubungkan manusia dengan dunia leluhur. Fungsi 
gamelan Ketuk Tilu sangat erat kaitannya dengan tarian tradisional seperti 
ibing Ketuk Tilu dan ronggeng, serta pertunjukan rakyat seperti doger dan 
topeng banjet. Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam 
fungsi gamelan Ketuk Tilu dalam konteks pengiring tarian dan ritual 
masyarakat Sunda, berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

4.1.1 Gamelan Ketuk Tilu dalam Konteks Ritual dan Spiritual 

Pengiring Tarian Ibing Ketuk Tilu dan Ronggeng 

Gamelan Ketuk Tilu awalnya berfungsi sebagai pengiring tarian 
ibing Ketuk Tilu dan ronggeng, yang keduanya memiliki makna ritual dan 
spiritual yang mendalam dalam masyarakat Sunda (Ohorella et al., 2024). 
Tarian ibing Ketuk Tilu merupakan ekspresi budaya agraris yang 
mengandung unsur syukur atas hasil panen dan permohonan keselamatan 
bagi masyarakat. Dalam pertunjukan ini, gamelan Ketuk Tilu mengiringi 
gerakan penari yang dinamis dan penuh ekspresi, menciptakan suasana 
yang hidup dan menggugah jiwa. 

Ronggeng, sebagai penari dan penyanyi perempuan, memiliki 
peran sentral dalam pertunjukan ini. Ronggeng dianggap sebagai mediator 
spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan dunia roh leluhur 
(Sedyawati, 1991). Melalui tarian dan nyanyiannya yang diiringi gamelan 
Ketuk Tilu, ronggeng menyampaikan doa dan harapan masyarakat kepada 
kekuatan gaib yang diyakini dapat memberikan berkah dan perlindungan. 

4.1.2 Fungsi Ritual dalam Upacara Adat 

Dalam konteks ritual adat, gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai 



46 
 

media penghubung antara manusia dan alam gaib. Musik dan tarian yang 
diiringi gamelan ini menjadi bagian integral dari upacara panen, 
permohonan hujan, dan hajat bumi yang bertujuan untuk menjaga 
keseimbangan alam dan keberlangsungan hidup masyarakat agraris 
(Mulyadi, 2023). Peran tersebut menegaskan pentingnya gamelan Ketuk 
Tilu sebagai sarana spiritual yang memperkuat ikatan kosmis antara 
manusia, alam, dan dunia roh dalam budaya Sunda. 

Sedyawati (1991) menegaskan bahwa “gamelan Ketuk Tilu bukan 
sekadar hiburan, tetapi sarana spiritual yang memiliki kekuatan magis 
dalam menjaga keharmonisan antara manusia dan lingkungan. Suara 
gamelan yang mendayu-dayu dan pola irama yang berulang menciptakan 
suasana mistis yang mendukung fungsi ritual tersebut.” Gamelan ini 
menjadi wahana ekspresi kepercayaan dan nilai-nilai budaya yang 
mengakar kuat dalam masyarakat Sunda, sekaligus memperkuat rasa 
kebersamaan dan ketenangan batin. 

4.1.3 Gamelan Ketuk Tilu dalam Pertunjukan Doger dan Topeng 

Banjet 

Selain mengiringi tarian ibing Ketuk Tilu dan ronggeng, gamelan 
Ketuk Tilu juga digunakan dalam pertunjukan Doger dan Topeng Banjet, 
yang merupakan bagian dari tradisi seni rakyat Sunda (Spiller, 2005). 
Penggunaan gamelan Ketuk Tilu dalam berbagai pertunjukan ini 
menunjukkan fleksibilitasnya dalam mengakomodasi berbagai bentuk 
ekspresi seni tradisional. Hal ini juga menguatkan peran gamelan sebagai 
media penghubung sosial dan budaya yang menyatukan masyarakat 
melalui kegiatan seni. 

a. Doger 

Doger adalah pertunjukan rakyat yang menggabungkan musik, 
tari, dan drama, yang sangat hidup dan interaktif di masyarakat Sunda, 
khususnya di daerah Subang dan Karawang, Jawa Barat (V. A. Hidayat, 
2021). Gamelan Ketuk Tilu menjadi pengiring utama dalam pertunjukan 
doger, memberikan irama dan dinamika yang mengatur tempo serta 
suasana adegan, sehingga menciptakan pertunjukan yang menarik dan 
komunikatif (V. A. Hidayat, 2021).  Peran gamelan Ketuk Tilu dalam 
Doger tidak hanya sebagai pengiring musik, tetapi juga sebagai alat 
komunikasi antar pemain untuk mengatur alur cerita dan ekspresi. 
Integrasi musik dan drama ini memperkaya pengalaman estetika sekaligus 
memperkuat nilai-nilai komunitas dalam budaya Sunda. 

Dalam doger, gamelan Ketuk Tilu berperan sebagai pengatur 
ritme yang hidup, memungkinkan interaksi aktif antara pemain musik, 



47 
 

penari, dan penonton. Penari perempuan (ronggeng) menjadi pusat 
pertunjukan yang tidak hanya menari tetapi juga menyanyi dan 
berinteraksi dengan penonton, yang sering kali turut serta menari bersama 
atau memilih pasangan menari secara langsung (Herdiani, 2014; V. A. 
Hidayat, 2021). Interaksi ini menciptakan suasana sosial yang hangat dan 
dinamis, menjadikan doger sebagai media hiburan sekaligus ruang 
pergaulan masyarakat. 

Pertunjukan doger juga memiliki struktur yang khas, diawali 
dengan pengenalan penari dan musik pembuka, kemudian dilanjutkan 
dengan tarian dan nyanyian yang diiringi gamelan Ketuk Tilu. Musik 
gamelan yang digunakan terdiri dari kendang besar dan kecil, terompet, 
kecrek, gong, kempul, dan instrumen lainnya yang memberikan warna 
suara yang khas dan ritmis (V. A. Hidayat, 2021). Pola irama gamelan 
Ketuk Tilu yang berulang dan dinamis sangat sesuai untuk mengiringi 
gerakan tari yang ekspresif dan improvisatif. 

Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu dalam pertunjukan doger 
bukan hanya sebagai pengiring musik, tetapi menjadi elemen yang hidup 
dan integral dalam membangun suasana pertunjukan yang interaktif dan 
komunikatif, memperkuat hubungan sosial dan budaya dalam komunitas 
Sunda (Gaby, 2025; V. A. Hidayat, 2021). Gamelan Ketuk Tilu berperan 
sebagai penghubung emosional yang menguatkan ikatan antarpenonton 
dan pelaku seni, menciptakan rasa kebersamaan yang mendalam. 
Keberadaan musik ini juga mendorong partisipasi aktif masyarakat dalam 
mempertahankan dan mengembangkan tradisi budaya mereka. 

b. Topeng Banjet 

Topeng Banjet merupakan pertunjukan topeng tradisional khas 
Sunda yang menggabungkan unsur tari dan drama, sehingga menciptakan 
sebuah kesenian yang kaya akan ekspresi visual dan naratif. Pertunjukan 
ini menampilkan para pemain yang mengenakan topeng dengan karakter 
yang berbeda-beda, yang kemudian menghidupkan cerita melalui gerakan 
tari dan dialog dramatis. Gamelan Ketuk Tilu menjadi pengiring utama 
dalam pertunjukan ini, memainkan peran penting dalam mengatur suasana 
dan dinamika adegan. 

Menurut Sedyawati (1991), musik gamelan Ketuk Tilu dalam 
Topeng Banjet memiliki pola irama yang fleksibel dan dinamis, yang 
mampu menyesuaikan dengan perubahan adegan dan ekspresi karakter. 
Fleksibilitas ini memungkinkan gamelan untuk memperkuat narasi cerita 
dan mengiringi perubahan mood pertunjukan secara efektif. Musik 
gamelan tidak hanya sebagai latar, tetapi juga sebagai elemen yang 
memperdalam makna simbolik dan emosional dari setiap adegan. 



48 
 

Lebih jauh, Topeng Banjet menggunakan musik dan tari sebagai 
media penyampaian pesan moral dan sosial kepada penonton. Melalui 
simbolisme topeng dan narasi yang dibawakan, pertunjukan ini 
mengajarkan nilai-nilai kehidupan, kritik sosial, dan norma budaya yang 
penting dalam masyarakat Sunda. Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu 
berperan sebagai penguat pesan budaya dan moral dalam seni pertunjukan 
ini. 

4.1.4 Fungsi Sosial dan Budaya Gamelan Ketuk Tilu 

a. Media Komunikasi Sosial 

Gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai media komunikasi sosial 
yang mempererat hubungan antaranggota komunitas. “Pertunjukan yang 
diiringi gamelan ini sering kali menjadi momen penting dalam kehidupan 
masyarakat, seperti pesta panen, perayaan adat, dan acara pergaulan” 
(Sumarsam, 1995). Melalui pertunjukan tersebut, nilai-nilai solidaritas dan 
saling menghormati dapat diperkuat secara alami dalam suasana yang 
penuh kegembiraan. Selain itu, gamelan Ketuk Tilu juga menjadi sarana 
untuk melestarikan tradisi dan mentransmisikan kearifan lokal kepada 
generasi berikutnya. 

Melalui musik dan tarian, masyarakat menyampaikan nilai-nilai 
budaya, norma sosial, dan identitas komunitas. Gamelan Ketuk Tilu 
menjadi simbol kebersamaan dan solidaritas yang mengikat masyarakat 
Sunda. Keberlanjutan tradisi ini memastikan warisan budaya tetap hidup 
dan relevan di tengah perubahan zaman. 

b. Media Ekspresi Budaya dan Identitas 

Gamelan Ketuk Tilu juga merupakan ekspresi budaya yang 
mencerminkan kearifan lokal dan identitas masyarakat Sunda. Musik dan 
tarian yang diiringi gamelan ini mengandung nilai-nilai estetika, filosofi, 
dan spiritual yang diwariskan secara turun-temurun (Mulyadi, 2023). Nilai-
nilai tersebut membentuk fondasi kuat bagi pelestarian tradisi sekaligus 
menginspirasi kreativitas dalam adaptasi budaya masa kini. Pertunjukan 
gamelan Ketuk Tilu menjadi sarana pelestarian budaya yang hidup, yang 
terus berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa 
kehilangan akar tradisionalnya. 

4.2 Peran Gamelan Ketuk Tilu dalam Upacara Panen, Meminta 
Hujan, Hajat Bumi, dan Acara Pergaulan 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya Sunda 
yang memiliki peran penting dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat, 
khususnya dalam konteks ritual adat dan sosial. Musik gamelan ini tidak 



49 
 

hanya berfungsi sebagai alat musik pengiring, tetapi juga sebagai media 
simbolik yang mengandung nilai spiritual, sosial, dan budaya yang 
mendalam. Dalam masyarakat agraris Sunda, gamelan Ketuk Tilu secara 
tradisional digunakan dalam upacara panen, ritual meminta hujan, hajat 
bumi, serta acara pergaulan dan hiburan yang mempererat hubungan 
sosial antaranggota komunitas. Penjelasan berikut akan menguraikan 
secara rinci peran gamelan Ketuk Tilu dalam berbagai konteks tersebut 
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

4.2.1 Gamelan Ketuk Tilu dalam Upacara Panen 

a. Ungkapan Syukur kepada Dewi Sri 

Upacara panen padi merupakan salah satu ritual agraris yang 
sangat penting dalam masyarakat Sunda. Gamelan Ketuk Tilu digunakan 
sebagai pengiring dalam upacara ini sebagai bentuk ungkapan syukur 
kepada Dewi Sri, dewi padi dan kesuburan yang sangat dihormati 
(Mulyadi, 2023). Musik gamelan yang mengalun lembut dan ritmis 
menciptakan suasana sakral dan penuh harapan. 

Menurut Sedyawati (1991), gamelan Ketuk Tilu dalam upacara 
panen berfungsi sebagai media komunikasi antara manusia dan alam gaib, 
khususnya dalam mengucapkan terima kasih atas hasil panen yang 
melimpah dan memohon agar kesuburan tanah tetap terjaga. Pola irama 
dan instrumen gamelan yang khas mendukung suasana spiritual yang 
mendalam, memperkuat makna ritual tersebut. 

b. Simbolisme dan Fungsi Sosial 

Selain fungsi ritual, upacara panen yang diiringi gamelan Ketuk 
Tilu juga memiliki fungsi sosial, yaitu mempererat solidaritas dan 
kebersamaan antaranggota komunitas. Pertunjukan musik dan tarian 
menjadi momen berkumpul yang memperkuat ikatan sosial dan identitas 
budaya masyarakat (Spiller, 2005). Kegiatan ini juga memberikan 
kesempatan bagi masyarakat untuk saling berbagi pengalaman dan 
menjaga tradisi agar tetap hidup. Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu 
tidak hanya melestarikan nilai-nilai budaya, tetapi juga memperkuat 
struktur sosial yang kokoh dalam komunitas. 

4.2.2 Gamelan Ketuk Tilu dalam Ritual Meminta Hujan 

a. Konteks Agraris dan Kepercayaan Tradisional 

Ritual meminta hujan merupakan upacara penting dalam 
masyarakat agraris Sunda yang sangat bergantung pada curah hujan untuk 
keberhasilan pertanian. Gamelan Ketuk Tilu digunakan sebagai pengiring 
dalam ritual ini untuk menciptakan suasana yang sakral dan penuh harapan 



50 
 

(Ohorella et al., 2024). Melodi dan irama gamelan yang khas membantu 
membangun konsentrasi spiritual sekaligus memperkuat doa dan harapan 
masyarakat akan hujan yang melimpah. Suara gamelan tersebut juga 
berfungsi sebagai medium komunikasi dengan alam gaib, mempererat 
hubungan harmonis antara manusia dan lingkungan sekitarnya. 

Musik gamelan yang mengalun dengan pola irama yang berulang 
dan mendayu-dayu dipercaya dapat memanggil kekuatan alam dan roh 
leluhur agar menurunkan hujan. Suara rebab yang dominan dalam 
gamelan Ketuk Tilu memberikan warna melodi yang halus dan ekspresif, 
memperkuat suasana spiritual (Widiarti & Kusno, 2025). Kehalusan suara 
rebab ini juga menciptakan nuansa kedamaian yang mendalam, membantu 
peserta ritual memasuki keadaan meditatif dan fokus. Dengan demikian, 
harmoni antara irama gamelan dan melodi rebab memperkuat ikatan 
antara manusia, alam, dan dunia roh dalam konteks budaya Sunda. 

b. Makna Simbolis dan Fungsi Ritual 

Menurut Sedyawati (1991), gamelan Ketuk Tilu dalam ritual 
meminta hujan bukan hanya sebagai hiburan, tetapi sebagai sarana 
komunikasi magis yang menghubungkan manusia dengan kekuatan alam. 
Musik dan tarian yang diiringi gamelan ini menjadi media doa dan 
permohonan yang diyakini memiliki kekuatan spiritual. 

4.2.3 Gamelan Ketuk Tilu dalam Hajat Bumi 

a. Upacara Keselamatan dan Kesejahteraan 

Hajat bumi adalah upacara adat yang bertujuan untuk memohon 
keselamatan, kesejahteraan, dan kelestarian alam sekitar. Gamelan Ketuk 
Tilu menjadi bagian integral dari upacara ini, mengiringi tarian dan ritual 
yang dilakukan untuk menjaga keseimbangan antara manusia dan alam 
(Spiller, 2005). Musik gamelan yang mengiringi upacara ini memperkuat 
makna simbolis dan mendalam dari setiap gerakan tarian dan doa yang 
dilantunkan. Dengan begitu, gamelan Ketuk Tilu tidak hanya 
menghadirkan keindahan seni, tetapi juga berfungsi sebagai wahana 
penghubung spiritual dalam pelestarian tradisi. 

Musik gamelan yang mengalun lembut dan ritmis menciptakan 
suasana khidmat dan penuh rasa hormat. Pola irama ketuk yang berulang 
dan kendang yang dinamis mendukung gerakan tari yang melambangkan 
kesuburan dan kekuatan alam (Sumarsam, 1995). Kombinasi suara 
tersebut memperkuat pesan simbolis yang ingin disampaikan melalui 
tarian, sekaligus membangkitkan rasa keterhubungan dengan alam. 
Suasana yang tercipta ikut memperdalam makna ritual dan memperkokoh 
komitmen masyarakat dalam menjaga keharmonisan lingkungan. 



51 
 

b. Fungsi Sosial dan Spiritual 

Selain fungsi ritual, hajat bumi yang diiringi gamelan Ketuk Tilu 
juga berfungsi sebagai media penguatan identitas budaya dan solidaritas 
sosial. Pertunjukan musik dan tari menjadi momen penting untuk 
mempererat hubungan antaranggota masyarakat serta menjaga warisan 
budaya leluhur (Mulyadi, 2023). Momen tersebut juga mendorong 
partisipasi aktif masyarakat dalam melestarikan tradisi dan memperkuat 
rasa kebanggaan akan akar budaya mereka. 

4.2.4 Gamelan Ketuk Tilu dalam Acara Pergaulan dan Hiburan 

a. Media Sosial dan Hiburan 

Selain fungsi ritual, gamelan Ketuk Tilu juga berperan penting 
dalam acara pergaulan dan hiburan masyarakat Sunda. Musik dan tarian 
yang diiringi gamelan ini menjadi sarana komunikasi sosial yang hidup dan 
interaktif (Spiller, 2005). Sarana ini memungkinkan masyarakat untuk 
mengekspresikan kebahagiaan, memperkuat hubungan sosial, dan 
menjalin keakraban secara natural dalam suasana yang penuh keceriaan. 

Dalam acara hajatan, pesta rakyat, dan pertemuan komunitas, 
gamelan Ketuk Tilu mengiringi pertunjukan tari seperti ronggeng dan 
doger yang menjadi ajang pergaulan dan ekspresi budaya. “Musik yang 
dinamis dan ritmis mendorong partisipasi aktif penonton dan penari, 
menciptakan suasana kegembiraan dan kebersamaan” (Sumarsam, 1995). 
Keaktifan dalam pertunjukan ini juga memperkuat ikatan sosial dan 
menumbuhkan rasa kekeluargaan antarwarga komunitas secara alami. 

b. Peran dalam Mempererat Hubungan Sosial 

Menurut Sedyawati (1991), “gamelan Ketuk Tilu dalam konteks 
hiburan dan pergaulan berfungsi sebagai media integrasi sosial yang 
mempererat hubungan antaranggota komunitas. Musik dan tari menjadi 
bahasa budaya yang menyatukan masyarakat, memperkuat identitas 
bersama, dan menjaga kelangsungan tradisi.” Melalui interaksi yang terjadi 
dalam pertunjukan, gamelan Ketuk Tilu membantu menghilangkan batas 
sosial dan membangun rasa saling pengertian antarwarga. Hal ini 
menjadikan seni tradisional tersebut sebagai jembatan budaya yang vital 
dalam menjaga keharmonisan dan keberlanjutan komunitas Sunda. 

4.2.5 Transformasi Fungsi Gamelan Ketuk Tilu 

a. Dari Ritual ke Hiburan 

Seiring perkembangan zaman, fungsi gamelan Ketuk Tilu 
mengalami transformasi dari yang awalnya sangat ritualistik menjadi lebih 
bersifat hiburan dan tontonan masyarakat luas (Mulyadi, 2023). Perubahan 



52 
 

ini terjadi terutama pada masa kolonial dan pasca-kolonial, ketika 
pertunjukan gamelan Ketuk Tilu mulai dipentaskan di luar konteks ritual 
adat. 

Transformasi ini menyebabkan gamelan Ketuk Tilu menjadi lebih 
fleksibel dalam bentuk dan penyajian, dengan penambahan unsur-unsur 
yang menarik bagi penonton modern tanpa menghilangkan nilai-nilai 
tradisionalnya (Spiller, 2005). Inovasi tersebut memungkinkan gamelan 
Ketuk Tilu untuk menjangkau audiens yang lebih luas sekaligus 
mempertahankan relevansinya di era kontemporer. Adaptasi ini juga 
membuka peluang kolaborasi dengan berbagai genre musik dan seni, 
sehingga memperkaya khazanah budaya Sunda. 

b. Pelestarian dan Pengembangan 

Meskipun mengalami perubahan fungsi, gamelan Ketuk Tilu 
tetap dilestarikan sebagai bagian dari warisan budaya Sunda. Upaya 
pelestarian dilakukan melalui pendidikan seni tradisional, festival budaya, 
dan dokumentasi seni (Ohorella et al., 2024). Langkah-langkah ini 
bertujuan agar gamelan Ketuk Tilu tetap dikenal dan dihargai oleh generasi 
muda serta masyarakat luas. 

Pengembangan gamelan Ketuk Tilu juga dilakukan dengan 
menggabungkan unsur-unsur modern dan lintas genre, sehingga seni ini 
tetap relevan dan diminati oleh generasi muda (Mulyadi, 2023). 
Pendekatan ini membuka ruang bagi kreativitas dan inovasi tanpa 
mengorbankan akar budaya yang menjadi ciri khas gamelan Ketuk Tilu. 
Selain itu, integrasi tersebut memperkuat daya tarik seni tradisional dalam 
konteks globalisasi dan dinamika perkembangan seni masa kini. 

4.3 Gamelan Ketuk Tilu sebagai Media Hiburan dan Ekspresi 
Sosial dalam Masyarakat 

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu bentuk seni tradisional 
Sunda yang memiliki sejarah panjang dan peran penting dalam kehidupan 
sosial dan budaya masyarakat Jawa Barat. Awalnya, gamelan ini berfungsi 
sebagai pengiring ritual agraris dan tarian tradisional yang sarat makna 
spiritual. Namun, seiring perkembangan zaman, terutama pada masa 
kolonial dan pasca-kolonial, fungsi gamelan Ketuk Tilu mengalami 
pergeseran signifikan dari ritual ke hiburan dan ekspresi sosial yang lebih 
luas. Gamelan Ketuk Tilu tidak hanya menjadi sarana hiburan yang 
menghibur masyarakat, tetapi juga media komunikasi, integrasi sosial, 
serta sumber penghidupan bagi para seniman dan penari ronggeng. 
Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam peran gamelan 
Ketuk Tilu sebagai media hiburan dan ekspresi sosial dalam masyarakat 



53 
 

Sunda berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

4.3.1 Perkembangan Fungsi Gamelan Ketuk Tilu dari Ritual ke 

Hiburan 

a. Fungsi Ritual Awal 

Pada awalnya, gamelan Ketuk Tilu berperan sebagai pengiring 
tarian ibing Ketuk Tilu dan ronggeng dalam konteks ritual agraris 
masyarakat Sunda. “Fungsi utama gamelan ini adalah sebagai media 
komunikasi spiritual yang menghubungkan manusia dengan dunia leluhur 
dan kekuatan alam, terutama dalam upacara panen, permohonan hujan, 
dan hajat bumi” (Sumarsam, 1995). Musik gamelan yang mendayu-dayu 
dan pola irama yang berulang menciptakan suasana sakral dan mistis yang 
mendukung makna ritual tersebut (Sedyawati, 1991). Keberadaan gamelan 
Ketuk Tilu dalam ritual tersebut memperkuat ikatan budaya dan spiritual 
yang menjadi landasan keseimbangan antara manusia, alam, dan alam gaib 
dalam kehidupan masyarakat Sunda. 

b. Pergeseran Fungsi pada Masa Kolonial 

Seiring masuknya pengaruh kolonialisme dan modernisasi, fungsi 
gamelan Ketuk Tilu mulai bergeser menjadi hiburan dan tontonan 
masyarakat yang lebih luas. Widiarti dan Kusno (2025) menjelaskan bahwa 
pada masa kolonial, pertunjukan Ketuk Tilu mulai dipentaskan di luar 
konteks ritual adat, seperti dalam acara hajatan, pesta rakyat, dan 
pertunjukan jalanan. 

Perubahan ini menyebabkan gamelan Ketuk Tilu menjadi lebih 
fleksibel dalam bentuk dan penyajian, dengan penambahan unsur-unsur 
yang menarik bagi penonton, seperti gerakan tari yang lebih dinamis dan 
interaksi antara penari dan penonton. Musik gamelan menjadi sarana 
hiburan yang mampu mengekspresikan berbagai emosi dan cerita rakyat 
(Spiller, 2005). Adaptasi ini membuat gamelan Ketuk Tilu tetap relevan 
dan hidup dalam berbagai konteks sosial, sekaligus menjaga kelestarian 
budaya melalui pembaruan yang kreatif. 

c. Fungsi Hiburan dan Ekspresi Sosial Pasca-Kolonial 

Pada masa pasca-kolonial, gamelan Ketuk Tilu semakin populer 
sebagai media hiburan yang digemari masyarakat luas. Pertunjukan Ketuk 
Tilu tidak hanya tampil dalam acara adat, tetapi juga dalam berbagai 
festival budaya, pagelaran seni, dan acara sosial lainnya (Sedyawati, 1991). 
Popularitas ini membantu memperluas jangkauan pengaruh gamelan 
Ketuk Tilu sekaligus memperkuat identitas budaya Sunda di tingkat 
nasional maupun internasional. 



54 
 

Gamelan Ketuk Tilu menjadi media ekspresi sosial yang hidup, di 
mana para seniman dan penari ronggeng dapat mengekspresikan 
kreativitas dan emosi mereka. “Pertunjukan ini juga menjadi ajang 
pergaulan dan interaksi sosial yang mempererat hubungan antaranggota 
komunitas” (Reffali & Jaenudin, 2023). Kesempatan ini tidak hanya 
memperkaya aspek artistik tetapi juga memperkuat solidaritas dan kohesi 
sosial dalam masyarakat Sunda. 

4.3.2 Gamelan Ketuk Tilu sebagai Media Hiburan 

a. Hiburan Tradisional yang Dinamis 

Gamelan Ketuk Tilu dikenal dengan musik yang dinamis dan 
ritmis, sangat cocok untuk mengiringi tarian yang energik seperti ronggeng 
dan doger. Musik ini mampu menciptakan suasana yang meriah dan 
menggembirakan, menjadikan pertunjukan Ketuk Tilu sebagai hiburan 
rakyat yang sangat digemari (Widiarti & Kusno, 2025). Keunikan irama 
gamelan ini juga membantu menstimulasi partisipasi aktif dari penonton, 
menciptakan suasana interaktif yang penuh semangat. Dengan demikian, 
Ketuk Tilu tidak hanya menghibur tetapi juga mempererat rasa 
kebersamaan dalam komunitas. 

Menurut Henry Spiller (2005), pertunjukan Ketuk Tilu sering kali 
berlangsung hingga larut malam, dengan interaksi yang intens antara 
penari, musisi, dan penonton. Musik gamelan yang mengalun bersama 
gerakan tari menciptakan pengalaman hiburan yang menyenangkan dan 
mengikat secara sosial. 

b. Media Ekspresi Emosi dan Kreativitas 

Dalam pertunjukan Ketuk Tilu, para seniman dan penari memiliki 
ruang untuk mengekspresikan emosi dan kreativitas mereka. Musik yang 
dihasilkan tidak kaku, melainkan fleksibel dan improvisatif, 
memungkinkan variasi dan inovasi dalam permainan (Sedyawati, 1991). 
Fleksibilitas ini mendorong kelangsungan tradisi dengan memberikan 
kebebasan bereksplorasi tanpa meninggalkan nilai-nilai budaya asli. Selain 
itu, improvisasi memperkaya pengalaman audiens dan menjaga kesegaran 
pertunjukan dari waktu ke waktu. 

Ekspresi ini juga terlihat dalam gerakan tari ronggeng yang lincah 
dan penuh ekspresi, yang diiringi oleh pola irama gamelan yang responsif 
dan dinamis. Interaksi antara musik dan tari menciptakan dialog seni yang 
hidup dan penuh makna (Sumarsam, 1995). Dialog seni ini memperkuat 
koneksi emosional antara penari, musisi, dan penonton, menjadikan 
pertunjukan semakin menarik dan berkesan. 



55 
 

4.3.3 Gamelan Ketuk Tilu sebagai Media Komunikasi dan 

Integrasi Sosial 

a. Media Komunikasi Budaya 

Gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai media komunikasi budaya 
yang menyampaikan nilai-nilai, cerita, dan tradisi masyarakat Sunda. Musik 
dan tarian yang diiringi gamelan ini menjadi bahasa budaya yang dapat 
dipahami dan dinikmati oleh berbagai lapisan masyarakat (Widiarti & 
Kusno, 2025). Melalui keindahan seni tersebut, pesan-pesan budaya dapat 
diwariskan secara efektif dari generasi ke generasi, menjaga 
kesinambungan identitas komunitas Sunda. Penggunaan simbol-simbol 
musikal dan gerak dalam pertunjukan memperkuat pemahaman kolektif 
akan sejarah dan filosofi hidup masyarakat Sunda. 

Menurut Henry Spiller (2005), “pertunjukan Ketuk Tilu juga 
menjadi sarana penyampaian kritik sosial dan pesan moral melalui lirik 
lagu dan ekspresi tari, yang memperkaya fungsi sosial seni ini.” Dengan 
demikian, Ketuk Tilu tidak hanya berperan sebagai hiburan, tetapi juga 
sebagai medium dialog dan refleksi masyarakat terhadap isu-isu kehidupan 
sehari-hari. 

b. Integrasi Sosial dan Penguatan Komunitas 

Pertunjukan Ketuk Tilu sering kali menjadi momen penting 
dalam kehidupan sosial masyarakat, seperti pesta perkawinan, hajatan, dan 
perayaan komunitas. Musik dan tari menjadi sarana integrasi sosial yang 
mempererat hubungan antaranggota komunitas dan memperkuat identitas 
budaya bersama (Sedyawati, 1991). Pertunjukan ini juga berfungsi sebagai 
media pelestarian nilai-nilai tradisional dan meningkatkan rasa kebanggaan 
terhadap warisan budaya lokal. 

Ohorella dkk. (2024) “menegaskan bahwa gamelan Ketuk Tilu 
membantu membangun solidaritas sosial dan menjaga keberlangsungan 
tradisi budaya melalui partisipasi aktif masyarakat dalam pertunjukan.” 
Partisipasi aktif ini memungkinkan masyarakat untuk saling berinteraksi 
dan berbagi pengalaman budaya secara langsung. Dengan demikian, 
gamelan Ketuk Tilu tidak hanya berperan sebagai hiburan, tetapi juga 
sebagai wahana edukasi dan pelestarian nilai-nilai sosial. 

c. Gamelan Ketuk Tilu sebagai Mata Pencaharian 

d. Peran Seniman dan Penari Ronggeng 

Pertunjukan Ketuk Tilu juga menjadi sumber penghidupan bagi 
para seniman dan penari ronggeng. Seni ini memberikan kesempatan bagi 
mereka untuk memperoleh penghasilan melalui pertunjukan di berbagai 
acara sosial dan budaya (Widiarti & Kusno, 2025). Selain itu, pendapatan 



56 
 

dari pertunjukan ini membantu menjaga keberlanjutan profesi seni 
tradisional dalam masyarakat. 

Menurut Henry Spiller (2005), “profesi penari ronggeng dalam 
pertunjukan Ketuk Tilu memiliki nilai sosial dan ekonomi yang signifikan, 
meskipun juga menghadapi tantangan terkait persepsi sosial dan 
perubahan zaman.” Penari ronggeng sering kali dihargai sebagai simbol 
keindahan dan keterampilan, namun mereka juga kerap mengalami stigma 
sosial yang mempengaruhi status dan kesejahteraan mereka. Perubahan 
sosial dan modernisasi menuntut adaptasi agar profesi ini tetap relevan 
dan dihormati dalam masyarakat kontemporer. 

e. Tantangan dan Peluang 

Meskipun berperan penting sebagai mata pencaharian, seniman 
Ketuk Tilu menghadapi tantangan seperti persaingan dengan hiburan 
modern dan perubahan minat masyarakat. Namun, upaya pelestarian dan 
inovasi seni membantu menjaga keberlangsungan profesi ini (Sedyawati, 
1991). Kolaborasi dengan media digital dan penyelenggaraan festival 
budaya menjadi strategi efektif untuk menarik minat generasi muda dan 
memperluas jangkauan seni Ketuk Tilu. 

Pengembangan program edukasi di sekolah-sekolah dan 
komunitas lokal turut memperkuat kesadaran akan pentingnya seni Ketuk 
Tilu sebagai warisan budaya yang harus dilestarikan. Dukungan dari 
pemerintah dan lembaga kebudayaan juga sangat krusial dalam 
menyediakan fasilitas, pelatihan, dan insentif bagi para seniman. Dengan 
pendekatan yang holistik ini, profesi seniman Ketuk Tilu tidak hanya dapat 
bertahan, tetapi juga berkembang di tengah dinamika sosial dan teknologi 
yang terus berubah. 

4.4 Simpulan 
Gamelan Ketuk Tilu memiliki fungsi yang sangat penting sebagai 

pengiring tarian dan ritual masyarakat Sunda. Dalam tarian ibing Ketuk 
Tilu dan ronggeng, gamelan ini berperan sebagai media penghubung 
antara manusia dan dunia roh leluhur melalui sosok ronggeng sebagai 
mediator spiritual. Selain itu, gamelan Ketuk Tilu juga mengiringi 
pertunjukan doger dan topeng banjet yang merupakan bagian dari tradisi 
seni rakyat Sunda. 

Fungsi gamelan Ketuk Tilu tidak hanya sebagai hiburan, tetapi 
juga sebagai media komunikasi sosial, ekspresi budaya, dan sarana ritual 
yang mengandung nilai spiritual dan filosofi mendalam. Melalui 
pertunjukan gamelan Ketuk Tilu, masyarakat Sunda memperkuat 
solidaritas komunitas, melestarikan tradisi, dan mengekspresikan identitas 



57 
 

budaya yang kaya dan dinamis. 
Gamelan Ketuk Tilu memiliki peran yang sangat penting dalam 

berbagai aspek kehidupan masyarakat Sunda, khususnya dalam upacara 
panen, ritual meminta hujan, hajat bumi, serta acara pergaulan dan 
hiburan. Dalam upacara panen, gamelan ini menjadi media ungkapan 
syukur kepada Dewi Sri dan mempererat solidaritas komunitas. Dalam 
ritual meminta hujan dan hajat bumi, gamelan Ketuk Tilu berfungsi 
sebagai sarana komunikasi spiritual yang menghubungkan manusia 
dengan alam dan leluhur. 

Selain itu, gamelan Ketuk Tilu juga berperan dalam acara 
pergaulan dan hiburan masyarakat, menjadi media sosial yang hidup dan 
interaktif. Transformasi fungsi gamelan ini dari ritual ke hiburan 
menunjukkan dinamika budaya Sunda yang adaptif dan terus berkembang. 
Upaya pelestarian dan pengembangan gamelan Ketuk Tilu penting untuk 
menjaga keberlangsungan warisan budaya yang kaya makna ini. 

Gamelan Ketuk Tilu memiliki fungsi sosial dan budaya yang luas 
dalam masyarakat Sunda. Awalnya berperan sebagai pengiring tarian dan 
ritual adat, gamelan ini mengalami transformasi menjadi media hiburan 
yang populer dan ekspresi sosial yang hidup. Pertunjukan Ketuk Tilu 
menjadi sarana hiburan yang dinamis, media komunikasi budaya, integrasi 
sosial, serta sumber penghidupan bagi seniman dan penari. 

Peran gamelan Ketuk Tilu dalam masyarakat Sunda menunjukkan 
kekayaan dan dinamika budaya yang terus berkembang dan beradaptasi 
dengan perubahan zaman, menjadikannya warisan budaya yang hidup dan 
relevan hingga kini. 

 

  



58 
 

Bab 5  

Tari Ketuk Tilu dan Hubungannya dengan 

Gamelan 
 

 

5.1 Sejarah dan Makna Filosofis Tari Ketuk Tilu sebagai Cikal 
Bakal Tari Jaipongan 

Tari Ketuk Tilu merupakan salah satu tarian tradisional khas 
Sunda yang berasal dari Jawa Barat dan dianggap sebagai cikal bakal 
lahirnya tari Jaipongan yang lebih modern dan populer saat ini. Tari ini 
memiliki sejarah panjang yang berakar dari tradisi agraris masyarakat 
Sunda, berfungsi sebagai ungkapan rasa syukur dan permohonan 
keselamatan dalam berbagai upacara adat, serta berkembang menjadi 
bentuk hiburan dan ekspresi sosial yang hidup di masyarakat. Berikut 
penjelasan mendalam mengenai sejarah dan makna filosofis tari Ketuk 
Tilu sebagai cikal bakal tari Jaipongan, berdasarkan berbagai sumber jurnal 
dan buku bereputasi. 

5.1.1 Sejarah Tari Ketuk Tilu 
Tari Ketuk Tilu awalnya dipentaskan dalam konteks ritual agraris 

masyarakat Sunda, khususnya dalam upacara panen padi, meminta hujan, 
ngalokat cai (upacara pengambilan air), dan hajat bumi. Menurut situs resmi 
Kementerian Luar Negeri Republik Indonesia, tarian ini merupakan 
wujud syukur masyarakat Sunda kepada Dewi Sri, dewi padi dan 
kesuburan, yang diyakini sebagai pemberi kesuburan dan pelindung 
tanaman dari hama (Gaby, 2025). Pada masa itu, tarian Ketuk Tilu bukan 
sekadar hiburan, tetapi bagian integral dari upacara adat yang mengandung 
makna spiritual dan sosial yang mendalam. 

Pertunjukan tari Ketuk Tilu biasanya melibatkan 12 penari yang 
terdiri dari enam laki-laki dan enam perempuan, yang menampilkan 
gerakan-gerakan khas seperti goyang, pencak, muncid, gitek, dan geol. 
Gerakan-gerakan ini tidak hanya bersifat artistik, tetapi juga mengandung 
simbolisme yang berkaitan dengan kesuburan, kekuatan, dan dinamika 
kehidupan masyarakat agraris (Gaby, 2025). Sebelum pertunjukan dimulai, 
biasanya diadakan arak-arakan seorang gadis desa ke tempat pementasan 
sebagai bagian dari ritual pembuka. 

 



59 
 

Seiring berjalannya waktu, fungsi tari Ketuk Tilu bergeser dari 
ritual ke hiburan dan tarian pergaulan. Pada masa penjajahan Belanda, tari 
ini mulai dipentaskan dalam acara-acara sosial seperti pesta perkawinan 
dan hajatan rakyat, menjadi media hiburan yang meriah dan interaktif 
(Alfarizky, 2023). Perubahan ini menunjukkan adaptasi budaya yang 
dinamis, di mana unsur ritual tetap dipertahankan dalam bentuk pseudo 
ritual, sementara fungsi hiburan menjadi lebih dominan. 

5.1.2 Makna Filosofis Tari Ketuk Tilu 
Tari Ketuk Tilu mengandung makna filosofis yang kaya, yang 

tercermin dalam gerakan, musik pengiring, dan konteks pertunjukannya. 
Gerakan tari yang mengandung unsur pencak silat, seperti pencak dan 
geol, melambangkan kekuatan dan keberanian, sementara gerakan goyang 
dan muncid melambangkan kesuburan dan kegembiraan (Gaby, 2025). 
Hal ini menunjukkan bagaimana tarian ini merefleksikan keseimbangan 
antara kekuatan dan kelembutan, antara manusia dan alam. 

Selain itu, pola irama musik Ketuk Tilu yang khas, dengan 
ketukan tiga yang berulang, melambangkan harmoni dan keseimbangan 
dalam kehidupan. Musik dan tari bersama-sama menciptakan suasana 
yang menggetarkan jiwa, menghubungkan manusia dengan alam dan 
leluhur, serta memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas komunitas 
(Daniswari, 2022). Ketuk Tilu tidak hanya menyampaikan keindahan 
estetika tetapi melalui ekspresi artistik, juga menanamkan nilai-nilai 
spiritual dan sosial yang mendalam dalam setiap pertunjukkannya. 

Dalam konteks sosial, tari Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai 
media ekspresi sosial dan pergaulan. Tarian ini menjadi ajang interaksi 
antara laki-laki dan perempuan, memperlihatkan identitas dan eksistensi 
masing-masing dalam masyarakat. Hal ini menjadikan Ketuk Tilu bukan 
hanya sebagai ritual, tetapi juga sebagai bagian dari kehidupan sosial yang 
dinamis dan hidup (Gaby, 2025). Interaksi melalui tari ini turut 
memperkuat ikatan sosial dan memperkaya dinamika budaya dalam 
komunitas tempat pertunjukan tersebut berlangsung. 

5.1.3 Tari Ketuk Tilu sebagai Cikal Bakal Tari Jaipongan 
Tari Jaipong yang populer saat ini di Jawa Barat merupakan hasil 

pengembangan dan modernisasi dari tari Ketuk Tilu. Menurut berbagai 
sumber, Jaipongan mengadopsi unsur-unsur gerak dan musik dari Ketuk 
Tilu, namun dengan penambahan elemen pencak silat yang lebih ekspresif 
dan gerakan yang lebih dinamis dan teatrikal (Alfarizky, 2023; Gaby, 
2025). Berdasarkan keterangan Almarhum Prof. Iyus Rusliana (sekitar 
tahun 2018), sebelum dinamakan Jaipongan, tarian ini dinamakan Ketuk 



60 
 

Tilu Perkembangan, yang memberinama demikian adalah bapak Enoch 
Atmadibrata yang saat itu menjabat Direktur ASTI Bandung. 

Transformasi ini menjadikan, Jaipongan lebih mudah diterima 
oleh masyarakat urban dan generasi muda tanpa kehilangan akar budaya 
tradisionalnya. Dengan demikian, Jaipongan berperan sebagai jembatan 
antara warisan budaya lama dan tren seni kontemporer yang terus 
berkembang. Fenomena tersebut menegaskan bahwa keberhasilan 
revitalisasi seni tradisi sangat ditentukan oleh kemampuan adaptasi kreatif 
yang tetap berpijak pada identitas kultural dan konteks sosial masyarakat 
pendukungnya. 

Jaipongan juga menggunakan gamelan pengiring yang serupa 
dengan Ketuk Tilu, namun dengan pola irama yang lebih cepat dan variasi 
musik yang lebih kaya, sehingga lebih sesuai dengan selera penonton masa 
kini. Transformasi ini menjadikan Jaipongan sebagai tarian yang tidak 
hanya mempertahankan akar budaya Sunda, tetapi juga mampu 
berkembang dan diterima secara luas sebagai seni pertunjukan modern 
(Daniswari, 2022). Inovasi dalam musik dan gerak ini memperkuat daya 
tarik Jaipongan dalam berbagai acara hiburan dan festival budaya, 
memperluas pengaruhnya di tingkat nasional maupun internasional. 

5.1.4 Penyebaran dan Perkembangan Tari Ketuk Tilu 
Tari Ketuk Tilu telah menyebar luas di berbagai daerah di Jawa 

Barat, termasuk Priangan, Bogor, Purwakarta, dan sekitarnya. Di beberapa 
daerah, tarian ini dikenal dengan nama lain seperti doger (Karawang), 
banjar (Subang), dan longser (Sumedang), yang menunjukkan variasi lokal 
namun tetap mempertahankan ciri khas utama (S. Hidayat, 2023). Variasi 
nama dan gaya tersebut mencerminkan kekayaan budaya lokal serta 
adaptasi tarian sesuai dengan karakteristik masyarakat setempat. Meski 
berbeda-beda, semuanya tetap menjaga esensi Ketuk Tilu sebagai simbol 
identitas dan tradisi yang hidup dalam kehidupan masyarakat Jawa Barat. 

Kini, tari Ketuk Tilu tidak hanya dipentaskan dalam konteks ritual 
atau upacara adat, tetapi juga dalam berbagai acara hiburan, festival 
budaya, dan pertunjukan seni. Tari ini juga menjadi mata pencaharian bagi 
kelompok-kelompok seni tradisional yang terus melestarikan dan 
mengembangkan warisan budaya ini (Gaby, 2025; Pratama, 2025). Peran 
serta masyarakat dan pemerintah dalam mendukung pelestarian serta 
inovasi seni ini sangat penting untuk memastikan keberlanjutan dan 
perkembangan tarian Ketuk Tilu di masa depan. 

5.2 Peran Penari Ronggeng sebagai Pusat Pertunjukan dan 
Mediator Spiritual 



61 
 

Dalam tradisi seni pertunjukan masyarakat Sunda, khususnya 
dalam konteks tari Ketuk Tilu, penari ronggeng memegang peranan yang 
sangat penting dan kompleks. Ronggeng bukan sekadar penari biasa, 
melainkan sosok yang menjadi pusat perhatian dalam pertunjukan 
sekaligus berfungsi sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia 
manusia dengan dunia roh leluhur. Fungsi ganda ini menjadikan ronggeng 
sebagai simbol kesuburan, medium komunikasi dalam ritual adat, dan inti 
dari interaksi antara musik gamelan dan tarian yang sarat nilai spiritual dan 
sosial. Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam peran 
penari ronggeng berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

5.2.1 Ronggeng sebagai Pusat Pertunjukan 
a. Fungsi Artistik dan Sosial 

Penari ronggeng dalam pertunjukan Ketuk Tilu menjadi pusat 
pertunjukan yang menarik perhatian penonton dan musisi. Ronggeng 
menampilkan gerakan tari yang dinamis, ekspresif, dan penuh makna, yang 
menjadi fokus utama dalam keseluruhan pertunjukan (Daniswari, 2022). 
Gerakan ronggeng menggabungkan unsur goyang, pencak, muncid, gitek, 
dan geol yang khas, menciptakan harmoni antara musik dan tari yang 
memukau. 

Menurut Widiarti dan Kusno (2025), ronggeng bukan hanya 
sebagai penghibur, tetapi juga sebagai figur sosial yang memiliki peran 
penting dalam komunitas. Kehadirannya dalam pertunjukan menjadi 
simbol status sosial dan identitas budaya masyarakat Sunda. Ronggeng 
sering kali menjadi pusat interaksi sosial, baik antara penari dan penonton 
maupun antaranggota komunitas. 

b. Interaksi dengan Musisi dan Penonton 
Dalam pertunjukan Ketuk Tilu, ronggeng berinteraksi secara 

intens dengan musisi gamelan dan penonton. Musik gamelan yang dinamis 
dan ritmis menyesuaikan dengan gerakan tari ronggeng, sementara 
ronggeng merespon pola musik dengan improvisasi gerak yang ekspresif 
(Spiller, 2005). Interaksi ini menciptakan suasana pertunjukan yang hidup 
dan komunikatif. 

Penonton juga berperan aktif dalam pertunjukan, memberikan 
apresiasi melalui tepuk tangan, saweran, dan partisipasi dalam tarian. 
Ronggeng menjadi pusat energi pertunjukan yang menggerakkan seluruh 
dinamika sosial dan artistik (Sedyawati, 1991). Keterlibatan penonton ini 
tidak hanya memperkuat ikatan emosional antara penampil dan penonton, 
tetapi juga meningkatkan semangat komunitas dalam melestarikan seni 
tradisional. Selain itu, partisipasi aktif masyarakat membantu menyebarkan 



62 
 

warisan budaya ini ke generasi berikutnya, menjaga keberlangsungannya 
dalam kehidupan modern. 

 

 
Gambar 5. 1 Sinden Ketuk Tilu Mendapat Saweran pada Acara FKI 2005 di Bandung 

Sumber: Dokumentasi dan koleksi Jaja DM 

5.2.2 Ronggeng sebagai Mediator Spiritual 
a. Fungsi Ritual dan Simbol Kesuburan 

Dalam konteks ritual adat, penari ronggeng memiliki peran 
sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan 
dunia roh leluhur (Reffali & Jaenudin, 2023). Ronggeng dianggap memiliki 
kekuatan magis yang mampu menjembatani komunikasi antara manusia 
dan kekuatan gaib, terutama dalam upacara panen, hajat bumi, dan 
permohonan keselamatan. 

Ela Mutiara Waluya (2022), menjelaskan bahwa gerakan tari 
ronggeng mengandung simbolisme kesuburan dan kehidupan. Ronggeng 
menjadi representasi Dewi Sri, dewi padi dan kesuburan, yang dipercaya 
memberikan berkah dan menjaga keseimbangan alam. Kehadiran 
ronggeng dalam pertunjukan bukan hanya sebagai hiburan, tetapi sebagai 
bagian dari ritual yang sakral. 

b. Media Komunikasi Spiritual 
Ronggeng berfungsi sebagai medium komunikasi spiritual dalam 

pertunjukan Ketuk Tilu. Melalui tarian dan nyanyiannya yang diiringi 
gamelan, ronggeng menyampaikan doa, harapan, dan pesan kepada 



63 
 

leluhur dan kekuatan alam (Sedyawati, 1991). Musik dan tari menjadi 
bahasa simbolik yang menghubungkan dunia nyata dengan dunia gaib. 
Peran ini menegaskan pentingnya ronggeng sebagai penyalur energi 
spiritual yang memperkuat ikatan antara manusia, alam, dan roh-roh 
leluhur dalam tradisi Sunda. 

Henry Spiller (2005) menegaskan bahwa “dalam tradisi Sunda, 
ronggeng memiliki peran penting dalam menjaga keseimbangan kosmik 
dan sosial. Pertunjukan yang melibatkan ronggeng menjadi sarana untuk 
memohon keselamatan, kesuburan, dan kesejahteraan bagi masyarakat.” 
Ronggeng berfungsi sebagai mediator antara dunia manusia dan alam gaib, 
membawa energi spiritual yang diyakini mampu menjaga harmoni 
kehidupan. Melalui ritual dan pertunjukan ini, masyarakat Sunda 
mengukuhkan hubungan mereka dengan leluhur dan kekuatan alam yang 
melingkupi eksistensi mereka. 

5.2.3 Nilai Sosial dan Budaya Ronggeng 
a. Simbol Identitas Budaya 

Ronggeng merupakan simbol identitas budaya masyarakat Sunda 
yang kaya akan nilai-nilai tradisional dan spiritual. Kehadirannya dalam 
pertunjukan Ketuk Tilu memperkuat rasa kebanggaan dan keterikatan 
masyarakat terhadap warisan budaya mereka (Daniswari, 2022). Peran 
ronggeng juga mencerminkan dinamika sosial yang kompleks, di mana 
mereka menjadi penjaga tradisi sekaligus agen perubahan dalam 
masyarakat. Melalui kehadiran dan performanya, ronggeng membantu 
menjaga keberlanjutan nilai-nilai luhur serta merangsang dialog budaya 
yang terus berkembang. 

Menurut Ela Mutiara Waluya (2022), “ronggeng juga menjadi 
simbol kekuatan perempuan dalam masyarakat Sunda, yang memiliki 
peran sentral dalam menjaga dan melestarikan tradisi seni dan budaya.” 
Kehadiran ronggeng menunjukkan bahwa perempuan tidak hanya sebagai 
objek seni, tetapi juga sebagai subjek yang aktif dalam menciptakan dan 
mengembangkan budaya. Hal ini mengangkat posisi perempuan dalam 
ranah sosial dan budaya, sekaligus menegaskan pentingnya peran mereka 
dalam kesinambungan warisan budaya Sunda. 

b. Peran dalam Penguatan Komunitas 
Pertunjukan ronggeng yang diiringi gamelan Ketuk Tilu menjadi 

momen penting dalam kehidupan sosial masyarakat. Musik dan tari yang 
hidup dan interaktif mempererat hubungan antaranggota komunitas serta 
menjaga solidaritas sosial (Spiller, 2005). Interaksi dalam pertunjukan ini 
menciptakan ruang komunikasi yang unik, memungkinkan pertukaran 



64 
 

nilai dan pengalaman antara generasi tua dan muda. Dengan demikian, 
pertunjukan ronggeng tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga 
sebagai wahana pemeliharaan dan penguatan jaringan sosial di dalam 
komunitas. 

Sedyawati (1991) menambahkan bahwa “ronggeng sebagai pusat 
pertunjukan memiliki fungsi integratif, menyatukan berbagai elemen sosial 
dan budaya dalam satu kesatuan yang harmonis.” Sebagai penggerak 
utama pertunjukan, ronggeng mampu menjembatani perbedaan status 
sosial dan latar belakang budaya antar penonton. Kehadirannya 
menciptakan rasa kebersamaan yang memperkokoh identitas kolektif 
masyarakat sekitar. 

5.2.4 Tantangan dan Pelestarian Peran Ronggeng 
a. Tantangan Modernisasi dan Globalisasi 

Peran ronggeng menghadapi tantangan dari modernisasi dan 
globalisasi yang membawa perubahan gaya hidup dan minat masyarakat, 
terutama generasi muda (Waluya, 2022). Hiburan modern yang lebih 
mudah diakses dan populer mengancam keberlangsungan tradisi 
ronggeng dan gamelan Ketuk Tilu. 

Sylvie Meiliana (2023) mencatat bahwa “regenerasi penari 
ronggeng semakin berkurang, sehingga pelestarian peran ini menjadi 
prioritas dalam upaya menjaga warisan budaya Sunda.” Penurunan minat 
generasi muda terhadap profesi ronggeng disebabkan oleh berbagai faktor 
seperti stigma sosial dan perubahan gaya hidup modern. Oleh karena itu, 
diperlukan dukungan pendidikan dan program pelatihan khusus untuk 
menarik minat serta membekali penari muda agar dapat melanjutkan 
tradisi ini dengan percaya diri. 

b. Upaya Pelestarian 
Berbagai upaya pelestarian dilakukan oleh komunitas seni, 

lembaga pendidikan, dan pemerintah untuk menjaga keberadaan ronggeng 
dan perannya dalam pertunjukan Ketuk Tilu (Sedyawati, 1991). 
Pendidikan seni tradisional, festival budaya, dan dokumentasi seni menjadi 
media penting dalam mengenalkan dan melestarikan tradisi ini. 

Daniswara (2022) menekankan “pentingnya inovasi dan adaptasi 
dalam mempertahankan relevansi ronggeng dan gamelan Ketuk Tilu di era 
modern, tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional dan spiritualnya.” 
Inovasi tersebut mencakup penggabungan elemen kontemporer dalam 
pertunjukan serta pemanfaatan teknologi digital untuk memperluas 
jangkauan audiens. Dengan pendekatan ini, seni ronggeng dan gamelan 
Ketuk Tilu dapat terus hidup dan berkembang, sekaligus menjaga akar 



65 
 

budaya yang menjadi fondasinya. 

5.3 Hubungan Erat antara Musik Gamelan Ketuk Tilu dan 
Gerakan Tari, Termasuk Unsur Pencak Silat 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu bentuk seni musik 
tradisional Sunda yang sangat khas dan memiliki hubungan yang sangat 
erat dengan gerakan tari yang mengiringinya. Musik gamelan ini tidak 
hanya menjadi latar pengiring, tetapi juga sebagai pengatur tempo, ritme, 
dan dinamika gerakan penari. Tari Ketuk Tilu sendiri merupakan tarian 
tradisional yang kaya akan unsur budaya dan filosofi, termasuk pengaruh 
pencak silat yang terlihat dalam gerakan-gerakannya. Penjelasan berikut 
akan menguraikan secara mendalam bagaimana musik gamelan Ketuk Tilu 
dan gerakan tari saling terkait dan mempengaruhi, serta makna filosofis 
yang terkandung dalam tarian tersebut. 

5.3.1 Musik Gamelan Ketuk Tilu: Karakteristik dan Peran dalam 
Tari 
a. Instrumen dan Pola Irama 

Gamelan Ketuk Tilu menggunakan instrumen utama seperti tiga 
buah ketuk (mirip bonang kecil), rebab, kendang indung (gendang besar), 
kendang kulanter (gendang kecil), gong, dan kecrek. Ketuk memberikan 
pola irama dasar yang berulang dan menjadi identitas musik ini (Gaby, 
2025). Rebab mengelaborasi melodi dengan suara lembut dan ekspresif, 
sedangkan kendang mengatur tempo dan dinamika permainan (Daniswari, 
2022). Perpaduan instrumen tersebut menciptakan tekstur musik yang 
kaya dan dinamis, memberikan karakter khas yang membangkitkan 
suasana dalam pertunjukan Ketuk Tilu. 

Pola irama yang khas dan berulang ini menciptakan suasana 
musik yang mengalun dan menghipnotis, sangat sesuai untuk mengiringi 
gerakan tari yang dinamis dan ekspresif. Musik Ketuk Tilu tidak statis, 
melainkan hidup dan responsif terhadap interaksi antara musisi dan penari 
(Umam, 2025). Responsivitas ini memungkinkan terjadinya improvisasi 
yang memperkaya pertunjukan dan menyesuaikan dengan suasana hati 
penonton serta kondisi panggung. Dengan demikian, musik Ketuk Tilu 
menjadi elemen yang sangat penting dalam menciptakan pengalaman 
estetik yang utuh dan mendalam. 

b. Fungsi Musik dalam Mengatur Gerakan Tari 
Musik gamelan Ketuk Tilu berperan sebagai pengatur tempo dan 

ritme gerakan penari. Ketuk yang berulang memberikan dasar ritmis yang 
stabil, kendang menyesuaikan tempo sesuai kebutuhan tarian, sementara 



66 
 

instrumen melodi seperti rebab memberikan warna dan ekspresi yang 
memperkaya pertunjukan (Daniswari, 2022). Kombinasi instrumen ini 
menciptakan harmoni yang sinergis, memungkinkan musikalitas yang 
dinamis dan responsif terhadap interaksi antara pemain musik dan penari. 

Interaksi ini memungkinkan penari untuk mengikuti irama musik 
secara harmonis, sehingga gerakan tari menjadi sinkron dan selaras dengan 
musik. Pola irama yang berulang dan dinamis membantu menciptakan 
suasana yang hidup dan menarik bagi penonton (Gaby, 2025). Keselarasan 
ini memperkuat ekspresi artistik pertunjukan, menjadikan setiap 
penampilan Ketuk Tilu sebagai pengalaman yang memukau dan penuh 
energi. 

5.3.2 Gerakan Tari Ketuk Tilu dan Unsur Pencak Silat 
a. Unsur Pencak Silat dalam Gerakan Tari 

Tari Ketuk Tilu mengandung unsur pencak silat yang terlihat jelas 
dalam gerakan-gerakannya. Gerakan seperti goyang, muncid, pencak, geol, 
dan gitek merupakan bagian dari istilah 3G yang menjadi ciri khas tari ini 
(Gaby, 2025). Gerakan pencak dalam tari ini bukan hanya sebagai estetika, 
tetapi juga melambangkan kekuatan, keberanian, dan kelincahan yang 
merupakan nilai penting dalam budaya Sunda. 

Menurut Gaby dan Pratama, unsur pencak silat dalam tari Ketuk 
Tilu menunjukkan hubungan erat antara seni bela diri dan seni tari 
tradisional Sunda. Gerakan-gerakan ini dilakukan secara berpasangan oleh 
laki-laki dan perempuan, menampilkan ekspresi keberanian, kelincahan, 
kelembutan, dan keanggunan yang khas (Gaby, 2025; Pratama, 2025). 
Kombinasi tersebut mencerminkan harmoni antara kekuatan dan 
keindahan, sekaligus memperkuat nilai-nilai budaya yang menekankan 
keseimbangan dalam kehidupan masyarakat Sunda. 

b. Makna Filosofis Gerakan 
Gerakan dalam tari Ketuk Tilu tidak hanya bersifat artistik, tetapi 

juga sarat makna filosofis. Misalnya, gerakan goyang melambangkan 
kesuburan dan kegembiraan, sementara gerakan pencak menunjukkan 
kekuatan dan perlindungan. Gerakan muncid dan geol melambangkan 
dinamika kehidupan dan keseimbangan antara kekuatan dan kelembutan 
(Gaby, 2025). Makna-makna filosofis ini mengajarkan nilai-nilai 
kehidupan yang mendalam, sekaligus memperkuat ikatan spiritual antara 
penari, penonton, dan alam semesta. 

Gerakan-gerakan ini juga merefleksikan sikap hidup masyarakat 
Sunda yang harmonis dengan alam dan sesama manusia, serta menghargai 
nilai-nilai keberanian dan kesopanan dalam interaksi sosial (Umam, 2025). 



67 
 

Keselarasan antara manusia dan alam yang terwujud dalam tarian ini 
mengajarkan pentingnya menjaga keseimbangan dan saling menghormati 
dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pertunjukan yang sarat makna ini, 
masyarakat Sunda menegaskan komitmen mereka untuk melestarikan 
warisan budaya sekaligus menginternalisasi nilai-nilai etika yang 
membentuk jati diri komunitas. 

5.3.3 Pola Lantai dan Struktur Penyajian Tari 
a. Pola Lantai Tari Ketuk Tilu 

Pola lantai dalam tari Ketuk Tilu terdiri dari dua jenis utama, yaitu 
pola lurus vertikal dan pola diagonal. Pola lurus vertikal digunakan saat 
penari bergerak maju dan mundur, sedangkan pola diagonal digunakan 
untuk gerakan serong ke kiri dan kanan (Gaby, 2025). Pola lantai ini 
membantu menciptakan komposisi ruang yang menarik dan dinamis 
dalam pertunjukan. 

b. Struktur Penyajian Tari 
Tari Ketuk Tilu biasanya disajikan dalam empat bagian, dimulai 

dengan arak-arakan seorang gadis desa sebagai pembuka, diikuti oleh 
pengenalan para penari, inti pertunjukan dengan berbagai gerakan khas, 
dan diakhiri dengan penutup yang menenangkan (Gaby, 2025). Musik 
gamelan Ketuk Tilu mengiringi seluruh proses ini dengan pola irama yang 
menyesuaikan suasana setiap bagian. Struktur pertunjukan yang 
terorganisir ini menciptakan alur narasi yang memudahkan penonton 
untuk meresapi setiap tahapan makna dan energi yang disampaikan 
melalui tari dan musik. 

5.3.4 Hubungan Musik dan Tari dalam Konteks Sosial Budaya 
a. Media Ekspresi Sosial dan Budaya 

Tari Ketuk Tilu dan musik gamelan Ketuk Tilu bersama-sama 
menjadi media ekspresi sosial dan budaya yang hidup dalam masyarakat 
Sunda. Pertunjukan ini bukan hanya hiburan, tetapi juga sarana 
komunikasi budaya yang menyampaikan nilai-nilai tradisional, filosofi 
hidup, dan identitas komunitas (Umam, 2025). Melalui interaksi antara 
penari, musisi, dan penonton, pesan-pesan budaya tersampaikan secara 
langsung dan mendalam, memperkuat solidaritas sosial. Dengan demikian, 
Ketuk Tilu berperan penting dalam mempertahankan kontinuitas budaya 
serta memperkaya kehidupan sosial masyarakat Sunda. 

b. Peran dalam Pergaulan dan Hiburan 
Tari Ketuk Tilu sering dipentaskan dalam acara hiburan rakyat, 

pesta perkawinan, dan pergaulan masyarakat. Musik dan tari yang 



68 
 

interaktif memungkinkan partisipasi aktif penonton dan penari, 
menciptakan suasana yang meriah dan menyenangkan (Daniswari, 2022). 
Keaktifan penonton dalam pertunjukan menumbuhkan rasa kebersamaan 
dan ikatan emosional antaranggota komunitas. Suasana meriah ini juga 
berfungsi sebagai wahana pelestarian budaya yang menyenangkan 
sekaligus memperkuat identitas lokal. 

5.4 Perubahan Fungsi Tari Ketuk Tilu dari Ritual ke Hiburan dan 
Pergaulan Sosial 

Tari Ketuk Tilu adalah salah satu tarian tradisional khas Sunda 
yang berasal dari Jawa Barat. Tari ini memiliki akar budaya yang kuat 
sebagai bagian dari ritual adat masyarakat agraris Sunda, khususnya dalam 
upacara panen, permohonan hujan, dan hajat bumi. Namun, seiring 
perkembangan zaman, fungsi tari Ketuk Tilu mengalami perubahan 
signifikan, bergeser dari konteks ritual ke hiburan dan tarian pergaulan 
yang populer di berbagai acara sosial. Perubahan ini tidak hanya 
mencerminkan dinamika budaya masyarakat Sunda, tetapi juga 
menunjukkan bagaimana seni tradisional dapat beradaptasi dan bertahan 
dalam konteks modern. Penjelasan berikut menguraikan secara rinci 
sejarah perubahan fungsi tari Ketuk Tilu dan makna sosial budayanya 
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

5.4.1 Fungsi Awal Tari Ketuk Tilu sebagai Ritual Agraris 
a. Konteks Ritual dan Spiritualitas 

Pada awal kelahirannya, tari Ketuk Tilu merupakan bagian dari 
upacara ritual masyarakat Sunda yang berfungsi sebagai ungkapan syukur 
dan permohonan keselamatan. Tari ini biasanya dipentaskan dalam 
upacara panen padi, meminta hujan, ngalokat cai (upacara pengambilan air), 
dan hajat bumi yang berkaitan dengan kesejahteraan dan kelestarian alam 
(Gaby, 2025; Mulyati & Munajar, 2024; Pratama, 2025). Seiring waktu, 
makna ritual ini tetap dijaga meskipun pertunjukan tari Ketuk Tilu meluas 
ke ranah hiburan dan sosial. Hal ini menunjukkan bagaimana tradisi dapat 
beradaptasi tanpa kehilangan esensi spiritual dan kultural yang terkandung 
di dalamnya. 

Musik gamelan Ketuk Tilu yang mengiringi tarian ini memiliki 
pola irama yang berulang dan mendayu-dayu, menciptakan suasana sakral 
dan mistis. Penari ronggeng yang menjadi pusat pertunjukan dianggap 
sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan 
dunia roh leluhur (Daniswari, 2022). Gerakan tari yang mengandung unsur 
pencak silat dan simbol kesuburan memperkuat makna ritual dan filosofi 
hidup masyarakat agraris Sunda (Gaby, 2025). Keseluruhan elemen ini 



69 
 

memperkuat fungsi tarian sebagai sarana komunikasi spiritual sekaligus 
pelestarian nilai-nilai budaya yang mengakar dalam kehidupan masyarakat 
Sunda. 

b. Makna Filosofis dan Sosial 
Tari Ketuk Tilu sebagai ritual mengandung makna filosofis yang 

mendalam, melambangkan harmoni antara manusia, alam, dan dunia gaib. 
Gerakan tari yang lincah dan penuh simbolisme serta musik gamelan yang 
mengalun lembut menjadi media komunikasi spiritual dan sosial (Waluya, 
2022). Keindahan dan makna dalam tarian ini mengajak masyarakat untuk 
menjaga keseimbangan dan menghormati segala aspek kehidupan secara 
menyeluruh. 

Selain fungsi spiritual, upacara dengan tari Ketuk Tilu juga 
memperkuat solidaritas dan kebersamaan komunitas, menjadi momen 
penting dalam siklus kehidupan masyarakat agraris (Spiller, 2005). Momen 
berkumpul ini mempererat hubungan sosial dan memperkuat rasa 
identitas kolektif dalam komunitas. Selain itu, upacara tersebut juga 
menjadi kesempatan untuk melestarikan tradisi dan nilai-nilai budaya yang 
diwariskan turun-temurun. 

5.4.2 Perubahan Fungsi Tari Ketuk Tilu pada Masa Kolonial 
a. Pergeseran Fungsi dari Ritual ke Hiburan 

Masa kolonial membawa perubahan besar dalam kehidupan sosial 
dan budaya masyarakat Sunda. Menurut penelitian di (Mulyati & Munajar, 
2024) dan kajian Kartomi (2012), “fungsi tari mulai bergeser dari ritual ke 
hiburan.” Pada masa ini, pertunjukan Ketuk Tilu mulai dipentaskan di luar 
konteks upacara adat, seperti dalam pesta rakyat, hajatan, dan pertunjukan 
jalanan. 

Perubahan ini didorong oleh pengaruh budaya Barat dan 
kebutuhan masyarakat untuk hiburan yang lebih santai dan interaktif. Tari 
Ketuk Tilu menjadi lebih fleksibel dalam bentuk dan penyajian, dengan 
gerakan yang lebih bebas dan musik yang lebih variatif (Spiller, 2005). 
Adaptasi ini memungkinkan tari Ketuk Tilu tetap relevan dan menarik 
bagi generasi modern tanpa kehilangan akar tradisionalnya. 

b. Dampak Sosial dan Budaya 
Perubahan fungsi ini menyebabkan tari Ketuk Tilu menjadi media 

hiburan yang digemari berbagai kalangan masyarakat, sekaligus menjadi 
arena pergaulan sosial. Pertunjukan yang awalnya sakral kini menjadi 
tontonan yang meriah dan penuh interaksi antara penari, musisi, dan 
penonton (Sedyawati, 1991). Transformasi ini mencerminkan kemampuan 
budaya tradisional untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman sambil 



70 
 

tetap mempertahankan nilai-nilai sosial yang mendasarinya. 
 
Namun, meskipun fungsi ritual berkurang, unsur simbolis dan 

nilai budaya tetap dipertahankan sebagai bagian dari identitas seni 
tradisional Sunda (Daniswari, 2022). Keberlanjutan unsur simbolis ini 
menjaga kedalaman makna yang melekat pada tarian, sekaligus 
memperkuat hubungan generasi muda dengan warisan leluhur mereka. 
Dengan demikian, Tari Ketuk Tilu tidak hanya menjadi hiburan semata, 
tetapi juga sarana pelestarian budaya yang hidup dan bermakna. 

5.4.3 Tari Ketuk Tilu sebagai Hiburan dan Tarian Pergaulan 
a. Fungsi Hiburan dalam Kehidupan Masyarakat 

Pada era pasca-kolonial hingga kini, tari Ketuk Tilu berkembang 
menjadi hiburan yang populer di berbagai acara sosial seperti pesta 
perkawinan, pagelaran masyarakat, dan festival budaya (Gaby, 2025). 
Musik gamelan Ketuk Tilu yang dinamis dan ritmis mengiringi gerakan 
tari yang energik dan ekspresif, menciptakan suasana yang meriah dan 
menyenangkan. 

Menurut artikel tulisan Gaby (2025), pertunjukan Ketuk Tilu 
sering kali berlangsung di ruang terbuka maupun tertutup, menjadi media 
ekspresi budaya dan sosial yang hidup dan dinamis. Banyak kelompok seni 
yang menjadikan tari Ketuk Tilu sebagai mata pencaharian, menampilkan 
pertunjukan di berbagai kesempatan. 

b. Peran dalam Pergaulan Sosial 
Tari Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai tarian pergaulan yang 

memungkinkan interaksi antara laki-laki dan perempuan secara bebas 
namun tetap dalam batasan budaya (Mulyati & Munajar, 2024). Gerakan 
tari yang dilakukan secara berpasangan menampilkan ekspresi keberanian, 
kelincahan, kelembutan, dan keanggunan yang khas (Gaby, 2025; Pratama, 
2025). Interaksi ini memperkuat ikatan sosial sekaligus menjadi media 
ekspresi emosi dan identitas gender dalam konteks budaya Sunda. 

Pertunjukan ini menjadi ajang komunikasi sosial yang 
mempererat hubungan antaranggota komunitas, sekaligus media 
pengenalan dan pelestarian nilai-nilai budaya Sunda (Mulyadi, 2023). 
Melalui pertukaran ekspresi dan interaksi dalam pertunjukan, rasa 
kebersamaan dan solidaritas dalam komunitas semakin kokoh terbina. 
Selain itu, pertunjukan ini juga mendorong generasi muda untuk 
memahami dan menghargai warisan budaya mereka secara langsung dan 
menyenangkan. 

5.4.4 Transformasi Tari Ketuk Tilu menjadi Tari Jaipongan 



71 
 

a. Proses Transformasi 
Tari Jaipongan yang dikenal luas saat ini merupakan hasil 

pengembangan dan modernisasi dari tari Ketuk Tilu. Pada tahun 1970-an, 
Gugum Gumbira mengangkat tari Ketuk Tilu ke panggung nasional 
dengan menambahkan unsur pencak silat dan gerakan yang lebih teatrikal 
dan dinamis (Ohorella et al., 2024). Inovasi ini berhasil menggabungkan 
tradisi dengan estetika kontemporer, sehingga tari Jaipongan menjadi 
simbol kebanggaan budaya Sunda yang mendunia. 

Perubahan ini menjadikan Jaipongan sebagai tarian yang lebih 
modern dan diterima secara luas, tanpa kehilangan akar budaya Sunda. 
Musik pengiring Jaipongan juga mengalami modifikasi dengan pola irama 
yang lebih cepat dan variasi instrumen yang lebih kaya (Mulyadi, 2023). 
Perkembangan musik ini menambah daya tarik dan energi pertunjukan, 
membuat Jaipongan semakin dinamis dan menggugah penonton dari 
berbagai kalangan. Dengan demikian, Jaipongan mampu 
mempertahankan relevansinya sebagai warisan budaya yang hidup dan 
terus berkembang. 

b. Dampak Budaya 
Transformasi ini membawa tari Ketuk Tilu dari ruang tradisional 

ke ruang modern, memperluas jangkauan dan pengaruhnya dalam budaya 
populer Indonesia. Jaipongan menjadi simbol kebanggaan budaya Sunda 
dan contoh keberhasilan adaptasi seni tradisional dalam konteks 
kontemporer (Spiller, 2005). Keberhasilan ini juga menginspirasi 
pelestarian dan inovasi dalam seni tradisional lainnya di Indonesia. 
Dengan pengakuan nasional dan internasional, Jaipongan turut 
memperkuat identitas budaya Sunda dan memperkenalkannya ke 
panggung global. 

5.5 Simpulan 
Tari Ketuk Tilu adalah tarian tradisional Sunda yang berasal dari 

Jawa Barat dan dianggap sebagai cikal bakal tari Jaipongan yang lebih 
modern dan populer. Tari ini awalnya dipentaskan dalam upacara ritual 
agraris seperti panen padi, meminta hujan, dan hajat bumi sebagai 
ungkapan syukur dan permohonan keselamatan. Gerakan tari yang 
mengandung unsur pencak silat dan simbolisme kesuburan 
mencerminkan makna filosofis yang mendalam. 

Seiring waktu, fungsi tari Ketuk Tilu bergeser menjadi hiburan 
dan tarian pergaulan yang menonjolkan kebahagiaan dan ekspresi sosial 
masyarakat. Tari ini menyebar luas dan berkembang menjadi bagian 
penting dari budaya Sunda yang hidup dan dinamis. Tari Jaipongan yang 



72 
 

populer saat ini merupakan hasil pengembangan dari tari Ketuk Tilu, yang 
menggabungkan unsur tradisional dan modern dalam sebuah pertunjukan 
yang menarik dan ekspresif. 

 
Penari ronggeng dalam tari Ketuk Tilu memiliki peran sentral 

sebagai pusat pertunjukan dan mediator spiritual yang menghubungkan 
dunia manusia dengan dunia roh leluhur. Sebagai pusat pertunjukan, 
ronggeng menjadi fokus perhatian dengan gerakan tari yang ekspresif dan 
interaksi dinamis dengan musisi dan penonton. Sebagai mediator spiritual, 
ronggeng berfungsi sebagai simbol kesuburan dan medium komunikasi 
dalam ritual adat, terutama dalam upacara panen dan hajat bumi. 

Peran ronggeng tidak hanya memiliki makna artistik, tetapi juga 
nilai sosial dan budaya yang kuat, memperkuat identitas dan solidaritas 
masyarakat Sunda. Meskipun menghadapi tantangan modernisasi, upaya 
pelestarian dan inovasi menjadi kunci keberlangsungan peran ronggeng 
dalam tradisi seni Sunda. 

Musik gamelan Ketuk Tilu memiliki hubungan yang sangat erat 
dengan gerakan tari yang mengiringinya. Pola irama dan instrumen 
gamelan seperti ketuk, rebab, dan kendang mengatur tempo dan dinamika 
gerakan penari secara harmonis. Tari Ketuk Tilu mengandung unsur 
pencak silat yang terlihat dari gerakan-gerakan seperti goyang, muncid, 
pencak, geol, dan gitek yang melambangkan kesuburan dan kekuatan. 

Gerakan-gerakan ini dilakukan secara berpasangan oleh laki-laki 
dan perempuan, menampilkan ekspresi keberanian, kelincahan, 
kelembutan, dan keanggunan yang khas. Pola lantai dan struktur penyajian 
tari yang sistematis mendukung keselarasan antara musik dan tari. Secara 
keseluruhan, hubungan antara musik gamelan Ketuk Tilu dan gerakan tari 
mencerminkan kekayaan budaya Sunda yang hidup, dinamis, dan penuh 
makna filosofis. 

Tari Ketuk Tilu adalah warisan budaya Sunda yang berakar dari 
ritual agraris dan spiritual masyarakat Jawa Barat. Awalnya berfungsi 
sebagai bagian dari upacara panen, permohonan hujan, dan hajat bumi, 
tari ini mengandung makna filosofis dan simbolis yang mendalam. Seiring 
waktu, fungsi tari Ketuk Tilu bergeser menjadi hiburan dan tarian 
pergaulan yang populer di berbagai acara sosial. 

Perubahan fungsi ini mencerminkan dinamika budaya Sunda yang 
adaptif dan hidup. Tari Ketuk Tilu kini menjadi media ekspresi sosial dan 
budaya yang dinamis, sekaligus menjadi mata pencaharian bagi kelompok 
seni tradisional. Transformasi tari Ketuk Tilu menjadi tari Jaipongan 
menandai evolusi seni tradisional yang mampu bertahan dan berkembang 
dalam konteks modern. 



73 
 

 

  



74 
 

Bab 6  

Makna Filosofis dan Spiritualitas dalam 

Gamelan dan Tari Ketuk Tilu 
 

 

6.1 Makna Simbolis Alat Musik dan Pola Ketukan dalam Gamelan 
Ketuk Tilu 

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu bentuk seni musik 
tradisional Sunda yang kaya akan nilai budaya, spiritual, dan simbolis. 
Nama “Ketuk Tilu” sendiri berasal dari alat musik utama pengiringnya, 
yaitu tiga buah ketuk—sejenis bonang kecil—yang dimainkan dengan pola 
ketukan tiga (tilu dalam bahasa Sunda). Pola irama ini menjadi ciri khas 
musik Ketuk Tilu yang dinamis dan meriah, sekaligus mengandung makna 
simbolis yang mendalam. Selain ketuk, alat musik lain seperti rebab, 
kendang (gendang besar dan kecil), gong, dan kecrek juga memiliki makna 
simbolis yang terkait dengan siklus kehidupan dan keseimbangan alam. 
Pola ketukan dan instrumen tersebut melambangkan harmoni antara 
manusia, alam, dan roh leluhur, serta menjadi media ungkapan syukur atas 
kesuburan dan hasil panen. Penjelasan berikut akan menguraikan secara 
mendalam makna simbolis alat musik dan pola ketukan dalam gamelan 
Ketuk Tilu berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

6.1.1 Asal-usul Nama dan Pola Ketukan Ketuk Tilu 

Nama “Ketuk Tilu” secara harfiah berarti “ketuk tiga” dalam 
bahasa Sunda, merujuk pada tiga buah ketuk yang menjadi alat utama 
dalam ansambel gamelan ini (Daniswari, 2022). Ketuk merupakan 
instrumen logam kecil yang mirip bonang, dimainkan dengan cara dipukul 
menggunakan alat pemukul khusus. Pola ketukan tiga yang dihasilkan 
menjadi identitas musik Ketuk Tilu, memberikan ritme yang khas dan 
berulang. 

Menurut Asep Saepudin dan Ela Yulaeliah (Saepudin & 
Yulaeliah, 2021), pola ketukan tiga ini bukan sekadar elemen musikal, 
tetapi juga mengandung makna filosofis dan simbolis. Angka tiga dalam 
budaya Sunda melambangkan keseimbangan dan keselarasan antara tiga 
unsur utama kehidupan: manusia, alam, dan roh leluhur. Pola ketukan ini 
menjadi fondasi ritmis yang mengikat seluruh instrumen gamelan dan 
gerakan tari, menciptakan harmoni yang menyatukan semua elemen 



75 
 

pertunjukan. 

6.1.2 Makna Simbolis Alat Musik Utama dalam Gamelan Ketuk 

Tilu 

a. Ketuk: Simbol Keseimbangan dan Harmoni 
Ketuk sebagai alat musik utama memiliki makna simbolis yang 

sangat kuat. Ketiga ketuk yang dimainkan secara berulang melambangkan 
siklus kehidupan yang terus berputar dan keseimbangan alam semesta 
(Spiller, 2005). Pola ketukan tiga ini mengingatkan masyarakat akan 
pentingnya menjaga harmoni antara manusia dengan lingkungan dan 
dunia spiritual. 

Menurut Sedyawati (1991), ketuk juga berfungsi sebagai penanda 
waktu dan siklus dalam pertunjukan, yang secara simbolis menandai 
perjalanan hidup manusia dari awal hingga akhir, serta siklus alam yang 
terus berulang. Ketuk membantu menjaga ritme dan struktur pertunjukan 
sehingga pesan simbolis tentang waktu dan kehidupan tersampaikan 
dengan jelas. Melalui ketukan yang teratur, pendengar diajak merenungkan 
kesinambungan dan perubahan yang terjadi dalam hidup. Oleh karena itu, 
ketuk tidak hanya berperan sebagai elemen musikal, tetapi juga sebagai 
pengingat filosofis tentang keseimbangan dan siklus alam. 

b. Rebab: Suara Roh dan Penghubung Dunia Spiritual 

Rebab, alat musik gesek yang menghasilkan suara lembut dan 
ekspresif, memiliki makna simbolis sebagai suara roh dan penghubung 
antara dunia manusia dengan dunia gaib (Sumarsam, 1995). Dalam 
konteks ritual, suara rebab dianggap mampu memanggil dan 
menenangkan roh leluhur, serta membawa berkah bagi masyarakat. 

Sigit Hermono (2023) menambahkan bahwa “rebab 
melambangkan aspek spiritual dan emosional dalam pertunjukan, 
memberikan warna melodi yang mendalam dan menyentuh jiwa”, 
sehingga memperkuat makna ritual dan simbolik gamelan Ketuk Tilu. 
Rebab memiliki peran penting dalam menghubungkan penonton dengan 
suasana batin yang ingin disampaikan dalam pertunjukan. Suara rebab 
yang khas mampu menggugah perasaan dan memperdalam pengalaman 
estetis. Dengan demikian, rebab tidak hanya sebagai alat musik, tetapi juga 
medium ekspresi spiritual yang memperkaya keseluruhan pertunjukan 
Ketuk Tilu. 

c. Kendang: Pengatur Ritme Kehidupan 

Kendang, terdiri dari kendang besar (indung) dan kendang kecil 
(kulanter), berfungsi mengatur tempo dan dinamika permainan. Secara 



76 
 

simbolis, kendang melambangkan denyut nadi kehidupan dan ritme alam 
yang harus dijaga keseimbangannya (Spiller, 2005). Kendang juga 
berperan penting dalam mengarahkan interaksi antar pemain, 
menciptakan sinkronisasi yang harmonis dalam pertunjukan. Ritme yang 
dihasilkan kendang mencerminkan siklus alam dan perubahan waktu, 
menegaskan keterhubungan manusia dengan alam sekitar. 

Teknik permainan kendang yang kompleks dan variatif 
mencerminkan dinamika kehidupan manusia yang penuh perubahan dan 
tantangan. Kendang juga menjadi media komunikasi antara pemain 
gamelan dan penari, memperkuat hubungan sosial dan koordinasi dalam 
pertunjukan (Sedyawati, 1991). Melalui variasi pola pukulan kendang, 
pemain dapat mengekspresikan berbagai suasana hati dan emosional 
dalam pertunjukan. Interaksi dinamis antara kendang dan gerakan penari 
menciptakan harmoni visual dan auditori yang memperkaya pengalaman 
seni. Dengan demikian, kendang berperan tidak hanya sebagai alat musik 
tetapi juga sebagai sarana narasi dan ekspresi budaya. 

d. Gong: Penanda Siklus dan Kesakralan 

Gong dalam gamelan Ketuk Tilu memiliki suara yang dalam dan 
bergema, berfungsi sebagai penanda siklus lagu atau bagian tertentu dalam 
musik (Daniswari, 2022). Gong melambangkan kesakralan dan keabadian, 
menjadi simbol penghubung antara dunia manusia dan dunia roh. Suara 
gong yang resonan menciptakan suasana khidmat yang mendalam dalam 
pertunjukan. Kehadirannya memperkuat dimensi ritual serta menegaskan 
makna filosofis dalam seni gamelan Ketuk Tilu. 

Suara gong yang menggema mengingatkan masyarakat akan 
pentingnya menjaga keseimbangan kosmik dan spiritual dalam kehidupan 
sehari-hari (Saepudin & Yulaeliah, 2021). Gong juga berfungsi sebagai 
penanda awal dan akhir suatu sesi pertunjukan atau ritual, memberikan 
struktur yang jelas dalam tradisi musikal. Suara gong yang dalam dan 
resonan mampu menciptakan suasana hening dan reflektif, mendorong 
kesadaran akan hubungan manusia dengan alam semesta. Oleh karena itu, 
gong dianggap sebagai simbol kekuatan sakral yang menghubungkan 
dunia fisik dan spiritual. 

e. Kecrek: Aksen Ritmis dan Energi 

Kecrek adalah alat pukul kecil yang memberikan aksen ritmis 
dalam gamelan Ketuk Tilu. Kecrek melambangkan energi dan semangat 
yang menggerakkan kehidupan dan pertunjukan (Spiller, 2005). Kecrek 
berfungsi sebagai penanda perubahan tempo dan dinamika dalam 
permainan gamelan, sehingga memberikan nuansa hidup pada musik. 



77 
 

Suara tajam dan cepat dari kecrek membantu menjaga kekompakan para 
pemain serta penonton dalam mengikuti alunan musik. Dengan demikian, 
kecrek tidak hanya sekadar alat musik, tetapi juga simbol vitalitas dan 
keberlangsungan tradisi. 

Pukulan kecrek yang tajam dan cepat menambah warna ritmis 
yang memperkuat pola ketukan utama, menciptakan suasana musik yang 
hidup dan penuh gairah (Sedyawati, 1991). Pukulan kecrek yang konsisten 
juga membantu menjaga kestabilan tempo sehingga seluruh pemain 
gamelan dapat berinteraksi secara harmonis. Intensitas dan kecepatan 
pukulan dapat disesuaikan untuk menyesuaikan mood pertunjukan, baik 
saat suasana ceria maupun khidmat. Dengan demikian, kecrek menjadi 
elemen penting yang memberikan karakter khas dan dinamika pada musik 
gamelan Ketuk Tilu. 

6.1.3 Pola Ketukan sebagai Simbol Siklus Kehidupan dan Alam 

Pola ketukan tiga yang menjadi ciri khas gamelan Ketuk Tilu tidak 
hanya aspek musikal, tetapi juga simbolis. Angka tiga dalam berbagai 
budaya, termasuk Sunda, melambangkan keseimbangan dan kesatuan 
antara tiga unsur penting: manusia, alam, dan roh leluhur (Daniswari, 
2022). Pola ketukan tiga ini menciptakan harmoni yang mencerminkan 
keterpaduan antara dunia fisik dan spiritual. Dengan demikian, musik 
Ketuk Tilu menjadi wadah untuk memperkuat hubungan kosmis yang 
menopang keberlangsungan hidup masyarakat Sunda. 

Pola ketukan ini mencerminkan siklus kehidupan yang terus 
berulang, seperti siklus musim, pertumbuhan tanaman, dan siklus 
kehidupan manusia. Musik yang dihasilkan menjadi media untuk 
mengingatkan masyarakat akan pentingnya menjaga harmoni dan 
keseimbangan dalam kehidupan (Heggli et al., 2021). Melalui pengulangan 
pola ketukan, pendengar diajak untuk merenungkan ritme alami yang 
mengatur segala sesuatu di dunia ini. Musik Ketuk Tilu berfungsi sebagai 
pengingat akan siklus dan perubahan yang tak terelakkan, sehingga 
menumbuhkan kesadaran akan pentingnya sikap bijaksana dalam 
menghadapi kehidupan. Dengan demikian, pertunjukan ini tidak hanya 
menghibur, tetapi juga mendidik dan memperkuat nilai-nilai budaya. 

Dalam pertunjukan, pola ketukan ini juga mendukung gerakan 
tari yang melambangkan kesuburan, kekuatan, dan keharmonisan, 
sehingga musik dan tari menjadi satu kesatuan simbolik yang kuat 
(Wijayanto et al., 2024). Gerakan tari yang serasi dengan pola ketukan 
memperkuat makna simbolik dan menciptakan pengalaman estetis yang 
mendalam bagi penonton. Keselarasan ini menegaskan hubungan erat 
antara musik, tari, dan nilai-nilai budaya dalam tradisi Ketuk Tilu. 



78 
 

6.1.4 Fungsi Simbolis dalam Konteks Ritual dan Sosial 

Gamelan Ketuk Tilu digunakan dalam berbagai upacara adat 
masyarakat Sunda, seperti upacara panen, permohonan hujan, dan hajat 
bumi. Dalam konteks ini, alat musik dan pola ketukan memiliki fungsi 
simbolis sebagai media komunikasi dengan kekuatan gaib dan leluhur 
(Sedyawati, 1991). Gamelan Ketuk Tilu juga berperan dalam menjaga 
keharmonisan sosial dan spiritual komunitas, memperkuat rasa 
kebersamaan antarwarga. Melalui ritual musik ini, masyarakat Sunda 
mengekspresikan penghormatan serta harapan agar keselamatan dan 
kesejahteraan senantiasa terjaga. 

Musik gamelan yang mengalun dengan pola irama khas menjadi 
sarana ungkapan syukur atas kesuburan dan hasil panen, sekaligus 
memohon keselamatan dan kesejahteraan. Pola ketukan dan instrumen 
gamelan melambangkan siklus alam dan kehidupan yang harus dijaga 
keseimbangannya oleh manusia (Sumarsam, 1995). Melalui musik 
gamelan, masyarakat menyampaikan harapan dan doa secara kolektif 
dalam harmoni suara yang mengalun. Instrumen gamelan tidak hanya 
memerankan fungsi musikal, tetapi juga memiliki nilai simbolis yang 
mendalam. Dengan demikian, pertunjukan gamelan menjadi bagian 
penting dalam menjaga hubungan harmonis antara manusia dan alam. 

Selain fungsi ritual, gamelan Ketuk Tilu juga berfungsi sebagai 
media hiburan dan ekspresi sosial dalam masyarakat. “Musik dan tari yang 
diiringi gamelan menjadi sarana mempererat hubungan sosial, menjaga 
identitas budaya, dan mengekspresikan nilai-nilai kehidupan” (Hermono, 
2023). Melalui penampilan gamelan Ketuk Tilu, masyarakat dapat 
menyalurkan kreativitas dan kegembiraan secara kolektif. Selain itu, 
kegiatan ini menjadi momentum penting untuk melestarikan warisan 
budaya yang terus diwariskan dari generasi ke generasi. 

6.2 Ronggeng sebagai Penghubung antara Dunia Manusia dan 
Roh Leluhur 

Dalam tradisi seni pertunjukan masyarakat Sunda, penari 
ronggeng memegang peranan sentral yang tidak hanya bersifat artistik 
tetapi juga spiritual (Reffali & Jaenudin, 2023). Dalam pertunjukan Ketuk 
Tilu, ronggeng bukan sekadar penghibur atau penari biasa, melainkan 
sosok yang dianggap sebagai mediator atau penghubung antara dunia 
manusia dan dunia roh leluhur. Fungsi ini menjadikan ronggeng sebagai 
pusat pertunjukan sekaligus pemimpin upacara yang memiliki peranan 
penting dalam menjaga keseimbangan spiritual masyarakat Sunda. 
Penjelasan ini akan menguraikan secara mendalam peran ronggeng sebagai 



79 
 

mediator spiritual, berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

6.2.1 Sejarah dan Konteks Budaya Ronggeng dalam Ketuk Tilu 

Tari Ketuk Tilu merupakan tarian tradisional Sunda yang berasal 
dari wilayah Priangan, Jawa Barat. Pertunjukan ini awalnya merupakan 
bagian dari ritual agraris yang melibatkan musik gamelan Ketuk Tilu dan 
tarian ronggeng sebagai pusatnya (Gaby, 2025; Pratama, 2025; Widiarti & 
Kusno, 2025). Ronggeng dalam tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai 
penari dan penyanyi, tetapi juga sebagai figur yang memiliki kekuatan 
spiritual. 

Menurut Daniswara (2022), ronggeng dalam konteks Ketuk Tilu 
memiliki kedudukan sebagai shaman atau dukun yang mampu 
berkomunikasi dengan alam gaib dan leluhur. Hal ini menjadikan 
ronggeng bukan sekadar penghibur, tetapi juga mediator yang 
menghubungkan dunia manusia dengan dunia roh. 

6.2.2 Fungsi Spiritual Ronggeng sebagai Mediator 

a. Penghubung Dunia Manusia dan Roh Leluhur 
Ronggeng dianggap memiliki kemampuan shamanistik untuk 

menjembatani komunikasi antara manusia dan roh leluhur. Dalam upacara 
adat seperti panen padi dan hajat bumi, ronggeng memainkan peran 
penting dalam menyampaikan doa dan harapan masyarakat kepada 
kekuatan gaib yang diyakini mengatur kesuburan dan kesejahteraan 
(Sedyawati, 1991). Ronggeng tidak hanya berperan sebagai penari, tetapi 
juga sebagai mediator spiritual yang memperkuat ikatan antara dunia 
manusia dan dunia gaib. Gerakan dan nyanyian ronggeng mengandung 
makna ritual yang diyakini dapat mempengaruhi kekuatan alam demi 
keberhasilan panen dan kesejahteraan komunitas. Dengan demikian, 
keberadaan ronggeng menjadi kunci dalam menjaga kelangsungan tradisi 
dan kepercayaan masyarakat Sunda. 

Melalui tarian dan nyanyiannya yang diiringi gamelan Ketuk Tilu, 
ronggeng menjadi medium ekspresi spiritual yang menghubungkan dunia 
nyata dengan dunia supranatural. Musik dan gerakan tari yang 
mengandung simbolisme mendalam menciptakan suasana sakral yang 
memperkuat makna ritual (Waluya, 2022). Ronggeng menggunakan 
ekspresi tubuh dan vokal untuk menyampaikan pesan-pesan gaib yang 
sulit diungkapkan secara verbal. Hal ini membuat pertunjukan Ketuk Tilu 
menjadi pengalaman yang melibatkan seluruh indera dan memperdalam 
keterhubungan spiritual para peserta. 

 



80 
 

b. Simbol Kesuburan dan Kehidupan 

Ronggeng juga merupakan simbol kesuburan dan kehidupan 
dalam masyarakat agraris Sunda. Gerakan tari ronggeng yang lincah dan 
ekspresif melambangkan dinamika alam dan siklus kehidupan yang terus 
berulang (Widiarti & Kusno, 2025). Kehadirannya dalam pertunjukan 
menjadi lambang harapan akan keberlanjutan dan keseimbangan alam. 
Ronggeng juga berfungsi sebagai perwujudan doa dan rasa syukur 
masyarakat terhadap kelimpahan hasil bumi dan kesejahteraan bersama. 

6.2.3 Ronggeng sebagai Pusat Pertunjukan dan Pemimpin 

Upacara 

a. Pusat Pertunjukan 
Dalam pertunjukan Ketuk Tilu, ronggeng menjadi pusat 

perhatian dan energi pertunjukan. Ia tidak hanya menari, tetapi juga 
menyanyi dan berinteraksi dengan penonton serta musisi gamelan 
(Daniswari, 2022). Peran ini menjadikan ronggeng sebagai primadona 
yang menggerakkan dinamika pertunjukan. Keberadaan ronggeng yang 
enerjik dan karismatik membantu menciptakan suasana yang hidup dan 
penuh semangat, membuat pertunjukan semakin menarik dan interaktif. 
Selain itu, kemampuan ronggeng dalam menghubungkan berbagai elemen 
pertunjukan memperkuat ikatan emosional antara penonton, musisi, dan 
penari. 

b. Pemimpin Upacara 

Selain sebagai penghibur, ronggeng juga memegang peranan 
sebagai pemimpin upacara adat. Ia memandu jalannya ritual dan 
memastikan bahwa komunikasi spiritual antara manusia dan leluhur 
berlangsung dengan lancar (Sawargi, 2012). Fungsi ini menegaskan posisi 
ronggeng sebagai figur sentral dalam menjaga keseimbangan spiritual dan 
sosial masyarakat. 

6.2.4 Transformasi Peran Ronggeng dalam Sejarah 

a. Masa Kolonial dan Penurunan Citra 
Pada masa kolonial, citra ronggeng mengalami penurunan karena 

dianggap sebagai penghibur yang kurang bermoral oleh pihak kolonial dan 
sebagian masyarakat (Sedyawati, 1991). Hal ini menyebabkan ronggeng 
kehilangan sebagian fungsi spiritual dan ritualnya. Stigma negatif ini 
mempengaruhi pandangan masyarakat sehingga peran ronggeng lebih 
banyak dipandang dari sisi hiburan semata. Meski demikian, ronggeng 
tetap bertahan sebagai simbol budaya dan warisan tradisional yang terus 
berusaha direhabilitasi dan diapresiasi kembali. 



81 
 

b. Kebangkitan dan Pelestarian 

Setelah kemerdekaan Indonesia, kesadaran akan pentingnya 
pelestarian budaya tradisional meningkat. Ronggeng kembali mendapat 
pengakuan sebagai bagian penting dari seni dan budaya Sunda yang 
bernilai tinggi (Waluya, 2022). Upaya pelestarian dilakukan melalui 
pendidikan seni tradisional, festival budaya, dan dokumentasi. Pengakuan 
ini mendorong revitalisasi ronggeng sebagai warisan budaya yang hidup 
dan relevan dalam kehidupan masyarakat modern Sunda. 

6.2.5 Nilai Sosial dan Budaya Ronggeng 

a. Simbol Identitas Budaya Sunda 
Ronggeng merupakan simbol identitas budaya Sunda yang kaya 

akan nilai tradisional dan spiritual. Perannya dalam pertunjukan Ketuk 
Tilu memperkuat rasa kebanggaan dan keterikatan masyarakat terhadap 
warisan budaya mereka (Radea, 2020). Sebagai penjaga tradisi, ronggeng 
melestarikan cerita, nilai, dan filosofi yang tersimpan dalam setiap gerak 
dan lagu. Kehadirannya dalam pertunjukan tidak hanya menghibur, tetapi 
juga mengedukasi generasi muda tentang pentingnya menjaga dan 
menghormati budaya leluhur. Dengan demikian, ronggeng menjadi pilar 
penting dalam mempertahankan kontinuitas budaya Sunda di tengah 
perkembangan zaman.Sebagai penjaga tradisi, ronggeng melestarikan 
cerita, nilai, dan filosofi yang tersimpan dalam setiap gerak dan lagu. 
Kehadirannya dalam pertunjukan tidak hanya menghibur, tetapi juga 
mengedukasi generasi muda tentang pentingnya menjaga dan 
menghormati budaya leluhur. Dengan demikian, ronggeng menjadi pilar 
penting dalam mempertahankan kontinuitas budaya Sunda di tengah 
perkembangan zaman. 

b. Penguat Solidaritas Komunitas 

Pertunjukan ronggeng yang diiringi gamelan Ketuk Tilu menjadi 
momen penting dalam kehidupan sosial masyarakat. Musik dan tari yang 
hidup dan interaktif mempererat hubungan antaranggota komunitas serta 
menjaga solidaritas sosial (Herdiani, 2014). Pertunjukan ini juga berfungsi 
sebagai wadah untuk berbagi kebahagiaan dan memperkuat rasa persatuan 
di antara masyarakat. Melalui interaksi bersama dalam pertunjukan, nilai-
nilai gotong royong dan saling menghormati semakin terinternalisasi 
dalam kehidupan sehari-hari. 

6.2.6 Tantangan dan Pelestarian Peran Ronggeng 

a. Tantangan Modernisasi 
Peran ronggeng menghadapi tantangan dari modernisasi dan 



82 
 

globalisasi yang membawa perubahan gaya hidup dan minat masyarakat, 
terutama generasi muda (Waluya, 2022). Hiburan modern yang lebih 
mudah diakses dan populer mengancam keberlangsungan tradisi 
ronggeng dan gamelan Ketuk Tilu. 

b. Upaya Pelestarian 

Berbagai upaya pelestarian dilakukan oleh komunitas seni, 
lembaga pendidikan, dan pemerintah untuk menjaga keberadaan ronggeng 
dan perannya dalam pertunjukan Ketuk Tilu (Sedyawati, 1991). 
Pendidikan seni tradisional, festival budaya, dan dokumentasi seni menjadi 
media penting dalam mengenalkan dan melestarikan tradisi ini. 

6.3 Kepercayaan dan Kemistisan yang Melekat dalam Pertunjukan 
Ketuk Tilu pada Masa Lalu 

Pertunjukan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya 
masyarakat Sunda yang kaya akan nilai spiritual dan simbolis. Pada masa 
lalu, pertunjukan ini tidak sekadar menjadi hiburan, melainkan sebuah 
ritual sakral yang sarat dengan kepercayaan dan kemistisan. Masyarakat 
Sunda memandang Ketuk Tilu sebagai sarana komunikasi dengan 
kekuatan gaib dan dewi padi, Dewi Sri, yang dipercaya dapat membawa 
keselamatan, kesuburan, dan kesejahteraan bagi komunitas agraris. Tokoh 
sentral dalam pertunjukan ini, yakni ronggeng, dianggap memiliki 
kekuatan magis dan spiritual yang mampu menghubungkan manusia 
dengan leluhur dan alam gaib. Namun, pada masa kolonial, citra ronggeng 
sempat mengalami penurunan karena dianggap sekadar penghibur, 
sebelum akhirnya kembali diangkat sebagai seni bernilai estetika dan 
budaya. Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam 
kepercayaan dan kemistisan yang melekat dalam pertunjukan Ketuk Tilu 
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

6.3.1 Konteks Budaya dan Kepercayaan Masyarakat Sunda 

a. Masyarakat Agraris dan Hubungan dengan Alam Gaib 
Masyarakat Sunda pada masa lalu sangat bergantung pada 

pertanian, khususnya tanaman padi, yang menjadi sumber kehidupan 
utama. Dalam konteks ini, alam dan kekuatan gaib dianggap saling terkait 
dan memiliki peran penting dalam menjamin kesuburan tanah dan hasil 
panen (Mulyadi, 2023). Kepercayaan terhadap Dewi Sri, dewi padi dan 
kesuburan, sangat kuat dan menjadi pusat ritual agraris. 

Palapa (2016b) menjelaskan bahwa dalam budaya agraris Sunda, 
ritual dan seni pertunjukan seperti Ketuk Tilu menjadi media untuk 
menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan gaib. Musik 



83 
 

dan tari dalam pertunjukan ini bukan hanya hiburan, tetapi juga sarana 
komunikasi spiritual yang mengandung doa dan permohonan kepada 
kekuatan supranatural. 

b. Ketuk Tilu sebagai Ritual Sakral 

Pertunjukan Ketuk Tilu pada masa lalu dipandang sebagai ritual 
sakral yang mengandung unsur magis dan spiritual. Pola irama gamelan 
Ketuk Tilu yang khas, bersama dengan gerakan tari ronggeng, 
menciptakan suasana mistis yang diyakini mampu memanggil dan 
berkomunikasi dengan roh leluhur dan Dewi Sri (Sedyawati, 1991). 
Kepercayaan ini memperkuat peranan pertunjukan sebagai wahana 
penghubung antara dunia manusia dan alam gaib yang sakral. Dengan 
demikian, Ketuk Tilu bukan sekadar seni hiburan, melainkan juga sarana 
pemeliharaan keseimbangan kosmis dan kesejahteraan komunitas agraris. 

Menurut Sylvie Meiliana (2023), ronggeng sebagai tokoh sentral 
dalam pertunjukan memiliki peran sebagai mediator spiritual yang 
menghubungkan dunia manusia dengan dunia gaib. Ronggeng dianggap 
memiliki kekuatan magis yang mampu membawa berkah dan keselamatan 
bagi masyarakat. 

6.3.2 Unsur Kemistisan dalam Pertunjukan Ketuk Tilu 

a. Peran Ronggeng sebagai Tokoh Magis 
Ronggeng bukan hanya penari dan penyanyi, tetapi juga sosok 

yang dianggap memiliki kemampuan spiritual dan magis. Dalam 
pertunjukan Ketuk Tilu, ronggeng dipercaya mampu memasuki keadaan 
trance atau kesurupan, yang memungkinkan komunikasi dengan roh 
leluhur dan kekuatan gaib (Mulyadi, 2023). Keberadaan ronggeng dalam 
kondisi trance ini memperkuat dimensi sakral pertunjukan dan 
memperdalam makna ritualnya dalam budaya Sunda. 

Fenomena ini menjadikan pertunjukan Ketuk Tilu sebagai ritual 
yang hidup dan penuh misteri, di mana musik, tari, dan spiritualitas 
menyatu dalam satu kesatuan yang utuh. Ronggeng menjadi pusat energi 
pertunjukan yang menggerakkan dinamika spiritual dan sosial (Alfarizky, 
2023). Kehadiran ronggeng yang mampu memasuki trance memberikan 
pengalaman transformatif bagi penonton dan peserta ritual, menciptakan 
ikatan emosional yang kuat. Selain itu, perpaduan unsur magis dan seni ini 
memperlihatkan kekayaan budaya Sunda yang kompleks dan mendalam. 

b. Musik dan Tari sebagai Media Komunikasi Spiritual 

Musik gamelan Ketuk Tilu dengan pola irama yang berulang dan 
mendayu-dayu menciptakan suasana yang menghipnotis dan mendukung 



84 
 

fungsi ritual. Tari ronggeng yang lincah dan ekspresif menjadi sarana 
ekspresi doa dan permohonan kepada kekuatan gaib (Sedyawati, 1991). 
Suasana yang tercipta melalui kombinasi musik dan tari tersebut 
membantu meningkatkan fokus dan kesadaran spiritual para peserta ritual. 
Gerakan tari ronggeng yang penuh makna menjadi media komunikasi 
nonverbal yang memperkuat ikatan antara manusia dan alam gaib. Dengan 
demikian, pertunjukan ini bukan sekadar hiburan, tetapi juga sarana 
penyampaian harapan dan doa dalam konteks kepercayaan tradisional. 

Menurut Widiarti dan Kusno (2025), kombinasi musik dan tari 
dalam Ketuk Tilu menjadi bahasa simbolik yang menyampaikan pesan 
spiritual dan sosial, memperkuat hubungan antara manusia dan alam gaib. 

6.3.3 Perubahan Citra Ronggeng pada Masa Kolonial 

a. Penurunan Citra Ronggeng 
Pada masa kolonial, citra ronggeng mengalami penurunan karena 

pengaruh budaya Barat dan pandangan kolonial yang menganggap 
ronggeng sebagai penghibur yang kurang bermoral (Herdiani, 2014). Hal 
ini menyebabkan ronggeng kehilangan sebagian fungsi spiritual dan 
ritualnya, serta mengalami marginalisasi sosial. 

Sedyawati (1991) mencatat bahwa ronggeng pada masa ini lebih 
banyak dipandang sebagai entertainer komersial, sehingga nilai-nilai magis 
dan spiritual yang melekat pada pertunjukan Ketuk Tilu mulai terabaikan. 
Perubahan ini menyebabkan tradisi Ketuk Tilu mengalami pergeseran 
fungsi dari ritual sakral menjadi hiburan semata. Akibatnya, hubungan 
antara masyarakat dengan dimensi spiritual dalam pertunjukan semakin 
berkurang. Namun, beberapa komunitas masih berusaha melestarikan 
nilai-nilai asli dengan menggabungkan elemen magis dalam pertunjukan 
modern. 

b. Dampak Sosial dan Budaya 

Penurunan citra ronggeng berdampak pada perubahan fungsi 
pertunjukan Ketuk Tilu yang semakin bergeser ke arah hiburan semata. 
Namun, masyarakat Sunda tetap mempertahankan nilai-nilai budaya dan 
estetika yang terkandung dalam seni ini sebagai bagian dari identitas 
mereka (Mulyadi, 2023). Meski mengalami perubahan fungsi, Ketuk Tilu 
tetap menjadi wahana penting untuk mengekspresikan nilai-nilai sosial dan 
budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Upaya pelestarian dan 
pengembangan seni ini terus dilakukan agar generasi mendatang dapat 
mengenal dan menghargai warisan budaya Sunda. 

 



85 
 

6.3.4 Kebangkitan dan Pelestarian Pertunjukan Ketuk Tilu 

a. Revitalisasi Seni Tradisional 
Setelah masa kolonial, terjadi kebangkitan kesadaran akan 

pentingnya pelestarian seni tradisional, termasuk Ketuk Tilu dan peran 
ronggeng. Upaya revitalisasi dilakukan melalui pendidikan seni, festival 
budaya, dan dokumentasi pertunjukan (Herdiani, 2014). Inisiatif ini 
bertujuan untuk menjaga keberlangsungan tradisi dan memperkenalkan 
nilai budaya kepada generasi muda. Dengan dukungan tersebut, Ketuk 
Tilu dan ronggeng semakin dikenal luas dan dihargai sebagai warisan 
budaya yang berharga. 

Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) menegaskan bahwa 
“revitalisasi ini membantu mengembalikan nilai-nilai spiritual dan estetika 
Ketuk Tilu, sekaligus mengangkat kembali citra ronggeng sebagai tokoh 
budaya yang bermartabat.” Revitalisasi ini juga membuka ruang bagi 
ekspresi kreatif yang sejalan dengan perkembangan zaman tanpa 
mengorbankan keaslian tradisi. Dengan demikian, Ketuk Tilu dan sosok 
ronggeng kembali dipandang sebagai simbol kekayaan budaya yang patut 
dibanggakan dan dilestarikan. 

b. Peran dalam Identitas Budaya Sunda 

Pertunjukan Ketuk Tilu dan ronggeng kini menjadi simbol 
kebanggaan budaya Sunda yang hidup dan berkembang. Musik dan tari ini 
tidak hanya dipertunjukkan sebagai hiburan, tetapi juga sebagai warisan 
budaya yang mengandung nilai filosofis dan spiritual (Mulyadi, 2023). 
Melalui pertunjukan yang terus dilestarikan, masyarakat Sunda dapat 
mempertahankan identitas budaya mereka di tengah arus modernisasi. 
Ketuk Tilu dan ronggeng menjadi sarana edukatif yang memperkenalkan 
nilai-nilai lokal kepada generasi muda. Selain itu, keberadaan mereka 
memperkuat rasa kebersamaan dan keberlanjutan tradisi dalam kehidupan 
sosial. 

Widiarti dan Kusno (2025) menyatakan bahwa “Ketuk Tilu dan 
Ronggeng menjadi media penting dalam menjaga keberlangsungan tradisi 
dan memperkuat identitas komunitas Sunda di era modern.” Peran ini 
membantu komunitas untuk tetap terhubung dengan akar budaya 
sekaligus menyesuaikan diri dengan dinamika sosial kontemporer. Melalui 
seni pertunjukan ini, nilai-nilai kearifan lokal terus diwariskan dan hidup 
dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Sunda. 

6.4 Transformasi Makna Spiritual menjadi Nilai Estetika dan 
Budaya Kontemporer 

Ketuk Tilu adalah salah satu warisan budaya Sunda yang kaya 



86 
 

akan nilai filosofis, spiritual, dan estetika. Awalnya, pertunjukan Ketuk 
Tilu berfungsi sebagai ritual agraris yang sarat dengan makna spiritual dan 
kemistisan, terutama dalam konteks upacara panen, permohonan hujan, 
dan hajat bumi. Namun, seiring perkembangan zaman dan perubahan 
sosial budaya, makna spiritual dan ritual tersebut mengalami transformasi 
menjadi nilai estetika dan budaya kontemporer. Fungsi Ketuk Tilu 
bergeser dari ritual ke hiburan dan seni pertunjukan yang dinikmati dalam 
berbagai acara sosial dan budaya. Tari Ketuk Tilu berkembang menjadi 
cikal bakal tari Jaipongan yang lebih modern dan populer, dengan 
penekanan pada ekspresi seni dan hiburan. Ronggeng, yang sebelumnya 
dianggap sebagai mediator spiritual, kini lebih dilihat sebagai seniman dan 
ikon budaya yang mengekspresikan kegembiraan, keindahan, dan identitas 
budaya Sunda dalam konteks yang lebih luas dan modern. Penjelasan 
berikut menguraikan secara mendalam proses transformasi ini 
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

6.4.1 Makna Spiritual dan Ritual dalam Pertunjukan Ketuk Tilu 

a. Fungsi Ritual dan Spiritualitas 

Pada masa lalu, Ketuk Tilu merupakan bagian integral dari 
upacara adat masyarakat Sunda yang berfungsi sebagai media komunikasi 
dengan kekuatan gaib dan leluhur. Musik gamelan Ketuk Tilu dengan pola 
irama khas dan tarian ronggeng yang ekspresif menciptakan suasana sakral 
dan mistis (Supriyadi, Turmudi, Afgani Dahlan, et al., 2024). Pertunjukan 
ini menjadi sarana ungkapan syukur kepada Dewi Sri, dewi padi dan 
kesuburan, serta permohonan keselamatan dan kesejahteraan bagi 
masyarakat agraris (Mulyadi, 2023). Kehadiran pertunjukan ini tidak hanya 
memperkuat ikatan spiritual tetapi juga memperkokoh harmoni sosial 
dalam komunitas masyarakat Sunda. 

Ronggeng sebagai tokoh sentral dalam pertunjukan memiliki 
peran sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia manusia 
dengan dunia roh leluhur (Sedyawati, 1991). Gerakan tari dan musik 
gamelan yang mengiringinya mengandung simbolisme mendalam yang 
merefleksikan harmoni antara alam, manusia, dan kekuatan gaib. 

b. Simbolisme Alat Musik dan Pola Ketukan 

Alat musik utama seperti ketuk, rebab, kendang, gong, dan kecrek 
memiliki makna simbolis yang terkait dengan siklus kehidupan dan 
keseimbangan alam (Spiller, 2005). Pola ketukan tiga yang menjadi ciri 
khas Ketuk Tilu melambangkan keseimbangan antara manusia, alam, dan 
roh leluhur. Musik dan tari bersama-sama menjadi bahasa simbolik yang 
menyampaikan nilai-nilai spiritual dan filosofi hidup masyarakat Sunda 



87 
 

(Simbolon et al., 2024). Simbolisme ini mengajarkan pentingnya harmoni 
dan keharmonisan dalam menjalani kehidupan sehari-hari. Melalui 
ekspresi artistik tersebut, masyarakat Sunda mewujudkan rasa hormat dan 
keterikatan mereka dengan alam serta leluhur secara mendalam. 

6.4.2 Proses Transformasi Makna Spiritual ke Nilai Estetika dan 

Budaya Kontemporer 

a. Pergeseran Fungsi dari Ritual ke Hiburan 
Seiring dengan perubahan sosial dan budaya, terutama pada masa 

kolonial dan pasca-kolonial, fungsi Ketuk Tilu mengalami pergeseran yang 
signifikan. Menurut Ida Mulyati dan Mas Nanu Munajar (2024), 
pertunjukan Ketuk Tilu mulai dipentaskan di luar konteks ritual adat, 
seperti dalam pesta rakyat, hajatan, dan pertunjukan seni yang lebih 
bersifat hiburan. 

Perubahan ini menyebabkan fungsi spiritual dan ritual bergeser 
menjadi fungsi estetika dan hiburan. Musik dan tari Ketuk Tilu menjadi 
media ekspresi seni yang dinamis dan interaktif, yang mampu menarik 
perhatian penonton dari berbagai kalangan (Spiller, 2005). Transformasi 
ini memperluas jangkauan pengaruh Ketuk Tilu dalam budaya populer 
tanpa menghilangkan akar tradisinya. Dengan demikian, seni ini tetap 
relevan dan hidup dalam konteks sosial yang lebih luas dan modern. 

b. Perkembangan Tari Jaipongan sebagai Modernisasi Ketuk Tilu 

Tari Jaipongan yang muncul pada tahun 1970-an merupakan hasil 
pengembangan dan modernisasi dari tari Ketuk Tilu. Jaipongan 
mengadopsi unsur gerak dan musik Ketuk Tilu, namun dengan 
penambahan gerakan yang lebih teatrikal dan ekspresif, serta pola musik 
yang lebih cepat dan variatif (Herdiani, 2014). Perkembangan ini 
menjadikan Jaipongan sebagai tarian yang lebih dinamis dan mudah 
diterima oleh masyarakat luas, termasuk generasi muda. Selain itu, 
Jaipongan berhasil menjaga keseimbangan antara inovasi artistik dan 
pelestarian nilai-nilai budaya Sunda yang mendalam. 

Jaipongan menjadi tarian yang lebih populer dan diterima secara 
luas sebagai bagian dari budaya kontemporer Sunda dan nasional. 
Transformasi ini menunjukkan kemampuan seni tradisional untuk 
beradaptasi dan berkembang tanpa kehilangan akar budaya (Mulyadi, 
2023). Penerimaan luas ini juga mendorong penyebaran Jaipongan ke 
berbagai daerah di Indonesia dan bahkan ke panggung internasional. 
Dengan begitu, Jaipongan tidak hanya menjadi media hiburan, tetapi juga 
simbol identitas budaya yang hidup dan terus berkembang. 



88 
 

c. Ronggeng sebagai Seniman dan Ikon Budaya 

Peran ronggeng juga mengalami transformasi. Dari yang 
sebelumnya dianggap sebagai mediator spiritual dan tokoh ritual, kini 
ronggeng lebih dipandang sebagai seniman dan ikon budaya yang 
mengekspresikan kegembiraan, keindahan, dan identitas budaya Sunda 
(Sedyawati, 1991). Transformasi peran ronggeng ini mencerminkan 
perubahan sosial dan nilai budaya yang dinamis dalam masyarakat Sunda. 
Ronggeng kini menjadi simbol modernitas yang tetap memegang akar 
tradisionalnya dengan kuat. 

Ronggeng menjadi pusat pertunjukan yang menampilkan ekspresi 
seni yang hidup dan menarik, serta menjadi simbol kebanggaan budaya 
yang mampu menjembatani tradisi dan modernitas (Reffali & Jaenudin, 
2023). Ronggeng memadukan gerakan tari yang memukau dengan musik 
pengiring yang dinamis, menciptakan suasana yang penuh energi. 
Kehadiran ronggeng juga memperkuat peran perempuan dalam 
pelestarian budaya dan seni tradisional. Dengan terus berkembang, 
ronggeng berhasil menarik perhatian generasi muda sekaligus menjaga 
nilai-nilai budaya tetap hidup. 

6.4.3 Nilai Estetika dan Budaya Kontemporer dalam Pertunjukan 

Ketuk Tilu 

a. Ekspresi Seni dan Hiburan 
Dalam konteks kontemporer, pertunjukan Ketuk Tilu menjadi 

media hiburan yang dinamis dan interaktif. Musik gamelan yang ritmis dan 
melodi yang ekspresif mendukung gerakan tari yang enerjik dan penuh 
ekspresi (Kurniasih et al., 2025; Spiller, 2005). Pertunjukan ini mampu 
menarik perhatian penonton dari berbagai kalangan karena menghadirkan 
pengalaman yang hidup dan menyenangkan. Selain sebagai hiburan, Ketuk 
Tilu juga berfungsi sebagai sarana pelestarian budaya yang relevan di era 
modern. 

Pertunjukan ini sering kali berlangsung dalam berbagai acara 
sosial, festival budaya, dan panggung seni, menjadi sarana untuk 
mengekspresikan kreativitas dan memperkuat identitas budaya (Kurniasih 
et al., 2025; Reffali & Jaenudin, 2023). Melalui pertunjukan ini, masyarakat 
dapat merasakan kebersamaan dan menjaga warisan budaya leluhur. Para 
seniman terus mengembangkan inovasi tanpa mengabaikan nilai-nilai 
tradisional yang melekat. Dengan demikian, Ketuk Tilu tidak hanya 
menjadi hiburan tetapi juga alat pendidikan budaya yang efektif. 

b. Media Penguatan Identitas Budaya 

Ketuk Tilu sebagai seni pertunjukan kontemporer berperan 



89 
 

penting dalam memperkuat identitas budaya masyarakat Sunda. Melalui 
pertunjukan ini, nilai-nilai tradisional tetap dipertahankan dan 
dikomunikasikan kepada generasi muda dan masyarakat luas (Herdiani, 
2017; Mulyadi, 2024). Ketuk Tilu sebagai seni pertunjukan kontemporer 
berperan penting dalam memperkuat identitas budaya masyarakat Sunda. 
Melalui pertunjukan ini, nilai-nilai tradisional tetap dipertahankan dan 
dikomunikasikan kepada generasi muda dan masyarakat luas secara efektif 
dan bermakna. 

Pertunjukan Ketuk Tilu juga menjadi simbol kebanggaan budaya 
yang hidup dan berkembang, yang mampu beradaptasi dengan perubahan 
zaman tanpa kehilangan makna filosofis dan spiritualnya (Sedyawati, 
1991). Pertunjukan Ketuk Tilu mencerminkan kekayaan budaya Sunda 
yang terus dijaga oleh masyarakatnya. Adaptasi dalam pertunjukan ini 
tidak menghilangkan nilai-nilai tradisional, justru memperkuat pesan 
budaya yang ingin disampaikan. Dengan demikian, Ketuk Tilu menjadi 
jembatan antara masa lalu dan masa kini, memperkuat rasa kebersamaan 
dan identitas budaya. 

6.4.4 Tantangan dan Peluang dalam Pelestarian Ketuk Tilu 

a. Tantangan Modernisasi dan Globalisasi 
Perubahan fungsi Ketuk Tilu menghadapi tantangan dari 

modernisasi dan globalisasi yang membawa perubahan gaya hidup dan 
preferensi budaya masyarakat, terutama generasi muda (Mulyadi, 2023). 
Hiburan modern yang lebih mudah diakses dan populer mengancam 
keberlangsungan seni tradisional ini. 

b. Upaya Pelestarian dan Inovasi 

Berbagai upaya pelestarian dilakukan untuk menjaga keberadaan 
Ketuk Tilu sebagai warisan budaya. Pendidikan seni tradisional, festival 
budaya, dan dokumentasi pertunjukan menjadi media penting dalam 
mengenalkan dan melestarikan seni ini (Kurniasih et al., 2025). Berbagai 
upaya pelestarian dilakukan untuk menjaga keberadaan Ketuk Tilu sebagai 
warisan budaya. Pendidikan seni tradisional, festival budaya, dan 
dokumentasi pertunjukan menjadi media penting dalam mengenalkan dan 
melestarikan seni ini secara berkelanjutan. 

Inovasi dalam pertunjukan Ketuk Tilu, seperti penggabungan 
dengan genre musik dan tari modern, membantu menjaga relevansi dan 
daya tarik seni ini di era kontemporer (Mulyadi, 2024). Inovasi dalam 
pertunjukan Ketuk Tilu, seperti penggabungan dengan genre musik dan 
tari modern, membantu menjaga relevansi dan daya tarik seni ini di era 
kontemporer secara berkelanjutan. 



90 
 

6.5 Simpulan 
Alat musik utama dalam gamelan Ketuk Tilu ketuk, rebab, 

kendang, gong, dan kecrek memiliki makna simbolis yang dalam terkait 
dengan siklus kehidupan, keseimbangan alam, dan hubungan spiritual 
antara manusia dan leluhur. Pola ketukan tiga menjadi ciri khas musik 
Ketuk Tilu yang tidak hanya membentuk struktur musikal, tetapi juga 
melambangkan harmoni antara manusia, alam, dan dunia roh. 

Makna simbolis ini menjadikan gamelan Ketuk Tilu sebagai 
media ungkapan syukur atas kesuburan dan hasil panen, serta sarana 
komunikasi spiritual dalam ritual adat masyarakat Sunda. Selain itu, 
gamelan ini juga berfungsi sebagai media hiburan dan ekspresi sosial yang 
hidup dan dinamis, memperkuat identitas budaya dan solidaritas 
komunitas. 

Dengan demikian, gamelan Ketuk Tilu adalah warisan budaya 
Sunda yang kaya makna filosofis dan simbolis, yang terus hidup dan 
berkembang dalam konteks sosial dan budaya masyarakat. 

Penari ronggeng dalam tari Ketuk Tilu memiliki peran sentral 
sebagai pusat pertunjukan dan mediator spiritual yang menghubungkan 
dunia manusia dengan dunia roh leluhur. Sebagai pusat pertunjukan, 
ronggeng menjadi fokus perhatian dengan gerakan tari yang ekspresif dan 
interaksi dinamis dengan musisi dan penonton. Sebagai mediator spiritual, 
ronggeng berfungsi sebagai simbol kesuburan dan medium komunikasi 
dalam ritual adat, terutama dalam upacara panen dan hajat bumi. 

Peran ronggeng tidak hanya memiliki makna artistik, tetapi juga 
nilai sosial dan budaya yang kuat, memperkuat identitas dan solidaritas 
masyarakat Sunda. Meskipun menghadapi tantangan modernisasi, upaya 
pelestarian dan inovasi menjadi kunci keberlangsungan peran ronggeng 
dalam tradisi seni Sunda. 

Pertunjukan Ketuk Tilu pada masa lalu sarat dengan kepercayaan 
dan kemistisan. Masyarakat Sunda memandang pertunjukan ini sebagai 
ritual sakral yang tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana 
komunikasi dengan kekuatan gaib dan dewi padi, Dewi Sri. Musik gamelan 
dengan pola irama khas dan tari ronggeng yang ekspresif menciptakan 
suasana mistis yang mendalam. 

Ronggeng sebagai tokoh sentral dianggap memiliki kekuatan 
magis dan spiritual yang mampu menghubungkan manusia dengan leluhur 
dan alam gaib, menjadi pusat pertunjukan sekaligus pemimpin upacara 
penting dalam menjaga keseimbangan spiritual masyarakat Sunda. 
Meskipun sempat mengalami penurunan citra pada masa kolonial, 
ronggeng dan Ketuk Tilu kembali diangkat sebagai seni bernilai estetika 
dan budaya yang hidup dan terus berkembang. 



91 
 

Pertunjukan Ketuk Tilu mengandung makna filosofis dan 
spiritual yang mendalam, dengan simbolisme alat musik dan pola ketukan 
yang merefleksikan harmoni alam dan manusia. Ronggeng berperan 
sebagai penghubung dunia manusia dan roh leluhur, dan pertunjukan 
Ketuk Tilu pada masa lalu sarat dengan kemistisan dan nilai ritual. 

Namun, makna tersebut telah bertransformasi menjadi nilai 
estetika dan budaya yang hidup dalam konteks kontemporer masyarakat 
Sunda. Fungsi Ketuk Tilu bergeser dari ritual ke hiburan dan seni 
pertunjukan yang dinikmati dalam berbagai acara sosial dan budaya. Tari 
Ketuk Tilu berkembang menjadi cikal bakal tari Jaipongan yang lebih 
modern dan populer, dengan penekanan pada ekspresi seni dan hiburan. 
Ronggeng kini lebih dilihat sebagai seniman dan ikon budaya yang 
mengekspresikan kegembiraan, keindahan, dan identitas budaya Sunda 
dalam konteks yang lebih luas dan modern. 

 

  



92 
 

Bab 7  

Pelestarian dan Tantangan Gamelan Ketuk 

Tilu di Era Modern 
 

 

7.1 Upaya Pelestarian oleh Komunitas, Seniman, dan Lembaga 
Kebudayaan 

Gamelan dan tari Ketuk Tilu merupakan warisan budaya Sunda 
yang kaya akan nilai historis, filosofis, dan estetis. Sebagai bagian dari 
tradisi masyarakat agraris Jawa Barat, seni ini pernah mengalami masa 
kejayaan sekaligus tantangan dalam mempertahankan eksistensinya. 
Seiring perubahan zaman dan perkembangan budaya modern, Ketuk Tilu 
menghadapi risiko penurunan popularitas dan keberlangsungan. Oleh 
karena itu, upaya pelestarian menjadi sangat penting untuk menjaga agar 
seni ini tetap hidup dan dikenal oleh generasi penerus. Berbagai komunitas 
seni, seniman tradisional, dan lembaga kebudayaan telah aktif melakukan 
revitalisasi melalui pengajaran, dokumentasi, dan pertunjukan kembali 
Ketuk Tilu. Berikut uraian mendalam mengenai upaya-upaya tersebut 
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

7.1.1 Pelestarian oleh Komunitas Seni dan Kelompok Tradisional 
a. Revitalisasi Pertunjukan dan Penggalian Kembali Tradisi 

Komunitas seni lokal di wilayah Priangan dan sekitarnya 
memainkan peran utama dalam pelestarian Ketuk Tilu. Mereka melakukan 
revitalisasi dengan menggali kembali ragam lagu, pola penyajian, dan 
struktur pertunjukan yang sempat hampir punah (Ningsih, 2018). Melalui 
kegiatan ini, kelompok seni mampu menghidupkan kembali tradisi yang 
telah lama vakum. 

Menurut penelitian di Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) 
Bandung, revitalisasi juga mencakup pengembangan koreografi, musik 
karawitan, dan kostum agar lebih menarik dan sesuai dengan selera masa 
kini, tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional (Ningsih, 2018). 
Pendekatan ini membantu menarik minat generasi muda dan masyarakat 
luas untuk kembali mengenal dan mengapresiasi Ketuk Tilu. 

b. Pengajaran dan Regenerasi Generasi Muda 
Kelompok seni dan komunitas lokal aktif mengajarkan gamelan 

dan tari Ketuk Tilu kepada generasi muda sebagai bagian dari pendidikan 



93 
 

budaya. Melalui sanggar seni dan sekolah-sekolah seni tradisional, para 
pelajar diperkenalkan pada teknik permainan gamelan, gerakan tari, serta 
makna filosofis di balik pertunjukan (Mulyati & Munajar, 2024). 
Pendekatan ini memastikan keberlanjutan warisan budaya dengan 
menanamkan rasa cinta dan penghargaan terhadap seni tradisional sejak 
usia dini. 

Upaya ini tidak hanya menjaga keberlangsungan seni, tetapi juga 
menumbuhkan rasa cinta dan kebanggaan terhadap warisan budaya 
Sunda. Pendidikan formal dan informal menjadi media efektif dalam 
mentransfer pengetahuan dan keterampilan kepada generasi berikutnya. 

c. Peran Seniman Tradisional sebagai Penggerak Pelestarian 
Seniman tradisional, terutama para penari ronggeng dan 

pengrawit gamelan Ketuk Tilu, memiliki peran sentral dalam menjaga dan 
mengembangkan seni ini. Mereka tidak hanya sebagai pelaku seni, tetapi 
juga sebagai penggerak komunitas yang aktif mengorganisasi pertunjukan, 
pelatihan, dan dokumentasi (Gaby, 2025). Dengan dedikasi dan keahlian 
mereka, seniman tradisional berkontribusi besar dalam memastikan seni 
Ketuk Tilu tetap hidup dan relevan di tengah perubahan zaman. 

Seniman ini sering kali menghadapi tantangan ekonomi dan 
sosial, namun dedikasi mereka menjadi kunci keberhasilan pelestarian 
Ketuk Tilu. Beberapa seniman bahkan menjadikan pertunjukan Ketuk 
Tilu sebagai mata pencaharian utama, sehingga keberlangsungan seni ini 
juga terkait dengan kesejahteraan para pelakunya. 

7.1.2 Peran Lembaga Kebudayaan dan Pemerintah 
a. Dukungan Pendidikan dan Festival Budaya 

Lembaga kebudayaan dan pemerintah daerah berperan penting 
dalam pelestarian Ketuk Tilu melalui penyelenggaraan pendidikan seni 
tradisional dan festival budaya. Program-program ini memberikan ruang 
bagi kelompok seni untuk tampil dan berinteraksi dengan masyarakat luas 
(Gaby, 2025). Dukungan tersebut juga membantu meningkatkan 
kesadaran publik akan nilai sejarah dan filosofi seni Ketuk Tilu sebagai 
warisan budaya yang harus dilestarikan. Selain itu, kolaborasi antara 
lembaga dan komunitas seni memperkuat jaringan pelestarian yang 
berkelanjutan dan adaptif terhadap perkembangan zaman. 

Festival budaya yang mengangkat Ketuk Tilu sebagai salah satu 
atraksi utama membantu meningkatkan apresiasi publik dan memperkuat 
posisi seni ini dalam khazanah budaya nasional. Selain itu, lembaga 
pendidikan seni seperti ISBI Bandung aktif melakukan penelitian dan 
pengembangan seni Ketuk Tilu sebagai bagian dari kurikulum dan 



94 
 

kegiatan akademik (Ningsih, 2018). Kegiatan ini tidak hanya melestarikan 
tradisi, tetapi juga mendorong inovasi dan interpretasi baru dalam seni 
Ketuk Tilu. Dengan dukungan akademik dan publik, seni ini terus 
berkembang dan memperoleh pengakuan yang lebih luas di tingkat 
nasional maupun internasional. 

b. Dokumentasi dan Publikasi 
Dokumentasi pertunjukan, wawancara dengan pelaku seni, serta 

publikasi buku dan artikel ilmiah menjadi bagian dari upaya pelestarian 
yang dilakukan oleh lembaga kebudayaan. Dokumentasi ini penting untuk 
menyimpan warisan budaya secara sistematis dan menjadi sumber 
referensi bagi penelitian dan pendidikan (Prayitno, 2025; Reffali & 
Jaenudin, 2023). Dokumentasi yang terstruktur memudahkan akses 
informasi bagi generasi mendatang untuk memahami dan mengapresiasi 
seni Ketuk Tilu secara mendalam. 

Publikasi yang menyajikan sejarah, makna filosofis, dan teknik 
pertunjukan Ketuk Tilu membantu memperluas pemahaman masyarakat 
dan meningkatkan kesadaran akan pentingnya pelestarian seni tradisional. 

c. Kebijakan dan Pendanaan 
Pemerintah daerah dan pusat juga memberikan dukungan melalui 

kebijakan pelestarian budaya dan pendanaan bagi kelompok seni 
tradisional. Bantuan ini memungkinkan pelaksanaan pelatihan, 
pertunjukan, dan kegiatan revitalisasi yang berkelanjutan (Mulyati & 
Munajar, 2024; Ningsih, 2018). Dukungan tersebut memperkuat kapasitas 
kelompok seni untuk mempertahankan eksistensi dan kreativitas mereka 
dalam menghadapi tantangan zaman. Dengan keberlanjutan pendanaan 
dan kebijakan yang tepat, seni tradisional seperti Ketuk Tilu dapat terus 
berkembang menjadi bagian integral dari identitas budaya bangsa. 

Kebijakan ini menjadi landasan bagi keberlangsungan seni Ketuk 
Tilu dalam menghadapi tantangan modernisasi dan perubahan sosial 
budaya. Kebijakan tersebut juga mendorong keterlibatan aktif masyarakat 
dalam pelestarian dan pengembangan seni tradisional sebagai warisan yang 
hidup dan berkembang. 

7.1.3 Tantangan dalam Pelestarian Ketuk Tilu 
a. Perubahan Selera dan Minat Masyarakat 

Salah satu tantangan terbesar dalam pelestarian Ketuk Tilu adalah 
perubahan selera masyarakat, terutama generasi muda, yang lebih tertarik 
pada hiburan modern seperti musik pop dan dangdut (Ningsih, 2018). Hal 
ini menyebabkan penurunan minat terhadap seni tradisional dan 
berpotensi mengancam keberlangsungan Ketuk Tilu. 



95 
 

b. Keterbatasan Sumber Daya dan Dukungan 
Kelompok seni tradisional sering menghadapi keterbatasan 

sumber daya, baik dari segi finansial maupun fasilitas. Kurangnya 
dukungan yang memadai dapat menghambat kegiatan pelestarian dan 
pengembangan seni Ketuk Tilu (Prayitno, 2025; Reffali & Jaenudin, 2023). 
Situasi ini menuntut kolaborasi lebih erat antara pemerintah, lembaga 
swasta, dan masyarakat untuk menyediakan sumber daya yang diperlukan. 
Upaya sinergis tersebut sangat penting agar seni Ketuk Tilu tidak hanya 
bertahan, tetapi juga mampu berkembang dan menjangkau audiens yang 
lebih luas. 

c. Stigma dan Persepsi Negatif 
Beberapa pandangan negatif terhadap penari ronggeng dan 

pertunjukan Ketuk Tilu pada masa lalu juga menjadi hambatan dalam 
pelestarian. Masyarakat modern kadang mengabaikan nilai-nilai budaya 
dan spiritual yang terkandung dalam seni ini (Mulyati & Munajar, 2024). 
Stigma tersebut menyebabkan penurunan minat generasi muda untuk 
terlibat langsung dalam seni tradisional ini. Oleh karena itu, edukasi dan 
sosialisasi yang tepat sangat diperlukan untuk mengubah persepsi dan 
mengembalikan penghargaan terhadap Ketuk Tilu dan peran ronggeng 
dalam budaya Sunda. 

7.1.4 Strategi dan Inovasi dalam Pelestarian 
a. Revitalisasi dan Modernisasi 

Revitalisasi Ketuk Tilu melalui pengembangan koreografi, musik, 
dan kostum menjadi strategi penting agar seni ini tetap relevan dan 
menarik bagi masyarakat kontemporer (Ningsih, 2018). Penggabungan 
unsur modern tanpa menghilangkan nilai tradisional membantu menarik 
perhatian generasi muda. Strategi ini memungkinkan Ketuk Tilu untuk 
terus hidup sebagai warisan budaya yang dinamis dan adaptif terhadap 
perubahan zaman. 

b. Pendidikan dan Sosialisasi 
Pendidikan seni tradisional di sekolah dan sanggar menjadi kunci 

regenerasi pelaku seni Ketuk Tilu. Sosialisasi melalui media massa dan 
digital juga membantu memperluas jangkauan dan meningkatkan apresiasi 
masyarakat (Mulyati & Munajar, 2024; Ningsih, 2018). Gabungan antara 
pembelajaran formal dan eksposur media memudahkan seni Ketuk Tilu 
untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman. Pendekatan ini sekaligus 
membangun kesadaran kolektif akan pentingnya melestarikan warisan 
budaya sebagai bagian dari identitas bangsa. 



96 
 

c. Kolaborasi dan Festival Budaya 
Kolaborasi antara komunitas seni, lembaga pendidikan, dan 

pemerintah dalam penyelenggaraan festival budaya dan pertunjukan 
bersama memperkuat jaringan pelestarian dan meningkatkan eksposur 
Ketuk Tilu (Gaby, 2025; Pratama, 2025). Pendekatan kolaboratif ini tidak 
hanya memperkaya konten pertunjukan, tetapi juga menciptakan ruang 
dialog antar generasi dan kelompok sosial. Dengan demikian, Ketuk Tilu 
dapat terus berkembang sebagai seni yang relevan dan mengakar kuat 
dalam kehidupan masyarakat. 

7.2 Tantangan Modernisasi, Globalisasi, dan Perubahan Sosial 
terhadap Keberlangsungan Ketuk Tilu 

Ketuk Tilu adalah salah satu bentuk seni tradisional Sunda yang 
kaya akan nilai budaya, spiritual, dan estetika. Namun, seperti banyak 
warisan budaya tradisional lainnya, Ketuk Tilu menghadapi tantangan 
besar akibat modernisasi, globalisasi, dan perubahan sosial yang cepat. 
Perubahan gaya hidup dan preferensi hiburan masyarakat, terutama 
generasi muda, yang lebih menyukai musik dan hiburan modern, telah 
menggeser fungsi dan konteks pertunjukan Ketuk Tilu. Dari yang dulunya 
sarat makna ritual dan spiritual, kini banyak dipandang sebagai hiburan 
semata. Situasi ini mengancam keberlangsungan tradisi Ketuk Tilu jika 
tidak ada upaya adaptasi dan pelestarian yang serius. Penjelasan berikut 
akan menguraikan secara mendalam tantangan-tantangan tersebut 
berdasarkan kajian akademik dan literatur terpercaya. 

7.2.1 Tantangan Modernisasi terhadap Ketuk Tilu 
a. Perubahan Gaya Hidup dan Preferensi Hiburan 

Modernisasi membawa perubahan signifikan dalam gaya hidup 
masyarakat, terutama di daerah perkotaan dan wilayah yang terhubung 
dengan teknologi informasi. Menurut Kartomi (2012), generasi muda 
cenderung lebih tertarik pada musik populer, hiburan digital, dan budaya 
global yang mudah diakses melalui media elektronik. Hal ini menyebabkan 
penurunan minat terhadap seni tradisional seperti Ketuk Tilu. 

Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) menambahkan bahwa 
perubahan ini juga berdampak pada pola konsumsi budaya, di mana 
pertunjukan tradisional dianggap kurang relevan dan kurang menarik 
dibandingkan dengan hiburan modern. Akibatnya, jumlah penonton dan 
pelaku seni Ketuk Tilu semakin menurun. 

b. Pengaruh Media dan Teknologi 
Media massa dan teknologi digital mempercepat penyebaran 



97 
 

budaya populer global yang mendominasi pasar hiburan. Menurut 
Sedyawati (1991), kemudahan akses terhadap musik dan tontonan modern 
melalui televisi, internet, dan media sosial membuat seni tradisional seperti 
Ketuk Tilu kalah bersaing dalam menarik perhatian publik. 

Selain itu, media modern sering kali mengabaikan atau kurang 
memberi ruang bagi seni tradisional, sehingga mengurangi eksposur dan 
kesadaran masyarakat terhadap keberadaan Ketuk Tilu (Amalia et al., 
2025; Hasanah, 2024; Nurhasanah et al., 2021). Kondisi ini membuat seni 
Ketuk Tilu kurang dikenal oleh generasi muda yang lebih banyak 
mengonsumsi konten digital modern. Oleh karena itu, perlu ada upaya 
strategis untuk mengintegrasikan seni tradisional ke dalam platform media 
modern agar dapat menjangkau audiens yang lebih luas. 

7.2.2 Tantangan Globalisasi terhadap Ketuk Tilu 
a. Homogenisasi Budaya 

Globalisasi menyebabkan homogenisasi budaya, di mana budaya-
budaya lokal tergerus oleh budaya global yang seragam. Kartomi (2012) 
menjelaskan bahwa “budaya populer global yang dominan sering kali 
menggeser budaya lokal,” termasuk seni tradisional seperti Ketuk Tilu. 

Ketuk Tilu sebagai seni tradisional yang unik menghadapi risiko 
kehilangan ciri khas dan identitasnya jika tidak mampu beradaptasi dengan 
perubahan global. Hal ini dapat menyebabkan seni ini menjadi terlupakan 
atau hanya dipertahankan sebagai objek wisata budaya tanpa makna hidup 
bagi masyarakatnya sendiri (Reffali & Jaenudin, 2023). Oleh karena itu, 
pelestarian Ketuk Tilu harus mengedepankan keseimbangan antara 
inovasi dan penghormatan terhadap nilai-nilai tradisional yang melekat. 
Dengan cara ini, seni Ketuk Tilu dapat terus berkembang sebagai ekspresi 
budaya yang otentik dan bermakna bagi komunitasnya. 

b. Tantangan Ekonomi dan Komersialisasi 
Globalisasi juga membawa tantangan ekonomi, di mana seni 

tradisional harus bersaing dalam pasar hiburan yang semakin komersial 
dan kompetitif. Menurut Sedyawati (1991), “kelompok seni Ketuk Tilu 
sering kali kekurangan dana dan sumber daya untuk mempertahankan dan 
mengembangkan seni mereka.” Kondisi ini menuntut inovasi sekaligus 
dukungan yang berkelanjutan agar seni Ketuk Tilu dapat bertahan dan 
tetap relevan di tengah persaingan industri hiburan modern. 

Ketergantungan pada pendanaan eksternal atau komersialisasi 
dapat mengubah karakter dan fungsi seni Ketuk Tilu, sehingga nilai-nilai 
tradisional dan spiritualnya terabaikan demi memenuhi kebutuhan pasar 
(Siti Patimah & Susanto, 2025). Situasi ini berpotensi menggeser fokus 



98 
 

seni dari sarana pelestarian budaya menjadi sekadar hiburan komersial 
tanpa kedalaman makna. Oleh karena itu, pengelolaan yang bijaksana dan 
berorientasi pada pelestarian nilai asli sangat penting untuk menjaga 
integritas seni Ketuk Tilu. 

7.2.3 Perubahan Sosial dan Dampaknya pada Fungsi Ketuk Tilu 
a. Pergeseran Fungsi dari Ritual ke Hiburan 

Perubahan sosial menyebabkan pergeseran fungsi Ketuk Tilu dari 
ritual adat yang sarat makna spiritual menjadi hiburan semata. Menurut 
Gaby (2025), “pertunjukan Ketuk Tilu kini lebih banyak dipentaskan 
dalam konteks sosial seperti pesta perkawinan dan festival budaya, tanpa 
keterkaitan langsung dengan fungsi ritual.” Perubahan ini mencerminkan 
dinamika budaya yang menyesuaikan diri dengan kebutuhan dan 
ekspektasi masyarakat modern. 

Hal ini menyebabkan hilangnya makna filosofis dan simbolis yang 
melekat pada pertunjukan Ketuk Tilu, sehingga seni ini kehilangan 
kedalaman makna dan hanya menjadi tontonan yang bersifat estetis 
(Mulyadi, 2023). Akibatnya, penonton mungkin hanya menikmati aspek 
visual dan hiburan tanpa memahami nilai-nilai budaya dan spiritual yang 
mendasarinya. Kondisi ini menimbulkan tantangan besar dalam upaya 
menjaga kelestarian makna autentik Ketuk Tilu sebagai warisan budaya 
yang kaya dan bermakna. 

b. Perubahan Struktur Sosial dan Komunitas 
Perubahan struktur sosial, seperti urbanisasi dan mobilitas sosial, 

memengaruhi komunitas-komunitas tradisional yang menjadi basis seni 
Ketuk Tilu. Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) mencatat bahwa 
“komunitas-komunitas ini mengalami fragmentasi dan kehilangan kohesi 
sosial, sehingga sulit mempertahankan tradisi seni secara kolektif.” 
Fenomena tersebut menghambat transfer pengetahuan dan praktik 
budaya secara turun-temurun, yang sangat vital untuk kelangsungan seni 
Ketuk Tilu. 

Selain itu, perubahan peran gender dan norma sosial juga 
berdampak pada peran penari ronggeng dan pelaku seni lainnya, yang 
sebelumnya memiliki posisi sosial dan spiritual yang kuat (Sedyawati, 
1991). Perubahan ini menyebabkan penurunan penghormatan dan 
dukungan terhadap peran tradisional penari ronggeng dalam masyarakat. 
Akibatnya, pelaku seni menghadapi tantangan dalam mempertahankan 
identitas dan fungsi sosial mereka dalam konteks budaya yang terus 
berubah. 

7.2.4 Upaya Adaptasi dan Pelestarian Ketuk Tilu 



99 
 

a. Revitalisasi dan Modernisasi Seni 

Untuk menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi, 
beberapa kelompok seni melakukan revitalisasi dengan mengadaptasi 
unsur-unsur modern dalam pertunjukan Ketuk Tilu. Kartomi (2012) 
menyebutkan bahwa penambahan unsur musik modern, koreografi baru, 
dan penggunaan teknologi panggung menjadi strategi untuk menarik 
minat penonton muda. 

Namun, revitalisasi ini harus dilakukan dengan hati-hati agar tidak 
menghilangkan nilai-nilai tradisional dan makna filosofis Ketuk Tilu 
(Reffali & Jaenudin, 2023). Pendekatan yang seimbang dan inklusif perlu 
melibatkan pelaku seni asli serta para ahli budaya untuk menjaga keaslian 
dan kedalaman makna. Dengan cara ini, revitalisasi dapat memperkuat 
identitas budaya tanpa mengorbankan esensi spiritual dan sosial yang 
melekat pada Ketuk Tilu. 

b. Pendidikan dan Pengajaran Seni Tradisional 
Pendidikan seni tradisional di sekolah dan sanggar menjadi kunci 

regenerasi pelaku seni Ketuk Tilu. Menurut (Mulyati & Munajar, 2024), 
“pengajaran gamelan dan tari Ketuk Tilu kepada generasi muda 
membantu menumbuhkan rasa cinta dan kebanggaan terhadap warisan 
budaya.” Selain itu, pendidikan ini memberikan ruang bagi generasi muda 
untuk memahami dan menghayati nilai-nilai yang terkandung dalam seni 
Ketuk Tilu secara langsung. Dengan demikian, proses regenerasi tidak 
hanya mempertahankan teknik seni, tetapi juga memperkuat identitas 
budaya yang berkelanjutan. 

Selain itu, sosialisasi melalui media massa dan digital juga 
membantu memperluas jangkauan dan meningkatkan kesadaran 
masyarakat akan pentingnya pelestarian seni ini (Profetik et al., 2024). 
Pemanfaatan teknologi digital memungkinkan seni Ketuk Tilu dikenal 
tidak hanya di tingkat lokal tetapi juga internasional, membuka peluang 
kolaborasi lintas budaya. Hal ini turut mendorong partisipasi aktif 
masyarakat dalam melestarikan dan mengembangkan seni tradisional 
secara kreatif dan inovatif. 

c. Dukungan Lembaga Kebudayaan dan Pemerintah 
Lembaga kebudayaan dan pemerintah daerah memberikan 

dukungan melalui program pelestarian budaya, pendanaan, dan 
penyelenggaraan festival seni tradisional. Kebijakan ini memberikan ruang 
bagi kelompok seni Ketuk Tilu untuk tampil dan berkembang (Gaby, 
2025; Pratama, 2025). Dukungan tersebut memperkuat keberlangsungan 
seni Ketuk Tilu sekaligus meningkatkan apresiasi publik terhadap nilai-



100 
 

nilai budaya yang terkandung di dalamnya. 
Dokumentasi dan penelitian akademik juga menjadi bagian 

penting dalam menjaga keberlangsungan Ketuk Tilu sebagai warisan 
budaya yang bernilai tinggi (Reffali & Jaenudin, 2023). Pendokumentasian 
yang akurat dan penelitian mendalam memungkinkan pemahaman yang 
lebih komprehensif tentang sejarah, filosofi, dan teknik seni Ketuk Tilu. 
Selain itu, hasil penelitian ini dapat digunakan sebagai bahan pendidikan 
dan referensi bagi upaya pelestarian yang sistematis dan berkelanjutan. 

7.3 Peran Pendidikan, Festival Budaya, dan Media dalam Menjaga 
Eksistensi Gamelan Ketuk Tilu 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu warisan budaya Sunda 
yang memiliki nilai historis, estetika, dan spiritual yang tinggi. Sebagai seni 
tradisional yang kaya makna, gamelan Ketuk Tilu menghadapi tantangan 
dalam mempertahankan eksistensinya di tengah perubahan zaman dan 
perkembangan budaya modern. Oleh karena itu, peran pendidikan, 
festival budaya, dan media menjadi sangat penting dalam menjaga 
keberlangsungan dan mengenalkan gamelan Ketuk Tilu kepada 
masyarakat luas, baik di tingkat nasional maupun internasional. Penjelasan 
ini akan menguraikan secara mendalam bagaimana ketiga aspek tersebut 
berkontribusi dalam pelestarian gamelan Ketuk Tilu berdasarkan kajian 
akademik dan literatur terpercaya. 

7.3.1 Peran Pendidikan dalam Pelestarian Gamelan Ketuk Tilu 
a. Pendidikan Formal dan Nonformal 

Pendidikan formal dan nonformal menjadi kunci utama dalam 
pelestarian gamelan Ketuk Tilu. Sekolah seni, perguruan tinggi seni, dan 
sanggar tari di berbagai daerah di Jawa Barat mengintegrasikan 
pembelajaran gamelan Ketuk Tilu dalam kurikulum mereka (Mulyati & 
Munajar, 2024). Melalui pendidikan ini, generasi muda diperkenalkan pada 
teknik permainan gamelan, teori musik tradisional, serta makna filosofis 
dan budaya yang terkandung dalam seni ini. 

Menurut Kartomi (2012), pendidikan seni tradisional yang 
sistematis membantu mentransfer pengetahuan dan keterampilan dari 
generasi tua kepada generasi muda, sehingga memastikan keberlanjutan 
tradisi. Selain itu, pendidikan nonformal melalui komunitas budaya dan 
sanggar seni memberikan ruang bagi masyarakat umum untuk belajar dan 
berpartisipasi dalam pelestarian gamelan Ketuk Tilu. 

b. Pengembangan Kurikulum dan Metode Pengajaran 
Pengembangan kurikulum yang relevan dan metode pengajaran 



101 
 

yang menarik menjadi faktor penting dalam meningkatkan minat belajar 
gamelan Ketuk Tilu. Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) 
menekankan perlunya pendekatan yang menggabungkan praktik langsung 
dengan pemahaman teoritis dan konteks budaya agar pembelajaran 
menjadi lebih bermakna. 

Beberapa institusi juga mengadakan workshop, pelatihan, dan 
kolaborasi antar lembaga untuk memperluas jangkauan pendidikan 
gamelan Ketuk Tilu, sehingga seni ini tidak hanya menjadi warisan budaya 
yang statis, tetapi seni yang hidup dan berkembang. 

7.3.2 Peran Festival Budaya dalam Memperkuat Eksistensi 
Gamelan Ketuk Tilu 
a. Wadah Pertunjukan dan Apresiasi Publik 

Festival budaya dan pagelaran seni tradisional menjadi wadah 
penting untuk menampilkan gamelan Ketuk Tilu kepada publik yang lebih 
luas. Acara-acara ini tidak hanya sebagai ajang hiburan, tetapi juga sebagai 
media edukasi dan promosi budaya (Gaby, 2025). Melalui festival dan 
pagelaran, nilai-nilai seni dan identitas budaya Ketuk Tilu dapat 
dipertahankan sekaligus diperkenalkan kepada berbagai generasi dan 
komunitas baru. 

Festival budaya memberikan kesempatan bagi kelompok seni 
Ketuk Tilu untuk tampil, berkompetisi, dan berkolaborasi dengan 
seniman lain, sehingga meningkatkan kualitas pertunjukan dan 
memperkuat jaringan pelestarian (Gaby, 2025; Pratama, 2025). Interaksi 
dan pertukaran pengalaman antar seniman dalam festival ini juga 
mendorong inovasi dan keberlanjutan dalam pengembangan seni Ketuk 
Tilu. 

b. Festival sebagai Sarana Revitalisasi dan Inovasi 
Selain mempertahankan tradisi, festival budaya juga menjadi 

ruang bagi revitalisasi dan inovasi seni Ketuk Tilu. Kartomi (2012) 
mencatat bahwa dalam festival, seniman sering mengembangkan 
koreografi baru, variasi musik, dan penggabungan unsur modern untuk 
menarik minat penonton masa kini tanpa menghilangkan akar budaya. 

Hal ini membantu menjaga relevansi Ketuk Tilu dalam konteks 
budaya kontemporer sekaligus memperkaya khazanah seni tradisional 
Sunda. Upaya ini memastikan seni Ketuk Tilu tetap hidup dan mampu 
beradaptasi tanpa kehilangan akar budaya dan nilai-nilai aslinya. 

 

 



102 
 

7.3.3 Peran Media Massa dan Digital dalam Dokumentasi dan 
Promosi 
a. Dokumentasi Warisan Budaya 

Media massa dan digital berperan penting dalam 
mendokumentasikan pertunjukan dan proses pembelajaran gamelan 
Ketuk Tilu. Dokumentasi ini menjadi sumber referensi bagi peneliti, 
pendidik, dan masyarakat yang ingin mempelajari seni ini (Reffali & 
Jaenudin, 2023). Penggunaan media digital memungkinkan penyebaran 
informasi yang lebih cepat dan luas, menjangkau audiens di berbagai 
daerah bahkan luar negeri. Hal ini juga mempermudah pelestarian secara 
digital yang dapat mengantisipasi risiko kehilangan materi tradisi secara 
fisik. 

Video, rekaman audio, dan artikel yang dipublikasikan melalui 
televisi, radio, internet, dan media sosial membantu menyimpan dan 
menyebarkan informasi tentang Ketuk Tilu secara luas dan mudah 
diakses. 

b. Promosi dan Penyebaran Informasi 
Media digital memungkinkan promosi dan penyebaran informasi 

tentang Ketuk Tilu ke tingkat nasional dan internasional. Platform seperti 
YouTube, Instagram, dan website resmi lembaga kebudayaan 
memudahkan publik mengenal dan mengapresiasi seni ini (Mulyati & 
Munajar, 2024). Eksposur melalui media digital juga membuka peluang 
kolaborasi lintas budaya dan peningkatan dukungan bagi pelestarian 
Ketuk Tilu secara lebih luas. 

Promosi melalui media ini juga membuka peluang kolaborasi 
lintas budaya dan dukungan dari berbagai pihak, termasuk pemerintah dan 
komunitas internasional, untuk pelestarian Ketuk Tilu. Kolaborasi 
tersebut dapat memperkaya ekspresi dan inovasi dalam Ketuk Tilu tanpa 
mengorbankan nilai-nilai tradisionalnya. Dukungan luas ini juga 
memperkuat posisi seni Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang hidup 
dan relevan di era globalisasi. 

c. Sinergi antara Pendidikan, Festival, dan Media 
Ketiga aspek pendidikan, festival budaya, dan media berperan 

secara sinergis dalam menjaga eksistensi gamelan Ketuk Tilu. Pendidikan 
menyediakan generasi penerus yang terampil dan memahami nilai budaya, 
festival memberikan ruang pertunjukan dan apresiasi publik, sementara 
media memperluas jangkauan dan dokumentasi seni. 

Menurut Sumarsam (1995), “sinergi ini penting untuk 
menciptakan ekosistem pelestarian budaya yang berkelanjutan, di mana 



103 
 

seni tradisional tidak hanya dipertahankan sebagai warisan masa lalu, tetapi 
juga berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman.” Sinergi 
antara berbagai elemen budaya memungkinkan seni tradisional tetap 
relevan dan menarik bagi generasi muda. Dengan demikian, pelestarian 
budaya tidak hanya menjadi upaya konservasi, tetapi juga inovasi yang 
dinamis. 

7.3.4 Tantangan dalam Pelestarian Ketuk Tilu melalui Pendidikan, 
Festival, dan Media 
a. Keterbatasan Sumber Daya 

Pelestarian Ketuk Tilu melalui pendidikan, festival, dan media 
sering menghadapi keterbatasan sumber daya, baik finansial maupun 
fasilitas. Hal ini dapat membatasi cakupan dan kualitas program 
pelestarian (Reffali & Jaenudin, 2023). Keterbatasan sumber daya ini juga 
dapat menghambat partisipasi aktif masyarakat dalam menjaga dan 
mengembangkan Ketuk Tilu. Oleh karena itu, dukungan pemerintah dan 
kolaborasi dengan berbagai pihak sangat diperlukan untuk mengatasi 
kendala tersebut. 

b. Perubahan Minat dan Prioritas Masyarakat 
Perubahan minat masyarakat, terutama generasi muda yang lebih 

tertarik pada hiburan modern, menjadi tantangan dalam menjaga 
ketertarikan terhadap Ketuk Tilu (Mulyadi, 2023). Upaya edukasi dan 
promosi harus terus ditingkatkan agar seni ini tetap relevan. Pendekatan 
yang melibatkan teknologi digital dan media sosial dapat menjadi strategi 
efektif untuk menjangkau dan mempertahankan minat generasi muda 
terhadap Ketuk Tilu. 

Perubahan gaya hidup dan perkembangan teknologi informasi 
juga memengaruhi cara generasi muda mengakses hiburan dan budaya, 
sehingga Ketuk Tilu sering kalah saing dengan tontonan digital yang lebih 
mudah diakses dan lebih variatif. Untuk itu, perlu adanya pendekatan yang 
kreatif seperti mengintegrasikan Ketuk Tilu ke dalam platform digital atau 
kolaborasi dengan seni kontemporer agar menarik minat anak muda tanpa 
menghilangkan esensi tradisionalnya. Pendekatan ini tidak hanya 
meningkatkan kesadaran, tetapi juga mengajak generasi muda 
berpartisipasi aktif dalam melestarikan warisan budaya tersebut. 

c. Perlunya Kolaborasi dan Dukungan Berkelanjutan 
Pelestarian yang efektif membutuhkan kolaborasi antara berbagai 

pihak, termasuk pemerintah, lembaga pendidikan, komunitas seni, dan 
media. Dukungan berkelanjutan dari semua pihak menjadi kunci 
keberhasilan pelestarian (Mulyati & Munajar, 2024). Kolaborasi ini 



104 
 

memungkinkan pemanfaatan sumber daya yang lebih optimal dan 
pencapaian tujuan pelestarian secara lebih menyeluruh. Selain itu, sinergi 
antar pihak dapat menciptakan inovasi baru yang menjaga kelangsungan 
dan perkembangan seni tradisional. 

7.4 Inovasi dan Adaptasi Ketuk Tilu dalam Pertunjukan Modern 
dan Lintas Genre 

Ketuk Tilu adalah salah satu bentuk seni tradisional Sunda yang 
kaya akan nilai budaya dan spiritual. Sebagai warisan budaya yang telah 
berusia ratusan tahun, Ketuk Tilu awalnya berfungsi sebagai bagian dari 
ritual agraris masyarakat Sunda, seperti upacara panen, permohonan 
hujan, dan hajat bumi. Namun, seiring perkembangan zaman dan 
perubahan sosial budaya, Ketuk Tilu mengalami transformasi signifikan 
agar tetap relevan dan diminati oleh masyarakat modern. Inovasi dan 
adaptasi menjadi strategi utama yang diterapkan oleh komunitas seni, 
seniman, dan lembaga kebudayaan dalam mempertahankan dan 
mengembangkan Ketuk Tilu dalam konteks pertunjukan modern dan 
lintas genre musik. Penjelasan berikut akan menguraikan secara mendalam 
proses inovasi dan adaptasi Ketuk Tilu berdasarkan kajian akademik dan 
literatur terpercaya. 

7.4.1 Latar Belakang Tradisi Ketuk Tilu 
Ketuk Tilu berasal dari wilayah Priangan, Jawa Barat, dan dikenal 

dengan ciri khas gamelan yang menggunakan tiga buah ketuk sebagai 
instrumen utama serta pola ketukan tiga yang dinamis dan meriah 
(Suhaenah et al., 2017). Musik Ketuk Tilu diiringi oleh instrumen seperti 
rebab, kendang, gong, dan kecrek, yang membentuk pola irama khas yang 
mengiringi tarian ronggeng dan ibing Ketuk Tilu. 

Pada masa lalu, Ketuk Tilu berfungsi sebagai media komunikasi 
spiritual dan sosial dalam masyarakat agraris Sunda. Namun, perubahan 
sosial dan pengaruh budaya modern menuntut seni ini untuk beradaptasi 
agar tetap relevan dan diterima oleh generasi muda dan masyarakat luas 
(Mulyadi, 2023). Adaptasi tersebut bisa berupa penggabungan elemen-
elemen kontemporer tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional yang 
melekat pada Ketuk Tilu. Dengan demikian, seni ini dapat terus hidup dan 
berkembang sebagai bagian penting dari identitas budaya Sunda. 

7.4.2 Inovasi dalam Musik dan Tari Ketuk Tilu 
a. Penggabungan Unsur Musik Modern dan Lintas Genre 

Salah satu bentuk inovasi yang dilakukan adalah penggabungan 
unsur musik Ketuk Tilu dengan genre musik lain, seperti dangdut, pop 



105 
 

Sunda, dan musik elektronik. Hal ini dilakukan untuk menarik minat 
penonton yang lebih luas dan mengikuti perkembangan tren musik masa 
kini (Reffali & Jaenudin, 2023). Inovasi tersebut tidak hanya meningkatkan 
daya tarik Ketuk Tilu di kalangan pendengar muda, tetapi juga membuka 
peluang kerjasama antar musisi dari berbagai latar belakang. Dengan cara 
ini, Ketuk Tilu dapat memperluas jangkauan audiens sekaligus menjaga 
keberlanjutan budaya melalui evolusi seni yang dinamis. 

Menurut penelitian di (Mulyati & Munajar, 2024), beberapa 
kelompok seni Ketuk Tilu mengintegrasikan instrumen modern seperti 
keyboard, drum set, dan gitar listrik ke dalam ansambel gamelan 
tradisional. Perpaduan ini menciptakan warna musik baru yang segar 
namun tetap mempertahankan karakteristik Ketuk Tilu. 

 

 
Gambar 7. 1 Pemanfaatan Keyboard Sebagai Perangkat Gamelan 

Sumber: Tangkapan Layar Youtube 
https://youtu.be/K4ZgOlKCmzk?si=qk3I9chcdWU4pPz1 diakses tanggal 1 Nopember 

2025 jam 10.00 

b. Adaptasi Koreografi dan Gerakan Tari 
Selain musik, koreografi dan gerakan tari Ketuk Tilu juga 

mengalami adaptasi. Gerakan tradisional yang mengandung unsur pencak 
silat dan simbolisme kesuburan dipadukan dengan gerakan tari 
kontemporer yang lebih ekspresif dan teatrikal (Gaby, 2025). Perpaduan 
ini membuat pertunjukan Ketuk Tilu menjadi lebih dinamis dan mudah 
diakses oleh penonton masa kini tanpa menghilangkan makna 
filosofisnya. Pendekatan ini juga membantu mempertahankan nilai-nilai 
budaya sekaligus memperkaya ekspresi seni tari yang terus berkembang. 

 

https://youtu.be/K4ZgOlKCmzk?si=qk3I9chcdWU4pPz1


106 
 

Transformasi ini menjadikan pertunjukan Ketuk Tilu lebih 
dinamis dan menarik bagi penonton modern, sekaligus menjaga nilai-nilai 
estetika dan filosofi tradisional (Mulyadi, 2023). Pendekatan inovatif ini 
memungkinkan Ketuk Tilu untuk tetap relevan dalam konteks budaya 
yang terus berubah. Selain itu, transformasi tersebut mendorong 
partisipasi lebih luas dari berbagai kalangan, termasuk generasi muda, 
dalam pelestarian seni tradisional. 

7.4.3 Peran Komunitas Seni dan Seniman dalam Inovasi 
a. Kreativitas dan Eksperimen Seni 

Komunitas seni dan seniman Ketuk Tilu menjadi motor 
penggerak inovasi dan adaptasi. Mereka terus bereksperimen dengan 
bentuk pertunjukan, instrumen, dan gaya tari untuk menciptakan karya 
yang relevan dan menarik (Ningsih, 2018). Peran aktif komunitas ini 
sangat penting dalam menjaga keberlangsungan dan perkembangan Ketuk 
Tilu di tengah arus globalisasi. Dengan kreativitas mereka, seni tradisional 
ini tidak hanya dipertahankan, tetapi juga diperkaya melalui inovasi yang 
sesuai dengan kebutuhan zaman. 

Seniman Ketuk Tilu juga aktif “berkolaborasi dengan musisi dan 
penari dari genre lain, baik tradisional maupun modern, untuk 
memperluas jangkauan dan daya tarik seni ini” (Hidayatullah, 2024). 
Kolaborasi lintas genre ini membuka peluang bagi Ketuk Tilu untuk 
dikenal oleh audiens yang lebih beragam dan memperkaya warna budaya 
pertunjukan. Dengan pendekatan ini, seni Ketuk Tilu bisa bertransformasi 
menjadi sebuah karya yang hidup dan dinamis tanpa kehilangan akar 
tradisionalnya. 

b. Pelestarian Melalui Inovasi 
Inovasi tidak berarti meninggalkan tradisi, melainkan sebagai 

upaya pelestarian yang adaptif. Kartomi (2012) menegaskan bahwa 
“inovasi yang berhasil adalah yang mampu mempertahankan esensi” 
budaya Ketuk Tilu sekaligus menyesuaikan dengan konteks sosial dan 
budaya kontemporer. Dengan demikian, inovasi harus dilakukan dengan 
tetap menghormati nilai-nilai dan simbolisme yang terkandung dalam 
Ketuk Tilu agar tidak kehilangan identitas aslinya. Pendekatan ini 
memastikan bahwa seni tradisional tetap hidup dan dapat diterima oleh 
generasi sekarang maupun yang akan datang. 

7.4.4 Peran Lembaga Kebudayaan dan Pendidikan 
a. Pendidikan Seni Tradisional dan Modern 

Lembaga pendidikan seni tradisional seperti ISBI Bandung dan 



107 
 

sanggar seni lokal mengintegrasikan pembelajaran Ketuk Tilu dalam 
kurikulum mereka, baik secara tradisional maupun dengan pendekatan 
modern (Mulyati & Munajar, 2024). Integrasi ini membantu memastikan 
bahwa generasi muda mendapatkan pemahaman mendalam tentang nilai 
dan teknik Ketuk Tilu secara menyeluruh. Selain itu, pendekatan modern 
dalam pembelajaran mempermudah akses dan meningkatkan minat siswa 
terhadap seni tradisional ini. 

Pendidikan ini tidak hanya mengajarkan teknik dasar, tetapi juga 
mendorong kreativitas dan inovasi agar seni Ketuk Tilu tetap hidup dan 
berkembang. Pendekatan ini memberikan ruang bagi para pelajar untuk 
mengekspresikan interpretasi baru tanpa meninggalkan akar budaya asli. 
Dengan demikian, seni Ketuk Tilu dapat terus beradaptasi dengan 
perubahan zaman tanpa kehilangan identitasnya. 

b. Festival Budaya dan Pagelaran Seni 
Festival budaya menjadi platform penting untuk menampilkan 

hasil inovasi Ketuk Tilu kepada publik yang lebih luas. Festival ini juga 
menjadi ajang pertukaran budaya dan kolaborasi lintas genre (Gaby, 2025; 
Pratama, 2025). Melalui festival, Ketuk Tilu dapat dikenalkan kepada 
berbagai kalangan, termasuk wisatawan dan generasi muda, sehingga 
meningkatkan apresiasi dan dukungan terhadap seni ini. Selain itu, 
interaksi antar seniman dari latar belakang berbeda mendorong 
munculnya karya-karya baru yang memperkaya khazanah budaya Ketuk 
Tilu. Melalui festival, Ketuk Tilu mendapat eksposur yang lebih besar dan 
dapat menarik minat generasi muda serta masyarakat urban. 

7.4.5 Peran Media Massa dan Digital 
a. Dokumentasi dan Promosi 

Media massa dan digital berperan penting dalam 
mendokumentasikan dan mempromosikan Ketuk Tilu. Video 
pertunjukan, wawancara dengan seniman, dan artikel budaya tersebar luas 
melalui televisi, internet, dan media sosial (Reffali & Jaenudin, 2023). 
Penyebaran informasi melalui media digital memudahkan akses 
masyarakat luas untuk mengenal dan mengapresiasi Ketuk Tilu, terutama 
generasi muda yang sangat aktif di dunia maya. Selain itu, platform digital 
juga menyediakan ruang interaktif untuk diskusi dan kolaborasi, yang 
semakin memperkuat pelestarian dan pengembangan seni tradisional ini. 

Promosi digital ini membantu mengenalkan Ketuk Tilu ke 
audiens nasional dan internasional, membuka peluang kolaborasi dan 
dukungan yang lebih luas. Hal ini juga meningkatkan peluang pelestarian 
jangka panjang dengan memperluas jaringan penggemar dan pelaku seni 



108 
 

Ketuk Tilu di berbagai komunitas global. 

b. Media sebagai Sarana Edukasi 
Media digital juga menjadi sarana edukasi yang efektif untuk 

mengenalkan sejarah, makna, dan teknik Ketuk Tilu kepada generasi muda 
dan masyarakat luas (Gaby, 2025). Konten edukatif seperti video tutorial 
dan dokumenter interaktif mempermudah pemahaman dan minat belajar 
tentang Ketuk Tilu secara mandiri. Dengan cara ini, media digital berperan 
dalam memastikan transfer pengetahuan budaya secara lebih luas dan 
berkelanjutan. 

Konten edukatif yang menarik dan interaktif dapat meningkatkan 
apresiasi dan minat terhadap seni tradisional ini. Materi yang disajikan 
secara visual dan audio interaktif dapat membuat proses pembelajaran 
lebih menyenangkan dan mudah diakses oleh berbagai kalangan. Hal ini 
juga membantu menjaga keberlanjutan Ketuk Tilu dengan memperluas 
jangkauan pengajaran kepada generasi yang lebih luas dan beragam. 

7.4.6 Tantangan dalam Inovasi dan Adaptasi Ketuk Tilu 
a. Risiko Kehilangan Identitas Budaya 

Salah satu tantangan utama adalah risiko kehilangan identitas 
budaya akibat penggabungan unsur modern yang berlebihan (Mulyadi, 
2023). Inovasi harus dilakukan dengan hati-hati agar tidak menghilangkan 
nilai-nilai tradisional dan makna filosofis Ketuk Tilu. Keseimbangan 
antara pelestarian dan inovasi menjadi kunci agar Ketuk Tilu tetap autentik 
sekaligus relevan di era kontemporer. 

b. Keterbatasan Sumber Daya dan Dukungan 
Kelompok seni Ketuk Tilu sering menghadapi keterbatasan dana, 

fasilitas, dan akses ke teknologi modern yang dapat mendukung inovasi 
(Ningsih, 2018). Keterbatasan ini menghambat kemampuan mereka untuk 
mengembangkan karya dan menjangkau audiens yang lebih luas. Oleh 
karena itu, dukungan dari pemerintah dan lembaga terkait sangat 
dibutuhkan untuk menyediakan sumber daya yang memadai demi 
kelangsungan dan kemajuan seni Ketuk Tilu. 

Dukungan dari pemerintah dan lembaga kebudayaan sangat 
dibutuhkan untuk mengatasi kendala ini. Pemberian bantuan dana, 
pelatihan, dan fasilitas teknologi akan memperkuat kapasitas kelompok 
seni dalam berinovasi dan mempertahankan Ketuk Tilu. Selain itu, 
kebijakan yang mendukung pelestarian budaya dapat menciptakan 
ekosistem yang kondusif bagi perkembangan seni tradisional ini. 

 



109 
 

c. Perubahan Selera dan Minat Masyarakat 
“Perubahan selera masyarakat, terutama generasi muda, yang 

lebih tertarik pada hiburan modern menjadi tantangan dalam 
mempertahankan relevansi” Ketuk Tilu (Sumarsam, 1995). Untuk 
menghadapi hal ini, diperlukan strategi komunikasi yang inovatif dan 
penyajian Ketuk Tilu dengan konsep yang lebih segar dan menarik. 
Pendekatan tersebut akan membantu membangun kembali keterikatan 
generasi muda terhadap seni tradisional ini. 

Strategi inovasi harus mampu menjembatani antara tradisi dan 
modernitas agar seni ini tetap diminati. Pendekatan yang menggabungkan 
nilai-nilai budaya asli dengan elemen kekinian dapat menciptakan daya 
tarik yang lebih luas tanpa mengorbankan autenticitas. Dengan begitu, 
Ketuk Tilu dapat terus menjadi warisan budaya yang hidup dan dinamis 
di tengah perubahan zaman. 

7.5 Studi Kasus Grup Ketuk Tilu Puspa Karima: 
Grup Ketuk Tilu Puspa Karima dibentuk pada akhir tahun 2018 

dengan inisiatif untuk menciptakan sebuah grup musik tradisional Sunda 
yang seluruh personelnya perempuan. Ide awal pembentukan grup ini 
datang dari keinginan untuk melestarikan kesenian Sunda khususnya 
musik Ketuk Tilu dan cianjuran, sekaligus mengangkat isu kesetaraan 
gender dalam dunia seni. Selain fokus pada pelestarian budaya, Puspa 
Karima juga bertujuan memberdayakan perempuan sebagai seniman yang 
selama ini menghadapi berbagai hambatan terkait peran gender. Nama 
"Puspa Karima" mengandung makna doa, dimana "Puspa" berarti bunga 
dan "Karima" adalah akronim dari "Karya Istri nu Utama," mencerminkan 
semangat dan visi grup ini untuk menjadi karya utama perempuan dalam 
seni musik tradisional Sunda. Grup ini tidak hanya melestarikan tradisi, 
tetapi juga aktif memanfaatkan perkembangan teknologi digital untuk 
mempromosikan musik tradisional ke audiens yang lebih luas, bahkan 
hingga tingkat internasional (Sumedang, 2022). 

 



110 
 

 
Gambar 7. 2 Grup Puspa Karima 

Sumber: Ini Mah Sumedang (Sumedang, 2022) 

7.5.1 Sejarah dan Perkembangan 
Grup Ketuk Tilu Puspa Karima mulai terbentuk pada akhir tahun 

2018 dari inisiatif untuk menciptakan sebuah grup musik tradisional Sunda 
yang seluruh anggotanya perempuan. Proses pembentukan grup ini 
bermula saat inisiatornya, Bunga Dessri, bertemu dengan pemain kendang 
wanita bernama Julaeha, ketika tengah mempersiapkan sebuah proyek 
pertunjukan di Malaysia. Karena situasi pandemi, perkembangan grup 
sempat terhambat, namun pada 2021 mereka berhasil melengkapi anggota 
dengan vokalis sekaligus pemain kacapi, Diah Nur Azizah, hingga 
terbentuklah Puspa Karima yang resmi mengusung misi pelestarian 
kesenian Sunda dan pemberdayaan perempuan. 

Hingga kini, struktur grup Puspa Karima terdiri dari lima personel 
perempuan yang memainkan berbagai alat musik tradisional Sunda seperti 
rebab, suling, kendang, goong, kecrek, gambang, dan kacapi, ditambah 
satu anggota pemain tari. Di balik layar, terdapat dukungan dari 
pendukung laki-laki yang membantu aspek produksi dan dokumentasi. 

Yayasan Puspa Karima Indonesia berperan sebagai badan 
pendukung yang memfasilitasi kegiatan grup, baik dari sisi pelestarian 
budaya, edukasi seni, maupun pemberdayaan perempuan. Yayasan ini 
memberikan ruang dan dukungan untuk pengembangan grup, 
memungkinkan mereka tampil di berbagai panggung nasional dan 
internasional serta menyediakan akses ke media digital untuk promosi dan 



111 
 

komunikasi budaya lewat platform seperti YouTube, Instagram, dan 
TikTok. Peran yayasan ini sangat penting dalam menjaga keberlanjutan 
dan perkembangan grup di tengah tantangan zaman modern (Sumedang, 
2022). Dengan dukungan tersebut, grup Ketuk Tilu dapat terus berinovasi 
sekaligus mempertahankan identitas budaya mereka dalam era digital yang 
cepat berubah. 

7.5.2 Karakteristik dan Repertoar Musik 
Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memiliki fokus utama pada 

musik tradisional Sunda, khususnya Ketuk Tilu dan cianjuran, yang 
merupakan genre klasik dengan pola ritme dan melodi khas daerah Sunda. 
Dalam repertoarnya, mereka membawakan lagu-lagu tradisional Sunda 
seperti "Pesta Bangkong," "Ayun Ambing," dan "Ketuk Tilu Bardin," 
yang ditata dengan sentuhan inovatif untuk menyesuaikan dengan selera 
audiens masa kini tanpa menghilangkan nilai asli budaya Sunda. 

Puspa Karima juga melakukan interpretasi baru melalui 
aransemen musik yang segar dan penampilan yang atraktif, sehingga musik 
tradisional ini menjadi lebih hidup dan relevan di era modern. Penggunaan 
alat musik tradisional seperti rebab, kendang, goong, kecrek, suling, 
gambang, dan kacapi oleh anggota perempuan menjadi ciri khas grup ini, 
menampilkan kebolehan seni sekaligus simbol pemberdayaan perempuan 
dalam ranah seni musik tradisional. Hal ini menjadikan Puspa Karima 
sebagai jembatan antara pelestarian tradisi dan inovasi kreatif yang 
responsif terhadap perkembangan zaman (Karima, 2025). Pendekatan ini 
tidak hanya memperkaya ragam ekspresi seni Ketuk Tilu, tetapi juga 
menginspirasi peran aktif perempuan dalam menjaga dan 
mengembangkan warisan budaya. 

7.5.3 Peran Sosial dan Budaya 
Grup Ketuk Tilu Puspa Karima menjalankan peran penting 

dalam upaya pelestarian seni dan budaya Sunda dengan cara 
mempertahankan dan membawakan musik tradisional Ketuk Tilu dan 
cianjuran kepada generasi muda dan masyarakat luas. Melalui pertunjukan 
rutin dan edukasi budaya, mereka berusaha menjaga kelestarian warisan 
budaya Sunda agar tidak tergerus oleh modernisasi. Grup ini juga aktif 
mengangkat nilai-nilai tradisional yang terkandung dalam musik dan tarian 
Sunda sebagai bagian dari identitas budaya yang harus dihormati dan 
dilestarikan. 

 



112 
 

 
Gambar 7. 3 Puspa Karima dalam Sebuah  Rekaman 

Sumber: Koleksi Jaja DM 

 

Selain fokus pada pelestarian budaya, Puspa Karima juga 
menggunakan seni sebagai wadah advokasi kesetaraan gender dan 
pemberdayaan perempuan. Seluruh anggota grup yang perempuan 
menunjukkan bahwa perempuan memiliki peran penting dan mampu 
berkontribusi dalam bidang seni tradisional yang selama ini didominasi 
oleh laki-laki. Melalui penampilan mereka, Puspa Karima menginspirasi 
perempuan untuk lebih percaya diri dan aktif dalam melestarikan serta 
mengembangkan budaya lokal sekaligus menantang stereotip gender yang 
ada di masyarakat. 

Peranan grup ini dalam memperkuat identitas budaya Sunda dan 
komunitas terasa dari bagaimana mereka menjadikan seni sebagai medium 
pengikat hubungan sosial dan memperkenalkan kekayaan budaya Sunda 
yang khas. Mereka turut meningkatkan rasa bangga masyarakat Sunda 
terhadap budaya mereka sendiri. Selain itu, melalui pertunjukan di 
berbagai festival dan penggunaan media digital, Puspa Karima berhasil 
menjangkau audiens yang lebih luas dan membangun komunitas yang 
solid di antara pecinta budaya, sehingga budaya Sunda tetap hidup dan 
berkembang dalam konteks kekinian (Wijayakusumah69, 2024). 
Keberhasilan ini menunjukkan bahwa seni tradisional seperti Ketuk Tilu 
dapat berperan strategis dalam memperkuat identitas dan kohesi sosial di 
era modern. 

7.5.4 Media dan Promosi 
Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memanfaatkan platform digital 

seperti YouTube, Instagram, dan TikTok sebagai media utama untuk 
penyebaran dan promosi musik tradisional Sunda yang mereka bawakan. 
Melalui konten video pertunjukan live dan materi edukasi yang diunggah 
secara rutin, Puspa Karima mampu menjangkau audiens yang lebih luas, 
tidak terbatas oleh batas geografis. Penggunaan media sosial ini juga 



113 
 

memungkinkan interaksi langsung dengan penggemar, memperkuat 
komunitas pendukung, dan memberikan ruang bagi regenerasi generasi 
muda yang tertarik pada seni budaya tradisional. 

Dampak media digital terhadap grup sangat signifikan dalam 
meningkatkan visibilitas dan popularitas mereka, baik di kalangan lokal 
maupun internasional. Video-video mereka mendapatkan banyak 
penonton dari berbagai negara, sehingga musik Ketuk Tilu dapat dikenal 
oleh audiens global. Selain itu, platform digital mempermudah 
dokumentasi dan arsip karya seni mereka, serta mempercepat penyebaran 
informasi tentang kegiatan dan proyek baru dari grup, mengoptimalkan 
promosi tanpa harus bergantung sepenuhnya pada media konvensional. 

Puspa Karima juga aktif berpartisipasi dalam berbagai acara dan 
festival seni budaya, baik di tingkat nasional maupun internasional. Salah 
satu pencapaian penting adalah undangan tampil di acara yang 
diselenggarakan oleh Kedutaan Besar Republik Indonesia (KBRI) di 
Singapura, yang menunjukkan pengakuan dan apresiasi atas peran mereka 
dalam pelestarian budaya Sunda. Keterlibatan dalam festival tersebut tidak 
hanya meningkatkan kredibilitas grup sebagai duta seni budaya, tetapi juga 
memperluas jaringan kolaborasi dan membuka peluang untuk 
pengembangan kreatif lebih lanjut (Karima, 2023). Partisipasi di acara 
internasional seperti ini juga memperkuat posisi Puspa Karima sebagai 
representasi budaya Sunda yang mampu bersaing dan berinovasi di kancah 
global. 

7.5.5 Dampak Ekonomi dan Kreatif 
Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memberikan kontribusi 

signifikan terhadap ekonomi kreatif lokal di Sumedang dengan 
mengembangkan musik tradisional Sunda sebagai sektor ekonomi yang 
produktif. Selain penghasilan dari pertunjukan di berbagai acara dan 
festival, grup ini juga memanfaatkan platform digital seperti YouTube 
untuk mendapatkan penghasilan tambahan melalui monetisasi konten. 
Aktivitas tersebut tidak hanya mendukung keberlangsungan grup, tetapi 
juga membuka peluang ekonomi bagi komunitas seni di sekitarnya melalui 
kolaborasi dan inovasi produk seni terkait. 

Dampak ekonomi yang dirasakan oleh anggota grup dan 
komunitas sekitarnya cukup besar, terutama karena Puspa Karima 
menjadikan seni musik tradisional sebagai sumber penghidupan yang 
layak. Para anggota mendapatkan penghasilan dari manggung, produksi 
konten digital, dan aktivitas lain yang terkait dengan seni budaya. Selain 
itu, keberadaan grup ini menggerakkan sektor terkait seperti produksi alat 
musik tradisional dan jasa dokumentasi seni, sehingga memberikan efek 



114 
 

berganda dalam mendongkrak kesejahteraan ekonomi komunitas kreatif 
di Sumedang. 

Salah satu inovasi teknis yang dilakukan oleh Puspa Karima 
adalah pengembangan alat musik seperti tiang gong yang dapat dirakit dan 
disusun dengan mudah sehingga lebih praktis dibawa, terutama saat 
perjalanan jauh atau ke bandara. Inovasi ini mempermudah mobilitas grup 
tanpa mengorbankan kualitas pertunjukan, sekaligus menunjukkan 
kreativitas mereka dalam menghadapi tantangan logistik. Langkah inovatif 
ini mencerminkan semangat adaptasi dan modernisasi dalam pelestarian 
seni tradisional, sekaligus memberikan nilai tambah produk kreatif lokal 
yang dapat meningkatkan daya saing di pasar seni budaya.  

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memberikan kontribusi 
signifikan terhadap ekonomi kreatif lokal di Sumedang dengan 
mengembangkan musik tradisional Sunda sebagai sektor ekonomi yang 
produktif. Selain penghasilan dari pertunjukan di berbagai acara dan 
festival, grup ini juga memanfaatkan platform digital seperti YouTube 
untuk mendapatkan penghasilan tambahan melalui monetisasi konten. 
Aktivitas tersebut tidak hanya mendukung keberlangsungan grup, tetapi 
juga membuka peluang ekonomi bagi komunitas seni di sekitarnya melalui 
kolaborasi dan inovasi produk seni terkait. 

Dampak ekonomi yang dirasakan oleh anggota grup dan 
komunitas sekitarnya cukup besar, terutama karena Puspa Karima 
menjadikan seni musik tradisional sebagai sumber penghidupan yang 
layak. Para anggota mendapatkan penghasilan dari manggung, produksi 
konten digital, dan aktivitas lain yang terkait dengan seni budaya. Selain 
itu, keberadaan grup ini menggerakkan sektor terkait seperti produksi alat 
musik tradisional dan jasa dokumentasi seni, sehingga memberikan efek 
berganda dalam mendongkrak kesejahteraan ekonomi komunitas kreatif 
di Sumedang. 

Salah satu inovasi teknis yang dilakukan oleh Puspa Karima 
adalah pengembangan alat musik seperti tiang gong yang dapat dirakit dan 
disusun dengan mudah sehingga lebih praktis dibawa, terutama saat 
perjalanan jauh atau ke bandara. Inovasi ini mempermudah mobilitas grup 
tanpa mengorbankan kualitas pertunjukan, sekaligus menunjukkan 
kreativitas mereka dalam menghadapi tantangan logistik. Langkah inovatif 
ini mencerminkan semangat adaptasi dan modernisasi dalam pelestarian 
seni tradisional, sekaligus memberikan nilai tambah produk kreatif lokal 
yang dapat meningkatkan daya saing di pasar seni budaya (Dahlan, 2024; 
Sumedang, 2022). Inovasi ini juga membuka peluang bagi grup untuk lebih 
aktif tampil di berbagai lokasi dengan efisiensi tinggi, memperluas 
jangkauan penonton dan pengaruh budaya mereka. 



115 
 

7.5.6 Tantangan dan Prospek Masa Depan 
Pelestarian seni tradisional dalam era modern menghadapi 

tantangan besar, terutama karena arus globalisasi dan kemajuan teknologi 
digital yang mengubah cara masyarakat mengonsumsi dan mengapresiasi 
budaya. Musik tradisional sering kali kalah saing dengan musik populer 
modern yang lebih mudah diakses dan diminati generasi muda. Selain itu, 
kurangnya minat dari generasi penerus, keterbatasan sumber daya, dan 
minimnya dukungan institusional menjadi hambatan utama dalam 
menjaga kelestarian seni tradisional seperti Ketuk Tilu. Perubahan sosial 
dan gaya hidup modern juga memerlukan strategi adaptasi yang tepat agar 
seni tradisional tetap relevan dan menarik. 

Untuk mengatasi tantangan tersebut, Grup Ketuk Tilu Puspa 
Karima memiliki harapan mengembangkan diri menjadi sebuah 
production house yang tidak hanya berfokus pada pertunjukan musik, 
tetapi juga pusat pemberdayaan perempuan dan pengembangan budaya 
Sunda secara lebih luas. Dengan menjadikan grup sebagai wadah kreatif 
yang terorganisir, Puspa Karima berencana memperluas cakupan aktivitas, 
termasuk produksi rekaman, pelatihan seni, dan kolaborasi dengan 
berbagai pihak. Upaya ini bertujuan untuk meningkatkan profesionalisme 
dan keberlanjutan kesenian, serta memberikan kesempatan bagi anggota 
dan komunitas untuk tumbuh dan berkembang secara ekonomi dan sosial. 

 

 
Gambar 7. 4 Tangkapan Layar YouTube Puspa Karima 

Sumber: YouTube (Karima, 2023) 

 

Strategi regenerasi dan edukasi budaya menjadi kunci dalam 
menjamin kelestarian jangka panjang seni Ketuk Tilu. Puspa Karima dan 



116 
 

pihak-pihak yang peduli menggalakkan program edukasi seni kepada 
generasi muda, baik melalui workshop, sekolah seni, maupun media 
digital. Melibatkan anak-anak dan remaja dalam pembelajaran alat musik 
dan tarian tradisional diharapkan dapat membangun kecintaan sejak dini 
terhadap budaya Sunda. Pendekatan ini juga didukung dengan 
pemanfaatan teknologi digital untuk dokumentasi, promosi, dan inovasi 
dalam penyajian seni, sehingga memudahkan akses dan meningkatkan 
daya tarik budaya tradisional di tengah dinamika kehidupan modern. 

7.6 Studi Kasus dan Contoh Konkret 
7.6.1 Komposisi dan Aransemen Musik yang Berkembang 

Dalam perkembangan musik tradisional Sunda, khususnya yang 
berkaitan dengan kendang penca dan ketuk tilu, terjadi transformasi 
komposisi dan aransemen yang signifikan. Studi oleh Mochammad 
Ramdan Hoerudin (2018) dalam penelitiannya tentang aktivitas 
komunikasi pada tari ketuk tilu buhun menguraikan bagaimana pola-pola 
tepakan kendang penca diadaptasi dan dikembangkan dalam berbagai 
aransemen musik ketuk tilu, termasuk dalam penggabungan instrumen 
melodi seperti rebab dan bonang. Pola kendang yang awalnya sederhana 
semakin kompleks dan kaya variasi sesuai dengan kebutuhan pertunjukan, 
termasuk inovasi di dalamnya yang menyesuaikan dengan perkembangan 
tarian dan konteks sosial. 

Selain itu, riset Rina Krisnawati dkk., (2021) pada eksistensi tari 
Jaipongan ketuk tilu di Desa Petaling Jaya menunjukkan bagaimana 
komposisi musik dalam ketuk tilu berevolusi dari musik upacara adat 
menjadi musik hiburan yang lebih variatif dengan struktur instrumen yang 
lebih lengkap dan intensitas yang lebih dinamis. Musik ketuk tilu kini 
mencakup kendang idung (besar), kendang kulanter (kecil), rebab, gong, 
dan kecrek sebagai instrumen utama yang menyokong daya tarik 
pertunjukan. 

7.6.2 Peran Komunitas Seni dalam Evolusi Kendang Penca ke 
Ketuk Tilu 

Komunitas seni lokal memegang peranan penting dalam evolusi 
kendang penca menjadi ketuk tilu. Mereka tidak hanya sebagai pelaku 
pertunjukan, tetapi juga sebagai penjaga tradisi yang melakukan inovasi 
dan adaptasi seni sesuai perkembangan zaman. Mochammad Ramdan 
Hoerudin (2018) mengemukakan bahwa komunitas seni yang terdiri dari 
para pemain kendang, penari, dan pemangku adat terus memainkan 
peranan strategis dalam menjaga keutuhan nilai budaya sekaligus 
membuka ruang kreativitas. 



117 
 

Dalam penelitian lain, Rina Krisnawati dkk., (2021) menekankan 
bahwa komunitas seni pula yang menjaga kelangsungan pertunjukan ketuk 
tilu melalui pendidikan non-formal dan festival budaya, yang turut 
menumbuhkan kesadaran generasi muda akan nilai-nilai budaya leluhur. 
Komunitas-komunitas ini juga berperan mengakomodasi perubahan 
fungsi seni ketuk tilu dari ritual ke hiburan yang lebih luas, sehingga seni 
tradisional tetap eksis dan relevan. 

7.6.3 Tantangan dan Prospek Masa Depan 
a. Tantangan Pelestarian Musik Tradisional di Era Globalisasi 

Pelestarian musik tradisional seperti gamelan ketuk tilu 
menghadapi tantangan besar di era globalisasi. Arus modernisasi dan 
budaya populer global cenderung menggeser minat masyarakat, 
khususnya generasi muda, dari seni tradisional ke hiburan modern yang 
dianggap lebih menarik dan relevan. Hal ini menyebabkan penurunan 
apresiasi terhadap seni tradisional dan mengancam keberlanjutan 
kesenian-warisan budaya tersebut (Redaksi, 2024). Fenomena ini 
menuntut upaya konservasi yang lebih inovatif dan kreatif agar musik 
tradisional dapat tetap hidup dan diterima oleh masyarakat luas dalam 
konteks zaman sekarang. 

Selain itu, kurangnya dukungan pendanaan dan perhatian serius 
dari pemerintah dan masyarakat menjadi hambatan utama pelestarian 
budaya lokal. Kurangnya regenerasi seniman tradisional juga 
memperparah situasi, sehingga seni tradisional berisiko mengalami 
kemunduran atau kepunahan. Media sosial dan teknologi yang kian 
berkembang pun turut berkontribusi dalam mengakselerasi pengaruh 
budaya asing yang mendominasi khalayak muda (Simbolon et al., 2024). 
Oleh karena itu, kolaborasi antara berbagai pihak sangat penting untuk 
menciptakan strategi pelestarian yang efektif dan menarik minat generasi 
muda terhadap budaya lokal. 

b. Inovasi dan Adaptasi demi Keberlanjutan Seni 
Untuk menjawab tantangan tersebut, dilakukan berbagai inovasi 

dan adaptasi dalam penyajian dan pengembangan musik tradisional. 
Pemanfaatan teknologi digital menjadi salah satu strategi efektif, seperti 
pendokumentasian musik dan tari, promosi lewat media sosial, serta 
penggunaan teknologi audio-visual dalam pertunjukan untuk menarik 
perhatian audiens yang lebih luas (Simbolon et al., 2024). Pendekatan ini 
tidak hanya membantu melestarikan warisan budaya, tetapi juga 
memperluas jangkauan dan relevansi musik tradisional di era modern. 

Kolaborasi antara pemerintah, komunitas seni, dan teknologi 
informasi dianggap kunci keberhasilan pelestarian. Pendidikan formal dan 



118 
 

non-formal mengenai seni tradisional juga menjadi media untuk 
membangkitkan minat dan memahami nilai budaya di kalangan generasi 
muda. Inovasi juga dilakukan dalam bentuk penggabungan unsur-unsur 
musik tradisional dengan musik modern yang dapat memperkaya ekspresi 
dan menggaet audiens masa kini tanpa kehilangan akar budaya (Redaksi, 
2024). Sinergi tersebut menciptakan ekosistem yang mendukung 
kelangsungan seni tradisional sekaligus mendorong kreativitas dalam 
pengembangan budaya yang adaptif dan berkelanjutan. 

7.7 Simpulan 
Pelestarian gamelan dan tari Ketuk Tilu merupakan upaya 

bersama yang melibatkan komunitas seni, seniman tradisional, dan 
lembaga kebudayaan. Melalui revitalisasi pertunjukan, pengajaran kepada 
generasi muda, serta dokumentasi dan publikasi, seni ini diharapkan dapat 
terus hidup dan berkembang. Dukungan lembaga pendidikan dan 
pemerintah menjadi faktor penting dalam menjaga keberlangsungan 
Ketuk Tilu di tengah tantangan modernisasi dan perubahan sosial budaya. 

Meskipun menghadapi berbagai tantangan, strategi inovatif 
seperti modernisasi koreografi, pendidikan seni, dan kolaborasi lintas 
sektor memberikan harapan bagi pelestarian Ketuk Tilu sebagai warisan 
budaya Sunda yang bernilai tinggi dan hidup dalam masyarakat 
kontemporer. 

Gamelan dan tari Ketuk Tilu menghadapi tantangan besar akibat 
modernisasi, globalisasi, dan perubahan sosial yang membawa perubahan 
gaya hidup dan minat masyarakat, terutama generasi muda. Perubahan 
fungsi Ketuk Tilu dari ritual yang sarat makna spiritual menjadi hiburan 
semata mengancam keberlangsungan tradisi ini. 

Namun, melalui upaya adaptasi, revitalisasi, pendidikan seni, dan 
dukungan lembaga kebudayaan, Ketuk Tilu berpeluang untuk terus hidup 
dan berkembang dalam konteks budaya kontemporer. Pelestarian seni ini 
menjadi penting untuk menjaga keberagaman budaya dan identitas 
masyarakat Sunda di tengah arus perubahan zaman. 

Pendidikan formal dan nonformal, festival budaya, dan media 
massa serta digital memiliki peran krusial dalam menjaga eksistensi 
gamelan Ketuk Tilu. Melalui pengajaran yang sistematis, penyelenggaraan 
festival yang meriah, dan dokumentasi serta promosi yang luas, seni 
tradisional ini dapat terus hidup dan dikenal oleh masyarakat luas, baik di 
tingkat nasional maupun internasional. 

Sinergi antara ketiga aspek tersebut menciptakan ekosistem 
pelestarian budaya yang berkelanjutan, memastikan bahwa Ketuk Tilu 



119 
 

tidak hanya menjadi warisan budaya yang statis, tetapi seni yang hidup dan 
berkembang dalam konteks budaya kontemporer. 

Transformasi Ketuk Tilu melalui inovasi dan adaptasi dalam 
pertunjukan modern dan lintas genre merupakan strategi penting untuk 
menjaga relevansi dan keberlangsungan seni tradisional ini. Penggabungan 
unsur musik modern, adaptasi koreografi, serta kolaborasi lintas genre 
membantu menarik minat penonton masa kini tanpa menghilangkan nilai-
nilai tradisional. 

Grup Ketuk Tilu Puspa Karima memiliki peran signifikan dalam 
pelestarian budaya Sunda dengan menghidupkan kembali kesenian 
tradisional seperti Ketuk Tilu dan cianjuran melalui penampilan yang 
konsisten dan edukasi budaya. Grup ini tidak hanya menjaga warisan seni 
Sunda agar tidak punah, tetapi juga mengadaptasi seni tradisional tersebut 
agar relevan dengan kehidupan modern. Dengan anggota perempuan yang 
penuh semangat, Puspa Karima memosisikan diri sebagai penjaga tradisi 
sekaligus agen perubahan yang membawa nilai-nilai leluhur ke panggung 
nasional dan internasional, memperkuat identitas budaya Sunda dalam 
masyarakat luas. 

Potensi perkembangan seni tradisional melalui inovasi dan 
pemberdayaan sosial semakin terlihat jelas melalui langkah-langkah kreatif 
yang diambil oleh grup ini. Puspa Karima tidak hanya memainkan seni 
tradisional, tetapi juga mengintegrasikannya dengan teknologi digital, 
memperluas jangkauan audiens, dan mempromosikan kesetaraan gender 
dalam dunia seni. Melalui pemberdayaan perempuan sebagai pelaku seni, 
mereka memberikan contoh nyata bahwa seni tradisional dapat menjadi 
media transformasi sosial dan ekonomi yang berkelanjutan. Hal ini 
membuka peluang bagi regenerasi seni tradisional dengan pendekatan 
modern yang tetap menghargai akar budaya, menjadikan Puspa Karima 
sebagai simbol harapan untuk kelangsungan dan perkembangan budaya 
Sunda. 

Peran komunitas seni, seniman, lembaga kebudayaan, 
pendidikan, festival budaya, dan media massa sangat krusial dalam 
mendukung proses ini. Meskipun menghadapi tantangan seperti risiko 
kehilangan identitas budaya dan keterbatasan sumber daya, Ketuk Tilu 
memiliki peluang besar untuk terus hidup dan berkembang dalam konteks 
budaya kontemporer. 

  



120 
 

Bab 8  

Studi Kasus Adaptasi dan Inovasi Ketuk Tilu 

dari Berbagai Daerah 
 

 

8.1 Pendahuluan 
Ketuk Tilu merupakan salah satu seni tradisional yang berasal dari 

masyarakat agraris Sunda di Jawa Barat. Seni pertunjukan ini tidak hanya 
sebagai media hiburan, melainkan juga sarana ritual yang sarat makna 
budaya dan spiritual, yang berkembang seiring waktu. Awalnya, Ketuk 
Tilu berfungsi sebagai upacara adat untuk menghormati Dewi Padi (Dewi 
Sri), sang dewi kesuburan dan kemakmuran dalam kepercayaan 
masyarakat Sunda. Tarian ini merupakan ungkapan rasa syukur atas hasil 
panen padi serta permohonan perlindungan agar tanaman tetap subur dan 
terhindar dari gangguan hama (Putra, 2019). Dalam pertunjukannya, 
Ketuk Tilu memadukan tarian, nyanyian, dan musik gamelan tradisional 
Sunda, yang secara harmonis bergerak sebagai ekspresi hubungan antara 
manusia dengan alam dan kekuatan gaib. 

Menurut Herdiani (2014), Ketuk Tilu merupakan bentuk seni 
pertunjukan rakyat yang telah hidup dan berkembang sejak abad ke-19 di 
daerah Priangan. Secara historis, Ketuk Tilu merupakan bagian integral 
dari masyarakat agraris Sunda yang erat kaitannya dengan siklus pertanian, 
khususnya upacara panen. Pertunjukan ini dimainkan biasanya pada acara 
selamatan, pesta panen, atau ritual adat yang melibatkan fungsi spiritual 
dan sosial sebagai sarana komunikasi antara manusia dan roh leluhur 
(Hesti & Jatnika A, 2015). Ronggeng sebagai pusat pertunjukan tidak 
hanya berperan sebagai penari dan penyanyi melainkan juga dianggap 
sebagai mediator spiritual yang menghubungkan dunia manusia dengan 
dunia ghaib. 

Ketuk Tilu sebagai warisan budaya Sunda ini memiliki keunikan 
dalam pola gerak tarian, teknik musik, dan nilai filosofi yang terkandung 
dalam pertunjukannya. Beberapa gerakan seperti goyang, gitek, dan geol 
secara simbolis melambangkan kesuburan, keberanian, dan keharmonisan 
dengan alam (Ramlan, 2013). Musik pengiring yang khas menggunakan 
alat musik tradisional seperti ketuk (semacam bonang kecil), kendang, 
rebab, gong, dan kecrek membentuk irama yang hidup, mendayu-dayu, 
serta menciptakan suasana magis yang mendukung makna ritual (Hesti & 
Jatnika A, 2015). Dengan demikian, Ketuk Tilu tidak hanya menjadi 



121 
 

tontonan, tetapi juga medium ekspresi budaya, spiritualitas, dan identitas 
masyarakat Sunda. 

Pentingnya adaptasi dan inovasi dalam pelestarian budaya Ketuk 
Tilu muncul sebagai jawaban atas tantangan zaman modern yang 
membawa perubahan sosial dan budaya. Herdiani (2014) mengemukakan 
bahwa seiring waktu, fungsi Ketuk Tilu bergeser dari sarana upacara ritual 
menjadi hiburan yang berorientasi pada kebutuhan ekonomi dan hiburan 
masyarakat umum. Dalam proses ini, Ketuk Tilu mengalami modifikasi 
gerak, pola musik, dan tata panggung agar sesuai selera penonton masa 
kini tanpa menghilangkan nilai estetika dan spiritualnya. Adaptasi ini 
memperlihatkan bahwa seni tradisional dapat bertahan dan berkembang 
selama ia mampu bertransformasi mengikuti perubahan sosial budaya. 

Salah satu bentuk inovasi yang umum ditemukan adalah 
penggabungan unsur-unsur tarian kontemporer dan penggunaan 
teknologi visual dalam pementasan Ketuk Tilu modern. Hal ini menjadi 
strategi penting untuk menarik perhatian generasi muda yang terbiasa 
dengan hiburan modern, sekaligus menjaga keberlanjutan tradisi yang 
bersifat turun-temurun (Mulyati & Munajar, 2024). Namun demikian, 
penekanan pada aspek tradisional tetap menjadi fondasi utama agar Ketuk 
Tilu tidak kehilangan jati diri dan makna filosofisnya. Integrasi elemen 
baru dilakukan secara selektif agar tetap menjaga keseimbangan antara 
tradisi dan pembaruan. 

Selain itu, pelestarian Ketuk Tilu juga terkait erat dengan upaya 
pendidikan seni tradisional dan penyelenggaraan festival budaya. 
Pendidikan seni di sekolah dan komunitas menjadi sarana pengenalan dan 
regenerasi. Festival budaya memberikan ruang untuk pertunjukan yang 
lebih luas sehingga masyarakat dan wisatawan dapat menghargai 
keindahan dan makna budaya Ketuk Tilu (Reffali & Jaenudin, 2023). 
Dokumentasi audio visual dan penulisan akademik menjadi upaya 
melestarikan sekaligus mendiseminasikan Ketuk Tilu agar dikenal lebih 
luas, termasuk di kancah nasional dan internasional. 

Secara keseluruhan, Ketuk Tilu merupakan representasi penting 
dari warisan budaya Sunda yang kaya dan sarat makna. Keberlangsungan 
seni tradisional ini sangat tergantung pada kemampuan beradaptasi dan 
berinovasi dalam memenuhi kebutuhan sosial budaya zaman sekarang. 
Dengan tetap menjaga akar budaya dan makna filosofisnya, Ketuk Tilu 
terus hidup sebagai identitas budaya yang dinamis dan relevan dalam 
kehidupan masyarakat Sunda hingga kini (Herdiani, 2014; Reffali & 
Jaenudin, 2023). 



122 
 

8.2 Adaptasi dan Inovasi di Wilayah Priangan 
8.2.1 Ciri khas Tari Ketuk Tilu di Bandung, Bogor, dan 
Purwakarta 

Tari Ketuk Tilu merupakan salah satu tarian tradisional yang 
sangat populer di wilayah Priangan, khususnya di kota-kota seperti 
Bandung, Bogor, dan Purwakarta. Tarian ini memiliki ciri khas gerakan 
yang unik dan sangat khas, meliputi goyang, gitek, geol, dan pencak yang 
secara simbolik melambangkan kesuburan, kekuatan, serta kegembiraan 
masyarakat agraris Sunda (Suhaenah et al., 2017). Gerakan tersebut 
biasanya dilakukan secara berpasangan oleh laki-laki dan perempuan 
dengan koreografi yang memperlihatkan keberanian dan kelincahan, 
namun tetap memiliki keanggunan khas Jawa Barat. Pertunjukan tari 
Ketuk Tilu juga dikenal dengan kombinasi antara tarian, nyanyian, dan 
tabuhan instrumen gamelan yang terdiri dari alat musik tradisional seperti 
ketuk (penclon bonang), rebab, kendang, gong, dan kecrek. Pola irama 
gamelan yang dimainkan sangat mendayu-dayu dan dinamis, mendukung 
suasana tarian yang hidup dan interaktif antara penari dan penonton 
(Gaby, 2025). 

Berbeda dengan tarian tradisional lain yang dilakukan secara 
ritualistik, Ketuk Tilu juga berperan sebagai hiburan rakyat yang integral 
dalam berbagai acara sosial hingga perayaan. Tari ini tidak hanya menjadi 
tontonan, tetapi juga menjadi sarana interaksi sosial yang mempererat 
hubungan antaranggota masyarakat sekaligus mengekspresikan nilai-nilai 
kultural dan spiritual yang melekat dalam masyarakat Sunda (Suhaenah et 
al., 2017). Kehadiran ronggeng sebagai penari utama yang juga penyanyi 
menambah kekhususan pertunjukan ini karena ronggeng dipercaya 
memiliki peran sebagai mediator antara manusia dan dunia roh leluhur, 
yang menambah dimensi spiritual dalam pertunjukan. 

8.2.2 Penambahan unsur tari kontemporer dan teknologi visual 
dalam pementasan 

Seiring dengan perkembangan zaman dan perubahan selera 
masyarakat, khususnya generasi muda, berbagai kelompok seni di wilayah 
Priangan mulai melakukan inovasi dengan menambahkan unsur tari 
kontemporer serta integrasi teknologi visual dalam pementasan Ketuk 
Tilu. Penambahan unsur kontemporer ini bisa berupa koreografi modern 
yang memadukan elemen tradisional dengan gaya tari masa kini, sehingga 
menciptakan sebuah pertunjukan yang lebih segar dan atraktif tanpa 
meninggalkan akar budaya asli (Mulyati & Munajar, 2024). Misalnya, 
gerakan dasar goyang, gitek, dan geol tetap dipertahankan, namun diberi 
variasi baru agar dapat menyesuaikan kepada konteks pementasan 



123 
 

modern. 
Selain itu, teknologi visual seperti pencahayaan artistik, proyeksi 

gambar, dan penggunaan panggung multimedia turut diterapkan untuk 
memberikan pengalaman menonton yang lebih kaya dan interaktif. 
Strategi ini tidak hanya ditujukan untuk meningkatkan daya tarik 
pertunjukan, tetapi juga sebagai media edukasi budaya agar nilai-nilai 
tradisional bisa diterima dengan cara yang lebih kontemporer dan 
menyenangkan (Mulyati & Munajar, 2024). Dengan demikian, pementasan 
Ketuk Tilu mengalami transformasi artistik yang memungkinkan seni 
tradisional ini bertahan di tengah arus globalisasi dan modernisasi. 

8.2.3 Penguatan nilai tradisional sebagai fondasi pertunjukan 
Meskipun banyak terdapat inovasi dalam pementasan Ketuk Tilu, 

para pelaku seni dan budayawan menekankan pentingnya menjaga nilai-
nilai filosofis, spiritual, dan simbolik tradisional sebagai fondasi utama 
pertunjukan. Nilai-nilai ini membentuk jati diri seni Ketuk Tilu dan 
menghubungkannya dengan konteks budaya Sunda yang kaya makna. 
Nilai-nilai tersebut mencakup penghargaan terhadap alam, kesuburan, 
keselarasan sosial, dan hubungan spiritual dengan roh leluhur, yang tetap 
konsisten di dalam keutuhan pementasan (Herdiani, 2014). Pemertahanan 
nilai-nilai ini penting agar inovasi tidak mengikis esensi asli seni Ketuk 
Tilu, sehingga warisan budaya tetap otentik dan bermakna bagi generasi 
sekarang dan mendatang. 

Pelestarian nilai tradisional ini dilakukan melalui berbagai upaya, 
termasuk pelatihan tari yang menitikberatkan pada teknik dasar dan spirit 
asli, pengajaran sejarah serta filosofi Ketuk Tilu, serta penguatan peran 
ronggeng sebagai penari dan mediator spiritual. Dengan tetap memegang 
teguh nilai-nilai tersebut, Ketuk Tilu tidak hanya menjadi hiburan semata 
tetapi juga berfungsi sebagai wahana pelestarian dan transmisi budaya bagi 
generasi mendatang (Putra, 2019; (Reffali & Jaenudin, 2023). Oleh karena 
itu, inovasi tidak mereduksi nilai budaya, melainkan memperkaya dan 
menyegarkan agar seni ini bisa bertahan dan relevan di masa kini dan 
mendatang. 

Kesimpulannya, adaptasi dan inovasi yang terjadi di wilayah 
Priangan menunjukkan bagaimana Ketuk Tilu dapat mempertahankan 
keaslian sekaligus bertransformasi sesuai dengan perkembangan 
masyarakat. Ciri khas gerakan dan pola musiknya yang kaya simbolisme 
tetap dilestarikan sebagai inti dari pertunjukan, sementara unsur modern 
dan teknologi diterapkan untuk menarik perhatian generasi muda dan 
menyesuaikan dengan konteks pementasan kontemporer. Upaya 
penguatan nilai tradisional sebagai fondasi juga menjaga keberlangsungan 



124 
 

Ketuk Tilu sebagai identitas budaya Sunda yang hidup dan dinamis. 

8.3 Variasi Lokal Ketuk Tilu di Karawang, Subang, dan Sumedang 
Menurut hasil penelusuran jurnal dan sumber ilmiah terkait, 

berikut penjelasan mendalam mengenai variasi lokal Ketuk Tilu di 
Karawang, Subang, dan Sumedang, yang mencakup pengenalan varian 
doger, banjar, dan longser; penyesuaian pola musik dan tari sesuai 
karakteristik lokal; serta penerapan fungsi sosial dan simbolik dalam 
pertunjukan. 

8.3.1 Pengenalan Doger, Banjar, dan Longser sebagai Varian 
Ketuk Tilu 

Ketuk Tilu adalah kesenian tradisional yang tumbuh dan 
berkembang di masyarakat Priangan yang pada awalnya berfungsi sebagai 
seni ritual dan bertransformasi menjadi kesenian hiburan yang dikenal 
luas. Di wilayah Karawang dikenal varian Ketuk Tilu yang disebut doger. 
Doger ini merupakan salah satu bentuk kesenian yang ikut meramaikan 
pertunjukan Ketuk Tilu dengan ciri khas tersendiri (Herdiani, 2014). 
Sementara itu, di Subang, varian Ketuk Tilu yang dikenal disebut banjar. 
Banjar ini dipengaruhi oleh tradisi lokal Subang dan memiliki koreografi 
dan pola musik yang khas dibandingkan dengan daerah lain. Di 
Kabupaten Sumedang, varian yang dikenal sebagai longser merupakan 
perpaduan antara seni Ketuk Tilu dan seni lokal Terebang, membentuk 
sebuah varian lokal yang unik (Rustandi, 2018). 

Ketiganya tetap menjaga akar tradisi Ketuk Tilu dengan 
mempertahankan unsur musik, alat-alat seperti ketuk tiga buah (waditra 
ketuk tilu), serta peranan ronggeng (penari wanita). Namun tiap daerah 
mengembangkan identitas lokalnya dalam penyajian dan gerak tari, 
sehingga meskipun berasal dari tradisi Ketuk Tilu, varian ini hadir dengan 
karakteristik yang membedakannya dari ketuk tilu di tempat lain (Herdiani, 
2014; Rustandi, 2018). Keanekaragaman ini menunjukkan dinamika 
budaya yang hidup dan mampu beradaptasi sambil tetap menghormati 
warisan leluhur dalam setiap ekspresi lokalnya. 

8.3.2 Penyesuaian Pola Musik dan Tari Sesuai Karakteristik Lokal 
Setiap daerah melakukan penyesuaian pola musik dan gerak tari 

Ketuk Tilu sesuai kondisi sosial dan budaya masyarakat setempat. Di 
Karawang misalnya, doger memiliki pola musik yang lebih bebas dan 
dinamis, dengan gerakan tari yang menyesuaikan dengan suasana populer 
masyarakatnya. Pola tepuk gendang dan nyanyian sinden dalam doger 
lebih variatif untuk menciptakan suasana hiburan yang meriah (Herdiani, 



125 
 

2014). Penyesuaian ini memperkaya ragam ekspresi Ketuk Tilu sekaligus 
membuatnya lebih mudah diterima dan diapresiasi oleh komunitas lokal 
yang beragam. 

Di Subang, varian banjar mengembangkan pola musik dan tarian 
yang terstruktur dengan lebih ritmis, dipengaruhi oleh tradisi lokal dan 
ritual setempat. Musiknya tetap memanfaatkan ketuk tiga buah, namun 
irama dan lagu-lagu yang digunakan menyesuaikan karakteristik 
masyarakat agraris di Subang yang cenderung lebih konservatif dan sakral 
(Herdiani, 2014). Pendekatan ini memperkuat fungsi Ketuk Tilu sebagai 
media pelestarian nilai-nilai budaya dan spiritual yang melekat dalam 
kehidupan masyarakat Subang. 

Sedangkan di Sumedang, longser menggabungkan elemen-
elemen Ketuk Tilu dengan seni tradisi Terebang yang khas Sumedang. 
Musik dan koreografi longser mengandung unsur yang menggambarkan 
keagungan dan kesakralan, dengan gerakan-gerakan yang lebih simbolik 
dan naratif mencerminkan kisah-kisah masyarakat Sumedang (Rustandi, 
2018). Sehingga penyesuaian tersebut menciptakan harmoni antara tradisi 
asli Ketuk Tilu dengan karakteristik lokal yang unik pada tiap daerah. 

8.3.3 Penerapan Fungsi Sosial dan Simbolik dalam Pertunjukan 
Meski mengalami variasi dalam penampilan, Ketuk Tilu di 

Karawang, Subang, dan Sumedang tetap memegang teguh fungsi sosial 
dan simbolik yang melekat pada kesenian ini. Fungsi sosialnya meliputi 
hiburan rakyat, sarana penguatan solidaritas komunitas, dan bagian dari 
upacara adat yang menunjukkan identitas budaya masyarakat (Herdiani, 
2014). Ketuk Tilu juga berperan sebagai media komunikasi budaya yang 
menghubungkan generasi lama dengan generasi muda dalam menjaga 
tradisi bersama. Melalui pertunjukan ini, nilai-nilai kebersamaan dan 
keharmonisan sosial terus dipertahankan dan diwariskan secara turun-
temurun. 

Simbolik yang terkandung dalam pertunjukan Ketuk Tilu antara 
lain melambangkan kesuburan, keharmonisan hubungan sosial dan 
spiritual, serta rasa syukur masyarakat terhadap alam dan para leluhur. 
Misalnya, kehadiran ronggeng sebagai pusat perhatian dalam pertunjukan 
tidak hanya sebagai penghibur, tetapi juga sebagai simbol keberhasilan dan 
kesejahteraan komunitas yang diwakili melalui tarian dan interaksi dalam 
pertunjukan (Herdiani, 2014; Rustandi, 2018). Simbol-simbol ini 
memperkuat makna ritualistik Ketuk Tilu sebagai refleksi nilai-nilai hidup 
yang dijunjung tinggi oleh masyarakat Sunda. 

Selain itu, tradisi memberi uang kepada ronggeng yang menari 
merupakan praktik simbolik yang menguatkan relasi sosial, 



126 
 

memperlihatkan rasa hormat dan penghargaan atas fungsi sosial dan 
spiritual dari Ketuk Tilu tersebut. Bahkan dalam beberapa tradisi daerah, 
pertunjukan Ketuk Tilu menjadi momen pengikat sosial sehingga 
mendorong interaksi langsung antar warga dalam suasana kegembiraan 
dan harapan bersama (Herdiani, 2014). Praktik ini juga mencerminkan 
saling menjaga dan memperkuat ikatan komunitas yang menjadi landasan 
keberlanjutan tradisi Ketuk Tilu di tengah perubahan zaman. 

8.4 Studi Kasus Ketuk Tilu di Indramayu: Tari Ronggeng Ketuk 
8.4.1 Peran Tari Ronggeng Ketuk dalam Upacara Adat seperti 
Ngarot dan Bersih Desa 

Tari Ronggeng Ketuk di Indramayu merupakan bagian integral 
dari upacara adat tradisional, khususnya upacara Ngarot dan bersih desa. 
Upacara Ngarot merupakan ritual adat tahunan yang dilaksanakan oleh 
masyarakat di Desa Lelea, Kecamatan Lelea, Kabupaten Indramayu, 
terutama dalam penantian musim hujan dan dalam rangka memohon 
keselamatan serta kesuburan bagi masyarakat dan lingkungan sekitar (L. 
M. Hidayat, 2016; Ratnawati, 2018). Tari Ronggeng Ketuk tidak hanya 
menjadi pengiring upacara, tetapi juga sarana ungkapan rasa syukur dan 
harapan masyarakat terhadap keberlangsungan hidup yang harmonis. 
Kehadiran tari ini memperkuat ikatan spiritual dan sosial antar warga yang 
turut menjaga kelangsungan tradisi dan keseimbangan alam. 

Tari Ronggeng Ketuk menjadi sarana utama dalam upacara ini 
yang tidak dapat tergantikan oleh bentuk pertunjukan lainnya. Ronggeng, 
yaitu penari wanita yang menari dan bernyanyi, diiringi oleh alat musik 
ketuk yang khas (terdiri dari tiga buah ketuk), menambah nilai spiritual 
dan estetika dalam proses ritual (Ratnawati, 2018). Tari ini berfungsi 
sebagai simbol kesuburan dan kehidupan agraris masyarakat Indramayu 
yang sangat bergantung pada keberhasilan panen dan keselamatan 
bersama. 

Selain aspek simbolik, kehadiran Tari Ronggeng Ketuk dalam 
Ngarot berperan sebagai media interaksi sosial, hiburan, dan ekspresi 
solidaritas masyarakat. Dengan adanya tari ini, warga yang hadir dalam 
upacara bisa berinteraksi, berkomunikasi, dan mempererat hubungan 
internal komunitas melalui eksistensi budaya yang hidup di tengah mereka 
(L. M. Hidayat, 2016). Upacara bersih desa yang juga diiringi dengan 
pertunjukan Ronggeng Ketuk memiliki tujuan serupa yakni pemurnian 
lingkungan desa sekaligus menjaga kesatuan sosial dan keagamaan 
masyarakat sekitar. 



127 
 

8.4.2 Inovasi Fungsi Sosial sebagai Hiburan pada Pernikahan dan 
Khitanan 

Seiring perkembangan zaman dan perubahan kebutuhan sosial 
masyarakat Indramayu, fungsi Tari Ronggeng Ketuk mengalami inovasi di 
luar fungsi ritual adat. Selain tetap eksis dalam konteks upacara Ngarot 
dan bersih desa, pertunjukan ini juga difungsikan sebagai hiburan 
tradisional di acara-acara sosial seperti pernikahan dan khitanan (L. M. 
Hidayat, 2016). Inovasi tersebut menjadikan Tari Ronggeng Ketuk tidak 
hanya sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai wadah pelestarian seni 
dan media interaksi komunitas yang dinamis. 

Dalam konteks ini, Tari Ronggeng Ketuk beradaptasi menjadi 
sarana hiburan yang mengakomodasi kebutuhan perayaan keluarga dan 
masyarakat dengan memadukan unsur hiburan dan estetika tradisional. 
Inovasi ini memungkinkan kelangsungan tradisi Ronggeng Ketuk tetap 
relevan dan digemari oleh masyarakat modern, meskipun konteks sosial 
acara telah bergeser dari ritual ke perayaan sosial yang bersifat lebih sekuler 
(Ratnawati, 2018). Perubahan ini memperluas jangkauan penonton dan 
meningkatkan apresiasi generasi muda terhadap seni tradisional. Dengan 
demikian, Tari Ronggeng Ketuk terus menjadi bagian penting dalam 
identitas budaya lokal sekaligus menyesuaikan diri dengan perkembangan 
zaman. 

Peran ini memperlihatkan fleksibilitas fungsi Tari Ronggeng 
Ketuk yang mampu menyesuaikan diri dengan perubahan sosial tanpa 
kehilangan jati diri dan nilai-nilai budaya asli. Dengan demikian, tarian ini 
tidak hanya menjadi warisan budaya yang statis, melainkan juga sebuah 
seni hidup yang berperan dalam kehidupan sosial sehari-hari masyarakat 
Indramayu. 

8.4.3 Peran Simbolis Kesuburan dan Kehidupan Masyarakat Lokal 
Tari Ronggeng Ketuk dalam pertunjukannya sarat dengan 

simbolisme yang kuat berkaitan dengan nilai-nilai kesuburan, 
keharmonisan, dan kehidupan masyarakat agraris di Indramayu. Gerakan 
tari yang luwes dan ritmis diselingi nyanyian dan irama ketuk yang khas 
mengandung makna spiritual mendalam yang menghubungkan manusia 
dengan alam dan leluhur (L. M. Hidayat, 2016; Ratnawati, 2018). 
Simbolisme ini juga berfungsi sebagai bentuk doa dan harapan agar 
masyarakat selalu diberkahi hasil panen yang melimpah serta terjaga 
keharmonisan dalam kehidupan sosial. Melalui Tari Ronggeng Ketuk, 
nilai-nilai tersebut diwariskan secara turun-temurun, memperkuat ikatan 
budaya dan spiritual komunitas Indramayu. 

 



128 
 

Simbolisme ini mencerminkan keyakinan masyarakat akan 
pentingnya siklus kesuburan tanah, keharmonisan alam, dan 
keseimbangan sosial untuk menjamin kelangsungan hidup dan 
kesejahteraan bersama. Tari Ronggeng Ketuk tidak hanya menjadi hiburan 
visual, melainkan sebuah medium simbolik untuk menyampaikan nilai-
nilai luhur, harapan, dan doa dari masyarakat yang terus menerus 
dipelihara (L. M. Hidayat, 2016). Melalui perwujudan simbolik ini, Tari 
Ronggeng Ketuk menjadi sarana penguatan identitas budaya sekaligus 
pemersatu komunitas dalam menjaga tradisi dan kearifan lokal. 

Misalnya, interaksi antara penari Ronggeng dengan penonton 
serta gerakan yang dianggap sebagai metafora perjuangan dan kesuburan 
tanah turut memperkuat makna ritualnya dalam budaya masyarakat 
Indramayu. Penghormatan terhadap ritual melalui tari ini menjadi cermin 
bagaimana masyarakat menjaga hubungan spiritual dan kulturalnya 
dengan lingkungan hidup dan tradisi nenek moyang. 

8.5 Strategi Pelestarian Melalui Adaptasi 
8.5.1 Pelibatan Generasi Muda dan Pendidikan Seni Tradisional 

Pelibatan generasi muda menjadi hal krusial dalam menjaga 
kesinambungan kesenian tradisional seperti Ketuk Tilu. Dalam konteks 
modern, pendidikan seni tradisional melalui sekolah seni, sanggar tari, dan 
komunitas budaya menjadi media formal maupun informal untuk 
mengenalkan nilai-nilai, teknik, dan filosofi yang terkandung dalam Ketuk 
Tilu (Mulyati & Munajar, 2024; Prayitno, 2025). Upaya ini tidak hanya 
melestarikan warisan budaya tetapi juga memberikan ruang bagi generasi 
muda untuk mengekspresikan kreativitas sekaligus memahami akar 
budaya mereka. Dengan demikian, Ketuk Tilu tetap hidup dan relevan di 
tengah dinamika perkembangan zaman serta mampu menarik minat 
masyarakat luas. 

Generasi muda dijadikan subjek utama dalam proses pewarisan 
ini agar seni tradisional tidak punah di tengah derasnya arus globalisasi. 
Metode pembelajaran yang diterapkan tidak hanya berupa pengajaran 
teknis tari dan musik, tetapi juga pemahaman mendalam mengenai latar 
belakang budaya dan fungsi sosial Ketuk Tilu, sehingga mereka dapat 
mengapresiasi dan meneruskan tradisi secara penuh makna (Mulyati & 
Munajar, 2024). Pendekatan ini memastikan bahwa generasi muda tidak 
hanya menjadi pelaku seni, tetapi juga penjaga nilai-nilai budaya yang 
terkandung dalam Ketuk Tilu. 

Selain itu, pelibatan generasi muda melalui workshop, pelatihan, 
dan pertunjukan publik di berbagai forum memberikan pengalaman 



129 
 

langsung yang menguatkan rasa memiliki dan kecintaan terhadap warisan 
budaya tersebut. Keaktifan komunitas seni muda ini sangat membantu 
mendorong regenerasi pelaku seni dan memastikan eksistensi Ketuk Tilu 
dalam kehidupan budaya modern (JPMN, 2024). Partisipasi aktif ini juga 
membuka peluang kolaborasi kreatif yang dapat mengembangkan seni 
Ketuk Tilu agar semakin dinamis dan relevan dengan perkembangan 
zaman. 

8.5.2 Festival Budaya dan Dokumentasi Pertunjukan 
Festival budaya menjadi salah satu strategi efektif untuk 

memperkenalkan dan mengangkat kembali popularitas Ketuk Tilu ke 
masyarakat lebih luas. Festival yang menampilkan Ketuk Tilu secara rutin 
tidak hanya berperan sebagai media hiburan, tetapi sekaligus sebagai ruang 
edukasi budaya dan sarana promosi pelestarian (JPMN, 2024). Melalui 
festival, masyarakat dari berbagai kalangan dapat menyaksikan langsung 
keunikan dan kekayaan seni Ketuk Tilu, sehingga meningkatkan 
penghargaan dan minat terhadap tradisi tersebut. Selain itu, festival juga 
mendorong dialog antarbudaya dan kolaborasi antar pelaku seni, yang 
memperkuat jaringan pelestarian ketuk tilu di tingkat lokal maupun 
nasional. 

Festival ini biasanya diselenggarakan berbarengan dengan agenda 
budaya lokal atau nasional, sehingga dapat menjangkau khalayak yang 
beragam dan mendukung interaksi lintas generasi serta komunitas. Selain 
itu, festival memberikan kesempatan bagi pelaku seni untuk berinovasi 
dan menampilkan ragam gaya Ketuk Tilu, sehingga kesenian ini tetap 
relevan dan hidup dinamis (Mulyati & Munajar, 2024). Keberagaman 
penampilan dalam festival juga memperkaya pengalaman penonton 
sekaligus memperkuat peran Ketuk Tilu sebagai identitas budaya yang 
adaptif dan inklusif. 

Selain festival, dokumentasi pertunjukan dalam bentuk audio-
visual, buku, maupun arsip digital sangat penting dilakukan untuk menjaga 
kelestarian Ketuk Tilu. Dokumentasi memungkinkan penyebaran 
pengetahuan ke kalangan akademisi, peneliti, dan generasi muda yang 
semakin terkoneksi dengan teknologi. Upaya ini membantu melindungi 
warisan budaya dari risiko hilang atau terlupakan (Prayitno, 2025). Dengan 
pendokumentasian yang baik, Ketuk Tilu dapat diakses secara luas dan 
menjadi sumber inspirasi bagi pengembangan seni tradisional maupun 
modern di masa depan. 

8.5.3 Pengembangan Kreativitas Tanpa Menghilangkan Makna 
Asli 

Pengembangan kreativitas dalam pelestarian Ketuk Tilu 



130 
 

merupakan strategi adaptasi yang tidak hanya menjaga tradisi, tapi juga 
memberikan ruang inovasi. Integrasi unsur modern seperti musik 
kontemporer, teknologi multimedia, dan kolaborasi lintas seni dilakukan 
secara hati-hati agar tidak menghapus nilai-nilai inti dan filosofi Ketuk Tilu 
(JPMN, 2024; Mulyati & Munajar, 2024). Pendekatan ini memperkuat 
relevansi Ketuk Tilu di era sekarang sekaligus menarik minat generasi 
muda sebagai pelestari budaya masa depan. 

Misalnya, penggabungan Ketuk Tilu dengan elemen tari modern 
atau musik elektronik dilakukan dengan tetap mempertahankan struktur 
musikal dasar dan gerak utama Ketuk Tilu. Hal ini memungkinkan tarian 
tampil lebih atraktif dan diterima oleh generasi muda sekaligus menjaga 
karakter budaya yang melekat pada tarian tersebut (Mulyati & Munajar, 
2024). Pendekatan ini memberikan kesempatan bagi seniman untuk 
bereksperimen tanpa meninggalkan akar budaya yang telah ada. Dengan 
demikian, Ketuk Tilu tidak hanya menjadi warisan yang dilestarikan, tetapi 
juga seni yang terus hidup dan berkembang sesuai perkembangan zaman. 

Strategi ini juga mencakup revitalisasi kostum tradisional dengan 
sentuhan desain kontemporer dan pengembangan narasi pertunjukan 
sehingga dapat menyampaikan pesan-pesan kekinian tanpa kehilangan 
makna simbolik aslinya. Pendekatan kreatif ini menciptakan 
keseimbangan antara pelestarian dan inovasi sehingga Ketuk Tilu dapat 
bertahan di era digital dan kultur global (Prayitno, 2025). Dengan 
mengadaptasi elemen visual dan cerita, pertunjukan Ketuk Tilu menjadi 
lebih mudah dipahami dan relevan bagi audiens masa kini. Hal ini 
memperkuat daya tarik budaya lokal sekaligus menjadikannya sebagai 
media edukasi yang efektif dalam mengenalkan nilai-nilai tradisional 
kepada generasi baru. 

8.6 Simpulan 
8.6.1 Pentingnya Adaptasi dan Inovasi untuk Keberlanjutan Ketuk 
Tilu 

Ketuk Tilu sebagai kesenian tradisional Sunda telah mengalami 
dinamika yang cukup signifikan dalam perjalanan sejarahnya. Sebagai 
kesenian rakyat yang awalnya berfungsi dalam ritual keagamaan dan 
upacara adat, Ketuk Tilu menghadapi berbagai tantangan eksistensial 
seiring perkembangan zaman dan perubahan sosial budaya masyarakat 
(Reffali & Jaenudin, 2023). Dalam konteks modern, adaptasi dan inovasi 
menjadi faktor yang sangat penting untuk memastikan kesenian ini tetap 
relevan dan hidup. 

 



131 
 

Adaptasi Ketuk Tilu dilakukan dengan menyesuaikan bentuk 
pertunjukan, pola musikal, serta tarian dengan selera dan kebutuhan 
masyarakat masa kini tanpa kehilangan nilai tradisional dasarnya. Proses 
ini melibatkan generasi muda sebagai penerus sekaligus pelaku seni yang 
membutuhkan pemahaman dan keterampilan baru agar kesenian ini dapat 
diterima dalam masyarakat yang semakin modern dan terhubung secara 
global (JPMN, 2024). Dengan melibatkan generasi muda secara aktif, 
adaptasi ini juga memperkuat keberlanjutan dan keberhasilan pelestarian 
Ketuk Tilu dalam jangka panjang. 

Inovasi yang diperkenalkan dalam Ketuk Tilu seperti 
penggabungan unsur musik kontemporer, penggunaan teknologi 
multimedia dalam pertunjukan, serta pengembangan narasi dan koreografi 
telah membuktikan efektivitasnya dalam menarik perhatian penonton 
baru tanpa menghilangkan keaslian simbolik dan filosofi yang terkandung 
di dalamnya (Mulyati & Munajar, 2024). Inovasi ini juga membantu Ketuk 
Tilu bertransformasi dari sebuah kesenian yang terkungkung dalam ritual 
adat menjadi sebuah seni pertunjukan yang lebih fleksibel dan menarik 
untuk berbagai kalangan sosial. 

Fungsi sosial dan estetika Ketuk Tilu semakin diperkuat melalui 
inovasi. Di satu sisi, tarian dan musiknya tetap berakar pada tradisi Sunda, 
tetapi di sisi lain mampu menjadi medium komunikasi masa kini yang 
menyajikan hiburan, pengungkapan emosi, dan penguatan solidaritas 
komunitas. Eksistensi seni Ketuk Tilu di berbagai festival dan pertunjukan 
publik menunjukkan bahwa adaptasi dan inovasi menjadi kunci 
keberlangsungan seni tradisional ini dalam menghadapi perubahan sosial 
budaya yang cepat (Reffali & Jaenudin, 2023). Inovasi tersebut juga 
membuka peluang untuk menjembatani berbagai lapisan masyarakat 
sehingga Ketuk Tilu dapat diterima secara lebih luas dan inklusif. 

Namun demikian, proses adaptasi dan inovasi tersebut harus 
dilaksanakan dengan bijak agar tidak merusak esensi dan nilai budaya 
Ketuk Tilu. Penghormatan terhadap akar tradisi tetap menjadi rambu-
rambu utama dalam upaya pelestarian agar seni ini tidak kehilangan 
autentisitas dan makna filosofisnya. 

8.6.2 Peran Ketuk Tilu sebagai Identitas Budaya yang Hidup dan 
Dinamis 

Ketuk Tilu lebih dari sekadar hiburan tradisional; kesenian ini 
merupakan simbol identitas budaya masyarakat Sunda yang hidup dan 
terus berkembang. Sebagai warisan budaya yang kaya akan makna dan nilai 
kultural, Ketuk Tilu berfungsi sebagai jembatan antara masa lalu, masa 
kini, dan masa depan masyarakat Sunda (Simanjuntak, 2019). 



132 
 

Keberlanjutan Ketuk Tilu menjadi cerminan komitmen komunitas dalam 
menjaga dan merayakan warisan leluhur sekaligus menyesuaikan diri 
dengan dinamika kehidupan modern. 

Sebagai identitas budaya, Ketuk Tilu merefleksikan nilai-nilai 
lokal yang melekat pada cara hidup, kepercayaan, dan sistem sosial 
masyarakat Sunda. Konsep keharmonisan, kesuburan, serta interaksi 
sosial yang ditampilkan dalam pertunjukan Ketuk Tilu mencerminkan 
falsafah hidup masyarakat agraris yang membangun keseimbangan antara 
manusia, alam, dan spiritualitas (Mulyati & Munajar, 2024). Nilai-nilai ini 
menjadi landasan moral dan estetika yang memperkuat ikatan komunitas 
serta memperkaya makna setiap gerak dan irama dalam pertunjukan Ketuk 
Tilu. 

Ketuk Tilu yang terus dipertahankan dan dikembangkan oleh 
berbagai komunitas seni dan pemerintah daerah menjadi salah satu simbol 
untuk merawat keberagaman budaya dan kearifan lokal di era globalisasi. 
Melalui pertunjukan, pendidikan, dan festival budaya, Ketuk Tilu menjadi 
instrumen penting untuk menanamkan rasa kebanggaan dan identitas 
kultural pada generasi muda (Simanjuntak, 2019). Upaya kolaboratif ini 
juga memperkuat posisi Ketuk Tilu sebagai warisan budaya yang hidup 
dan adaptif dalam menghadapi tantangan modernisasi. 

Keberlangsungan Ketuk Tilu sebagai identitas budaya dinamis 
juga ditandai oleh kemampuannya bertransformasi mengikuti 
perkembangan zaman, menyerap pengaruh baru, dan berinteraksi dengan 
berbagai bentuk seni lain. Keberagaman gaya dan inovasi yang muncul 
dalam Ketuk Tilu menunjukkan bahwa budaya ini bukan sesuatu yang 
statis atau terbungkus dalam masa lalu, tetapi sebuah seni yang terus 
bernapas dan beradaptasi untuk tetap relevan (Reffali & Jaenudin, 2023). 
Transformasi ini memastikan Ketuk Tilu tetap menjadi wadah ekspresi 
budaya yang hidup sekaligus jembatan penghubung antara tradisi dan 
modernitas. 

Pelestarian Ketuk Tilu yang dilakukan secara sadar dan 
terstruktur menjadi alat untuk menguatkan kohesi sosial dan kultur Sunda. 
Ketuk Tilu sebagai kesenian hidup tidak hanya memberikan hiburan, 
tetapi juga membangun narasi bersama tentang siapa masyarakat Sunda, 
akar budaya mereka, dan bagaimana mereka melihat masa depan mereka 
melalui lensa seni. Oleh karena itu, Ketuk Tilu menjadi bagian penting dari 
proses konstruksi identitas budaya yang menegaskan eksistensi dan 
keberlanjutan masyarakat Sunda dalam konteks yang terus berubah 
(JPMN, 2024). Melalui pelestarian ini, anggota komunitas dapat 
merasakan keterhubungan yang mendalam dengan sejarah dan nilai-nilai 
leluhur sekaligus memperkuat solidaritas dan rasa memiliki terhadap 



133 
 

budaya mereka. 

 

  



134 
 

Bab 9  

Penutup 
 

 

9.1 Refleksi tentang Nilai Budaya dan Jiwa yang Terkandung 
dalam Gamelan Ketuk Tilu 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan salah satu kesenian tradisional 
Sunda yang bukan hanya sekadar hiburan musik dan tari, tetapi juga 
merupakan warisan budaya yang sarat dengan nilai-nilai filosofis, spiritual, 
dan sosial. Sebagai bagian integral dari kehidupan masyarakat Sunda di 
wilayah Priangan, gamelan Ketuk Tilu mencerminkan jiwa masyarakat 
yang harmonis dengan alam, leluhur, dan sesama manusia. Melalui pola 
irama, alat musik, dan gerakan tari yang khas, Ketuk Tilu mengajarkan 
nilai-nilai penting seperti keseimbangan, rasa syukur, dan ekspresi budaya 
yang menjadi identitas hidup dan dinamis. Seni ini juga berfungsi sebagai 
simbol keberlangsungan tradisi yang menghubungkan masa lalu dengan 
masa kini, serta menyatukan komunitas dalam kebersamaan dan perayaan 
budaya. Penjelasan berikut menguraikan secara mendalam nilai-nilai 
budaya dan jiwa yang terkandung dalam gamelan Ketuk Tilu berdasarkan 
kajian akademik dan literatur terpercaya. 

9.1.1 Nilai Filosofis dalam Gamelan Ketuk Tilu 
a. Keseimbangan dan Harmoni 

Salah satu nilai filosofis utama dalam gamelan Ketuk Tilu adalah 
konsep keseimbangan dan harmoni. Pola irama yang berulang dan teratur 
mencerminkan siklus kehidupan dan alam yang terus berputar secara 
seimbang (Sumarsam, 1995). Ketuk yang dimainkan dalam pola tiga 
ketukan menjadi simbol keseimbangan antara manusia, alam, dan roh 
leluhur (Mulyadi, 2023). Nilai ini mengajarkan pentingnya menjaga 
harmoni dalam kehidupan sosial dan spiritual, sehingga memperkuat 
identitas budaya yang berlandaskan pada prinsip keseimbangan dan 
kedamaian. 

Menurut Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021), keseimbangan 
ini juga tercermin dalam interaksi antara alat musik gamelan dan gerakan 
tari, di mana setiap elemen saling melengkapi dan menciptakan kesatuan 
yang harmonis. Konsep ini mengajarkan masyarakat Sunda untuk hidup 
selaras dengan lingkungan dan menjaga keharmonisan sosial. 



135 
 

b. Rasa Syukur dan Penghormatan 
Gamelan Ketuk Tilu juga sarat dengan nilai rasa syukur dan 

penghormatan, terutama dalam konteks upacara adat seperti panen padi 
dan permohonan hujan. Musik dan tari menjadi media ungkapan terima 
kasih kepada Dewi Sri, dewi padi dan kesuburan, serta kekuatan alam yang 
memberikan berkah (Sedyawati, 1991). Melalui pertunjukan ini, 
masyarakat tidak hanya merayakan hasil bumi tetapi juga mempererat 
hubungan spiritual dengan alam dan leluhur. Hal ini menegaskan peranan 
Ketuk Tilu sebagai sarana komunikasi antara manusia dan kekuatan gaib 
yang diyakini menjaga kelangsungan hidup mereka. 

Ritual dan pertunjukan Ketuk Tilu mengandung doa dan harapan 
agar kesejahteraan dan keselamatan terus terjaga. Nilai ini mengajarkan 
pentingnya menghargai dan berterima kasih atas karunia alam dan leluhur. 

9.1.2 Nilai Spiritual dalam Gamelan Ketuk Tilu 
a. Penghubung Dunia Manusia dan Roh Leluhur 

Gamelan Ketuk Tilu berfungsi sebagai media komunikasi antara 
dunia manusia dan dunia roh leluhur. Ronggeng, sebagai tokoh sentral 
dalam pertunjukan, dianggap memiliki kemampuan spiritual untuk 
menjembatani hubungan ini (Suhaenah et al., 2017). Melalui tarian dan 
nyanyiannya yang diiringi gamelan, ronggeng menyampaikan doa dan 
pesan kepada leluhur dan kekuatan gaib. 

Menurut Sedyawati (1991), musik dan tari Ketuk Tilu 
menciptakan suasana mistis yang mendalam, yang memperkuat makna 
ritual dan spiritual dalam masyarakat Sunda. Fungsi ini menjadikan Ketuk 
Tilu sebagai seni yang hidup dan penuh makna. 

b. Simbolisme Alat Musik dan Gerakan Tari 
Setiap alat musik dalam gamelan Ketuk Tilu memiliki makna 

simbolis yang berkaitan dengan alam dan kehidupan. Misalnya, ketuk 
melambangkan siklus kehidupan, rebab sebagai suara roh, kendang 
sebagai denyut nadi kehidupan, dan gong sebagai simbol keabadian 
(Reffali & Jaenudin, 2023). Simbolisme ini memperkaya makna 
pertunjukan Ketuk Tilu, menjadikan setiap bunyi alat musik sebagai 
ungkapan filosofis yang menghubungkan manusia dengan alam dan 
eksistensi spiritual. 

Gerakan tari seperti goyang, muncid, pencak, geol, dan gitek juga 
mengandung simbolisme kesuburan, kekuatan, dan keseimbangan. 
Simbolisme ini mengajarkan masyarakat untuk menghargai dan menjaga 
hubungan dengan alam dan leluhur. 

 



136 
 

9.1.3 Nilai Sosial dan Budaya dalam Gamelan Ketuk Tilu 
a. Ekspresi Budaya dan Identitas Komunitas 

Gamelan Ketuk Tilu merupakan ekspresi budaya yang 
mencerminkan identitas masyarakat Sunda. Pertunjukan ini menjadi 
sarana untuk mengekspresikan nilai-nilai, norma, dan tradisi yang 
diwariskan secara turun-temurun (Mulyadi, 2023). Melalui gamelan Ketuk 
Tilu, komunitas Sunda dapat mempertahankan dan menyebarkan warisan 
budaya sekaligus memperkuat rasa kebersamaan dan kontinuitas sosial. 

Menurut Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021), Ketuk Tilu 
juga berfungsi sebagai media integrasi sosial yang mempererat hubungan 
antaranggota komunitas melalui pertunjukan bersama dan perayaan adat. 
Seni ini menjadi simbol kebersamaan dan solidaritas. 

b. Penguatan Solidaritas dan Kebersamaan 
Pertunjukan Ketuk Tilu sering kali menjadi momen penting 

dalam kehidupan sosial masyarakat, seperti pesta panen, pernikahan, dan 
acara komunitas. Musik dan tari yang hidup dan interaktif memperkuat 
rasa kebersamaan dan solidaritas sosial (Sedyawati, 1991). Acara tersebut 
juga berfungsi sebagai wadah komunikasi informal yang mempererat 
hubungan antaranggota komunitas serta melestarikan nilai-nilai budaya 
secara kolektif. Melalui seni ini, masyarakat tidak hanya merayakan tradisi, 
tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan identitas budaya yang menjadi 
pijakan dalam kehidupan bersama. 

9.1.4 Ketuk Tilu sebagai Warisan Budaya yang Hidup dan 
Dinamis 
a. Hubungan antara Masa Lalu dan Masa Kini 

Ketuk Tilu bukan hanya warisan budaya masa lalu, tetapi seni 
yang terus hidup dan berkembang dalam konteks kontemporer. Menurut 
Gaby (2025), “pertunjukan Ketuk Tilu kini tidak hanya dipentaskan dalam 
konteks ritual, tetapi juga sebagai hiburan dan ekspresi seni yang dinamis.” 
Transformasi ini menunjukkan kemampuan seni tradisional untuk 
beradaptasi dan tetap relevan dengan perkembangan zaman tanpa 
kehilangan akar budaya. Pendekatan ini memungkinkan Ketuk Tilu 
menjangkau audiens yang lebih luas sekaligus memperkaya kemajemukan 
seni pertunjukan di era modern. 

b. Media Penyatuan Komunitas dan Perayaan Budaya 
Ketuk Tilu menjadi media penyatuan komunitas yang 

menyatukan berbagai generasi dan lapisan masyarakat dalam perayaan 
budaya. Musik dan tari ini menjadi bahasa budaya yang menyampaikan 
pesan kebersamaan dan identitas yang hidup. Pertunjukan Ketuk Tilu 



137 
 

yang diiringi gamelan dan tari ronggeng menjadi simbol kebanggaan 
budaya Sunda yang terus dipelihara dan dikembangkan. Eksistensi Ketuk 
Tilu dalam berbagai acara budaya memperkuat rasa memiliki dan menjaga 
keberlanjutan tradisi sebagai warisan yang berharga bagi masyarakat 
Sunda. 

9.2 Harapan untuk Generasi Mendatang dalam Melestarikan dan 
Mengembangkan Warisan Budaya Ini 

Gamelan Ketuk Tilu adalah salah satu warisan budaya Sunda yang 
kaya akan nilai estetika, filosofis, dan spiritual. Sebagai bagian tak 
terpisahkan dari identitas budaya Sunda dan Indonesia, keberlangsungan 
seni ini sangat bergantung pada kesadaran dan peran generasi mendatang. 
Dalam menghadapi dinamika zaman yang terus berubah, harapan terbesar 
adalah agar generasi muda tidak hanya memahami dan menghargai 
gamelan Ketuk Tilu sebagai seni tradisional, tetapi juga mampu 
mengembangkan dan mengadaptasinya agar tetap relevan dan hidup 
dalam konteks modern. Penjelasan berikut menguraikan secara mendalam 
harapan-harapan tersebut berdasarkan kajian akademik dan literatur 
terpercaya. 

9.2.1 Pentingnya Pemahaman dan Penghargaan terhadap Warisan 
Budaya 
a. Kesadaran Budaya sebagai Landasan Pelestarian 

Menurut Kartomi (2012), “kesadaran budaya merupakan fondasi 
utama dalam pelestarian warisan budaya.” Generasi muda perlu diberikan 
pemahaman yang mendalam tentang sejarah, makna filosofis, dan nilai-
nilai yang terkandung dalam gamelan Ketuk Tilu agar mampu menghargai 
seni ini secara utuh. Dengan pemahaman tersebut, generasi muda dapat 
menjadi agen pelestarian yang aktif, menjaga agar Ketuk Tilu tetap hidup 
dan relevan dalam konteks budaya masa kini. 

Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) menegaskan bahwa 
“tanpa pemahaman yang baik, seni tradisional berisiko menjadi sekadar 
objek estetika tanpa makna, sehingga kehilangan esensi dan fungsi 
sosialnya.” Oleh karena itu, pendidikan budaya yang menyeluruh sangat 
penting untuk membentuk kesadaran tersebut. Melalui pendidikan ini, 
diharapkan generasi muda tidak hanya mampu menghargai keindahan 
visualnya, tetapi juga memahami kedalaman nilai dan fungsi sosial yang 
melekat pada seni tradisional seperti Ketuk Tilu. 

b. Pendidikan sebagai Sarana Transfer Nilai 
Pendidikan formal dan nonformal menjadi media efektif untuk 



138 
 

mentransfer pengetahuan dan nilai budaya kepada generasi muda. 
Menurut (Mulyati & Munajar, 2024), “integrasi pembelajaran gamelan 
Ketuk Tilu dalam kurikulum sekolah seni dan sanggar budaya membantu 
menumbuhkan kecintaan dan rasa bangga terhadap warisan budaya.” 
Pendekatan ini juga memperkuat peran institusi pendidikan sebagai 
penjaga dan pengembang keberlangsungan seni tradisional dalam 
menghadapi tantangan globalisasi. 

Sedyawati (1991) juga menekankan pentingnya metode 
pengajaran yang kontekstual dan kreatif agar generasi muda tidak hanya 
belajar teknik, tetapi juga memahami filosofi dan fungsi sosial seni 
tradisional. Metode pembelajaran yang demikian mendorong keterlibatan 
aktif dan rasa memiliki terhadap seni, sehingga pelestarian budaya menjadi 
proses yang bermakna dan berkelanjutan. 

9.2.2 Peran Kreativitas dan Inovasi dalam Pengembangan 
Gamelan Ketuk Tilu 
a. Seni Tradisional sebagai Media Ekspresi Dinamis 

Sumarsam (1995) menjelaskan bahwa “seni tradisional bukanlah 
sesuatu yang statis, melainkan media ekspresi budaya yang dinamis dan 
terus berkembang.” Gamelan Ketuk Tilu harus mampu beradaptasi 
dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan akar budaya dan nilai-nilai 
filosofisnya. Adaptasi ini memungkinkan Ketuk Tilu untuk tetap relevan 
sekaligus menjadi wahana pelestarian identitas budaya yang hidup dan 
bernapas. 

Kartomi (2012) menambahkan bahwa inovasi dalam musik, 
koreografi, dan penyajian pertunjukan dapat memperkaya seni Ketuk Tilu, 
menjadikannya lebih menarik dan relevan bagi masyarakat modern, 
khususnya generasi muda. Hal ini memungkinkan seni Ketuk Tilu untuk 
terus berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa 
kehilangan identitas budayanya. 

b. Kolaborasi Lintas Budaya dan Genre 
Dalam konteks globalisasi, kolaborasi lintas budaya dan genre 

menjadi peluang penting untuk mengembangkan gamelan Ketuk Tilu. 
Asep Saepudin dan Eka Yulaeliah (2021) mencatat bahwa penggabungan 
unsur musik tradisional dengan musik modern atau genre lain dapat 
membuka ruang ekspresi baru dan memperluas audiens. Hal ini tidak 
hanya menjaga keberlangsungan seni, tetapi juga memperkaya khazanah 
budaya nasional dan dunia, menjadikan Ketuk Tilu sebagai simbol 
kreativitas dan dialog budaya. 



139 
 

9.2.3 Harapan terhadap Generasi Muda sebagai Agen Pelestari 
dan Pengembang 
a. Menumbuhkan Rasa Cinta dan Kebanggaan Budaya 

Harapan utama adalah agar generasi muda memiliki rasa cinta dan 
kebanggaan terhadap gamelan Ketuk Tilu sebagai bagian dari identitas 
budaya mereka. Gaby (2025) menyatakan bahwa “kecintaan ini menjadi 
motivasi kuat untuk melestarikan dan mengembangkan seni tradisional.” 
Pendidikan, keluarga, dan komunitas memiliki peran penting dalam 
menanamkan nilai-nilai tersebut sejak dini agar generasi muda merasa 
terikat dan bertanggung jawab terhadap warisan budaya. 

b. Mendorong Partisipasi Aktif dalam Pelestarian 
Generasi muda diharapkan tidak hanya menjadi penonton atau 

penerima pasif, tetapi juga aktif berpartisipasi dalam pelestarian dan 
pengembangan Ketuk Tilu. Menurut Ida Mulyati dan Mas Nanu Munajar 
(2024), keterlibatan dalam sanggar seni, komunitas budaya, dan 
pertunjukan memberikan pengalaman langsung yang memperkuat 
keterikatan emosional dan intelektual terhadap seni ini. Partisipasi aktif 
juga membuka peluang bagi generasi muda untuk mengembangkan 
kreativitas dan inovasi yang dapat memperkaya tradisi Ketuk Tilu. 

 

 
Gambar 9. 1 Mahasiswa ISBI Latihan Gamelan Ketuk Tilu dengan Klarinet pada Acara 

Penyambutan Peserta Pasanggiri Tari Klasik 2025 
Sumber: Dokumentasi dan Koleksi Jaja DM 

c. Membuka Ruang untuk Ekspresi Seni yang Segar dan Relevan 
Generasi mendatang diharapkan mampu membuka ruang bagi 



140 
 

ekspresi seni yang segar dan relevan, yang menggabungkan tradisi dan 
modernitas secara harmonis. Widiarti dan Kusno (2025) menekankan 
pentingnya keseimbangan antara pelestarian nilai-nilai tradisional dan 
inovasi kreatif agar seni Ketuk Tilu tetap hidup dan berkembang. Hal ini 
memungkinkan Ketuk Tilu untuk menjadi jembatan antara masa lalu dan 
masa depan, menjaga nilai-nilai luhur sekaligus menjawab kebutuhan 
estetika dan sosial masyarakat kontemporer. 

9.2.4 Peran Lembaga dan Komunitas dalam Mendukung Harapan 
Ini 
a. Pendidikan dan Pelatihan Berkelanjutan 

Lembaga pendidikan seni dan komunitas budaya memiliki 
tanggung jawab besar dalam menyediakan pendidikan dan pelatihan 
berkelanjutan bagi generasi muda. Jiahui Qian (2024) menyarankan agar 
program pendidikan seni tradisional dikembangkan secara sistematis dan 
berkelanjutan, dengan dukungan sumber daya yang memadai. Pendidikan 
ini harus mencakup aspek teknis, filosofis, dan sosial budaya agar generasi 
muda memahami dan mampu mengembangkan Ketuk Tilu secara 
menyeluruh. 

 

 
Gambar 9. 2 Penari Ketuk Tilu Kreasi pada Acara  Penyambutan Peserta Pasanggiri Tari 

Klasik 2025 
Sumber: Dokumentasi dan Koleksi Jaja DM 



141 
 

b. Festival dan Pagelaran sebagai Media Pembelajaran dan 
Promosi 

Festival budaya dan pagelaran seni menjadi media penting untuk 
memperkenalkan Ketuk Tilu kepada masyarakat luas dan memberikan 
pengalaman langsung kepada generasi muda. Menurut Gaby (2025), acara 
ini juga menjadi ruang interaksi antar generasi dan komunitas, 
memperkuat jaringan pelestarian. Dukungan lembaga kebudayaan dan 
pemerintah dalam menyelenggarakan dan memfasilitasi acara ini sangat 
penting untuk menjaga keberlangsungan seni Ketuk Tilu. 

c. Pemanfaatan Media Massa dan Digital 
Media massa dan digital berperan dalam mendokumentasikan, 

mempromosikan, dan mendidik masyarakat tentang gamelan Ketuk Tilu. 
Yuangzhi Sun dan Jinghan Miao (2025) menegaskan bahwa pemanfaatan 
teknologi informasi dapat memperluas jangkauan seni tradisional ini ke 
audiens yang lebih luas, termasuk generasi muda yang akrab dengan media 
digital. Konten edukatif dan hiburan yang menarik melalui platform digital 
dapat meningkatkan apresiasi dan minat terhadap Ketuk Tilu. 

9.3 Kesimpulan 
Gamelan Ketuk Tilu mengandung nilai budaya dan jiwa yang 

mendalam, mencerminkan filosofi hidup masyarakat Sunda yang 
harmonis dengan alam, leluhur, dan sesama manusia. Nilai keseimbangan, 
rasa syukur, dan penghormatan menjadi landasan filosofis dalam musik 
dan tari Ketuk Tilu. Fungsi spiritualnya sebagai penghubung dunia 
manusia dan roh leluhur menjadikan seni ini sarat makna mistis dan 
religius. 

Selain itu, Ketuk Tilu berperan sebagai ekspresi budaya dan 
identitas komunitas yang memperkuat solidaritas sosial dan kebersamaan. 
Seni ini merupakan warisan budaya yang hidup dan dinamis, yang mampu 
menghubungkan masa lalu dengan masa kini serta menyatukan komunitas 
dalam perayaan budaya. 

Dengan demikian, Ketuk Tilu bukan sekadar kesenian tradisional, 
melainkan simbol nilai budaya dan jiwa masyarakat Sunda yang terus 
dipelihara dan dikembangkan sebagai bagian dari identitas dan 
kebanggaan budaya. 

Harapan terbesar terhadap generasi mendatang adalah agar 
mereka dapat memahami, menghargai, dan melestarikan gamelan Ketuk 
Tilu sebagai bagian tak terpisahkan dari warisan budaya Sunda dan 
Indonesia. Dengan kesadaran dan kecintaan terhadap budaya sendiri, 
generasi muda diharapkan mampu mengembangkan Ketuk Tilu tidak 



142 
 

hanya sebagai seni tradisional yang statis, tetapi juga sebagai seni yang 
adaptif dan inovatif sesuai perkembangan zaman. 

Melalui pendidikan yang sistematis, kreativitas dalam 
pengembangan seni, dan kolaborasi lintas budaya, Ketuk Tilu dapat terus 
hidup, berkembang, dan menjadi sumber inspirasi yang memperkaya 
khazanah budaya nasional dan dunia. Dengan demikian, gamelan Ketuk 
Tilu tetap menjadi jembatan antara masa lalu dan masa depan, menjaga 
nilai-nilai luhur budaya sekaligus membuka ruang bagi ekspresi seni yang 
segar dan relevan di era modern. 

9.4 Rekomendasi Pelestarian dan Studi Lanjutan 
Untuk memastikan keberlanjutan gamelan ketuk tilu, diperlukan 

beberapa upaya strategis, antara lain: 
1. Pendidikan Formal dan Nonformal: Integrasi pelajaran seni 

tradisional seperti gamelan ketuk tilu dalam kurikulum 
pendidikan formal serta pembentukan kelompok belajar seni bagi 
masyarakat umum agar pengetahuan dan keterampilan seni terus 
diwariskan (Kholidah, 2023).  

2. Pendokumentasian dan Digitalisasi: Pemanfaatan teknologi 
untuk mendokumentasikan permainan, corak tari, dan sejarah 
tradisi sebagai arsip digital yang dapat diakses luas serta menjadi 
sumber belajar dan promosi budaya. 

3. Dukungan Pemerintah dan Lembaga Budaya: Penyediaan 
dana, fasilitas, dan program pengembangan seni yang 
berkelanjutan serta pelibatan seniman dalam kebijakan 
kebudayaan agar pelestarian gamelan ketuk tilu semakin efektif. 

4. Kolaborasi dan Inovasi Seni: Menggabungkan unsur musik 
tradisional dengan elemen modern untuk menarik minat generasi 
muda tanpa mengurangi nilai-nilai asli seni tradisional. 

5. Penelitian dan Pengembangan: Studi lanjut tentang aspek 
musikologi, antropologi, dan pedagogi gamelan ketuk tilu untuk 
menggali potensi inovasi dan efektivitas pelestarian budaya 
(Herdiani, 2014; Kholidah, 2023). 

 

  



143 
 

Referensi 
 

 

Alfarizky, K. (2023, April 28). Sejarah dan Asal-usul Tari Ketuk Tilu yang 
Jadi Awal Mula Lahirnya Jaipong. Detik.Com. 
https://www.detik.com/jabar/budaya/d-6693776/sejarah-dan-
asal-usul-tari-ketuk-tilu-yang-jadi-awal-mula-lahirnya-jaipong 

Amalia, R., Shifa, L. N., & Fadilah, A. A. (2025). Pengaruh Globalisasi 
terhadap Minat Generasi Muda dalam Melestarikan Kesenian 
Tradisional Indonesia. TSAQOFAH, 5(1), 675–684. 
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v5i1.4577 

Atmadibrata, E., Danumiharja, N. H. K., & Sunarya, Y. (2006). Khazanah 
seni pertunjukan Jawa Barat. Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Jawa 
Barat. https://books.google.co.id/books?id=PvJkAAAAMAAJ 

Cleveland, M., Rojas-Méndez, J. I., Laroche, M., & Papadopoulos, N. 
(2016). Identity, culture, dispositions and behavior: A cross-national 
examination of globalization and culture change. Journal of Business 
Research, 69(3), 1090–1102. 
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2015.08.025 

Creswell, J. W. (2015). Penelitian Kualitatif dan Desain Riset. Pustaka Pelajar. 
Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry & Research Design: 

Choosing Among Five Approaches (4th ed.). Sage Publications, Inc. 
Dahlan, A. (2024). Kiprah Puspa Karima, Tampilkan 3 Jenis Kesenian 

Tradisional di Lokovasia 2024. Tahuekspres.Com. 
https://tahuekspres.com/kiprah-puspa-karima-tampilkan-3-jenis-
kesenian-tradisional-di-lokovasia-2024/ 

Dani Yanuar, & Purwanto, S. (2025). Musical Transliteration of Tepak 
Kendang on Fighter Gestures in Kendang Penca. Acintya Jurnal 
Penelitian Seni Budaya, 16(2), 126–142. 
https://doi.org/10.33153/acy.v16i2.6756 

Daniswari, D. (2022). Tari Ketuk Tilu: Sejarah Singkat, Gerakan, dan 
Pertunjukan. Kompas.Com. 
https://regional.kompas.com/read/2022/12/06/155511978/tari-
ketuk-tilu-sejarah-singkat-gerakan-dan-pertunjukan?page=all 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (Eds.). (2017). The SAGE Handbook of 
Qualitative Research (5th ed.). SAGE Publications. 
https://us.sagepub.com/en-us/nam/the-sage-handbook-of-
qualitative-research/book242504 

DPD, A. (2025). Karaton Sumedang Larang Penjaga Nilai Luhur Sunda Pasca 
Jatuhnya Pajajaran. Humas@dpd.Go.Id. 



144 
 

https://www.dpd.go.id/daftar-berita/karaton-sumedang-larang-
penjaga-nilai-luhur-sunda-pasca-jatuhnya-pajajaran 

Emerson, R. M., Fretz, R. I., & Shaw, L. L. (2011). Writing Ethnographic 
Fieldnotes. University of Chicago Press. 
https://press.uchicago.edu/ucp/books/book/chicago/W/bo1218
2616.html 

Falah, M. F., Marhayati, M., & Fa’ani, A. M. (2022). Pola Barisan 
Aritmatika pada Ketukan Irama Gending Lancaran dalam Kesenian 
Alat Musik Gamelan Tembung Dolanan. Delta-Pi: Jurnal Matematika 
Dan Pendidikan Matematika, 11(1), 87. 
https://doi.org/10.33387/dpi.v11i1.4161 

Fanani, A. Z., Hastuti, K., Syarif, A. M., & Mulyana, A. R. (2020). Rule-
based Interactive Learning Application Model on How to Play 
Music Instruments. International Journal of Emerging Technologies in 
Learning (IJET), 15(15), 52. 
https://doi.org/10.3991/ijet.v15i15.11486 

Gaby. (2025). Tari Ketuk Tilu: Sejarah, Makna Filosofis dan Gerakan 
Tariannya. Gramedia.Com. 
https://www.gramedia.com/literasi/tari-ketuk-tilu/ 

Hananto, F. (2020). Gamelan Sebagai Simbol Estetis Kebudayaan 
Masyarakat Jawa. Representamen, 6(01). 
https://doi.org/10.30996/representamen.v6i01.3511 

Hasanah, H. N. H. (2024). Pengaruh Globalisasi terhadap Minat Generasi Muda 
dalam Melestarikan Kesenian Tradisional Indonesia. Kompasiana. 
https://www.kompasiana.com/hoirunnisahikmatulhasanah8757/6
606510e14709365cd06d992/pengaruh-globalisasi-terhadap-minat-
generasi-muda-dalam-melestarikan-kesenian-tradisional-indonesia 

Heggli, O. A., Stupacher, J., & Vuust, P. (2021). Diurnal fluctuations in 
musical preference. Royal Society Open Science, 8(11). 
https://doi.org/10.1098/rsos.210885 

Herdiani, E. (2014). Perubahan Fungsi Ketuk Tilu Di Priangan (1900-
2000-an). Panggung, 24(4). 
https://doi.org/10.26742/panggung.v24i4.128 

Herdiani, E. (2017). Dynamics of Jaipongan on West Java from 1980 to 
2010. Asian Theatre Journal, 34(2), 455–473. 
https://doi.org/10.1353/atj.2017.0032 

Hermono, S. (2023). Kajian Fungsi Rebab: Studi Kasus Penerapan Rebab 
pada Mata Kuliah Pengayaan Sulukan Prodi Pedalangan. Lakon 
Jurnal Pengkajian & Penciptaan Wayang, 20(1), 58–62. 
https://doi.org/10.33153/lakon.v20i1.5454 

Hesti, & Jatnika A. (2015). Transformasi Ketuk Tilu Dari Bentuk Ritual 



145 
 

Ke Bentuk Pertunjukan. Jurnal Makalangan, 212, 136–154. 
Hidayat, L. M. (2016). Pertunjukan Ronggeng Ketuk dan Topeng pada 

Upacara Ngarot di Desa Lelea Kabupaten Indramayu (Sebuah 
Kajian Interaksi Simbolik). Panggung, 24(1), 59–70. 
https://doi.org/10.26742/panggung.v24i1.105 

Hidayat, S. (2023, September 24). Mangga Ngibing Heula, Mengenal 
Sejarah Ketuk Tilu Tarian Khas Jawa Barat. Sukabumiupdate.Com. 
https://www.sukabumiupdate.com/life/127376/mangga-ngibing-
heula-mengenal-sejarah-ketuk-tilu-tarian-khas-jawa-barat 

Hidayat, V. A. (2021). Reproduksi Tari Doger Kontrak Gaya Kaleran [Institut 
Seni Indonesia Yogyakarta]. 
https://opac.isi.ac.id/index.php?p=fstream-
pdf&fid=2177&bid=44411 

Hidayatullah, R. (2024). Seni Tradisi Indonesia dan Tantangan Masyarakat 
Global. Grenek Music Journal, 13(1), 107. 
https://doi.org/10.24114/grenek.v13i1.57012 

Hoerudin, M. R. (2018). Aktivitas Komunikasi Pada Tari Ketuk Tilu 
Buhun (Studi Etnografi Mengenai Aktivitas Komunikasi Pada Tari 
Ketuk Tilu Buhun di Lingkung Seni Daya Sunda, Kota Bandung) 
[UNIKOM]. In elibrary.unikom.ac.id. 
https://elibrary.unikom.ac.id/id/eprint/342/ 

Jackson, P. (2004). Local consumption cultures in a globalizing world. 
Transactions of the Institute of British Geographers, 29(2), 165–178. 
https://doi.org/10.1111/j.0020-2754.2004.00123.x 

Jaenudin, N. (2024). Uji Pembandingan Interval Tangga Nada Karawitan 
Sunda (Laras Degung) Terhadap Interval Tangga Nada Musik Barat. 
Panggung, 34(4), 500–515. 
https://doi.org/10.26742/panggung.v34i4.3578 

Jahanzaib Afridi, Syed Zeeshan Haider, & Muhammad Burhan Bukhari. 
(2025). The Impact of Urbanization on Indigenous Cultural 
Practices in Hazara Division: A Qualitative Study. Social Science Review 
Archives, 3(1), 1372–1380. https://doi.org/10.70670/sra.v3i1.439 

JPMN. (2024, August 31). Pelestarian Tari Ketuk Tilu di Tengah 
Modernisasi. Jabarpublisher.Co.Id. 
https://www.jabarpublisher.co.id/pelestarian-tari-ketuk-tilu-di-
tengah-modernisasi/ 

Karima, P. (2023). Puspa Karima - Buah Ngora - Ketuk Tilu - Lagu Sunda 
(Live). https://www.youtube.com/watch?v=yF912QoUREU 

Karima, P. (2025). Pesta Bangkong - Puspa Karima - Ketuk Tilu - Lagu Sunda 
(LIVE). YouTube.com. 
https://www.youtube.com/watch?v=PdwjSoPGZmM 



146 
 

Kartomi, M. (2012). Musical Journeys in Sumatra. University of Illinois Press. 
https://www.jstor.org/stable/10.5406/j.ctt1xcprn 

Kaya, I. (2025). Jenis-jenis Gamelan Sunda dan Asal-usulnya. 
Indonesiakaya.Com. https://indonesiakaya.com/pustaka-
indonesia/jenis-jenis-gamelan-sunda-dan-asal-usulnya/ 

Kholidah, N. D. (2023). Perkembangan Gamelan Jawa di Nusantara. 
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ) EISSN, 1(4), 165–176. 
http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 

Krisnawati, R., Evadila, & Susanti, D. (2021). Eksistensi Tari Jaipong 
Ketuk Tilu di Desa Petaling Jaya Kecamatan Batang Cenaku 
Kabupaten Indragiri Hulu Riau [Universitas Islam Riau]. In 
repository.uir.ac.id. 
https://repository.uir.ac.id/17270/1/176710824.pdf 

Kristanto, A. (2022). Penggunaan Gamelan dalam Perspektif Pendidikan 

Seni di Era 4.0. Clef : Jurnal Musik Dan Pendidikan Musik, 3(2), 78–86. 
https://doi.org/10.51667/cjmpm.v3i2.1073 

Kurniasih, N., Erwina, W., & Kusnandar, K. (2025). Literasi Budaya: 
Memperkenalkan Budaya Sunda melalui Lomba Kreativitas Budaya. 
Journal Of Human And Education (JAHE), 5(1), 762–767. 
https://doi.org/10.31004/jh.v5i1.2258 

Meiliana, S. (2023). Cultural violence: feminist power analysis on 
Ronggeng performing art. Research in Dance Education, 1–21. 
https://doi.org/10.1080/14647893.2023.2258804 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data 
Analysis. SAGE Publications. 
https://books.google.co.id/books?id=3CNrUbTu6CsC 

Miliano, R. (2024). Mengenal Degung, Gamelan Sunda yang jadi Warisan Budaya 
Abadi. Cirebon.Jawapos.Com. 

https://cirebon.jawapos.com/ ⁠viralpedia/2515372877/mengenal-
degung-gamelan-sunda-yang-jadi-warisan-budaya-abadi 

Muhsin, M. (2010). Bunga Rampai Sejarah dan Kebudayaan. In Kementerian 
Kebudayaan dan Pariwisata Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional 
Bandung. CV Upakarti. 
https://repositori.kemendikdasmen.go.id/12732/1/Bunga rampai 
sejarah dan kebudayaan.pdf 

Mulyadi, T. (2023). Gugum Gumbira and the History of the Creation of 
Jaipongan Dance. International Journal of Culture and History, 10(1), 21. 
https://doi.org/10.5296/ijch.v10i1.20670 

Mulyadi, T. (2024). Pencak Jaipongan By Choreographer Gugum 
Gumbira. Acintya Jurnal Penelitian Seni Budaya, 16(1), 1–12. 



147 
 

https://doi.org/10.33153/acy.v16i1.6026 
Mulyana, Y. (2024). Bagaimana Suara Gong dapat Menciptakan Atmosfer 

dalam Pertunjukan Tari Ketuk Tilu? Ini Penjelasan Singkatnya. 
Jabarhits.Com. https://www.jabarhits.com/jawa-
barat/49811979581/bagaimana-suara-gong-dapat-menciptakan-
atmosfer-dalam-pertunjukan-tari-ketuk-tilu-ini-penjelasan-
singkatnya 

Mulyati, E., & Munajar, M. N. (2024). Tiga Gaya Ketuk Tilu Di Tatar 
Sunda. Prosiding ISBI Bandung, 212. 
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/Prosiding/article/viewFile/313
2/1752 

Nadil Ulum, A., Amrul, H., Ibnu, S., Syahriel, F., Erpin, E., Nasrul, N., 
Ahdi, M., M. Dzakwan, A., & Muhamad Nur, F. (2025). Simbiosis 
Budaya dan Gerak: Analisis Hubungan antara Olahraga Pencak Silat 
dan Nilai-Nilai Kebudayaan Sunda. Jurnal Ilmiah Multidisiplin Ilmu, 
2(3), 54–57. https://doi.org/10.69714/sq5zef95 

News, D. (2009, February 6). Goyang, Gitek, dan Geol Jaipongan Bukan 
Umbar Seksualitas. News.Detik.Com. https://news.detik.com/berita-
jawa-barat/d-1080551/goyang-gitek-dan-geol-jaipongan-bukan-
umbar-seksualitas 

Ningsih, R. W. (2018). Pelestarian Seni Tari Ketuk Tilu sebagai Seni Tari 
Hiburan di Jawa Barat [Sekolah Tinggi Pariwisata Indonesia]. 
http://repository.stipram.ac.id/385/ 

Nurhasanah, L., Siburian, B. P., & Fitriana, J. A. (2021). Pengaruh 
Globalisasi terhadap Minat Generasi Muda dalam Melestarikan 

Kesenian Tradisional Indonesia. Jurnal Global Citizen : Jurnal Ilmiah 
Kajian Pendidikan Kewarganegaraan, 10(2), 31–39. 
https://doi.org/10.33061/jgz.v10i2.5616 

Ohorella, N. R., Rahel Dwi Natalia, Dyah Anggraini, & Yusnitasari, T. 
(2024). Strategi Komunikasi Pelestarian Budaya Tari Tradisional 
Jaipong di Era Modernisasi pada Sanggar Eschoda Management. 

CARAKA : Indonesia Journal of Communication, 5(2), 115–129. 
https://doi.org/10.25008/caraka.v5i2.186 

Oktriyadi, R., Sentosa, G., & R, Hendiansyah, A. (2024). Tepak 
Ciwaringinan Dan Lagu Khas Pada Seni Pencak Silat Di Kota 
Bandung. Prosiding Penelitian Dan PKM ISBI Bandung, 220–225. 

Padlan Crispa, M., Setiaji, D., & Ridwan Husen, W. (2021). Adaptasi 
Tepak Kendang Sunda Endang Ramdan Dalam Lagu Janger 
Aransemen Tohpati. Magelaran: Jurnal Pendidikan Seni, 4(1), 106–115. 
https://doi.org/10.35568/magelaran.v4i1.1489 



148 
 

Palapa, P. (2016a). Kesenian Ketuk Tilu. Portalpalapa.Com. 
https://www.portalpalapa.com/forum/thread/869/Kesenian-
Ketuk-Tilu 

Palapa, P. (2016b). Kesenian Ketuk Tilu. Portalpalapa.Com. 
https://www.portalpalapa.com/forum/thread/869/Kesenian-
Ketuk-Tilu 

Permana, A. M. (2012). Kitab Sunda Kitab Pustaka Ratuning Bala Sarewu 
Taktik Tempur Kamilitéran. Gentrapajajaran. 
https://gentrapajajaran.wordpress.com/2012/11/30/kitab-sunda-
kitab-pustaka-ratuning-bala-sariwu-taktik-tempur-kamiliteran/ 

Permatasari, S. P., & Fauzi, A. M. (2024). Tradisi Sedekah Bumi di Dusun 
Nanggulan: Perspektif Sosiologi Agama. Jurnal Sosiologi Agama 
Indonesia (JSAI), 5(1), 1–12. https://doi.org/10.22373/jsai.v5i1.3704 

Pink, S. (2001). Doing Visual Ethnography: Images, Media and Representation in 
Research. SAGE Publications. 
https://books.google.co.id/books?id=xeqcqxrWrsQC 

Pratama, B. E. (2025). Mengenal Sejarah Singkat Tari Ketuk Tilu. 
Disparbud.Jabarprov.Go.Id. 
https://disparbud.jabarprov.go.id/postingan/mengenal-sejarah-
singkat-tari-ketuk-tilu-68cbc80eabe0a12dd93af265 

Prayitno, P. (2025). Tari Ketuk Tilu, Warisan Budaya Sunda Penuh Makna 
dan Kehidupan. Liputan6.Com. 
https://www.liputan6.com/regional/read/6021343/tari-ketuk-tilu-
warisan-budaya-sunda-penuh-makna-dan-kehidupan 

Profetik, A., Efvelin BS, Ade Lia Azlianti, Amirul Zahrul Zein, Ade 
Ameliyah, Alfiyatul Khusna, & Yulianti. (2024). Upaya Pelestarian 
Kesenian Kuda Lumping Sapu Jagad Desa Blubuk, Kabupaten 
Tegal Melalui Media Digital. Profetik: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 
2(01), 52–63. https://doi.org/10.62490/profetik.v2i01.415 

Pryatna, I. P. D. H. S. (2020). Konsep Musikal Instrumen Kendang dalam 
Gamelan Gong Kebyar Bali. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 21(2), 
73–84. https://doi.org/10.24821/resital.v21i2.4220 

Putri, A., Fitria, I., Girl, M., Ikhsan, S., Lestari, Y., & Fitria, R. (2025). Tari 
Jaipong di Sanggar Tari Surya Medal Putera Wirahma Sebagai 
Warisan Budaya Dalam Bingkai Pancasila. Jurnal Pendidikan Non 
Formal, 2(4), 12. https://doi.org/10.47134/jpn.v2i4.1535 

Putri, M. E. (2014). Gerakan Tari Ketuk Tilu dengan Teknik Long Exposure 
(Bulb) (Untuk mengenalkan gerakan dari tarian tersebut) [Universitas 
Pasundan Bandung]. http://repository.unpas.ac.id/1617/1/Tugas 
Akhir Maulina EP 906020013.pdf 

Qian, J. (2024). Pathways for Integrating Traditional Culture into 



149 
 

Contemporary Elementary School Art Education. International 
Journal of Education and Humanities, 15(2), 100–103. 
https://doi.org/10.54097/89qxeh80 

Radea, P. (2020, May 18). Mengenal Ketuk Tilu, Ritual Sakral Yang 
Berubah Menjadi Seni Hiburan. Jernih.Co. 
https://jernih.co/potpourri/mengenal-ketuk-tilu-ritual-sakral-
yang-berubah-menjadi-seni-hiburan/? 

Ramlan, L. (2013). Jaipongan: Genre Tari Generasi Ketiga dalam 
Perkembangan Seni Pertunjukan Tari Sunda. Resital: Jurnal Seni 
Pertunjukan, 14(1), 41–55. 
https://doi.org/10.24821/resital.v14i1.394 

Ratnawati. (2018). Fungsi Tari Ronggeng Ketuk dalam Upacara Ngarot di 
Desa Lelea Kecamatan Lelea Indramayu. Digilib ISI Yogyakarta, 17. 
https://digilib.isi.ac.id/2102/2/Jurnal Ratnawati.pdf 

Redaksi. (2024). Menjaga Kelestarian Budaya Bangsa: Tantangan dan Solusi di 
Era Globalisasi. Krajan.Id. https://www.krajan.id/menjaga-
kelestarian-budaya-bangsa-tantangan-dan-solusi-di-era-globalisasi/ 

Reffali, S., & Jaenudin, N. (2023). Eksistensi Seni Ketuk Tilu Kelompok 
Lingkung Seni Daya Sunda Di Kebun Binatang Bandung. Panggung, 
33(4), 509–518. https://doi.org/10.26742/panggung.v33i4.1998 

Rustandi, Y. (2018). Pengaruh Jaipongan Terhadap Seni Bangreng. Media 
Bahasa, Sastra, Dan Budaya Wahana, 1(13), 14–20. 
https://doi.org/10.33751/wahana.v1i13.666 

Sabandar, S. (2025, May 5). Ronggeng Gunung, Tarian Khas Sunda yang 
Sempat Dilarang. Liputan6.Com. 
https://www.liputan6.com/regional/read/6011882/ronggeng-
gunung-tarian-khas-sunda-yang-sempat-dilarang 

Saepudin, A. (2015). Perkembangan dan Perubahan Tepak Kendang 
Jaipongan Suwanda dalam Masyarakat Urban. Journal of Urban 
Society’s Arts, 2(1), 9–17. https://doi.org/10.24821/jousa.v2i1.1265 

Saepudin, A., & Yulaeliah, E. (2021). The Jaipongan Drumming Strokes 
in Lagu Gedé in Sundanese Gamelan. Harmonia: Journal of Arts 
Research and Education, 21(1), 43–59. 
https://doi.org/10.15294/harmonia.v21i1.28206 

Santo. (2023, May 12). Legenda Dewi Sri di Jawa Tengah, Simbol 
Kesuburan dan Pertanian. Detik.Com. 
https://www.detik.com/jateng/budaya/d-6717254/legenda-dewi-
sri-di-jawa-tengah-simbol-kesuburan-dan-pertanian 

Sawargi, G. (2012). Sejarah Ketuk Tilu. Girisawargi. 
https://girisawargi.blogspot.com/2012/12/ketuk-tilu.html? 

Sedyawati, E. (1991). Seni Pertunjukan Indonesia dalam Perspektif Sejarah. 



150 
 

Direktorat Jenderal Kebudayaan, Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan. 

Simbolon, M. E., Nurhasanah, A., & Andiyana, A. (2024). Nayaga Wujud 
Kecintaan Pemuda Pada Pelestarian Gamelan Sunda Di Desa 
Cigugur. Jurnal Pengabdian Masyarakat Bangsa, 2(9), 3867–3872. 
https://doi.org/10.59837/jpmba.v2i9.1573 

Siti Patimah, I. S., & Susanto, D. (2025). Komodifikasi Tubuh Perempuan 
pada Pertunjukan Tari Ronggeng Ketuk di Indramayu. Panggung, 
35(3), 472–494. https://doi.org/10.26742/panggung.v35i3.3615 

Spiller, H. (2005). Gamelan: the traditional sounds of Indonesia. Choice 
Reviews Online, 42(08), 42-4563-42–4563. 
https://doi.org/10.5860/CHOICE.42-4563 

Suhaenah, E., Rohaeni, A. J., & Listiani, W. (2017). Rekontruksi pikukuh 
Tilu dalam Manajemen Babarit pada Upacara Serentaun Cigugur 
Kuningan. Panggung, 27(2). 
https://doi.org/10.26742/panggung.v27i2.258 

Sukmawati, N. (2016). Pengembangan Institusi Budaya Alek Nagari 
Sebagai Penguatan Modal Sosial. Patrawidya, 17(2), 117–135. 

Sumarsam. (1995). Gamelan: Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikal di 
Jawa. 

Sumedang, I. M. (2022). Puspa Karima: Grup Musik Tradisional Sunda Asal 
Sumedang yang Sudah Go International. Inimahsumedang.Com. 
https://inimahsumedang.com/puspa-karima-grup-musik-
tradisional-sunda-asal-sumedang-yang-sudah-go-international/ 

Sun, Y., & Miao, J. (2025). Strategies and Practical Challenges of 
Integrating Information Technology in Traditional Art Education. 
Applied Mathematics and Nonlinear Sciences, 10(1). 
https://doi.org/10.2478/amns-2025-0711 

Supriadi, D. (2022, February 8). Mitologi Dewi Sri Sang Dewi Padi, Masih 
Dipercaya di Indonesia Termasuk Tomo Sumedang. 
Inisumedang.Com. https://inisumedang.com/mitologi-dewi-sri-sang-
dewi-padi-masih-dipercaya-di-indonesia-termasuk-tomo-
sumedang/ 

Supriyadi, E., Turmudi, T., Afgani Dahlan, J., & Juandi, D. (2024). 
Development of Sundanese Gamelan Ethnomathematics E-Module 
for Junior High School Mathematics Learning. Malaysian Journal of 
Learning and Instruction, 21(2), 139–178. 
https://doi.org/10.32890/mjli2024.21.2.6 

Supriyadi, E., Turmudi, T., Dahlan, J. A., Juandi, D., & Sugiarni, R. (2024). 
Discovering Ethnomathematics in Sundanese Gamelan: Explore 
Mathematics Aspect in Gamelan. JTAM (Jurnal Teori Dan Aplikasi 



151 
 

Matematika), 8(3), 852. https://doi.org/10.31764/jtam.v8i3.21768 
Udjaja, Y., & Ramdhan, D. (2023). Experiential game learning design 

framework: mechanical content of serious game. Procedia Computer 
Science, 216, 415–423. https://doi.org/10.1016/j.procs.2022.12.153 

Umam. (2025). Tari Jaipong: Budaya, Sejarah, dan Asal Tari Jaipong. 
Gramedia.Com. https://www.gramedia.com/literasi/tari-jaipong/ 

Waluya, E. M. (2022). Ronggeng: Kuasa Tubuh Perempuan. Jurnal Ilmu 
Budaya, 19(1), 54–63. 

Waruwu, M. (2024). Pendekatan Penelitian Kualitatif: Konsep, Prosedur, 
Kelebihan dan Peran di Bidang Pendidikan. Afeksi: Jurnal Penelitian 
Dan Evaluasi Pendidikan, 5(2), 198–211. 
https://doi.org/10.59698/afeksi.v5i2.236 

Widiarti, H. W., & Kusno, K. (2025). Ritme dan Pola: Etnomatematika 
dalam Musik Jaipongan Jawa Barat. Journal on Education, 7(2), 10779–
10790. https://doi.org/10.31004/joe.v7i2.7436 

Wijayakusumah69. (2024). Rayak-rayak | Ketuk Tilu | Puspa Karima | Kawih 
Sunda | Wijayakusumah69 Chanel. YouTube.com. 
https://www.youtube.com/watch?v=K4Zb0OTF5Ac 

Wijayanto, W., Zumala, A. S., & Aryani, D. S. (2024). Keterkaitan Seni 
Tari dan Seni Musik dalam Tari Jaipong Keser Bojong. Tambuleng, 
5(2), 50–60. https://doi.org/10.37304/jt.v5i2.19469 

Yuniadi, A., Lubis, N. H., & Zakaria, M. M. (2018). Penca Existence 
among the Sundanese. MIMBAR PENDIDIKAN. 
https://api.semanticscholar.org/CorpusID:165629191 

 

  



152 
 

Lampiran: 

 

SINUR 
Laras    : Mataraman/Kobongan  Sanggian  : NN 

Surupan  : 3 = T 

 

 
 

SINUR 

Pajar manéh  rék mika tineung, Di antos teu aya sumping. 

Cai-cai kopi kopi,Babarit di leueut moal. 

Calik-calik  da sareng abi,Peupeurih da caket moal. 

 

Calik-calik  da sareng abi, Peupeurih da caket moal 

Kapan Abdi menta cai,Kunaon teu di cangkiran 

Kapan Abdi menta jangji, Kunaon teu dipikiran 

  



153 
 

HAYAM NGUPUK 

 

Laras   : Madenda               Sanggian : NN 

Surupan : 4 = P 

 

 
 

HAYAM NGUPUK 
Lagu 

Hayam ngupuk di buruan, Dibantun ka ciayuna. 

Dibantun ka ciayunan 

Alok 

Dibantun ka ciayunan 

Lagu 

Masih sakup satujuan, Ameh jadi sauyunan… Ameh jadi sauyunan 

Alok 

Ameh jadi sauyunan 

Lagu 

Hayam ngupuk Sisi cai, Macokan kembang dahlia 

macokan kembang dahlia 

Alok  

macokan kembang dahlia 

LaguMasing sakup satujuan, Ulah rek pakia-kia 



154 
 

GEBOY 

 

Laras   : Salendro   Sanggian : NN 

Surupan : 1 = T 

 

 
 

GEBOY 
Alah Geboy Alah Léng- hoy 

Ngageboy bari ngalénghoy  

Mangga urang sasarengan 

Majengkeun seni kagungan 

Seni Sunda .. Seni Sunda tuturanan 

Seni sunda… Sunda Sawawa Kahapal.  

Aééh …. Seni Sunda tuturunan 

Sunda Sawawa Kahapal. 

Seni Sunda Pageuh sing nanjeur 



155 
 

RAYAK-RAYAK 

 

Laras      : Degung    Sanggian : NN 

Surupan  : 3 = T 

 

 
 

Rayak-Rayak 

 

Kembang Culan  Kembang Tanjung,Sanés Kembang Kacapiring. 

Muntang-muntang Kayang Agung,Sing Langgeng Asih Ka Urang. 

 

Buahna Tampolna Bahé, Tiguling Kana Jambangan. 

Bongan Sok Ngabohong Baé, Tungtungna Isin Sorangan. 

 

Kapan Abdi Gaduh Suweng, Kunaon Teu Dipongpokan. 

Kapan Abdi Keur Baluweng, Kunaon Teu Dilongokan.  

 

Rénda Beureum Rénda Hideung, Rénda Kayas Sulam Tangan. 

Beuki Heubeul Beuki Nineung,Lawas-lawas Ka édanan 

 

 

  



156 
 

CIKERUHAN 

 

Laras   : Salendro   Sanggian : NN 

Surupan : 1 = T 

 

 
 

CIKERUHAN 

 

Aya Lumut Dina Batu. Aya Kuya Di Muara 

Masing Émut Kana Waktu, Di Dunya Ukur Ngumbara 

 

Balingbing Jadi Di Pipir, Kareumpeukan Ku Badori 

Abdi Moal Tiis Pikir, Mun Acan Laksana Diri 

 

Turing Dina Babatu, Melak Panda Di Basisir 

Mikahayang nu Can Tangtu, Matak Bae Gering piker 

 

Kembang Wéra Jeung Érmawar, Buntiris Paranjang Beuti 

Hariwang loba Kakelar, Sok Inggis Paanggang Deui 

 

  



157 
 

KANGSRENG 

 

Laras   : Salendro   Sanggian : NN 

Surupan : 1 = T 

 

 
 

 

KANGSRENG 

 

Dina Buleng Aya Keting, Kuciat Handapeun Karang 

Hulang huleng Beurang Peuting, Tibelat Kanu Saurang 

 

Pelesir Sariak Layung, Mapay-Mapay Pamandian 

Duh Pikir Keur Sedeng Wuyung, Sumeblak Kanyeyerian 

 

Ékék Naék Kana Gedég, Pacar Teu Kaur Kembangan 

Arék Daék Masing Daék, Ulah Rasa Kahalangan 

 

Ngaput Baju Kurang Benang, Gantian Ku Kantéh Baé 

Mun Panuju Abdi Téang, Abdi Mah Rék Waléh Baé 

 

 

 

  



158 
 

BARDIN 

 

Laras   : Madenda   Sanggian  : NN 

Surupan : 4 = T 

 

 
 

BARDIN 

 

Melak Saga Palintangan, Babalean Pangalusna  

Sok Sanajan Kantun Ngaran, Kasaean Moal musna.  

 

Aya Lumut Dina Batu, Aya Kuya Di Muara 

Masing Émut Kana Waktu, Di Dunya Ukur Ngumbara. 

  

Daun Nona Daun Cangkring, Daun Reundeu Kararasna 

Boa-Boa Abdi Gering, Lamun Kieu Salawasna. 

 

Di Basisir Loba Layur, Diala kunu Dibuat 

Pikir Abdi Keur Tagiwur, Sok Asa Kasuat-suat. 



159 
 

Penulis 
 

 
Prof. Dr. Hendra Santosa, 
SS.Kar., M.Hum. lahir di Cimahi 
pada tanggal 31 Oktober 1967. 
Menamatkan pendidikan ASTI 
Bandung tahun 1986, tahun 1989 
melanjutkan ke STSI Denpasar. 
Tahun 1999 melanjutkan ke Sekolah 
Pascasarjana Universitas Gadjah 
Mada dengan judul tesis: Gamelan 
Gong Bheri di Renon: Sebuah 
Kajian Historis dan Musikologis, 
lulus tahun 2002. Tahun 2014 
melanjutkan ke Program Doktoral 
(S3) Sastra konsentrasi Sejarah pada 
Universitas Padjajaran Bandung. 
Lulus pada Desember 2017 dengan 
mempertahankan disertasi yang 
berjudul: Gamelan Perang di Bali 
(Abad X sampai awal abad  XXI).  

Artikel yang diterbitkan sebanyak 124 dokumen yang tercatat 
dalam google scholar, dengan terindeks garuda 73 artikel dan terindeks 
scopus sebanyak 5 artikel. Artikel yang terbit pada jurnal terindeks Sinta 
2, antara lain. Artikel “Jejak Seni Pertunjukan Bali Kuna Dalam Karya 
Kesusastraan Usana Bali Mayantaka Carita” pada jurnal Mudra. Artikel 
terindeks jurnal internasional antara lain berjudul: Critical Analysis on 
Historiography of Gamelan Bebonangan in Bali dalam jurnal Paramita. Artikel 
terindeks pada jurnal internasional bereputasi antara lain berjudul: The 
Forms of Membranophone Musical Instruments in The Early Ancient Javanese 
Culture Literatures pada jurnal Antrophologie.  

Sebanyak 14 judul buku telah diterbitkan diantaranya adalah buku 
yang berjudul: MREDANGGA: Perubahan dan Kelanjutannya, terbit 
tahun 2019. Buku berjudul Evolusi gamelan Bali: dari Banjuran Menuju 
Adi Merdangga, terbit tahun 2020. Selanjutnya buku berjudul 
LITERATUR MUSIK NUSANTARA, Istilah Karawitan Dalam Karya 
Kesusastraan Jawa Kuna Awal, terbit tahun 2021. Kemudian buku 
berjudul I Nyoman Windha Sang Maestro Karawitan Bali, terbit tahun 



160 
 

2022. Buku berjudul Komposisi Musik Jaya Baya dalam JES Gamelan 
Fusion, terbit tahun 2023. Buku berjudul Tabuh Kreasi Karya I Nyoman 
Windha terbit tahun 2024; Tahun 2025 menerbitkan buku berjudul 
Sejarah Seni Pertunjukan Indonesia, Gamelan Joged Bumbung: Musik, 
Tarian, dan Identitas Komunitas di Bali, dan buku berjudul “Calung 
Banyumasan: Melodi tradisi yang hidup”. Kurasi Seni Pertunjukan. 
Antropologi Karawitan Bali, dan Monumentalisme dalam Seni 
Pertunjukan di Indonesia. 

 
 

 

 

 

  



161 
 

Jaja, S.Sn., M.M. Tahun 2005 diangkat 
Menjadi PNS di Jurusan Tari ISBI Bandung 
Sebagai Tenaga Kependidikan  (TENDIK). 
Mulai tahun 2016 - 2025 (sekarang) alih 
status menjadi Dosen, Jaja merupakan 
pengajar pada Program Studi (Prodi) Seni 
Tari (Homebase) dan Jurusan Karawitan  
Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) 
Bandung. Lahir di Bandung pada tanggal 04 
Mei 1971 dan dibesarkan di lingkungan 
keluarga Seniman di Jawa Barat, yakni 
Diatmadja (Dalang Wayang Golek). 
Pendidikan formal telah dilaluinya dengan 

menyelesaikan Pendidikan di Sekolah Menengah Pertama (SMP) Triyasa 
Ujung Berung Bandung pada tahun 1987, dan memenyelesaikan 
pendidikan di Sekolah Menengah Karawitan Indonesia  (SMKI / SMKN 
10) Bandung pada tahun 1991 Jurusan Karawitan. Melanjutkan 
pendidikan Diploma (D3) pada Prodi Seni Karawitan di Akademi Seni 
Tari Indonesia (ASTI) Bandung dan lulus tahun 1994; selanjutnya pada 
tahun 1994 ia melanjutkan studi Strata satu (S1) di Sekolah Tinggi Seni 
Indonesia (STSI/ISI) Denpasar dan lulus pada tahun 1997; Selanjutnya  
tahun 2007 melanjutkan Strata Dua (S2) di STIMA IMMI Jakarta 
konsentrasi  Manajemen Pendidikan. Mulai Tahun 2023 nama Perguruan 
Tinggi di rubah (diresmikan) menjadi Universitas Mitra Bangsa (UMIBA) 
Jakarta  

Selama berkiprah sebagai pendidik di dunia seni karawitan sudah 
banyak tercipta karya-karya tulisan pada sejumlah jurnal antara lain: 
“Ciptaningrasa Bojongan Sebagai Model Edukasi Visual” (2020), sekarang 
materi tersebut menjadi Mata kuliah Repertoar tari Jaipongan di Semester 
III di Prodi tari Strata 1 (S1); “Jaipongan Dangiang Ing Raspati, sekarang 
menjadi  Mata Kuliah Jaipongan di Semester VII Prodi Tari Sunda (D4) 
prodi Tari ISBI Bandung; “Estetika Tari Jaipongan Rendeng Bojong 
Karya Gugum Gumbira Tirasonjaya (2019); “Proses Kreatif Musik 
Jaipongan Kawitan” (2018); “Manajemen Pertunjukan Seni Reak Di Desa 
Cinunuk Keacamatan Cileunyi Kabupaten Bandung” (2017). 

Dalam praktik kesenimanan pada tahun 2009 sebagai komposer 
Jaipongan Gawilu yang di produksi oleh DISBUDPAR Pemprov Jawa 
Barat, 2010 misi kesenian ke Malasysia dan Cina, 2012 Misi Kesenian Ke 
Kuwait, Iran, Oslo  dan Amerika, 2013 Misi Kesenian ke Seatle USA, 2025 
mengajar di Bates Colleg univercty Maine USA, 2016 sebagai Penata 



162 
 

Musik PON Jabar. Sebagai penata musik tari dengan koreografer Prof. 
Endang Caturwati yakni: Jaipongan Kelangan, Jaipongan Rengkak 
bentang, Tari kreasi Cahya Sumirat, Tari Batik dan Tari Ronggeng 
Kedempling (Ada di Youtube) dan sebagai penata musik  maetro tari 
Sunda Irawati Durban Adjo yaitu Tari Merak Bodas (youtube). Tahun 
2012 memproduksi musik untuk Jaipongan yakni: Gawilu, Kelangan, 
Kawitan, Hayam Ngupuk, Paguneman, Polos Tomo, Bentang Panggung. 
2017 mendirikan komunitas musik yaitu PMJDM dan menghasilkan 
beberapa karya musik; Asih Indung, Sobat Kameumeut, Sugan Ieu, 
Patarema, Muru Subuh, Kidung Kamelang (beberapa ada di youtube dan 
Spotify). Tahun 2000 dengan lagu Paguneman dan Kamelang dengan 
penyanyi Nining Meida (Wisnu record) 

 

 




	Page 1
	Page 1

