Jejak Lama
Tafsir Anyar

Bambang Tri Rahadian, Benny Rahmawan Noviadji, Fardian, Fenny
Rochbeind, Genoveva Noirury Nostalgia, | Made Jodog, | Nyoman "Polenk"
Rediasa, Jimmu Goh, Kusen Dony Hermansyah, Mangesti Rahayu, Marina

Wardaya, Ni Luh Desi In Diana Sari, Ninik Juniati, Ni Made Rai Sunarini,
Shienny Megawati Sutanto, Ulin Ni"am Yusron,Yulius Widi Nugroho, Zamilia



Jejak Lama
Tafsir Anyar

PENULIS:

Bambang Tri Rahadian, Benny Rahmawan Noviadji, Fardian, Fenn
Rochbeind, Genoveva Noirury Nostalgia, | Made Jodog, | Nyoman "Po?/enh"
Rediasa, Jimmu Goh, Kusen Dony Hermansyah, Mangesti Rahayu, Marina

Wardaya, Ni Luh Desi In Diana Sari, Ninik Juniati, Ni Made Rai Sunarini,
Shienny Megawati Sutanto, Ulin Ni’am Yusron,Yulius Widi Nugroho, Zamilia



Jejak Lama, Tafsir Lama

Penulis:

Bambang Tri Rahadian, Benny Rahmawan Noviadji, Fardian, Fenny Rochbeind,
Genoveva Noirury Nostalgia, | Made Jodog, | Nyoman "Polenk" Rediasa,
Jimmu Goh, Kusen Dony Hermansyah, Mangesti Rahayu,

Marina Wardaya, Ni Luh Desi In Diana Sari, Ninik Juniati,

Ni Made Rai Sunarini, Shienny Megawati Sutanto,

Ulin Ni"am Yusron,Yulius Widi Nugroho, Zamilia

llustrasi Sampul :
Bambang Tri Rahadian

Editor:
Ninik Juniati, Marina Wardaya, Shienny Megawati S.

Ukuran:
Jumlah Halaman: 250 halaman, Uk: 15.5 x 23 cm

ISBN: 978-623-5560-72-4

Cetakan Pertama:
Desember 2025

Hak Cipta 2025, Pada Penulis

Hak Cipta Dilindungi Oleh Undang-Undang
Copyright © 2025
by Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
All Right Reserved

Dilarang keras menerjemahkan, memfotokopi, atau
memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini
tanpa izin tertulis dari Penerbit.

PUSAT PENERBITAN LP2MPP
INSTITUT SENI INDONESIA DENPASAR
JI. Nusa Indah, 80235
Denpasar, Bali



KATA PENGANTAR

Salam Meraya Citta Samasta

Penerbitan buku Jejak Lama, Tafsir Anyar patut diapresiasi. Buku ini
merupakan serangkaian karya ilmiah yang mencatat perjalanan
intelektual para penulis yang berasal dari beragam latar belakang sebagai
pemikir, praktisi, dan peneliti seni. Delapan belas penulis yang terlibat
secara intensif melakukan penjelajahan dan penggalian makna atas
warisan budaya serta inovasi cipta seni masa kini.

Keunikan buku ini terletak pada konsep, proses, dan metode cipta yang
mempribadi, serta pendekatan kajian yang bersifat multi- dan
interdisiplin dalam menyelami kedalaman artistik dan estetika seni. Cipta
dan kajian seni di dalamnya berbasis artefak, kearifan tradisi, dan lelaku
budaya, yang kemudian dieksplorasi menjadi gagasan-gagasan baru yang
mendialogkan masa silam dengan konteks kekinian.

Inisiatif penerbitan buku seperti ini menjadi teladan yang menarik bagi
para pelaku dan penggiat seni serta kebudayaan. Buku adalah sebuah
prasasti waktu; di dalamnya segala ide dan karya tertulis dan bersuara.
Pembaca tidak hanya disuguhi pengetahuan, melainkan juga diajak
memasuki pengalaman-pengalaman autentik para penulis. Membaca
buku ini berarti mengasah kesadaran untuk menyerap ilmu sembari
berproses secara dialektis dengan pengetahuan yang telah dimiliki.

Saya menyampaikan selamat atas terbitnya buku Jejak Lama, Tafsir Anyar
ini. Saya meyakini, buku ini menjadi catatan dan pencapaian nyata proses
moderenisasi seni yang akan menjadi tambahan berarti di bidang
kebudayaan. Kepada para pembaca, selamat menemukan pengetahuan,
pemahaman, dan perspektif baru.

Bali, 29 Desember 2025

Prof. Dr. | Wayan 'Kun' Adnyana



PRAKATA

Buku ini lahir dari pertemuan ide, pengalaman, dan kegelisahan kami
sekelompok alumni dan lulusan program doktoral Seni dari ISI Denpasar
yang selama bertahun-tahun bergulat dengan riset, praktik kreatif, dan
refleksi akademik tentang penafsiran ulang budaya. Dalam perjalanan
studi, artefak, tradisi, dan simbol-simbol budaya bukan hanya menjadi
objek penelitian, tetapi juga sumber inspirasi yang hidup. Kami meyakini
bahwa karya-karya masa lalu menyimpan energi kreatif yang luar biasa,
yang bila diolah kembali mampu menjembatani masa lalu dengan masa
kini.

Di tengah arus globalisasi dan percepatan teknologi, banyak warisan
budaya yang terancam terlupakan atau dipandang sebatas komoditas.
Bagi kami, seni memiliki kekuatan untuk merawat sekaligus memperbarui
menafsir ulang bukan berarti memutus hubungan dengan akar budaya,
melainkan membangun percakapan baru dengannya. Praktik ini menjadi
penting bagi dunia seni dan akademik, karena pelestarian budaya tidak
cukup hanya dengan mendokumentasikan atau menyimpannya di
museum. Warisan budaya akan tetap hidup bila terus dihadirkan kembali
dengan cara yang relevan, mengundang audiens baru, dan membuka
kemungkinan tafsir segar yang mendorong dialog kreatif antara masa lalu
dan masa kini.

Dalam konteks seni kontemporer, reinterpretasi memungkinkan seniman
mengangkat simbol kuno menjadi instalasi interaktif, mengubah pola
tradisional menjadi karya digital, atau memadukan ritual dengan
performance art, sehingga tradisi tidak membeku tetapi tumbuh bersama
perkembangan zaman. Wacana postmodern semakin memperkuat
kecenderungan ini dengan meruntuhkan batas antara karya “tinggi” dan
“populer” serta memberi ruang bagi kolaborasi lintas disiplin, remix
culture, dan apropriasi sebagai strategi penciptaan makna baru.

Buku ini bertujuan memberikan wawasan tentang praktik kreatif dalam
menafsir ulang karya lama baik berupa artefak, simbol budaya, maupun
tradisi dengan menghadirkan perspektif yang memadukan teori,
pengalaman lapangan, dan proses kreatif. Setiap tulisan di dalamnya
mengajak pembaca untuk melihat bagaimana penelitian akademik dan



penciptaan seni saling melengkapi, sekaligus menginspirasi agar budaya
dipahami bukan sebagai sesuatu yang statis, tetapi sebagai sumber ide
yang dapat terus diolah, ditafsir, dan dihidupkan kembali sesuai
tantangan zaman.

Denpasar, Desember 2025



DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR iii
PRAKATA iv
DAFTAR ISI Vi
BAB 1 Komik Graphic Travelogue Sebagai Storynomic Tourism 1

Oleh: Bambang Tri Rahadian

BAB 2 Estetika Terapeutik Paparan Dalam Lanskap Animasi 360 17
Oleh: Benny Rahmawan Noviadji

BAB 3 Kearifan Lokal Bugis Dalam Karya Mattang Mangganak Elong Lesung 19
Oleh: Fardian

BAB 4 SPOKE: Sampah BICARA Melalui Penciptaan Karya Seni Murni 41
Oleh: Fenny Rochbeind

BAB 5 Konsep Kolaborasi Jawa dan Bali Pertunjukan Tari “ The Amazing
Bedhaya- Legong Calonarang 59

Oleh: Genoveva Noirury Nostalgia

BAB 6 Interelasi Medium Limbah Sebagai Edukasi Mendalam Penciptaan Seni
Rupa Ramah Lingkungan 79

Oleh: | Made Jodog

BAB 7 Sampi Duwe: Tradisi, Menjalin Hubungan Suci Manusia dan Alam Melalui
Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis 91

Oleh: I Nyoman ‘Polenk’ Rediasa

BAB 8 Estetika Nyanyian Puja Bhakti Buddha Mahayana: Bentuk, Fungsi, dan
Makna 105

Oleh: Jimmu Goh

BAB 9 Estetika Dalam Pembuatan Film Dokumenter 119
Oleh: Kusen Dony Hermansyah

BAB 10 Batik dalam Kostum Pertunjukan Sie Jin Kwe Produksi Teater Koma

Kostum Pertunjukan Sie Jin Kwe Produksi Teater Koma Implementasi

Vi



Akulturasi Budaya 127
Oleh: Mangesti Rahayu
BAB 11 Menghidupkan Kembali Relief Candi Melalui Teknologi 141
Oleh: Marina Wardaya

BAB 12 Bukan Sekadar Pembungkus: Kemasan Jajan Tradisional Bali Sebagai
Sistem Nilai Yang Terancam dan Perlu Diperbarui 149

Oleh: Ni Luh Desi In Diana Sari

BAB 13 Tampeng: Preservasi, Epistemologi dan Karya Seni 161
Oleh: Ninik Juniati

BAB 14 Estetika Keramik Porselen Motif Wayang Kamasan Pada Pelinggih

di Pura Petingenget 185
Oleh: Ni Made Rai Sunarini

BAB 15 Menyarikan Tradisi, Menyulam Fantasi 203
Oleh: Shienny Megawati

BAB 16 Raga Jiwa Di Ujung Barat: Proses Kreatif Di Balik Relief Manusia
Gilimanuk 207

Oleh: Ulin Ni’am Yusron
BAB 17 Media Ekspresi Seni Alternatif Fotografi Puisi 223
Oleh: Yulius Widi Nugroho

BAB 18 Kriya Dalam Konteks Budaya Urban (Masyarakat Perkotaan) 231
Oleh: Zamilia
BIOGRAFI PENULIS 241

vii



viii



BAB1 |
Komik Graphic Travelogue Sebagai
Storynomic Tourism

Oleh:
Bambang Tri Rahadian

Komik sebagai media bertutur memiliki potensi yang signifikan dalam
memengaruhi pembaca melalui gambar dan ceritanya, sejak abad 19
dengan menyandarkan pada kemunculan karya Rodolphe Topffer, yang
berjudul “Histoire De Mr. Vieux Bois” hingga kini komik terus berkembang
dan menunjukkan ketahanannya pada perubahan zaman. Komik tetap
digunakan dengan konten dan konteks yang beragam, hal itu disebabkan
komik mampu menuturkan narasi apa saja, satu di antaranya adalah
cerita tentang perjalanan atau disebut graphic travelogue. Kisah
perjalanan dalam bentuk komik telah dilakukan oleh banyak komikus
terutama di Eropa dan Amerika, yang sebagian besar penduduknya
memiliki kesadaran literasi, sehingga memiliki kebiasaan mencatat atau
mendokumentasikan berbagai hal termasuk perjalanan.

Di Indonesia sendiri komik perjalanan belum berusia lama, tercatat
muncul pertama kali pada tahun 2012 yaitu karya Sheila Rooswitha Putri
yang berjudul “Tersesat di Byzantium” komik ini menceritakan perjalanan
Trinity dan Erastiany di Turki, pada halaman sampul tertera logo Graphic
Travelogue sebagai brand dari penerbit Curhat Anak Bangsa (Bandung),
label inilah yang dapat dijadikan penanda komik genre travelogue. Karya
ini dengan baik mampu menceritakan bagaimana perjalanan menjadi
menarik dan berfungsi sebagai penyampai informasi tentang destinasi
wisata. Dua tahun kemudian penerbit Elexmedia merilis komik perjalanan
karya Ima Tri Kurniawati berjudul: “Naik Turun Labuan Bajo; Dari Hiking
Sampai Snorkling”. Rilisan ini merupakan indikasi yang menjadi landasan
tulisan terkait potensi graphic travelogue dapat berkontribusi pada
pemajuan pariwisata tanah air, setelah komik terbit ini tercatat beberapa
judul komik bertema perjalanan bermunculan dengan berbagai destinasi,
meski tak banyak namun cukup signifikan.



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Tulisan ini akan membahas potensi naratif, pendekatan artistik dan
metode penciptaan komik graphic travelogue yang kelak dapat digunakan
sebagai instrumen promosi kepariwisataan berbasis cerita atau yang
disebut storynomic tourism. Konsep storynomic tourism merupakan
bagian dari story-driven marketing yang dipopulerkan oleh Robert McKee
dan Thomas Gerrace. Menurutnya storynomics adalah pemasaran
berbasis cerita di era post-advertising, konsep ini menawarkan
penggunaan teknik bercerita dalam sebuah konten kreatif, cerita dalam
konteks yang dimaksud menurut McKee & Gerrace adalah tiga kata yang
membentuk kalimat: conflict, changes dan life, ini dijelaskan dalam
kalimat sebagai berikut: a dynamic escalation of conflict-driven events
that cause meaningful change in a character’s life. (Mckee & Gerace, 48,
2018). Dengan demikian dapat dinyatakan bahwa tujuan dari storynomic
tourism adalah bagaimana konten mampu membangun kesadaran dan
menggerakan para pembaca untuk berwisata.

Untuk mengerucutkan pemahaman, kata Graphic yang dimaksud adalah
hal-hal berupa bentuk yang tampak dari elemen gambar atau foto yang
dibuat dengan cara digambar atau dengan teknik kolase, dengan sumber
bahan dari berkas-berkas yang didapat selama perjalanan, karena berupa
cerita maka gambar-gambar itu tersusun secara sekuensial atau
berurutan. Maksud dari kata gambar sekuensial adalah komik, yang
berupa susunan gambar-gambar atau lambang-lambang lain yang
terjukstaposisi dalam urutan tertentu untuk menyampaikan informasi
dan atau mendapat tanggapan estetis tertentu dari pembacanya
(McCloud ; 2021). Hal ini ditegaskan karena tidak semua graphic
travelogue menggunakan format komik. Tom Hart dalam buku Graphic
Memoir menyatakan alasan yang logis mengapa graphic memoir
(termasuk travelogue) lebih baik dilakukan dengan cara sekuensial atau
dengan pendekatan komik dalam kalimat: Comic are inhenrently visual,
like cinema or animation, but they are also intimate, making a one- to-one
connection with the reader as do novels or poetry (Hart, 2018).

Konsep storynomic tourism merevisi kerja pemasaran konvensional yang
masih menggunakan brosur, flyer, poster, billboard bahkan iklan di
televisi, yang kini dianggap membosankan dan sudah tidak lagi mampu
meyakinkan, karena lebih bersifat jargon dan sepihak di saat masyarakat
hari ini lebih memercayai pernyataan (endorse), testimoni dan kesaksian



Jejak Lama, Tafsir Anyar

dari pemengaruh (influencer) atau individu yang memiliki pengalaman
nyata, bukan dari kalangan tokoh atau selebritas yang berbicara
berdasarkan script. Dengan demikian, maka cerita dalam graphic
travelogue diposisikan sebagai pemandu yang membawa konsumen
mengenali dan mengkonsumsi sebuah brand untuk kemudian
menceritakan kembali kepada calon konsumen lain. Ada tiga hal yang
harus terkondisikan untuk mendukung kegiatan storynomic tourisme
dalam komik graphic travelogue yaitu:

(1) Konten memiliki kait dengan kebutuhan tujuan wisatawan pada
destinasi, seperti pemandangan alam yang indah, kuliner
otentik dan tradisi atau kebiasaan masyarakat yang khas serta
unik.

(2) Narasi menggunakan kisah dramatis atau realita yang dapat
didramatisasi, pengisahan menarik sehingga membuat
wisatawan secara emosional terhubung dengan destinasi wisata
tersebut, seperti kesejarahan, mitologi, cerita rakyat atau
legenda urban.

(3) Pengisahan dalam cerita mengajak audiens pada akhir cerita
untuk segera mengunjungi destinasi wisata yang dikisahkan
dalam graphic travelogue. Dalam konteks komik graphic
travelogue informasi tentang elemen-elemen yang menjadi
daya tarik wisata akan dengan rinci dapat disampaikan dalam
sudut pandang dan penuturan yang sangat personal dan intens,
yakni berupa pengalaman pribadi sehingga mampu mendekati
pembaca dengan kisah nyata yang relatif mudah dipercaya.
Komik graphic travelogue memiliki potensi untuk berkembang
dalam industri promosi pariwisata yang memanfaatkan
storytelling.

Metode Penciptaan Komik Graphic Travelogue

Proses penciptaan komik graphic travelogue mengharuskan pelaku
perjalanan sekaligus peneliti dan pembuat komik hadir berinteraksi di
setiap titik perjalanan secara intens, kemudian mendokumentasikan
seluruh aktivitas bahkan tanggapan-tanggapan pada apa yang terjadi
selama perjalanan. setelah itu dilakukan presentasi data dari
perjalananan itu dengan cara menyusun ulang dalam bentuk gambar
(foto, video, gambar sketsa langsung di lokasi) secara kronologis. Lebih



Jejak Lama, Tafsir Anyar

jelasnya dapat dilihat dalam pembagian dua langkah teknis penciptaan
komik graphic travelogue:

A. Metode kerja naratif:

1.

Secara teknis komik graphic travelogue tidak bekerja dalam
skema membuat komik fiksi yang linear, yakni dimulai dari
script atau naskah cerita, script dalam graphic travelogue
akan tercipta dengan sendirinya berdasarkan pengalaman
selama perjalanan, waktu yang ditempuh dan peristiwa
yang dialami selama perjalanan sejak berangkat hingga
kembali secara otomatis telah berupa struktur naratif.

Pengalaman perjalanan dipetakan kembali dengan cara
recall memory dari ingatan-ingatan yang tersimpan dalam
memori jangka panjang, kemudian disesuaikan dengan data
faktual di lapangan, seperti rincian waktu perjalanan, arsip
atau berkas, foto, video, gambar sketsa dan catatan yang
ditulis tangan pada buku atau gadget.

RECALL MEMORY

PERJALANAN | — ‘ 1 STORYLINE
|

DATA HASIL RISET7/> VISUALISASI

Gambar 1. Skema Metode Kerja Komik Grapic Travelogue
Sumber: dokumentasi Bambang Tri Rahadian, 2024



Jejak Lama, Tafsir Anyar

3.

Data yang didapat kemudian disusun kembali dengan menyeleksi
cerita yang dianggap paling mewakili dan ditempatkan sebagai
plot cerita yang kemudian dikembangkan menjadi storyline
dengan sudut pandang tunggal dari pelaku perjalanan.
Storytelling harus dibuat sedemikian rupa hingga layaknya
komikus sedang bercerita pada seseorang, agar pembaca merasa
seperti menjadi satu-satunya orang yang sedang mendengarkan.

Cerita dituturkan dari sudut pandang pelaku perjalanan sebagai
sebagai tokoh utama (character driven), hal ini tetap
dipertahankan meskipun perjalanan dilakukan berkelompok,
dalam penceritaan komik, adegan-adegan interaksi antara tokoh
utama dengan karakter-karakter lain (orang-orang yang ditemui
selama perjalanan) dapat dibuat dalam reka ulang dengan
dramatisasi yang natural yang berpegang pada prinsip kerja
dokumenter atau jurnal (non fiksi) dan dialog yang didasarkan
pada ingatan tanpa mengubah maksud.

Sebagai cerita yang mengacu pada pengalaman empirik yang
mendekatkan pada kejujuran, komikus tetap dapat memberikan
pandangan pribadi, opini terhadap sesuatu yang ditemuinya
dalam cerita, baik opini yang muncul saat dalam perjalanan itu
atau saat pengerjaan komik, sebagai bentuk apresiasi dan kritik
yang sebaiknya disertakan saran yang membangun.

Cerita harus memuat seluruh data perjalanan seperti waktu (hari,
tanggal dan tahun), rute perjalanan, penginapan, jenis
transportasi hingga biaya yang dikeluarkan untuk kebutuhan
utama, agar dapat dijadikan referensi atau pembanding bagi
pembaca yang tertarik mengikuti perjalanan itu. Selain itu, data
ini juga dapat menjadi arsip kesejarahan yang berguna pada suatu
hari nanti.

B. Metode Kerja visual

1.

Seluruh penggambaran visual dari desain karakter, lokasi dan
elemen visual lainnya harus mengacu pada realitas, maka
dokumentasi perjalanan menjadi penting untuk dijadikan
referensi yang otentik. Teknik penggambaran karakter, objek
lokasi ini bergantung pada keterampilan dari setiap penggambar,
yang dapat memilih antara gambar representatif atau gambar

5



Jejak Lama, Tafsir Anyar

kesan saja. Penggambaran ini tentu krusial untuk sebuah graphic
travelogue yang berbasis tourism, karena tujuannya adalah
mengesankan pembaca dengan gambar.

Gambar 2. Referensi untuk desain karakter
Sumber: dokumentasi Bambang Tri Rahadian, 2024

Teknik tracing dapat digunakan untuk mencapai gambar
representatif, tracing adalah menggambar dengan cara menjiplak
dari gambar (foto) yang sudah ada, foto haruslah hasil
dokumentasi pribadi yang diambil dari perjalanan untuk
mencapai nilai otentisitas tertentu. Begitu pun dengan
pendekatan visual yang menampilkan kesan atau non gambar
representatif, maka penggambaran tetap harus menunjukkan
kekhasan lokasi seperti landmark dan tentu dijelaskan dalam
teks.

Bagian yang dipotong

3 Paneling

Gambar 3. Contoh Penerapan Teknik Tracing
Sumber: dokumentasi Bambang Tri Rahadian, 2024



Jejak Lama, Tafsir Anyar

3. Penambahan elemen visual berupa arsip perjalanan seperti
potongan tiket, label, kemasan, peta, catatan pribadi, sketsa dan
sebagainya yang dapat mendukung cerita perlu ditambahkan
dalam halaman komik. Hal inilah yang membedakan komik
graphic travelogue dengan komik lainnya.

4. Penggambaran orang-orang yang ditemui di perjalanan dalam
komik, terutama dengan identitas asli seperti nama, usia, tempat
tinggal harus diketahui dan berdasarkan persetujuan dari orang
yang bersangkutan, setidaknya pemberitahuan ini dilakukan saat
perjalanan dilakukan, selayaknya riset dengan teknik wawancara.

Refleksi Akhir

Komik graphic travelogue pada dasarnya dibuat sebagai bentuk ekspresi
atau arsip pribadi, namun dapat dimanfaatkan sebagai bagian dari
promosi pariwisata yang tumbuh secara organik, kehadirannya serupa
dengan para pemengaruh yang menggunakan video di media sosial atau
platform youtube. Komik hadir dengan gaya dan medium yang khas
sebagai bacaan populer, menjadi bagian dari literatur kesejarahan
personal, dan memiliki ketahanan waktu yang panjang. Komik akan
disimpan di perpustakaan dan koleksi pribadi, sehingga ceritanya dapat
turun temurun pada sekian generasi.

DAFTAR PUSTAKA

Hart, Tom. (2018) Ther Art of the Graphic Memaoir: Tell Your Story, Change
Your Life. New York: St. Martin Griffin.

Kandahjaya, Hudaya, dkk. (2019) Traveling & Diary: Membaca Tagore,
Raffles, Dan Pelawat Nusantara Lain. Depok: Penerbit Ombak & BWCF
Society.

Kinanti, S. (2001) Memahami Komik (Terjemahan dari Understanding
Comics karya Scott McCloud). (Cetakan kedua). Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama.

McKee, Robert & Thomas Gerace. (2018) “Storynomics; Story-Driven
Marketing in the Post-Advertising Word”. New York: Hachette Book
Group.



Jejak Lama, Tafsir Anyar



BAB 2 |
Estetika Terapeutik Paparan Dalam
Lanskap Animasi 360

Oleh:
Benny Rahmawan Noviadji

GAD: Fenomena, Masalah dan Solusi Kreatif

Gangguan jiwa menjadi salah satu aspek yang paling kompleks dari
pengalaman manusia, di mana ini merupakan suatu kondisi yang
mempengaruhi pola pikir, regulasi emosi, dan perilaku yang dapat
mengganggu fungsi dalam kehidupan sehari-hari. Di antara berbagai
kategori gangguan jiwa, gangguan kecemasan merupakan salah satu yang
paling banyak dialami oleh masyarakat. Gangguan kecemasan mencakup
beberapa jenis seperti gangguan panik, fobia, gangguan kecemasan
sosial, dan gangguan kecemasan umum atau Generalized Anxiety Disorder
(GAD). GAD ditandai oleh kekhawatiran berlebihan yang berlangsung
kronis dan sulit dikendalikan (American Psychiatric Association, 2022).
Kondisi ini berdampak pada penurunan kualitas hidup manusia.

Selama lima tahun terakhir, prevalensi gangguan kecemasan mengalami
peningkatan global. Meta-analisis oleh Santomauro et al. (2021)
menunjukkan bahwa pandemi COVID-19 menjadi salah satu faktor utama
meningkatnya kecemasan di berbagai negara, terutama diakibatkan oleh
stres, isolasi sosial, dan ketidakpastian ekonomi. Kelompok remaja dan
dewasa muda menjadi populasi yang paling rentan karena mengalami
perubahan besar dalam pendidikan, pekerjaan, dan kondisi finansial. Hal
ini diperkuat oleh studi Taquet et al. (2021), yang menunjukkan bahwa
kombinasi pandemi dan krisis ekonomi global memperkuat
kecenderungan munculnya kecemasan umum pada populasi produktif.



Jejak Lama, Tafsir Anyar

GAD tidak hanya berdampak pada aspek psikologis, tetapi juga pada
kesehatan fisik. Penderita GAD berisiko mengalami gangguan tidur,
kelelahan kronis, hingga peningkatan risiko penyakit kardiovaskular
(Parker et al., 2016). Hal ini menunjukkan pentingnya penanganan dini
yang efektif untuk menjaga kesehatan fisik dan mencegah agar
kecemasan tidak berkembang menjadi gangguan jiwa yang lebih serius
seperti depresi, gangguan psikosomatis, bahkan bunuh diri.

Selain farmakoterapi, penanganan GAD umumnya melalui terapi
konvensional berupa terapi perilaku kognitif atau Cognitive Behavioral
Therapy (CBT) dengan menggunakan teknik exposure (paparan) di dalam
prosesnya. Model terapi konvensional ini sering kali mengandalkan
kemampuan imajinatif klien ataupun penggunaan skenario verbal,
dimana cara ini tidak selalu mampu menghadirkan pengalaman
emosional yang cukup kuat untuk memicu habituasi dan restrukturisasi
kognitif. Teknik paparan dalam CBT sering dilakukan secara imajinatif
karena GAD tidak memiliki objek kecemasan yang spesifik (Curtiss &
Andrews, 2021). Meskipun paparan dalam CBT telah terbukti efektif,
namun praktik di lapangan menunjukkan bahwa sebagian klien
mengalami kesulitan untuk membayangkan stimulus pemicu kecemasan
secara konsisten.

Di sisi lain, media visual yang tersedia saat ini cenderung bersifat realistis,
literal, spesifik dan ideal untuk terapi paparan pada jenis gangguan panik,
fobia, dan gangguan kecemasan lainnya. Sehingga kurang fleksibel
merepresentasikan sifat GAD yang kompleks, abstrak, dan sering kali tidak
terikat pada satu objek atau situasi tertentu. Kecemasan umum bersifat
difus dan mengalir dari satu kekhawatiran ke kekhawatiran lain, sehingga
memerlukan bentuk representasi visual yang mampu menggambarkan
nuansa emosional, dinamika tekanan, dan mekanisme internal secara
simbolik. Kekosongan inilah yang menunjukkan perlunya pengembangan
model terapi yang ideal bagi penderita GAD.

Video animasi sebagai objek seni visual dinamis menawarkan solusi reka
cipta yang relevan bagi pengembangan model terapi serta mampu
menjembatani pengalaman emosional dan proses terapeutik GAD. Ide
penciptaan berdasarkan pendekatan psikologis yang berakar pada teori
kecemasan umum dan konsep terapi paparan (exposure therapy) sebagai
bentuk intervensi visual. Untuk memvisualkan sifat GAD yang kompleks,

10



Jejak Lama, Tafsir Anyar

abstrak, dan tidak spesifik, gaya surealis menjadi pendekatan artistik yang
sesuai sebagai representasi non-literal dan simbolik dari kondisi psikologis
yang sulit diungkapkan secara harfiah. Melalui objek-objek simbolik,
visual surealis juga berfungsi sebagai stimulus terhadap reaksi emosional.

Perkembangan teknologi imersif membuka peluang baru bagi
pengembangan exposure therapy digital. Penyajian video animasi
memanfaatkan teknologi imersif 360° dengan konsep sinematik mampu
menciptakan pengalaman emosional bagi individu. Studi menunjukkan
bahwa lingkungan 360° mampu menciptakan pengalaman kehadiran
(presence) yang kuat dan menstimulasi respons emosional, sehingga
cocok digunakan sebagai media paparan dalam konteks terapi kecemasan
(Ernst et al., 2024; lonescu et al.,, 2021). Ketika pendekatan artistik
dipadukan dengan teknologi imersif, media ini dapat menghadirkan
pengalaman simbolik yang aman, mendalam, dan efektif bagi penderita
GAD.

Video animasi sinematik 360° tidak hanya menjawab kebutuhan era
digital dan memperkaya pengalaman paparan secara lebih imersif.
Melalui desain yang terarah, karya ini juga memperkuat proses CBT
dengan menyediakan stimulus visual yang terstruktur dan konsisten,
sehingga menjadi media terapi paparan yang lebih adaptif, estetis, dan
relevan bagi penderita GAD di era saat ini. Penggabungan seni, teknologi,
dan psikologi dalam proses penciptaan diharapkan mampu menjangkau
intervensi terapeutik secara lebih luas.

Kerangka Konseptual

Kerangka konseptual karya dibangun melalui integrasi lintas disiplin
antara teori psikologi simbolik (Carl Gustav Jung), semiotika visual
(Charles Sanders Peirce), estetika formalistik (Clive Bell dan Heinrich
Wolfflin), serta psikologi persepsi visual (Rudolf Arnheim). Seluruh teori
tersebut diolah menjadi landasan konseptual untuk menciptakan video
animasi sinematik 360° bergaya surealis yang berfungsi sebagai media
exposure therapy bagi penderita GAD. Keterkaitan antar teori tersebut
bersifat saling melengkapi. Teori Jung memberikan dasar pemahaman
simbol dan proses transformasi psikologis melalui visualisasi bawah sadar.
Peirce memperkuat struktur makna visual melalui sistem tanda dan relasi
interpretatif. Bell dan Wolfflin memberi kerangka estetika formalistik
yang menjelaskan bagaimana bentuk, warna, dan komposisi

11



Jejak Lama, Tafsir Anyar

menimbulkan emosi estetis. Sedangkan Arnheim menjelaskan bagaimana
persepsi visual bekerja dalam konteks psikologis, di mana keseimbangan
dan dinamika visual mampu mengubah kondisi emosional individu.
Integrasi keempat teori ini membentuk fondasi bagi penciptaan
pengalaman visual yang bukan hanya estetis, tetapi juga terapeutik dan
reflektif.

Melalui kerangka konseptual tersebut, hubungan antara visual dan
psikologis dirumuskan melalui tiga lapisan pemaknaan yaitu; (1) Lapisan
Simbolik: Simbol visual menjadi representasi dari konflik dan transformasi
batin. Setiap objek dan ruang memiliki makna arketipal yang beragam. (2)
Lapisan Semiotik: Struktur tanda digunakan untuk mengatur hubungan
antara pengalaman nyata dan makna interpretatif. Setiap tanda visual
tidak berdiri sendiri, melainkan membentuk sistem relasional yang
memungkinkan individu menafsirkan kecemasan secara reflektif. (3)
Lapisan Estetis—Psikologis: Pengalaman estetika dimunculkan melalui
harmoni bentuk, warna, dan ritme visual yang mampu menimbulkan
emosi tertentu. Proses perubahan dari bentuk keras dan kontras menuju
lembut dan harmonis meniru mekanisme psikologis dari ketegangan
menuju ketenangan.

Secara konseptual, karya ini dirancang sebagai pengembangan model
terapi paparan berbasis visual yang tidak bergantung pada realitas
objektif, tetapi pada konstruksi metaforis yang menghadirkan cara
pandang bahwa kepekaan estetis dapat berkolaborasi dengan metodologi
psikologis untuk menghasilkan intervensi yang lebih humanistik. Melalui
gaya surealis yang terstruktur secara simbolik, karya ini mampu
menghadirkan pengalaman visual yang tidak hanya sebagai stimulasi
imajinasi, tetapi juga memberikan kemudahan akses bagi penderita GAD
dalam memetakan dinamika batin, mengidentifikasi dan mengenali
sumber kecemasan, serta merefleksikan dan mengelola pengalaman
emosionalnya dengan cara aman tanpa harus menghadapi pemicu nyata.

Reka Cipta dan Representasi Makna

Penciptaan video animasi sinematik 360° memerlukan rangkaian proses
kreatif yang memadukan kerangka artistik, psikologis, dan teknologi
dalam satu alur kerja terstruktur. Proses ini diawali dengan melakukan
riset untuk mengidentifikasi isu utama terkait fenomena kecemasan yang

12



Jejak Lama, Tafsir Anyar

meliputi; penyebab, gejala, dampak, hingga ke penatalaksanaan, sehingga
isu tersebut menjadi landasan konseptual yang kuat bagi pengembangan
karya. Selanjutnya, pengumpulan data melalui studi literatur mengenai
teori psikologi, konsep simbolik dan spiritual, serta kajian estetika visual,
yang diperkaya dengan wawancara bersama narasumber psikologi untuk
memastikan relevansi klinis dan akurasi ilmiah. Data yang terkumpul
kemudian dianalisis dengan cara mengintegrasikan sumber empiris,
teoritis, artistik, estetik, dan teknologi untuk merumuskan konsep utama
karya serta pesan simbolik yang akan disampaikan dalam animasi.

Setelah melalui proses riset, tahap berikutnya adalah ide penciptaan.
Gagasan penciptaan dikembangkan dan kemudian diproyeksikan ke
dalam model terapi yang diperlukan, khususnya perpaduan exposure
therapy dan animasi 3D, serta menyusun tahap terapeutik yang relevan
dan dapat disisipkan dalam kerangka CBT. Struktur karya diciptakan ke
dalam tiga seri yang memiliki fungsi berbeda. Ketiga seri karya ini
membentuk satu kesatuan naratif untuk merepresentasikan proses
terapeutik yang dimulai dari pengenalan terhadap sumber kecemasan,
penggambaran respons adaptif manusia, hingga pencapaian kondisi
tenang melalui relaksasi visual. Ide ini menjadi landasan konseptual dalam
pengembangan video animasi sinematik 360° sebagai media terapeutik
berbasis paparan:

1. Seri | — Paparan (Exposure): Menyajikan situasi simbolik dalam
bentuk metaforis sebagai representasi sumber kecemasan seperti
tekanan sosial, kekhawatiran eksistensial, dan ketakutan
terhadap masa depan. Seri ini merupakan bentuk paparan
bertahap terhadap objek dan situasi yang dianggap mengancam.
Konsep kecemasan menurut Sigmund Freud (1926) dalam
Inhibitions, Symptoms and Anxiety, memandang bahwa
kecemasan sebagai reaksi terhadap konflik antara dorongan
bawah sadar (id), tuntutan realitas (ego), dan nilai moral
(superego). Seri ini berfungsi untuk membuka lapisan bawah
sadar agar individu mampu mengenali sumber internal dari
kecemasannya.

2. Seri Il — Respons (Reaction): Menggambarkan pola reaksi dasar
terhadap kecemasan: flight, freeze, dan fight, sebagaimana
dijelaskan oleh Sheryll Brahnam dan L.C. Jain (2011) dalam teori

13



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Affective Computing and Intelligent Interaction. Gerak visual,
warna dinamis, dan ritme cepat menciptakan pengalaman
emosional yang intens, sekaligus mengajak individu mengenali
pola reaksi psikisnya sendiri.

3. Seri lll — Relaksasi (Recovery): Menyajikan lingkungan visual yang
menenangkan. Tahap ini didasarkan pada teori lan M. Evans
(2016) dalam Psychotherapy Guidebook: Relaxation Training,
yang menekankan pentingnya latihan relaksasi untuk
menurunkan respons fisiologis terhadap stres. Selain itu,
pendekatan ini diperkuat oleh teori mindfulness-based relaxation
dari Jon Kabat-Zinn (1990) dalam Full Catastrophe Living, yang
menekankan pentingnya kesadaran penuh (mindful awareness)
terhadap pengalaman saat ini sebagai cara untuk mengurangi
tekanan psikologis. Kombinasi kedua teori ini untuk menciptakan
visual yang menenangkan.

Tahap berikutnya merupakan implementasi karya. Tahap ini berfokus
pada proses pembuatan video yang terdiri dari tahap pra produksi,
produksi dan pasca produksi. Tahap pra produksi terdiri dari penentuan
nama video, alur cerita pada setiap seri video, script narasi voice over,
moodboard, storyboard, animatics, dan desain objek visual. Tahap
produksi lebih menekankan pada proses desain yang terdiri dari desain
identitas visual, desain 3D modeling terhadap pembentukan objek dan
situasi menggunakan software Blender. Sedangkan perwujudan animasi
360° menggunakan software Unity. Tahap modeling meliputi Modeling,
Sculpting, Texturing, Shading, dan Animation untuk menghasilkan model
gambar 3D. Setelah tuntas dalam penanganan visual, maka proses
berikutnya adalah penanganan audio, yang terdiri dari perekaman suara
narator, pembuatan musik latar dan efek suara. Hasil akhir di rendering
untuk menghasilkan output file video dengan format MP4. Tahap pasca
produksi adalah tahap untuk mengunggah file karya melalui platform
Youtube agar video dapat diakses oleh masyarakat maupun praktisi terapi
secara imersif 360° dengan menggunakan media VR headset. Setelah
karya terselesaikan, tahap terakhir dalam proses kreatif yaitu tahap untuk
merefleksikan karya. Tahap ini dilakukan untuk mengevaluasi makna
melalui pendekatan estetika formal, semiotika visual, dan estetika

14



Jejak Lama, Tafsir Anyar

psikologi, sehingga dicapai keseimbangan antara estetika visual dan
efektivitas terapeutik.

Proses reka cipta mampu menghasilkan temuan makna baru untuk
mempertemukan estetika visual dengan fungsi terapeutik, serta
menghasilkan pengalaman kreatif yang menantang, terutama dalam
menggabungkan pendekatan psikologi, estetika seni, dan teknologi
imersif. Tantangan dalam menerjemahkan konsep abstrak kecemasan ke
dalam bentuk visual, menentukan intensitas paparan yang aman, dan
membangun alur naratif 360° menjadi pembelajaran penting bagi
pengembangan media terapi digital. Pembelajaran ini membuka
kesadaran tentang perlunya kolaborasi lintas disiplin mulai dari tahap
konseptual hingga implementasi. Dengan demikian, hasil temuan ini
memberikan kontribusi penting bagi pengembangan terapi multimodal
yang lebih reflektif, estetis dan imersif agar mampu membantu penderita
GAD mencapai perubahan positif.

Dampak dan Implikasi

Secara teoritis, penciptaan karya video animasi sinematik 360° mampu
memperluas pemahaman dan memperkuat asumsi bahwa pemaknaan
simbolik dapat menjadi jembatan antara representasi visual dan
transformasi psikologis. Karya ini memberikan pemahaman yang luas
tentang bagaimana struktur naratif-simbolik, estetika surealis dan ruang
sinematik 360° dapat berfungsi sebagai media terapeutik. Dalam konteks
kecemasan umum, kehadiran karya video animasi 360° ini menunjukkan
potensinya untuk memperkuat model terapi konvensional, khususnya
CBT. Kehadiran karya ini juga dapat memperluas cara individu dalam
merefleksikan pola pikir maladaptif yang sering kali sulit dijelaskan secara
verbal. Karya ini juga dapat menjadi sebuah ruang untuk memfasilitasi
transisi dari kesadaran emosional menuju restrukturisasi kognitif, dimana
hal ini menjadi bagian penting dari CBT. Restrukturisasi kognitif bertujuan
untuk mengidentifikasi dan mengubah pikiran negatif menjadi positif,
rasional, dan seimbang. Secara teknologis, ruang imersif 360° pada karya
juga dapat meningkatkan efektivitas paparan simbolik melalui
keterlibatan sensorik yang lebih tinggi. Melalui platform imersif secara
online, karya ini menjadi media alternatif yang dapat diakses dan
digunakan secara mandiri maupun melalui pendampingan terapis, serta
memperkenalkan format intervensi digital yang mudah diakses bagi

15



Jejak Lama, Tafsir Anyar

masyarakat yang kesulitan memperoleh layanan psikologis secara
konvensional.

Secara keilmuan, karya ini berkontribusi dalam pengembangan kurikulum
seni berbasis riset, memperkaya praktik terapi berbasis teknologi di
lembaga kesehatan mental, serta mendorong kolaborasi lintas keilmuan
yaitu seni, teknologi, dan psikologi dalam lingkungan akademik maupun
profesional. Video animasi sinematik 360° juga memberikan kontribusi
bagi pengembangan penelitian dalam kerangka transdisipliner, yaitu
dengan menjembatani tiga bidang keilmuan diantaranya; Psikologi,
sebagai dasar konsep terapeutik, pemetaan emosi, dan landasan
exposure therapy. Seni dan Desain, sebagai medium ekspresi simbolik,
visualisasi metaforis, serta konstruksi ruang emosional. Teknologi
Multimedia, sebagai perangkat imersif untuk menghadirkan pengalaman
yang lebih hidup (embodied experience). Integrasi ketiganya
menghasilkan praktik pengetahuan baru yang tidak hanya kolaboratif,
tetapi menyatu dalam satu sistem kerja konseptual, sehingga
memperluas batasan intervensi kesehatan mental berbasis seni dan
teknologi.

Implikasi karya ini juga berpotensi memberikan inspirasi bagi generasi
berikutnya untuk mengembangkan karya imersif yang tidak hanya
memiliki nilai estetis, tetapi juga fungsi sosial dan terapeutik. Pengalaman
individu yang lebih hidup, mendalam, dan reflektif menjadikan karya ini
bukan sekadar hiburan, melainkan sebagai ruang pembelajaran
emosional yang dapat membentuk pemahaman baru tentang kesehatan
mental. Dengan menghadirkan pengalaman yang bersifat embodied,
karya ini mendorong audiens untuk mengalami, bukan hanya mengamati,
sehingga memperluas definisi seni dalam konteks intervensi psikologis.

Refleksi dan Keberlanjutan

Kecemasan adalah reaksi normal yang dialami setiap manusia saat
menghadapi tekanan dan ancaman. Namun, gangguan kecemasan umum
atau Generalized Anxiety Disorder (GAD) merupakan bentuk kecemasan
yang berlebihan, menetap, dan mengganggu aktivitas sehari-hari,
sehingga tergolong sebagai gangguan psikologis yang memerlukan
perhatian dan penanganan lebih dini agar tidak berkembang menjadi
masalah psikologis yang lebih serius dan memicu munculnya jenis

16



Jejak Lama, Tafsir Anyar

gangguan jiwa lain serta mempengaruhi kesehatan fisik. Peningkatan
prevalensi kecemasan serta keterbatasan model terapi konvensional
telah menjadi bahan perenungan dalam menciptakan model media terapi
paparan yang relevan bagi penderita GAD melalui pendekatan seni dan
teknologi.

Video animasi merupakan solusi yang relevan bagi pengembangan model
terapi di era saat ini. Melalui representasi visual simbolik dari dinamika
kecemasan umum, video ini tak sekadar berfungsi sebagai sarana terapi,
tetapi juga memberikan ruang refleksi bagi penderita GAD untuk
mengenali, mengalami, merasakan, dan memahami gejolak internalnya.
Sehingga mampu mengelola dan merekonstruksi emosionalnya secara
mendalam. Karya ini juga dapat memperkuat asumsi bahwa representasi
visual simbolik dalam karya video mampu mempercepat proses refleksi
internal dan memperkaya pengalaman belajar terkait kecemasan umum.
Hal tersebut memungkinkan bagi penderita GAD untuk melihat
kecemasan sebagai proses yang dapat diinterpretasi ulang, bukan sebagai
ancaman yang tak berwujud dan sulit untuk ditangani. Media ini juga
sebagai pembelajaran bahwa transformasi diri dapat dicapai melalui
pengenalan ulang terhadap simbol, narasi, dan pengalaman emosional
yang mereka jumpai.

Ke depan, karya ini membuka horizon bagi praktik dan penelitian
transdisipliner yang menggabungkan seni, psikologi, dan teknologi.
efektivitas video 360° memiliki potensi besar untuk mendorong
pengembangan riset lanjutan. Pendekatan artistik pada ranah terapi
digital dalam rangka pengembangan protokol paparan adaptif yang lebih
interaktif melalui platform imersif, termasuk integrasi biofeedback juga
dapat menjadi bagian dari agenda pengembangan penelitian selanjutnya.
Tantangan etis yang berhubungan dengan kenyamanan penggunaan,
sensitivitas visual, dan batas aman paparan, tetap perlu dipertimbangkan
demi pengembangan penciptaan seni. Namun potensi inovasi yang lahir
dari persinggungan antara estetika dan kesehatan mental menjadikan
karya video 360° sebagai langkah awal menuju lanskap terapi yang lebih
empatik, imajinatif, dan hidup. Dengan demikian, karya ini menegaskan
bahwa seni-teknologi tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi kreatif dan
sarana estetis, tetapi juga berkontribusi bagi pembaruan metode terapi
kesehatan mental di era digital.

17



Jejak Lama, Tafsir Anyar

DAFTAR PUSTAKA

American Psychiatric Association. (2022). Diagnostic and statistical
manual of mental disorders (5th ed., text rev.). APA Publishing.

Brahnam, S., & Jain, L. C. (2011). Advanced Computational Intelligence
Paradigms in Healthcare 6: Virtual Reality in Psychotherapy,
Rehabilitation, and Assessment. Springer.

Curtiss, J., & Andrews, L. (2021). Cognitive-behavioral treatments for
anxiety and stress disorders: A review. Behavior Therapy & Research.

Ernst, M., et al. (2024). Virtual reality—based exposure using 360°
immersive environments: Anxiety-evoking potential and usability
analysis. Journal of Anxiety Disorders.

Evans, |I. M. (2016). Psychotherapy Guidebook: Relaxation Training.
University of Waikato.

Freud, S. (1926). Inhibitions, Symptoms and Anxiety. The Hogarth Press.

lonescu, A., et al. (2021). 360° videos for immersive mental health
interventions: A systematic review. Journal of Technology in
Behavioral Science.

Kabat-Zinn, J. (1990). Full Catastrophe Living: Using the Wisdom of Your
Body and Mind to Face Stress, Pain, and lliness. Delta Publishing.

Parker, C. M., Celano, C. M., & Huffman, J. C. (2016). Anxiety disorders
and cardiovascular disease: Risks and mechanisms. Current Psychiatry
Reports.

Santomauro, D. F., et al. (2021). Global prevalence and burden of
depressive and anxiety disorders in 2020 due to the COVID-19
pandemic. The Lancet, 398(10312), 1700-1712.

Taquet, M., et al. (2021). Mental health outcomes following the COVID-
19 pandemic: Trends in depression and anxiety. The Lancet Psychiatry.

18



BAB 3 |
Kearifan Lokal Bugis
Dalam Karya
Mattang Mangganak Elong Lesung

Oleh:
Fardian

Pendahuluan

Perkembangan musik elektronik-eksperimental Indonesia pada abad ke-
21 menunjukkan pergeseran cara seniman memikirkan bunyi, medium,
dan konteks budaya. Di berbagai kota, praktik penciptaan musik kerap
bertumpu pada eksplorasi teknologi dan estetika avant-garde yang
berakar pada tradisi pemikiran Barat. Sementara itu, di sisi lain, terdapat
lanskap budaya agraris masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan yang
menyimpan kekayaan praktik bunyi, ritus, dan pengetahuan kosmologi
Sulapa Eppa dalam praktik Mappadendang yang selama ini sering berada
di pinggiran wacana musik kontemporer. Pertanyaan yang kemudian
muncul adalah bagaimana musik elektronik dapat bertemu dengan
kearifan lokal Bugis tanpa sekadar menjadikan tradisi sebagai ‘eksotisme’
estetis, dan bagaimana praktik agraris dapat dibaca ulang sebagai basis
penciptaan musik baru. Bab ini dibuka untuk menjawab pertanyaan-
pertanyaan tersebut, dengan menempatkan Metode Sulapa Eppa sebagai
salah satu pintu masuk untuk memahami pertemuan antara tradisi, bunyi,
dan teknologi dalam konteks karya musik elektronik Mattang Manganak
Elong Lesung.

Secara akademik, pembahasan mengenai karya musik elektronik Mattang
Manganak Elong Lesung penting karena memperlihatkan adanya
kesenjangan sekaligus peluang dalam kajian musik dan penciptaan seni
(musik) di Indonesia. Banyak telaah tentang musik elektronik dan
eksperimental masih berfokus pada perkembangan perangkat, teknik
komposisi, dan estetika bunyi yang lahir dari sejarah musik musik Barat,
sementara penciptaan seni berbasis kearifan lokal sering kali ditempatkan

19



Jejak Lama, Tafsir Anyar

sebagai ilustrasi atau ornamentasi terhadap kerangka yang sudah mapan.
Melalui penciptaan Mattang Manganak Elong Lesung, tradisi agraris
Bugis dihadirkan sebagai objek garap, serta dasar epistemologis bagi
lahirnya sebuah metode penciptaan musik: Metode Sulapa Eppa dan
pendekatan agri-elektro musik Bugis. Dengan demikian, proyek
penciptaan ini menawarkan model riset berbasis praktik (arts-based
research) yang memperkaya ilmu seni, etnomusikologi, serta studi
interdisipliner yang menghubungkan musik, budaya, dan teknologi audio.
Pada saat yang sama, secara sosial-kultural, pembahasan ini menanggapi
perubahan pola hidup dari masyarakat agraris menuju kehidupan urban
dan industri, yang turut menggeser fungsi tradisi seperti Mappadendang
dari ruang ritus menuju ruang seni pertunjukan, festival, atau bentuk
komodifikasi.

Sumber Inspirasi

Karya Mattang-Manganak Elong Lesung berangkat dari Tradisi
Mappadendang, salah satu praktik agraris yang penting dalam kehidupan
masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan. Mappadendang umumnya
dilakukan setelah panen padi, ketika gabah telah disimpan dan komunitas
merayakan keberhasilan panen. Dalam praktik ini, beberapa orang, sering
kali perempuan berkumpul di sekitar lesung kayu dan menumbuk padi
secara ritmis dengan alu. Permainan lesung menghasilkan pola-pola bunyi
yang teratur, membentuk semacam irama yang menyertai aktivitas
pascapanen. Pola irama ini tidak berdiri sendiri, melainkan terkait dengan
gerak tubuh para penumbuk, koordinasi antar pelaku, serta suasana
ruang tempat Mappadendang berlangsung. Bunyi lesung menjadi bagian
dari sistem makna yang lebih luas: tumbukan bergantian, pola imitasi dan
respons, serta variasi intensitas mencerminkan nilai kolektivitas,
keteraturan, dan rasa syukur yang dijaga dalam komunitas agraris. Ruang
bunyi Mappadendang bersifat terbuka; suara lesung menyebar ke
lingkungan sekitar, memanggil tetangga dan kerabat untuk turut terlibat
atau menyaksikan, sekaligus menandai bahwa panen telah usai dan padi
telah aman tersimpan. Dimensi ini menjadi dasar memahami bunyi
agraris bukan hanya sebagai objek rekaman, tetapi sebagai jejak relasi
sosial dan spiritual. Kosmologi Sulapa Eppa melengkapi pemahaman
tersebut dengan menyediakan kerangka empat sisi yang mengatur cara
masyarakat Bugis memandang dunia. Sulapa Eppa, yang secara harfiah

20



Jejak Lama, Tafsir Anyar

berarti “empat sudut” atau “empat sisi”, merujuk pada pandangan bahwa
tatanan kehidupan tersusun atas empat unsur atau dimensi yang saling
berkaitan dan hanya mencapai harmoni ketika keempatnya seimbang
dalam konteks penciptaan musik.

Sulapa Eppa ditafsirkan sebagai kerangka yang menghubungkan
sedikitnya empat dimensi pokok: bunyi, tubuh, ruang, dan kosmologi.
Bunyi mengacu pada material sonik yang diolah, baik bunyi lesung, suara
lingkungan, maupun bunyi elektronik hasil pemrosesan; tubuh mencakup
gestur, teknik permainan, dan pengalaman fisik pelaku Mappadendang
serta performer dalam karya; ruang merujuk pada lokasi peristiwa bunyi,
dari ruang konser; sementara kosmologi mengacu pada jaringan makna
yang mengikat praktik bunyi dengan keyakinan, mitos, dan struktur nilai
masyarakat Bugis. Dengan menjadikan Sulapa Eppa sebagai kerangka
konseptual, penciptaan musik elektronik diupayakan tidak melepaskan
bunyi dari tubuh, ruang, dan kosmologi yang melahirkannya. Dalam
mengolah Mappadendang dan kosmologi Sulapa Eppa menjadi karya
musik elektronik, tulisan ini menggunakan konsep musik eksperimental
sebagai cara kerja proses penciptaan. Musik eksperimental dipahami
sebagai praktik yang membuka ruang bagi ketidakpastian, prosedur
nonkonvensional, dan integrasi bunyi sehari-hari ke dalam struktur karya.
Cara pandang ini bersinggungan dengan berbagai rujukan yang
menempatkan teknologi elektronik, komputer, dan praktik live processing
sebagai medium utama, sekaligus sejalan dengan jejak komposer musik
eksperimental Indonesia. Dalam kerangka ini, tindakan membaca ulang
(reinterpretasi), mengambil dan mengolah bunyi tradisi (apropriasi),
menyusun kembali lanskap bunyi agraris (rekonstruksi), serta
memanfaatkan prinsip remix culture diposisikan sebagai logika kerja
utama. Rekaman lesung, diperlakukan sebagai benih bunyi yang dapat di-
loop, di-time-stretch, difilter, dipotong, dan disusun ulang bersama bunyi
sintetis, sehingga tradisi Mappadendang bergerak dari praktik ritus
menuju ruang pertunjukan musik elektronik tanpa melepaskan jejak
hubungan dengan nilai-nilai  pengetahuan  komunitas yang
melahirkannya.

21



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Konsep Sulapa Eppa: Dari Pengetahuan Kosmologi ke
Metode Penciptaan Musik

Sulapa Eppa berasal dari kata Sulapa, yang memiliki arti kata Sisi,
sedangkan Eppa berarti empat. Gabungan kata tersebut menghasilkan
arti kata ‘empat sisi’. Masyarakat Bugis sering menggunakan istilah Sulapa
Eppa sebagai pengetahuan kosmologis, sebagai cara pandang melihat
kehidupan dari berbagai arah (empat sisi). Menurut pengetahuan
masyarakat Bugis, konsep ini membagi segala sesuatu menjadi empat
dimensi yang mencakup: empat arah mata angin (utara, selatan, timur,
dan barat), empat arah yang dapat dihadapi (belakang, depan, kiri, dan
kanan), empat ruang dunia gaib (anja, liu, embong toja, dan peretiwi),
empat unsur alam (tanah, angin, air, dan api), serta empat warna dasar
(merah, putih, kuning, dan hitam). Prinsip Sulapa Eppa sering kali dapat
dihubungkan sebagai suatu kebenaran ilmu pengetahuan berbasis
kearifan lokal Bugis.

Sulapa Eppa (Empat bagian) juga digambarkan sebagai ‘rumah’ dan
bangun ruang, memiliki aspek elemem bangun, hal ini dapat dilihat secara
sebagai penggunaan elemen dasar musik, seperti: nada, ritme, timbre,
dan dinamika, serta elaborasi elemen musik dengan instrumen tradisional
Sulawesi Selatan, seperti kacaping, menggunakan teknologi musik
elektronik. Instrumen tradisional direkam dan diproses secara elektronik
menggunakan perangkat lunak seperti Ableton Live, menciptakan timbre
baru yang unik. Teknik spektralis digunakan untuk menganalisis dan
memanipulasi spektrum bunyi instrumen lesung, sehingga menghasilkan
tekstur suara yang kaya. Sebagai contoh, bunyi pukulan lesung yang
direkam diproses untuk menciptakan efek granular, di mana elemen-
elemen ritmis diperluas menjadi massa bunyi (kemungkinan partikel
terkecil ritmis). Teknik ini tidak hanya memperluas dimensi bunyi tetapi
juga menghubungkan elemen Mappadendang dengan pendekatan
eksperimental.

22



Jejak Lama, Tafsir Anyar

North T~

Center (Posi)

Water \\

Left Front N

PERETIWI BURIKLIUK

Nada
<
>/
Nada
&
& \
\
: Nada \
o —
% o
=3
i
£§s

West East L o
BOTTILANGI ALEKAWA . | tenoan)
- bl
S, z ~s
. ~rg N 7
Wind ~¥ ~_ 6“"& ?,;;&qu
Right ~ //‘M,»&
e
L
e

South

Gambar 1. Logika Sulapa Eppa Sebagai dimensi (ruang spasial) musik-bunyi.
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025

Pemahaman Sulappa Eppa sebagai cara melihat bentuk musik ini juga
menghasilkan konseptualisasi ruang waktu musikal. Arti dari sulapa eppa
sebagai empat sisi sendiri dapat diinterpretasikan sebagai ruang tiga
dimensi, yang dapat memperkaya konsep ruang waktu musik (gambar 1)
Pandangan dua dimensi musikal, karya Mattang Manganak Elong Lesung
memiliki arah horizontal dan vertikal. Secara horizon menunjukkan
pergerakan waktu, konsep ritmis, dan aksentuasi gerak bunyi, yang
mewakili aspek temporal musik, baik itu gerakan cepat atau lambat.
Secara vertikal menunjukkan gerak dinamis naik-turun, dan tinggi-rendah
bunyi. Sedangkan sulapa eppa diaktualisasi menjadi tiga dimensi
menghasilkan perluasan kedalaman bunyi, yang mana titik tengah dapat
menghasilkan perspektif baru, yaitu kedalaman persepsi pendengaran
antara depan-belakang, samping kiri-kanan menggunakan manipulasi
suara. Pengetahuan ini mirip dengan istilah yang dikenal ruang spasial,
yang nantinya diterapkan pada tata pementasan. Sehingga, bentuk musik
tidak dilihat dari segi komposisi, melainkan aplikasinya dalam
pementasan untuk mengatur ruang spasial, yang memberikan
pengalaman pendengaran berbeda.

23



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Tahapan Penciptaan Karya Mattang-Manganak Elong
Lesung

Gambar 2. Kerangka Alur Penciptaan Karya Musik Mattang-Manganak Elong Lesung
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025

Penciptaan karya dilakukan berdasar kerangka cipta yang meliputi
penetapan lokasi penciptaan, pembangunan proses cipta, penjelasan
media dan medium karya, perancangan diseminasi, serta formulasi model
penciptaan, di mana kreativitas musik berbasis kearifan lokal Bugis secara
integral mengarahkan langkah-langkah pencipta dalam memanfaatkan
pengetahuan lokal masyarakat Bugis untuk mewujudkan karya musik
Elong Lesung. Kerangka ini melahirkan metodologi yang diyakini sebagai
proses kreatif, yang diberi landasan istilah-istilah bahasa lokal, terutama
konsep Mattang—Manganak sebagai keyakinan utama pencipta: sebuah
cara kerja “tanam—-tumbuh” dalam menciptakan musik. Diambil dari
istilah lisan masyarakat Bugis-Tolotang di Sidenreng Rappang (Amir
Mejan, wawancara 2023), Mattang—Manganak awalnya digunakan untuk
menyebut peran laki-laki dan perempuan dalam permainan lesung
Mappadendang, laki-laki memainkan irama Mattang, “irama menanam”
yang dinamis merepresentasikan kerja keras, sementara perempuan
memainkan irama Manganak, “irama memanen” yang cenderung statis
dan berulang, sesuai peran mereka dalam mengolah hasil panen. Meski
belum ditemukan sumber tertulis, Mattang—Manganak ditafsirkan
sebagai proses mencapai hasil akhir dari menanam hingga memanen,
yang kemudian direpresentasikan sebagai cara kerja proses penciptaan
musik dari awal hingga akhir dalam lima tahapan besar: (1) Mabbajang
(Imajinasi), (2) Makkaja (Menjelajah/Eksplorasi), (3) Maddacang
(Merancang Konsep), (4) Mebbuk (Menggarap/Implementasi Konsep),
dan (5) Mappatuju (Mempresentasikan).

24



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Mabbajang (= Imajinasi), menjadi kekuatan dasar yang memicu kehendak
awal untuk menciptakan musik Elong Lesung. Proses imajinasi berupa
tindakan membayangkan sebuah objek (sumber inspirasi), dalam istilah
bahasa Bugis disebut laku Mabbajang (khayal, membayangkan sesuatu).
Menurut pendapat Andi Oddang (Wawancara, 2024), Mabbajang dapat
diartikan sebagai kekuatan spiritual yang mengilhami seseorang untuk
melakukan kegiatan. Terdapat semacam sistem kepercayaan terhadap
dunia bayangan atau dunia imajiner (dalam istilah Bugis disebut Wajo-
Wajo) yang menyebabkan ritual dilaksanakan sebagai penghubung antara
dunia riil dan dunia imajiner di dalam tradisi Mappadendang. Misalnya,
Sangiang Serri (Dewi Padi) sebagai perwakilan dunia imajiner yang
membawa kesuburan pangan. Banyak masyarakat yang menganggap
tumbuhan padi itu adalah manifestasi Sangiang Serri. Imajinasi dalam
konteks karya Elong Lesung muncul melalui berbagai rangsangan
peristiwa yang pernah dialami sebagai pengalaman empiris pencipta.
Misalnya, karya musik Elong Lesung dilatarbelakangi dari pengalaman
pencipta terhadap budaya padi masyarakat Bugis, dan pengalaman
menyaksikan ritual Mappadendang vyang akhirnya memunculkan
keinginan menciptakan musik. Pencipta membayangkan aspek-aspek
garap yang bersumber dari Mappadendang berupa ritme permainan
lesung dan tekstur melodi vokal Massureq untuk diaktualisasi ke dalam
penciptaan musik Elong Lesung. Proses ini dinamai sebagai imajinasi
musikal, mentransfer ide menjadi wujud fisik bunyi. Tahapan proses
imajinasi musikal pertama adalah membayangkan wujud musik, dapat
dimulai dari mengimajinasikan wujud melodi, mengimajinasikan ritme
atau gerakan nada, timbre, karakteristik bunyi, atau warna suara. Setelah
mengimajinasikan materi musikal tersebut kemudian mencatat dalam
bentuk notasi atau rekaman audio. Di lain kondisi, imajinasi tidak dapat
muncul serta-merta dengan merenung, namun munculnya daya imajinatif
mesti didorong dengan melakukan berbagai praktik langsung pada alat-
alat musik sebagai dorongan inspirasi. Misalnya, ide musikal akan muncul
setelah memainkan Lesung atau mendengarkan permainan Lesung.

Makkaja (=Menjelajah: Eksplorasi), diartikulasikan sebagai tahapan
menjelajahi sumber inspirasi, dalam arti lain dapat disebut eksplorasi.
Dalam bahasa Bugis sendiri, tidak ada istilah yang secara langsung
menunjukkan kata ‘eksplorasi’, namun dapat merujuk pada sinonim
kata ‘'menjelajah’. Fase ‘penjelajahan’ bertujuan untuk mematangkan
gagasan atau konsep dengan cara melakukan pembacaan terhadap

25



Jejak Lama, Tafsir Anyar

sumber- sumber literatur yang relevan atau melakukan observasi aktivitas
kehidupan yang kiranya bisa akan dijadikan bahan garapan. Hakikat seni
adalah suatu aktivitas penjelajahan, eksplorasi dengan visi yang tidak
semata rasional, dalam rangka menciptakan bentuk-bentuk simbolis yang
menyenangkan sehingga mampu menyegarkan spirit, rohani, atau jiwa
manusia, karena menyajikan kebulatan mikrokosmos sebagai cermin
makrokosmos (Sunarto, 2013 : 25). Dalam konteks penciptaan musik,
setiap temuan bunyi dalam suatu eksplorasi adalah ekspresi atas
pencarian itu sendiri. Mabbaca berada di atas yang dianalogikan sebagai
aktivitas kepala (ulu) manusia, yaitu melibatkan kemampuan berpikir.

Maddacang, adalah istilah yang memiliki arti ‘merancang’. Pencipta
mengartikulasikan sebagai tahapan merancang sebuah konsep. Tahapan
ini adalah bagian yang sangat menentukan aspek komposisi musik, seperti
memperkirakan aspek: melodi, ritme, harmoni, timbre, dan bentuk musik.
Pencipta mulai membuat sebuah rancangan yang menyangkut berbagai
aspek, terutama menyangkut masalah-masalah artistik maupun teknis.
Beberapa hal penting yang dilakukan adalah merancang bentuk,
menentukan konsep-konsep estetik, merancang pola garap pola
penyajian (Arsana, 2022 : 131). Konsep adalah rancang bangun struktur
batin artistik, wujud konsep berupa gagasan atau realitas batin seniman
pencipta yang kurang lebih berkenaan dengan (1) makna artistik. Dalam
konteks makna, realitas artistik memiliki kaitan intrinsik tanda dengan
makna. Oleh karena itu, pencipta selalu menuangkan makna artistik di
balik karyanya. Rancangan struktur batin juga berkenaan dengan (2) rasa
atau feeling, yaitu sikap pencipta terhadap realitas artistik dan makna
karyanya. Hakikat konsep adalah gagasan abstrak, definisi atau formulasi
ide untuk dimanifestasikan ke dalam bentuk karya. Di samping gagasan
abstrak, konsep adalah definisi atau formulasi ide untuk dimanifestasikan
ke dalam bentuk karya.

Mebbuk, dalam istilah Bugis berarti ‘membuat’, diartikulasikan sebagai
tahapan implementasi konsep garapan yang telah dirancang sebelumnya.
Pencipta melakukan proses produksi karya, latihan, dan revisi karya.
Pencipta terlebih dahulu melakukan produksi kerja studio, dibantu
dengan peralatan komputer, untuk bantu mencatat dan menulis ide
musikal. Implementasi konseptual berikutnya menghasilkan objek
tampak (terdengar), atau dalam kata lain bentuk musik, Implementasi

26



Jejak Lama, Tafsir Anyar

berupa perwujudan bunyi musikal yang telah dirancang sebelumnya pada
tahap konsep. Pencipta melakukan semacam pemilihan bahan, mengatur
penempatan timbre, dan implementasi teknik pada alat musik yang
digunakan. Hasil implementasi konsep dapat dilihat berdasarkan jalinan
setiap struktur musik, yang diatur berdasarkan empat bentuk
eksperimental. Bentuk Pertama, eksperimen Nada. Kedua, eksperimen
irama. Ketiga, eksperimen artikulasi (teknik) dan timbre. Keempat,
eksperimen dinamika.

Mappatuju, dalam istilah Bugis berarti “menampilkan atau
mempresentasikan”, pencipta menginterpretasikan sebagai proses
merealisasikan hasil dari proses garapan sebelumnya. Sebuah hasil
ciptaan berupa “benda seni/karya seni” (musik) pada hakikatnya
diciptakan oleh senimannya dan dipresentasikan ke publik seninya
(masyarakat) (Sumarjo, 2000: 35). Tahapan ini dapat berupa penyajian
atau menampilkan hasil penciptaan karya, dipresentasikan kepada
penonton. Jalinan terakhir adalah antara hasil akhir karya dan spektator
(penonton umum). Karya Mattang Manganak Elong lesung nantinya akan
dipentaskan di Bentara Budaya Bali. Penyajian karya akan
mempertimbangkan kembali tata penyajian, media, dan perangkat
dukung lainnya. Sebanyak 15 pemain akan terlibat dalam pertunjukkan
ini. Konsep penempatan pemain akan diatur setengah melingkar, pemain
lesung menjadi sentral, yang menempati posisi di tengah. Ruang
panggung terbuka akan digunakan sebagai ruang pertunjukkan, dan
didukung perangkat sound sistem, dengan amplifikasi yang minim, karena
pencipta ingin memberikan pengalaman akustik berbeda di area terbuka.
Tata cahaya akan diatur menggunakan empat warna lampu, merah, putih,
kuning, hitam (gelap). Pemilihan warna itu merepresentasikan simbol
warna Sulappa Eppa. Terakhir, pemain akan menggunakan kostum
bernuansa adat Bugis, tema warna hitam, menggunakan kain sarung
motif kotak sebagai representasi bentuk Sulapa Eppa.

Teknik Komposisi Musik

a. Uni-Uni (Susunan Nada)

Uni-uni secara harfiah berarti bunyi, namun kata ‘bunyi’ dimaksud sebagai

konsep pengolahan komponen nada, interval (perbedaan antara nada

yang dibunyikan bersamaan), durasi (panjang-pendek bunyi),

register/jangkauan (lompatan bunyi yang jauh atau berdekatan) , kontur

(gerakan melodi secara naik, turun atau tetap datar). Pencipta merancang
27



Jejak Lama, Tafsir Anyar

struktur garis melodi menggunakan sebuah metode yang diberi nama
“Uni Galigo”, metode ini diambil dari nama sastra “La Galigo” itu sendiri,
yang menginspirasi konsep komposisi adalah ciri khas sajak La Galigo
yang konsisten menggunakan matra 5 dalam setiap suku kata, seperti
judul | La Galigo bila dipenggal berdasarkan matra suku kata menjadi I-La-
Ga-li-go (5). Contoh lain misalnya pada kutipan naskahnya:

Inappa mpunga (5) / mawajiq mua (5) / Ié tikkagé (4) / ri Boting
Langiq, (5)

napappagq baja (5) / ri Senrijawa, (5) /

pajaneng ompogq (5) / walinonoé (5) / ri Rualletté, (5) /
natokkong ronnang (5) / To Palanroé (5)

Berdasarkan kutipan sajak di atas, angka lima sangat berguna untuk
diterapkan sebagai rancangan melodi yang dapat diaplikasikan untuk
menentukan urutan nada dalam ukuran interval (tabel 3 & 4), durasi,
bahkan struktur proposisi musik.

Angka lima sangat melekat sebagai konsep dalam menyusun gerak musik
secara horizontal (durasi, gerak cepat-lambat bunyi, panjang pendek
bunyi) dan gerak vertikal (naik-turun nada, tinggi-rendah bunyi),
diterapkan dalam metode pengembangan melodi. Berdasarkan referensi
lainnya, angka lima juga merupakan simbol kesempurnaan dalam
kehidupan masyarakat Bugis, sebagaimana (Halilintar Lathief) (2010)
menyebutkan bahwa angka 5 merepresentasikan dimensi kosmologi
seperti petunjuk arah: tengah, utara, selatan, timur, dan barat. Warna:
hitam, kuning, putih, merah, dan abu. Elemen: tanah, air, udara, api, dan
besi. Alam semesta: Peretiwi, Burikliuk, Embongtoja, Anja, dan Posi.
Klasifikasi  tersebut juga berlaku dalam  arsitektur  Bugis,
merepresentasikan kosmologi Bugis dari empat bagian alam semesta
yang tidak terpisahkan. Rakkeang menunjukkan dunia para dewa langit
yang disebut botting langi, diwakili oleh putih, warna kekudusan. Ale bola
juga disebut alekawa, yang berarti permukaan dunia surgawi, dipenuhi
dengan semua jenis makhluk hidup dengan semua perjuangan mereka.
Ale berarti tubuh, sedangkan kawa berarti apa yang bisa dicapai, terkait
dengan merah atau api. Tingkat di bawah rumah adalah simbol dunia
bawah tanah atau peretiwi, simbol keabadian dan karakteristik kesabaran

28



Jejak Lama, Tafsir Anyar

manusia, diwakili oleh warna hitam. Posig bola, yang menghubungkan
tiga tingkat rumah dan berada di tengahnya, dianggap sebagai uriliu,
rumah para dewa bawah laut, yang terkait dengan warna kuning. Ini juga
berfungsi sebagai elemen pemersatu dan simbol kesuburan dan dengan
demikian ditetapkan sebagai pusat ritual keluarga inti. Dari tahap awal
pembangunan rumabh, ritual khusus dilakukan untuk tiang pusat ini.

b. Sengge (Ritme)

Istilah Sengge berarti ‘pola gerak’, sama halnya dalam bahasa seni pada
umumnya atau dalam istilah musik yang mirip dengan istilah ‘ritme’.
Konsep ini bertujuan untuk mengisi atau mencapai durasi (waktu) musik
yang ditentukan setiap bagian karya, komponen sengge berhubungan
dengan gerakan elemen tempo (kecepatan), aksen, dan pola irama.
Teknik pengolahan ritme disebut sebagai Wettu Balik, yang berarti ‘waktu
berubah-ubah’. Istilah ini memiliki kemiripan dengan konsep ‘perubahan
sukat’ atau dalam istilah musik asing disebut “Rhythm Change” atau
“Metter Change”, istilah ini sama-sama memiliki maksud perubahan
waktu musik. Artinya, berdasarkan konsep ini, pencipta tidak berpatokan
pada konsep sukat (tanda waktu) pada umumnya, terkadang sukat
diperlukan sebagai acuan pertama, namun implementasinya tidak
sepenuhnya mengikuti.

# - - - -

NN NN

i - - - - R e T

Gambar 3. Tema Tumbuk Lesung B (birama 37 — 42).
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025

Untuk mengolah komponen tersebut, pencipta membagi menjadi 2 cara
pengolahan ritme: pertama, pencipta menyebut konsep ritme intuitif-
respons. Sesuai dengan namanya intuitif dan merespons, pendekatan ini
pada dasarnya seperti ritme yang tidak ditentukan, pemain sendiri yang
akan menentukan ritme permainannya sesuai intuisi mereka. Misalnya,
pada bagian pembacaan Sureq Galigo, partitur hanya sebagai instruksi
batasan nada dan syair yang harus dinyanyikan. Selanjutnya para
29



Jejak Lama, Tafsir Anyar

pengiring akan merespons permainan ritme apa pun sesuai intuisi mereka
untuk mengiringi setiap frasa pembacaan Sureq. Kedua, metode ritme
konstruktif, adalah pendekatan pengolahan ritme berdasarkan
perhitungan pasti, namun umumnya juga terdapat polritme (ketukan
yang berbeda antara pemain musik satu dengan lainnya). Konsep
pengolahan ritme semacam ini terinspirasi dari angka. Misalnya dimulai
dari angka 5, akan menghasilkan kombinasi [5/4, 4/4, 3/4, 2/4, 1/4.]
artinya birama ke-1 jumlah aksen sukatnya 5, birama ke-2 memiliki jumlah
aksen sukat 4, birama ke-3 memiliki jumlah aksen 3, dan seterusnya (lihat
gambar 3).

Prinsip ritme pada saat menyanyikan teks Sureq berbeda dengan pemusik
lainnya. Ritme ditentukan berdasarkan jumlah metrum sejumlah 5 suku
kata, setiap 5 suku kata sama dengan motif, yang ditandai simbol (/). Hasil
dari pendekatan ini terkadang membuat penggalan kalimat terpotong,
namun penekanannya adalah menunjukkan metrum Sureq Galigo yang
konsisten 5 suku kata (lihat Tabel 1).

Kode Syair

Bait

A Inappa mpunga / mawajiq mua / 1 tikkaqé / ri Boting
Langiq, /

napappagq baja / ri Senrijawa,/
pajaneng ompoq / walinonoé / ri Rualletté,/
natokkong ronnang / To Palanroé /
B Riulilingeng / ulampu kati /
wéro rakkileq / limpengié ngngi /
rilodungiang / calaq goari / guttuq nalalo /
lalo saliweng / massalimperrang / sampugq riappiq /
warani wéro / ileq rinaga /

Tabel 1. Larik A - B La Galigo

Sumber: dokumentasi Fardian, 2025

Bentuk  ritme  kebanyakan pola-pola  pengulangan, namun
pengembangannya menjadi kompleks bergantung pada tekstur musikal.
Melodi akan cenderung menggunakan nada-nada yang terbatas, misalnya
menggunakan konsep seri 5-nada. Dari nada-nada tersebut dapat diolah
berdasarkan interpretasi pemain berdasarkan nilai ketukan nada,

30



Jejak Lama, Tafsir Anyar

panjang-pendek nada yang dapat menghasilkan sebuah pengembangan.
Angka lima juga menentukan struktur temporalitas musik, terdapat satu
bagian musik yang terbagi menjadi lima bagian berdasarkan konsep 5-
waktu  kepercayaan orang Bugis (Ele=Pagi;  Abueng=Siang;
Tengngaesso=tengah hari; Loro=tengah sore; Assara=Sore), biasanya lima
waktu ini juga berhubungan dengan waktu ibadah.

c. Sikanangeng (Harmoni)

Sikanangeng biasanya tidak digunakan dalam istilah musik, namun
artinya adalah ‘hubungan yang saling terkait’. Arti kata itu mirip dengan
sebuah konsep ‘harmoni’ dalam konteks musik. komposisi Elong Lesung
kebanyakan terbentuk berdasarkan jalinan garis melodi kontrapung
maupun kanon. Cara pengolahan harmoni disebut sebagai Asseajingeng
Uni Ase (jalinan bunyi atas) dan Asseajingeng Uni Awah (Jalinan Bunyi
bawah. Ini adalah cara yang mengatur jalinan antara frekuensi tinggi
(atas) dengan jalinan Frekuensi (bawah). Metode ini biasanya disebut
Non-Tonal Konstruktif, istilah non-tonal sebenarnya berarti bukan urutan
nada konvensional dalam skala 12-nada yang dapat menghasilkan
kombinasi nada yang disebut urutan mayor, minor, harmonik minor,
whole-tone. dan sebagainya. Pencipta mencoba keluar dari konsep
tersebut, meskipun hasilnya akan memiliki kemiripan untuk beberapa
nada. Konstruktif, dimaksud adalah mengacu pada metode “Uni Galigo”
(Melodi yang dijadikan acuan), sehingga jalinan frekuensi atas maupun
bawah akan mengikuti jarak lima nada.

Cara ini seperti yang disebutkan Margaret Lucky Wilkins, untuk
menghasilkan kemungkinan-kemungkinan warna baru vyang tidak
terbatas, menurutnya:

metode Non-Tonal Harmony: Intuitive or Constructed bisa
mendapatkan beberapa akor yang menarik secara intuitif, cukup
dengan meletakkan tangan kita di atas keyboard dan “menemukan”
beberapa harmoni. Dengan menggunakan telinga kita, kita dapat
memutuskan apakah gabungan nada tertentu memuaskan untuk
tujuan kita atau tidak. Efek harmoni dapat diubah dengan mengubah
satu atau beberapa nada pada akor. Metode ini dapat menghasilkan
beberapa hasil menarik yang mungkin tidak akan ditemukan dengan
cara lain (2006: 73).

31



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Melalui cara tersebut, ada dua pendekatan pencipta dalam memutuskan
sebuah harmoni yang dikonstruksi melalui metode | La Galigo. Pertama,
menggunakan metode matriks 5-nada yang diurut berdasarkan jarak
interval 5. Misalnya dimulai dari nada C, akan menghasilkan urutan nada
C-F-Bb-Eb-Ab. Kedua, menentukan urutan nada berdasarkan jumlah
segmen matra (lihat tabel 2).

Bait Syair
A Inappa mpunga / mawajiq mua / |1é tikkagé / ri Boting
Langia, / (4)

napappadq baja / ri Senrijawa,/ (2)
pajaneng ompoq / walinonoé / ri Rualletté,/ (3)
natokkong ronnang / To Palanroé / (2)
B Riulilingeng / ulampu kati / (2)
weéro rakkileq / limpengié ngngi / (2)
rilodungiang / calaq goari / guttug nalalo / (3)
lalo saliweng / massalimperrang / sampug riappiq / (3)
warani wéro / ileq rinaga / (2)
Tabel 2. Jumlah matra syair La Galigo
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025

Setiap baris memiliki jumlah segmen yang berbeda. Diberi angka yang
menandakan jumlahnya. Angka-angka tersebut kemudian menjadi
referensi pencipta untuk menentukan urutan nada, sehingga setiap bait
akan memiliki kombinasi nada yang berbeda-beda (lihat tabel 3 dan 4).

32



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Bait 1
G C D# E F#
Fit G C D# E
E Fit G C D#
D# E Fit G C
C D# E F# G
Tabel 3. Metrik nada berdasarkan bait 1
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025
Bait 2
G C ci D E F
F# G C c D E
E Fi G C c D
D E Fit G C c
ci D E Fi G C
C c D E F# G

Tabel 4. Metrik nada berdasarkan bait 1
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025

d. Ruppangeng (Warna Suara)

Rupangngeng berarti “rupa”, atau memiliki kesamaan dengan istilah
“warna”. Konsep warna dalam musik biasanya disebut “Timbre”, adalah
warna suara yang bersumber dari instrumentasi yang digunakan pada
karya Elong Lesung. Umumnya timbre bisa dicapai dari bagaimana alat
musik tersebut dimainkan, atau dibunyikan sesuai teknik-teknik tertentu.
Bentuk timbre yang dihasilkan dapat dikategorikan sebagai timbre yang
bersumber dari instrumen konvensional (tradisional), dan timbre yang
dihasilkan dari pemrosesan komputer (elektronik sintesis).

Pencipta mengelompokkan timbre yang dihasilkan dari instrumen lesung
menjadi lima karakteristik. Beberapa teknik yang digunakan adalah:
memukul bagian tengah sisi luar, memukul bagian tengah sisi dalam,

33




Jejak Lama, Tafsir Anyar

memukul bagian ujung sisi kiri-kanan, menggesek bagian tengah sisi luar-
dalam. Bagian tengah lesung memiliki ruang kosong, sehingga dapat
menghasilkan suara yang lebih bulat/dalam/rendah. Bagian ini biasanya
menghasilkan produksi intensitas suara yang lebih keras dibandingkan sisi
bagian yang lainnya. Teknik memukul bagian tengah sisi luar
menghasilkan timbre yang sedikit lebih tajam, sedangkan memukul
bagian tengah sisi dalam menghasilkan pengurangan suara tajam pada
kayu. Menggesek (teknik kesok) bagian tengah menghasilkan bunyi yang
panjang yang dipertahankan (=sustain), teknik ini diperlukan karena
karakteristik durasi bunyi lesung memiliki rilis (=realease, sebuah
parameter berakhir sisa suara setelah dipukul) yang sangat pendek.
Bagian ujung lesung memiliki tingkat kepadatan yang lebih tebal
dibandingkan bagian tengah, sehingga menghasilkan produksi intensitas
suara yang lebih tipis dibandingkan bagian tengah. Timbre yang dihasilkan
memiliki karakteristik yang sangat tajam/tinggi, serta rilis yang dihasilkan
jauh lebih pendek dibandingkan bagian tengah.

Timbre yang dihasilkan pada instrumen senar dawai (String) cenderung
menggunakan teknik konvensional. Penggarap tidak banyak mengolah
timbre untuk instrumentasi ini karena peran string sebagai tekstur
tambahan, dan permainan string sebisa mungkin meniru karakteristik
lesung, yang cenderung memiliki durasi bunyi yang sangat pendek. Dalam
konteks tersebut, permainan string lebih banyak memanfaatkan artikulasi
durasi pendek (Pizzicato, Staccato, dan pizzicato yang diperluas). Pencipta
juga memanfaatkan teknik lain seperti menggesek senar di belakang
jembatan (bridge) senar, untuk menghasilkan bunyi yang sedikit tidak
teratur.

Tekstur dalam komposisi Elong Lesung cenderung berbentuk polifoni,
terdiri dari kombinasi alat Lesung, dan beberapa alat musik konvensional
Kecapi Bugis, Violin, Viola, Cello, Contra Bass, alat musik perkusi membran
(drum), piano, dan perangkat alat musik elektronik komputer Synthesizer.
Meskipun untuk permainan lesung oleh 4 pemain, terdengar seperti
monofoni, namun pencipta meminta pemain untuk memukul di bagian
yang berbeda agar menghasilkan kesan nada yang berbeda setiap
pukulan. Teknik untuk menghasilkan efek ini adalah tumbuk bebasak.
Istilah tersebut diambil dari kata bebasak, yang artinya “bebas”. Instruksi
bebasak mengharuskan pemain untuk memukul bagian lesung tidak satu

34



Jejak Lama, Tafsir Anyar

tempat, melainkan memukul bagian tengah, samping, atas, bawah, atau
dalam. Memukul dan menggesek lesung menggunakan stik juga nantinya
akan menghasilkan efek suara yang berbeda.

Pencipta mencoba memadukan permainan lesung Mappadendang
dengan berbagai campuran alat musik bertujuan untuk menambahkan
sebuah tekstur lain ke dalam permainan lesung. Memadukan lesung ke
dalam sebuah ansambel musik konvensional adalah cara yang tidak lazim,
karena secara organologi alat lesung memiliki resonansi suara yang tidak
beraturan. Berbeda dengan alat musik konvensional yang didesain untuk
menghasilkan suara secara teratur, bahkan presisi secara frekuensi
Tuning. Pencipta mengedepankan pertimbangan akustik agar suara yang
dihasilkan lesung dapat seimbang dengan alat musik lainnya. dalam
situasi ini pencipta juga menggunakan perangkat komputer untuk
mengeksplorasi suara lesung. misalnya, lewat komputer pencipta dapat
banyak mengolah kemungkinan ritme, timbre, dan materi musik lainnya
menggunakan metode sintesis suara secara langsung, dikenal dengan
istilah Synthesizing. Cara kerjanya, sinyal audio lesung dikirim ke
komputer, kemudian diolah menggunakan perangkat software Ableton.
Dalam beberapa bagian tertentu, pencipta juga mengolah suara lesung
yang sebelumnya direkam, untuk menghasilkan berbagai kemungkinan
efek suara, bahkan dapat didesain memiliki skala nada.

Manipulasi Suara:
Perubahan Outpu
Bentuk Frekuensi
Gelombang
/ AN /_L\
/ SinyalBunyi N Ableton Live / \
\\pan Instrumen Input> 0 s Perubé:ar:aGema —Outpun——>{  Hasil Bunyi Akhir
AN J/ ) /
\ \\T/
Perubahan
Pantulan utpu

Gambar 4. Diagram jalur suara elektronik
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025

Untuk alat musik konvensional juga memungkinkan dilakukan sebuah
pengembangan. Kacaping misalnya, menggunakan Kacaping model 12-
nada, yaitu pengembangan dari Kacaping sebelumnya yang hanya
menggunakan 7 nada. Pertimbangan itu karena kebanyakan alat musik

35



Jejak Lama, Tafsir Anyar

yang digunakan dapat memainkan 12 nada. Sehingga penggunaan 12
nada pada Kacaping mempermudah menyatukan harmonisasi dengan
alat lainnya. Untuk kelompok alat gesek, meskipun menggunakan alat
violin, viola, cello, contra bass yang menggunakan Tuning Barat, juga
dilakukan sebuah penambahan teknik. Tujuannya adalah untuk
memanipulasi suara alat gesek Kesok-Kesok (alat gesek Sulawesi Selatan).
Pendekatan alat gesek tentunya akan keluar dari teknik umum di dalam
permainan violin. Misalnya, yang dibutuhkan untuk menyerupai timbre
kesok-kesok untuk alat cello adalah menggesek senar tepat di tengah
bridge. Kacaping juga menggunakan teknik gesek, untuk menambah efek
suara lain.

e. Bentuk dan Struktur Tematik

Bentuk adalah kesatuan dari seluruh metode kompositori di atas,
penglihatan bentuk dilihat dari segi penyajian utuhnya secara langsung,
yang mana terdapat pengorganisasian struktur elemen musik yang tidak
linier, cara ini berlawanan dari konsep barat (tradisional) yang sering kali
sudah memiliki ketentuan (pakem urutan nada, harmoni dan ritme),
biasanya dapat diidentifikasi melalui penggunaan format standar sonata,
simfoni, atau bentuk lagu tertentu. Cara kerja ini bertujuan memberikan
konteks yang lebih luas terhadap suatu karya musik diciptakan dan
dipersepsikan. Sebagaimana pencipta menggunakan pendekatan musik
eksperimental, yang cenderung mengarahkan pada hasil baru, bukan
menggunakan bentuk yang sudah ada. Penyusunan konsep bentuk ini
juga menekankan hubungan dengan pengetahuan kearifan lokal Bugis.

Cara melihat bentuk dalam konteks ini berhubungan dengan
pengetahuan orang Bugis melihat ‘objek’ sebagai ‘struktur keseimbangan
berdimensi empat’ atau dikenal dengan istilah Sulapa Eppa. Sering kali
istilah Sulapa Eppa digambarkan sebagai prinsip estetika masyarakat
Bugis, misalnya yang menjelaskan cara pandang orang Bugis melihat
keindahan bentuk bumi menjadi empat bagian. Sulapa Eppa secara
harfiah berarti empat sisi dan melambangkan komposisi alam semesta
dalam kepercayaan klasik Bugis-Makassar, yang terdiri dari elemen angin,
api, air, dan tanah (Indrayana, 2021; Hasbi, 2021). Sulapa Eppa dapat
memberikan pemahaman tentang struktur badan musik, sebagai empat
bagian yang telah dijabarkan sebelumnya (Uni, Sengge, Sikanangeng,
Ruppangeng). Empat bagian ini akan mempengaruhi bagaimana pencipta

36



Jejak Lama, Tafsir Anyar

membangun elemen-elemen musik menjadi kesatuan struktur yang
dapat dikenali. Penggunaan konsep sulapa eppa mengarah pada
pembentukan alur tematik yang ditampilkan setiap bagian, sehingga ini
nantinya akan menjadi cara pandang audiens mengenal karya musik
Mattang-Manganak Elong Lesung dalam berbagai tema. Konsep bentuk
musik Sulapa Eppa lebih memberikan empat pengalaman eksperimental
pada elemen musik, daripada menunjukkan empat bagian yang saling
terhubung berkaitan secara tematik seperti bentuk-bentuk musik
konvensional.

Refleksi Akhir

Karya musik Mattang Manganak Elong Lesung menggunakan nilai-nilai
pengetahuan musikal tradisi Mappadendang masyarakat Bugis sebagai
inspirasi karya. Melalui karya ini pencipta berhasil merepresentasikan
eksplorasi artistik berbasis tradisi Mappadendang. Karya ini
menunjukkan bagaimana nilai-nilai tradisi Mappadendang dapat
mewujudkan pendekatan musik eksperimental elektronik. Pencipta
secara langsung mengadaptasi filosofi Mattang-Manganak (=tanam-
tumbuh) masyarakat Bugis itu sendiri untuk membangun kerangka
metodologis. Karya ini juga menghidupkan potensi tradisi sebagai
inspirasi yang relevan di tengah perkembangan saat ini. Pencipta
mengakui bahwa keterbatasan eksplorasi pada permainan lesung dan
nyanyian Sureq mempengaruhi hasil karya, tetapi hal ini justru
mendorong diskusi baru bagi peneliti selanjutnya.

Proses penciptaan menghasilkan temuan yang dapat memberikan
kontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan seni, khususnya musik.
Temuan pertama berupa pengetahuan metode penciptaan seni musik
berbasis tradisi Mappadendang, yang berpotensi menjadi acuan
metodologis untuk digunakan dalam penciptaan karya musik lainnya.
Temuan ini sekaligus menjawab minimnya acuan metode penciptaan
musik elektronik yang berangkat dari tradisi masyarakat Bugis di Sulawesi
Selatan. Temuan kedua berupa bentuk musik Sulappa Eppa, yang
memberikan  kontribusi  terhadap metode komposisi  musik
eksperimental. Konsep ini mengusung nilai tradisi Mappadendang
sebagai pijakan kompositoris, yang hingga kini belum banyak
dimanfaatkan dalam konteks penciptaan musik ‘eksperimental’. Temuan
ketiga berupa teori estetika yang menghubungkan tradisi agraris, seni
(musik), teknologi suara elektronik sebagai jalinan seni interdisipliner.

37



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Teori ini memberikan kontribusi penting dengan menjawab kekurangan
teori yang berdiri sendiri yang menjembatani antara praktik budaya
agraris dan seni musik secara komprehensif. Ketiga temuan ini akan
dijelaskan lebih mendalam sebagai berikut.

DAFTAR PUSTAKA

Arsana, C. N. (2022). Gita Sewana: Strategi Penciptaan Musik pada Masa
Pandemi. Resital, 23(2).

Fardian. Mattang-Manganak Elong Lesung: Cipta Agri-Elektro Musik
Bugis. Disertasi doktoral, Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, Bali,
2025.

Gottschalk, J. (2016). Experimental Music Since 1970. Bloomsbury
Publishing.

Halilintar Lathief. (2010). Bugis Beliefs About The Classification of The
Cosmos. Dalam sri Kuhnt-saptodewo, D. PospiSilovd, & P. Hesser
(Ed.), Sulawesi and Beyound. Austria: Museum fir Volkerkunde.

Holmes, T. (2015). Electronic and Experimental Music. Electronic and
Experimental Music. https://doi.org/10.4324/9781315684796

Holmes, T., & Holmes, T. (2003). Electronic and Experimental Music.
Electronic and Experimental Music.
https://doi.org/10.4324/9780203427064

Kern, R. A. (1989). I La Galigo : cerita Bugis kuno. Seri terjemahan KITLV-
LIPI (Cet. 1.). Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Mack, Dieter. (2001). Musik Kontemporer Dan Persoalan Interkultural.
Bandung: arti.line.

Pelras, C. (2016). Orality and Writing among the Bugis. International
Journal of Asia Pacific Studies, 12(Suppl. 1), 13-51.
https://doi.org/10.21315/ijaps2016.12.s1.3

Pelras, C. (2021). Manusia Bugis (2 ed.). Makassar: Penerbit Ininnawa.

Rahman, N. (2008). Agama, Tradisi dan Kesenian dalam Manuskrip La
Galigo (Vol. 26).

Rai S., I. W. (2022). Penciptaan Karya Seni Berbasis Kearifan Lokal Papua.
(N. M. Ruastiti, Ed.). Mimika Baru, Papua: Penerbit Aseni.

Rath, E. C. (2005). The Art of Rice: Spirit and Sustenance in Asia.
Agricultural History, 79(4). https://doi.org/10.1215/00021482-
79.4.491

Sriwahyuni. (2013). Mappadendang: Musik Upacara Pesta Panen

38



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Masyarakat Bugis Tolotang, 1, 50-60.
https://doi.org/10.24821/PR0O.V010.539

Sudirana, I. W. (2019). Tradisi Versus Modern: Diskursus Pemahaman
Istilah Tradisi dan Modern di Indonesia. Mudra Jurnal Seni Budaya,
34(1), 127-135. https://doi.org/10.31091/MUDRA.V3411.647

Sudirana, I. W. (2024). Searching for the Unusual: New Methods of
Composing for Gamelan. Contemporary Music Review.
https://doi.org/10.1080/07494467.2024.2391158

Suraweera, S. (2020). Baliphonics: Adaptation of Sri Lankan, Low
Country, Bali Ritual Music on to the Concert Stage.

Sutton, R. A. (1996). Interpreting Electronic Sound Technology in the
Contemporary (Vol. 40).

Toa, R. K. C. P. A. P. (2017). La Galigo menurut Naskah NBG 188 Jilid 1.
(F. A. Enre, Ed.), Theatre Journal (Vol. 58). Yayasan Pustaka Obor

Indonesia.

Dokumentasi Pertunjukan Karya Mattang-Manganak Elong Lesung:
https://indonesiaistimewastudio.id/proyek/

39


https://indonesiaistimewastudio.id/proyek/

40

Jejak Lama, Tafsir Anyar



BAB 4 |
SPOKE: Sampah Bicara Melalui
Penciptaan Karya Seni Murni

Oleh:
Fenny Rochbeind

Perempuan sebagai tema penciptaan seni murni gabungan lukis dan
kolase adalah sebuah citraan melalui perwujudannya, karena
keberadaannya yang diwarnai ragam peristiwa, seiring perjalanan sejarah
masa lampau hingga masa kini. Hakikatnya perempuan adalah makhluk
yang lembut, cantik, dan mewakili segala keindahan. Tuhan menciptakan
perempuan bersama bakat dan potensinya, namun masih ada batasan
kultur yang mewarnai kehidupan perempuan. Masalah tentang
perempuan menjadi menarik untuk divisualisasikan ke karya seni.

Ada keterkaitan penggambaran figur perempuan dianalogikan sebagai
bumi atau ibu pertiwi, Gaia atau Mother Earth (ibu bumi). Kenyataannya
adat dan budaya bangsa Indonesia bahkan bangsa-bangsa di dunia
memandang alam sebagai ibu, jika alam disakiti, maka sakitlah sang ibu.
Alam semesta terdiri dari lautan, daratan, dan makhluk hidup baik hewan
maupun tumbuh-tumbuhan yang hidup didalamnya. Manusialah yang
bertanggungjawab mengelola dan mengolah alam menjadi lestari.
Menurut Sutinah (2016), mengilustrasikan pandangan bahwa bumi
adalah ibu yang memberi kehidupan harus dijaga dan dihormati.

Mempertimbangkan bahwa bumi merengas akibat timbunan sampah
muncul keprihatinan dan kepedulian perempuan untuk menyelamatkan
alam dan lingkungannya. Aktivitas lingkungan hidup ada hubungannya
dengan etika lingkungan, yaitu upaya manusia memelihara lingkungan
yang bebas dari pencemaran limbah atau sampah khususnya ragam jenis
kemasan plastik. Perempuan ikut berperan untuk meningkatkan kualitas
hidupnya sebagai alasan utama di mana perempuan pemegang kendali
atas alam, agar tidak terjadi pencemaran lingkungan yang lebih luas. Jadi
ada korelasi antara perempuan dengan alam dan lingkungannya, sehingga

41



Jejak Lama, Tafsir Anyar

tema ‘Perempuan’ sebagai objek dalam mewujudkan seni dua
dimensional, di mana proses kreatif berolah seni berasal dari berbagai
sampah plastik (kemasan makanan dan minuman) yang diolah secara
unik, kreatif, orisinal, serta memiliki nilai kebaruan.

Proses awal penciptaan karya seni murni ini dilakukan mulai dari
munculnya ide tentang sampah lalu menemukan konsep penciptaan seni.
Konsep yang relevan dengan penciptaan seni adalah konsep diri ekologi
sosial karena terhubung langsung antara diri pribadi, masyarakat, dan
lingkungan, demikian juga dengan konsep metamorfosis seni karena
adanya perubahan wujud dari sampah menjadi karya seni yang indah.
Demikian penilaian pencipta terhadap dirinya dalam berinteraksi dengan
orang lain dalam lingkungan yang lebih luas menjadi landasan untuk
menemukan konsep baru yang mendasari upaya memanfaatkan sampah
plastik menjadi karya seni Lukis dan kolase.

Fokus penciptaan sekaligus tujuan penciptaan seni ini adalah visualisasi
objek menyerupai perempuan dalam wujud imajinatif karya seni lukis dan
pemanfaatan sampah sebagai medium ekspresi yang akan memberikan
penyadaran, pencerahan, mengedukasi masyarakat khususnya generasi
muda akan multimanfaat sampah plastik bisa menjadi medium
pembentuk karya seni, yang memiliki nilai kebaruan, bukan hanya
berfungsi hias, tetapi menyandang citraan diri anak bangsa yang kreatif
dan inovatif.

Ada kesamaan dengan proses metamorfosis seni sebagai dual konsep
dalam penciptaan ini tentang “perubahan”. Perubahan dari yang tidak
indah menjadi indah atau mungkin sebaliknya, tetap bermuara pada
citraan diri perempuan yang patut dihargai keberadaan dan eksistensinya.
Kehadiran dan keberadaan perempuan dalam konteks sosial adalah
sentral dari suatu perubahan yang mengajak masyarakat untuk
berempati, menjadi pelaku untuk menyelamatkan lingkungan agar bersih,
sehat, dan indah tanpa sampah yang berhamburan dan meresahkan
manusia lainnya.

Penciptaan ini bukan berbicara tentang nasib perempuan yang
terdiskritkan atau perlakuan yang tidak adil atau masih terikat dalam
sekat-sekat kultural. Justru eksistensi perempuan perlu mendapat
penghargaan atas dedikasinya merespon alam dan lingkungan melalui

42



Jejak Lama, Tafsir Anyar

karya seni Lukis dan kolase yang memanfaatkan sampah plastik kemasan
sebagai medium kreatif.

Gambar 1. Sampah Plastik Sebagai Medium Kreatif
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Masalah perempuan yang diposisikan sebagai objek tetapi bukan sebuah
entitas, sehingga tercipta wujud menyerupai perempuan terwakilkan
oleh bentuk bagian tubuh memaknai ragam persoalan diri sendiri yang
diimplementasikan ke karya seni murni. Juga ada pengembangan dari segi
ide sebelumnya yaitu pemanfaat sampah anorganik sebagai medium
ekspresi diimplementasikan ke wujud karya seni paduan lukisan dan
kolase yang memiliki dimensi keruangan.

Objek Studi Karya Penciptaan

Objek yang dimaksud mewakili keindahan alam seperti bentuk bunga-
bunga, makhluk hidup, dan benda mati. Beberapa objek di alam dan
lingkungan digunakan sebagai model dalam membuat karya seni ini.
Adapun objek studi adalah perempuan yang dianalogikan sebagai ibu
bumi, dan sampah plastik. Sampah plastik dimaknai sebagai penyakit yang
menggerogoti sang ibu (bumi), sehingga makin melemah, menderita, dan
rusak. Penyelamatan bumi perlu dilakukan melalui berbagai aksi, di
antaranya mengolah dan membentuk sampah plastik menjadi karya seni
lukis dan kolase (paintcollage).

Menurut Siswono (2019:39) dalam bukunya berjudul Ekologi Sosial,
bahwa melestarikan, memelihara alam beserta tatanannya wajib
hukumnya, perlu strategi penyadaran untuk membangun paradigma atau
ideologi yang dinilai akan mampu menyelamatkan tatanan ekologi.

43



Jejak Lama, Tafsir Anyar

1. Perempuan Dianalogikan dengan Bunga

Objek penelitian adalah perempuan dan sampah plastik mewujudkan
karya seni Lukis kolase. Perempuan menarik untuk dibahas dan lazimnya
menjadi objek perbincangan, perdebatan yang tidak ada akhir, melalui
karya Lukis figur menyerupai perempuan ditampilkan sebagai objek untuk
diapresiasi  keberadaannya sebagai center of interest atau pusat
perhatian. Figur perempuan dalam lukisan bukan sekedar tempelan
tetapi memaknai eksistensinya terhadap alam dan lingkungan.

Demikian juga perilaku perempuan sebagai individu pada ranah sistem
sosial kemasyarakatan, mampu mengatur perilaku yang akrab dengan
alam melalui penguatan kapasitas kognitif. Perempuan kontemporer
yang memiliki kesempatan diberbagai bidang harus mampu mengatur
dan menjamin etika pro alam, etika yang kondusif bagi kelestarian
lingkungan. Hubungan sosial bisa lebih dibangun oleh kaum perempuan
lewat keterampilan dan kreativitasnya. Menjadi bagian dari kelompok
sadar lingkungan, mengkomunikasikan persoalan sampah yang harus
diatasi bersama, dan berbuat sesuatu untuk perubahan yang diciptakan
bersama demi kepentingan masyarakat.

Perempuan yang dianalogikan atau disimbolkan sebagai ibu bumi (mother
earth) secara interpretatif harusnya dipelihara dan dijaga. Gerakan
ekofeminis melakukan berbagai upaya menyelamatkan bumi dari
sampah, namun berbagai peristiwa dialami bumi karena kebiasan buruk
manusia masih menjadi masalah yang belum teratasi.

Gambar 2. Bunga sebagai Objek Penciptaan
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

44



Jejak Lama, Tafsir Anyar

2. Perempuan dan Topeng

Perempuan merias wajahnya disebut bertopeng. Tidak benar pernyataan
kaum pria bahwa merias wajah itu menyembunyikan kecantikan alami
atau lebih buruk lagi pandai menutupi sifat aslinya. Justru sebaliknya
perempuan menyukai, mencintai, dan menikmati keindahan dirinya
dengan berhias, agar lebih percaya diri, fashionable, dan memberi
kenyamanan. Dalam berproses kreatif membuat topeng sederhana
menyerupai wajah perempuan tujuannya untuk mempertegas dan
memaknai keberadaan perempuan secara visual melalui lukisan. Topeng
memaknai eksistensi perempuan dalam ruang perlehatannya, dapat
berinteraksi dan berekspresi bebas tanpa batas, serta mandiri.

Gambar 3. Wujud Topeng Berbahan Sampah Plastik Daur Ulang
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

e
Gambar 4. Wujud Topeng dipadukan dengan Lukisan
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Proses membuat topeng berasal dari potongan-potongan plastik yang
disatukan menjadi perwujudan wajah polos tanpa ekspresi. Wujud
topeng setelah disatukan dipermukaan kanvas, menyatu dengan lukisan
maka perlakuannya menjadi berbeda demikian juga dengan
pemaknaannya.

45



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 5. Potongan Kertas dan Potongan Plastik Menjadi Topeng
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

3. Perempuan dan Tubuh

Hubungan kepala dan tubuh manusia (perempuan) merupakan satu
kesatuan yang tidak terpisahkan, kepala adalah organ vital sebagai
penggerak tubuh. Otak berpikir dan mengendalikan tubuh untuk
melakukan setiap perintah gerak tubuh, dimana semua organ di dalamnya
memiliki fungsi berbeda untuk saling menunjang secara spontan dan
sinergis. Otak bisa dianalogikan sebagai mesin penggerak tubuh.
Representasi tubuh sebagai yang “mengalami” juga sama yang dialami
oleh seluruh insan yang kodratinya terlahir sebagai perempuan.

Karya lukisan kolase di bawah ini menampilkan figur ibu atau bunda umat
Katolik ‘Mother Merry’ yang dianalogikan sebagai Bunga Mawar Putih
melambangkan kesucian. Mawar secara filosofis disebut sebagai ratu
bunga, jadi sangat jelas adanya hubungan manusia dengan sesama dan
alam semesta yang diagungkan.

Gambar 6. Lukisan Mixed Media “Mother Merry”
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

46



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Tubuh yang mengalami seperti yang nampak pada karya seni dengan
judul “In the Womb”

Setiap perempuan yang menikah mendambakan keturunan, sejak
dinyatakan hamil akan tumbuh benih kehidupan di rahim bakal ibu yang
perlu dijaga selama 9 bulan lamanya. Ada tahapan rentan diantara masa
kehamilan tersebut, seorang lbu harus sabar, mampu mengatur emosi,
makan dan minum yang bergizi agar tumbuh kembang anak dalam rahim
sehat agar nantinya lahir normal. Lukisan Kolase pada gambar di bawah
ini menggambarkan usia kehamilan lbu 2 bulan, 4 bulan, 7 bulan dan 9
bulan. Masa kehamilan ini sangat rentan, terutama perubahan emosi ibu
di masa 2 hingga 4 bulan, dan bayi dapat lahir prematur di usia 7 atau
kelahiran normal di usia 9 bulan. Derita dan sakit seorang ibu selama masa
ini terhapus oleh kebahagian dikala anak lahir ke dunia.

Gambar 7. Lukisan dan Kolase dengan Judul “In the Womb”
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Jika dianalogikan sebagai Ibu bumi lukisan “In the Womb” terhubung
dengan alam semesta yang perlu dijaga dan dipelihara agar Lestari
selamanya dan bukan hanya 9 bulan saja tetapi seumur hidup. Lingkungan
bersih dan sehat akan nampak indah saat dihuni, sebaliknya jika perut
bumi dipenuhi tibunan sampah bahkan di permukaannya juga bertebaran
sampah akan berdampak pada malapetaka yang mengancam kesehatan
dan kesejahteraan hidup manusia. Benih hijau tidak akan tumbuh dari
perut bumi yang tercemar oleh sampah. Wabah penyakit dan bencana
alam tak terhindarkan karena masalah sampah belum teratasi hingga saat
ini. Sampah rumahan yang terbanyak, sehingga peran ibu perlu
mengedukasi anak-anaknya soal sampah sehingga tumbuh kesadaran
sedari masih kecil. Polemik masalah sampah menjadi tanggungjawab
bersama keluarga dan masyarakat.

47



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Menurut Zury Mulindari (2020), bumi telah memberikan kehidupan
kepada semua makhluk, seperti seorang ibu yang memberi makanan dan
minuman hingga tempat tinggal bagi setiap entitas. Metafora “lbu Bumi”
menggambarkan bumi sebagai figur feminin yang melahirkan dan
memberi kehidupan kepada makhluk diatasnya, serupa dengan peran
seorang ibu kepada anak-anaknya. Metafora ini juga menggambarkan
bumi sebagai entitas yang penuh kasih sayang dan pemelihara.

Menampilkan slogan tentang sampah di setiap sudut kota tidak cukup
memberi penyadaran, bahkan kehadiran aktivis perempuan yang
menyuarakan bahkan bertindak mengatasi sampah hingga saat ini juga
belum sukses menggelar aksinya diberbagai tempat. Pemanfaatan limbah
organik dan anorganik (khususnya sampah plastik kemasan) perlu
mendapat perhatian dalam hal pengolahannya. Upaya daur ulang sampah
plastik menjadi barang baru bersifat fungsional telah dilakukan, namun
dengan modal besar, sedangkan mengolah sampah menjadi karya seni
membutuhkan keterampilan khusus. Hal ini menjadi tantangan
khususnya bagi perempuan yang banyak menghabiskan waktu di rumah
bersama keluarga, Punya keterampilan tambahan berolah seni dari
material daur ulang sangat bermanfaat dalam membantu ekonomi
keluarga. Berbagai jenis kerajinan berbahan dasar plastik daur ulang
sangat diminati tentunya dengan harga terjangkau. Jika usaha UMKM
dikelola dan dijalankan sesuai target binaan, artinya benda kerajinan hasil
handmade punya pasar baik di dalam maupun luar negeri. Hanya
tergantung pada kualitas karya yang dibuat termasuk kemasannya yang
ramah lingkungan.

4. Sampah Plastik

Penggunaan sampah plastik sebagai medium kreatif dalam penciptaan
karya seni ini tentu punya alasan untuk meminimalisir volume sampah di
lingkungan sekitar. Masyarakat sebagian besar belum menyadari dampak
sampah jika tidak tertanggulangi, kenyataannya volume sampah kian
membludak dan pastinya meresahkan.

Upaya mengelola dan mengolah/mendaur ulang sampah menjadi benda
seni merupakan suatu eksperimentasi yang berdayaguna dan
berhasilguna dengan memprosesnya menjadi wujud ecoart. Sampah
plastik beragam jenisnya, perlu disisihkan, dipilah, diolah, dan
dikreasikan, kemudian dielaborasi sesuai temuan metode baru dalam

48



Jejak Lama, Tafsir Anyar

penciptaan ini. Untuk ke tahap berikutnya elaborasi menghantar pada
temuan metode kedua, elaborasi yang artinya penggarapan secara tekun
dan cermat pada perwujudan karya seni Lukis dan kolase.

Konsep Penciptaan

Konsep Diri Sosial, menurut Hall dan Lindzey (1970), mengemukakan
bahwa diri mempunyai dua makna yang berbeda. Sikap, perasaan,
persepsi, dan evaluasi adalah tentang diri sebagai objek (self-as-object);
sementara berpikir, mengamati, dan melakukan aktivitas merupakan diri
sebagai proses (self-as-process). Diri secara keseluruhan, yang dialami
oleh individu, sering disebut ‘diri-fenomenal’ (Fittz, 1971: 14).

Diri fenomenal ini adalah diri yang diamati, dialami, dan dinilai oleh
individu itu sendiri; inilah diri yang disadari. Jumlah keseluruhan dari
semua kesadaran ini atau persepsi-persepsi tentang citra dirinya itulah
konsep dirinya. Bisa dipertegas bahwa proses kreatif itu awal mulanya
dimulai dari mengalami, apa yang akan diamati tanpa mengalami, setelah
selesai dilanjutkan dengan penilain terhadap segala yang dialami itu baik
adanya untuk direpresentasikan ke perwujudan karya seni. Mengalami
bermuara pada pengalaman, siapa yang mengalami tentunya diri sendiri,
yang mendapat pengalaman adalah diri sendiri, kemudian melakukan
aktivitas kreatif yang didasari pada pengalaman yang direpresentasikan
ke karya seni.

Self as Process, artinya proses terjadi di dalam diri melalui perenungan,
atau yang berproses adalah diri itu sendiri. Diri sendiri yang memahami
proses apa yang akan dilakukan. Perancangan berasal dari diri sendiri
bukan meminjam hasil pemikiran orang lain, ini akan bermuara pada
temuan.

Terkait realisasi diri perempuan hubungannya dengan alam dan
lingkungan dalam hal ini sampah yang mencemari ada kaitannya dengan
diri ekologis, ini terhubung dengan self as object/diri ekologi. Prinsip etis
paling pokok dalam ekologi dalam adalah mendorong terjadinya realisasi
diri sebagai diri ekologis, yakni diri bukan sebagai individu manusia,
melainkan diri sebagai kesatuan jejaring lingkungan hidup. Prinsip ini
dibedakannya dari realisasi ego yang merupakan penguatan rasa identitas
individu.

49



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Sebagai pemikir ekologi. perlu membawa etika lingkungan tentang diri
individual yang memproyeksikan ke diri universal. Selaku perempuan
yang mengalami persoalan ekologi akan bermuara pada ekofeminisme,
kemudian secara langsung ikut bertanggungjawab terhadap krisis ekologi.

Metode Penciptaan

Metode proses berkarya seni Lukis kolase terbagi dua yaitu tahap
penerapan Metode SPOKE (Sisihkan, Pilah, Olah, Kreasikan, dan Elaborasi)
untuk proses mengolah sampah menjadi bentuk baru.

Sampah Plastik |———» Metode »| Medi Kreatif
SPOKE

Sisihkan | Pilah I l Olah | IKreasikan I I Elaborasi

Gambar 8. Bagan Metode Penciptaan Seni 1 (SPOKE)
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Gambar 9. Metode SPOKE Sisihkan, Pilah, Olah, Kreasikan dan Elaborasi
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Metode yang kedua adalah Metode PAINTCOLLAGE adalah suatu metode
menggabungkan dua karya seni lukis dan seni kolase. Metode ini terdiri
dari suku kata PAINT and COLLAGE artinya Lukisan dan Kolase. Karya
kolase bisa berwujud karya utuh jika disatukan dengan karya lain yaitu
lukisan. Lukisan tanpa kolase terkesan datar atau flat, sedangkan ketika
disatukan lukisan memiliki dimensi keruangan.

Kolase menjadi elemen estetis menambah keindahan pada lukisan,
melalui tempelan bentuk-bentuk yang memiliki volume dan terkesan
meruang.

50



Jejak Lama, Tafsir Anyar

e Y 5
Gambar 10. Metode PAINTCOLLAGE, Perpaduan Lukisan dan Kolase
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Tempelan bentuk-bentuk pada lukisan membuat beberapa bagian lukisan
tertutup atau tidak nampak bahkan hilang, sehingga ketika ditempel
beberapa bagian dilukis kembali, ini disebut teknik tumpang tindih (saling
menutupi), demikian seterusnya, bisa hingga beberapa lapisan.

Proses Penciptaan

Pada proses perwujudan karya seni, perlu dilakukan eksperimen bahan
dan teknik untuk mencapai hasil yang diharapkan. Suatu karya seni
memang harus dicermati proses perwujudannya dan ditekuni untuk
dilanjutkan ke tahap berikutnya yaitu menuju metode kedua yaitu
penciptaan karya seni lukis dan kolase (paintcollage).

Alur berkarya seni mulai dari mengolah sampah plastik yang berasal dari
alam dan lingkungan (ecology), sampah plastik diubah menjadi bentuk
karya seni (ecoart), setelah dielaborasi menjadi bagian dari seni murni
(fine art) yaitu paduan Lukis dan Kolase, selanjutnya melalui proses kreatif
berolah seni tahapannya dikenal dengan nama metode Spoke dan
Paintcollage. Khususnya dalam proses penciptaan memilah bahan plastik
perlu dicermati sehingga dilakukan uji coba bahan, mudah dibentuk, tidak
kaku atau fleksibel, cukup ringan, tidak mudah meleleh, dan mudah
menyatu dengan medium lainnya. Pemilahan bahan plastik yang tepat
sangat berpengaruh pada pengolahan untuk menghasilkan karya seni
sesuai harapan, seperti yang nampak pada tabel di bawah ini.

51



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Metode SPOKE

Sisihkan, tahap i tampah di TPA disisthkan
atau dipisahkan antara  sampah basah dan
sampah kering, Plastik seperti kyesek, botol,
wadah kemasan lain yang berbzhan palstk
dipisahkan.

Pilah, sampah plastik ada berbagai jenis yang
akan dipilah sesuai kebutuhan karena ada yang
bertel adz yang pemukaannya halus, tipis
dan tebalnya berbeda, ukuran besar dan kecil juga
berbada.

Olah, setelah sampah plastk dipilah harus
melalu proses pembersihan dengan dicuci bersih
kemudian proses pengeringan yaitu dijemur di
bawah sinar matahari atau ditiriskan dan di lap

Kreasikan, adalah upaya berkreas: dengzan
sampah plastk melalu proses dawr ulang,
berbagai jents sampah plastik diurai dan dibentuk
sedemikian rupa memjadi bentuk baru yang
dipadukan dengan lukisan melalui teknik
menempel berbagai beatuk iu i atas
permukazan kanvas.

Elaborasi, suatu proses atau telouk yang
d 3 untuk bangian ide yaitu
mengarah ke proses lanjutan memadukan karya
seni hasil daur ulang sampah plastik dengan
hudsan.

Tabel 1. Proses Mengolah Sampah Plastik dengan Metode SPOKE
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Tahap perwujudan karya lukis kolase, teknik merupakan hal penting yang
harus dikuasai oleh pencipta atau seorang seniman. Adapun teknik yang
digunakan dalam melukis adalah menggores (scratch), teknik
mewarnai/mengecat (to paint/painting), teknik plakat (plaque
technique), teknik blocking, teknik percikan (splash technique), menempel
(sticking) dan menyemprot (spray). Sedangkan teknik yang digunakan
untuk mengolah sampah plastik menjadi bentuk baru adalah, menyetrika
(ironing), menggunting (cutting), dan membentuk (shaping).

52



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Karva Tahapan Berkarva
—

Awal proses berkarya adalah membuat sketsa di atas
media kertas kemudian dipindahkan ke atas kanvas.
Bahan yang digunakan adalah pensil B2 dan B4, kanvas,
dan bahan sampah plastik yang telah dibentuk dan siap
ditempelkan pada permukaan lukisan.

Tahap melukis di atas permukaan kanvas dengan
menggunakan cat aknlik, Teknik vang digunakan dalam
melukis adalah telk sapuan kuas basah, telauk
gradasi, telmik blok, dan tekmik spray.

Setelah lukisan selesai dikerjakan, diberi sentuhan akhir
dengan menyemprotkan cairan proteks: (fiksaktif) agar
cat tidak mudah memudar wamanya.

Setelah permukaan lukisan mengering secara merata.
Tahap selanjummya adalah menempelkan madium
lainnya yang berasal dari sampah plastik yang berbentuk
bunga mawar, giitter, bentuk menyerupai tubuh berasal
dan galon air mineral bekas, dan material lainnya seperti
spons mandi. Proses penempelan dilakukan secara
bertahap satu demi satu terkesan menumpuk menutupi
bidang kosong dan memberi kesan meruang.

Tahap akhir adalah pemasangan lampu LED ke objek
menyerupal gestur perempuan, pemasangan lampu ini
sebagai fungsi pencahayaan yang menyatu dengan objek
memaknai adanya kehidupan, artinya ada spritit dalam
karya cipta ini, kemudian pemasangan bentuk tubuh
yang terkesan transparan.

Tabel 2. Tahapan Proses Kreatif
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Hasil Karya

Lukisan berjudul “Lady” terdiri dari 3 panel, dengan ukuran masing-
masing 90 x 120 cm, jika digabung menjadi 270 x 120 cm. Lukisan ini kaya
warna, hampir semua warna digunakan dan turunannya atau
percampuran dari beberapa warna menghasilkan warna baru. Warna
primer, Merah (red), Kuning (yellow), Biru (blue), warna sekunder Oranye
(orange), Hijau (green), dan Ungu (violet). Kemudian warna tersier seperti
kuning-oranye (yellow-orange), merah-oranye (red-orange), kuning-hijau,
hijau-kekuningan, biru-hijau, tosca, biru-ungu, merah-ungu, coklat
(brown), hitam (black) dan putih (white).

53



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Ruang di dalam lukisan ini terbagi-bagi sesuai komposisi yang diinginkan
yang terkesan harmonis pada pengkomposisiannya. Seolah ada ruang
pada latar belakang lukisan terwakilkan oleh warna yang berbeda-beda.

Gambar 11. Karya berjudul “Lady”, Ukuran 270x120 c¢cm, Paintcollage
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024

Deskripsi karya yang berjudul “Lady” menggambarkan sosok perempuan
yang menjadi idola masyarakat karena kecantikan lahiriah dan karena
prestasi yang diraihnya. Lukisan kolase ini dibuat untuk menunjukkan
bahwa wajah cantik tidak cukup untuk menjadi contoh atau teladan,
tetapi sikap atau perilaku, karakteristik atau bisa disebut memiliki inner
beauty. Jika wajah cantik itu terdistorsi atau terdekonstruksi, mungkinkan
hilang kecantikannya. Sangat memungkinkan orang/apresian tidak
mengenali wajah-wajah itu. Kreativitas mengubah sesuatu dari indah
menjadi tidak indah atau sebaliknya menandai tidak ada makhluk yang
abadi, proses alam telah merubahnya dari ada menjadi tiada.

Demikian keindahan alam di mana semua makhluk sangat tergantung
padanya, manusialah yang harus bertanggungjawab memelihara
kecantikan/keindahannya agar selalu dapat dinikmati dan dicintai bahkan
dirindukan. Jika alam rusak dan tercemar oleh sampah, tidak ada yang
merindukan dan ingin menjumpainya, dengan segera akan terlupakan.

Pesan yang tersampaikan lewat lukisan kolase ini adalah tentang
kecantikan atau keindahan alam yang tak lekang oleh waktu agar dijaga
dan dipelihara, karena manusia punya keterbatasan sehingga mewariskan
tugasnya kepada generasi penerus. Cinta dan peduli lingkungan

54



Jejak Lama, Tafsir Anyar

merupakan tugas bersama membentuk citraan manusia berbudaya yang
sadar akan tanggung jawabnya dalam hidup bermasyarakat.

Refleksi Akhir

Perempuan harus mulai menyiasati kebutuhan harian, kebiasaan
mengkonsumsi yang ramah lingkungan, mengurangi penggunaan plastik,
menggunakan botol minuman yang dapat diisi ulang, dan memiliki tas
belanja yang selalu dibawa saat berbelanja. Ekofeminisme dapat menjadi
pemantik untuk merefleksikan ulang terhadap permasalahan lingkungan
saat ini, lebih memprioritaskan gaya hidup berkelanjutan dan praktik
menghargai lingkungan. Sesuai pandangan masyarakat tradisional ada
hubungan antara perempuan dengan alam karena sama-sama memiliki
karakter reproduksi yaitu, kesuburan, kelahiran, pemeliharaan, seperti
yang terlihat dalam metafora ibu bumi atau dewi kesuburan di berbagai
kebudayaan.

Proses pembentukan karya seni dari medium sampah plastik sesuai
dengan metode SPOKE vyaitu singkatan dari Sisihkan, Pilah, Olah,
Kreasikan, dan Elaborasi menghasilkan karya seni yang unik, menarik,
artistik. Melalui proses kreatif ini, merupakan upaya mengatasi masalah
sampah plastik yang sebagian besar belum dimanfaatkan secara
maksimal. Proses daur ulang sampah plastik menjadi wujud baru berupa
karya seni yang bernilai estetik. Objek lukisan sebagian besar terinspirasi
dari figur perempuan, lingkungan yang terkontaminasi dengan sampah
plastik kemasan dan alam sekitar, seperti tumbuhan yaitu bunga-bunga
beraneka warna dan serangga yaitu kupu-kupu, ikan laut, dan lain
sebagainya. Setelah tahapan pertama dengan Metode SPOKE untuk
merealisasi lukisan kolase dibutuhkan Metode PAINTCOLLAGE.

Karya seni yang diciptakan memiliki nilai kebaruan, karena seni
merupakan suatu interaksi antara reaksi-reaksi, unsur-unsur, peradaban,
perasaan, dan kebudayaan yang dapat ditumpahkan ke dalam medium,
jadi seni dapat tercipta lewat kreatifitas penciptanya. Pencipta mampu
mencipta gagasan karya seni lukis kolase, maka apresiator dapat
mencipta gagasan, imajinasi, dan pikiran melalui proses pengembangan
ketahap lanjutan, yang memberi kenikmatan saat menikmati karya dan
kepuasan saat berolah seni.

55



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Jadi seni dapat menciptakan suatu gagasan karena seni lahir dari sebuah
gagasan. Dalam menciptakan karya, harus melakukan observasi dan
kontemplasi dengan dirinya sendiri, alam sekitar, dan lingkungannya. Diri
dan lingkungan merupakan satu kesatuan yang terpisahkan tapi saling
terkoneksasi. Jadi bukan lagi pada persoalan diri menciptakan lingkungan
atau lingkungan yang menciptakan diri, tetapi bertaut pada konsep
interaksi diri dengan lingkungannya dalam satu proses penciptaan
gagasan kemudian dimanifestasikan dalam bentuk visual yang dapat
dirasakan indera.

Makna estetika yang disandang suatu karya seni tergantung pada teks
yang sekiranya tersampaikan kepada khalayak atau masyarakat. Karya
seni berwujud artinya dapat disentuh/diraba, selalu menyampaikan
pesan lewat garis, bentuk, warna, tekstur dan ruang atau secara
keseluruhan dari struktur seni baik unsur maupun prinsip seni.
Harapannya komunikasi yang terjadi antara karya dengan khalayak
semacam suatu transmisi pesan, bisa dipahami dan dinikmati pada saat
penyajian di ruang pameran.

DAFTAR PUSTAKA

Adnyana, | Wayan. Multinarasi Relief Yeh Pulu, Tujuan Pendekatan Artistik
Seni Lukis Kontemporer. Denpasar, Bali: Arti, 2018.

Campbell, David. Mengembangkan Kreativitas. Yogyakarta: PT Kanisius,
1986.

Dharsono, Sony Kartika. Estetika. Bandung: Rekayasa Sains, 2007.

Fakih, Mansour. Analisis Gender dan Transformasi Sosial. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar Offset, 1997

Fitzz, W.H. The Self Concept and Behaviour: Overview and Supplement.
Research Monograph. No VI, Library of Congress Catalog, Number 72-
80269. California, 1971.

Hall, S. Calvin & Lindzey. G. Theories of Personality. New York: John Wiley
& Sons, 1978.

Kartika, Dharsono Sony. Kritik Seni. Bandung: Rekayasa Sains, 2007.

Kartika, D.S. Seni Rupa Modern. Bandung: Rekayasa Sain, 2004.

Siswono, Eko. Ekologi Sosial. Yogyakarta: Penerbit Obor, 2019.

Soedarso, Sp. Tinjauan Seni Sebuah Pengantar untuk Apresiasi Seni.
Yogyakarta: Suku Dayar Sana, 1990.

56



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Soedarso, SP. Jaringan Makna Tradisi Hingga Kontemporer, ed. Agus
Burhan. Yogyakarta: BP ISI Yogyakarta, 2006.

Sumardjo, Jacob. Filsafat Seni. Bandung: ITB, 2000.

Suliantoro, B. W. & Murdiati, C. W. (2019). Perjuangan Perempuan
Mencari Keadilan dan Menyelamatkan Lingkungan: Telaah Kritis Etika
Ekofeminis Vandana Shiva. Cahaya Atma Pustaka, 2019.

Zury Muliandari. Mengenal Arah Langkah Ekofeminisme. Mediun. 2020.

57



58

Jejak Lama, Tafsir Anyar



BABS |
Konsep Kolaborasi Jawa dan Bali
Pertunjukan Tari “ The Amazing
Bedhaya- Legong Calonarang

Oleh:
Genoveva Noirury Nostalgia

Perkembangan kesenian tradisional menjadi sebuah seni pertunjukan
tidak lepas dari kreativitas para seniman yang menjaga dan melestarikan
tradisi tersebut dengan kesungguhan dan kejujuran hati untuk dapat
mempertahankan kelangsungan seni tradisional. Menjaga sebuah tradisi
khususnya seni tari tradisional yang tergolong klasik di kota Metropolitan
seperti Jakarta, bukanlah suatu hal yang mudah. Sebuah upaya yang
konsisten, telah dilakukan Retno Maruti bersama kelompok tarinya yang
bernama Padnegwara sejak tahun 1976, merupakan usaha pelestarian
nilai klasik yang hampir pudar, di tengah masyarakat urban dan
perkembangan teknologi yang tidak dapat terbendung.

Penyatuan berbagai unsur dalam sebuah seni pertunjukan seperti ide,
konsep garapan, tata gerak, penari sebagai pendukung utama, iringan,
busana pentas, pola lantai, tata cahaya, tata panggung, dan lain-lain,
memerlukan keterampilan khusus dari seorang koreografer untuk dapat
merangkai dan mengolah unsur-unsur tersebut menjadi sebuah karya
tari. Seorang penata tari hendaknya memiliki kemampuan bukan hanya
mencipta suatu gerak, akan tetapi lebih baik apabila juga memahami dan
menguasai unsur-unsur seni pertunjukan yang mendukung karyanya,
seperti kemampuan artistik, kemampuan manajemen, kemampuan
berinteraksi dengan orang lain, kemampuan mengendalikan diri dan
kemampuan teknis lainnya, yang dapat mendukung terciptanya sebuah
karya. Karya tari yang dihasilkan oleh seorang penata yang memiliki
kemampuan penguasaan terhadap berbagai unsur seni pertunjukan,
tidak hanya dapat menterjemahkan ide semata, tapi juga dapat
menghasilkan karya yang harmonis. Pembelajaran secara instan tentu
59



Jejak Lama, Tafsir Anyar

bukan hal yang tepat untuk mencapai suatu hasil yang baik. Pada proses
kreatif penciptaan karya tari, terkadang seorang penata tari harus bisa
melepaskan diri dari zona nyaman yang selama bertahun-tahun menjadi
bagian dalam kesehariannya.

Perjalanan Retno Maruti sebagai penari, koreografer, dan pendidik yang
masih setia di jalur klasik menjadi sebuah kisah yang patut dikaji di tengah
dinamika urban dan modernisasi. Perjuangan untuk menjaga,
melestarikan, dan mengembangkan tari tradisional menjadi sebuah
komitmen kuat dalam dirinya, yang hidup di kota Jakarta yang sangat
heterogen.

Tahun 2006 Maruti membuat sejarah dalam karirnya, ia mengajak
sahabatnya, Bulantrisna Djelantik, seorang penari dan koreografer tari
Bali untuk berkolaborasi membuat karya tari yang berjudul The Amazing
Bedhaya Legong Calonarang. Karya ini dipentaskan pertama kalinya
dalam rangka ulang tahun Padne¢wara yang ke-30. di Graha Bhakti
Budaya, Taman Ismail Marzuki Jakarta, pada tanggal 22-23 April 2006,
dilanjutkan dengan pertunjukan-pertunjukan dibeberapa tempat, seperti
Esplanade Singapore 11 Februari 2007, Pesta Kesenian Bali 2009, Festival
Schouwburgh Jakarta 2009, Hari Tari Dunia di Solo 2014, Teater Jakarta-
Taman Ismail Marzuki untuk ulang tahun The Jakarta Post 2015.

Tari bedhaya dan legong merupakan tarian sakral yang pada mulanya
hanya dipertunjukkan di dalam tembok keraton. Kedua tarian tersebut
menjadi simbol tradisi yang agung, mempunyai kedalaman makna yang
sarat akan filosofi kehidupan serta berhubungan erat dengan Sang
Pencipta karena keduanya merupakan doa dalam gerak ragawi. Setiap
karya yang dihasilkan Retno Maruti, tidak lepas dari bentuk bedhaya
(Sedyawati, 1981: 8; Brakel-Papenhuyzen, 1991:46-49; Kusumastuti,
2003:1), srimpi, langendriyan, dan wayang wong. Demikian pula dengan
karya kolaborasi ini, Maruti mengemas pertunjukan dalam bingkai
bedhaya dan menggunakan dialog dengan tembang, baik Jawa maupun
Bali.

Legenda Calonarang yang sudah sangat terkenal di Bali, dalam
pertunjukan aslinya selalu menghadirkan suasana magis, karena
ditampilkan di tempat yang dekat dengan setra atau kuburan, juga dalam
pertunjukan selalu dihubungkan dengan dunia mistis. Sebagai contoh,

60



Jejak Lama, Tafsir Anyar

pada suatu bagian pertunjukan ada beberapa penari mengalami trance,
bahkan pada akhir pertunjukan dilakukan upacara seperti layaknya
upacara untuk orang meninggal. Maruti mengambil cerita Calonarang
sebagai ide cerita pengantar karya, namun tidak meninggalkan ritual Jawa
dan Bali dalam pertunjukan ini. Perpaduan dua etnis yang berbeda dalam
pertunjukan menjadi suatu kekuatan sebagai bentuk garap yang baru
dengan sebuah konsep kolaborasi yang berpegang teguh pada filosofi
Rwa Bhineda yaitu dua kekuatan yang berbeda, yang saling berkaitan dan
tak dapat dipisahkan.

Penelitian, pengkajian, dan ulasan tentang Calonarang, legong, dan
bedhaya baik dari bentuk pertunjukan, naskah, secara ilmiah maupun
artikel jurnal tentang pertunjukan tari The Amazing Bedhaya-Legong
Calonarang, telah banyak dilakukan, diantaranya Arini (2011), Brakel-
Papenhuyzen (1991), Carey (1993), Covarrubias (1937), Hanna (1980),
Koentjaraningrat (1984), Murgiyanto (1997), Ronoatmodjo (1995),
Sedyawati (1981), Prabowo (1996), Kusumastuti (2003), Haryono (2013),
Kusumorasri  (2018), Sitharesmi (2018), Panji (2020), dan
Widyastutieningrum (2012). Artikel ini membahas sisi lain pertunjukan
tersebut yaitu konsep kolaborasi hitam putih yang dilakukan secara
menyeluruh oleh Retno Maruti, melalui berbagai elemen yang menunjang
pertunjukan tersebut. Hitam dan putih dapat diartikan sebagai jenis
warna yang sangat kontras, dengan batasan perbedaan yang sangat jelas,
sebagai sisi gelap dan terang, juga berarti keburukan dan kebaikan.
Pemahaman terhadap konsep “hitam-putih” dalam kehidupan manusia
diterjemahkan Maruti melalui pertunjukan tari Bedhaya-Legong
Calonarang, sebagai sebuah sajian yang sarat akan filososfi , dimana
“dalam kebaikan pasti ada keburukan, dan di dalam keburukan pasti ada
kebaikan, baik tidak selamanya baik, dan buruk tidak selamanya buruk”.
Konsep inilah yang dipegang teguh oleh Maruti dalam karyanya, sehingga
bedhaya dan legong sebagai elemen garap tari melebur secara kontras
namun bersenyawa.

Tujuan sebuah kolaborasi adalah untuk memaksimalkan sebuah proyek
dengan cara menggabungkan beberapa orang yang berkompetensi dalam
bidang tertentu dalam proyek tersebut. Sedangkan tujuan lain dari
kolaborasi adalah untuk menambah warna dari sebuah kegiatan dengan
cara menggabungkan hal-hal atau pemikiran yang sebelumnya belum
pernah dilaksanakan.

61



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pertunjukan ini membuka wawasan baru bagi masyarakat khususnya
generasi muda agar dapat memberikan apresiasi yang tinggi terhadap
seni tradisional bangsa sendiri yang kaya akan falsafah hidup dan sarat
makna. Selain itu pertunjukan ini menjawab tantangan zaman atas
keraguan perkembangan seni tradisional yang ada pada masa sekarang.
Maruti ingin mengungkapkan sisi lain seorang janda dari Dirah yang
selama ini dikenal sebagai tokoh yang sangat sakti dengan menguasaiilmu
hitam, yaitu rasa cinta yang teramat besar dari seorang ibu kepada anak
gadisnya.

Disertasi “Moving Between Unity and Diversity: Four Indonesian
Choreographers”, karya Sal Murgiyanto (1991) mengungkap proses
kreatif karya Retno Maruti yang berjudul Sekar Pembayun. Murgiyanto
dalam disertasinya menuliskan tentang tembang beserta struktur yang
digunakan Maruti dalam sendratari Sekar Pembayun. Penelitian tentang
revitalisasi langendriyan mengkaji lebih dalam penggunaan tembang
sebagai pengganti dialog seperti bentuk Opera pada budaya barat.

Pembahasan
Proses Kreatif

Istilah etnokoreologi (etnologi tari), dari tulisan Gertrude Prokosh Kurath
dalam majalah Current Anthropology Vol.1 no. 3, 1960 dengan judul
artikel “Panorama of Dance Ethnology”, menawarkan kajian ilmiah
terhadap tari dalam kaitannya dengan lingkungan budayanya (cultural
setting). RM. Soedarsono mengemukan sebuah pandangan teori yang
diambil dari buku tulisan Marco de Marinis yang berjudul The Semiotics
of Performance (1993) yang menjelaskan bahwa seni pertunjukan
merupakan multi-layered entity, karena sebuah seni pertunjukan baru
bisa disebut sebagai pertunjukan bila ada pemainnya (penari), koregrafer
(tari), penata artistik, penata busana, penata rias, penata musik, pemusik,
penata panggung, penata suara, penata lampu, stage manager,
penonton, publikasi, penyandang dana, dan lain-lain.

Penelitian ini juga menggunakan pendekatan etnokoreologi, dimana
proses kreatif pertunjukan tari The Amazing Bedhaya-Legong Calonarang
merupakan sebuah perwujudan dari teori tersebut, yang mengambil
konsep kolaborasi. Pertunjukan Bedhaya-Legong Calonarang bukan

62



Jejak Lama, Tafsir Anyar

hanya memadukan bedhaya dan legong, tetapi seluruh pertunjukan
bersinergi dalam konsep kolaborasi, bahkan konsep tersebut mengerucut
menjadi konsep hitam-putih.

Jawa dan Bali merupakan dua etnis yang memiliki perbedaan dalam
beberapa bentuk keseniannya terutama tari, musik, teater, serta
sastra/bahasa. Akan tetapi karena adanya keterkaitan sejarah, dalam
beberapa hal keduanya memiliki persamaan. Sejarah mengungkapkan
bahwa pengaruh Hindu dalam budaya keduanya sangat kental, sehingga
walaupun terdapat banyak perbedaan bentuk, kedua etnis tersebut
seolah memiliki kemiripan. Persamaan dan perbedaan dua budaya
tersebut dalam karya bersama Retno Maruti dan Bulantrisna yang
berjudul The Amazing Bedhaya-Legong Calonarang, dituangkan dalam
bentuk bedhaya. Kisah Calonarang yang dikenal masyarakat Bali sebagai
suatu pertunjukan yang sangat magis dinyatakan memiliki hubungan yang
erat dengan sebuah kerajaan di tanah Jawa. Demikian pula dengan iringan
gamelannya yang terdiri dari gamelan Jawa dan Bali yang diselaraskan
sehingga menciptakan suatu harmonisasi bunyi yang indah.

Retno Maruti dan Bulantrisna mencoba meramu sebuah sajian klasik di
tengah-tengah pergeseran nilai budaya tradisi yang semakin disingkirkan
karena dianggap kuno melalui garapan yang inovatif dan sangat berani
untuk memadukan dua budaya yang sama-sama kuat dalam
mempertahankan tradisinya.

Pemilihan cerita Calonarang dalam karya kolaborasi tersebut bukan
sekadar mengungkapkan sebuah legenda saja, tetapi juga mempunyai
kekontrasan kehidupan yang menjadi kekuatan pertunjukan. Nuansa
hitam putih yang ditampilkan juga mempunyai makna sebagai penegas
kebaikan dan keburukan, simbol perlawanan alam yang abadi. Penentuan
gaya tari Jawa yang berdasarkan tari bedhaya serta gaya tari Bali yang
mengambil tari legong, merupakan sebuah pilihan yang dilandasi
kesakralan dan latar belakang kedua koreografer sebagai penari bedhaya
dan legong. Maruti memberanikan diri memadukan bedhaya dan legong
dalam satu panggung, hal yang merupakan sebuah langkah baru baginya
dalam membuat sebuah karya tari.

Maruti mampu berdialog dengan banyak hal, terutama karena karya ini
mangambil latar belakang cerita Calonarang yang mempunyai kesakralan
dalam ritual adat Bali. Keterbukaan Maruti dalam berproses menjadi

63



Jejak Lama, Tafsir Anyar

dasar bagi terjadinya kolaborasi tersebut. Dengan kesabaran, keluguan,
dan kepandaiannya, Maruti sanggup meleburkan egonya sebagai
seniman untuk bersenyawa dengan seniman lain. Tujuan sebuah
kolaborasi adalah untuk memaksimalkan sebuah proyek dengan cara
menggabungkan beberapa orang yang berkompetensi dalam bidang
tertentu dalam proyek tersebut. Tujuan lain dari kolaborasi adalah untuk
menambah warna dari sebuah kegiatan dengan cara menggabungkan
hal-hal atau pemikiran yang sebelumnya belum pernah dilaksanakan.

Maruti yang berkolaborasi dengan Bulantrisna Djelantik, ingin
mengungkapkan sisi lain seorang janda dari Dirah yang selama ini dikenal
sebagai tokoh yang sangat sakti dengan menguasai ilmu hitam. The
Amazing Bedhaya-Legong Calonarang sangat menarik untuk dikaji karena
karya ini merupakan karya kolaborasi yang utuh baik dari segi gerak tari,
kostum, iringan musik maupun isi ceritanya yang seakan bersenyawa
sehingga menghadirkan suasana yang sempurna. Karya ini juga
mengalami proses yang panjang dibanding karya-karya Maruti yang lain
dengan detail dan ritual yang harus dijalani oleh semua pendukung
dengan maksud untuk tetap menjaga “kesakralan” cerita Calonarang.

Bersatunya bedhaya dan legong dalam satu panggung mungkin bukan
yang pertama kali dalam dunia pertunjukan, namun Retno Maruti dengan
kepiawaiannya sebagai koreografer banyak mendapat pujian dari kritikus
dan pencinta seni baik dari dalam maupun dari luar negeri karena
dianggap sebagai karya yang memberi nuansa baru pertunjukan tari klasik
tanpa meninggalkan keklasikannya, yaitu dengan inovasi-inovasi yang
disertakan dalam karyanya.

64



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Proses Kreatif

Menentukan
ide

cerita konsep
dan bentuk
garapan

Proses
Produksi
Menentukan
tim artistik dan
produksi

Evaluasi
2luas Proses latihan

dan persiapan

terhadap
proses

Gambar 1. Bagan konsep garap
Sumber: dokumentasi Genoveva Noirury Nostalgia, 2024

Ide Garapan

Retno Maruti mengawali proses pembuatan pertunjukan The Amazing
Bedhaya-Legong Calonarang dengan sebuah ide kolaborasi dalam gaya
tari lain di luar tari Jawa klasik yang ditekuninya selama ini. Setelah
berdiskusi dengan Sentot Sudiharto, direktur artistik Padnegwara yang
juga adalah suaminya, akhirnya terpilih nama Bulantrisna Djelantik,
penari dan koreografer tari Bali yang merupakan sahabat Maruti sejak
tahun 1960, untuk menggarap pertunjukan tersebut. Maruti juga
mengajak narasumber Alm. Bp. | Wayan Diya menjadi sesepuh agar
pertunjukan tersebut tetap pada batas dan jalur yang benar, dan
menentukan Lukas Danasmoro dan | Gusti Kompyang Raka sebagai
penata gending.

Sentot Sudiharto selaku penata artistik mengatakan: “Pertunjukan yang
dipentaskan Maruti selalu menonjolkan kekuatan penari-penarinya,
sehingga ia tidak pernah mau panggungnya di dekor yang macam-
macam. Permainan level selalu digunakan yang fungsinya dapat
bermacam-macam. Tinggi rendahnya level biasa digunakan Maruti untuk
membedakan suasana, membuka ruang pentas, bahkan untuk membelah
ruang. Kita dari tim artistik (yang terdiri dari Sentot Sudiharto, Aim. S.
Trisapto, dan Sonny Sumarsono) biasanya menawarkan bentuk tatanan
panggung sesuai dengan cerita yang akan dipentaskan Maruti. Demikian
pula untuk Calonarang ini, Maruti hanya membutuhkan level memanjang

65



Jejak Lama, Tafsir Anyar

di belakang panggung yang dapat dipakai untuk berbagai adegan. Di
belakang level akan disekat dengan kain tipis yang membatasi panggung
dengan penabuh gamelan. Hanya itu yang diperlukan oleh Maruti karena
dia menekankan kekuatan penari dalam gerak dan tembang. Satu
catatan dalam setiap pentas, para penari yang mempunyai tugas
melantunkan tembang, tidak menggunakan clip-on jadi mereka istilahnya
live kalau nembang.” (Wawancara pada tanggal 12 Maret 2017, di ruang C
Institut Kesenian Jakarta, JI. Cikini Raya 73 Jakarta Pusat)

Kolaborasi dipilih Maruti sebagai konsep berdasarkan ide untuk membuat
sebuah garapan yang memadukan dua etnis yakni Jawa dan Bali, dengan
dua elemen dasar berupa tari bedhaya dan legong, diperlukan sebuah
pemikiran yang matang untuk memperhatikan karakteristik kedua jenis
tarian tersebut, sehingga dalam menghasilkan karya, proses kreatif yang
dilakukan Maruti dan Bulantrisna tidak semata-mata menempelkan dua
jenis tarian tapi membuat suatu persenyawaan yang menghasilkan
kolaborasi yang utuh.

Maruti juga mengangkat konsep hitam-putih yang sangat kuat dalam
karyanya tersebut sebagai lambang dua sisi kehidupan yang bertolak
belakang namun selalu hidup berdampingan. Konsep tersebut bukan
hanya dituangkan dalam warna kostum, tetapi juga dalam gerakan,
komposisi, dan musik.

Konsep hitam putih di sini diartikan sebagai perlawanan antara baik dan
buruk dimana kehidupan manusia ada sisi baik dan buruk yang selalu
hidup berdampingan dan tidak dapat dipisahkan. Begitu pula dengan
gerakan dalam Calonarang yang diwakili oleh bedhaya dan legong
menggambarkan kelembutan dan kekerasan. Maruti menuturkan dalam
sebuah wawancara:

“Tuhan menciptakan baik dan buruk selalu berdampingan dan selalu
seimbang. Tidak selamanya baik itu selalu baik, dan buruk selalu buruk.
Dalam kebaikan pasti ada keburukan demikian juga sebaliknya, dalam
keburukan pasti ada kebaikan. Tidak mungkin orang yang baik akan baik
terus, suatu saat ia juga pasti berbuat salah. Orang lembut juga tidak
selamanya lembut, kalau dia emosi bisa jadi lebih keras dari orang yang
kesehariannya keras. Tuhan membuat segala sesuatunya seimbang
(Wawancara pada tanggal 3 Juni 2017, di kediaman Retno Maruti, Kompleks

66



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Bumi Harapan Permai, JI. Bumi Pratama | Blok O no. 5 Kramat Jati, Jakarta
Timur).”

Para penari bukan saja menghafal gerak yang diberikan oleh penata tari,
tetapi mereka juga harus bisa menyelaraskan gerakan dengan gending
dalam nuansa yang berseberangan. Penari bedhaya yang terbiasa dengan
alunan gamelan Jawa yang lembut harus dapat merasakan ritme gamelan
Bali, demikian juga sebaliknya penari legong harus dapat mengikuti
alunan gamelan Jawa yang sangat berbeda tempo dengan tari Bali yang
dinamis. Nuansa hitam-putih juga mewarnai kegiatan produksi seperti
media promosi yang meliputi poster, undangan, spanduk, dan buku acara,
hal ini dimaksudkan agar suasana pertunjukan dapat dirasakan sejak awal
oleh penonton.

Pemilihan Cerita dan Bentuk Garapan

Retno Maruti ingin menyampaikan pesan sederhana tentang keberadaan
seni tari klasik Jawa dan Bali melalui The Amazing Bedhaya Legong
Calonarang, yang merupakan warisan budaya leluhur, untuk tetap
menjaga keberlangsungan kesenian tersebut. Maruti mengajak penonton
menelaah filosofi ataupun inti yang disampaikan melalui lakon-lakonnya
yang sarat akan falsafah kehidupan manusia dan hubungannya dengan
Sang Pencipta. Pesan moral yang mendalam disampaikan oleh Maruti
melalui puisi-puisi yang dilantunkan dalam tembang. Secara ringkas,
Yanusa Nugroho, seorang sastrawan yang juga anggota Padnegwara,
menuliskan kisah Calonarang dalam sebuah sinopsis pada pertunjukan
tersebut.

Bedhaya adalah jenis tari yang ditarikan dalam bentuk kelompok,
sedangkan J/egong yang semula ditarikan oleh dua orang pada
perkembangannya bisa ditarikan dalam bentuk kelompok juga, seperti
Legong Abimanyu karya | Wayan Dibia yang ditarikan oleh tujuh atau
sembilan orang. Dari keleluasan inilah timbul ide Maruti untuk mengemas
karyanya dalam fomat bedhaya.

Jawa dan Bali mempunyai banyak keterkaitan, termasuk dalam hal
sejarahnya. Sejak zaman kerajaan Majapahit hingga perang
kemerdekaan, banyak peristiwa sejarah yang mengaitkan Jawa dan Bali,
contohnya adalah Surapati, pahlawan nasional yang berasal dari Bali,
yang berjuang di tanah Jawa dan menikah dengan putri Mataram yang

67



Jejak Lama, Tafsir Anyar

bernama Gusik Kusuma dan melakukan puncak perlawanan terhadap
Belanda di Jawa Timur, hingga gugurnya di tangan Govert Knol. Selain itu
terdapat cerita Calonarang (naskah lontar tentang Calonarang ditulis
dalam aksara Bali kuno dan saat ini tersimpan di Perpustakaan Koninklijk
Instituut voor Taal-Land-en Volkenkunde van Ned. Indies di Leiden,
Belanda), cerita panji, dan lain-lain yang mengaitkan budaya Jawa dan
Bali.

Berdasarkan naskah tersebut, diketahui bahwa Jawa dan Bali mempunyai
kesamaan kepercayaan pada masa lampau, yaitu agama Hindu, yang
berkembang pada masa kerajaan Majapahit sehingga Jawa dan Bali
banyak memiliki kesamaan peninggalan sejarah yang dapat diketahui dari
artefak-artefak baik yang berada di Jawa, khususnya Jawa Timur dan Bali.

Setelah mendapat ide untuk berkolaborasi dengan Bulantrisna, Maruti
mengembangkan ide tersebut dengan bentuk garapan yang akan dibuat.
Pada tahun 1979 Maruti membuat karya yang bentuk dasarnya adalah
bedhaya berjudul Abimanyu Gugur. Tarian yang mengambil cerita
tentang kematian Abimanyu, anak Arjuna dalam epos Mahabharata,
dituangkan Maruti dalam bentuk dua perangkat bedhaya yang
menggambarkan pasukan Pandawa dan Kurawa.

Berdasarkan karya tersebut, Maruti mempunyai ide untuk membuat
garapannya kali ini dengan bentuk bedhaya dua rakit, yaitu satu rakit
terdiri dari sembilan orang penari bedhaya dan satu rakit lainnya adalah
penari legong. Bedhaya merupakan jenis tarian yang sangat dikuasai
Maruti, dan dalam setiap karyanya Maruti memiliki kekhasan
mempergunakan tembang (lagu dalam bahasa Jawa) dalam
menyampaikan dialog seperti dalam pertunjukan opera. Dalam
pertunjukan Jawa, hal ini dinamakan langendriyan atau juga dikenal
dengan istilah opera Jawa.

Bapak | Wayan Diya memberikan sebuah catatan untuk dijadikan bahan
diskusi tentang cerita Calonarang yang ditulis oleh | Wayan Dibia. Mereka
akhirnya bersepakat untuk memakai naskah tersebut sebagai dasar
garapannya. Konsep hitam-putih ditetapkan Maruti untuk nuansa
pertunjukan seperti kostum, lirik tembang, hingga alur cerita. Sekilas
cuplikan tulisan | Wayan Dibia yang menjadi dokumentasi Padnegwara
tentang Calonarang : “Calonarang selama ini lebih banyak diasosiasikan

68



Jejak Lama, Tafsir Anyar

sebagai suatu kisah dan pertunjukan yang mengetengahkan masalah
ilmu hitam. Sesungguhnya di balik wajah hitam Calonarang juga banyak
terselip hal-hal positif yang dapat dijadikan cermin untuk melihat realitas
kehidupan sehari-hari. Seperti halnya seni pertunjukan dari daerah lain di
Indonesia, kesenian Calonarang selalu berpesan tentang adanya dua
kekuatan yang berbeda (rwa bhineda) yang saling berkaitan dan tak
dapat dipisahkan. Alur cerita dan struktur pertunjukan Calonarang
mengingatkan masyarakat penontonnya akan adanya prinsip
keseimbangan. Dengan demikian, nantinya mereka mampu melihat
segala tindakan dan perbuatan, termasuk yang dilakukan oleh orang lain,
secara lebih obyektif dan bijaksana dengan tetap mempertimbangkan sisi
baik dan buruknya, atau positif dan negatifnya.”

| Wayan Diya dalam diskusi itu mengatakan bahwa: “Kehidupan ini ibarat
koin atau uang logam, di mana dua sisi yang bersebelahan tidak bisa
dipisahkan. Satu sama lain hidup berdampingan dan merupakan dua sisi
yang bertolak belakang namun selalu hadir bergantian hidup itu
seimbang, antara baik dan buruk, siang dan malam, hitam dan putih.”

Maruti menempatkan bedhaya dan legong sedemikian rupa dengan
pertimbangan bahwa Barada dan Bahula beserta siswa padepokan Lemah
Tulis berasal dari tanah Jawa sehingga diwakili oleh penari bedhaya.
Calonarang dan siswa-siswa (sisya) di Walunateng Dirah diwakili oleh
penari legong karena cerita ini melegenda di Bali, dan karakter
Calonarang lebih tepat diekspresikan dengan gerakan-gerakan legong
yang dinamis.

Dengan demikian, konsep hitam-putih dipegang teguh dalam karya ini.
Maruti menempatkan konsep hitam-putih dengan sangat tepat dalam
garapan di mana tokoh Calonarang dalam cerita ini tidak seperti yang
biasa dilakoni dalam pertunjukan Calonarang di Bali. Calonarang di Bali
merupakan ritual yang bisa dikatakan bermuatan mistis, dimana terdapat
beberapa orang harus “dimatikan” untuk memenuhi persyaratan ritual.
Penampilan Barong dan Rangda dalam pertunjukan Calonarang di Bali,
yang merupakan tokoh sentral dalam pertunjukan, tidak ditampilkan
dalam pertunjukan The Amazing Bedhaya-Legong Calonarang, juga tidak
mengakhiri hidup Calonarang, semuanya berakhir dalam pemikiran
hitam-putih yang harus ada dalam kehidupan manusia.

69



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Iringan Gending

Iringan gending dalam The Amazing Bedhaya Legong Calonarang
dipercayakan kepada Lukas Danasmoro, penata musik dari Solo, yang
menurut penilaian Maruti sangat mahir dalam musik Jawa inovatif.
Kolaborasipun terjadi tidak hanya pada tarian saja, tetapi juga pada
iringannya. | Gusti Kompyang Raka, yang sering terlibat dalam
pertunjukan Guruh Soekarno Putra, dilibatkan dalam pertunjukan sebagai
penata gending yang berkolaborasi dengan Lukas. Maruti memberi
arahan kepada para penata musik agar tetap berada pada bingkai Jawa,
namun jangan sampai kehilangan rasa Bali-nya. Hal ini dimaksudkan
karena gamelan Bali memiliki bunyi yang lebih keras dibanding gamelan
Jawa, sehingga jangan sampai suara gamelan Bali menjadi lebih dominan.
Peran Maruti dalam menentukan iringan sangat penting, namun beliau
membebaskan Lukas dalam mengekspresikan iringannya. Lukas tidak
hanya menyusun gending saja, tetapi juga membuat tembang bahasa
Jawa yang dipakai dalam dialog setiap adegan. Tembang menjadi sangat
penting karena digunakan untuk menjelaskan tentang adegan, dialog
antar tokoh dalam garapan, dan sebagai pembentuk suasana. Tembang
tersebut disesuaikan dengan adegan yang sedang berlangsung sehingga
dapat terjadi komunikasi yang menarik antartokoh yang sedang
berdialog.

| Gusti Kompyang Raka menambahkan seorang dalang dalam bahasa Bali
untuk mengimbangi vokal penari, swarawan, dan swarawati yang
melantunkan tembang dalam bahasa Jawa, Pada pertunjukan pertama
tahun 2006 di Graha Bhakti Budaya dan di Esplanade Singapore, Alm. |
Wayan Diya menjadi dalang dan pemangku upacara ritual agama Hindu.
Sejak pertunjukan ke-3 sampai tahun 2009, dalang dan pemangku ritual
diperankan oleh Ida Ayu Putu Budi Aryani, seorang pemain Wayang Arja
di Singaraja, Bali.

Kerja sama yang baik tidak saja terjadi dalam membuat gerak tari, tetapi
juga dalam menyusun iringan gendingnya. Retno Maruti sangat jeli untuk
menggabungkan kedua komposer dalam satu garapan yang nyaris
sempurna. Kedua komposer diarahkan untuk membuat suatu susunan
gending yang baru, tidak terpaku pada tatanan atau pakem yang sudah
ada, sehingga dapat dengan leluasa membuat kerangka garapan yang

70



Jejak Lama, Tafsir Anyar

njawani atau bernafaskan Jawa namun dapat bersenyawa dengan
gamelan Bali.

Keahlian penata gending untuk membuat suatu urutan gending, bukan
saja terletak pada kepiawaiannya dalam mengolah nada menjadi suatu
notasi yang bisa dimainkan oleh sebuah instrumen atau alat musik.
Kepekaan terhadap nada dan pengetahuan di luar gending yang biasa
digeluti seorang penata musik juga sangat diperlukan untuk dapat
menyusun sebuah gending yang sesuai dengan adegan, suasana, dan syair
yang digunakan dalam menyusun tembang atau lagu.

Gamelan Jawa yang digunakan dalam garapan ini menggunakan laras
pelog sedangkan gamelan Semar Pagulingan untuk Jegongnya
menyesuaikan dengan gamelan Jawa. Keahlian Lukas dan Kompyang Raka
dalam memadukan nada-nada yang digunakan menjadi suatu kekuatan
yang utuh dan tidak terpecah-belah, sehingga pergantian gending dari
Jawa ke Bali atau sebaliknya terasa halus dan menyatu. Pada saat gamelan
Jawa dan Bali harus dibunyikan bersamaan, melodinya dapat menjadi
perpaduan yang indah. Komposisi gending yang baik terletak pada
kedinamisan dan keharmonisan gending tersebut, bukan sekadar
terkesan “wah” saja. Lukas dan Kompyang Raka telah berhasil
menghidupkan karya ini menjadi suatu pertunjukan yang unik, menurut
Maruti.

Kostum Penari

Garapan Bedhaya-Legong Calonarang menggunakan konsep dasar hitam-
putih untuk menekankan tema karya, demikian pula dalam kostum.
Penggarapan kostum bedhaya diserahkan kepada Suryanto, pengusaha
batik di Solo, kemudian untuk kostum legong, Maruti mempersilakan
Bulantrisna untuk berkreasi namun masih berdasarkan kostum legong
yang biasa dipentaskan yang dikembangkan. Ketaatan kedua koreografer
kepada konsep yang telah disepakati bersama, menghasilkan kostum
bernuansa hitam-putih dengan sedikit aksen merah, perak, dan sedikit
kuning pada bunganya. Kostum penari Bedhaya dengan konsep warna
hitam dan putih, dominasi warna hitam yang menggambarkan sebuah
ketegasan dan keteguhan niat.

71



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 2. Foto oleh Boy T. Harjanto, dokumentasi Padnegwara
Sumber: Genoveva Noirury Nostalgia, 2024

Gambar 3. Di sebelah kiri adalah kostum awal legong Calonarang, kanan adalah kostum
legong Calonarang yang disempurnakan
Sumber: Genoveva Noirury Nostalgia, 2024

Proses Latihan Kolaborasi

Proses kreatif yang dilakukan dalam rangka persiapan pertunjukan The
Amazing Bedhaya-Legong Calonarang, tidak jauh berbeda dari proses
latihan pada karya-karya Maruti yang lain. Persiapan yang memakan
waktu hampir satu tahun, sejak tahun 2005, menjalani proses latihan yang
cukup panjang. Maruti mengisahkan dimulainya proses latihan
Calonarang:

“Kita sepakat urutan adegan, kita memulai bagian perbagian, legong
yang adegan mana saja, demikian juga bedhaya bagian yang mana saja.
Kalau legong tidak begitu banyak pembaharuan karena banyak gerakan
yang sudah ada tinggal dipilih bagian mana yang dipakai, baik dari
gerakan maupun iringan. Sedangkan untuk bedhayanya betul-betul
mencari gerakan-gerakan apa yang pas dengan gending yang baru, yang
disesuaikan juga dengan nada gamelan Bali supaya nanti pada saat
menyambung lebih mempermudah. Kebetulan kami (Maruti dan saya)

72



Jejak Lama, Tafsir Anyar

sedikit bisa menari Bali, ini akan mempermudah untuk menggabungkan
atau menyambung pada saat keduanya harus menari bersama-sama.”

Berbeda dengan Maruti, Bulantrisna yang pada saat awal persiapan
sedang berada di Amerika, mempunyai cara untuk memberikan gerakan
kepada penarilegongnya. “Sebenarnya tarilegong yang klasik kan begitu-
begitu saja, gerakannya semua hampir sama, variasinya ada sedikit. Jadi
kalau di legong ada patokannya, bagian pengawit begini, bagian
pengawak begini tapi gerakannya itu hampir-hampir semuanya mirip.
Saya memikirkan karena panggung kita sekarang beda, lebih lebar lalu
penonton lebih jauh, karena itu saya mengubah gerakannya agak sedikit
lebih ekstra supaya kelihatan dari jauh. Jadi kalau gerakan matanya
hanya sedikit, dibuat lebih jauh dan keras. Pertama gerakan-gerakan
mulai dihayal-hayalkan. Bahkan sewaktu saya di Amerika, pasang video,
menari dan saya kirimkan ke anak-anak, coba dipelajari ini, ya dan
mereka mulai latihan” (Wawancara pada tanggal 3 Juni 2017, di Bengkel Ayu
Bulan, Pondok Pinang, Jakarta Selatan).

Para penari melakukan latihan lokal di sanggar untuk mencari gerak pada
adegan yang utuh dahulu. Bedhaya mencari gerak untuk mengisi adegan
3 sedangkan legong mencari gerakan untuk adegan 2. Sambil berjalannya
latihan penari, Lukas dan Kompyang Raka menyusun gending dan melatih
tim karawitan masing-masing selama satu bulan. Kemudian kedua
kelompok bertemu untuk melihat jenis gerakan yang dipakai supaya
kontras. Hal ini berlangsung selama 2 bulan dan latihan dilakukan
seminggu sekali. Proses latihan seperti ini dipelajari Maruti dari sistem
latihan saat ia menjadi penari Ramayana Prambanan sejak tahun 1960-
1968, dengan latihan per bagian dahulu kemudian disambung pada saat
latihan gabungan. Latihan dilanjutkan dengan lebih intensif lagi, seminggu
dua kali yaitu hari Sabtu dan Minggu selama satu bulan dengan iringan
gamelan. Setiap selesai latihan, Maruti selalu mengadakan evaluasi untuk
perbaikan dan penyempurnaan yang diikuti tidak hanya oleh penari saja,
tapi melibatkan tim artistik juga.

Retno Maruti, Bulantrisna, dan Sentot Sudiharto adalah maestro tari

Indonesia yang tak segan berbagi ilmu kepada generasi muda. Dalam

proses Calonarang, para penari benar-benar ditatar bukan hanya

bagaimana bergerak mengikuti irama saja, tetapi juga bagaimana gerak

tersebut diberi jiwa atau ruh sehingga menghidupkan karakter masing-

masing gaya tari menjadi suatu hal yang sangat penting. Kesulitan yang
73



Jejak Lama, Tafsir Anyar

dihadapi Maruti dalam karya ini hampir tidak ada, karena semua tim
bekerja sama, baik Jawa maupun Bali merasa bertanggung jawab atas
karya ini, jadi mereka saling membantu.

Refleksi Akhir

Pengalaman Maruti dalam Sendratari Ramayana Prambanan yang bukan
hanya sebagai penari, melainkan juga pengetahuan dalam hal-hal lain
yang berkaitan dengan pertunjukan tari. Maruti mempelajari banyak hal
seperti mengenal cara kerja sebuah kolaborasi, pengetahuan tentang
gending, tata panggung, tata cahaya, tata rias dan kostum, serta
bagaimana caranya mengorganisasi sebuah kelompok, terutama
mempelajari proses kreatif terjadinya sebuah karya seni. Kekhasan karya-
karya Maruti adalah mengambil bentuk langendriyan dan struktur gerak
bedhaya yang dipelajarinya sejak kecil dari para empu tari keraton
Surakarta. Kemampuan Maruti tak hanya sekadar menulis cerita yang
dituangkan dalam bentuk garapan di panggung, tetapi juga menggali
filosofi yang terkandung di dalam cerita ataupun syair tembang yang
dibuatnya menjadi sebuah karya pertunjukan.

Konsep kolaborasi dengan prinsip hitam-putih (berlawanan) sangat kuat
dalam garapan ini bukan saja terlihat secara kasat mata dari kostum yang
dipakai oleh penari dan pengrawit, tetapi juga dari komposisi atau pola
lantai yang kadang berseberangan atau berlawanan dan kadang menyatu,
demikian juga dengan iringan gamelan Jawa dan Bali yang sangat
harmonis dengan nada-nada yang disusun secara apik. Maruti
berpandangan bahwa hitam putih yang menjadi konsep pertunjukan The
Amazing Bedhaya-Legong Calonarang merupakan penggambaran sisi
baik dan buruk dari kehidupan manusia yang selalu hidup berdampingan
seperti dua sisi koin. Menurut Maruti, dalam kebaikan tidak selamanya
baik dan dalam keburukan tidak selamanya buruk. Calonarang menurut
legenda di Bali adalah tokoh yang jahat, berwajah menyeramkan dan
berkarakter keras, akan tetapi Maruti menampilkan tokoh Calonarang
sebagai sosok yang cantik dan dapat menjadi sangat garang karena
kekecewaan yang dialaminya. Meskipun demikian, Calonarang juga
sangat penuh kasih terhadap anaknya. Tokoh Bahula digambarkan
berwajah lembut namun penuh tipu daya.

74



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Dalam memadukan dua gaya tari yang berbeda; bedhaya yang lembut
dan /egong yang dinamis, Maruti membuat suatu formula di mana
perbandingan garapan tidak dibuat sama persentasenya, sehingga
kolaborasi yang dibuat menjadi seimbang. Maruti memberi porsi bedhaya
lebih banyak dibanding legong. Gerakan legong yang dinamis dengan
iringan yang lebih keras akan menjadi dominan apabila diberi porsi yang
sama besarnya dengan bedhaya sehingga untuk mencapai keseimbangan
dalam garapan diperlukan pembagian porsi yang tepat. Keseimbangan
yang harmonis dibentuk melalui gerak dinamis legong dan iringan
gamelan Bali yang keras dan meriah dipadukan dengan bedhaya yang
lembut dan iringan gamelan Jawa yang tidak menyentak.

Maruti memiliki sudut pandang sendiri dalam melihat dan menyikapi
cerita Calonarang yang merupakan legenda yang sangat terkenal di Bali.
Meskipun Maruti terlibat dalam karya Sardono yang fenomenal, Dongeng
Dari Dirah, yang menceritakan Calonarang, Maruti membuat Calonarang
dengan versinya sendiri. Maruti mengambil esensi cerita dari legenda
Calonarang dan mengemasnya dalam nafas Jawa yang dituangkannya
dalam bentuk garap bedhaya. Pertunjukan Calonarang di Bali merupakan
sebuah ritual adat yang dipadukan dengan ritual keagamaan, dilakukan di
tempat terbuka yang dekat dengan kuburan atau disebut setra dalam
bahasa Bali, dengan tatanan penton berbentuk arena. Calonarang yang
dibuat Maruti ditampilkan dalam sebuah panggung proscenium dengan
tatanan penonton yang tersusun dalam gedung pertunjukan.

Calonarang adalah sebuah bukti konsistensi Maruti dalam menjaga tradisi
ketika nilai-nilai penting dalam tradisi Jawa dan Bali tetap diperhatikan
dan dipertahankan Maruti dalam membuat karya, namun tetap mengikuti
perkembangan zaman atau sering disebut kekinian. Maruti berhasil
membuat sebuah kolaborasi pertunjukan tari Jawa dan Bali melalui The
Amazing Bedhaya-Legong Calonarang. dengan menampilkan konsep
hitam putih sebagai sebuah pemandangan yang kontras.

DAFTAR PUSTAKA:

Arini, A. A Ayu Kusuma. 2011 Legong Peliatan Pionir Promosi Kesenian Bali
Yang Tetap Eksis. Denpasar: Institut Seni Indonesia.

Brakel-Papenhuyzen, Clara. 1991 Seni Tari Jawa: Tradisi Surakarta dan
Peristilahannya. Jakarta: ILDEP RUL.

75



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Carey, Peter. 1993 Dance Drama (Wayang Wong) and Politics at the court
of Sultan Hamengkubuwana 11l (1812-14) of Yogyakarta. Performance
in Java and Bali edited by Bernard Arps. London: School of Oriental and
African Studies University of London.

Covarrubias, Miguel. 1937 Island of Bali. Great Britain: Cassell and
Company Limited.

Damono, Sapardi Djoko. 2014. Alih Wahana. Jakarta: Editum.

Hanna, Judith Lynne. 1980 To Dance is Human: A Theory of Nonverbal
Communication. Austin dan London: University Texas Press.

Haryono, Sutarno. 2012 Implementasi Konsep Langendriya Mandraswara
terhadap Seniman Muda, Surakarta: Jurnal Seni & Budaya Panggung
Vol. 22, No. 1, Januari - Maret 2012

Koentjaraningrat. 1984 Kebudayaan Jawa. Seri Etnografi Indonesia No.2.
Jakarta: PN Balai Pustaka.

Kurath, Gertrude Prokosh. 1960 Panorama of Dance Ethnology . Current
Anthropology Vol.1 no. 3

Kusumarasri, Ira. 2018 Langendriyan Dari Dapur Batik Menuju Pendapa
Agung Istana, Surakarta ParaiAnom: Jurnal Pengkajian Seni Budaya
Tradisional Vol. | No. 1 Oktober 2018

Kusumastuti,Siti N. 2003 Tesis:Tari Tradisional Jawa Surakarta di Jakarta:
Kajian Kasus Terhadap Retno Maruti dan Karyanya

Murgiyanto, Sal. 1997 “Moving Between Unity and Diversity: Four
Indonesian Choreographers,” A dissertation submitted to the faculty of
Department of Performance studies in candidacy for degree of Doctor
of Philosophy Graduade School of Arts and Science. New York: New
York University.

Murgiyanto, Sal. 2002. Kritik Tari, Bekal dan Kemampuan Dasar. Jakarta:
Ford Foundation dan Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia.

Murgiyanto, Sal. 2004. Tradisi dan Inovasi, Beberapa Masalah Tari di
Indonesia. Jakarta: Wedatama Widya Sastra.

Murgiyanto, Sal. 2015 Pertunjukan Budaya dan Akal Sehat. Jakarta:
Fakultas Seni Pertunjukan-Institut Kesenian Jakarta.

Murgiyanto, Sal. 2016 Kritik Pertunjukan dan Pengalaman Keindahan.
Jakarta: Pascasarjana-Institut Kesenian Jakarta.

Murtidjono. Dewabrata Karya Retno Maruti: Tari tradisional yang lahir di
Jakarta. Harian Bernas 15 September 1997.

76



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Nostalgia, Genoveva Noirury. 2017 Tesis: Proses Kreatif Pertunjukan Tari
Kajian Terhadap Karya Retno Maruti: The Amazing Bedhaya Legong
Calonarang, Jakarta:Institut Kesenian Jakarta.

Panji, A.A. Rai Susila. 2020 Struktur Dan Estetika Tari Legong Dalam
Bedhaya Legong Calonarang, Jakarta: Jurnal Beranda Edisi 09,
Desember 2020 FSP-1KJ

Poerwadaminta, W.J.S. 1976 Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta:
Balai Pustaka.

Prabowo, Wahyu Santoso. 1996 Tari Bedhoyo Sebuah Gatra Keunggulan.
Yogyakarta: Bentang.

Ronoatmodjo, A. Tasman. 1995 Bedhaya Ela-Ela. Surakarta: Sekolah
Tinggi Seni Indonesia Surakarta.

Sedyawati. Edi 1981 Pertumbuhan Seni Pertunjukan. Jakarta: Sinar
Harapan “Wayang Arena: Untuk Para Pelanggan,” dalam Surat Kabar
Harian Kompas Jakarta, 24 Januari 1983.

Sitharesmi, Riana Diah. 2018 Disertasi: Bedoyo-Legong Calonarang Karya
Retno Maruti Dan Bulantrisna Djelantik Dalam Perspektif
Hermeneutika Hans-Georg Gadamer Relevansinya Dengan Estetika
Seni Pascamodern. Yogyakarta:Fakultas Filsafat, Universitas Gajah
Mada.

Soedarsono, RM. 1984 Pendidikan Formal Seni Tari, dalam Tari. Tinjauan
dari berbagai Segi (Edi Sedyawati, ed) Jakarta: Pustaka Jaya.

Soedarsono, R.M. 1999 Metodologi Peneltian Seni Pertunjukan dan Seni
Rupa. Bandung:

Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia.

Spies, Walter & Beryl de Zoete 1938 Dance and Drama in Bali. 24 Russell
Square London: Faber and Faber Limited.

Supanggah, Rahayu.2002 Kolaborasi: Prospek dan Masalahnya, Kasus
Gamelan Jawa, Menimbang Praktek Pertukaran Budaya. Jakarta:
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia.

Sutrisno, Mudji. 2008 Filsafat Kebudayaan. Jakarta: Hujan Kabisat.

Syam, Nur. 2005 Islam Pesisir. Yogyakarta: LKIS Yogyakarta.

Turner, V. 1977 The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Ithaca:
Cornell University Press.

Widyastutieningrum, Sri Rochana. 2012 Peran Koreaografer Perempuan
Dalam Perkembangan Tari, Jurnal Dewa Ruci Vol. 8 No. 1, Desember
2012, ISl Surakarta

77



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Internet:

Azizah, Zulfa, 2014 Tari Legong Tarian Yang Berasal Dari Pulau Bali. Dunia-
kesenian.blogspot.co.id.

http://id.wikipedia.org/wiki/Tari_Legong. Diakses tanggal 29 Mei 2016.
Mahmud, Dede, 2017 Tari Legong Bali sejarah dan Pertunjukannya.
www.tradisikita.my.id Diakses tanggal 12 Juni 2017.

Tari Legong Asli Bali: Sejarah, Gerakan, Video, dan Penjelasannya. adat-
tradisional.blogspot.com Diakses tanggal 12 Juni 2017.

Tari Bedhaya Ketawang Tarian Tradisional dari Surakarta, Jawa Tengah.
www.negerikuindonesia.com Diakses tanggal 3 Juni 2017.
https://id.m.wikipedia.org>wiki>bedaya ketawang.

Hera, Marientha, 2013 Ayo Nguri-Uri Budaya Jawa, Tari Bedhaya
Ketawang. marienthahera.blogspot.co.id Diakses tanggal 3 Juni 2017.
www.isi-dps.ac.id Sejarah Tari Legong di Bali oleh Ida Bagus Gede Surya
Peradantha, SSn, alumni ISI Denpasar, diakses tanggal 3 Juni 2017.
Sejarah-Legenda-Asal-usul-Asal mula Sejarah Tari Legong, blog-
sejarah.blogspot.co.id, diakses tanggal 3 Juni 2017.

Sejarah Awal Terciptanya Tarian Legong di Bali, pandril6.blogspot.co.id,
diakses tanggal 3 Juni 2017.

78


http://www.tradisikita.my.id/

BAB6 |
Interelasi Medium Limbah Sebagai
Edukasi Mendalam Penciptaan Seni
Rupa Ramah Lingkungan

Oleh:
| Made Jodog

Banjir bandang yang terjadi di Provinsi Bali tanggal 10 September 2025
memantik penulisan ini. Peristiwa banjir menyisakan memori dan trauma
pada masyarakat terdampak. Peristiwa ini menelan belasan korban jiwa,
rusaknya fasilitas umum serta terganggunya layanan kepada masyarakat.
Sampah-sampah dibawa arus air menyangkut pada pinggir aliran sungai
di sejumlah titik dan selokan menjadi suatu penampakan atas sampah
tersembunyi. Berita Antara mengungkapkan salah satu penyebab banjir
bandang selain berupa fenomena global ekuatorial Rossby yang memicu
pertumbuhan awan konvektif secara masif, menghasilkan curah hujan
ekstrem vyang berlangsung selama dua hari berturut turut dan
infrastruktur drainase yang tidak memadai, serta alih fungsi lahan dan
tata ruang yang tidak sesuai peruntukan menjadi penyebab utama
peristiwa banjir bandang yang terjadi di Bali. Peristiwa ini sebagai
musibah, paradok imajinatif tentang masyarakat Bali yang memiliki
konsep kuat dalam menjaga keseimbangan ekosistem bumi sebagai
konsep yang melandasi tata laku berinteraksi.

Artikel ini sebagai bahan renungan mendalam, pembelajaran
berkesadaran tentang permasalahan limbah dan sampah melalui olah
karya seni rupa ramah lingkungan. Penulisan ini sebagai pengembangan
lanjutan dari Disertasi Sandirupa Uma (2024), penciptaan seni rupa
lingkungan dengan menggunakan medium limbah jerami yang
dipamerkan di lahan sawah. Bertolak dari disertasi ini serta
memperhatikan permasalahan lingkungan maka penulisan interelasi
medium limbah dan sampah dalam penciptaan karya seni rupa ramah
lingkungan menjadikan cakupan penulisan mengkhusus dalam
hubungannya dengan medium dan sekaligus meluas dalam hubungannya

79



Jejak Lama, Tafsir Anyar

dengan karya seni rupa. Penciptaan karya seni rupa ramah lingkungan
merupakan cara baik dalam menumbuhkan kesadaran tentang
lingkungan dengan melibatkan masyarakat sebagai bagian dari proses
aktif kreatif sekaligus menumbuhkan kesadaran terhadap keseimbangan
lingkungan.

Pelibatan masyarakat secara langsung dalam praktik seni memacu
tumbuhnya kesadaran tentang penjagaan ekosistem. Penulis artikel ini
aktif sebagai praktisi seni rupa yang menggunakan medium limbah dalam
menciptakan karya-karya seni rupa dengan cara menggunakan kembali
(reuse) menjadi medium seni rupa dan juga secara mengkhusus
menciptakan seni rupa lingkungan dalam presentasi di alam. Praktik
interelasi medium merupakan hasil pemurnian bagian dari temuan
metode disertasi penciptaan penulis. Bahasan mengkhusus pada medium
dan praktik seni rupa yang bersifat personal memungkinkan munculnya
berbagai hal yang bersifat idiosinkratis.

Penggunaan medium seni rupa ramah lingkungan sudah penulis lakoni
sejak tiga dasawarsa terakhir dengan menggunakan limbah dan sampah
sebagai medium penciptaan karya-karya seni rupa.

Interelasi medium menghubungkan berbagai dimensi penciptaan sebagai
praktek baik dalam penciptaan karya seni rupa ramah lingkungan.
Penulisan ini juga mengingatkan kembali praktik seni rupa ramah
lingkungan yang penulis lakoni. Sejak tahun 1996 penulis sudah
menciptakan karya-karya seni rupa ramah lingkungan. Pameran Tunggal
di Santra Putra 2 Gallery tahun 2000 bertemakan Mother Nature
menggambarkan konsep penciptaan tentang kepedulian lingkungan.
Penciptaan menggunakan medium limbah, baik dipresentasikan di alam
luar ruangan maupun pada galeri seni dan museum dilanjutkan sampai
kini. Penciptaan dan penulisan Disertasi Doktor tentang Seni Rupa
Lingkungan semakin mengembangkan dan mendalamkan penciptaan.
Penggunaan medium limbah dalam berkreativitas mengungkap imajinasi
perpaduan tentang seni dan kepedulian dengan ekosistem berkelanjutan.

Jodog (2024) seni rupa lingkungan sebagai kreativitas seni yang
mengungkap persoalan lingkungan, menghasilkan transformasi
wawasan/aksi sosial baik dilakukan dengan melibatkan masyarakat
maupun tidak, serta menggunakan medium kreativitas yang ramah

80



Jejak Lama, Tafsir Anyar

lingkungan. Medium menjadikan pertimbangan dalam penciptaan karya
seni yang memiliki nilai ekologis, dan keberlanjutan di alam. Sedangkan
masih dalam Jodog (2024) interelasi mengandung makna penghayatan,
pendalaman dan merangkai segala terkait dengan pokok penciptaan,
yang dalam bahasan ini tentang medium penciptaan seni rupa dengan
segala keterhubungannya, sehingga merupakan keyakinan dan kesadaran
kebenaran atas nilai medium itu sendiri, dan diterima sebagai bagian
penting dalam penciptaan. Pelaksanaan interelasi medium merangkai
segala terkait dengan medium itu sendiri, pemahaman mendalam
kontektualnya. Interrelasi medium menutrisi, menyuburkan tumbuhnya
ide-ide dan atau gagasan penciptaan.

Pandangan ini menjadi dasar dalam praktik-praktik seni rupa termasuk
dalam paparan ini. Bagaimana interelasi medium dalam penciptaan
sebagai wahana edukasi mendalam seni rupa ramah lingkungan? Hal ini
menarik bukan saja sebagai wahana edukasi dalam tataran teoritis,
namun juga dalam praktik dengan proses penularan nilai, ekosisten seni
melalui kreativitas berkesadaran.

Landasan Konsep dan Kajian Pustaka

Finley (2011) bentuk enviromental art atau seni lingkungan, dikenal juga
dengan istilah green art atau seni hijau. Seni hijau atau green art adalah
praktek penggunaan medium yang ramah lingkungan, tidak beracun dan
alami. Seni hijau juga sebagai alat untuk pendidikan dan transformasi
sosial, serta inklusif untuk komunitas pluralis, kolektivis. Berdasarkan
pendapat diatas seni lingkungan berdampak terhadap lingkungan,
ekosistem sosial serta penggunaan medium ramah lingkungan menjadi
penekanan. Pendidikan seni lingkungan mengintegrasikan pendidikan
seni dengan pendidikan lingkungan sebagai sarana untuk
mengembangkan kesadaran dan itegrasi dengan konsep dan isu-isu
lingkungan seperti konservasi, pelestarian, restorasi dan keberlanjutan
(Inwood, 2008 : 58). Sebagai integrasi proses pendidikan seni lingkungan
mengandung unsur pendidikan dan unsur isu lingkungan yang
mengemuka.

Inwood (2008) Gablik (1995) memromosikan pendekatan pembelajaran
tranformatif, berdasarkan empati mendengarkan, dialog dan kolaborasi,
yang dilihatnya sebagai tindakan pemberdayaan yang mengarah pada
peningkatan kemampuan peserta didik untuk “memberikan ruang bagi

81



Jejak Lama, Tafsir Anyar

orang lain”. Empati, dialog dan kolaborasi pendekatan tranformasi
pendidikan yang memberi ruang pengembangan dengan kerjasama.
Aliran Naturalisme J.J. Rousseau. Mendukung dalam pelaksanaan proses
penularan konsep penciptaan. Naturalisme memandang bahwa anak
sejak lahir sudah memiliki bawaan baik berupa bakat, minat, kemampuan,
sifat, tingkah laku, pembawaan akan berkembang sesuai dengan
lingkungan yang alami. Pengkondisian lingkungan menjadi bagian penting
dari proses pendidikan naturalisme.

Metodologi Penelitian Penciptaan Seni

Penelitian ini merupakan penelitian kwalitatif dengan deskriptif analitik,
berangkat dari penelitian yang dilakukan di Uma Pacekan, Desa Sayan
Kecamatan Ubud, Kabupaten Gianyar. Hasil penelitian dipakai sebagai
dasar dalam melihat mengkaji mencipta karya baru dengan pemurnian
metode dan penyesuaian pada obyek ciptaan. Pengumpulan data
dilakukan dengan;

a). Teknik Observasi, dilakukan dengan melihat, memperhatikan,
mengamati, mendengarkan dengan seksama, mendalam terhadap
peristiwa dan kegiatan yang sedang berlangsung terkait dengan tema
penciptaan dengan basis penggunaan medium limbah seperti jerami,
sampah yang dipadukan dengan media lainnya;

b). Wawancara, dilakukan dengan mengoreh informasi melalui bertanya
langsung kepada narasumber kompeten sebagai sumber data dalam
penelitian. Perolehan dan penguatan data dilakukan dengan teknik
wawancara kepada tokoh-tokoh di bidang seni dan tokoh masyarakat,
termasuk pekaseh di Desa Adat Penestanan;

c). Dokumentasi, dilakukan dengan menggali informasi melalui buku-
buku, jurnal-jurnal ilmiah, katalog, berita, terkait dengan penciptaan; dan

d). Riset Media, dilakukan dengan perolehan data pada media elektronik
termasuk website, internet terkait dengan karya cipta dan tulisan ini.

Metode penciptaan karya seni berangkat dari metode 9.1. dalam disertasi
doktor penulis (2024) yang dilakukan proses pemurnian menjadi tiga
proses; Interelasi medium, Interkreasi proses, Intertektual makna.
Interelasi medium, merupakan proses memasuki dunia kreativitas

82



Jejak Lama, Tafsir Anyar

menghubungkan dengan ekosisten/lingkungan dengan segal obyek, yang
ada di lokasi, memahami, mengetahui, data/informasi yang ada dan
menghubungkan data/informasi dengan segala hal termasuk kesiapan
medium, kaitan medium dengan ekosistem penciptaan. Interkreasi
Proses, asal katanya inter dan kreasi yakni memasuki proses kreasi
dengan hubungan antara kreasi, ruang kreasi, kreator dan antara kreator.
Intertektual makna merupakan proses akhir bahkan sebagai proses
setelah karya cipta berwujud, yang mengandung makna pemahaman
utuh karya seni bersama dengan ekosistemnya.

Interelasi Medium Limbah dalam Seni Rupa Ramah
Lingkungan

Seni kontemporer dengan prinsif dan sifathnya memberi ruang
pengembangan seni yang komplek adaptatif. Bentuk kesenian lokal
mendapat ruang dalam pentas global, pengembangan wujud karya seni
lintas bentuk dan medium. Museum sebagai ruang dengan prestise tinggi
dalam pameran seni rupa telah menampilkan karya-karya seni rupa yang
inklusi, mengakomodir berbagai bentuk karya seni tanpa batas dan
berkualitas bagus. Realitas ini sebagai peluang ekplorasi ruang bagi
perupa seni kontemporer. Penggunaan limbah sebagai medium
kreativitas menjadi ekplorasi menarik, menantang dalam mewujudkan
karya seni rupa ramah lingkungan. Dibawah ini disajikan hasil ekplorasi
menggunakan limbah sebelum penelitian disertasi, hasil disertasi dan
setelah selesai disertasi penciptaan sebagai interelasi medium
penciptaan seni rupa ramah lingkungan yang berkelanjutan.

Karya seni sebelum disertasi penciptaan disajikan sebagai wujud karya
seni ramah lingkungan yang diciptakan prapenelitian disertasi. Contoh
karya rupa sebelum penelitian disertasi penciptaan yang menggunaan
limbah kaleng susu dalam mewujudkan karya dengan judul “Menyusui”
dan “Susuku”, tampak gambar 1, dan 2, dibawah ini. Karya ini berupa
patung seorang ibu dengan dua anak dan karya yang berjudul susuku
sangat lekat dengan pengalaman pencipta. Kaleng-kaleng susu
dikumpukan sebagai limbah dari susu yang diminum anak-anak penulis.
Kedua anak penulis tidak minum ASI (air susu ibu) sejak lahir, dan kaleng-
kaleng susunya pencipta kumpulkan untuk dijadikan karya seni patung
piguratif. Karya ini juga mengingatkan tentang keeratan hubungan dalam
keluarga khususnya antara ibu dan anak-anaknya. Sedangkan karya
patung figuratif yang berjudul ‘Susuku’ mengingatkan sumber nutrisi
83



Jejak Lama, Tafsir Anyar

kehidupan bayi. Kaleng-kaleng susu dengan warna, desain, ketika dipukul
atau dikenteng menghasilkan kombinasi antara lekukan-lekukan hasil
kenteng dengan bentuk tektur halus kaleng itu sendiri. Penyatuan antara
bentuk kaleng dengan hasil kenteng/pukul menghasilkan tektur variatif.

Gambar 1. Judul” Menyusui”, merespon drawing on novel | Wayan Sujana dalam
“Intermingle Arts Project” Light Pattern, tahun pembuatan 2017
Sumber: dokumentasi (Sujana, 2021: 70)

Gambar 2. “Susuku” dipamerkan di Museum Puri Lukisan, tahun 2017
Sumber: dokumentasi (Jodog, 2024: 30)

84



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 3. Judul Karya Blauk, medium jerami dan lumpur,
dimensi variabel, tahun 2024
Sumber: dokumentasi | Made Jodog, 2024

Gambar 4. Dewi Sri dan Penjaga Padi, medium jerami,
dimensi variable, tahun 2024.
Sumber: dokumentasi | Made Jodog, 2024

Medium-medium yang dipergunakan dalam penciptaan karya seni rupa
Sandirupa Uma dalam interelasi material berupa limbah jerami bagi
sebagian petani yang dibakar dalam mengatasi, namun memunculkan
masalah baru. Jerami-jerami yang sebelumnya hanya dibiarkan dan
bahkan dianggap sebagai sampah, diproses dengan pembakaran dan
menimbulkan masalah lingkungan seperti asapnya yang polutif. Melalui
riset media ditemukan penggunaan jerami padi untuk pakan ternak
mencapai 31-39%, untuk keperluan industri 7-16% sedangkan sisanya
untuk pupuk atau dibakar. Jerami padi mengandung 37,71% selulosa;
21,99% hemiselulosa; 16,62% lignin (Pratiwi dkk, 2016). Kandungan
selulosa yang tinggi dapat dimanfaatkan dalam berbagai hal antara lain
sebagai bahan asap cair (Efikasi Asap Cair Jerami sebagai Anti Rayap).

85



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Berdasarkan data pada jerami sudah mengandung zat anti rayap yang
tinggi, sehingga potensi jerami layak untuk dikembangkan dan diolah
sebagai produk dan termasuk karya seni. Sejumlah kandungan jerami
yang berpotensi sangat baik untuk hal tertentu, tetapi kurang baik untuk
hal yang lain. Khairil Anwar (2019) dalam Fermentasi Jerami Kering
menulis kelemahan jerami sebagai pakan ternak antara lain: kandungan
serat kasar yang tinggi, Koddang (2008) dalam Anwar ( 2019), jerami padi
memiliki kandungan 84,22% bahan kering (BK),4,60% protein kasar, (PK),
28,86% serat kasar (SK), 1,52% lemak kasar (LK), 50, 80% ekstrak tanpa
nitrogen (BETN). Yulinis (2009) tingginya kandungan lignin serta silika
pada jerami padi memicu daya cerna menjadi rendah. Zulkarnaini ( 2009)
kandungan lignin dan silika pada jerami cukup tinggi yaitu mencapai
7,46% serta 11,45%.( cybex.pertanian.go.id) (Jodog, 2024: 60-61).

Proses riset lapangan, riset media telah menghasilkan kelayakan jerami
untuk dijadikan medium kreativitas. Jerami-jerami yang semula sebagai
masalah bagi petani, selanjutnya diproses sebagai medium vyang
bermanfaat dan memunculkan keindahan sebagai medium ciptaan.
Pemanfaatan jerami sebagai medium kreativitas juga sebagai ungkapan
konsep dalam bahasa visual yang mendukung konsep ciptaan. Jerami
tidak saja berfungsi sebagai media krativitas, tetapi juga sebagai medium
penciptaan yang memiliki makna yang lekat dengan tema penciptaan
yakni tentang tani padi. Melalui medium ciptaan ini ada benang merah
antara media utama penciptaan dengan tema garapan. Pemanfaatan
tanah sebagai media penciptaan yang terinspirasi dari proses
membersihkan gulma (ngaduk) menginspirasi dalam menggunakan
medium tanah sebagai media dukung penciptaan. Interrelasi medium
sebagai proses dalam menuju peningkatan spirit ciptaan sebagai proses
sublimasi penciptaan yang menitiktekankan pada upaya menghasilkan
keluhuran ciptaan.

86



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 5. Setimbang Dinamis, Mixed media, kertas reuse, tahun 2025,
dipamerkan di Agung Rai Museum of Art (ARMA) Ubud
Sumber: dokumentasi | Made Jodog, 2024

Gambar 6. Judul Perahu Kehidupan, 45 x 118 x 45 cm, kertas reuse, tahun 2025,
dipamerkan di Sangkring Art Space, Yogyakarta
Sumber: dokumentasi | Made Jodog, 2024

Gambar 5 dan 6 menunjukan hasil ciptaan paska disertasi penciptaan
yang dipamerkan di Agung Rai Museum of Art Ubud dan di Sangkring Art
Space Yogyakarta tahun 2025. Ide penciptaan gambar 5, berupa bentuk
satu wujud dalam dua rupa dengan irama melingkar antara gravitasi dan
keagungan, energi bawah dan atas, dimana ketegangan menjadi
keseimbangan. Gerakan menemukan ketenangan dalam gerakan abadi
bentuk menjadi roh. Sedangkan karya pada gambar 6, ide penciptaannya
tentang kehidupan dengan proses bersama waktu dimetaporakan dengan
menggunakan sarana perahu sebagai alat transportasi dalam menjelajah
semesta. ‘Perahu Kehidupan’ sebagai sarana, diciptakan menggunakan
medium kertas reuse dengan tek-teknya yang dikombinasikan guratan
87



Jejak Lama, Tafsir Anyar

garis repetitif melingkar ke dalam sebagai metafora atas pengetahuan
menjadi fondasi dalam mengarungi dunia dengan ketenangan dan
berfokus.

Medium penciptaan karya 5 dan 6 berupa kertas reuse berasal dari limbah
buku cetak novel yang dibuang oleh wisatawan. Buku cetak, terutama
novel merupakan produk yang semakin langka hari ini, digantikan dengan
publikasi elektronik. Walaupun demikian, masih cukup banyak buku-buku
novel habis dibaca dan dibuang sebagai sampah. Buku ini mengandung
hasil kreativitas, pemikiran intelektual yang sudah tidak digunakan
sehingga sebagai sampah. Penulis berpandangan, sampah ini dapat
diartikulasikan melalui kreativitas dengan menciptakan seni patung.
Perjalanan medium kreativitas sampah menjadi karya seni merupakan
tranformasi melalui interlasi medium kreativitas yang berdampak pada
wujud, nilai dari medium penciptaan. Proses ini berawal ketika penulis
menggali inspirasi yang berangkat dari novel ‘Bumi Manusia’ karya
Pramoedya Ananta Toer. Proses interelasi medium akhirnya mengerucut
pada penggunaan buku novel bekas sebagai medium penciptaan.

Medium berupa kertas-kertas buku novel yang sudah berisikan teks-teks
tentang cerita dalam alurnya masing-masing sebagai medium yang sudah
terisi, namun saat yang sama dikosongkan sebagai teks dengan arti kata,
tetapi berubah sebagai medium rupa dengan bahasa visual yang dibaca
dengan perasaan dan imajinasi. Pencipta karya tidak memposisikan
cerita-cerita yang ada pada novel tersebut untuk dijadikan sumber
inspirasi penciptaan, walaupun sebagian dari isi novel tersebut dibaca.
Tek-tek tulis pada buku novel yang relatif lusuh menjadi inspirasi dalam
pemahaman media dalam kontek tektur yang dimunculkan dari teks-teks
tersebut dan ekplorasi waktu pada medium tersebut seperti waktu cetak
yang tertulis jelas, namun siapa yang membaca, interpretasi tentang
buku, waktu dibaca, orang yang membaca, alasan buku novel itu dibuang
sebagai sebuah misteri. Korelasi antara buku novel dengan karya yang
berjudul ‘Perahu Kehidupan sebagai misteri, dapat dijabarkan penulis.

Proses penciptaan karya-karya rupa dilakukan dengan metode interkreasi
yang penulis temukan dalam penelitian disertasi doktor. Proses dilakukan
dengan kolaborasi, saling melengkapi, melanjutkan terutama pada karya
disertasi yang memiliki tujuan penularan nilai melalui proses kolaborasi
penciptaan karya seni rupa. Sesuai pendapat Gablik dalam Inwood (2008)

88



Jejak Lama, Tafsir Anyar

memromosikan pendekatan pembelajaran tranformatif, berdasarkan
empati mendengarkan, dialog dan kolaborasi, yang dilihatnya sebagai
tindakan pemberdayaan yang mengarah pada peningkatan kemampuan
peserta yang menempatkan empati, dialog dan kolaborasi, tranformasi
pendidikan memberi ruang pengembangan dengan kerjasama. Melalui
proses penciptaan karya seni dapat menumbuhkan kesadaran.
Penciptaan karya seni rupa ramah lingkungan memosisikan seni dalam
ekosisten yang kontruktif, kreatif, inklusif dalam eksistensi berkelanjutan.

Refleksi Akhir

Berdasarkan paparan di atas dapat ditarik kesimpulan sebagai berikut;
Interelasi medium dilakukan dalam pemahaman secara utuh tentang
medium dikaitkan dengan ekosistem penciptaan. Inspirasi penciptaan,
interkreasi proses dilandasi pemahaman tentang medium baik dalam
sifat, karakter, artistika bentuk, warna, tektur, nilai historis sebagai
artistika yang mengkhusus atau idiosinkratis dari medium penciptaan.
Memformulasikan artistika medium dalam kaitan ekosistem penciptaan,
sebagai penguat penerimaan seni dengan kedalaman karakter, dan sesuai
dengan tempat dan waktu ekosistem penciptaan serta persepsi posistif
masyarakat. Pelibatan masyarakat dalam aktivitas seni secara kolaboratif
merupakan proses kreasi dalam penularan nilai yang secara metodologis
sebagai penyatuan antara metode penciptaan seni interelasi medium dan
interkreasi proses dengan landasan tranformasi teori pendidikan yang
menekankan empati, dialog, kolaborasi sebagai pemberdayaan tentang
seni rupa ramah lingkungan.

DAFTAR PUSTAKA

Adnyana, Wayan, Multinarasi Relief Yeh Pulu Tujuh Pendekatan Artistik
Seni Lukis Kontemporer. Denpasar: Arti, 2018.

Anwar, Khairil. “ Fermentasi Jerami Kering”. BPP Torjun, Desember 2019.
Cybex. Pertanian.go.id

Bouderlique, Joel. “Loeuvre de | Made Jodog”. Tsukuba: Master’s Program
in Area Studies University of Tsukuba, Area Studi No. 20, 2022, Hal.
141-162.

Finley, Susan. Eco aesthetics: Green Arts at the Intersection of Education
and Social Transformation. Downloaded from CSC. Sagepub.com at
Washington State Univ/Spokane on September 7, 2011.

89



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Inwood, Hilary. Mapping Eco-art Education. Ontario Institute for Studies
in Education University of Toroto, 2008.
https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ822675.pdf

Iwan Saidi, Acep. Narasi Simbolik Seni Rupa Kontemporer Indonesia.
Yogyakarta: ISAC Book art and Culture, 2008.

Jodog, | Made. “Sandirupa Uma Tani Padi Dalam Seni Rupa Lingkungan di
Uma Pacekan Ubud Gianyar”. (Disertasi), Progran Studi Seni Program
Doktor, Institut Seni Indonesia Denpasar, 2024.

Marianto, M. Dwi. Seni & Daya Hidup dalam Perspektif Ouantum.
Yogyakarta: Scritto Books & BP ISI Yogyakarta, 2019. “Eco Art Through
Various Approach”. Journal of Urban Society Arts, Vol. 7, No.1, April
2020, Hal. 21-29.

Moelyono. “Seni Rupa Penyadaran”. Gerakgeraksenirupa, 19 Mei 2013
https://gerakgeraksenirupa.wordpress.com/2013/05/19/seni-rupa-
penyadaran/

Pratiwi, Rimadani, Driyanti Rahayu, Melisa |. Barliana. “Pemanfaatan
Selulosa dari Limbah Jerami Padi (Oryza Sativia) sebagai Bahan
Bioplastik” Indonesia Journal of Pharmaceutical Science and
Technology, Fakultas Farmasi Universitas Padjadjaran, Sumedang,
Jawa Barat, Indonesia. Vol 3. No 3. Tahun 2016.

Septiyantono,Tri. Konsep Dasar Literasi Informasi, PUST 4314, Modul 1
diakses tanggal 1 Desember 2023 jam 15:46 WITA.
http://repository.ut.ac.id/4198/1/PUST4314-M1.pdf

Sujana, | Wayan. “Mobile Art Laboratory Ruang Kolaborasi Seni Rupa
Pertunjukan Berbasis Masyarakat” (Disertasi). Denpasar: Program
Studi Seni, Program Doktor, Institut Seni Indonesia Denpasar, 2021.

Berita Antara https://www.antaranews.com/berita/5102401/penyebab-
dampak-banjir-ekstrem-di-denpasar-bali-10-september-
2025#google vignette diakses tanggal 1 Oktober 2025.

(https://kbbi.web.id/imbang).

90


https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ822675.pdf
http://repository.ut.ac.id/4198/1/PUST4314-M1.pdf
https://www.antaranews.com/berita/5102401/penyebab-dampak-banjir-ekstrem-di-denpasar-bali-10-september-2025#google_vignette
https://www.antaranews.com/berita/5102401/penyebab-dampak-banjir-ekstrem-di-denpasar-bali-10-september-2025#google_vignette
https://www.antaranews.com/berita/5102401/penyebab-dampak-banjir-ekstrem-di-denpasar-bali-10-september-2025#google_vignette
https://kbbi.web.id/imbang

BAB 7 |
Sampi Duwe: Tradisi, Menjalin
Hubungan Suci Manusia dan Alam
Melalui Seni Instalasi Partisipatif
Teo-Ekologis

Oleh:
| Nyoman ‘Polenk’ Rediasa

Dari Sampah Ritual Menuju Pusaka Ekologis

Lanskap seni kontemporer Indonesia yang terus berevolusi, muncul
sebuah paradigma segar yang menyatukan seni, spiritualitas, dan ekologi
dalam satu tarikan napas. Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis Sampi
Duwe di Desa Tambakan, Buleleng, Bali, hadir bukan sekadar sebagai
karya estetis, melainkan sebuah gerakan kebudayaan yang secara cerdas
menghidupkan kembali warisan leluhur dalam bingkai kekinian. Karya ini
menjadi relevan secara akademis sebagai inovasi dalam seni rupa
konseptual, dan secara sosial sebagai respons kreatif terhadap krisis
lingkungan yang mengglobal. Sebagaimana dikemukakan oleh Suarka
(2019) dalam kajiannya tentang transformasi budaya Bali, seni
kontemporer memiliki potensi besar sebagai medium rekontekstualisasi
nilai-nilai tradisi dalam wajah yang segar dan relevan.

Karya ini berakar kuat pada "masa lalu" yang mistis, merujuk tradisi
masyarakat Bali Aga yang memandang Sampi Duwe—sapi Bali dengan ciri
spesifik—sebagai entitas suci. Ritual-ritual seperti mesesangi (kaul) dan
pelepasan bulu geles mencerminkan hubungan simbiosis yang dalam
antara manusia dengan alam dan vyang transenden. Dalam
upacara mungkah wali, darah dan daging Sampi Duwe dikurbankan
sebagai persembahan sakral yang diyakini membawa kesuburan tanah
dan kesejahteraan kolektif. Tradisi kurban darah ini memiliki akar historis
dalam Prasasti Sukawana A.l. tahun 882 Masehi yang menyebut
blindarah, membuktikan kelestarian praktik ini di Nusantara. Menurut

91



Jejak Lama, Tafsir Anyar

penelitian Ardhana (2018), praktik semacam ini merupakan bagian dari
sistem kosmologi masyarakat Bali kuno yang memandang alam sebagai
entitas hidup yang perlu dijaga keselarasannya.

Fondasi masa lalu yang kaya inilah, karya ini menumbuhkan "makna baru"
yang relevan. Seniman, berfungsi sebagai mikrokosmos dalam kerangka
kosmologi Mamannoor (2008), menyerap dan menyampaikan kembali
realitas kosmos komunitasnya. Pendekatan teo-ekologis
mentransformasikan "sampah artistik" ritual—tengkorak dan sisa
upacara—menjadi objek estetis dalam instalasi interaktif. Proses
penciptaan yang melibatkan partisipasi aktif warga dan penggunaan
elemen alam mengusung semangat eco-artyang berkelanjutan.
Sebagaimana dikemukakan budayawan Bali | Made Bandem (2020), "Seni
tanpa spirit adalah hiasan, spirit tanpa seni adalah hantu"—dan dalam
karya ini, keduanya menyatu secara transformatif, menciptakan
dialektika kreatif antara yang sakral dan yang profan, antara tradisi dan
modernitas.

Fondasi: Akar Mistis Sampi Duwe

Desa Tambakan di Buleleng, Bali, menyimpan tradisi unik Sampi Duwe
yang telah berakar turun-temurun. Sapi-sapi ini bukan sekadar aset
ekonomi, melainkan entitas suci (druwen Ida Bhatara) yang menempati
posisi sentral dalam kosmologi masyarakat Bali Aga. Keberadaan mereka
menunjukkan hubungan transenden antara dunia manusia dengan alam
spiritual. Menurut catatan etnografis Gelebet (1986), masyarakat Bali Aga
memiliki sistem kepercayaan yang khas di mana hewan tertentu dianggap
sebagai perwujudan kekuatan supranatural yang harus dihormati dan
dilestarikan.

Konteks teo-ekologis praktik ini bersumber dari filosofi Hindu Bali,
khususnya konsep Tri Hita Karana. Harmoni dengan Tuhan (Parahyangan)
terwujud ketika sapi dipersembahkan dalam upacara mungkah wali;
harmoni dengan sesama (Pawongan) tercermin dari pembagian daging
kurban; sementara harmoni dengan alam (Palemahan) diyakini terwujud
melalui tetesan darah yang menyuburkan tanah. Keyakinan ini memiliki
preseden historis dalam tradisi Nusantara, sebagaimana tercatat dalam
Prasasti Sukawana. Penelitian Sudharta (2009) mengungkap bahwa

92



Jejak Lama, Tafsir Anyar

konsep tripartit ini telah menjadi landasan filosofis masyarakat Bali dalam
berinteraksi dengan lingkungannya sejak berabad-abad lalu.

Pemilihan Desa Tambakan sebagai locus creationis bukanlah kebetulan.
Desa yang terletak di "tulang punggung pulau Bali" ini dipilih karena
kekayaan tradisinya yang masih utuh dan komitmen kolektif
masyarakatnya. Era globalisasi yang menggerus nilai-nilai lokal, upaya
menggali dan memahami masa lalu seperti ini menjadi semakin urgent.
Sebagaimana diungkapkan Picard (2017), desa-desa Bali pegunungan
seperti Tambakan menyimpan khazanah pengetahuan lokal yang sangat
berharga untuk menjawab tantangan ekologis kontemporer.

Karya seni instalasi partisipatif yang lahir dari tradisi ini hadir sebagai
penjaga memori kultural dan inovasi budaya progresif. Penggalian ini
bukan aktivitas arkeologis semata, melainkan rekontekstualisasi untuk
merangkai benang merah yang menghubungkan kearifan kosmologis
masa lalu dengan kesadaran ekologis masa kini. Proses ini sejalan dengan
konsep "cultural sustainability" yang dikemukakan Hawkes (2001), di
mana budaya menjadi pilar keempat pembangunan berkelanjutan.

Gambar 1. Prosesi bayar kaul Bulu Geles dan ritual mungkah wali.
Sumber: dokumentasi | Nyoman Rediasa, 2024

Metamorfosis Kosmologis

Pendekatan kreatif dalam Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis "Sampi
Duwe" merepresentasikan paradigma baru yang mengintegrasikan
dimensi spiritual, ekologis, dan sosial. Konsep "teo-ekologis" di sini
menjadi lensa epistemologis yang menyatukan pemahaman Teologi
Hindu Bali—khususnya sebagaimana tercermin dalam Lontar Sri Purana
Tattwa—dengan prinsip-prinsip ekologi sosial Murray Bookchin (2005).
Integrasi ini menciptakan kerangka konseptual yang memungkinkan seni

93



Jejak Lama, Tafsir Anyar

berfungsi sebagai medium transformasi sosial-ekologis yang berakar pada
nilai-nilai lokal.

Proses kreatif beroperasi sebagai praktik hermeneutika Paul Ricoeur
(1976) yang hidup, di mana seniman dan masyarakat bersama-sama
menafsir ulang pertinggal ritual Sampi Duwe. Tengkorak sapi yang semula
residu sakral ditransformasikan menjadi medium artistik yang membuka
ruang dialog kontemporer tentang keberlanjutan ekologis. Proses
interpretasi kolektif ini tidak hanya mengungkap makna simbolis
tradisional, tetapi juga menghasilkan pemahaman baru tentang tanggung
jawab lingkungan dalam konteks kekinian, sebagaimana konsep
"hermeneutika kreatif" yang dikembangkan Mudji Sutrisno (2004).

Pola pikir kreatif ini menemukan bentuk melalui pendekatan relational
aesthetics Nicolas Bourriaud (2002) yang diwujudkan dalam partisipasi
aktif masyarakat. Keterlibatan warga dalam setiap tahap penciptaan
merepresentasikan model demokrasi partisipatif yang selaras dengan
prinsip ekologi sosial Bookchin, sekaligus menjadi medium aktualisasi
nilai-nilai Tri Hita Karana. Menurut Bourriaud, seni relasional menciptakan
ruang pertemuan sosial yang memungkinkan terjadinya pertukaran
makna dan pengalaman kolektif.

Yang membedakan pendekatan ini dari karya land art Barat seperti Agnes
Denes atau Andy Goldsworthy adalah integrasinya yang organik dengan
kosmologi lokal. Karya ini bukan intervensi eksternal atau ekspresi
individual, melainkan metabolisme kultural yang tumbuh dari dalam
tradisi. Setiap elemen memiliki resonansi makna ganda: sebagai entitas
spiritual dalam kosmologi Hindu Bali dan komponen ekosistem dalam
kesadaran ekologis kontemporer. Pendekatan ini sejalan dengan konsep
"site-specific art" yang dikembangkan Miwon Kwon (2002), namun
dengan penekanan pada dimensi spiritual yang lebih dalam.

Pola pikir kreatif ini menawarkan model alternatif untuk merespons krisis
lingkungan—bukan melalui solusi teknokratis yang diimpor, melainkan
dengan mengaktifkan kembali kearifan ekologis-spiritual yang tertanam
dalam tradisi. Sebagaimana dikemukakan Escobar (2018), pendekatan
berbasis pengetahuan lokal semacam ini merupakan bentuk "ontological
design" yang memungkinkan terciptanya masa depan ekologis yang lebih
berkelanjutan dan berkeadilan.

94



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Proses Transformatif

Kisah penciptaan Seni Instalasi Interaktif Teo-Ekologis Sampi Duwe di
Desa Tambakan adalah epos kolaboratif tentang merajut kembali memori
kultural yang nyaris terputus. Proses kreatifnya mengikuti ritme
transformatif Mungkah-Munggah-Wali yang terinspirasi dari siklus ritual
masyarakat setempat. Metodologi tiga tahap ini tidak hanya menjadi
kerangka kerja, tetapi juga merefleksikan filosofi hidup masyarakat Bali
tentang siklus kelahiran, kehidupan, dan persembahan.

Tahap Mungkah: Membuka Makna Yang Terpendam

Semuanya berawal dari kegelisahan sang pengkarya, sebagai putra
daerah yang menyaksikan paradoks: di satu sisi, Sampi Duwe dihormati
sebagai manifestasi |da Bhatara, di sisi lain, tengkoraknya menjadi
sampah artistik yang teronggok. Dari situlah misi personal bermula:
mentransformasi pertinggal yang bisu menjadi narasi yang berbicara.
Kegelisahan ini mencerminkan apa yang oleh Geertz (1973) disebut
sebagai "interpretive anxiety"—kecemasan untuk menemukan makna
dalam praktik budaya yang tampak kontradiktif.

Proses Mungkah yang krusial memakan waktu hampir setahun. Meminta
izin mengolah tengkorak sapi yang dikeramatkan adalah permohonan
kepada ingatan kolektif dan keyakinan spiritual masyarakat. Melalui
diskusi dan FGD intens dengan tetua adat, terjadi proses hermeneutika
kolektif yang menggali makna simbolik setiap elemen tradisi. Proses ini
melibatkan 15 pertemuan formal dan puluhan pertemuan informal
dengan berbagai pemangku kepentingan, mulai dari Jro Mangku, Bendesa
Adat, hingga kelompok truna-truni desa. Dalam pertemuan-pertemuan
itulah konsep Teo-Ekologi menemukan bentuk praktisnya melalui
dialektika yang intens antara perspektif tradisional dan kontemporer.

95



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 2. Prosesi mesegeh Di area Jeroan Pura Prajapati Desa Tambakan dan Sampah
artistik pertinggal Sampi Duwe.
Sumber: dokumentasi | Nyoman Rediasa, 2024

Tahap Munggah: Menaikkan Nilai Dari Sampah Menjadi
Pusaka

Kesamaan persepsi, restu adat, proses kreatif memasuki tahap Munggah.
Material yang semula sampah artistik diangkat menjadi komponen estetis
bernilai tinggi. Tahap ini menjadi perwujudan nyata metode PIK
(Partisipatif, Interaktif, Kolaboratif). Prosesi dimulai dengan
ritual mepeed dan mendem pedagingan yang dipimpin pemangku Pura
Prajapati, mengukuhkan landasan spiritual karya. Ritual ini melibatkan
seluruh krama desa dan menjadi semacam "kontrak sosial" yang
mengesahkan transformasi material sakral menjadi medium seni.

Pembuatan patung tengkorak monumental setinggi 6 meter dari batu
padas dan beton, relief bersejarah, hingga patung kulkul melibatkan
tangan-tangan terampil artisan lokal. Proses pengerjaan patung utama
memakan waktu 4 bulan dengan melibatkan 5 pematung profesional dan
15 tenaga lokal. Truna-truni desa dengan semangat terlibat dalam
mengecat 500 bilah bambu hitam-putih yang akan
menjadi anjir pelindung. Setiap anjir bambu menjadi "galeri sementara"

96



Jejak Lama, Tafsir Anyar

tempat tengkorak dipasang secara artistik, melambangkan perlindungan
dan penghormatan. Proses kolaboratif ini melibatkan lebih dari 100 warga
desa dari berbagai generasi, menciptakan ruang belajar bersama yang
memperkuat solidaritas sosial.

Gambar 3. Partisipasi dan Kolaborasi Masyarakat Menanam Pohon dan menginstal
pertinggal Sampi Duwe.
Sumber: dokumentasi: | Ketut Simpen, 2024

Tahap Wali: Mempersembahkan Karya Untuk Alam dan
Manusia

Seluruh proses bermuara pada tahap Wali. Karya yang telah sempurna
tidak "dipamerkan" tetapi "dipersembahkan". Puncak dari keseluruhan
proses adalah saat instalasi ini dihidupkan bukan hanya sebagai objek
pandang, melainkan sebagai sebuah ekosistem seni yang dinamis. Pada
acara pembukaan, Performance Art kolaboratif Yang Bertema ‘Berdoa
Untuk Alam” menyatukan seniman tari, musik, dan sastra dengan

97



Jejak Lama, Tafsir Anyar

budayawan dan pemangku adat. Di antara rimbunnya pohon dan
tegaknya patung tengkorak, puisi, mantra, dan tarian dipersembahkan
untuk alam.

Acara pembukaan dihadiri oleh lebih dari 500 orang dari berbagai
kalangan, mulai dari masyarakat lokal, akademisi, seniman, hingga
pemerintah daerah. Performance art yang disajikan merupakan hasil
kolaborasi penari, musisi tradisional, penyair, pemangku, dan tokoh
lintas agama. Momen pembacaan puisi karya Made Adnyana Ole yang
berjudul “Sapi Dewa-Dewi” dan “Ragamaya” Puisi Karya | Wayan Redika
menjadi highlight yang menyentuh hati banyak pengunjung, menyatukan
kekuatan kata dengan energi spiritual tempat tersebut.

Tahap Wali menegaskan siklus transformasi telah lengkap—dari sampah
ritual menjadi medium seni, dan kembali kepada fungsi spiritual baru:
monumen pengingat janji manusia untuk hidup harmonis dengan alam.
Prosesi ini tidak hanya menjadi penanda selesainya karya, tetapi juga awal
dari komitmen bersama untuk merawat dan mengembangkan instalasi ini
secara berkelanjutan.

P A L

k)

-

Gambar 4. Penari, pemusik, penyair, pelukis, budayawan, pemangku adat, dan tokoh
lintas agama mersepon seni instalasi dalam kegiatan Performance Art yang bertema
Berdoa Untuk Alam.

Sumber: dokumentasi: | Ketut Simpen, 2024

98



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Estetika Transenden

Perjalanan kreatif ini merupakan proses transformasi mendalam—dari
material yang semula sampah ritual menjadi simbol pelestarian
lingkungan sarat makna spiritual. Transformasi ini tidak hanya fisik, tetapi
terutama maknawi. Setiap tengkorak Sampi Duwe yang sebelumnya
teronggok kini hadir sebagai penjaga pohon-pohon suci dalam instalasi
yang hidup dan terus bertumbuh. Proses ini mengingatkan kita pada
konsep "alchemy of creativity" yang dikemukakan Nachmanovitch (1990),
di mana seni memiliki kekuatan untuk mentransmutasi yang biasa-biasa
menijadi luar biasa, yang profan menjadi sakral.

Estetika instalasi didominasi warna hitam dan putih—hitam
melambangkan ibupertiwi (bumi), putih merepresentasikan angkasa
(langit) Kontras visual yang powerful ini tidak hanya menciptakan drama
artistik, tetapi merefleksikan kosmologi Hindu Bali tentang keseimbangan
alam semesta. Pemilihan warna ini berdasarkan penelitian mendalam
terhadap simbolisme warna dalam tradisi Bali, sebagaimana
didokumentasikan oleh Covarrubias (1937) dalam bukunya "Island of
Bali". Warna hitam-putih juga merepresentasikan konsep Rwa Bhineda—
dua kekuatan yang saling melengkapi dalam alam semesta.

Tantangan terbesar adalah menjaga keseimbangan antara kebebasan
berekspresi artistik dan penghormatan terhadap tradisi sakral. Solusinya
ditemukan melalui pendekatan PIK yang menjadikan masyarakat
sebagai co-creator. Setiap keputusan artistik dibahas secara kolektif,
memastikan tidak melanggar nilai-nilai lokal. Proses ini melibatkan 30 sesi
diskusi terstruktur dan tak terhitung diskusi informal di warung-warung
kopi desa. Pendekatan ini justru melahirkan kekayaan perspektif yang
memperkaya karya, sekaligus menciptakan rasa memiliki yang mendalam
di hati masyarakat. Pengalaman ini membuktikan kebenaran pernyataan
Freire (1970) tentang pentingnya "pendekatan partisipatoris" dalam
proses kreatif yang melibatkan komunitas.

Yang unik, karya ini tidak pernah benar-benar selesai. la akan terus
berevolusi seiring pertumbuhan pohon-pohon vyang dijaganya,
menjadi living artyang senantiasa berubah, mencerminkan hakikat
kehidupan itu sendiri—dinamis dan penuh kejutan. Setiap dua tahun,
dengan pelaksanaan ritual mungkah wali, akan ditambahkan tengkorak-
tengkorak baru dan pohon-pohon baru, membuat instalasi ini terus

99



Jejak Lama, Tafsir Anyar

bertumbuh dan berkembang. Konsep "unfinished artwork" ini sejalan
dengan pemikiran John Dewey (1934) tentang seni sebagai pengalaman
yang terus berlangsung, bukan produk yang statis.

Implikasi dan Dampak

Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis Sampi Duwe menciptakan dampak
transformatif multidimensi yang melampaui batas konvensional seni
kontemporer. Secara ekologis, karya ini tidak hanya sekadar instalasi
statis, melainkan sebuah living monument yang terus bertumbuh melalui
penambahan minimal 30 tengkorak baru setiap dua tahun sekali dalam
ritual mungkah wali, bersamaan dengan penanaman pohon-pohon
bertuah yang memperkuat konservasi kawasan hulu. Proses ini
menciptakan "Hutan Teologis" sebagai ruang konservasi sekaligus
spiritual yang unik di Bali, mengaktualisasikan konsep Tri Hita
Karana dalam praktik nyata. Dampak ekologisnya telah terlihat dengan
meningkatnya kesadaran masyarakat tentang pentingnya pelestarian
pohon-pohon langka seperti jenis pohon beringin, jeleme, pule, ancak,
bodhi dan cemara geseng yang selama ini terancam punah.

Dampak sosial-budaya terlihat melalui revitalisasi memori kultural yang
hampir punah, di mana masyarakat tidak lagi menjadi penonton pasif
tetapi co-creator yang aktif merawat warisan leluhur. Keterlibatan lintas
generasi dalam performance art dan proses kreatif telah memperkuat
kohesi sosial sekaligus menciptakan ekonomi kreatif baru melalui produk
souvenir dan kopi lokal. Data menunjukkan bahwa dalam 6 bulan pertama
setelah instalasi berdiri, telah tercipta 5 usaha mikro baru yang
memproduksi cenderamata bernuansa Sampi Duwe, dengan omset rata-
rata 5-10 juta per bulan. Sebagaimana dikemukakan Bourriaud (2002)
dalam Relational Aesthetics, karya ini berhasil mentransformasi
hubungan sosial menjadi pengalaman estetis yang bermakna,
menciptakan apa yang oleh Habermas (1981) disebut sebagai "public
sphere" yang inklusif dan partisipatoris.

Secara spiritual, instalasi ini berfungsi sebagai medium refleksi
kontemporer tentang hubungan segitiga suci antara manusia, alam, dan
Tuhan dalam kosmologi Hindu Bali. Keberhasilan karya ini membuktikan
bahwa seni dapat menjadi jembatan antara tradisi dan modernitas,
antara spiritualitas dan ekologi, sebagaimana konsep ecocriticism yang

100



Jejak Lama, Tafsir Anyar

dikembangkan Garrard (2004). Survei yang dilakukan terhadap 100
pengunjung menunjukkan bahwa 85% merasa pengalaman mengunjungi
instalasi ini meningkatkan kesadaran spiritual mereka tentang pentingnya
menjaga kelestarian alam. Dampak berkelanjutan yang diciptakan tidak
hanya estetis tetapi juga substantif bagi pelestarian lingkungan dan
penguatan karakter budaya masyarakat lokal.

Yang paling membanggakan, karya ini telah menjadi model baru
pariwisata budaya berkelanjutan yang berdampak pada penguatan
identitas lokal. Dalam 8 bulan pertama, instalasi ini telah dikunjungi oleh
lebih dari 2.000 wisatawan domestik dan mancanegara, dengan tingkat
kepuasan 95% berdasarkan kuesioner yang disebar. Melalui pendekatan
ekologi sosial Bookchin (2005), instalasi ini menunjukkan bagaimana
transformasi hubungan sosial dapat menjadi basis penyelesaian krisis
ekologis, menciptakan dampak yang bersifat regenerative bagi komunitas
dan lingkungannya. Model ini telah menarik perhatian pemerintah daerah
yang berencana mereplikasi pendekatan serupa di desa-desa lain di Bali,
membuktikan bahwa seni dapat menjadi katalisator pembangunan
berkelanjutan berbasis kearifan lokal.

Refleksi Akhir

Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis Sampi Duwe membuktikan seni
kontemporer sebagai kekuatan transformatif yang menjembatani
kearifan masa lalu dengan tantangan masa kini. Melalui pendekatan
"Mungkah-Munggah-Wali", karya ini menciptakan ekosistem kreatif yang
tidak hanya menghasilkan objek seni fisik, tetapi juga membangun
kesadaran kolektif akan pelestarian lingkungan dan budaya. Proses
kreatifnya yang partisipatif telah mengubah paradigma—masyarakat
bukan lagi sekadar penonton, tetapi menjadi co-creator yang aktif dalam
merawat dan mengembangkan warisan leluhurnya. Transformasi ini
sejalan dengan konsep "demokratisasi seni" yang diperjuangkan Ranciere
(2009), di mana seni keluar dari ruang elit dan menjadi milik bersama
masyarakat.

Keunikan karya ini terletak pada kemampuannya menciptakan dialektika
harmonis antara tradisi dan modernitas. Setiap tengkorak Sampi Duwe
yang terpasang dalam instalasi bukanlah akhir dari sebuah prosesi ritual,
melainkan awal dari siklus kehidupan baru—menjadi penjaga pohon,
penjaga memori kolektif, dan penjaga keseimbangan kosmis dalam

101



Jejak Lama, Tafsir Anyar

perspektif teo-ekologis. Karya ini telah melampaui batas-batas
konvensional seni rupa, menjelma menjadi laboratorium hidup yang
mengintegrasikan spiritualitas, ekologi, dan seni dalam satu tarikan
napas. Sebagaimana dikemukakan Gadamer (1975) dalam konsep "fusion
of horizons", karya ini berhasil menyatukan horison pemahaman
tradisional dengan horison kontemporer, menciptakan sintesis kreatif
yang segar dan bermakna.

Ke depan, model Sampi Duwe berpotensi menjadi prototype untuk
pengembangan seni ekologis di berbagai komunitas adat Indonesia. Karya
ini membuktikan bahwa dalam setiap tradisi tersimpan benih-benih solusi
kreatif untuk menjawab krisis lingkungan kontemporer. Potensi
pengembangannya sangat luas—dari menjadi model pendidikan seni
berbasis kearifan lokal hingga inspirasi untuk kebijakan budaya yang lebih
berpihak pada kelestarian ekologis. Beberapa komunitas dari Flores,
Toraja, dan Papua telah menyatakan ketertarikan untuk mempelajari
model ini guna mengembangkan karya serupa yang berbasis kearifan
lokal mereka masing-masing.

Yang kita butuhkan adalah keberanian untuk menggali, merawat, dan
memberi bentuk baru yang relevan dengan semangat zaman. Sampi
Duwe bukan sekadar monumen, melainkan living proof bahwa seni dapat
menjadi medium pemersatu yang menghubungkan manusia dengan
alam, tradisi dengan inovasi, serta masa lalu dengan masa depan secara
berkelanjutan. Sebagaimana pesan yang terkandung dalam karya ini,
masa depan yang berkelanjutan hanya mungkin terwujud ketika kita
mampu belajar dari kebijaksanaan masa lalu dan memaknainya kembali
dalam konteks kekinian dengan kreativitas dan dedikasi yang tulus.

DAFTAR PUSTAKA

Ardhana, |. K. (2018). Kosmologi Masyarakat Bali Kuno. Denpasar:
Pustaka Larasan.

Bandem, | M. (2020). Seni dalam Perspektif Kebudayaan Bali. Denpasar:
Arti Foundation.

Bourriaud, N. (2002). Relational Aesthetics. Dijon: Les Presses du Réel.

Bookchin, M. (2005). The Ecology of Freedom. Oakland: AK Press.

Covarrubias, M. (1937). Island of Bali. New York: Alfred A. Knopf.

Dewey, J. (1934). Art as Experience. New York: Minton, Balch & Company.

102



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Escobar, A. (2018). Designs for the Pluriverse. Durham: Duke University
Press.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. New York: Herder and
Herder.

Gadamer, H.G. (1975). Truth and Method. New York: Continuum.

Garrard, G. (2004). Ecocriticism. London: Routledge.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.

Gelebet, | N. (1986). Arsitektur Tradisional Daerah Bali. Denpasar:
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Habermas, J. (1981). The Theory of Communicative Action. Boston:
Beacon Press.

Hawkes, J. (2001). The Fourth Pillar of Sustainability. Melbourne: Cultural
Development Network.

Kwon, M. (2002). One Place After Another. Cambridge: MIT Press.

Mamannoor, M. (2008). Kosmologi dalam Seni Rupa Kontemporer.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Nachmanovitch, S. (1990). Free Play: Improvisation in Life and Art. New
York: Penguin.

Picard, M. (2017). Balinese Cultural Tourism. Denpasar: Kepustakaan
Populer Gramedia.

Ranciére, J. (2009). The Emancipated Spectator. London: Verso.

Ricoeur, P. (1976). Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of
Meaning. Fort Worth: Texas Christian University Press.

Sudharta, T. R. (2009). Tri Hita Karana dalam Kehidupan Masyarakat Bali.
Denpasar: Paramita.

Suarka, | N. (2019). Transformasi Budaya Bali di Era Global. Denpasar:
Pustaka Larasan.

Sutrisno, M. (2004). Hermeneutika dan Metode Filsafat. Yogyakarta:

Kanisius.

103



104



BAB 8 |
Estetika Nyanyian Puja Bhakti
Buddha Mahayana: Bentuk, Fungsi,
dan Makna

Oleh:
Jimmu Goh

Indonesia merupakan negara yang memiliki beragam agama dan budaya.
Keyakinan beragama dan seni budaya di Indonesia sangat berhubungan
erat dan saling mempengaruhi satu sama lain. Agama dapat
menyelaraskan dan menyelesaikan masalah dan problem hidup. Agama
menjadi pegangan dan pedoman manusia dalam menjalankan semua
aktivitasnya (Salmani Yeli, 2007: 55). Sementara seni-budaya mampu
mengasah cita rasa dan kepekaan nurani (Anshori, 2006: 26).

Secara umum umat Buddha Mahayana memiliki musik doa dapat
diklasifikasikan antara lain: Nyanyian Puja Bakti, lagu kontemplasi
meditatif Buddha; dan lagu musik populer Buddha Mahayana komersial
(Goh, 2020: 23). Sebagai musik religi, Nyanyian Puja Bakti yang
dinyanyikan oleh umat Buddha Mahayana di setiap pagi, siang, dan sore
hari, bahkan di hari-hari perayaan penting, ini sarat dengan ajaran-ajaran
Buddha yang ditulis dalam bentuk puisi dan prosa dengan aksara
berbahasa Han atau Bahasa China, merupakan akulturasi budaya
Tionghoa dengan budaya Nusantara yang hingga kini masih tetap lestari.
Pada kamus besar agama Buddha jilid kedua beraksara kanji Han
menyatakan bahwa Nyanyian Puja Bakti adalah pujian Brahman.
Demikian juga pada jilid dua kamus besar agama Buddha yang bernama

Féjido Da Zididn ({HEZIK=FEE: 4635) disebutkan 5 (Fan ) artinya
brahman danlll (Bai), artinya lagu pujian. Oleh karena itu, Nyanyian Puja

Bakti dikenal sebagai sebuah lagu pujian umat Buddha Mahayana. Dalam
tradisi Han umat Buddha Mahayana, olah vokal instrumental berirama

105



Jejak Lama, Tafsir Anyar

surgawi ini berfungsi sebagai pemujaan kepada Hyang Buddha,
Bodhisattva, Arhan, para Dewa dan Guru Agung.

Pada awalnya, Nyanyian Puja Bakti dinyanyikan oleh sekelompok
biarawan secara monofon. Sehubungan dengan umat Buddha Mahayana
memerlukan Nyanyian Puja Bakti untuk digunakan dalam upacara umat
Buddha Mahayana. Musik religi dalam tradisi Han Buddha Mahayana ini
kemudian familiar dikenal sebagai sebuah bentuk olah vokal rohani
dengan narasi Dharma khas dalam tradisi Han Buddha Mahayana. Sebagai
salah satu musik vokal rohani yang dikembangkan berdasarkan kitab
Maha-Tripitaka, Nyanyian Puja Bakti ini mengandung teks suci seperti
Sutram, Gayam, Gatha, Nidanam, dan Mantram bermakna permohonan
perlindungan dari Hyang Buddha, Hyang Dharma dan Hyang Sangha.
Nyanyian Puja Bakti ini diiringi instrumen perkusi. Notasi Nyanyian Puja
Bakti ditulis dalam bentuk sistem simbol yang memiliki peranan penting
dalam musikalisasi narasi Dharma. Notasi ini merupakan simbol yang
memiliki peranan penting dalam menjalin melodi, irama, vokal, timbre
dan ritme untuk keindahan Nyanyian Puja Bakti. Komposisi Nyanyian Puja
Bakti ini bertujuan untuk membangun keseimbangan antara jasmani dan
rohani. Oleh karena itu, musik ini sama sekali tidak dianggap sebagai
ekspresi individual melainkan sebagai mediasi untuk mengolah
keseimbangan rohani secara kolektif sebagai renungan spiritual yang
mendalam untuk mencapai suasana meditatif.

Hal penting yang dianalisis adalah bentuk, fungsi, dan makna Estetika
Nyanyian Puja Bakti karena keunikannya merupakan akulturasi budaya
Buddhisme Mahayana Tiongkok dengan budaya Nusantara, yang hingga
kini masih tetap eksis di tengah-tengah pesatnya perkembangan budaya
Buddhisme di Indonesia. Kajian terdahulu yang memiliki relevansi dengan
penelitian ini antara lain Hwee-San Tan dalam artikelnya yang berjudul
“Fanbai:Chinese Buddhist Monastic Chant” yang dimuat dalam Jurnal
Music Library Association (2012), menyampaikan informasi tentang
nyanyian liturgi Buddhis Tiongkok dalam catatan dari literatur Buddhis
kanonik yang dikatakan berkembang dari sekitar abad ke 6 hingga ke 8,
referensi tentang asal usul musik Buddhis Tiongkok yang merujuk pada
nyanyian himne dan pujian, sebuah deskripsi para pengkhotbah dan
pemusik yang mahir dalam musik, dan beberapa catatan tentang ritual

106



Jejak Lama, Tafsir Anyar

dan upacara berfokus pada pengembangan nyanyian dalam berbagai
sekte Buddhis muncul setelah Dinasti Tang (618-907 M).

Hwee-San Tan juga mengatakan bahwa pada saat pendirian biara-biara
umum yang besar selama Dinasti Song (960-1279M), telah berkembang
nyanyian Buddhis Tiongkok, bahwa liturgi monastik yang dipraktikkan
saat ini disusun selama dan setelah Dinasti Song. Hwee-San Tan
mengkaitkan bahwa kelaziman praktik nyanyian yang terus berlanjut dari
periode Song, dan peraturan monastik tentang ritual telah berkembang
saat itu.

Jeffrey W. Cupchik dalam artikelnya yang berjudul Buddhism as
Performing Art; Visualizing Music in the Tibetan Sacred Ritual Music
Liturgies yang dimuat dalam Jurnal Yale Journal of Music & Religion (2015)
mengatakan bahwa ketika sebuah melodi disusun secara simbolis
mewakili pemandangan yang divisualisasikan dalam bagian sub ritual dari
ritus keagamaan ini.

Mohd Nor Binti N.S. dalam The Chinese Mahayana Buddhist Community
in Kuala Lumpur and Selangor (2018) mengatakan bahwa Buddhis
Mahayana Tionghoa Malaysia adalah asosiasi yang terorganisir dan ada
banyak program dan kegiatan yang ditawarkan kepada para anggotanya
yang mana kegiatannya tidak dapat digeneralisasi untuk asosiasi Buddhis
lain.

Konsep Buddha Ghosa

Konsep ini meliputi pelaksanaan Nyanyian Puja Bakti, tahapan
pelaksanaan, jenis nyanyian yang dinyanyikan, struktur menyanyikan,
dan komposisi musik iringan Nyanyian Puja Bakti. Unsur-unsur dalam
pelaksanaan Nyanyian Puja Bakti antara lain: tempat suci, umat,
pemimpin upacara, penyanyi dan pemusik. Puja Bakti dibagi menjadi dua
yaitu: (a) Puja Bakti kepada Thian (Tuhan), yakni Puja Bakti yang dilakukan
oleh umat Buddha Tridharma setiap pagi dan sore untuk memuja dan
mengagungkan Thian (Tuhan), Dewi Kiu Thian Hian De dan para Sin Bing
(dewa-dewi); (b) Puja Bakti leluhur, yakni Puja Bakti yang dilakukan oleh
umat Buddha Tridharma setiap pagi dan sore dan pada hari-hari tertentu.
Puja Bakti leluhur bertujuan untuk mendoakan para leluhur (Kong Co atau
Co King) semoga hidupnya di alam berikutnya memperoleh kebahagiaan.

107



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Tema Nyanyian Puja Bakti

Tema utama Nyanyian Puja Bakti ini adalah pujian dan penyembahan
kepada Buddha, yang dinyanyikan secara berulang kali, mengajak
pendengarnya untuk memuji Tuhan, menekankan pentingnya
penghormatan dan pemuliaan kepada-Nya. Nyanyian Puja Bakti
merupakan musik yang berhubungan dengan keyakinan (sraddha) yang
dapat membangun pengalaman suci. Pengalaman ini mencakup segala
sesuatu yang dipergunakan oleh umat Buddha Mahayana untuk
menyatakan hubunganya dengan yang dijunjung “tertinggi”, dapat
bertemu melalui ritual agama seperti ibadat atau liturgi (Hadi, 2006: 24).
Oleh karena itu ritual agama dipandang sebagai bentuk pengungkapan
iman, dimana upacara atau ritual agama dilakukan pada tempat dan
waktu yang ditentukan khusus dengan peralatan yang bersifat sakral
(Jacobs, 1987: 28). Tema Nyanyian Puja Bakti diklasifikasikan antara lain:
seni peribadatan yang mengandung makna ritual, seni musik pujian
persembahan, dan seni budaya Buddhis. Secara filosofis Nyanyian Puja
Bakti merupakan penghormatan terhadap Hyang Buddha. Nyanyian Puja
Bakti merupakan ekspresi isi hati umat yang dinyatakan melalui suara
yang mengandung melodi, ritme, irama, dan harmoni (Sudarto, 2008: 30).
Sedangkan menurut Soedarsono (1979) nyanyian yang diiringi
instrumental secara harmoni merupakan ekspresi emosional.

Bentuk dan Struktur Nyanyian Puja Bakti

Bentuk estetika Nyanyian Puja Bakti yang mengandung kesederhanaan
dan kedamaian itu dikaji dengan teori estetika Timur untuk menilai
kualitas estetika Nyanyian Puja Bakti dimana elemen-elemen yang
terkandung di dalamnya mencerminkan konsep wabi-sabi (keindahan
dalam ketidaksempurnaan) dalam nyanyian tersebut.

108



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Jenis Nyanyian Deskripsi Orientasi Nyanyian Puja Bakti

Zansong Nyanyian berupa puji- e Penghormatan namaskara
pujian melantunkan e  Memuliakan Tri-Ratna
teks syair atau gatha o  Melakukan tekad adhistana
dari kitab suci yang e  Melakukan observasi diri
didaraskan dengan e Meditasi vipassana bhavana
musik vokal bercirikan ® Pelimpahan jasa doa
fanbai.

Songjing Resitasi naratif teks,

berupa; sutram,
dharani dan mantram,
serta syair (gatha),
yang didaraskan
terdapat unsur
keindahan; irama,
bunyi dan nada.
Nian Zhou Nyanyian puja bakti
berupa pembacaan
mantra.
Tabel 1. Deskripsi Nyanyian Puja Bhakti
Sumber: dokumentasi Jimmu Goh,2024

Nyanyian Puja Bakti dilakukan melalui tahapan: namaskara, gatha
pendupaan, vandana, dan gatha pujian, dengan struktur nyanyian:
bertemakan pujian, pertobatan, ajakan, dan harapan. Sementara
komposisi musik adalah lantunan olah vokal, musik perkusi, irama
bertempo lambat. Nyanyian Puja Bakti dikumandangkan agar semua
makhluk di atas bumi ini hidup damai.

Struktur lagu perlu diketahui oleh penyanyi karena selain umat kegiatan
Puja Bakti ini juga melibatkan para biksu, biksuni, upasaka dan upasika.
Puja Bakti (gongxit) secara tradisi menggunakan sarana dupa, bunga, lilin,
teh, buah, musik, makanan, permata, tasbih dan sangati sebagai bagian
persembahan ritual.

Persembahan ritual ini disertai pembacaan mantram, dharani, beberapa
sutra, seperti Amitabha Sutra, Saddharma Pundarika Sutra,
Vajracchedika Sutra, kitab Suci Delapan Puluh Delapan Buddha (bashiba
f6é /)\-+/\{38) dan nyanyian lagu-lagu pujian untuk pemujaan kepada
Hyang Tri-Ratna. Setelah selesai melakukan persembahan, pembacaan
sutra, kitab dan pelafalan mantram serta menyanyikan lagu pujian, tradisi

109



Jejak Lama, Tafsir Anyar

gongxit ditutup dengan pradaksina, meditasi berjalan dan mendoakan
kebahagiaan makhluk hidup.

Musik Iringan Nyanyian Puja Bakti

Musik Iringan Puja Bakti adalah jenis musik perkusi yaitu jenis alat musik
pukul yang dipakai dalam kegiatan monastik vihara yang dipadukan aspek
harmoni bunyi dan musik vokal. Alat ini merupakan perkusi tradisional
etnik Cina yang dipakai dalam konteks kegiatan keagamaan bagi agama
Tao dan Buddha. Fungsinya sebagai pengiring Nyanyian Puja Bakti.

Instrumen perkusi terdiri (i). daging (/ simbol (c); mukyi (A<E/simbol
0); (iii). yinging (5 12/ 11); (iv). didozhong (FBEH 11); (v). hazi (]8F /0); (iv).

gt (8%/0). Artinya instrumen perkusi Dharma ini ada 6 alat yang
digunakan sebagai musik pengiring Nyanyian Puja Bakti.

Cara permainannya adalah sebagai ketukan tempo yang wajib digunakan
untuk menunjukkan cepat atau lambatnya sebuah lagu yang harus
dinyanyikan dalam Nyanyian Puja Bakti dengan mempergunakan notasi
simbol. Notasi simbol terdapat dalam buku The Buddhism Mahayana
Liturgy.

Instrumen perkusi merupakan sistem penanda bunyi yang memakai alat
sebagai kode waktu (kala) dalam melaksanakan Nyanyian Puja Bakti.
Nyanyian Puja Bakti yang dilakukan sebanyak 3 (tiga) kali sehari ini
merupakan tata cara persembahyangan umat Buddha Mahayana di
Indonesia. Sesuai tradisi secara khusus pelaksanaan Puja Bakti ada yang
dilakukan pada setiap hari Upavasatta.

Upavasatta merupakan hari perenungan, dimana pada saat itu para umat
melakukan puasa setengah hari sebagai bentuk pengendalian diri umat.
Ajaran Buddha, Upavasatta ini jatuh setiap bulan menurut penanggalan

Tiongkok, pada tanggal 1 saat bulan tilem disebut chayi  (#J—), tanggal
15 saat bulan purnama disebut chi shiwi (#]+7), tanggal 8 disebut
chaba (#J)\), dan tanggal 23 disebut chi niansan #J11=).

110



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Perkusi dimainkan oleh lima (5) orang yang disebut Upasaka. Sedangkan
Upasika dalam kegiatan Puja Bakti (gongxia /3£(Z); khususnya dipakai

untuk menyanyikan puji-pujian rohani (zansong/ #52R), teksnya dikutip

dari kitab suci Maha-Tripitaka (sd@ncdng jingdidn/=§EZ284). Urutan
nyanyiannya antara lain, adalah sebagai berikut:

a. Menyanyikan Lagu Pembuka Pendupaan (It xidng zan/ 7= 7 %%)

b. Menyanyikan Gatha (zan f6 ji/ # i (8)

c. Membaca Sutram (songjing/ i £8);

d. Pembacaan Mantram/ dharani (nianzhou /& 5%),

e. Smerti Buddha, menyanyikan lagu pertobatan (chan hui wén/ 111 32)
f. Menyanyikan Trisarana (san guf yi/ = J34#)

g. Nyanyian pujian Skandah Bodhisattva ( wéi tué zan/= 5K %%)

h. Nyanyian pujian Sangharama Bodhisattva ( gie Idn zan/ ¥ %)

i. Nyanyian Gatha penutup doa ([ 1] {&)

Fungsi Estetika Nyanyian Puja Bakti

1. Sebagai Media Penghubung Umat Kepada Buddha
Nyanyian Puja Bakti memiliki melodi dan lirik yang dirasakan mampu
membuat umat merasa dekat dengan Buddha. Nyanyian itu dianggap
dapat berfungsi sebagai cara untuk memurnikan diri dan
membebaskan diri umat dari hal-hal negatif. Musik yang
menenangkan itu ternyata dapat membantu umat untuk mencapai
pikiran yang lebih murni dan spiritual.
Secara mendasar orientasi religius umat Buddha menyanyikan
Nyanyian Puja Bakti memiliki tujuan antara lain: (1) penghormatan
namaskara ;(2) memuliakan Tri-Ratna; (3) melakukan tekad
adhistana; (4) melakukan evaluasi diri, perenungan meditasi samatha
bhavana, serta (5) meditasi vipassana bhavana dan pelimpahan jasa
doa. (Goh, 2014: 23).
Teori semiotika Charles Sanders Peirce, seorang filsuf dan ilmuwan
Amerika, mengembangkan pendekatan semiotika yang berbeda
dengan mengklasifikasikan tanda-tanda berdasarkan makna.

2. Nyanyian Puja Bakti Sebagai Media Aktualisasi Estetik
Sebagai media aktualisasi estetika nampak melalui unsur-unsur
instrumental Nyanyian Puja Bakti yaitu suara serangkaian alat musik
perkusi (fa’gi) yang mengiringinya. Secara umum, terdapat dua

111



Jejak Lama, Tafsir Anyar

ketukan musik perkusi pengiring Nyanyian Puja Bakti tersebut, yakni
ketukan penanda bunyi atas dan ketukan penanda bunyi bawah.

. Nyanyian Puja Bakti Sebagai Penguat lkatan Relasi Sosial Umat
Nyanyian Puja Bakti bagi Agama Buddha Mahayana memiliki fungsi
sosial karena nyanyian ini mampu menimbulkan rasa/kesadaran,
kebersamaan/persatuan, persahabatan, dan kekeluargaan.
Persembahan pujian yang diiringi Nyanyian Puja Bakti mampu
mengasah kehalusan budhi, memupuk rasa kasih sayang,
kebersamaan, dan solidaritas sosial antar warga setempat.
Kebersamaan umat Buddha Mahayana dalam melaksanakan puja
bakti dapat menopang harmoni sosial dalam kehidupan
bermasyarakat. Nyanyian Puja Bakti yang diaplikasikan melalui
zansong dan songjing serta nianfé (smerti Buddha) adalah sebuah
perbuatan jasa dengan cara memberikan cinta kasih, dengan
melaksanakan pelimpahan jasa kebajikan kepada segenap makhluk
pada 10 (sepuluh) alam semesta dasa Dharma dhatu (shifang fdjie
zhongshéng/+ 771554 AE), guna mengumpulkan jasa kebajikan,
dan mencapai tingkat kemajuan pencerahan, semua makhluk alam
semesta mencapai tingkat ke-Buddha-an (Anuttara-
Samyaksambuddha) semua mencapai Nirvana.

. Nyanyian Puja Bakti Sebagai Identitas Budaya

Setiap nyanyian dalam Puja Bakti itu memiliki simbolisme yang terkait
erat dengan tradisi dan ritual umat Buddha Mahayana. Simbolisme ini
membantu umat dalam memahami makna yang lebih dalam dari
setiap aspek ritual yang dijalani. Melalui pelaksanaan Nyanyian Puja
Bakti umat dapat memahami bagaimana musik ini berakar dalam
konteks sosial dan budaya umat Buddha Mahayana. Musik
mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas komunitas yang khas.
Umat Buddha Mahayana yang sudah lama mengetahui Dharma, maka
Nyanyian Puja Bakti merupakan tindakan ekspresi pengulangan ajaran
Hyang Buddha. Untuk itu, umat akan berupaya melakukan perbuatan,
ucapan dan pikiran agar semakin baik dalam menjalani hidup sehari-
hari. Di sini terjadi proses pembudayaan (enkulturasi) nilai-nilai ajaran
agama Buddha Mahayana itu sendiri, di mana umat Buddha akan
terus menghayati pemahaman agamanya dengan
mengimplementasikannya langsung dalam kehidupan sehari-hari.

112



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Metode

Metode vyang digunakan adalah etnografi dengan pendekatan
interdisiplin yaitu antropologi, sosial agama, dan kajian agama Buddha.
Merujuk pada kajian agama Buddha, teori Estetika Etnoreligi Nyanyian
Puja Bakti dilakukan melalui pengamatan terhadap kesederhanaan dan
ketenangan (Zen Esthetics). Zen Esthetics adalah tentang kesederhanaan,
kehampaan, dan ketenangan yang penekanannya pada pengalaman
langsung dan spontanitas dan rasa (Xd). Struktur melodi yang sederhana
dan ritme yang menenangkan mampu menciptakan suasana meditasi.
Lirik dari Nyanyian Puja Bakti dianalisis melalui penggunaan kata-kata
yang sederhana mengundang perenungan penuh makna spiritual.

Kedalaman dan misteri (Ygen) dari Nyanyian Puja Bakti dilakukan dengan
mengeksplorasi Nyanyian Puja Bakti dapat menciptakan perasaan
kedalaman dan misteri melalui nada-nada rendah dan lambat. Selain itu
juga dilakukan kajian terhadap simbolisme dalam lirik yang mengundang
refleksi dan kontemplasi spiritual. Teori estetika Timur sangat relevan
digunakan untuk mengkaji keindahan dan makna spiritual Nyanyian Puja
Bakti, demikian juga dengan elemen-elemen budaya yang religius terjalin
dalam ekspresi artistik nyanyian ini dapat mewujudkan estetik etnoreligi
yang diungkap secara mendalam.

Penyajian Musik Pengiring Nyanyian Puja Bakti

Nyanyian Puja Bakti yang diiringi musik perkusi dikaji dengan teori
etnomusikal. Teori Etnomusikal merupakan kerangka pikir yang
digunakan untuk mengkaji, mengungkap keterkaitan, fungsi musik suatu
etnik dengan budaya masyarakatnya, yang telah teruji kebenarannya. Rai
S, (2004: 2), mengatakan bahwa untuk mengkaji musik-musik etnik harus
dilihat dari dua unsur yaitu unsur musikal dan unsur ekstra musikalnya.
Kedua unsur ini disebut dengan istilah asosiasi musikal (musical
association) dan asosiasi ekstramusikal (extra musical association).

Pada hakikatnya Nyanyian Puja Bakti adalah doa, atau ajaran Buddha
Mahayana yang mengatur kehidupan umat Buddha pendukungnya. Oleh
karena itu, eksistensi Nyanyian Puja Bakti bisa dipahami melalui teori
fungsional struktural. Dalam teori fungsional, Parson mendefinisikan
“fungsi” (function) sebagai “kumpulan kegiatan yang ditujukan ke arah
pemenuhan kebutuhan tertentu atau kebutuhan sistem”. Dengan

113



Jejak Lama, Tafsir Anyar

menggunakan definisi ini, Parson yakin bahwa ada empat fungsi penting
yang diperlukan semua system adaptation (A), goal attainment (G),
integration (1), dan latency (L) atau pemeliharaan pola. Secara bersama-
sama, keempat imperative fungsional ini dikenal sebagai skema AGIL
(Ritzer, 2014: 23). Sistem harus mengelola antar hubungan ketiga fungsi
penting lainnya (A, G, L). Dalam kaitan ini, eksistensi Nyanyian Puja Bakti,
secara langsung maupun tidak langsung mampu mengelola kebersamaan
dan persatuan antar umat Buddha Mahayana pendukungnya; (d) latency
(latensi atau pemeliharaan pola): sebuah sistem harus memperlengkapi,
memelihara dan memperbaiki, baik motivasi individual maupun pola-pola
kultural yang menciptakan dan menopang motivasi. Sebagai sebuah seni
religi, Nyanyian Puja Bakti mampu memberikan energi, motivasi,
semangat umat Buddha Mahayana melaksanakan kegiatan Dharma.

Makna Estetika Nyanyian Puja Bakti

Nyanyian Puja Bakti merupakan bagian dari ritual umat Buddha
Mahayana. Selain memiliki implikasi dalam menguatkan kesadaran
religius individual, Nyanyian Puja Bakti juga memiliki implikasi bagi umat
Buddha secara keseluruhan.

1. Nyanyian Puja Bakti memiliki makna memperkuat semangat
komunalitas umat Buddha Mahayana.
2. Puja Bakti sebagai suatu kegiatan yang dilakukan oleh umat

Buddha sebagai perwujudan penghormatan Buddha sebagai
guru vyang telah berjasa menemukan dan mengajarkan
kebenaran, dan pengembangan perbuatan-perbuatan yang

baik.

3. Nyanyian Puja Bakti merupakan wahana dalam menguatkan
keyakinan.

4, Nyanyian Puja Bakti menjadi sarana dalam melatih konsentrasi

dan rasa cinta kasih kepada sesama manusia dan makhluk lain.

Doa untuk keharmonisan dan kebahagiaan semua makhluk ini, antara lain
tercermin dalam teks Nyanyian Puja Bakti pada tabel berikut.

114



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Cuplikan Nyanyian Puja Bakti Keterangan
pi sa 1id tou gan 13 shui Membersihkan kendali pikiran dan jiwa
E s T & ok menjadi jernih
(Boddhisatva menyirami air amerta di atas
kepala)
néng ling yT d7 pidn shi fang Menebar kesejahteraan

% — R+

(Memberikan setetes tirta ke sepuluh penjuru)

xing shan gbu hui jin juan chd Doa, sembahyang untuk membersihkan
EEEVR SR pikiran, tindakan dan segala perilaku yang
(Membersihkan semua kekotoran dunia) tidak baik.

ling ¢ tén ching xT qing jing Membersihkan jiwa manusia dan
Sikiz b FBRE &G lingkungan semesta

(Saat ini menyucikan altar mandala)

Tabel 2. Teks Nyanyian Puja Bhakti
Sumber: dokumentasi Jimmu Goh,2024

Manfaat Nyanyian Puja Bakti

Nyanyian Puja Bakti telah menjadi media untuk mengantarkan pada
situasi tenang. Di sini, Nyanyian Puja Bakti secara langsung maupun tidak
langsung dapat digunakan sebagai obat penenang bagi penikmatnya.
Musik dapat membebaskan seseorang dari stres dan kejenuhan bahkan
bisa mengobati penyakit. Dengan menggabungkan musik dan meditasi,
permainan musik mempunyai manfaat bagi kehidupan manusia.

Selain sebagai obat stres, Nyanyian Puja Bakti juga digunakan dalam
membuang rasa egois diri serta dapat membangkitkan kesadaran sosial.
Orang yang secara kooperatif terlibat dalam aktivitas musikal akan
menginterpretasikan aktivitas tersebut sebagai sesuatu yang berbeda,
karena aktivitas musik yang kolektif tersebut mampu membangun
kesadaran sosial manusia dan tidak memiliki ancaman potensi konflik
(Djohan, 2016: 9).

115



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Refleksi Akhir

Nyanyian Puja Bakti merupakan tata cara kebaktian berkumpulnya umat
dan para rahib di ruang dharmasala. Kegiatan ini merupakan sarana
kegiatan berkumpulnya para biksu di vihara untuk membaca teks-teks
kitab suci. Nyanyian Puja Bakti merupakan bentuk ekspresi kecerdasan
spiritual.

Nyanyian Puja Bakti adalah lagu religi yang efektif dalam menyampaikan
pesan pujian dan penyembahan kepada Buddha. Liriknya yang sederhana
namun kuat, dikombinasikan dengan melodinya yang mudah diingat dan
harmonis, menjadikan nyanyian ini tepat digunakan sebagai media untuk
menciptakan suasana ibadah yang khusyuk dan penuh dengan
penghormatan. Pesan kasih dan kesatuan yang disampaikan melalui lirik,
diperkuat oleh melodi yang menyentuh, membuat lagu ini cocok
dinyanyikan dalam berbagai kesempatan ibadah Buddha Mahayana.

Nyanyian Puja Bakti dianggap sebagai nyanyian yang indah dan
menyentuh kalbu walaupun nyanyian tersebut disajikan dalam
ketidaksempurnaan dan ketidaklengkapan. Prinsip ini menekankan
penerimaan akan kefanaan dan ketidaksempurnaan, sebagai bagian dari
keindahan yang mendalam.

Bentuk estetika Nyanyian Puja Bakti mengandung kesederhanaan dan
kedamaian itu dikaji dengan teori estetika Timur untuk menilai kualitas
estetika Nyanyian Puja Bakti dimana elemen-elemen yang terkandung di
dalamnya mencerminkan konsep wabi-sabi (keindahan dalam
ketidaksempurnaan) dalam nyanyian tersebut.

Fungsi estetika Nyanyian Puja Bakti, sebagai bagian dari sarana
persembahyangan, dan menjadi media yang efektif bagi umat Buddha
Mahayana dalam berdoa dan “berkomunikasi” dengan Buddha. Dalam
doanya, umat berharap agar mampu menghadapi persoalan hidup yang
dihadapi serta diberi petunjuk, keselamatan dan kesejahteraan serta
dijauhkan dari segala mara bahaya.

Makna estetika Nyanyian Puja Bakti, mengandung ajaran dan nilai filosofi
Buddha Mahayana karena disetiap lirik-lirik tersirat makna yang dalam
membuat umat khusyuk saat melantunkan Nyanyian Puja Bakti. Melalui

116



Jejak Lama, Tafsir Anyar

nyanyian, ajaran-ajaran ini disampaikan dan diinternalisasi oleh umat,
membantu umat mengingat dan merenungkan nilai-nilai spiritual dalam
kehidupan sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA

Anshori, Yahya. (2007). Estetika sebagai Media Asah Nurani, Media
Indonesia, 3 Maret 2007

Dharsono. (2004). Pengantar Estetika. Bandung: Rekayasa Sains

Djohan. (2016). Psikologi Musik. Yogyakarta: Indonesia Cerdas.

Goh, Jimmu. (2014). Risalah Latihan Vispayana Suatu Orisinalitas Simfoni
di Dalam Diri (Tesis). Jakarta: Pascasarjana, Institut Kesenian Jakarta

Hadi, C. (2006). Buddhisme: Sejarah, Ajaran, dan Praktiknya. Yogyakarta:
Penerbit Kanisius.

Hwee-San Tan. (2012). “Fanbai: Chinese Buddhist Monastic Chant”, Jurnal
Music Library Association.

Jacobs Sj, Tom. (1987).Gereja Menurut Vatikan Il.Yogyakarta:Kanisius.

Jeffrey W. (2015). Cupchik dalam artikelnya yang berjudul Buddhism as
Performing Art; Visualizing Music in the Tibetan Sacred Ritual Music
Liturgies yang dimuat dalam Jurnal Yale Journal of Music & Religion.

Mohd Nor Binti N.S. (2018). The Chinese Mahayana Buddhist Community
in Kuala Lumpur and Selangor.

Rai, | Wayan. (2004). “Unsur Musikal dan Ekstra-Musikal Dalam
Penciptaan Gending Iringan Tari Bali.” Denpasar: Institut Seni
Indonesia Denpasar.

Ritzer, George. (2014). Teori Sosiologi Modern Edisi Ketujuh. Jakarta:
Prenada Media Group.

Salmaini, Yeli. (2005). Psikologi Agama. Riau: Zanafa Publishing dan
Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau.

117



Jejak Lama, Tafsir Anyar

118



BAB 9 |
Estetika Dalam Pembuatan Film
Dokumenter

Oleh:
Kusen Dony Hermansyah

Film dokumenter selalu punya tempat istimewa dalam dunia sinema. Tipe
film tersebut lahir bukan sekadar sebagai tontonan, tetapi juga sebagai
ruang pertemuan antara fakta, seni, dan wacana sosial. Dokumenter
mampu merekam realitas apa adanya, sekaligus mengolahnya menjadi
pengalaman estetis yang menyentuh penonton. Oleh sebab itu, film
dokumenter sering hadir dalam banyak wajah, baik sebagai catatan
sejarah, sarana advokasi, media pembelajaran, hingga potret sederhana
tentang kehidupan sehari-hari.

Berbeda dengan film fiksi yang biasanya diarahkan oleh logika pasar dan
kebutuhan hiburan massal, film dokumenter lebih cenderung dekat
dengan berbagai isu dalam kehidupan manusia. Tipe ini membuka ruang
bagi isu-isu yang jarang tersentuh arus utama (mainstream), misalnya isu
lingkungan, budaya, politik, bahkan suara-suara minoritas. Hal inilah yang
membuat dokumenter tidak hanya relevan bagi dunia perfilman, tetapi
juga bagi masyarakat luas. Karena dokumenter sering mengajak
penontonya melihat kenyataan dengan cara yang lebih reflektif dan
bermakna.

Awal tahun 2000-an menjadi titik balik besar bagi dunia dokumenter.
Revolusi video digital membuka pintu baru, terutama munculnya
teknologi seperti Mini-DV, DVCam, dan Digital Betacam. Kamera yang
dulu mahal dan sulit dijangkau, kemudian bisa digunakan oleh komunitas
kecil dan bahkan individu. Dengan kata lain, teknologi tersebut tidak
hanya bisa diakses oleh rumah produksi besar. Hal inilah yang kemudian
sering disebut sebagai “demokratisasi” pembuatan film dokumenter.
Sebab, siapa pun bisa membuat film dari realitas di sekitarnya.

119



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pada sisi lain, kemudahan tersebut juga harus dibayar mahal, karena
berdampak pada banyak aspek dalam pembuatan film dokumenter.
Beberapa hal yang muncul antara lain adalah pengajaran dokumenter
yang tidak lagi terstruktur; tahapan shooting sering tumpang tindih
dengan riset; dan muncul mitos-mitos baru. Beberapa dari mitos tersebut
adalah anggapan bahwa skenario tidak terlalu dibutuhkan dalam film
dokumenter. Karena yang penting di dalam pembuatan film dokumenter
adalah riset (mewawancarai narasumber) dan menangkap momen
(Hermansyah, 2017, him. 3). Munculnya teknologi yang mudah membuat
film dokumenter seperti seperti laporan televisi. Akibatnya, banyak karya
kehilangan variasi dan daya tarik estetikanya.

Beberapa orang berpendapat bahwa dokumenter kontemporer lebih
menyerupai “makalah visual” daripada sebuah film. Dokumenter kerap
dianggap membosankan dan dijuluki “radio dengan gambar” karena
terlalu sarat informasi dan minim perkembangan cerita (Jong et al., 2014).
Dalam The Documentary: Politics, Emotion, and Culture, Brian Winston
juga menegaskan bahwa tradisi dokumenter Griersonian berada dalam
lingkungan discourse of sobriety. Tradisi ini melahirkan film instruksional
untuk edukasi publik yang cenderung kaku dan membosankan karena
menekankan informasi lebih daripada aspek estetika (Smaill, 2010).

Upaya untuk menjawab tantangan tersebut menekankan bahwa
dokumenter seharusnya tidak berhenti pada fungsi sebagai data atau
catatan fakta sebagaimana film etnografi. Dokumenter juga dipandang
sebagai karya seni. Cara menjawab tantangan ini adalah dengan
memadukan kedisiplinan produksi era pra-digital dengan fleksibilitas
teknologi digital. Pendekatan tersebut membuka peluang bagi lahirnya
dokumenter yang tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga
menyentuh penonton secara estetis.

Sejarah film dokumenter di Indonesia tidak bisa dipisahkan dari peran
institusi dan salah satu contohnya adalah pada masa Orde Baru. Pada
masa itu, film dokumenter banyak diproduksi oleh pemerintah, BUMN,
atau lembaga swadaya masyarakat (NGO) untuk mendukung agenda
pembangunan. Posisi dokumenter pada saat itu lebih sering digunakan
sebagai alat propaganda atau sebagai media pendidikan internal. Sebagai
alat propaganda, dokumenter berfungsi untuk membangun citra
pemerintah atau untuk memengaruhi opini publik. Sementara sebagai

120



Jejak Lama, Tafsir Anyar

media pendidikan internal, dapat dilihat pada dokumenter instruksional,
misalnya tentang tentang keselamatan kerja atau cara bertani. Bisa
dikatakan bahwa film dokumenter pada saat itu lebih dekat dengan
kepentingan lembaga dibanding sebagai sarana hiburan.

Sebelum era digital, para pembuat film dihadapkan pada pilihan sulit. Jika
ingin gambarnya berkualitas tinggi, mereka harus menggunakan film
seluloid yang biayanya mahal sekali, baik itu film 16mm atau 35mm.
Sebaliknya, teknologi video (VHS atau Betacam) dianggap lebih murah,
tetapi kualitasnya masih jauh di bawah film seluloid. Meskipun begitu,
kedua teknologi tersebut tetap tidak murah dan juga tidak mudah diakses
oleh komunitas kecil. Tingginya biaya tersebut memaksa para pembuat
film untuk merencanakan produksi dengan sangat ketat agar tidak boros
(over budget), namun tetap menghasilkan film yang berkualitas.

Konteks historis ini penting karena memperlihatkan posisi dokumenter
yang selalu berada di persimpangan. Pada satu sisi sebagai seni, tetapi di
sisi lain sebagai alat propaganda. Pada satu sisi menuntut disiplin
produksi, tetapi di sisi lain memberi ruang untuk improvisasi. Tulisan ini
lahir dari ketegangan permasalahan di atas. Tujuannya adalah
merumuskan metode yang mampu menjaga keseimbangan antara
keduanya. Oleh karena itu, sistem kerja yang serba prosedural itu
sekarang harus ditafsir ulang dan dipadukan dengan teknologi digital yang
lebih fleksibel. Tujuannya agar film dokumenter bisa tetap sistematis
sekaligus kreatif.

Neoformalisme digunakan untuk memahami dan menafsirkan ulang film
dokumenter dengan cara melihat film sebagai sebuah sistem yang utuh.
Konsep ini dikembangkan oleh David Bordwell, Kristin Thompson, dan Jeff
Smith dalam buku Film Art: An Introduction. Mereka menjelaskan bahwa
sebuah film bukan sekadar rangkaian adegan yang berdiri sendiri,
melainkan sebuah sistem formal yang terdiri dari bagian-bagian yang
saling terhubung. Setiap detail, sekecil apa pun, membentuk pola tertentu
yang menciptakan pengalaman estetis yang menyeluruh.

Contoh yang mereka berikan adalah The Wizard of Oz, sebuah film yang
membangun pola naratif melalui kombinasi unsur gaya seperti warna,
musik, dan pergerakan kamera. Semua elemen ini bekerja sama
membentuk kesatuan yang utuh. Tema, gagasan, dan isi film tidak
dipisahkan dari bentuk, melainkan menjadi bagian penting dari struktur

121



Jejak Lama, Tafsir Anyar

formal itu sendiri. Dengan cara ini, film dipahami sebagai pengalaman
yang menyatukan cerita, ide, dan bentuk visualnya secara menyeluruh,
sehingga menghasilkan kesan yang kuat pada penonton (Bordwell et al.,
2023).

Secara sederhana, teori ini membagi film menjadi dua komponen utama,
yaitu bentuk film (naratif) dan gaya film (bahasa sinematik). Bentuk film
mengacu pada struktur naratif, yaitu plot, karakter atau subjek, ruang,
waktu, dan dramatik. Sementara gaya film mengacu pada pilihan elemen
visual dan suara, seperti pencahayaan, camera angle, ritme editing, dan
dimensi suara (Bordwell et al., 2023, him. 71-302).

Dari sudut pandang ini, dokumenter tidak lagi dianggap sebagai radio
bergambar (radio with pictures) karena menyajikan fakta semata
(Rosenthal & Eckhardt, 2016, him. 176). Sebaliknya, fakta dimasukkan ke
dalam kerangka cerita yang dapat dikomunikasikan untuk membuat
penonton lebih mudah terlibat. Pengalaman menonton menjadi jauh
lebih indah dan emosional karena keputusan teknis, seperti kapan
menggunakan close-up, mengatur ritme penyambungan antar-shot, atau
memanfaatkan suara dari luar ruang cerita (non-diegetic sound).

Karya dokumenter mahasiswa Politeknik Negeri Media Kreatif Jakarta
yang diproduksi antara tahun 2015 hingga 2019 diamati dengan
pendekatan yang tidak hanya bersifat observatif, tetapi juga melalui
keterlibatan langsung sebagai pengajar dan pembimbing, sehingga
prosesnya menyerupai perjalanan bersama antara pengajar dan murid.
Analisis dilakukan melalui dokumen dan wawancara mendalam; dokumen
yang dianalisis mencakup skenario, desain produksi, dan karya film,
antara lain Pisau (2016), Cendol Lele (2018), E-Meng (2018), Mangokal
Holi (2018), Randang (2019), dan Lentera (2019). Film-film tersebut
mengeksplorasi berbagai moda dokumenter, seperti expository,
observational, dan poetic, sehingga menghasilkan dokumenter yang tidak
hanya menyampaikan informasi, tetapi juga mampu menyentuh
penonton melalui kekuatan estetikanya. Wawancara mendalam dengan
beberapa sutradara, editor, dan akademisi dilakukan untuk mendukung
dan memperkuat pemahaman terhadap proses dan karya-karya tersebut.

122



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Prosesnya dimulai dari tahap story development, praproduksi, produksi,
hingga paskaproduksi. Story development merupakan tahapan mengolah
gagasan melalui tahapan pembuatan premise, logline, sinopsis,
treatment, hingga skenario. Pada tahap praproduksi, para mahasiswa
diharuskan membuat desain produksi, dan melakukan eksperimen
artistik, seperti penentuan lokasi dan pemilihan subjek. Tahap ini sangat
penting, karena hal-hal tersebut akan menjadi dasar arah estetika yang
mereka inginkan

Saat produksi berlangsung, kamera dan kru mulai mewujudkan ide yang
ada dalam desain produksi menjadi bentuk audiovisual, pada titik inilah
visi estetis diuji melalui kesesuaiannya dengan desain produksi, mulai dari
figure staging, pengelolaan setting dan properti, kualitas pencahayaan,
pengarahan camera staging, hingga perekaman suara, sehingga semua
elemen dalam gaya film diwujudkan seoptimal mungkin sesuai desain
bentuk dan gaya film yang telah dirancang pada tahap praproduksi.
Selanjutnya, proses paskaproduksi dilakukan, yang meliputi tahapan
editing, color grading, dan sound mixing secara terpisah, yang bermuara
pada married print (penyatuan gambar dan suara) dan mastering, dengan
tujuan memastikan bahwa cerita berjalan lancar serta menghasilkan film
yang menarik dan estetis.

Dari perjalanan pengamatan ini, lahir sebuah pemahaman baru bahwa
film dokumenter bukan lagi sekadar alat penyampai data atau “visualisasi
makalah”, tetapi sebuah karya seni yang utuh. Artinya, informasi yang
ingin disampaikan tetap hadir, namun dibalut dengan kekuatan estetika
dalam wujud naratif dan bahasa sinematik. Pandangan ini menantang
mitos lama yang kerap mereduksi dokumenter hanya sebagai radio
bergambar (radio with pictures),

Pernyataan Michael Rabiger dan Courtney Hermann (2020, him. 638)
mendukung pandangan di atas dengan menegaskan pentingnya menjaga
kekuatan sinematik dalam dokumenter dan memperingatkan bahaya jika
film hanya menjadi “radio with pictures.” Artinya, film dokumenter hanya
mengandalkan wawancara panjang dan narasi verbal, sedangkan unsur
visual sekadar berfungsi sebagai ilustrasi. Bagi mereka, pola seperti ini
hanya akan mereduksi potensi estetika dokumenter, yang seharusnya
mampu menawarkan pengalaman sinematik yang imersif.

123



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pengalaman di lapangan menunjukkan bahwa banyak pembuatan film
dokumenter di Indonesia masih terjebak pada wawancara yang kaku dan
eksplorasi visual yang minim. Padahal, ketika sistem produksi dijalankan
secara lebih terstruktur, maka banyak pembuat film yang mampu
menghasilkan film jauh lebih sinematik dan bahkan pada tingkat
mahasiswa. Pada sisi lain, pertimbangan etis tetap menjadi hal penting,
yaitu cara film dokumenter dalam menjaga integritas fakta, tanpa jatuh
pada eksploitasi subjek yang direkam.

Proses ini juga membuktikan bahwa teknologi digital memang memberi
banyak kemudahan. Namun, tanpa sistem yang jelas, hasilnya sering
menjadi dangkal dan tidak berkesan. Justru dengan memadukan disiplin
kerja ala era pra-digital dengan keluwesan teknologi masa kini, maka
dokumenter menemukan jalan tengah yang lebih produktif. Artinya, film
yang dihasilkan tetap faktual, namun tetap kuat secara estetis.

Harapan penulisan adalah melahirkan kerangka kerja yang jelas dan
menyeluruh untuk proses pembuatan film dokumenter yang menekankan
pada aspek estetika. Selama ini, dokumenter sering dianggap hanya
sebagai media informasi atau laporan visual, sehingga nilai artistiknya
kerap terpinggirkan. Dengan pendekatan yang lebih sistematis, tulisan ini
ingin mengembalikan dokumenter ke posisinya sebagai karya seni dengan
menghadirkan pengalaman estetik yang berkesan dan tidak hanya
menyampaikan fakta belaka. Implikasi dari hal ini cukup luas, baik bagi
pembuat film, dunia pendidikan, maupun masyarakat yang menjadi
penonton utama dokumenter.

Dampak pertama adalah meningkatnya kualitas estetika dokumenter,
terutama melalui kerangka kerja yang ditawarkan. Tujuannya adalah
bahwa film dokumenter dapat kembali dipandang sebagai karya seniyang
setara dengan film fiksi dalam hal kedalaman artistik. Bukan berarti fungsi
informatifnya ditinggalkan, tetapi diperkaya dengan kekuatan visual,
suara, dan naratif yang mampu menyentuh penonton. Selain itu, film
dokumenter juga tidak lagi berhenti pada wawancara kaku atau reportase
sederhana belaka. Namun, bisa tampil sebagai karya yang mampu
menggabungkan fakta dengan ekspresi artistik. Dengan kata lain, film
dokumenter yang disajikan tidak hanya menyajikan fakta, tetapi juga
mengundang refleksi, emosi, dan keterlibatan penonton.

124



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Dampak kedua adalah dapat memberi panduan praktis yang dapat
digunakan oleh para pembuat film, terutama pemula. Selama ini, banyak
siswa, mahasiswa, atau pembuat film dokumenter pemula kebingungan
memulai, karena kurangnya sistem pengajaran yang terstruktur dan
literasi yang memadai. Melalui kerangka kerja yang mengintegrasikan
story development, praproduksi, produksi, hingga paskaproduksi, tulisan
ini diharapkan dapat menjadi acuan yang memudahkan mereka. Panduan
ini bukan sekadar teknis, tetapi juga menekankan pentingnya estetika
dalam setiap tahap. Tentunya agar hasil akhirnya bukan hanya
dokumentasi fakta, tetapi karya yang matang secara sinematik.

Dampak ketiga adalah kontribusi dalam pengembangan kerangka teoretis
baru. Selama ini, teori dokumenter di Indonesia lebih sering menekankan
fungsi sosial atau komunikasinya, sementara aspek estetika kurang
banyak dibahas. Penulis berusaha mengisi kekosongan itu dengan
menawarkan cara pandang yang mengintegrasikan prinsip estetika ke
dalam proses produksi film. Dengan adanya kerangka baru ini, diharapkan
kajian dokumenter tidak hanya bicara soal fungsi atau isi, tetapi juga
kontribusi bentuk dan gaya film pada pengalaman penonton.

Dampak pada konteks pendidikan, tulisan ini juga berupaya menjawab
problematika pengajaran dokumenter yang sering kali tidak sistematis.
Pengalaman di lapangan menunjukkan bahwa tanpa sistem produksi yang
jelas, siswa atau mahasiswa cenderung menghasilkan karya yang dangkal,
karena terlalu memberi penekanan pada informasi tanpa daya tarik
estetika visual dan suaranya. Dengan pendekatan yang lebih terstruktur,
mahasiswa bisa belajar melihat bahwa pembuatan film dokumenter
merupakan gabungan antara disiplin terhadap sistem produksi film dan
kebebasan kreatif. Hal ini juga akan berdampak pada kualitas lulusan yang
lebih siap, baik sebagai pembuat film independen maupun profesional di
industri media.

Dampak berikutnya berhubungan dengan kesadaran sosial-politik. Film
dokumenter di Indonesia tidak bisa dilepaskan dari konteks sejarah,
ideologi, dan kepentingan kelembagaan yang melingkupinya. Pilihan
estetika dalam dokumenter sering dipengaruhi oleh kondisi sosial-politik,
baik secara langsung maupun tidak langsung. Dengan menekankan aspek
estetika, penulis juga mengingatkan bahwa setiap keputusan artistik
dalam dokumenter membawa implikasi ideologis. Misalnya, cara
penempatan kamera, gaya editing yang digunakan, atau suara yang
125



Jejak Lama, Tafsir Anyar

dipilih. Semua elemen gaya film bisa mengandung makna yang
menegaskan atau justru menantang wacana dominan. Kesadaran ini
penting agar pembuat film lebih kritis dalam memilih strategi estetikanya
dan sekaligus lebih bertanggung jawab secara sosial.

Secara keseluruhan, tulisan ini bertujuan memberikan kontribusi pada
perluasan wacana seni, pendidikan, dan komunikasi sosial melalui film
dokumenter dengan menempatkan estetika kembali ke pusat perhatian,
sehingga film dokumenter tidak lagi dilihat semata-mata sebagai arsip
fakta atau instrumen propaganda, tetapi sebagai medium kreatif yang
kuat. Dampak lebih luasnya adalah kemampuan film dokumenter
memperkaya literasi audiovisual masyarakat, memperkuat kesadaran
kritis, dan memberi ruang bagi suara-suara yang selama ini terpinggirkan,
sekaligus membuka peluang kolaborasi lintas disiplin, mulai dari film dan
antropologi, komunikasi, hingga seni rupa. Revolusi digital telah
membuka akses dan peluang yang lebih luas bagi siapa pun untuk
membuat film, namun di sisi lain juga memunculkan praktik instan yang
sering mengorbankan kualitas estetika. Oleh karena itu, penting untuk
menata kembali disiplin dalam sistem produksi film dokumenter agar
karya yang lahir tetap menjaga nilai estetika sekaligus mempertahankan
kedekatan dengan fakta yang ingin disampaikan, sehingga implikasinya
tidak hanya terbatas pada ruang akademik tetapi juga menyentuh
masyarakat luas yang menjadi bagian dari cerita-cerita yang diangkat
dalam film.

DAFTAR PUSTAKA

Bordwell, D., Thompson, K., & Smith, J. (2023). Film Art: An Introduction
(13th ed.). McGraw-Hill Companies.

Hermansyah, D. C. (2017). Editing Film Dokumenter. Pusat
Pengembangan Perfilman - Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
Republik Indonesia.

Jong, W. D., Rothwell, J., & Knudsen, E. (2014). Creative Documentary:
Theory and Practice. Routledge.

Rabiger, M., & Hermann, C. (2020). Directing the Documentary (7th ed.).
Routledge.

Smaill, B. (2009). The Documentary: Politics, Emotion, Culture. Springer.

126



BAB 10 |
Batik dalam
Kostum Pertunjukan
Sie Jin Kwe Produksi Teater Koma
Implementasi Akulturasi Budaya

Oleh:
Mangesti Rahayu

Salah satu tekstil tradisional Indonesia yang terkenal adalah Batik, sebuah
teknik pembuatan motif yang merupakan warisan budaya leluhur bangsa
Indonesia. Pada 2 Oktober 2009, Batik diakui sebagai Masterpieces of the
Oral and Intangible Heritage of Humanity oleh UNESCO. Batik umumnya
digunakan untuk pakaian sehari-hari, dekorasi interior, dan bahan seni,
serta digunakan dalam berbagai upacara adat, perayaan budaya, dan
acara resmi. Penelitian ini akan mengkaji penggunaan batik dalam kostum
pertunjukan Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat, yang diproduksi oleh
Teater Koma di Jakarta. Di mana Sie Jin Kwie menceritakan kisah legenda
kepahlawanan dengan latar belakang budaya Tionghoa.

Pertunjukan Teater Koma merupakan tontonan bagi masyarakat urban
yang mencintai seni teater. Teater Koma tidak hanya menyajikan cerita
yang menarik dan akting yang memukau dari para aktornya, tetapi dalam
setiap pertunjukannya, Teater Koma selalu mempersiapkan secara detail,
baik itu musik, tata panggung, pencahayaan, multimedia, kostum, tata
rias dan rambut, serta efek khusus di atas panggung. Kostum teater
merupakan salah satu hal terpenting dalam sebuah pertunjukan teater,
agar dapat menghidupkan karakter-karakter dalam naskah teater.
Penggunaan kostum yang tepat dapat membedakan antara satu karakter
dengan karakter lainnya, sehingga aktor merasa nyaman saat
memerankan karakter tersebut dalam naskah cerita. Selain itu, kostum

127



Jejak Lama, Tafsir Anyar

teater juga digunakan untuk membedakan latar, baik yang menunjukkan
latar budaya daerah, masa kini, maupun masa lalu.

Kajian ini akan mengkaji kostum teater Sie Jin Kwie produksi Teater Koma
dengan pendekatan akulturasi. Naskah pertunjukan teater ini merupakan
adaptasi dari legenda pahlawan Tiongkok yang sangat terkenal, Sie Jin
Kwie. Lakon Sie Jin Kwie disajikan dalam empat seri yang merupakan
cerita berkesinambungan. Latar sejarah Sie Jin Kwie adalah bangsa
Tiongkok pada masa Dinasti Tang, sehingga kostum perang yang dibuat
mengacu pada sejarah kostum perang yang digunakan oleh para prajurit
dan panglima perang pada masa itu. Kajian akulturasi budaya dalam
kajian ini akan mengkaji unsur-unsur budaya lain yang menjadi konsep
pembuatan kostum teater Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat produksi
Teater Koma.

Pementasan Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat, terdapat perbedaan
dalam pembuatan kostumnya. Sutradara Nano Riatiarno menginginkan
adanya unsur-unsur budaya lokal Indonesia yang menjadi bagian dari
elemen desain kostum. Salah satu unsur lokal yang dimasukkan dalam
kostum pementasan teater Sie Jin Kwie adalah penggunaan batik dari
Lasem, Pekalongan, dan Cirebon. Pemilihan batik-batik ini juga akan dikaji
dengan teori akulturasi dari Koentjaraningrat.

Penelitian ini akan membahas tentang kostum teater Sie Jin Kwie, untuk
mengolah data yang diperoleh, metode penelitian ini menggunakan
metode penelitian kualitatif. Pendekatan penelitian yang digunakan
adalah pendekatan deskriptif, dan dikaji dengan teori akulturasi
Koentjaraningrat. Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam
penelitian ini banyak membaca literatur yang berkaitan dengan legenda
Sie Jin Kwie dan sejarah kostum Tiongkok, khususnya pada masa Dinasti
Tang. Literatur tentang sejarah kostum perang Dinasti Tang diperoleh dari
buku-buku, jurnal, dan sumber lain seperti dokumentasi foto naskah atau
film yang berlatar belakang sejarah pada masa Dinasti Tang. Penelitian ini
merupakan penelitian seni, dimana objek penelitiannya adalah kostum
teater yang termasuk dalam ranah seni rupa. Kostum teater merupakan
karya seni rupa yang menunjang karya seni lainnya, yaitu seni pertunjukan
teater. Rohidi menjelaskan dalam penelitian kualitatif, tugas utama
peneliti seni adalah menjelaskan dengan cermat cara-cara yang dilakukan
orang dalam latar tertentu, karya atau hasil tindakannya, sehingga

128



Jejak Lama, Tafsir Anyar

mereka dapat memahami, memperkirakan, mengambil langkah-langkah
yang diperlukan. Pada dasarnya, hal ini hampir sama dengan penelitian
pada umumnya, hanya saja objek penelitiannya adalah sebuah karya seni,
seorang seniman, atau proses penciptaan karya seni tersebut. Rohidi
lebih lanjut menjelaskan bahwa peneliti kualitatif, khususnya peneliti
seni, di bidang semiotika, dekonstruktivisme, kritik estetika,
etnometodologi, dan hermeneutika seringkali menekankan alur
penelitian umum ini masing-masing, tentu saja, dengan penekanan dan
variasinya sendiri (Rohidi, 2011:226).

Nama Teater Koma dipilih dengan harapan teater ini akan terus berjalan
tanpa titik. Koma ialah sebuah metafora yang mengartikan gerak
berkelanjutan, senantiasa berjalan, tiada henti, atau tak mengenal titik.
Dengan begitu, teater ini diartikan sebagai gerakan seni yang mempunyai
napas panjang, senantiasa berkiprah, mengembara dalam ruang
kreativitas, terus mencari, dan berupaya menemukan hal-hal bermakna
(Republika: 2014). Teater Koma merupakan kelompok teater yang
tergolong sangat tua di Indonesia, pertama kali didirikan 1 Maret 1977di
Jakarta. Hingga tahun 2015, Teater Koma sudah memproduksi 140
pementasan teater, baik di panggung maupun televisi. Kiprah
kreativitasnya biasa melakukan pementasan di Pusat Kesenian Jakarta -
Taman Ismail Marzuki dan Gedung Kesenian Jakarta.

Pementasan Teater Koma sebagian besar ditulis dan disutradarai oleh
pendirinya yaitu bapak Nano Riantiarno. Jumlah pementasan Teater
Roma mencapai ratusan, tidak hanya dipentaskan di panggung teater,
tetapi juga televisi. Lakon-lakon yang dimainkan oleh Teater Koma tidak
hanya lakon-lakon dari cerita lokal, namun juga ada cerita-cerita yang
diambil dari luar negeri, namun disesuaikan dengan kondisi Indonesia
saat itu, sehingga cerita lakon yang dibawakan dapat berkembang dengan
fenomena sosial, ekonomi dan politik Indonesia. Hal ini merupakan salah
satu ciri khas atau karakter Teater Koma, apapun lakonnya akan sarat
akan makna dan kritik sosial untuk masyarakat ataupun pemerintah.

Akulturasi adalah proses sosial di mana individu atau kelompok dari suatu
budaya mengadopsi kebiasaan dan prinsip-prinsip dari budaya lain sambil
mempertahankan budaya mereka sendiri. Oleh karena itu, akulturasi
biasanya diartikan sebagai perpaduan dua budaya yang berbeda dan
menghasilkan budaya baru tanpa menghilangkan unsur-unsur asli dari

129



Jejak Lama, Tafsir Anyar

budaya masing-masing. Proses perpaduan dua atau lebih budaya yang
bertemu dan saling memberi pengaruh dalam kurun waktu yang lama.

Akulturasi menurut Koentjaraningrat (2005:202) proses sosial yang timbul
bila suatu kelompok manusia dengan suatu kebudayaan tertentu
dihadapkan dengan unsur-unsur dari suatu kebudayaan asing dengan
sedemikian rupa, sehingga unsur-unsur kebudayaan asing itu lambat laun
diterima dan diolah ke dalam kebudayaan sendiri tanpa menyebabkan
hilangnya kepribadian kebudayaan itu sendiri. Terbukti bahwa tidak
pernah terjadi difusi dari satu unsur kebudayaan. Unsur-unsur itu, seperti
termaktub dalam contoh tentang penyebaran mobil tersebut selalu
berpindah-pindah sebagai suatu gabungan atau suatu kompleks yang
tidak mudah dipisah-pisahkan. Koentjaraningrat menjelaskan lebih lanjut
menjelaskan bahwa sejarah kebudayaan manusia ada gerak migrasi,
gerak perpindahan dari suku-suku bangsa di muka bumi. Migrasi tentu
menyebabkan pertemuan-pertemuan antara kelompok-kelompok
manusia dengan kebudayaan yang berbeda-beda. Akibatnya ialah
individu-individu dalam kelompok-kelompok itu dihadapkan dengan
unsur-unsur kebudayaan asing.

Teater merupakan seni kolaborasi, seperti yang dikemukakan oleh Marvin
Carlos. Teater adalah bentuk seni pertunjukan kolaboratif yang
menampilkan langsung, biasanya aktor atau aktris, menyajikan
pengalaman suatu peristiwa nyata atau imajiner di hadapan penonton
langsung di suatu tempat tertentu, seringkali panggung. Para penampil
dapat mengomunikasikan pengalaman ini kepada penonton melalui
kombinasi gestur, ucapan, lagu, musik, dan tarian. Elemen seni, seperti
pemandangan yang dilukis dan tata panggung seperti pencahayaan,
digunakan untuk meningkatkan fisik, kehadiran, dan kedekatan
pengalaman tersebut. (Carlos Marvin, 1986:35). Salah satu bagian dari
elemen teater adalah Kostum. Kostum bukan sekadar pakaian; kostum
membantu membawa penonton ke dunia dan suasana lakon. Kostum juga
dapat membantu para aktor ketika bergerakan; pencapaian yang
membanggakan bagi perancang ketika kostum membantu para aktor
dalam penemuan karakter mereka sendiri. (Brewster, Karen, dan Melissa
Shafer, 2011:152).

130



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Tata Kostum adalah pengaturan kostum baik bahan, model, dan cara
memakainya. Penataan kostum yang tepat akan membantu penonton
memahami karakteristik peran dan hubungannya dengan cerita. Menata
penampilan dalam berbusana dengan segala perlengkapannya
(Aksesoris). Tata busana memiliki fungsi yang lebih luas, vyaitu
mencitrakan keindahan dalam berpenampilan, membedakan satu tokoh
dengan tokoh yang lain, menggambarkan karakter tokoh, memberikan
efek gerak si pemain, dan memberikan efek dramatik. Kostum merupakan
semua sandang yang digunakan oleh pemain peran di atas panggung.
Pada dunia seni pertunjukan, kostum berfungsi untuk menentukan kelas
sosial tokoh, tempat dan waktu kejadian peristiwa dalam cerita, serta
karakter dari seorang aktor (https://memperoleh.com/apa-fungsi-tata-
busana-dalam-teknik-tata-pentas-tari).

Garis, Bentuk dan Warna adalah bagian penting dalam perencanaan
desain gambar busana yang akan menghasilkan komposisi indah sesuai
yang diinginkan perancangnya. Setiap pelaku/tokoh cerita pertunjukan
yang akan ditonton banyak orang, diharapkan bisa menjadi pusat
perhatian, enak dilihat dan bisa mewakili atau memperjelas unsur
ceritanya. Garis/corak, bentuk dan warna juga dapat memperkuat gestur
manusia menjadi sesuatu yang kita inginkan. Artinya dalam busana
pertunjukan bisa disiasati tokoh itu menjadi tampak lebih kurus, gemuk,
proporsional, tinggi, pendek dan berkarakter. Aksen garis, bentuk dan
warna dalam busana bisa berupa aksesoris tambahan seperti topi, hairdo,
selendang, sepatu dan lainnya. Semua itu untuk mempertegas karakter
dan menarik perhatian penonton. Yang Harus Diperhatikan oleh Penata
Kostum Pertunjukan adalah Orientasi cerita dalam naskah, Pemilihan
warna, bahan, dan corak sesuai karakter dan suasana, pemilihan bentuk/
model (menyesuaikan bentuk tubuh yang diinginkan).

Sie Jin Kwie merupakan pahlawan legendaris dalam masyarakat Tiongkok
pada masa Dinasti Tang (618-907 M). Lakon Sie Jin Kwie merupakan hasil
saduran dari naskah karya penulis Tiongkok pada masa Dinasti Yuan
bernama Tiokengjian, di abad ke-14, kemudian diedit pada zaman dinasti
Ming oleh Lokoanchung. Kisah Sie Jin kwie pertama kali diterbitkan di
Indonesia tahun 1894, dan diterbitkan oleh Kho Tjeng Bie dan dikenalkan
ke masyarakat Indonesia dengan bahasa Melayu.

131



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Siauw Tik Kwie, yang punya nama lain Ki Oto Swastika mempopulerkan
lakon Sie Jin Kwie sebagai komik dengan judul Sie Djin Koei yang dimuat
secara bersambung di majalah Star Weekly pada 1950-an. Komik ini
menceritakan kisah panjang dari lahirnya Sie Djin Koei hingga
kematiannya serta keturunannya. Semua nama karakter diucapkan
dengan pelafalan Hokkian. Contohnya, Yeon Gaesomun diucapkan Khai
Souw Boen dan Xue Dingshan diucapkan Sie Teng San. Sie Jin Kwie
Berperang Ke Korea, yang ditulis oleh Markus Aceng Setiawan, muncul
kembali tahun 1993, dan Sie Jin Kwie Berperang Ke Barat pada tahun
1998. Oleh Nano Riantiarno, lakon Sie Jin Kwie ditulis menjadi naskah
teater Sie Jin Kwie ke 119, yang kemudian dipentaskan pertamakali pada
tahun 2010, yang disutradarai oleh dirinya sendiri.

Lakon Sie Jin Kwie sudah empat kali pementasan yakni 'Sin Jie Kwie' pada
tahun 2010, 'Sie Jin Kwie Kena Fitnah' pada tahun 2011, Sie Jin Kwie di
Negeri Sihir' pada tahun 2012, dan terakhir ‘Sie Jin Kwie Melawan Siluman
Barat’ pada tahun 2017. Dari keempat serie Sie Jin Kwie ini ceritanya
saling berkesinambungan. Dari semua lakon yang dipentaskan oleh Teater
Koma, Lakon Sie Jin Kwie diakui sebagai kostum termegah.

Kostum Teater Sie Jin Kwie

Penata Kostum teater Sie Jin Kwie adalah ibu Rima Ananda Oemar. Untuk
pementasan lakon Sie Jin Kwie melawan siluman Barat, ibu Rima
menyiapkan 135 kostum, karena ada satu pemain yang memainkan
empat peran, selain itu penata kostum juga harus menyiapkan kostum
prajurit Dinasti Tang sebanyak 30 set kostum, dan kostum prajurit Turki
sebanyak 30 set kostum. Sejak pementasan Teater 'Sin Jie Kwie' yang
pertama, ibu Rima sudah terlibat menggarap bagian kostum pemain.
Menurut Beliau kostum di lakon-lakon 'Sie Jin Kwie' lebih megah
ketimbang produksi lainnya.

Pada Lakon Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat menceritakan tentang
Hwan Lie Hoa menantu Sie Jin Kwie yang diangkat menjadi Panglima Besar
Pasukan Tang oleh Raja Li Ti setelah Sie Jin Kwie tewas di medan perang.
Tugasnya, melawan Jenderal Souw Po Tong dan menaklukkan Tartar Barat
dibantu para siluman dan Dewa Jahat. Latar belakang cerita ini
merupakan legenda bangsa Tiongkok di masa Dinasti Tang, dalam
membuat kostum teater Sie Jin Kwie pun harus sesuai dengan referensi

132



Jejak Lama, Tafsir Anyar

sejarah kostum di masa tersebut. Untuk mengetahui kostum yang
digunakan di masa Dinasti Tang khususnya baju perang dapat diketahui
dari literatur yang membahas tentang sejarah kostum Tiongkok, dan juga
melihat patung-patung peninggalan Dinasti Tang yang tergambarkan
bagaimana penampilan orang-orang pada masa itu.

Gambar 1. Hwan Lie Hoa dan suaminya Sie Teng Sang putra dari Sie Jin Kwie
Sumber: Dokumentasi indonesiakaya.com (kiri), Philadelphia Museum of Art (kanan)

Pemeran utama dalam cerita Hwan Lie Hoa dan suaminya Sie Teng Sang
putra dari Sie lJin Kwie. Keduanya menggunakan kostum perang
kebangsawanan seperti yaitu zirah atau baju besi yang di masa Dinasti
Tang. Bentuk dan warna pada kostum teater Sie Jin Kwie, mirip sekali
dengan bentuk asli kostum pada masa dinasti Tang. Namun ada
perbedaan dalam teknik pembuatan dan material yang digunakan. Zirah
Tiongkok aslinya terbuat dari besi, kulit, kulit kayu dan lain-lain, namun
dalam kostum teater Sie Jin Kwie tidak demikian. Materialnya dibuat dari
bahan yang lebih ringan seperti karet, gypsum dan lain-lain, namun tetap
dapat membangkitkan karakter dan juga suasana yang ingin ditampilkan.

Ada penambahan unsur lokal dalam pembuatan kostum teater Sie Jin
Kwie, yaitu penggunaan kain batik Pekalongan, Cirebon dan Lasem. Ketiga
kain ini dipilih karena sejarah dari terciptanya kain-kain tradisional
tersebut dipengaruhi oleh budaya bangsa Tiongkok. Batik-batik tersebut
berasal dari daerah pesisir, dimana banyak pedagang dari Tiongkok
melakukan transaksi jual beli.

133



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Unsur Budaya Lokal

Lakon Sie Jin Kwie memang berlatar belakang budaya Tiongkok, namun
keinginan Nano Riatiarno sebagai sutradara, ada unsur lokal yang masuk
dalam kostum teater Sie Jin Kwie, tandpa mengurangi essensinya. Unsur
lokal dalam teater Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat, diaplikasikan
dengan menggunakan kain batik yaitu, Batik Lasem, Batik Pekalongan,
dan Batik Cirebon. Pemilihan batik-batik tersebut tentu ada alasannya,
ketiga batik tersebut merupakan batik pesisir yang dipengaruhi oleh
budaya Tiongkok.

Gambar 2. Batik dalam kostum Sie Jin Kwie
Sumber: Dokumentasi indonesiakaya.com

Pengaruh Tiongkok pada Batik Lasem, Batik Pekalongan, dan Batik
Cirebon dapat kita lihat dari warna-warnanya yang cerah khas Tiongkok
dan motif-motif yang diadaptasi dari motif budaya Tiongkok yaitu motif
Binatang seperti, Naga/Liong, burung Hong, Kupu-kupu, Bangau, Kura-
kura, dan lain-lain, kemudian Motif flora seperti Beras dan biji-bijian, buah
delima, Magnolia, Bunga Plum (Meihua), dan lain-lain. Batik Encim
Pekalongan banyak menerapkan warna-warna porselin famille rose,
famille verte. Motif yang seringkali diadaptasi dari budaya Tionghoa pada
batik Cirebon adalah kabut atau mega, qilin, burung hong, lung, baniji,
bunga plum, bunga teratai, kura-kura, bunga dahlia, bangau, kelelawar,
dan serangga seperti kupu-kupu, ipan, dan lainnya.

134



* Motif Binatang seperti, Naga/Liong,
burung Hong, Kupu-kupu, Bangau,
Kura-kura, dan lain-lain
Motif flora seperti Beras dan biji-
bijian, buah delima, Magnolia, Bunga
Plum (Meihua), dll

- Batik pesisir

- Warnanya cerah

- Berdasarkan
sejarah, ke-3 LEl]
batik tersebut l?atlk };ncu‘n Pekalonga_n tampqulnya
q i condong pada tata warna porselin

uh

famille rose, famille verte dll

Motif dari budaya Tionghoa yang sering
ada pada batik Cirebon adalah kabut atau
mega, qilin, burung hong, lung, banji,

bunga plum, teratai, kura-kura, bunga
dahlia, burung bangau, kelelawar, dan
beberapa jenis serangga seperti lipan,
kupu-kupu, dan lain sebagainya.

Gambar 3. Batik Lasem, Batik Pekalongan, Batik Cirebon
Sumber: dokumentasi Mangesti Rahayu, 2024

Salah satu tokoh dalam teater Sie Jin Kwie yang mengunakan batik
Pekalongan adalah karakter Sie Kim Lian adik dari Sie Teng Sang, dan anak
perempuan Sie Jin Kwie. la juga merupakan wanita yang berani, tangguh
dan pandai berperang, Busana yang dikenakan merupakan busana perang
bangsa Tang, yang terdiri dari busana bagian atas menggunakan blouse
khas Tiongkok yang dikenal dengan Hanfu. Jenis Hanfu yang digunakan
adalah Hanfu Lifu yang berlengan panjang dan lebar pada bagian
ujungnya.

135



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 4. Batik lung lungan Pekalongan dalam kostum tokoh Sie Kim Lian
Sumber: Dokumentasi Teater Koma

Batik pada busana yang digunakan tokoh Sie Kim Lian merupakan motif
batik Lung-lungan Pekalongan. Motif utama pada batik Lung-lungan
adalah ornamen tanaman yang terdiri dari bunga, daun, tunas, kuncup,
ranting, dan lain-lain. Ornamen tumbuh-tumbuhan pada batik Lung-
lungan menyebar dan menjalar ke seluruh bagian kain. Makna filosofi dari
batik Lung-lungan memiliki arti kesuburan dan kehidupan vyang
berkembang, makmur dan sejahtera. Ada pendapat lain terkait makna
filosofi Batik lung-lungan selalu digambarkan saling kait mengait. Secara
harfiah Lung-lungan bermakna tanaman sulur-suluran. Lung-lungan juga
memiliki makna tulung-tulungan, sesuai harapan agar orang yang akan
mengenakannya memiliki kehidupan sosial yang baik (thebatik.co.id).
Batik Lung-lungan pada bagian bawah busana, sementara atasannya
menggunakan hanfu lifu yang berlengan panjang dan lebar. Hanfu Lifu
dilengkapi dengan protektor, yang pada baju perang Dinasti Tang yang asli
fungsinya untuk melindungi tubuh. Warna motif batik Lung-lungan yang
cerah dan mencolok, cocok sekali untuk kostum Sie Kim Lian, sebagai
pembawa bendera panji perang dari tentara Tang.

Batik Cirebon dikelompokan menjadi dua, batik ornamen klasik dan batik
ornamen pesisir. Batik Pangkaan (Buketan) Cirebon termasuk dalam batik
Cirebon pesisir. Selain Batik Pangkaan (Buketan), batik Cirebon lainnya
yang digunakan adalah batik Mega Mendung yang digunakan pada
kostum Tan Kim Teng, Istri kedua Sie Teng Sang (anak Sie Jin Kwie). Tan
Kim Teng menggunakan kostum perang, ia juga seorang wanita yang

136



Jejak Lama, Tafsir Anyar

berani, dang Tangguh, selalu siap membantu panglima perang Tang Hwan
Lie Hoa.

Kostum yang dikenakan oleh Tan Kim Teng berupa bottom atau bawahan
berupa celana lebar dari bahan batik mega mendung yang berwarna
ungu, dan menggunakan top atau atasan busana hanfu lifu yang memiliki
lengan sangat lebar. Kostum Tan Kim Teng dilapisi baju zirah, atau baju
perang besi sebagai pelindung tubuh saat perang.

Gambar 5. Batik Mega Mendung
Sumber: Dokumentasi Teater Koma

Batik mega mendung merupakan ikon dari Cirebon, batik ini
mendapatkan pengaruh dari bangsa Tionghoa, saat mereka datang ke
wilayah Cirebon. Ada beberapa karya seni yang dibawa oleh etnis
Tionghoa ke Indonesia seperti keramik, piring dan kain dengan motif
awan. Awan melambangkan dunia atas dalam paham Taoisme. Awan
menunjukkan dunia yang luas, bebas, dan memiliki makna transidental
(Ketuhanan). Awalnya warna batik mega mendung berwarna biru
diselingi warna merah yang bagi Masyarakat pesisir mengandung makna
lugas, terbuka dan egaliter. Seiring berjalannya waktu warna batik mega
mendung memiliki banyak varian.

Batik Lasem yang terkenal unik dari segi pembuatan dan warnanya adalah
batik Tiga Negeri. Batik ini hasil dari akulturasi tiga budaya yang
berinteraksi dengan budaya Indonesia, adapun tiga budaya tersebut
diantaranya budaya Jawa, Tionghoa, dan Belanda. Batik Tiga negeri
berawal dari Kecamatan Lasem, Rembang, Jawa Barat pada abad ke 19,
yang diyakini sebagai tempat singgah para pendatang etnis Tionghoa dari
pantai selatan.

137



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Batik tiga negeri ini digunakan sebagai salah satu material pada kostum
pertunjukan teater Sie Jin Kwie. Kostum yang menggunakan batik ini
adalah kostum yang dikenakan oleh pemeran utama wanita Hwan Lie
Hoa, Jenderal besar Dinasti Tang sekaligus menantu dari Sie Jin Kwie.
Selain itu batik Lasem juga dikenakan oleh Raja Liti pada bagian celananya
yang menggembung.

Gambar 6. Kostum Hwan Lie Hoa menggunakan Lasem
Sumber: Dokumentasi Teater Koma

Kostum pemeran utama wanita Hwan Lie Hoa, penggunaan batik tiga
negeri digunakan pada busana dasar, bagian dalam atasan dan juga
celana. Dalam tampilannya batik memang tidak dominan terlihat, karena
dilapisan luar bagian busana menggunakan material lain, berupa rompi
protektor yang terbuat dari busa ati, dan juga layer celana dari bahan
merah dengan motif berwarna emas di bagian bawah layer celana. Sama
dengan baju perang yang lainnya, kostum yang dikenakan oleh Hwan Lie
Hoa dilengkapi dengan protektor untuk melindungi bagian dada, bahu,
dan pinggang. Yang menarik pada kostum ini, dilengkapi dengan hiasan
kepala dengan dua buah bulu panjang. Hiasan kepala ini biasa dikenakan
dalam opera Beijing.

Kostum lain dalam pementasan Sie Jin Kwie Melawan Siluman Bara yang
mengenakan batik Lasem adalah kostum yang dikenakan oleh Raja Liti.
Hanya saja motif dan warna yang digunakan berbeda dengan batik pada
kostum Hwan Lie Hoa. Batik Lasem yang dikenakan oleh Raja Liti, lebih
cerah yaitu warna orange kemerahan.

138



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 7. Kostum
Sumber: Dokumentasi Teater Koma

Batik Lasem pada kostum Raja Liti diletakan pada bagian celana yang
berbentuk balon, yang dipadukan dengan blouse berbahan satin dengan
warna keemasan. Busana yang digunakan Raja Liti tampak mewah, karena
bahan blouse dari bahan satin memberikan kesan mengkilat dan
bercahaya. Kostum Raja Liti dilengkapi dengan Mahkota kaisar Tiongkok
kuno merupakan simbol kekuasaan kekaisaran di Tiongkok kuno.
Mahkota kaisar Tiongkok kuno dahulu terbuat dari emas dan dihiasi
dengan mutiara, berbagai permata, dan batu mulia, desain mahkota ini
sangat indah dan ukuran serta bentuknya sangat sesuai dengan status dan
kedudukan kaisar Tiongkok kuno (m.china-cart.com).

DAFTAR PUSTAKA

Brewster, Karen, and Melissa Shafer, Fundamentals of Theatrical Design,
A Guide to the Basics of Scenic, Costume, and Lighting Design. New
York: Allworth Press, 2011.
Che, BuYun. Empire of Style: Silk and Fashion in Tang China. Washington:
University of Washington Press, 2019
Gadamer, Hans-Georg, 1977. Philosophical Hermeneutics (Translated &
Ed. By David E. Linge). Berkeley, Los Angeles, London: University of
California Press.
Graff, David A. Medieval Chinese Warfare, 300-900, Routledge, 2002.
https://memperoleh.com/apa-fungsi-tata-busana-dalam-teknik-tata-
pentas-tari
Kurz, Johannes L. China's Southern Tang Dynasty. 937-976, Routledge,
2011

139


https://www.simonandschuster.co.uk/authors/Karen-Brewster/154188081
https://www.simonandschuster.co.uk/authors/Melissa-Shafer/154188082

Jejak Lama, Tafsir Anyar

Peers, C. J. Soldiers of the Dragon: Chinese Armies 1500 BC - AD 1840.
Osprey Publishing Ltd, 2006.

Perdue, Peter C. China Marches West. The Belknap Press of Harvard
University Press, 2005.

Riantiarno, Nano. Kitab Teater. Jakarta: Grasindo, 2011.

Robinson, H. Russell. Oriental Armor. New York: Walker and Co., 1995

Rohidi, Tjetjep Rohidi. Metodelogi Penelitian. Cipta Prima Nusantara,

2011

Sun, Ming Ju. Chinese Fashion. Mineola: Dover Publication, 2002.

Whiting, Marvin C. Imperial Chinese Military History. Writers Club Press,
2002.

140



BAB 11 |
Menghidupkan Kembali
Relief Candi Melalui Teknologi

Oleh:Marina Wardaya

Indonesia memiliki ribuan peninggalan candi yang tersebar di berbagai
daerah, terutama di Pulau Jawa. Candi-candi ini bukan sekadar bangunan
batu yang berdiri kokoh, melainkan juga catatan sejarah yang merekam
nilai, ajaran, serta pandangan hidup masyarakat masa lalu. Dalam setiap
pahatan relief yang melekat pada dinding candi, terdapat pesan moral
dan spiritual yang disampaikan secara visual. Relief menjadi bentuk
komunikasi yang mudah dipahami oleh masyarakat pada zamannya,
karena visual lebih efektif dibandingkan teks tertulis yang hanya bisa
diakses kalangan tertentu (Setyawan et al., 2020). Kekuatan relief sebagai
media komunikasi visual ini semakin penting digarisbawahi, sebab tanpa
upaya pelestarian, generasi sekarang berisiko kehilangan akses terhadap
pesan moral yang pernah ditanamkan oleh leluhur.

Namun, seiring berjalannya waktu, pesan yang terkandung dalam relief
semakin jarang dipahami, terutama oleh generasi muda. Mereka
cenderung melihat candi sebagai tempat wisata atau sekadar latar foto,
bukan sebagai media belajar yang sarat nilai. Hal ini membuat ajaran yang
dahulu sangat relevan bagi kehidupan masyarakat kini seolah terkubur di
balik batu-batu yang mulai aus. Generasi muda membutuhkan media
baru yang bisa menghubungkan mereka dengan nilai-nilai yang
terkandung dalam relief. Dengan demikian, muncul kebutuhan akan
pendekatan yang lebih segar, inovatif, dan sesuai dengan perkembangan
zaman agar warisan ini tidak terputus.

Candi Jago di Kabupaten Malang merupakan salah satu candi peninggalan
Kerajaan Singasari yang memiliki posisi istimewa. Dibangun pada abad ke-
13 oleh Raja Kertanegara untuk menghormati ayahnya, Raja
Wisnuwardhana, candi ini menampilkan ciri khas berupa relief kisah

141



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Angling Dharma (Surya & Hartono, 2021). Relief tersebut mengisahkan
seorang raja yang memiliki kemampuan memahami bahasa hewan,
sebuah kisah yang sarat simbol moral dan ajaran spiritual. Kisah Angling
Dharma bahkan berhubungan erat dengan ajaran Buddha mengenai
delapan jalan kebenaran atau Aryashtangamarga, yang meliputi
pengertian benar, pikiran benar, ucapan benar, perbuatan benar, mata
pencaharian benar, usaha benar, perhatian benar, dan konsentrasi benar.
Keberadaan relief unik ini menjadikan Candi Jago bukan hanya situs
arkeologis, tetapi juga ruang pendidikan moral yang seharusnya tetap
relevan hingga kini.

Gambar 1. Tampilan depan Candi Jago
Sumber: dokumentasi Marina Wardaya, 2024

Namun, keunikan tersebut menghadapi tantangan besar. Kondisi relief
Candi Jago kini banyak yang telah rusak. Pahatan batu yang aus akibat
usia, cuaca, dan aktivitas manusia membuat detail kisah sulit terbaca.
Akibatnya, nilai moral yang terkandung di dalam relief tidak lagi mudah
dipahami. Generasi muda, yang seharusnya menjadi pewaris budaya,
tidak lagi memiliki akses langsung terhadap pesan yang dimuat di
dalamnya. Upaya memperkenalkan kisah ini melalui buku atau situs web
memang sudah dilakukan, tetapi media tersebut tidak cukup menarik bagi
generasi digital yang terbiasa dengan interaksi visual dan audio yang
dinamis. Dengan kata lain, kisah Angling Dharma berisiko semakin asing
di mata generasi penerus bila tidak dihadirkan kembali melalui media
yang lebih sesuai dengan kebiasaan mereka.

142



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pertanyaan penting yang kemudian muncul adalah bagaimana
menghadirkan kembali kisah relief kepada generasi muda dengan cara
yang relevan. Jawaban atas tantangan ini dapat ditemukan dalam
pemanfaatan teknologi digital, khususnya Augmented Reality. Teknologi
ini memungkinkan integrasi dunia nyata dengan elemen virtual sehingga
menciptakan pengalaman interaktif yang menarik. Menurut Alifah, dkk.
(2021), Augmented Reality mampu memperkaya pengalaman belajar
dengan menambahkan lapisan informasi digital yang membuat audiens
lebih mudah memahami dan terlibat secara aktif. Dengan demikian,
pilihan pada teknologi digital bukan sekadar inovasi modern, melainkan
kebutuhan untuk menjembatani generasi muda dengan peninggalan
budaya yang hampir terlupakan.

Dengan AR, relief yang sudah mulai pudar tidak lagi hanya dipandang
sebagai pahatan batu, melainkan bisa dihadirkan ulang dalam bentuk
visual tiga dimensi, audio narasi, maupun animasi interaktif. Generasi
muda yang terbiasa dengan teknologi digital dapat mengakses kisah
Angling Dharma secara langsung melalui perangkat yang akrab dengan
kehidupan mereka sehari-hari. Augmented Reality menjadi solusi yang
menjembatani kesenjangan antara peninggalan budaya kuno dan
kebutuhan media belajar generasi kontemporer (Amali et al., 2022).
Dengan kata lain, Augmented Reality membuka peluang bagi candi untuk
kembali “berbicara” dan menghadirkan pengalaman belajar yang tidak
membosankan.

Untuk mewujudkan gagasan tersebut, implementasi Augmented Reality
pada relief Angling Dharma di Candi Jago dilakukan melalui proses kreatif
yang bertahap. Tahap pertama adalah mendokumentasikan relief secara
visual dengan cara melakukan adaptasi relief ke dalam bentuk gambar.
Adaptasi ini kemudian diproses sebagai marker atau penanda digital yang
dapat dikenali sistem pemindaian. Langkah ini penting karena kondisi
relief asli sudah banyak yang aus, sehingga detail yang tersisa perlu
direkam dengan baik agar dapat dikenali secara akurat. Dengan cara ini,
elemen-elemen penting dari relief, baik tokoh maupun ornamen, dapat
dipertahankan sebagai dasar bagi pengembangan visual digital
berikutnya.

143



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 2. Kondisi Relief Candi Jago
Sumber: dokumentasi Marina Wardaya, 2024

Data visual yang diperoleh dari relief kemudian tidak langsung digunakan
begitu saja, melainkan diolah kembali menggunakan perangkat lunak
grafis. Proses ini bisa dibilang sebagai “menghidupkan kembali” relief
yang sudah samar, sehingga tampil lebih jelas dan mudah dibaca.
Pengolahan digital tidak sekadar menyalin bentuk pahatan batu, tetapi
juga memberi sentuhan tambahan berupa garis, warna, atau detail kecil
yang membantu mempertegas cerita. Supaya hasilnya tidak keluar jalur,
setiap pengembangan gambar digital dilakukan dengan landasan riset,
termasuk membandingkan dokumentasi arkeologis, studi literatur, dan
diskusi dengan pakar yang memahami konteks Candi Jago.

Pendekatan ini membuat gambar digital tidak hanya sekadar ilustrasi,
melainkan rekonstruksi yang memiliki tanggung jawab ilmiah. Misalnya,
detail tokoh dalam relief Angling Dharma yang sudah aus, digambar ulang
berdasarkan perbandingan dengan sumber arkeologi atau naskah cerita
yang masih ada. Dengan cara ini, marker yang dipakai dalam aplikasi
Augmented Reality tidak hanya menarik secara visual, tetapi juga memiliki
kedekatan dengan sumber aslinya. Hasilnya, relief yang tadinya sulit
dipahami dapat kembali hadir sebagai media edukasi yang jelas, tetap
setia pada makna aslinya, dan sekaligus relevan bagi generasi digital.

Setelah model digital siap, tahap selanjutnya adalah menghubungkannya
dengan aplikasi Augmented Reality. Relief yang telah didigitalkan
dipetakan sehingga dapat dimunculkan kembali dalam bentuk tiga
dimensi ketika dipindai menggunakan kamera ponsel. Melalui aplikasi
Augmented Reality ini, pengunjung tidak hanya melihat bentuk fisik relief
yang sudah pudar, tetapi juga menyaksikan rekonstruksi visual lengkap

144



Jejak Lama, Tafsir Anyar

dengan narasi mengenai kisah Angling Dharma. Augmented Reality
menghadirkan pengalaman baru yang memungkinkan pengunjung
merasakan keterhubungan langsung dengan cerita yang ada di balik relief.
Kehadiran Augmented Reality menjadikan kunjungan ke Candi Jago lebih
dari sekadar pengamatan visual, ia berubah menjadi pengalaman budaya
yang imersif, interaktif, dan penuh makna.

Meski menawarkan peluang besar, penerapan Augmented Reality juga
menyimpan sejumlah tantangan. Salah satu tantangan utama adalah
bagaimana menghadirkan kembali detail relief yang rusak tanpa
melenceng dari bentuk aslinya. Rekonstruksi digital harus dilakukan
dengan dasar riset akademik yang kuat, termasuk studi literatur,
konsultasi dengan arkeolog, serta perbandingan dengan relief-relief
serupa. Setiap penambahan detail harus memiliki justifikasi ilmiah agar
tidak menciptakan makna baru yang tidak sesuai dengan sumber asli (Eka,
2021). Di sinilah peran akademisi, seniman, dan teknolog bersinergi untuk
menghasilkan karya yang kredibel sekaligus menarik.

Gambar 3. Pencarian bentuk pembanding
Sumber: dokumentasi Marina Wardaya, 2024

Tantangan lain adalah menjaga agar teknologi tidak mendominasi makna
budaya. Augmented Reality tidak boleh hanya menjadi hiburan,
melainkan harus tetap berfungsi sebagai media edukasi. Oleh karena itu,
narasi yang ditampilkan dalam aplikasi Augmented Reality dilengkapi
dengan penjelasan nilai moral yang terkandung dalam kisah Angling

145



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Dharma. Dengan pendekatan ini, pengalaman interaktif tidak hanya
menyenangkan tetapi juga mendidik. Proses kreatif ini membuktikan
bahwa inovasi teknologi dalam pelestarian budaya membutuhkan
keseimbangan antara riset akademik, sensitivitas budaya, dan
keterampilan teknis.

Penerapan Augmented Reality pada relief Angling Dharma memiliki
implikasi yang luas. Dari sisi pemaknaan, karya ini menghidupkan kembali
cerita yang hampir hilang dan memungkinkan generasi muda untuk
memahami nilai moral yang terkandung di dalamnya. Dari sisi hubungan
dengan masa lalu, Augmented Reality membuka jendela baru untuk
melihat candi bukan sekadar sebagai artefak mati, tetapi sebagai ruang
hidup yang masih relevan. Dari sisi etika, penggunaan Augmented Reality
dilakukan dengan tetap menjaga otentisitas relief dan menghormati
warisan budaya yang ada. Semua ini menunjukkan bahwa Augmented
Reality tidak hanya berfungsi sebagai teknologi visual, tetapi juga sebagai
strategi pelestarian yang memiliki tanggung jawab etis.

Selain itu, dampak praktis dari penerapan Augmented Reality adalah
terbukanya peluang untuk menjadikan teknologi ini sebagai media
edukasi di situs-situs candi. Balai Pelestarian Kebudayaan dapat
memanfaatkannya untuk memperkenalkan relief kepada masyarakat luas
dengan cara yang lebih segar dan atraktif. Teknologi ini dapat mengubah
pengalaman belajar di situs sejarah dari s ekadar melihat batu-batu tua
menjadi sebuah perjalanan

interaktif yang penuh makna. Sebagaimana dicatat Lu dkk. (2022),
Augmented Reality mampu memperkaya pengalaman belajar dengan
menambahkan lapisan informasi digital yang membuat audiens lebih
mudah memahami dan terlibat secara aktif. Dengan pendekatan ini, candi
tidak hanya menjadi ruang konservasi, tetapi juga ruang edukasi yang
relevan dengan kebutuhan generasi digital.

Kehadiran Augmented Reality juga dapat meningkatkan daya tarik wisata
budaya sekaligus memperkaya pengalaman pengunjung yang datang ke
situs sejarah. Jika sebelumnya pengunjung hanya dapat melihat relief
yang sebagian sudah aus, kini mereka dapat menyaksikan rekonstruksi
visual lengkap dengan narasi tentang kisah di balik relief. Hal ini
menjadikan kunjungan ke candi lebih imersif, karena pengunjung tidak

146



Jejak Lama, Tafsir Anyar

hanya mengamati, tetapi juga mengalami secara langsung nilai-nilai
budaya yang terkandung di dalamnya. Surya & Hartono (2021)
menunjukkan bahwa kisah Angling Dharma pada relief Candi Jago sarat
dengan simbol moral dan spiritual. Melalui Augmented Reality, kisah
tersebut dapat dihidupkan kembali dengan cara yang lebih komunikatif
dan menarik bagi generasi masa kini. Hal ini sejalan dengan temuan
Setyawan et al. (2020) menekankan bahwa relief merupakan media
komunikasi visual yang efektif pada zamannya, tetapi kini semakin jarang
dipahami. Dengan mengadaptasi pendekatan digital seperti Augmented
Reality, pesan yang terkandung di dalam relief dapat kembali disampaikan
kepada khalayak luas, terutama generasi muda yang lebih akrab dengan
teknologi.

Relief adalah bahasa visual masa lalu yang menyimpan nilai moral lintas
generasi. Namun, tanpa upaya inovatif, bahasa itu dapat hilang ditelan
zaman. Melalui pemanfaatan Augmented Reality, Relief Angling Dharma
di Candi Jago dapat kembali berbicara kepada generasi muda dengan cara
yang sesuai dengan gaya hidup mereka. Augmented Reality bukan
sekadar alat teknologi, melainkan jembatan yang menghubungkan masa
lalu dengan masa kini, tradisi dengan inovasi, serta generasi tua dengan
generasi penerus. Dengan Augmented Reality, warisan budaya tidak
hanya dilihat, tetapi juga dialami secara langsung, sehingga pesan yang
terkandung di dalamnya dapat terus diwariskan lintas generasi.

Langkah ini menunjukkan bahwa pelestarian budaya tidak harus berhenti
pada upaya konservasi fisik semata, tetapi juga dapat dilakukan melalui
media baru yang kreatif. Dengan menghadirkan relief dalam bentuk
digital yang interaktif, nilai-nilai luhur yang terkandung di dalamnya dapat
terus diwariskan. Relief Angling Dharma bukan lagi sekadar pahatan batu
yang diam, tetapi kisah hidup yang dapat dipahami, dinikmati, dan
diwariskan oleh generasi masa kini dan masa depan. Refleksi ini sekaligus
memberi pandangan ke depan, bahwa teknologi seperti Augmented
Reality dapat menjadi sarana inovatif dalam pelestarian budaya di era
yang semakin digital.

147



Jejak Lama, Tafsir Anyar

DAFTAR PUSTAKA

Alifah, R., Megawaty, D. A., Najib, M., & Satria, D. (2021). Pemanfaatan
augmented reality untuk koleksi kain tapis (study kasus: uptd museum
negeri provinsi lampung). Teknologi dan Sistem Informasi, 2(2), 1-7.

Amali, L. N., Katili, M. R., & Ismail, W. (2022). Preservation of intangible
and tangible cultural heritage using digital technology. Indonesian
Journal of Electrical Engineering and Computer Science, 28(2), 980—
986. https://doi.org/10.11591/ijeecs.v28.i2.pp980-986

Eka, D. (2021). Klasifikiasi Dan Jenis Tanaman Pada Halaman Bangunan
Suci Dalam Relief Candi Borobudur. Jurnal Konservasi Cagar Budaya,
15(2), 59-78.

https://doi.org/10.33374/JURNALKONSERVASICAGARBUDAYA.V15I12.263

Lu, X., dkk. (2022). Augmented Reality in Cultural Heritage Applications.

Setyawan, H., Ardiyansyah, P., Indra Permana, D., Aristina, M., &
Setiyawan Balai Konservasi Borobudur, I. (2020). INTERPRETASI RELIEF
GANDAWYUHA DI CANDI BOROBUDUR. Jurnal Konservasi Cagar
Budaya, 14(2), 16-41.

https://doi.org/10.33374/JURNALKONSERVASICAGARBUDAYA.V1412.243

Surya, A., & Hartono, T. (2021). Candi Jago dan Dinamika Kerajaan
Singasari.

148



BAB 12 |
Bukan Sekadar Pembungkus:
Kemasan Jajan Tradisional Bali
Sebagai Sistem Nilai Yang Terancam
dan Perlu Diperbarui

Oleh:
Ni Luh Desi In Diana Sari

Seni kuliner Bali yang masih bertahan hingga saat ini adalah keberagaman
jajan tradisional sebagai bagian dari tradisi budaya masyarakat. Seni
kuliner mempelajari khazanah kuliner, berupa makanan dan minuman
mulai dari persiapan, pengolahan, penyajian dan penyimpanan (Harsana
et al,, 2018, p. 46). Ciri khas jajan tradisional sebagai bagian dari
seni kuliner Bali, dapat dilihat dari bahan kemasan alam yang digunakan,
bentuk kemasan menarik dengan aroma khas yang berasal dari tumbuh-
tumbuhan tertentu. Bahan kemasan ramah lingkungan terdiri dari
dedaunan, kulit buah, dan pelepah yang berasal dari bagian tumbuhan
tertentu, untuk mengemas jajan khas suatu daerah disebut kemasan
tradisional (Julianti, 2014, p. 37).

Jajan tradisional Bali bukan sekadar penganan, la hadir sebagai bagian
dari tradisi persembahan dan pengingat akan keseimbangan alam, ritme
upacara, serta kearifan mengolah apa yang diberikan bumi tanpa
berlebihan. Setiap proses pembuatan mulai dari pemilihan beras ketan
lokal, penggunaan gula merah hingga pengemasan merupakan
perwujudan Tri Hita Karana: harmoni antara manusia, alam, dan Sang
Pencipta. Kemasan alami bukan hanya pelindung fisik; merupakan bagian
tak terpisahkan dari identitas rasa, aroma, dan makna dari jajan
tradisional itu sendiri. Kemasan bukan sekadar wadah, melainkan
ekspresi lokalitas yang menjaga keaslian sekaligus keberlanjutan.

149



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Namun, dalam dinamika pasar rakyat di Kota Denpasar saat ini. Jajan
tradisional dengan aroma dedaunan dan tekstur anyaman janur perlahan
tenggelam oleh kilau plastik bening dan polietilen berwarna-warni.
Observasi lapangan menunjukkan pergeseran signifikan: dari 120 penjual
jajan tradisional yang dipantau selama 2022-2023, 68% telah beralih
sebagian atau seluruhnya ke kemasan plastik sekali pakai. Alasannya
pragmatis plastik lebih tahan lama, mudah diproduksi massal, mudah
digunakan dan harga terjangkau. Berdasarkan persepsi pelaku,
penggunaan plastik terlihat “lebih higienis” dan “modern”. Dibalik klaim
efisiensi ini, tersembunyi paradoks yang mengkhawatirkan: upaya
mempertahankan eksistensi jajan tradisional lewat adaptasi teknologi
justru berpotensi mengikis salah satu pilar keasliannya yakni nilai estetika
material budaya yang terkandung dibalik ragam wujud kemasan jajan
tradisional.

Penggunaan kemasan plastik sekali pakai menimbulkan dampak bersifat
ganda. Secara ekologis, Bali telah mendeklarasikan PERGUB Nomor 97
Tahun 2018, tentang pembatasan timbulan sampah plastik sekali pakai,
namun masih menghadapi banjir limbah dari sektor kuliner. Data global
mengingatkan: sejak 1950-an, 8,3 miliar ton plastik telah diproduksi,
sebagian besar berakhir sebagai sampah yang tak terurai (Zaman &
Newman, 2021, p. 2). Secara kultural, kemasan plastik meski efektif
memperpanjang usia simpan (Schmidt Rivera et al., 2019, p. 192), sering
kali mengaburkan aura tradisional, mengurangi persepsi keaslian, dan
melemahkan koneksi emosional antara konsumen dan nilai di balik jajan
tersebut. Seorang penggiat jajan tradisional di Gianyar menyatakan
dengan getir: “Dahulu orang tahu ini jajan Bali dari daun yang digunakan
sebagai pembungkus. Sekarang kalau diganti plastik, bisa saja dikira jajan
dari mana saja.”

Pertanyaan mendasar pun muncul: Bagaimana mempertahankan jati diri
estetika kemasan jajan tradisional Bali, yang bersifat organik, simbolis,
dan berkelanjutan, tanpa menafikan realitas pasar, tuntutan keamanan
pangan, serta peluang ekspansi melalui platform digital? Pertanyaan
inilah yang menjadi poros pembahasan dalam tulisan ini. Bukan untuk
mengagungkan masa lalu secara nostalgis, juga bukan untuk menyerah
pada logika komersial semata. Melainkan untuk mencari ruang ketiga:
sebuah estetika kemasan jajan tradisional yang responsif secara budaya,
tangguh secara ekologis, dan kompetitif secara visual di era digital.

150



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Melalui pendekatan visual ethnography dan semiotic analysis bersama
pelaku UMKM kuliner tersebar di wilayah Kota Denpasar, mengungkap
bahwa estetika kemasan jajan tradisional tidak statis. la memiliki potensi
transformasi tanpa kehilangan akar, asalkan prinsip-prinsip dasarnya
dipahami bukan sebagai aturan kaku. Melainkan sebagai sistem nilai yang
dapat diterjemahkan ke dalam bentuk kontemporer. Misalnya: struktur
anyaman janur dapat menjadi pola grafis pada kemasan kertas daur
ulang; filosofi Rwa Bhineda (keseimbangan dualitas) dapat diwujudkan
dalam palet warna kontras namun selaras.

Bab pada buku ini menyajikan sintesis temuan kunci dengan tiga tujuan
utama:

1. Mendokumentasikan kondisi aktual kemasan jajan tradisional Bali hari
ini yang muncul dari dalam komunitas itu sendiri;

2. Merekonstruksi dimensi estetika kemasan jajan tradisional tidak
hanya sebagai bentuk visual, tetapi sebagai sistem makna budaya yang
mencakup materialitas, proses, simbol, dan fungsi sosial;

3. Merumuskan prinsip-prinsip desain kemasan “berbasis kearifan lokal
yang diperbarui” (renewed local wisdom-based packaging).

Penulisan bab ini tidak berdiri di menara gading akademis. la lahir dari
percakapan di dapur-dapur tradisional, dari tangan-tangan yang masih
ingat cara melipat dedaunan sebagai kemasan jajan tradisional, dan dari
keinginan tulus agar keberadaan ragam kuliner lokal tidak hanya bertahan
sebagai kenangan. Tapi terus hidup, bermartabat, dan bercerita, dari satu
generasi ke generasi berikut. Kemasan, dalam konteks ini, adalah antara
rasa dan yadnya dan estetikanya adalah jembatan yang kita bangun
bersama.

Prinsip utama kemasan ramah lingkungan bukan sekadar “tidak
mencemari”’, melainkan menjalin hubungan selaras dengan alam. Sebagai
sebuah prinsip yang telah dihayati masyarakat Bali jauh sebelum istilah
sustainability populer (Zhou, 2014, pp. 249-250). Dalam tradisi
pengemasan jajan tradisional, kearifan ini tampak nyata: bahan alam
seperti daun pisang, janur, pelepah, atau kulit buah tidak dipilih hanya
karena mudah didapat, tetapi karena mereka membawa empat unsur
khas yang tak dimiliki kemasan modern yaitu; penampilan, aroma,
bentuk, dan siklus alamiah (Harundiah dalam (F.G Winarno & Octaria,
2020, p. 41)). Tiga di antaranya penampilan, aroma, dan bentuk bukan

151



Jejak Lama, Tafsir Anyar

sekadar atribut fisik; mereka adalah bahasa non verbal yang berbicara
kepada indra, membangun kepercayaan, dan menyampaikan nilai budaya
sebelum dikonsumsi.

Penampilan, sebagai wajah pertama dari kemasan tradisional, hadir
melalui tiga unsur visual yang lahir secara alami berupa: warna, garis, dan
tekstur (Wahyudi & Satriyono, 2017, p. 50). Hijau segar daun pandan,
cokelat muda janur yang baru dipetik, urat-urat alami pada pelepah, atau
tekstur anyaman yang sedikit tidak rata—semua ini bukan cacat,
melainkan cap keaslian. Lebih dari itu, warna dan tekstur tersebut
termasuk dalam sifat organoleptik kemasan: sifat yang dapat dinilai oleh
indra manusia dan turut menentukan persepsi mutu jajan tradisional yang
dikemas (F.G Winarno & Octaria, 2020, p. 55). Kemasan yang “terlalu
sempurna”, justru sering kali memicu keraguan: Apakah ini alami?
Apakah ini masih segar?

Dalam konteks desain, penampilan kemasan tradisional Bali bukan hasil
komposisi grafis semata, melainkan manifestasi dari bentuk organik yaitu
wujud yang tumbuh bebas, lembut, dan tidak kaku (Santosa &
Jamaluddin, n.d., pp. 77-78). Elemen visualnya berupa warna, bidang,
garis, tekstur, dan nilai terang-gelap, memang sejalan dengan prinsip
Desain Komunikasi Visual (DKV), namun dengan satu keunikan mendasar:
tidak ada yang dibuat dari nol. Semuanya diambil, diadaptasi, dan
dihormati bukan direkayasa. Bahkan, menurut (Zhou, 2014, p. 251), justru
kealamiannya inilah yang memberi efek psikologis kuat: ia menyampaikan
isyarat kedekatan dengan alam, kejujuran proses, dan keberlanjutan.
Sehingga secara naluriah menumbuhkan minat, kepercayaan, dan
keinginan untuk mencoba.

Lebih jauh, sifat organoleptik kemasan alami yang mencakup warna,
aroma, rasa, dan tekstur (Astuti dalam (F.G Winarno & Octaria, 2020, p.
33)), tidak bisa diukur hanya dengan alat laboratorium; ia membutuhkan
kepekaan indrawi manusia sebagai instrumen utama penilaian
organoleptik (Soekarto, 1985). Letak keunggulan kemasan tradisional: ia
tidak hanya melindungi jajan yang dikemas, melainkan juga menceritakan
asal-usul melalui tampilan visual, aroma ringan yang menenangkan, dan
sentuhan yang akrab di tangan. Sebagaimana ditegaskan Dameria
(Dameria, 2014, p. 12), kemasan semacam ini memberi nilai tambah
multidimensi, menarik secara visual, menyentuh secara emosional, dan

152



Jejak Lama, Tafsir Anyar

meyakinkan secara rasional. Penampilan kemasan jajan tradisional Bali
bukan soal “terlihat cantik”, melainkan terlihat jujur, sebuah estetika
yang lahir ketika manusia berhenti mendesain atas alam, dan mulai
mendesain bersama alam.

Gambar 1. Ragam Penampilan Kemasan Jajan Trdisional Bali Menggunakan
Daun Pisang
Sumber: dokumentasi Ni Luh Desi In Diana Sari, 2024

Kemasan ramah lingkungan jajan tradisional Bali bukan bentuk
sembarangan. Namun merupakan hasil kreativitas terarah dari perajin
sebagai desainer budaya. Secara visual, kemasan-kemasan ini sering
menampilkan bentuk-bentuk geometris yang jelas: segitiga, limas,
silinder, atau prisma sederhana, bukan karena meniru teori desain
modern, melainkan karena bentuk-bentuk tersebut lahir dari kebutuhan
fungsional, ketersediaan material, dan prinsip keseimbangan yang selaras
dengan kosmologi lokal. Kemasan ramah lingkungan jajan tradisional Bali
dikategorikan sebagai bentuk geometris karena dibentuk oleh perajin
sebagai kreator. Bentuk kemasan jajan tradisional dirancang selalu
mempunyai isi, karena isi tidak akan ada tanpa bentuk, dan bentuk tidak
ada tanpa isi. Bentuk bersifat fisik sedangkan isi bersifat interpretasi.
Bentuk dapat memberikan identitas pada objek (Santosa & Jamaluddin,
n.d., pp. 76-77). Menurut tradisi ini, bentuk dan isi tidak dapat
dipisahkan: bentuk adalah wadah fisik yang memungkinkan isi eksis,
sementara isi memberi makna dan tujuan pada bentuk. Jika bentuk
adalah tubuh, maka isi adalah jiwa dan keduanya saling menghidupi.

153



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Sebagai unsur khas kemasan alam (Harudin dalam (F.G Winarno &
Octaria, 2020, p. 41)), bentuk tidak hanya berperan estetis, tetapi juga
sangat fungsional: ia menentukan daya tahan jajan yang dikemas,
kemudahan dalam membuka, kestabilan saat diangkut, serta
perlindungan terhadap kontaminasi. Meski secara praktis bersifat sekali
pakai, karena umumnya dibuang setelah konsumsi selesai (F.G Winarno
& Octaria, 2020, p. 36). Kemasan ini justru memuat nilai siklus,
materialnya kembali ke alam tanpa jejak.

Keragaman bentuk kemasan di pasar rakyat Kota Denpasar lahir dari
kekayaan material lokal: daun pisang, janur (daun kelapa muda), daun
bambu, daun pandan, daun enau, daun lontar, kulit buah jagung, hingga
pelepah pinang. Masing-masing material memiliki sifat unik, kelenturan,
kekuatan tarik, daya tahan air yang menuntut penguasaan teknik
pengolahan dan intuisi desain dari perajin. Fungsi ergonomis kemasan
terwujud: bukan hanya melindungi isi, tetapi juga memandu cara
membuka, menyantap, bahkan memperlakukan jajan dengan penuh
hormat (Klimchuk & Krasovec, 2007, p. 137). Misalnya, lipatan berbentuk
limas tidak hanya indah, tetapi memastikan isi tidak tumpah; anyaman
janur yang rapat menjaga kelembapan jaja bantal tanpa membuatnya
lembek. Oleh sebab itu bentuk kemasan jajan tradisional Bali adalah
pertemuan antara kearifan material, kreativitas teknis, dan kesadaran
budaya. la bukan sekadar bangun fisik, melainkan struktur bermakna
yang dapat diukur secara geometris, namun hanya bisa dipahami secara
utuh melalui lensa tradisi.

154



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Bentuk Bahan Jenis Jajan tradisional

Kemasan Kemasan

1. Balok Daun pisang, L. Jaja hunkue, 2. Jaja sumping,
janur, daun B. Jaja bantal, 4. Jaja bolu kukus

- e

2. Kerucut Daun pisang, 1. Jaja abug, 2. Jaja apem,
Janur, daun 3. Jaja cerorot, 4. Jaja pasung.
lontar, daun
bambu

@&

Aﬁ

Daun pisang,
daun bambu,

daun pandan.

1. Jaja apem, 2. Jaja klepon,
3. Jaja uli, 4. Jaja gambir,
5. Jaja apem gula merah,

155




Jejak Lama, Tafsir Anyar

3. Kubus

4. Tabung/lingkaran

Daun pisang,
janur, daun
enau, kulit
jagung,
pelepah pinang

1. Jaja iwel, 2. Jaja uli,

3. Jaja arem-arem, 4. Jaja bendu,
5. Jaja lemper, 6. Jaja satuh,

7. Jaja surabi, 8. Jaja timus,

9. Jaja buntilan, 10. Jaja dodol,
11. Jaja remu.

156



Jejak Lama, Tafsir Anyar

5. Lima Daun pisang, 1. Jaja klepet bugis, 2. Jaja klepon,
janur, daun 3. Jaja kukus ketan, 4. Jaja bantal,
bambu 5. Bakcang, 6. Kwecang

6. Prisma Daun pisang, 1. Jaja lukis, 2. Jaja jongkong,
kulit jagung. 3. Jaja klaudan, 4. Jaja tape ketan,
5. Jaja iwel.

PP

Tabel 1. Klasifikasi bentuk kemasan ramah lingkungan jajan tradisional Bali di pasar
rakyat Kota Denpasar
Sumber: dokumentasi Ni Luh Desi In Diana Sari, 2023

Tampilan visual kemasan ramah lingkungan jajan tradisional Bali bukan
sekadar daya tarik permukaan. Hadir sebagai medium transmisi budaya
yang secara diam-diam membentuk value (nilai), attitude (sikap), dan
behaviour (perilaku) konsumen. Kerangka teoretis VAB kemasan
berperan sebagai trigger yang menghubungkan warisan kolektif dengan
tindakan individu. Khususnya dalam konteks masyarakat Bali, dalam
kehidupan sehari-hari tak terpisahkan dari tatanan kosmologis dan
praktik adat.

Nilai-nilai yang melekat pada kemasan alami, kekhasan, gotong royong,

dan keberlanjutan, bukan konstruksi baru. Melainkan manifestasi dari Tri

Hita Karana: ajaran tentang keseimbangan hubungan antara manusia,

Tuhan sebagai Sang Pencipta, manusia-manusia, dan manusia-alam

(Andyana Putra, 2019, p. 34). Kekhasan tampak dalam keunikan setiap
157



Jejak Lama, Tafsir Anyar

jajan tradisional, mulai dari bahan, teknik pengolahan, hingga bentuk
kemasan yang memungkinkan masyarakat membedakan jajan satu
dengan yang lain hanya dari lipatan daun (Ariani, 2021, p. 141). Gotong
royong terwujud ketika jajan tidak hanya dikonsumsi, tetapi disiapkan
bersama untuk, persembahan, dengan resep dan teknik pengemasan
yang diwariskan melalui proses enkulturasi yang bukan sekadar pelatihan
teknis. Keberlanjutan adalah ekspresi nyata dari rasa hormat terhadap
alam: daun pisang, janur, atau pelepah pinang dipilih bukan karena
“murah”, tetapi karena mereka pulang setelah tugas selesai, terurai tanpa
jejak. Bagi masyarakat Bali, kemasan alami bukan pilihan estetik semata,
tapi bukti integritas: ia menjamin keaslian rasa, menjaga aroma khas, dan
yang paling penting memelihara taksu, daya hidup yang tak terukur
secara kimiawi.

Nilai-nilai ini membentuk habitus pola pikir dan respons otomatis yang
terinternalisasi sejak kecil (Bourdieu). Bagi generasi tua, melihat jajan
tradisional dalam plastik bukan hanya “aneh”, tapi mengganggu: ia
memicu kecemasan akan hilangnya keaslian, kecurigaan terhadap
kualitas, bahkan rasa bersalah terhadap alam. Sebaliknya, generasi muda
yang tumbubh di era plastik sering kali tidak memiliki benchmark sensorik
yang sama dan bagi mereka, kemasan modern adalah “normal”. Pada titik
inilah terjadi pergeseran persepsi estetika: keindahan bukan lagi pada
kelembutan daun atau aroma, melainkan pada kilau transparan dan
kemudahan praktis, namun, habitus bukan tak berubah. Media sosial
telah menjadi ruang baru bagi rekonstruksi nilai. Toko seperti Wahyuni
Bakery Bali (@wahyuni.bakery.bali) tidak hanya menjual jajan mereka
mendokumentasikan proses. Melalui narasi visual ini, mereka
membangun kembali habitus baru yang menghargai kemasan alam bukan
karena nostalgia, tapi karena kesadaran: ini adalah bentuk cinta yang
berkelanjutan. Hal yang menarik, praktik ini tidak lahir dari paksaan,
melainkan dari keyakinan akan “dakin lima”, kotoran tangan perajin yang
dipercaya membawa taksu. Filsafat Bali, dakin lima bukan kotoran fisik,
melainan jejak kehadiran manusia: sentuhan, niat, dan doa yang menyatu
dalam proses. Kemasan alami adalah satu-satunya media yang mampu
“menampung” dakin lima ini. Plastik, seberapa sterilnya, tetaplah netral,
bahkan steril secara spiritual.

158



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Kemasan jajan tradisional Bali adalah desain beretika: memuat nilai (Tri
Hita Karana), membentuk sikap (kebanggaan, kehati-hatian, kepekaan
indrawi), dan menggerakkan perilaku (pemilihan, promosi, pelestarian)
serta mengingatkan kita pada satu kebenaran sederhana: Keberlanjutan
bukan soal mengganti plastik dengan daun tapi tentang kembali
mendengar bahasa alam, dan menjawabnya dengan tangan yang penuh
hormat.

S BE>

-

Gambar 2. Proses pembuatan jajan tradisional Bali di unggah melalui akun
Instagram @wahyuni.bakery.bali
Sumber: dokumentasi Ni Luh Desi In Diana Sari, 2024

DAFTAR PUSTAKA

Andyana Putra, G. (2019). Kebinekaan dalam bingkai kearifan lokal:
Eksistensi kearifan lokal Bali di tengah keberagaman (Pertama).
Penerbit  Deepublish. https://deepublishstore.com/shop/buku-
bineka-dalam-bingkai/

Ariani, R. P. (2021). Mengenal Kuliner Bali- Rajawali Pers. PT. RajaGrafindo
Persada.

Dameria, A. (2014). Packaging Handbook: Where Creative Ideas Become
Reality. Link & Match Graphic.

F.G Winarno, & Octaria, A. (2020). Bahan dan Kemasan Alami
Perkembangan Kemasan Edible (pertama). Penerbit PT Gramedia
Pustaka Utama.

Harsana, M., Baiquni, M., Harmayani, E., & Widyaningsih, Y. A. (2018).
Potensi Makanan Tradisional Kue Kolombeng Sebagai Daya Tarik
Wisata Di Daerah Istimewa Yogyakarta. Home Economics Journal, 2(2),
Article 2. https://doi.org/10.21831/hej.v2i2.23291

159



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Julianti, S. (2014). The Art of Packaging. Mengenal Metode, Teknik dan
Strategi Pengemasan Produk untuk Branding dengan Hasil Maksimal
(Pertama). PT Gramedia Pustaka Utama.

Klimchuk, M. R., & Krasovec, S. (2007). Desain Kemasan: Perencanaan
Merek Produk yang Berhasil Mulai dari Konsep sampai Penjualan.
Erlangga.

Santosa, l., & Jamaluddin. (n.d.). Desain, Estetika dan Kontekstualitas
(Pertama). ITB Press.

Schmidt Rivera, X. C., Leadley, C., Potter, L., & Azapagic, A. (2019). Aiding
the Design of Innovative and Sustainable Food Packaging: Integrating
Techno-Environmental and Circular Economy Criteria. Energy
Procedia, 161, 190-197.
https://doi.org/10.1016/j.egypro.2019.02.081

Soekarto, S. T. (1985). Penilaian organoleptik / untuk industri pangan dan
hasil pertanian. Bharata Karya Aksara.

Wahyudi, N., & Satriyono. (2017). Mantra Kemasan Juara. Elex Media
Komputindo.

Zaman, A., & Newman, P. (2021). Plastics: Are they part of the zero-waste
agenda or the toxic-waste agenda? Sustainable Earth, 4(1), 4.
https://doi.org/10.1186/s42055-021-00043-8

Zhou, F. F. (2014). The Theory of Green Packaging Design and its
Application. Applied Mechanics and Materials, 635-637, 248-252.
https://doi.org/10.4028/www.scientific.net/AMM.635-637.248

160



BAB 13 |
Tampeng: Preservasi , Epistemologi
dan Karya Seni

Oleh:
Ninik Juniati

Menisik Di Masa Lalu dan Saat ini

Menisik adalah kegiatan memperbaiki kain atau pakaian yang sobek
dengan cara menjahit mengikuti arah tenunan. Liauw (1964)
mendefinisikan menisik sebagai usaha memperbaiki pakaian yang koyak
kecil agar dapat kembali digunakan. Menisik bertujuan memperpanjang
usia pemakaian kain atau pakaian, sekaligus menjadi bagian dari rekacipta
atau upcycling melalui prinsip 3R: reduce, recycle, dan reuse. Pada masa
lalu, kegiatan menisik lazim dilakukan oleh orang terdahulu karena alasan
ekonomi dan keterbatasan akses terhadap pakaian baru. Menisik
merupakan salah satu bentuk kearifan domestik yang menjaga agar kain
tradisional ataupun pakaian sehari-hari dapat bertahan lama dan tidak
cepat menjadi limbah.

Di negara Barat, praktik ini dikenal sebagai mending. Menurut Khounnoraj
(2020), mending berhubungan dengan kegiatan memperbaiki atau
menambal pakaian agar kembali utuh dan berguna. Mending tidak
bertujuan mengganti yang lama dengan yang baru, tetapi justru
memberikan nilai emosional dan keberlanjutan pada pakaian tersebut.
Mending maupun menisik merupakan tindakan kecil yang bermakna,
terutama ketika pakaian memiliki filosofi atau memori tertentu.

Menghilangnya tradisi menisik di Indonesia merupakan bagian dari
degradasi budaya, sekaligus menurunnya kesadaran masyarakat tentang
pentingnya memperbaiki pakaian. Fenomena ini berkontribusi pada
meningkatnya limbah pakaian pasca konsumsi yang kini menjadi salah
satu penyumbang terbesar limbah global. Fast fashion menjadi salah satu
faktor utama tingginya tingkat pembuangan pakaian.

161



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Diddi & Yan (2019) dalam penelitiannya menunjukkan bahwa dalam dua
dekade terakhir konsumsi fast fashion meningkat tajam, menyebabkan
pakaian tidak lagi memiliki nilai emosional dan diperlakukan sebagai
produk sekali pakai. Kemudahan akses belanja membuat masyarakat
cenderung membeli pakaian baru dibanding memperbaiki yang lama.
Siklus pakaian dari baru hingga rusak berlangsung cepat, sementara
limbah fashion terus menumpuk sehingga fashion kini menjadi limbah
terbesar kedua setelah migas.

Penelitian etnografi tentang mending oleh Durrani (2021) menunjukkan
munculnya perubahan kebiasaan masyarakat urban di empat kota.
Melalui komunitas mending yang diteliti selama tiga tahun, ditemukan
bahwa praktik ini dapat mengurangi pembelian fast fashion dan
mendorong masyarakat memperbaiki pakaian pasca konsumsi mereka.
Hal ini menunjukkan bahwa mending memiliki potensi sebagai gerakan
budaya yang menyeimbangkan kembali hubungan manusia dengan
pakaian dan lingkungan.

Berkembangnya modernisasi dan maraknya produk fashion instan,
praktik menisik perlahan menghilang dari keseharian masyarakat
Indonesia. Berbeda dengan Indonesia, beberapa negara justru berhasil
mengangkat kegiatan menisik menjadi artwork yang dikenal luas seperti
Sashiko dari Jepang dan Kantha dari India. Kedua teknik ini melahirkan
karya dengan nilai visual dan budaya yang kuat, berawal dari upaya
mendaur ulang kain usang. Sebaliknya, menisik versi tradisional
masyarakat Indonesia dilakukan secara sederhana: menutup lubang atau
sobekan dengan jahitan halus atau potongan kain sewarna sehingga
pakaian tampak rapi dan kuat kembali. Meskipun sederhana, menisik
merupakan tindakan preservasi penting untuk mempertahankan fungsi
kain dan memperpanjang masa pakainya.

Di Indonesia saat ini, kegiatan permak pakaian masih banyak ditemui,
tetapi menisik mulai jarang dilakukan terutama di perkotaan. Namun,
suku Kajang di pedalaman Sulawesi Selatan mempertahankan praktik
menisik sebagai bagian dari sistem kearifan mereka. Suku Kajang identik
dengan pakaian serba hitam, khususnya sarung hitam bernama tope’
le’leng. Bagi mereka, hitam adalah warna sakral dalam kepercayaan
Patuntung. Tope’ le’leng ditenun oleh perempuan Kajang dan merupakan
syarat penting dalam berbagai ritual, termasuk pernikahan. Untuk

162



Jejak Lama, Tafsir Anyar

memperbaiki tope’ le’leng yang rusak, masyarakat Kajang melakukan
pa’tampeng, yaitu menisik menggunakan jahitan sederhana untuk
menutup lubang atau sobek pada kain.

Pa’tampeng merupakan salah satu manifestasi filosofi talassa kamase-
mase, yang di anut oleh suku Kajang yaitu hidup sederhana, tidak
berlebihan, dan memanfaatkan apa yang dimiliki hingga akhir.
Masyarakat Kajang tidak pernah membuang tope’ le’leng. Meskipun
warnanya memudar, usang dan fungsi penggunaanya menurun, sarung
hitam tersebut tetap digunakan sebagai selimut, pakaian kerja, penutup
barang, hingga akhirnya menjadi pa’boang atau orang-orangan sawah—
karena warna hitam yang memudar masih dipercaya dapat mengusir
hama. Tradisi pa’tampeng membuka pintu pemahaman mendalam
tentang cara masyarakat Kajang memaknai kehidupan, kesederhanaan,
dan hubungan manusia dengan alam. Prinsip Patuntung—penghormatan
kepada Turiek A’rakna, hidup sederhana, dan menjaga keseimbangan
alam—sangat selaras dengan aktivitas pa’tampeng.

Pemaknaan tampeng dalam aktivitas pa’tampeng yang kerap dilakukan
oleh perempuan Kajang akan ditelaah dengan menggunakan kerangka
hermeneutika Gadamer, sebagai horizon tradisional yang bertemu
dengan horizon kontemporer isu limbah fashion, krisis lingkungan, dan
seruan global untuk circular fashion. Pertemuan kedua horizon ini
menghasilkan pemaknaan baru bahwa praktik-praktik sederhana berbasis
adat dapat memberi kontribusi penting pada diskursus keberlanjutan
global.

Dari perspektif desain, pa’tampeng dapat dibaca sebagai strategi
perpanjangan usia pakaian yang muncul dari konteks lokal, tetapi
berpotensi menjadi inspirasi bagi gerakan sustainable design global.
Melalui proses mending, masyarakat Kajang tidak hanya menjaga nilai
budaya, tetapi juga menerapkan prinsip keberlanjutan yang selaras
dengan isu-isu lingkungan modern.

Dari pemaknaan dengan dua perspektif yang berbeda diharapkan
Artwork baru dapat lahir dari pemahaman bahwa masa lalu tidak harus
direplikasi secara literal. Sebagaimana pa’tampeng yang menambal
bagian rusak dan memberi kehidupan baru pada kain yang menua, proses
kreatif dalam penciptaan artwork ini merupakan tindakan hermeneutis:
membaca ulang, menafsirkan kembali, dan menghidupkan kembali

163



Jejak Lama, Tafsir Anyar

warisan budaya tanpa kehilangan makna dasarnya. Dengan demikian,
artwork berbasis pada analisis hermeneutika dan perspektif desain ini
tidak hanya menjadi representasi estetika, tetapi juga bentuk dialog
antara tradisi dan modernitas, antara preservasi dan inovasi, antara
identitas lokal dan wacana global tentang keberlanjutan.

Menggali Masa Lalu Tampeng

Penciptaan artwork berbasis penelitian ini dimulai dengan menyusuri
jejak historis, kepercayaan, dan kehidupan masyarakat Kajang.
Pendekatan etnografi menjadi pintu untuk memasuki dunia yang masih
sangat memegang kuat prinsip kehidupan tradisional.

Penelusuran sejarah terkait suku Kajang tidak lepas dari peninggalan
manusia pra-sejarah pada zaman Megalitikum ditemukan di Bulukumba,
tepatnya Desa Matoanging, Kecamatan Kajang (Hasanuddin dkk., 2005).
Hasanuddin dkk. juga menjelaskan bahwa benda-benda peninggalan pra-
sejarah indikasi unsur megalithik diasumsikan sebagai aktualisasi dari
simbol keutuhan dan kesempurnaan dalam melakukan aktivitas sehari-
hari seperti pertanian, perkebunan serta memperoleh petunjuk dalam
melaksanakan musyawarah adat Kajang.

Suku Kajang merupakan suku dengan tradisi lisan yang diturunkan dari
generasi ke generasi sehingga suku ini tidak ditemukan artefak berupa
tulisan. Bahkan makam-makam tua yang ada di pemakaman pun hanya
berupa batu menhir tanpa tulisan. Data tertulis tentang Patuntung baru
ada setelah seorang W.A. Pénard, antropolog Eropa pertama yang
berusaha untuk melihat lebih dekat pada Patuntung. Di bawah naungan
Encyclopaedisch Bureau der Buitenbezitingen menggambarkan beberapa
ciri khas agama adat dan organisasi sosial di Makaji/Gowa selatan,
termasuk diskusi singkat tentang pengaruh Islam (Pénard, 1913).
Sementara Cense lebih mengkaji lebih dalam pengaruh Agama Islam pada
kehidupan masyarakat Kajang (1931). Naskah tulisan pertama tentang
Patuntung oleh W.A. Pénard terbit pada tahun 1913 tersebut hingga saat
ini dianggap sebagai tulisan satu jaman tentang Suku Kajang yang ada
meskipun suku Kajang sudah ada jauh sebelum agama Islam masuk di
pulau Sulawesi (Hasanuddin dkk., 2005).

164



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Kajang Dalam atau llalang Embayya merupakan kawasan adat yang
paling ketat menjaga tradisi. Di wilayah ini, pakaian hitam menjadi
identitas, simbol kesederhanaan, dan bentuk penghormatan kepada
leluhur. Warna hitam dianggap menyatu dengan tanah dan alam.
Sementara tope’ le’leng sebagai sarung hitam menempati posisi sentral
dalam setiap ritual dan aktivitas kehidupan. Masyarakat Kajang telah
memberi contoh konkret bagaimana upaya kecil seperti menisik dapat
memberi dampak besar dalam menjaga bumi.

Pada konteks inilah penggalian masa lalu menjadi fondasi penciptaan
artwork ini. Nilai-nilai pa’tampeng dikembalikan sebagai narasi utama,
bukan semata teknik. Ketika masyarakat modern kehilangan praktik
menisik, mereka kehilangan pula kesadaran ekologis yang melekat di
dalamnya. Tradisi yang terlihat sederhana ini ternyata menyimpan
pengetahuan ekologis yang sangat maju dan relevan, bahkan lebih kuat
dari teknologi modern yang fokus pada efisiensi, bukan keberlanjutan.

Melalui observasi partisipatoris di lapangan pada tahun 2023, peneliti
menemukan banyak tope’ le’leng tua yang penuh tampeng digantung di
rumah, dijadikan alas, bahkan menjadi pa’boang atau orang-orangan
sawah. Hal ini menunjukkan bahwa bagi masyarakat Kajang, sebuah kain
memiliki siklus hidup panjang yang tidak boleh berakhir di tempat
sampah. Bahkan ketika warnanya memudar hingga menjadi abu pucat,
kain tersebut tetap digunakan hingga tidak memungkinkan lagi untuk
dipakai. Peneliti juga menemukan bahwa modernisasi turut membawa
sampah plastik hingga ke aliran sungai di dalam kawasan adat. Kontrasnya
antara praktik pa’tampeng yang ekologis dan masuknya limbah modern
ini menunjukkan urgensi untuk mengangkat nilai-nilai tradisi tersebut
kepada masyarakat luas.

Pola Pikir Kreatif Aktualisasi Art Fashion Tisik Tampeng

Filosofi yang dibangun sebagai landasan artwork ini berbasis pada analisis
hermeneutika dan perspektif desain ini tidak hanya menjadi representasi
estetika, tetapi juga bentuk dialog antara tradisi dan modernitas, antara
preservasi dan inovasi, antara identitas lokal dan wacana global tentang
keberlanjutan. Artwork yang diciptakan sebagai langkah aktualisasi tisik
tampeng ini merupakan eco-art yang dapat dikenakan (wearable art), dan
bisa disebut sebagai art fashion.

165



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Art Fashion ini berbasis pada penelitian tentang tradisi Kajang yang
meliputi keyakinan Patuntung, Tope’ leleng sebagai hasil budaya kajang
dan pa’tampeng sebagai praktek preservasi yang dilakukan oleh para
perempuan Kajang. Penelitian yang dilakukan merupakan penelitian
kualitatif dengan pendekatan etnografi. Sumber data adalah masyarakat
Kajang mulai dari tetua adat, pelaku seni, penenun hingga para
perempuan yang kerap melakukan aktivitas pa’tampeng. Data tentang
hubungan antara Patuntung, Tope' Le'leng, dan Pa'tampeng diambil
berdasarkan tradisi lisan yang digunakan di suku Kajang. Peneliti
melakukan riset tentang suku Kajang, Patuntung dan tope’ le’leng di
mulai bulan Februari 2021 hingga Mei 2023.

Analisis data etnografi menggunakan teori Hermeneutika Gadamer.
Hermeneutika merupakan metode untuk memecahkan interpretasi.
Gadamer menyebutkan sebagai fusion of horizon. Sehingga unsur
terpenting dari analisis hermeneutika adalah adanya interpretasi (Zuchdi
& Afifah, 2019). Berikut ini adalah langkah-langkah dalam menganalisis
data etnografi:

1. Pemahaman awal berupa identifikasi pemahaman awal terkait tradisi
lisan berdasarkan latar belakang budaya Kajang dan studi literatur
dari jurnal-jurnal. Hal ini dilakukan untuk menghindari prasangka
(bias) untuk mengelola interpretasi yang lebih terbuka;

2. Memaparkan hasil dialog dengan Teks Lisan, menghasilkan data
etnografi seperti dialog antara peneliti dan tradisi lisan. Membuat
narasi, simbol, dan cerita rakyat sebagai subjek hidup yang memiliki
makna dinamis;

3. Siklus Hermeneutika (Fusion of Horizons). Analisis mendalam
dilakukan dengan menghubungkan ‘ horizon” pemahaman dan
pengalaman peneliti dengan “horizon” nilai-nilai, dan makna budaya
yang terkandung dalam data;

4. Interpretasi Kontekstual berupa analisis makna adat, ritual, dan
simbol dalam konteks budaya Patuntung, Tope' Le'leng, dan
Pa'tampeng menggali hubungan antar-narasi, peran tokoh, dan
fungsi sosial tradisi lisan tersebut;

5. Refleksi Filosofi. Refleksi kritis dilakukan untuk memahami nilai-nilai
filosofis, kepercayaan, dan makna vyang lebih dalam dengan
mempertimbangkan hubungan historis dan sosial yang muncul dari
data;

166



Jejak Lama, Tafsir Anyar

6. Penafsiran Akhir berupa rangkum hasil interpretasi dengan
memadukan perspektif tradisional dan modern. Rangkuman hasil
interpretasi ini menyoroti bagaimana tradisi lisan ini tetap relevan
atau mengalami transformasi dalam konteks masa kini.

Pengumpulan data berfokus pada aktivitas pa’tampeng yang meliputi
keyakinan Patuntung yang mendasari aktivitas tersebut, Tope’ leleng
sebagai hasil budaya kajang dan pa’tampeng sebagai praktek preservasi
yang dilakukan oleh para perempuan Kajang. Berdasarkan fokus data
tersebut, data akan dianalisa berdasarkan tiga ranah nilai, yaitu spiritual,
ekologis dan artistik.

Kisah di Balik Karya Aktualisasi Art Fashion Tisik Tampeng

1. Nilai Spiritual

Pada ranah spiritual, hermeneutika Gadamer memandang bahwa
Pa’tampeng dan Tope’ le’leng sebagai teks tradisi yang membawa
horizon masa lalu suku Kajang. Tradisi Patuntung yang berisi ajaran
tentang tiga hal, yaitu 1) Menghormati Turiek A’rakna (Zat yang Maha
Esa), 2) Penghormatan kepada leluhur, dan 3) Menjaga bumi. Ketiga
ajaran patuntung tersebut membentuk horizon awal di mana Tope’ le’leng
berfungsi sebagai benda ritual dan lambang identitas spiritual (Juniati
dkk., 2022).

Melalui penafsiran terhadap Passang tentang hutan, warna hitam tanah,
tarum sebagai pewarna alam, dan kewajiban menggunakan Tope’ le’leng
dalam setiap ritual, tampak bahwa makna spiritual ini tidak statis. la
diterima, dihayati, dan dialami perempuan Kajang melalui praktik
Pa’tampeng: merawat, menahan diri, menjaga, dan menghormati
warisan leluhur.

Dalam konsep Gadamer, ini merupakan pertemuan horizon antara tradisi
Patuntung dengan pemahaman sebagai peneliti masa kini. Peneliti yang
juga sebagai seniman artwork tidak meninggalkan posisi sebagai orang
modern, tetapi justru menghadirkan horizon kini untuk menerangi tradisi
lama. Melalui dialog ini, muncullah pemahaman baru bahwa Pa’tampeng
adalah bentuk eco-spirituality, meskipun masyarakat Kajang sendiri tidak
memberi nama demikian.

167



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Di sini, spiritualitas tidak lahir dari teori, tetapi dari pengalaman praksis
tradisi yang terus dihidupkan. Pemahaman tentang makna spiritual
Pa’tampeng adalah hasil dari applicatio—mengaplikasikan horizon sang
seniman/peneliti pada horizon tradisi sehingga makna yang terdalam
menjadi tampak.

2. Nilai Ekologis
Ranah ekologi sangat kuat karena tradisi Pa’tampeng melekat pada
Passang tentang menjaga hutan. Hermeneutika Gadamer menekankan
bahwa pemahaman bukanlah rekonstruksi masa lalu, melainkan dialog
antara masa lalu dan masa kini. Ketika mendengar Passang yang
disampaikan oleh tetua adat, berbunyi:
“Punna nitabbangi kayua, nipappiranggangi anggurangi
bosi, appatanre tumbusu, napau turioloa, Anjo borongna iya
kontaki bosiya, nasaba konre mae anre pangairang, iyaminjo
boronga selaku pangairang, nasaba ia na kabattui bosi"

Artinya: Jika kayu ditebang, akan mengurangi hujan dan menghilangkan
sumber mata air begitu menurut nenek moyang kita. Hutan adalah
sesuatu yang mengontak hujan, karena disini tidak ada pengairan, maka
hutan vyang berfungsi sebagai pengairan karena hutanlah yang
menyebabkan turunnya hujan (Rusli dan Djannah, 2019:749).

Bunyi passang tersebut memperlihatkan bahwa hubungan suku Kajang
dengan hutan bukan sekadar pengetahuan ekologis, tetapi kearifan
ekologis yang berakar pada horizon spiritual. Pemahaman ekologis ini
tampak pada seluruh siklus hidup Tope’ le’leng mulai dari pemilihan kapas
dan tarum sebagai bahan alam yang digunakan sebagai material
pembuatan tope’ le’leng, Proses pencelupan yang lama karena untuk
mendapatkan benang warna hitam membutuhkan kurang lebih tiga
minggu lamanya, tidak menghasilkan limbah dari material sintetis,
penggunaan seumur hidup (tope’ beru = tua - tampeng -> pa’boang),
Sampai prinsip tidak membuang kain sedikit pun.

Melalui hermeneutika Gadamer, menafsirkan siklus hidup tope’ le’leng
tersebut sebagai integrasi nilai masa lalu dengan persoalan masa kini.
Tradisi Pa’tampeng ternyata memiliki makna ekologis yang relevan
dengan wacana zero waste, circular fashion, dan fashion sustainability
modern. Konsep-konsep yang mengusung tentang meminimalkan limbah,

168



Jejak Lama, Tafsir Anyar

memanfaatkan limbah yang sudah ada, hingga pada memperpanjang
masa pemakaian untuk meminimalkan adanya pasca konsumsi atau
produk bekas (Niinimaki, 2018; Pookulangara & Shephard, 2013;
Rissanen, 2013; Rissanen & Mcquillan, 2016).

Pemahaman ekologis ini bukan dimasukkan dari luar, tetapi muncul dari
fusi horizon yaitu Horizon tradisi Kajang yang menjadikan kain sebagai
“entitas hidup”, horizon masa kini yang menghadapi krisis limbah fashion.
Dengan demikian, Pa’tampeng muncul sebagai praktik ekologis
tradisional yang dibaca ulang dan dimaknai ulang secara kontemporer
melalui pendekatan hermeneutika.

3. Nilai Artistik

Dalam konsep hermeneutika Gadamer, applicatio adalah kunci:
pemahaman sejati terjadi ketika makna tradisi diaplikasikan dalam
konteks baru. Pada ranah artistik, peneliti sekaligus seniman art Fashion
menerapkan konsep ini melalui pengembangan tisik tampeng dalam art
Fashion. Tampeng, yang semula hanyalah tisikan sederhana untuk
menutup sobekan, melalui proses pemahaman hermeneutis menjadi:

Jejak visual tentang perjalanan kain,

Arsip waktu dan kenangan yang dijahit,

Representasi nilai hidup sederhana,

Tekstur kain yang secara estetis yang memiliki karakter sendiri.
Ketika karya tisik tampeng dibandingkan dengan Sashiko, Boro,
dan Kantha, peneliti/seniman tidak memaksakan makna luar, tetapi
melakukan fusi horizon antara estetika global dan tradisi lokal. Melalui
proses ini, tampeng berubah dari “perbaikan kain” menjadi bahasa visual
art Fashion yang memiliki nilai novelty. praktik kreatif dalam koleksi art
Fashion: Pintala Le’Leng na Puteh adalah contoh nyata dari:

o 0 T W

Aplikasi pemahaman dalam bentuk wujud karya

a. Transformasi makna

b. Pemaknaan ulang tradisi tanpa memutus akar historisnya
Inilah inti hermeneutika Gadamer pada ranah artistik: tradisi hidup
kembali, bukan sebagai repetisi, tetapi sebagai aktualisasi makna. Karya
art Fashion ini bukan sekadar interpretasi estetis, tetapi wujud dari dialog
antara tradisi Pa’tampeng dengan horizon dunia seni-kreatif
kontemporer.

169



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Catatan Perjalanan Penciptaan Karya Art Fashion Tisik
Tampeng

Perjalanan karya tidak pernah linear. Catatan proses dalam penelitian ini
menunjukkan bagaimana eksplorasi berlangsung melalui siklus mencoba—
gagal-mengulang—menemukan. Eksperimen awal menyambung sobekan
kain melahirkan kemungkinan baru dalam permainan tekstur. Eksplorasi
tusukan demi tusukan membuka kemungkinan estetis yang sebelumnya
tidak terpikirkan.

Ada empat fase utama dalam perjalanan karya:

1. Penyusunan Konsep Penciptaan Art Fashion

Konsep penciptaan aktualisasi art Fashion tisik tampeng ini berangkat dari
keterkaitan antara preservasi Tope’ le’leng dengan aktualisasi art Fashion
sebagai luaran penciptaan ini. Pada bagian ini, penyusunan metode
penciptaan yang bersandar pada hasil analisis filosofi pa’tampeng dengan
teori hermeneutika Gadamer dan teori sustainable fashion.

Secara epistemologis, metode penciptaan art Fashion ini dirumuskan
melalui adaptasi konsep slow fashion yang mencakup tiga aspek utama:
design, production, dan consumption. Slow fashion menekankan
keberlanjutan, ekologi (green design), serta ethical practice yang meliputi
penghargaan terhadap craftsmanship, tidak mengeksploitasi pekerja
maupun hewan, produksi yang menitik beratkan pada kualitas dan
pengalaman perajin, serta konsumsi yang mendorong edukasi, investasi,
dan perpanjangan usia pakai produk (Pookulangara & Shephard, 2013).

Suku Kajang sesungguhnya telah mempraktikkan prinsip slow fashion
dalam produksi Tope’ le’leng, mulai dari pemilihan material alami, proses
produksi yang lambat dan manual, hingga pola konsumsi yang
memaksimalkan siklus hidup kain. Prinsip ini kemudian dirangkum dalam
bagan slow fashion pada proses pembuatan Tope’ le’leng dan
dikembangkan menjadi framework metode penciptaan art Fashion.

170



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Slow fashion Process of Tope’ le’leng
I

Consumption:
Design: Production: c ﬁl;]lail p;;:uctk as s
i sustainability of ultur vork an

Emphasis on Tope’ le’leng from Ritual Object
Patuntung Belief and Material, Preparation Post_consumption:

Passang until textile finishing Pa’tampeng,

and the weaver pa’boang &

headboard

Patuntung Belief — Kajang Community
Gambar 1. Adaptasi konsep Slow Fashion dalam pembuatan tope' le'leng
Sumber: dokumentasi Ninik Juniati, 2024

Dari framework tersebut disusun metode penciptaan art Fashion yang
disebut ECO Tallu (tallu = tiga, dalam bahasa Konjo, bahasa Kajang), yang
merangkum: Eco Design, Eco Production, dan Eco Consumption. Metode
ECO Tallu inilah yang menjadi kerangka utama perancangan dan realisasi
koleksi art Fashion Aktualisasi Tisik Tampeng.

1. Berbasis Ekologi, Zero waste.
2. Material Ramah lingkungan, Eco-
3. Daya pakai tinggi

4. Usia pemakaian panjang
5. Memungkinkan Restyle

1. Berbasis ekologi, Konsisten
tidak menghasilkan Limbah
selama proses hingga finishing

2. Mempertimbangkan
Pemberdayaan SDM, Craftmanship

Eco-
Production

1. Mudah pemeliharaan

2. Menghindari pasca konsumsi

3. Adanya edukasi tentang
Mending dan Restyle

Gambar 2: Metode Penciptaan art Fashion Eco Tallu
Sumber: dokumentasi Ninik Juniati, 2024

Koleksi ini mengusung konsep busana dari selembar fabric art yang dapat

diubah menjadi busana dan kemudian dibongkar kembali menjadi

lembaran fabric art. Teknik yang digunakan adalah wrap and drape, yang

selaras dengan prinsip slow fashion karena memberi [ongevity,

memungkinkan pemutusan mata rantai pasca konsumsi, memudahkan
171



Jejak Lama, Tafsir Anyar

pemaduan dan perubahan gaya (restyle), dan menghasilkan perspektif
visual yang selalu berubah sesuai kreativitas desainer dan pemakai.

2. Eksplorasi Material

Pada tahap ini, diperoleh dua jenis luaran, yaitu: luaran intangible berupa
makna dan filosofi dari karya art Fashion Aktualisasi tisik tampeng. Luaran
tangible berupa wujud aktualisasi tisik tampeng yang bentuknya
dikembangkan dari bentuk tisikan sederhana tampeng traditsional.

Prinsip Eco Design - Eco Production — Eco Consupmtion, dirumuskan
beberapa arah eksplorasi material: reka daur ulang Tope’ le’leng pasca
konsumesi, reka daur ulang limbah perca (khususnya perca blacu, organdi,
dan organza), meminimalkan limbah perca (zero waste), mengutamakan
longevity (busana dapat dibongkar pasang tanpa pemotongan kain) serta
penerapan tisik pada kain/pakaian pasca konsumsi.

Seluruh material pasca konsumsi melalui proses desinfektan yang
ekologis, yaitu direbus dengan garam kasar (tanpa iodium) tanpa klorin.
Tujuan proses ini adalah membunuh kuman dan bakteri, membuka serat
kain agar air panas meresap, sekaligus menghindari kerusakan serat dan
pelunturan warna Tope’ le’leng. Penggunaan garam dipilih karena lebih
ramah lingkungan dibanding klorin.

Eksplorasi warna dilakukan melalui penyusunan moodboard dan color
pallete yang bersumber dari dokumentasi etnografi di Kajang, termasuk
foto-foto tampeng. Dari moodboard tersebut ditarik skema warna
monokromatis (biru gelap mendekati hitam hingga putih), kemudian
dikonversi ke kode CMYK dan Pantone, serta dinamai dengan istilah
Konjo: Kallangang (malam mendung), Ambu (asap), Ahu (abu), dan Puteh
(putih). Pembatasan warna ini mengikuti budaya Kajang yang di kawasan
adat Ammatoa hanya memperkenankan warna hitam dan putih.

Total limbah yang tersisa setelah proses produksi sangat minim; limbah
terbesar adalah potongan kecil perca, sedangkan limbah benang hampir
tidak ada karena ujung benang tisik sengaja tidak dipotong.

172



Jejak Lama, Tafsir Anyar

3. Eksplorasi Teknik

Eksplorasi teknik difokuskan pada pengembangan tisik tampeng sebagai
bentuk aktualisasi dari tampeng tradisional. Tahap ini dimulai dengan
pembuatan prototype tisik yang menghasilkan dua varian utama, yaitu
tisik Pintala le’leng dan tisik Pintala puteh.

Pintala le’leng berarti benang hitam (dalam bahasa konjo) diterapkan
pada Tope’ le’leng pasca konsumsi dan kain hitam lain. Teknik ini
mempertahankan slash atau sobekan alami kain, menggunakan kain
transparan (organza dan organdy) sebagai pelapis untuk
mempertahankan lubang kain dan memperkuat struktur tenunan agar
usia pakai lebih panjang. Efek timbul dihasilkan melalui sambungan
lubang kain, sehingga menghadirkan kesan bebas, abstrak, misterius,
malam, kematian, dan kesederhanaan.

Pintala puteh berarti benang putih (dalam bahasa konjo) diterapkan pada
patchwork limbah perca blacu dan rami. Slash atau sobekan kain sebagian
dipertahankan, sebagian ditutup. Pelapis transparan digunakan untuk
memperkuat kain dan memberi efek layering. Tisikan tidak sepenuhnya
menutup lubang sehingga menyerupai “sulaman tua” dengan kesan visual
seperti permukaan bumi yang memperlihatkan alur sungai dan lekuk
bukit.

Meskipun motifnya bebas, kedua varian tisik memiliki kesamaan pattern
karena hanya menggunakan dua tusuk hias utama: tusuk feston (double
blanket stitch) dan tusuk jelujur (running stitch). Tusuk feston digunakan
untuk menutup lubang dengan teknik tucking dan membentuk pola garis
meliuk saling menyambung yang dinamai motif tangke kaju (batang
pohon), merepresentasikan dahan dan ranting pepohonan di hutan
Kajang. Tusuk jelujur digunakan untuk melekatkan kain transparan pada
tepi lubang/sobekan dan membentuk pola lingkaran tak beraturan yang
dinamai motif bale bangkeng (jejak kaki), melambangkan jejak kaki
masyarakat Kajang yang selalu bertelanjang kaki sebagai bentuk
penyatuan dengan alam.

Teknik tisik tampeng diterapkan pada berbagai jenis tekstil: Tope’ le’leng
pasca konsumsi dan kain non-stretch, patchwork perca blacu, serta kain
tebal dan/atau seperti denim, canvas, spandex, jersey, rib, dan lycra.

173



Jejak Lama, Tafsir Anyar

4. Pengembangan Siluet dan Style Draping

Pengembangan siluet dan style dalam koleksi art Fashion dilakukan pada
tahap eco consumption, khususnya melalui teknik wrap and drape yang
tidak melibatkan proses pemotongan kain. Fabric art yang dihasilkan, baik
dari Tope’ le’leng pasca konsumsi maupun limbah perca blacu, berukuran
kurang lebih 2,25 m x 1,5 m dan diolah menjadi berbagai bentuk busana
dengan karakter reversible, bongkar-pasang, dan restyle-able.

Tahapan pengembangan siluet dan style draping diawali dengan
eksperimen draping toile pada dummy skala 1:2 untuk mengeksplorasi
volume dan kemungkinan bentuk busana. Draping toile berfungsi sebagai
riset bentuk, bukan pola final, karena belum mempertimbangkan letak
motif tisik. Tahap berikutnya adalah proses wrap and drape langsung
pada fabric art, dilakukan tanpa sketsa awal, langsung pada dummy atau
tubuh model. Bentuk busana dan detail menyesuaikan letak motif tangke
kaju dan bale bangkeng yang ingin ditonjolkan, sementara jahitan mesin
diminimalkan untuk memudahkan proses pendedelan dan restyle di masa
mendatang.

Dalam proses produksi draping, fabric art dibentangkan untuk mengecek
permukaan, kemudian di-wrap dan di-drape sambil mengeksplorasi cara
menonjolkan area dekoratif. Detail busana yang membutuhkan struktur
dijahit dengan mesin jahit seperlunya, lalu hasil draping difitting pada
dummy/body form untuk mengevaluasi volume, kenyamanan, dan jatuh
kain.

Teknik wrap and drape ini menghasilkan beberapa bentuk siluet, antara
lain gaun, celana harem, sarong, rok, outer, atasan, long shawl, dan
selendang. Untuk fabric art berbahan patchwork blacu, hasil fitting
menunjukkan bahwa busana yang dihasilkan dapat dipadu-padankan
dengan pakaian lain (misalnya kemeja), sehingga memperluas
kemungkinan styling.

Pada pakaian pasca konsumsi (jeans, t-shirt, dan sebagainya),
pengembangan siluet lebih terfokus pada penerapan tisik tampeng tanpa
mengubah bentuk dasar busananya, agar tidak menghasilkan limbah baru
akibat pemotongan, memudahkan masyarakat meniru dan menerapkan
teknik tisik tampeng pada pakaian mereka sendiri, serta mendukung
kampanye pemanjangan usia pakai (extend the life of garment).

174



Jejak Lama, Tafsir Anyar

5. Hasil Karya Art Fashion

Hasil akhir metode penciptaan ECO Tallu terwujud dalam koleksi karya art
Fashion yang diberi nama koleksi Pintala Puteh na le’leng yang berarti
koleksi sulaman hitam dan putih sebagai hasil integrasi antara preservasi
Tope’ le’leng, aktualisasi tradisi pa’tampeng, dan prinsip sustainable
fashion.

Gambar 3. Koleksi Pintala Le'leng na Puteh wujud Art Fashion
Aktualisasi Tisik Tampeng
Sumber: dokumentasi Ninik Juniati, 2024

Ciri khas Tisik tampeng antara lain: Kumal, terlihat tua dan kusut, sisa
benang dibiarkan menjuntai sebagai solusi mengurangi limbah sisa
benang sulam karena benang yang digunakan berasal dari serat sintetis,
memiliki fungsi restorasi untuk menutup lubang kain dan fungsi dekorasi
karena memungkinkan penyulam atau penisik dapat menggunakan
berbagai macam jenis tusuk hias yang banyak digunakan pada seni Sulam.
Benang sewarna dengan kain. Dapat diterapkan pada berbagai material
baik pasca konsumsi maupun material baru, baik woven maupun knitting.

Secara visual dan teknis, hasil karya art Fashion ini ditandai oleh dua
varian utama teknik menisik telah mendapatkan sertifikat Hak kekayaan
Intelektual Desain Industri, masuk dalam Locarno Class 05-03 Sulam
(embroidery) dengan nomor IDD000069559 untuk tisik pintala (Juniati,
Rahardja, dkk., 2023), le’leng dan IDD0000069759 untuk tisik pintala
Puteh (Juniati, Raharja, dkk., 2023).

175



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 4. Kiri adalah wujud tampeng asli, Kanan aktualisasi tisik Tampeng (Pintala
le'leng dan pintala puteh)
Sumber: dokumentasi Ninik Juniati, 2024

Teknik tisik tampeng menonjolkan motif tangke kaju dan bale bangkeng,
layering dengan pelapis transparan, efek timbul dan bayangan yang kuat,
serta karakter visual yang gelap, misterius, dan kontemplatif.
menampilkan motif tangke kaju dan bale bangkeng di atas permukaan
tekstur blacu yang kasar dan berlapis, memberi kesan topografi seperti
permukaan bumi.

Gambar 5. Motif Tangke kaju
Sumber: dokumentasi Ninik Juniati, 2024

Secara karakter umum, semua karya menampilkan pattern tisik berulang
namun bebas: garis meliuk (pada motif tangke kaju) dan lingkaran tak
beraturan (pada motif bale bangkeng). Motif-motif ini membawa filosofi
hutan dan jejak kaki masyarakat Kajang ke dalam permukaan tekstil.
Karya-karya tersebut sekaligus menjadi medium penyebaran narasi
pa’tampeng, contoh konkret upcycling dan zero waste, serta kontribusi
terhadap ragam hias sulam Nusantara dengan nilai novelty.

176



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 6. Motif Bale bangkeng yang diterapkan dengan teknik pintala le'leng
pada layer putih
Sumber: dokumentasi Ninik Juniati, 2024

Melalui koleksi Pintala le’leng na puteh, tisik tampeng tampil sebagai
bentuk eco-art yang lahir dari tradisi, diaktualisasikan menjadi art
Fashion, dan diposisikan sebagai salah satu tawaran artistik sekaligus
ekologis terhadap problem limbah fashion kontemporer.

Implikasi dan Dampak Karya Aktual

Koleksi Art Fashion: Pintala Le’leng na Puteh sebagai bentuk preservasi
tope’ le’leng dalam bentuk aktualisasi art Fashion tisik tampeng. Pada
penciptaan ini, preservasi dan aktualisasi saling bertautan, bukan dua
karya maupun kajian yang berbeda.

Preservasi Tope’ le’leng yang dilakukan pada penciptaan ini menjadi
landasan pada rekacipta art Fashion dalam koleksi Art Fashion aktualisasi
tisik tampeng. Pendekatan etnografi yang digunakan saat melakukan riset
telah menguak banyak sekali informasi terkait kehidupan suku Kajang
khususnya Tope’ le’leng dan tradisi pa’tampeng.

Pa’tampeng sebagai tindakan preservasi perempuan Kajang untuk
memperpanjang usia pemakaian tope’le’leng meskipun pemakaiannya
terbatas namun nilai-nilai yang terkandung pada tradisi ini telah
memberikan ide peneliti untuk turut melakukan tindakan preservasi tope’
le’leng dalam bentuk memanfaatkan tope’ le’leng pasca konsumsi
bersama material pasca konsumsi lainnya serta limbah perca kain blacu
menjadi karya art Fashion.

177



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Karya art Fashion: Aktualisasi Tisik Tampeng memberikan sejumlah
dampak:

a. Dampak Budaya

Karya ini menjadi sarana preservasi tradisi pa’tampeng. Tradisi yang
semula hanya dilakukan di lingkup domestik perempuan Kajang kini
disajikan sebagai praktik budaya yang memiliki kontribusi pada wacana
global.

Tampeng telah mengalami perubahan bentuk dan fungsi secara aktual.
Jika dulu tampeng tradisional berbentuk sederhana dan berfungsi hanya
sebagai teknik menutup lubang kain. Dengan sentuhan aktualisasi, tisik
Tampeng saat ini memiliki fungsi sebagai penutup lubang juga sebagai
dekorasi/hiasan/embelishment.

Pada penciptaan art Fashion ini menghasilkan jenis teknik tisik tampeng
saat ini ada dua yaitu tisik pintala le’leng dan tisik pintala puteh.
Penggunaan dua macam tusuk hias yang menghasilkan dua motif yang
berbeda yaitu, motif tangke kaju dan motif bale bangkeng. Motif tangke
kaju ini bermakna tentang pepohonan dari hutan yang harus dijaga oleh
suku Kajang, suku yang dikenal dunia sebagai penjaga hutan hujan
terbesar dunia. Motif Bale bangkeng berarti jejak kaki. Makna dari tisik
tampeng sesungguhnya adalah sebuah kebebasan. Bebas memilih bentuk
maupun arah tisikan sesuai dengan keinginan penisik atau penyulam.

Pada koleksi art faskion ini, motif-motif yang dihasilkan menggambarkan
tentang suku Kajang yang menolak modernisasi termasuk tidak akan
mengenakan alas kaki. Hal ini karena bertelanjang kaki saat berjalan
menapak tanah merupakan suatu kedekatan diri dengan alam semesta.
Makna Hitam dan putih dalam koleksi art Fashion ini meminjam filosofi
suku Kajang yaitu seperti gelap dan terangnya hari saat matahari terbit
dan tenggelam, seperti dua warna hitam dan putih yang ada pada kornea
mata yang dimiliki setiap makhluk, mata sebagai alat untuk melihat segala
keindahan ciptaan Tuhan Yang Maha Esa.

Motif tanke Kaju dan motif bale bangkeng menjadi novelty selanjutnya
yang dapat menyumbang seni sulam atau seni tekstil di Indonesia
umumnya. Dan memberikan pandangan baru bagi para seniman dan

178



Jejak Lama, Tafsir Anyar

penenun Kajang tentang ragam hias yang dapat dieksplorasi dari kearifan
lokal budaya Kajang.

b. Dampak Ekologis

Penciptaan art Fashion berbasis penelitian ini bertujuan untuk
menjabarkan tentang masalah mengenai preservasi tope’ le’leng dan
Aktualisasi art Fashion tisik tampeng. Salah satu solusi yang ditawarkan
adalah konsep penciptaan zero waste, sebuah konsep desain yang
meminimalkan limbah produksi dan memanfaatkan limbah kain dan
pakaian pasca konsumsi yang masih membutuhkan penanganan yang
lebih serius. Hasil dari penciptaan ini masih menghasilkan limbah
meskipun dalam jumlah minimum, dari hasil penciptaan ini dapat menjadi
rekomendasi bagi peneliti lain untuk menemukan atau menyempurnakan
metode penciptaan ECO tallu sehingga dapat menghasilkan 100% nol
limbah.

Teknik wrap and drape, sangat memungkinkan membuat busana tanpa
proses memotong kain. Sehingga busana dapat dibongkar lagi kembali
menjadi selembar kain. Teknik ini membuat kain/fabric art memiliki
longevity atau dengan kata lain teknik ini dapat memperpanjang umur
pemakaian kain/fabric art tersebut. Teknik wrap and drape dapat menjadi
rekomendasi bagi peneliti/desainer untuk mengembangkan teknik
draping tanpa proses potong dengan capaian bentuk dan volume pakaian
yang lebih bervariatif.

Penciptaan art Fashion ini selain mampu mengurangi limbah fashion
karena seluruh material yang digunakan merupakan limbah atau pasca
konsumsi. Tidak ada limbah baru yang dihasilkan. Sehingga metode
penciptaan art Fashion Eco Tallu dapat menjadi pilihan dalam menyusun
framework konsep desain/seni yang berbasis budaya, ekologis dan eco-
spiritual.

¢. Dampak Sosial

Penciptaan art Fashion berbasis penelitian ini membuka peluang edukasi
kepada masyarakat mengenai praktik menisik. Pengenalan konsep ini
dapat menjadi gerakan sosial kecil untuk mengurangi konsumsi fast
fashion.

Keunikan dari art Fashion ini adalah dapat dibongkar kembali menjadi
selembar fabric art tanpa merusak kain. Keunikan lain dari teknik wrap
and drape yang digunakan pada alur sirurungan adalah tidak

179



Jejak Lama, Tafsir Anyar

membutuhkan sketch desain karena teknik wrap and drape merupakan
teknik spontan yang dilakukan membentuk kain pada dummy/dress form.
Teknik wrap and drape ini memudahkan masyarakat yang ingin berkarya
meski tanpa memiliki sketching skill.

d. Dampak Ekonomi Kreatif

Estetika dua kerangka kekaryaan koleksi Art Fashion aktualisasi tisik
tampeng menghasilkan wujud berupa bentuk dan fungsi serta makna.
Temuan karya adalah bentuk Tisik tampeng yang diaplikasikan pada
hampir semua material kain baik baru maupun pasca konsumsi. Koleksi
art Fashion ini diproduksi dengan menggunakan teknik wrap and drape
yang menghasilkan art Fashion product yang dapat dikenakan diberbagai
kesempatan dan dapat dipadu padankan dengan busana lainnya baik
didalam koleksi ini maupun koleksi busana lainnya. Dan keunikan dari
produk ini adalah dapat dibongkar kembali menjadi selembar fabric art
tanpa merusak kain.

Segala keunikan dari koleksi art Fashion ini baik dari teknik tisik tampeng,
teknik pengolahan material pasca konsumsi hingga teknik pembuatan
busana dapat dikembangkan sebagai produk unggulan masyarakat luas,
seperti workshop edukasi, produk craft, dan kolaborasi desain.

e. Dampak Akademik

Metode penciptaan art Fashion: ECO Tallu menjadi kontribusi bagi
penelitian seni, desain tekstil, dan sustainable fashion. Model ini dapat
diadaptasi perguruan tinggi sebagai materi pembelajaran/perkuliahan
khususnya penciptaan seni mauoun desain khususnya yang bersifat
ecoart dan atau sustainable.

Metode penciptaan art Fashion ECO Tallu dalam pengkaryaan penciptaan
ini adalah untuk mewujudkan konsep zero waste, mengolah limbah dan
material pasca konsumsi menjadi sebuah karya art Fashion yang ramah
lingkungan yang meminimalkan limbah dalam proses produksi.

Siklus eco design — eco production — eco consumption sebagai landasan
konsep dan metode penciptaan karya art Fashion yang konsisten dengan
pemikiran dan aktivitas ekologi. Eco consumption yang ditawarkan adalah
restyle dan menisik/mending. Restyle dalam hal ini adalah mengubah cara
memakai kain atau pakaian menjadi tampilan yang baru dari sebelumnya.

180



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Restyle menjadi solusi bagi masyarakat agar lebih bijak dalam
mengkonsumsi produk fashion umumnya untuk memperpanjang usia
pemakaian produk fashion yang dimiliki sebelumnya. Menisik/Mending
merupakan kegiatan preservasi pakaian dengan cara memperbaiki
pakaian yang rusak agar dapat dikenakan lagi. Diharapkan melalui konsep
eco consumption ini dapat menekan costumer behaviour yang konsumtif
terhadap produk fast fashion.

Refleksi Akhir Dari Sebuah Penciptaan Art Fashion

Penciptaan art Fashion berbasis penelitian dengan pendekatan etnografi
ini membuktikan bahwa tradisi budaya dapat diaktualisasikan secara
relevan tanpa kehilangan makna dasarnya. Koleksi ini tidak hanya
menghadirkan estetika baru, tetapi juga memperlihatkan bagaimana
pa’tampeng—praktik menisik perempuan Kajang—mengandung potensi
transformatif ketika ditempatkan dalam konteks seni dan desain
kontemporer. Melalui pendekatan etnografi, proses kreatif ini
menemukan kembali nilai-nilai kearifan lokal tentang kesederhanaan,
kedekatan dengan alam, serta prinsip perpanjangan usia pakai tekstil
yang selama ini hidup dalam keseharian masyarakat Kajang. Tradisi
tersebut kemudian diolah menjadi bentuk aktualisasi tisik tampeng yang
berperan ganda: sebagai teknik restorasi dan sebagai eksplorasi dekoratif
dalam wearable art.

Koleksi ini menghasilkan empat dampak besar. Dampak budaya terlihat
dari pelestarian nilai-nilai Kaiang yang dibawa ke wacana global melalui
inovasi motif tangke kaju dan bale bangkeng yang lahir dari konsep
kebebasan memilih arah dan bentuk tisikan. Dampak ekologis hadir
melalui metode penciptaan art Fashion ECO Tallu yang menerapkan
prinsip zero waste, penggunaan material pasca konsumsi, serta teknik
wrap and drape yang memungkinkan karya dibongkar kembali menjadi
selembar kain. Dampak sosial tampak pada potensi perubahan pola pikir
masyarakat untuk memperbaiki dan menisik pakaian, serta membuka
akses kreatif bagi orang yang tidak mahir menggambar. Dampak ekonomi
kreatif muncul melalui peluang workshop, kolaborasi, serta
pengembangan produk craft dan wearable art yang memanfaatkan teknik
tisik tampeng. Terakhir, dampak akademik memberikan kontribusi
metodologis bagi pengembangan ilmu desain tekstil, eco-art, dan
sustainable fashion.

181



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Walaupun penciptaan ini sudah kuat secara konseptual dan metodologis,
terdapat beberapa hal yang dapat memperkaya dan memperluas
kontribusinya, antara lain: Karya ini sudah menghubungkan pa’tampeng
dengan keberlanjutan, namun dapat semakin kokoh jika eksplisit
dikaitkan dengan teori budaya material (Material Culture Studies), craft
revival, dan decolonial design. Hal ini akan menempatkan Art Fashion
aktualisasi tisik tampeng bukan hanya sebagai praktik desain, tetapi juga
sebagai kritik terhadap pola konsumsi global dan hegemoni estetika
modern. Metode penciptaan ECO Tallu potensial menjadi framework
nasional di bidang sustainable fashion.

DAFTAR PUSTAKA

Cense, A. A. (1931). De Patoengtoengs in het bergland van Kadjang.
Unpublished manuscript, Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en
Volkenkunde, Leiden.

Diddi, S., & Yan, R. N. (2019). Consumer perceptions related to clothing
repair and community mending events: A circular economy
perspective. Sustainability (Switzerland), 11(19).
https://doi.org/10.3390/su11195306

Durrani, M. (2021). “Like Stitches to a Wound”: Fashioning Taste in and
Through Garment Mending Practices. Journal of Contemporary
Ethnography, 50(6), 775-805.
https://doi.org/10.1177/08912416211012031

Hasanuddin, Umar, A. F., & Asfrianto. (2005). Spektrum Sejarah Budaya
dan Tradisi Bulukumba (1 ed.). Hasanuddin University Press (LEPHAS).

Juniati, N. (2024). PINTALA LE’LENG NA PUTEH: PRESERVASI TOPE’
LE’LENG DAN AKTUALISASI ART FASHION TISIK TAMPENG [Disertasi].
Institut Seni Indonesia.

Juniati, N., Rahardja, I. G. M., Muka, I. K., & Pebryani, I. N. D. (2023).
Sulaman Pintala Le’leng (Patent IDD0O00069566). Kementrian Hukum
Republik Indonesia Direktorat Jenderal Kekayaan Intelektual.
https://repository.ubaya.ac.id/46239/

Juniati, N., Raharja, I. G. M., . Muka, I. K., & Pebryani, N. D. (2023).
Sulaman Pintala Puteh (Patent IDD000069759). Kementrian Hukum
Republik Indonesia Direktorat Jenderal Kekayaan Intelektual.
https://repository.ubaya.ac.id/46221/

Juniati, N., Raharja, I. G. M., Muka, I. K., & Pebryani, N. D. (2022). The
Function and Meaning of Tope’ le’leng in the Death Ritual of The

182



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Kajang Tribe, South Sulawesi. Jurnal Kawistara, 12(3), 330-340.
https://doi.org/10.22146/kawistara.72740

Khounnoraj, A. (2020). Visible Mending: A Modern Guide to Darning,
Stitching and Patching the Clothes You Love. (1 ed., Vol. 1). Quadrille
Publishing, Limited.

Liauw, Nj. P. (1964). Menisik (4 ed.). Tarate.

Niinimaki, K. (2018). Sustainable Fashion in a Circular Economy.
Sustainable fashion in a circular economy.

Pénard, W. A. (1913). De Patoentoeng. Tijdschrift voor Indische Taal-,
Land-en Volkenkunde, 55, 515-543.

Pookulangara, S., & Shephard, A. (2013). Slow fashion movement:
Understanding consumer perception - An exploratory study. Journal of
Retailing and Consumer Services, 20, 200-213.

Rissanen, T. (2013). Zero-Waste Fashion Design: a study at the
intersection of cloth, fashion design and pattern cutting [Dissertation].
University of Technology, Sydney.

Rissanen, T., & Mcquillan, H. (2016). Zero Waste Fashion Design. Fairchild
Books, Bloomsbury.

Rusli, N. H., & Djannah, I. E. (2019, Oktober 23). Pola Gaya Bahasa dan
Kearifan Lokal Dalam Pelestarian Budaya Serta Adat Istiadat
Masyarakat Ammatoa Suku Kajang Kabupaten Sulawesi Selatan.
Seminar Internasional Riksa Bahasa X,
https://doi.org/http://proceedings.upi.edu/index.php/riksabahasa/ar
ticle/view/936

Zuchdi, D., & Afifah, W. (2019). Analisis Konten, Etnografi dan Grounded
Theory, dan Hermeneutika Dalam Penelitian (R. Damayanti, Ed.; 1 ed.).
PT. bumi Aksara.

183



Jejak Lama, Tafsir Anyar

184



BAB 14 |
Estetika Keramik Porselen Motif
Wayang Kamasan Pada Pelinggih di
Pura Petingenget

Oleh:
Ni Made Rai Sunarini

Estetika Hindu

Pembicaraan mengenai estetika yang bertumpu kepada masalah rasa
akan selalu mengacu kepada dua sisi yang terkait objektivitas dan
subjektivitas. Sisi yang pertama menyangkut realita atau kenyataan dari
suatu benda atau objek estetis. Sedangkan sisi yang kedua yaitu
subjektivitas menyangkut kesan atau rasa (lango) yang ditimbulkan oleh
objek tersebut. Sehingga hasil penilaian estetis yang optimal dapat
dicapai dengan memadukan kedua sisi objektif dan subjektif ini.

Penilaian terhadap kualitas estetis juga sering kali ditentukan oleh etika
atau norma baik buruk yang berlaku di lingkungan budaya tempat asal
seseorang. Kualitas keindahan suatu objek seringkali akan kehilangan
makna jika ternyata di dalamnya terdapat unsur-unsur yang bertentangan
dengan etika yang ada. Oleh sebab itu, di lingkungan budaya tertentu
kenikmatan keindahan juga memberikan kesenangan sesuai norma baik
buruk yang berlaku. Estetika Hindu pada intinya merupakan cara pandang
mengenai rasa keindahan (lango) yang diikat oleh nilai-nilai agama Hindu
yang didasarkan atas ajaran-ajaran kitab suci weda.

Tri Jnana Sandhi adalah tiga kerangka dasar agama Hindu yang terdiri dari
Tri berarti Tiga, Jnana berarti inti hakikat (pemikiran). Sandhi berarti
penyatuan. Tri Jnana Sandhi merupakan pondasi dasar agama Hindu yang
tidak dapat dipisahkan dan berkaitan satu sama lain. Tri Jnana yang
merupakan tiga unsur ajaran Agama Hindu, yaitu Tatwa (filsafat), Susila
(etika), dan acara (upacara).

185



Jejak Lama, Tafsir Anyar
a. Kebenaran (Satyam)

Terkait dengan keramik porselen yang ada di Pura Petitenget Keindahan
dari karya-karya tersebut mencangkup nilai kejujuran, ketulusan dan
kesungguhan hanya dengan kejujuranlah Dimana persembahan dan
yadnya yang dilakukan masyarakat dengan tulus ikhlas dan kesungguhan
hati akan diterima oleh Tuhan.

b. Kesucian (Shiwam)

Keramik porselen sebagai elemen artistik pada pelinggih-pelinggih yang
ada di Pura Petitenget yang menunjukkan adanya nilai kesucian yang
terdapat pada Utamaning Angga adalah keramik porselen dengan motif
Dewa-Dewi yang hamper ada pada setiap pelinggih.

c. Keindahan (Sundaram) dan Keseimbangan

Keindahan (sundaram) dan keseimbangan mencakup persamaan dan
perbedaan terefleksi dalam beberapa dimensi. Refleksi keseimbangan
yang banyak ditemukan dalam kesenian bali adalah dimensi dua dan tiga.
Dengan konsep keseimbangan ini dapat dilihat bagaimana penganut
agama menggunakan nilai-nilai estetis untuk menciptakan dan mencapai
kehidupan yang damai. Refleki estetis dengan konsep keseimbangan yang
berdimensi dua dapat menghasilkan bentuk-bentuk simetris yang
sekaligus asimetris atau jalinan yang harmonis sekaligus disharmonis yang
lazim disebut dengan Rwa Bhineda. Dalam konsep rwa bhineda
terkandung pula semangat kebersamaan adanya saling keterkaitan dan
kompetisi mewujdukan interaksi dan persaingan.

Estetika Keramik porselen pada Utamaning Angga

Keramik porselen motif wayang kamasan pada tingkatan Utamaning
Angga memiliki estetika kesucian (Shiwam, seperti yang terdapat pada
Pelinggih Padmasana, Pelinggih Sad Pada, Pelinggih Menjangan Saluang,
Pelinggih Meru Tumpang Tiga, Pelinggih Gedong Kunci dan Bale Pepelik
Agung. Semua keramik porselen yang dipasang pada tingkatan Utamanng
Angga, seperti tokoh Dewa-Dewi, Acintya, Dasaaksara, Ang Ung Mang,
Semua motif-motif tersebut memiliki unsur-unsur kesucian (Shiwam).
Estetika Hindu sebagai refleksi dari kehidupan beragama menekankan
pada peristiwa ritual dengan konsekuensi penyerahan hidup (suci atau
sakral), seperti Tuhan. Semua motif-motif keramik porselen terdapat di

186



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pura Petitenget pada tingkatan Utamaning Angga memiliki kesucian
(Shiwam).

Gambar 1. Keramik porselin motif Dewa yang diletakkan pada
Utama Angga Pelinggih Pura
Sumber: dokumentasi Ni Made Rai Sunarini, 2024

Estetika Keramik porselen pada Madyaning Angga

Estetika pada Madyaning Angga keramik porselen yang terdapat pada
Pelinggih Catu, Pelinggih Sad Pada, Pelinggih Meru Tumpang Tiga,
Pelinggih Menjangan Saluang, dan Pelinggih Gedong Kunci, serta
Pelinggih Bale Pepelik Agung adalah tokoh pewayangan terkait dengan
konsep Tri Angga hubungan manusia dengan manusia.

Gambar 2. Keramik porselin motif Rama dan Sita (simbol kehidupan manusia) yang
diletakkan pada Madyaning Angga Pelinggih Pura
Sumber: dokumentasi Ni Made Rai Sunarini, 2024

Estetika Keramik porselen pada Nistaning Angga

Estetika penggambaran binatang dan tumbuh-tumbuhan dalam seni
luksi Wayang Kamasan yang terdapat porselen-porselin. Seni lukis
Wayang Kamasan tidak hanya menggambarkan sosok dewa-dewi, dan
tokoh pewayangan dalam cerita Ramayana. Terdapat juga
penggambaran hewan, tumbuhan dan juga bhuta atau makhluk
demonic sebagai simbol energi alam yang digambarkan pelukis

187



Jejak Lama, Tafsir Anyar

wayang. Beberapa bagian yang diwarnai pada keramik porselen pada
tingkatan Nistaning Angga, seperti yang terdapat pada pelinggih-
pelinggih di Pura Petitenget, seperti motif jenis hewan dan tumbuhan.

Gambar 3. Keramik porselin motif hewan dan tumbuhan yang diletakkan pada
Nistaning Angga Pelinggih Pura
Sumber: dokumentasi Ni Made Rai Sunarini, 2024

Estetika Klasik

Sistem berkarya seni lukis wayang Kamasan secara garis besar berupa 4
tahap proses metode melukis, yaitu memolok, ngreka, ngewarna, dan
nyawi. Memolok adalah proses mengatur komposisi subjek gambar
secara global. Tubuh-tubuh tokoh wayang yang digambar berupa blocking
kasar. Ngreka merupakan proses pembuatan sketsa yang lebih detail.
Pada tahap ini, karakter dan identitas tokoh wayang sudah kentara
dengan jelas. Kemudian, sketsa tersebut mengalami proses ngewarna,
yakni tahapan memberi warna. Sedangkan nyawi adalah tahap
penyelesaian akhir, berupa pelukisan detail ornamen dan garis limit tiap
figura gambar (Kayam, 2002:30- 32). Proses nyawi memiliki tiga bagian
proses yang penting, yaitu neling, berupa penekanan kembali terhadap
garis kontur dan memberikan garis tertentu pada bagian yang telah
diwarnai; mulunin, memberi garis untuk mengesankan bulu; dan meletik,
membuat penekanan pada ornamen untuk memberi kesan timbul dan
menonjol (Suprihadi & Nurdjanti, 2006:62-63).

Seni lukis wayang Kamasan dengan konsep wiracarita sangat
berhubungan dengan fungsinya sebagai sarana ritual keagamaan. Di
setiap pura, lukisan wayang gaya Kamasan dihadirkan sebagai properti
ritual dan hiasan. Hal itu misalnya tampak pada dinding papan kayu bale-
bale pura (parbe), umbul-umbul, bendera (kober), dan kain gorden
(langse) yang selalu dihiasi wayang Kamasan dengan beragam narasi
mitologis. Bahkan sampai sekarang pun seni lukis wayang lengkap dengan

188



Jejak Lama, Tafsir Anyar

tema naratif epos Mahabharata, Ramayana, dan ajaran mistis tradisional
tetap tidak tergantikan sebagai bagian properti ritual keagamaan di Bali.

Lokasi arena seni lukis Kamasan awalnya hanya di Desa Kamasan,
Klungkung, yang dimotori oleh kelompok seniman Banjar Sangging,
Pande, dan Banjar Siku. Pewarisan modal budaya ini kemudian
berkembang nyaris ke semua desa di Bali, terutama desa yang berhasil
mencatatkan gaya seni lukis yang berbeda dari "induknya" tersebut,
seperti di Kerambitan, Tabanan, hingga Desa Nagasepaha (Buleleng, Bali
Utara). Bahkan, modal budaya wayang Kamasan-yang di dalamnya ter-
perinci konsep artistik dan ideologi estetika-seolah menjadi pengetahuan
dasar praktik melukis bagi pelukis-pelukis tradisional di seluruh pedesaan
di Bali.

Implikasi & Dampak

Keramik porselen motif wayang Kamasan sebagai ornamen dengan
konsep Tri Angga sudah terealisasi secara pengaktualan, pengalaman
konkritisasi yang terpasang di pelinggih yang ada di Pura Petitenget
kenyataan memberikan penampilan yang unik dan memiliki nilai
estetika. Penempatan keramik porselen dengan konsep Tri Angga telah
terpasang sesuai struktur dan elemen-elemen pelinggih.

Makna keramik porselen motif wayang Kamasan sebagai ornamen pada
pelinggih dengan konsep Tri Angga memiliki makna religi dan keberadaan
pura Petitenget terhadap masyarakat desa adat Kerobokan.
Berkembangnya makna sosial yang terjadi pada Pura Petitenget bisa
menyatukan seluruh umat melalui berkumpulnya secara bersama ngayah
ketika akan digelar piodalan. Makna budaya di desa Kerobokan terkait
dengan aktivitas umat Hindu menyambut upacara piodalan di Pura
Petitenget merupakan perwujudan kebudayaan lokal setempat.

Makna sakral dan fungsi simbol dilaksanakan dengan upacara Yadnya
didasari dengan perhitungan kewaktuan, seperti aktivitas religius untuk
tingkat mikro pada saat purnama dan tilem, sedangkan makna ekonomi
terjadi nya peningkatan jumlah pesanan produk keramik porselen motif
wayang Kamasan pada pengrajin dan makna yang menyiratkan peluang
pasar yang sangat besar di balik kerajinan melukis keramik porselen
dengan motif wayang Kamasan. Makna sakral tampak pada bentuk
Acintya sebagai simbul Tuhan atau Ida Sang Hyang Widhi Wasa Maha
Tinggi, Maha Gaib dan Dewata yang tidak terpikirkan.
189



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Estetika keramik porselen motif wayang kamasan sebagai ornamen pada
pelinggih memunculkan estetika Hindu vyaitu: Satyam, Siwam dan
Sundaram. Kebenaran, kesucian dan keindahan adalah tiga dimensi
realitas suci yang keberadaannya berupa semesta alam dan segala isinya
kebenaran mencakup nilai kejujuran, ketulusan dan kesungguhan
persembahan dan yadnya membuat Pura Petitenget atau Parahyangan
menjadi lebih indah dan Agung.

Dilihat dari motif-motif keramik porselen pada pelinggih di pura
petitenget yang paling atas dengan motif Dewa-Dewa dengan senjatanya
sesuai dengan arah mata angin atau pengider-ngider.

Refleksi Akhir

Pemanfaatan keramik porselen pada pelinggih menyesuaikan dengan Tri
Angga untuk penempatan pada pelinggih. Dari awal keramik porselen
sebagai benda terapan beralih fungsi sebagai elemen artistik yang artinya
bertransformasi fungsi dengan tujuan yang lebih mulia secara umu dan
spiritual. Produk kriya terapan mencapai fungsi dalam elemen artistik
disebut proses aktualisasi atau entitas aktualisasi, sehingga menjadi
konsep akualisasi kriya terapan ruang sakral.

Keramik porselen sebagai elemen artistik bisa eksis pada kurun waktu
yang lama dan mampu menampilkan pesan keindahan baru.

Keramik porselen sebagai produk kriya terapan bisa dipandang sebagai
elemen artistik. Jika produk tersebut tidak hilang di dalam satu konfigurasi
estetik

Saran

1. Pengembangan penelitian ilmiah lebih lanjut di dalam bidang melukis
keramik porselen motif wayang Kamasan untuk menambah wawasan
ilmu pengetahuan di Indonesia. hal ini untuk mengembangkan dan
mempertahankan seni lukis wayang Kamasan tidak punah tergerus
oleh modernisasi.

2. Pengembangan penelitian ilmiah lebih lanjut di dalam bidang melukis
keramik porselen motif wayang Kamasan untuk menambah wawasan
ilmu pengetahuan di Indonesia. hal ini untuk mengembangkan dan

190



Jejak Lama, Tafsir Anyar

mempertahankan seni lukis wayang Kamasan tidak punah tergerus
oleh modernisasi.

3. Hasil penelitian ini penting disosialisasikan ke masyarakat luas agar
muncul pemahaman dan kesadaran bahwa keramik porselen motif
Wayang Kamasan lebih meluas dan kedepannya banyak pengguna
keramik porselen motif wayang Kamasan dipergunakan sebagai
ornamen pada pelinggih Pura-Pura di Bali.

4. Gambaran umum mengenai Pura Petitenget memberikan pemahaman
yang baik bagi pembaca.

DAFTAR PUSTAKA

AM Utomo. Wawasan & Tinjaungan Seni Porselen. PN.Paramita Surabaya.
2007.

Ardhana, | Ketut. 2004. “Kesadaran Kolektif Lokal dan Identitas Nasional
dalam Proses Globalisasi” dalam Ardika dan Darma Putra (ed) Politik
Kebudayaan dan Identitas Etnik. Denpasar: Fakultas Sastra UNUD dan
Balimangsi Press.

Ardika, | Wayan. 2005. “Strategi Bali Mempertahankan Kearifan Lokal di
era Global”, dalam Kompetensi Budaya Bali dalam Globalisasi.
Denpasar: Fakultas Sastra UNUD dan Pustaka Laras.

Bernard S. Myers. 1969. Dictionary of Art Encyclopedia Americana,
1996 Excerpted from Campton’s Interactive Encyclopedia, 1994,
Pottery and Porcelain, copyright © 1994-1995

Cintyadewi, P. (2022). Persepsi Masyarakat Terhadap Karakter Visual
Porselen sebagai Ornamen di Pura Petitenget Kabupaten Badung.
Universitas Udayana.

Cok Ace. 2019. Taksu Dibalik Pembangunan Pariwisata Bali. Percetakan
Bali.

Covarrubias Miguek. 1973. Island of Bali Periplus Editors.

Da Silva Gusmao, Martinho G. 2012. “Penggagas Filsafat Hermeneotika
Modern Yang Mengagungkan Tradisi. PT Kanisius Yogjakarta.

Dibia, | Wayan. 2003. Nilai-Nilai Estetika Hindu Dalam Kesenian Bali dalam
“Estetika Hindu dan Pembangunan Bali” Penyunting: Ida Bagus Gde
Yudha Triguna. Denpasar. Program Magister llmu Agama dan
Kebudayaan Universitas Hindu Indonesia.

Djelantik, A.A.M 1999 Estetika Sebuah Pengantar. Bandung, Masyarakat
Seni Pertunjukkan Indonesia.

191



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gelebet, Nyoman. 1982. Arsitektur Tradisional Bali Denpasar;
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Proyek Iventarisasi dan
Sumber: Kebudayaan Daerah.

Hardiman, F Budi, “Seni Memahami” Hermeneotika dari Schleiermacher
sampai Derrida, PT Kanisius Yogjakarta, 2015.

Hendraguna Husen. 2015. Rupa Dasar: Dasar — Dasar Teknis Keindahan
Visual. Sunan Ambu Press.

Herman.1984. Porselin, Mulyano, Yogyakarta

Martadi, M. 2021. Analisis Semioka Roland Barthes pada Poster Film
Parasite Versi Negara Inggris Barik, 2(1), 54-66.

Mudra, | Wayan. “Marjinalisasi Gerabah Hias Bali di Desa Kapal Badung
Pada Era Globalisasi”. (Disertasi). Denpasar Universitas Udayana,
2016.

Mudra, W., Sunarini, R., & Mulyadi, U. 2018. Keramik porselen pada
Bangunan Kuno di Bali. ISI Denpasar: Fakultas Seni Rupa dan Desain.

Saraswati, O. (2023). Metoda Saraswati Penikmatan Estetika Tempat (1st
ed., Vol. 1). Pohon Cahaya.

Suardana, IW., Muka, | Kt. Kajian Kreativitas dan Estetika Penciptaan
Ogoh-Ogoh pada Rangkaian Hari Raya Nyepi di Bali. ISI Denpasar.

Sugiyono. 2012. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif,
Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta Print.

Sumarjo, Jakob. 2010. Estetika Paradoks. Sunan Ambu Press.

Sumardjo, Joko. 2000. Filsafat. Yogyakarta: Institut Teknologi Bandung.

Sunarto, 2018. Dalam Pengantar Penyunting Buku: Hospers, John 2018
Filsafat Estetika. Diterjemahkan oleh Jalaludin Rumi. Yogyakarta: Tafa
Media.

Sunarto, 2018. Estetika Filosofis. Yogyakarta: Lontar Media.

Wasnawa, Ida Bagus Putu. 2003. Sambutan Dalam Seminar Nasional
“Estetika Hindu Dalam Kesenian Bali”, Memperingati 25 Tahun Pesta
Kesenian Bali. Universitas Hindu Indonesia. Denpasar. ISI Denpasar.

Yasa, | Wayan S. 2010. Estetika Hindu: Rasa sebagai Taksu Seni Sastra.
Jurnal Mudra, Vol. 25, No. 2. Bali: ISI Denpasar.

Yuda Triguna, Ida Bagus Gde. 2003 Estetika Hindu dan Pembangunan Bali.
Widya Dharma Denpasar.

192



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Sumber Pustaka Jurnal

Granoka, lda Wayan Oka. 2000. “Taksu dan Ekspresi Bali, Seni
Menyongsong Masa Depan Surgawi — Gagasan Pencadian Gong
Gangsa di Pura Jagag Kebudayaan”. Jurnal Bajra Sandhi Sundaram
Jatayam Rtam (Garbha 2000 — 2006), No 002/Th 1/ 2000, Denpasar
Bali.

Indrawati, Lilik 2009, Nirmana Malang, Universitas Negeri Malang

Karja, J, W, J.K Ardhana, and J.W Subrata. 2020. “Balinese Cosmology:
Study on Pangiden Bhuana Colors in Gianyar’s Contemporary Art,” Int.
J. Humanit. Lit. Arts. Vol 3 No 1.

Mabharlika, Febry. 2018. “Studi Multikultural Pada Ornamen Bali Pepatran:
Patra Cina”, Serat Rupa Journal of Design. Vol. 2 No. 1.

193



194



BAB 15 |
Menyarikan Tradisi,
Menyulam Fantasi

Oleh:
Shienny Megawati

Masa Lalu, Makna Baru

Tradisi merupakan warisan yang merekam perjalanan panjang sebuah
masyarakat, baik melalui ritual, kuliner, maupun simbol visual. la lahir dari
interaksi antara manusia, budaya, dan lingkungan sosial yang membentuk
identitas kolektif dari generasi ke generasi. Namun, di tengah arus
modernisasi dan globalisasi, tradisi sering kali dianggap sebagai sesuatu
yang kuno dan jauh dari kehidupan sehari-hari. Bagi sebagian generasi
muda, tradisi tidak lagi dimaknai sebagai sumber nilai dan kebijaksanaan,
melainkan hanya dilihat sebagai acara tahunan atau peninggalan masa
lalu yang perlu dipertahankan sebatas formalitas. Perubahan cara
pandang ini memperlihatkan adanya jarak yang semakin lebar antara
makna tradisi dan cara masyarakat modern menanggapinya.

Kondisi ini menimbulkan kebutuhan untuk menghadirkan kembali tradisi
dalam bentuk yang lebih relevan dengan generasi masa kini. Upaya
pelestarian tidak cukup dilakukan hanya melalui dokumentasi atau
perayaan seremonial, melainkan perlu dilakukan melalui pendekatan
kreatif yang dapat menjembatani nilai-nilai masa lalu dengan cara
pandang masyarakat kontemporer. Salah satu tradisi yang menarik untuk
dikaji adalah Lontong Cap Go Meh di Kelenteng Hok An Kiong Surabaya.
Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai perayaan kuliner, tetapi juga
mencerminkan proses akulturasi budaya antara masyarakat Tionghoa dan
budaya lokal. Di balik setiap sajian, tersimpan makna tentang
kebersamaan, rasa syukur, dan harmoni sosial yang telah terbangun
selama berabad-abad. Namun, sebagaimana dijelaskan oleh Ling (2016),
pelarangan ekspresi budaya Tionghoa pada masa lalu telah mengikis
195



Jejak Lama, Tafsir Anyar

sebagian identitas kultural masyarakat Tionghoa di Indonesia, sehingga
revitalisasi tradisi ini menjadi penting untuk menjaga kesinambungan
identitas dan memperkuat pemahaman lintas budaya.

Dalam konteks tersebut, menghidupkan kembali tradisi melalui medium
kreatif seperti ilustrasi, cerita visual, atau novel fiksi fantasi menjadi
langkah yang relevan untuk memperkenalkan kembali nilai-nilai budaya
dengan cara yang menarik dan mudah dipahami oleh generasi muda.
Pendekatan ini tidak hanya memperluas wawasan budaya, tetapi juga
mendorong partisipasi kreatif dalam melestarikan warisan tradisional
(Evseey, 2019). Dengan memadukan nilai-nilai filosofis dari tradisi dan
bahasa visual yang lebih modern, tradisi dapat diinterpretasikan ulang
tanpa kehilangan makna aslinya. Melalui cara ini, masa lalu tidak sekadar
dikenang, tetapi diberi kesempatan untuk terus hidup dan beradaptasi
dengan zaman, melahirkan makna baru yang tetap berpijak pada akar
budaya.

Menggali Masa Lalu

Menggali tradisi berarti membaca ulang warisan budaya sebagai teks
hidup yang terus dapat ditafsirkan. Tradisi bukan sekadar peninggalan
masa lalu, melainkan cerminan cara suatu masyarakat memahami nilai,
identitas, dan hubungan sosialnya dalam konteks sejarah yang terus
berkembang. Salah satu tradisi yang menggambarkan dinamika tersebut
adalah Lontong Cap Go Meh, sebuah tradisi kuliner yang tumbuh di
kalangan masyarakat Tionghoa Indonesia. Cap Go Meh sendiri dirayakan
pada hari ke lima belas setelah Tahun Baru Imlek. Dalam dialek Hokkian,
istilah Cap Go Meh berarti “malam kelima belas”. Di Tiongkok, perayaan
ini dikenal dengan nama Yuan Xiao Jie, tetapi di Indonesia tradisi ini
mengalami penyesuaian dan melahirkan bentuk baru yang lebih inklusif.
Perayaan ini bukan hanya menjadi penutup masa Imlek, tetapi juga simbol
kebersamaan keluarga dan bentuk asimilasi budaya antara masyarakat
Tionghoa dan komunitas lokal di Nusantara.

Kebiasaan menikmati Lontong Cap Go Meh bersama keluarga merupakan
ekspresi dari keinginan etnis Tionghoa untuk menegaskan kembali akar
budayanya sekaligus mewariskan nilai kehidupan kepada generasi muda.
Lontong yang disajikan dengan opor ayam, sambal goreng, dan telur
pindang bukan hanya makanan khas, tetapi juga simbol harmoni,

196



Jejak Lama, Tafsir Anyar

keberagaman, dan adaptasi budaya (Listiyani, 2011). Hidangan ini
mencerminkan pertemuan dua budaya besar, yaitu Tionghoa dan Jawa,
yang berpadu secara alami dalam satu tradisi kuliner. Melalui sajian ini,
nilai seperti kebersamaan, keseimbangan, dan rasa syukur diwujudkan
dalam bentuk yang sederhana namun sarat makna. Sayangnya, makna
filosofis tersebut kini mulai memudar. Banyak generasi muda mengenal
Lontong Cap Go Meh hanya sebagai menu khas perayaan tanpa
memahami makna sejarah dan pesan budaya yang terkandung di
dalamnya.

Salah satu tempat yang masih menjaga tradisi ini adalah Kelenteng Hok
An Kiong Surabaya. Kelenteng ini merupakan salah satu bangunan
bersejarah yang dibangun pada masa kolonial dan kini telah ditetapkan
sebagai cagar budaya. Bagi masyarakat Tionghoa di Surabaya, kelenteng
ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga ruang sosial
dan kultural yang memperkuat rasa identitas. Ragam hias dan ornamen
yang menghiasi setiap bagian bangunannya, seperti ukiran naga, burung
hong, dan simbol keberuntungan, mengandung nilai filosofis yang dalam.
Setiap elemen mencerminkan pandangan hidup masyarakat Tionghoa
yang menekankan keseimbangan, harmoni, dan penghormatan terhadap
leluhur (Mulyono dan Thamrin, 2010). Oleh karena itu, Kelenteng Hok An
Kiong menjadi lokasi yang ideal untuk menggali nilai budaya Tionghoa
yang dapat diterjemahkan ke dalam bentuk karya kreatif seperti ilustrasi
atau novel fiksi fantasi.

Pola Pikir Kreatif

Menciptakan karya yang berakar pada tradisi menuntut pola pikir kreatif
yang mampu menyeimbangkan pemahaman terhadap nilai budaya
dengan keterbukaan terhadap tafsir baru. Dalam konteks seni dan desain,
proses ini dikenal sebagai reinterpretasi, yaitu tindakan membaca ulang
tradisi atau karya lama untuk melahirkan bentuk dan makna baru yang
relevan dengan konteks kekinian. Reinterpretasi berbeda dari sekadar
reproduksi, karena tidak hanya menyalin bentuk visual, tetapi juga
menghidupkan kembali semangat dan nilai filosofisnya dalam bahasa
estetik yang sesuai dengan zaman. Dalam ranah teori budaya, pendekatan
ini berakar pada prinsip hermeneutika, yaitu upaya memahami makna
teks budaya melalui dialog antara masa lalu dan masa kini. Hermeneutika
memandang setiap tradisi sebagai teks terbuka yang dapat terus

197



Jejak Lama, Tafsir Anyar

ditafsirkan ulang sesuai kebutuhan sosial dan kultural masyarakat yang
menghidupinya.

Selain reinterpretasi, proses kreatif juga melibatkan pengambilan unsur
budaya atau visual dari konteks asalnya untuk diolah kembali menjadi
bagian dari karya baru dengan cara menegosiasikan makna dan
menciptakan ruang pertemuan antara budaya tradisional dan modern.
Dalam era digital, konsep penciptaan konten baru melalui kombinasi,
modifikasi, dan rekontekstualisasi elemen budaya yang sudah ada ini
menjadi semakin relevan, karena seniman dan desainer kini memiliki
kebebasan untuk menggabungkan elemen tradisi, teknologi, dan narasi
kontemporer dalam satu ruang ekspresi.

Dalam konteks tradisi Lontong Cap Go Meh, reinterpretasi dapat
dilakukan dengan cara menyarikan nilai-nilai inti dari tradisi, kemudian
menerjemahkannya ke dalam bentuk visual dan naratif baru. Misalnya,
makna persatuan dalam tradisi tersebut dapat dikembangkan menjadi
cerita fiksi fantasi tentang tokoh yang hidup menjalani dua 'dunia’ yang
berbeda, menggambarkan harmoni dan saling pengertian antarbudaya.
Melalui pendekatan ini, tradisi tampil bukan sebagai objek dokumentasi,
tetapi sebagai sumber inspirasi yang terus hidup dan berkembang.
Konsep semacam ini selaras dengan teori semiotika, yang menyatakan
bahwa tanda-tanda budaya bersifat dinamis dan maknanya dapat
berubah tergantung pada konteks sosial dan interpretasi baru yang
diberikan oleh pembacanya.

Banyak karya kontemporer menunjukkan bagaimana strategi
reinterpretasi dan apropriasi digunakan untuk menghidupkan kembali
warisan budaya. Misalnya, film animasi Moana (2016) dari Disney
menampilkan reinterpretasi mitos Polinesia dengan pendekatan naratif
yang ramah bagi penonton modern tanpa menghilangkan akar
budayanya. Contoh tersebut memperlihatkan bagaimana seniman
menggunakan tradisi sebagai titik berangkat untuk membangun karya
yang relevan, komunikatif, dan inklusif bagi masyarakat masa kini.

Pola pikir kreatif dalam konteks ini juga membutuhkan keseimbangan
antara kesetiaan pada sumber dan kebebasan dalam imajinasi. Jika terlalu
terikat pada bentuk tradisi yang lama, karya berisiko menjadi kaku dan
sulit menjangkau audiens baru. Sebaliknya, jika terlalu bebas, makna asli

198



Jejak Lama, Tafsir Anyar

tradisi dapat hilang dan tergantikan oleh bentuk ekspresi yang dangkal.
Oleh karena itu, proses kreatif harus berpijak pada riset yang mendalam
agar setiap tafsir baru tetap memiliki landasan historis dan kultural yang
kuat. Pola pikir semacam ini menjadi jembatan antara riset akademik dan
praktik kreatif, memastikan bahwa tradisi tidak hanya dipertahankan,
tetapi juga diberdayakan sebagai sumber inovasi dan refleksi budaya.
Dengan demikian, tradisi dapat terus berbicara kepada generasi baru,
menghadirkan masa lalu sebagai sumber makna dan inspirasi bagi masa
depan.

Kisah Di Balik Karya

Penciptaan novel Warisan Dua Dunia berangkat dari gagasan untuk
menghidupkan kembali tradisi Lontong Cap Go Meh di Kelenteng Hok An
Kiong melalui medium naratif dan visual yang dekat dengan generasi
muda. Karya ini tidak dimaksudkan sebagai dokumentasi sejarah semata,
melainkan sebagai reinterpretasi budaya yang menggabungkan riset
etnografis, pendekatan visual, dan teknik bercerita khas fiksi fantasi.
Dengan menjadikan tradisi kuliner sebagai simbol persatuan dan
perjalanan lintas budaya, karya ini mencoba menghadirkan kembali
makna yang mungkin telah terlupakan dalam kehidupan modern. Melalui
perpaduan antara fakta budaya dan imajinasi, Warisan Dua Dunia
menunjukkan bagaimana fantasi dapat berfungsi sebagai medium untuk
menjaga dan memperbarui kehidupan tradisi.

Langkah pertama dalam proses kreatif ini adalah riset kultural. Penulis
melakukan observasi langsung di Kelenteng Hok An Kiong,
mendokumentasikan ornamen, arsitektur, dan aktivitas keagamaan yang
berlangsung di dalamnya. Observasi lapangan dilengkapi dengan
wawancara informal bersama pengurus kelenteng untuk memahami nilai-
nilai simbolik di balik perayaan Cap Go Meh. Selain itu, riset pustaka
dilakukan untuk menelusuri sejarah Cap Go Meh di Indonesia dan makna
akulturasi yang terkandung dalam Lontong Cap Go Meh.

Hasil riset menunjukkan bahwa Lontong Cap Go Meh bukan hanya tradisi
kuliner, melainkan juga simbol harmoni antara budaya Tionghoa dan
Jawa. Setiap unsur dalam hidangan tersebut menyiratkan makna filosofis:
lontong sebagai lambang kesatuan, opor ayam melambangkan
kelimpahan, sementara sambal goreng dan telur pindang menandakan
keseimbangan dan keberuntungan. Pemahaman terhadap simbol-simbol

199



Jejak Lama, Tafsir Anyar

inilah yang kemudian menjadi fondasi bagi alur cerita novel. Tokoh utama
dan konflik dibangun berdasarkan nilai-nilai tersebut, dengan tujuan agar
pembaca tidak hanya menikmati kisah, tetapi juga menyerap filosofi yang
melatarinya.

Setelah data terkumpul, tahap berikutnya adalah eksplorasi ide dan
bentuk visual. Penulis dan ilustrator mengembangkan peta konsep untuk
memetakan hubungan antara nilai tradisi, tema cerita, dan bentuk
ekspresi visual. Pada tahap ini, teori Structural Affect Theory of Stories
(Brewer dan Lichtenstein, 1982) digunakan untuk membangun struktur
emosi dalam cerita, sedangkan model Visual Portrait of Story (Dillingham,
2005) membantu mengatur urutan kejadian agar narasi mengalir dengan
jelas.

Cerita disusun dalam tiga tahap utama: exposition atau pengenalan, di
mana pembaca diperkenalkan dengan dunia fiksi yang terinspirasi dari
Aceh dan Tiongkok Selatan; crisis atau puncak konflik, ketika tokoh utama
dihadapkan pada dilema antara dua budaya; dan resolution, di mana
tokoh menemukan identitasnya melalui pemahaman akan tradisi.
Tahapan ini memastikan bahwa unsur emosional dalam cerita dapat
membangkitkan rasa ingin tahu, empati, dan keterlibatan pembaca.

Dari sisi visual, ilustrasi dikembangkan berdasarkan gaya personal penulis
yang dipengaruhi oleh estetika manga kontemporer (Riyanto, 2005).
Pemilihan gaya ini bertujuan untuk menjembatani nilai tradisi dengan
selera visual Generasi Z. Manga dipilih bukan hanya karena
popularitasnya, tetapi juga karena kemampuannya mengekspresikan
emosi karakter secara kuat dan dinamis. Dalam setiap panel ilustrasi,
elemen budaya Tionghoa dari Kelenteng Hok An Kiong dimasukkan
sebagai ornamen visual, seperti pola awan, naga, bunga peony, serta
simbol keberuntungan. Warna merah, emas, dan hijau dominan
digunakan untuk menghadirkan nuansa spiritual dan budaya yang khas.

Eksplorasi juga mencakup pembuatan sketsa karakter dan world-building
atau pembangunan dunia cerita. Proses produksi dimulai dengan
penulisan naskah berdasarkan hasil riset dan eksplorasi. Naskah disusun
dengan mempertimbangkan prinsip alegori, sebagaimana dijelaskan oleh
Callaghan (2022), bahwa novel fantasi dapat berfungsi sebagai
representasi simbolik dari isu sosial dan identitas budaya.

200



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Setelah naskah selesai, penulis membuat storyboard untuk setiap bab,
mengatur ritme visual dan keseimbangan antara teks dan ilustrasi. Pada
tahap ini, konsep Tata Ungkapan dari teori Bahasa Rupa diterapkan untuk
menata setiap wimba atau elemen visual berfungsi untuk menyampaikan
makna nonverbal. Gerak, warna, dan komposisi digunakan untuk
mengekspresikan perjalanan emosional tokoh. llustrasi kemudian
digambar secara digital menggunakan perangkat lunak grafis, dengan
kombinasi teknik pewarnaan manual untuk mempertahankan sentuhan
organik.

Proses revisi dilakukan secara berulang, terutama untuk memastikan
bahwa setiap elemen visual dan naratif tetap setia pada nilai tradisi. Pada
tahap akhir, karya dievaluasi ahli budaya dan praktisi literasi visual untuk
menilai keseimbangan antara aspek edukatif dan hiburan.

Pemilihan novel fantasi ilustratif sebagai media didasarkan pada dua
pertimbangan utama. Pertama, fiksi fantasi memiliki kemampuan untuk
menyampaikan nilai filosofis melalui metafora dan simbol tanpa
membuat pembaca merasa digurui. Bentuk alegori dalam fantasi
memungkinkan generasi muda untuk belajar mengenai perbedaan dan
toleransi budaya dengan cara yang lebih emosional dan intuitif. Kedua,
medium visual seperti ilustrasi mampu memperkuat pengalaman
membaca melalui keterlibatan multisensori. Dengan menggabungkan
teks dan gambar, pembaca dapat mengakses makna melalui dua jalur
sekaligus, rasional dan emosional.

Melalui pendekatan ini, Warisan Dua Dunia tidak hanya berfungsi sebagai
karya sastra, tetapi juga sebagai medium pembelajaran budaya yang
interaktif. Karya ini mengundang pembaca untuk menafsirkan simbol,
memahami tradisi, dan merasakan nilai yang terkandung di dalamnya.
Kombinasi antara narasi, budaya, dan media populer dapat memperkaya
pengalaman belajar dengan menambahkan lapisan informasi yang
bersifat emosional sekaligus edukatif.

Catatan Perjalanan Kreatif

Membangun cerita dari tradisi tidaklah sederhana. Setiap langkah

menuntut keseimbangan antara riset akademik dan kebebasan

berimajinasi. Tanpa riset yang memadai, tradisi berisiko hanya menjadi

dekorasi simbolik tanpa makna. Namun riset yang terlalu kaku dapat

membatasi ekspresi kreatif dan menghambat munculnya tafsir baru.
201



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Karena itu, proses penciptaan Warisan Dua Dunia menjadi perjalanan
menemukan titik temu antara akurasi budaya dan keberanian
menafsirkan ulang.

Empati budaya menjadi kunci dalam keseluruhan proses ini. Penulis dan
ilustrator berupaya menempatkan diri dalam sudut pandang masyarakat
yang melahirkan tradisi tersebut agar tidak terjebak pada representasi
yang eksotis atau stereotipikal. Tradisi adalah simbol moral dan spiritual
yang hidup, bukan sekadar peninggalan material. Karena itu setiap
keputusan visual dan naratif, mulai dari tata warna, bentuk karakter,
hingga cara menggambarkan upacara, dilakukan  dengan
mempertimbangkan makna dan nilai yang dikandungnya.

Melalui pendekatan tersebut, tradisi Lontong Cap Go Meh dihadirkan
kembali bukan sebagai catatan dokumenter, melainkan sebagai sumber
imajinasi. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya, seperti harmoni,
kebersamaan, dan keseimbangan, ditransformasikan menjadi metafora
tentang pertemuan dua dunia: dunia realitas dan dunia imajiner, masa
lalu dan masa kini. Dalam bentuk fantasi, tradisi ini memperoleh makna
baru tanpa kehilangan akar sejarahnya. Proses ini membuktikan bahwa
kreativitas tidak selalu harus melepaskan diri dari tradisi, tetapi justru
dapat tumbuh subur di atas pondasi nilai-nilai lama yang dihidupkan
kembali melalui tafsir baru.

Bagi penulis dan pembacanya, pengalaman ini menjadi ruang refleksi
tentang bagaimana warisan budaya dapat terus berbicara kepada
generasi masa kini. Warisan Dua Dunia memperlihatkan bahwa fantasi
tidak harus dipandang sebagai pelarian dari kenyataan, melainkan
sebagai sarana reflektif untuk memahami tradisi, membangun empati
antarbudaya, dan menumbuhkan kesadaran bahwa nilai-nilai leluhur
tetap relevan sepanjang waktu.

Implikasi Dan Dampak

Menyarikan tradisi ke dalam narasi fantasi membawa implikasi luas bagi
berbagai bidang. Dari sisi pendidikan, karya berbasis budaya seperti ini
dapat menjadi media pembelajaran yang menyenangkan dan bermakna.
Generasi muda tidak lagi melihat tradisi sebagai sesuatu yang kuno atau
membosankan, tetapi sebagai pengalaman kreatif yang inspiratif. Sejalan
dengan pandangan Lu dan rekan (2022), media baru yang

202



Jejak Lama, Tafsir Anyar

menggabungkan narasi, visual, dan interaktivitas dapat memperkaya
proses belajar dengan menghadirkan lapisan pemahaman yang lebih
emosional dan partisipatif.

Dari perspektif seni dan desain, strategi ini memperluas kemungkinan
eksplorasi kreatif dalam karya visual yang berakar pada budaya lokal. Seni
fantasi yang diilhami oleh tradisi menegaskan bahwa inovasi tidak selalu
harus datang dari luar, tetapi dapat tumbuh dari pemaknaan ulang
terhadap nilai-nilai budaya sendiri. Dengan pendekatan ini, budaya lokal
tidak lagi ditempatkan sebagai warisan statis, melainkan sebagai sumber
daya kreatif yang mampu menantang, menginspirasi, dan memperkaya
ekspresi kontemporer.

Sementara itu, dari sisi pariwisata dan ekonomi kreatif, karya seperti
Warisan Dua Dunia membuka peluang untuk memperkenalkan kembali
warisan budaya melalui narasi populer. Tradisi seperti Lontong Cap Go
Meh dapat diperkenalkan ke masyarakat luas bukan hanya lewat ritual
tahunan, tetapi juga melalui cerita, karakter, dan visual yang mengundang
rasa ingin tahu. Narasi yang kuat mampu menghidupkan kembali tradisi
dalam imajinasi publik, menjadikannya bagian dari pengalaman budaya
yang lebih luas. Dengan demikian, seni berbasis tradisi dapat
berkontribusi terhadap penguatan identitas nasional sekaligus
mendukung promosi pariwisata berbasis budaya.

Selain manfaat praktis tersebut, proses ini juga memberikan
pembelajaran etis bagi seniman dan akademisi. Reinterpretasi budaya
menuntut kepekaan, tanggung jawab, dan kesadaran akan konteks sosial.
Karya yang bersumber dari budaya komunitas tertentu harus diciptakan
dengan penghormatan terhadap asal-usulnya. Dalam hal ini, Warisan Dua
Dunia menunjukkan bahwa kolaborasi antara riset akademik dan
pendekatan kreatif dapat melahirkan karya yang tidak hanya estetis,
tetapi juga etis dan edukatif.

Refleksi Akhir

Tradisi bukanlah masa lalu yang beku, melainkan sumber inspirasi yang

terus bergerak. Ketika nilai-nilai tradisional disarikan dan dipadukan

dengan narasi fantasi, warisan budaya mendapatkan kehidupan baru.

Fantasi membuka ruang bagi generasi muda untuk mengenal nilai lama

tanpa merasa digurui, sementara tradisi memberikan kedalaman makna

yang meneguhkan akar identitas. Hubungan timbal balik ini menciptakan
203



Jejak Lama, Tafsir Anyar

bentuk pelestarian yang lebih organik, di mana budaya tidak hanya dijaga,
tetapi juga dirayakan.

Pelestarian budaya tidak selalu harus diwujudkan dalam bentuk
konservasi fisik atau dokumentasi arsip. Keduanya penting, tetapi tidak
cukup. Dibutuhkan media kreatif yang dapat menerjemahkan nilai-nilai
tradisi ke dalam bahasa yang dipahami generasi masa kini. Dalam konteks
ini, karya seperti Warisan Dua Dunia menunjukkan bahwa pelestarian
dapat dilakukan melalui imajinasi, dengan cara yang tetap menghormati
asalnya sekaligus membuka peluang bagi makna baru.

Akhirnya, perjalanan ini memperlihatkan bahwa tradisi dan fantasi bukan
dua hal yang saling bertentangan, tetapi dua kutub yang saling
melengkapi. Tradisi menyediakan kedalaman dan makna, sedangkan
fantasi menyediakan kebebasan dan kemungkinan. Ketika keduanya
dipertemukan melalui riset, empati, dan kreativitas, maka lahirlah bentuk
pelestarian yang paling sejati: pelestarian yang hidup. Dalam bentuk
seperti inilah warisan budaya akan terus dipahami, dinikmati, dan
diwariskan lintas generasi, bukan sebagai artefak diam, tetapi sebagai
kisah yang terus bercerita.

DAFTAR PUSTAKA

Brewer, W. F., & Lichtenstein, E. H. (1982). Stories are to
Entertain: A Structural-Affect Theory of Stories. lllinois: University
of lllinois at Urba-na-Champaign.

Callaghan, F. and us, C. (2022). What Is Allegory? Definition and Examples
from Literature. Retrieved 12 July 2022, from
https://www.scribophile.com/academy/what-is-allegory\

Dillingham, B. (2005). Performance literacy. The Reading Teacher, 59(1),
72-75., https://doi.org/10.1598/RT.59.1.7

Evseev, V., Makasheva, S., & Somikova, T. (2019, May). Fiction as a
Phenomenon of Intercultural Communication. In 2019 International
Conference on Pedagogy, Communication and Sociology (ICPCS 2019)
(pp. 235-240). Atlantis Press. https://doi.org/10.2991/icpcs-
19.2019.53

Ling, C. W. (2016). Rethinking the Position of Ethnic Chinese Indonesians.
Sejarah, 25(2), 96—108. https://doi.org/10.22452/sejarah.vol25n02.7

204



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Listiyani, T. (2011). Partisipasi Masyarakat Sekitar Dalam Ritual Di
Kelenteng Ban Eng Bio Adiwerna. Komunitas: International Journal of
Indonesian Society and Culture, 3(2).,,
https://doi.org/10.15294/komunitas.v3i2.2308

Lu, X. (2022). The Twelve Chinese Zodiac Scripts of Ancient Luo Yue Stone
Inscriptions and the Oracle Bone: A Comparative Study. Cultural and
religious studies, 10(11), 643-650. doi:10.17265/2328-
2177/2022.11.004

Mulyono, G., & Thamrin, D. (2010). Makna Ragam Hias Binatang pada
Klenteng Kwan Sing Bio di Tuban. Dimensi Interior, 6(1), pp-1.

205



Jejak Lama, Tafsir Anyar

206



BAB 16 |
Raga Jiwa Di Ujung Barat: Proses
Kreatif Di Balik Relief Manusia
Gilimanuk

Oleh:
Ulin Ni’am Yusron

Di sebuah sudut hening Museum Manusia Gilimanuk, di balik etalase kaca
yang dingin, terbaring fragmen-fragmen kerangka manusia. Tulang-
belulang bisu ini adalah sisa-sisa jasad komunitas yang pernah hidup,
mencintai, dan berjuang di pesisir barat Bali sekitar dua ribu tahun lalu.
Bagi pengunjung biasa, mereka mungkin tak lebih dari sekadar bukti
arkeologis yang statis, objek studi yang berjarak. Namun, bagi saya,
keheningan itu justru memanggil. Di sanalah terletak sebuah kekosongan
narasi, ketiadaan visualisasi yang hidup tentang salah satu leluhur paling
awal masyarakat Bali, sebuah ruang ingatan yang menanti untuk diisi.

Disertasi dan proyek penciptaan “Relief Raga-Jiwani Manusia Gilimanuk”
yang saya gagas lahir dari kegelisahan tersebut. Ini adalah sebuah ikhtiar
untuk menghidupkan kembali konsep raga-jiwani—kesatuan tak
terpisahkan antara tubuh (raga) dan jiwa (jiwa)—yang tersirat dalam
praktik pemakaman kompleks Manusia Gilimanuk. Menghidupkan
kembali tema ini menjadi krusial karena berbagai alasan. Secara
akademik, ia berupaya mengisi ruang dalam studi visual arkeologi Bali,
melampaui analisis data fosil semata. Secara sosial-budaya, ia mencoba
menghubungkan kembali masyarakat Bali modern dengan salah satu
kawitan (leluhur) mereka yang sering terlupakan, memperkaya narasi
identitas lokal di luar era Hindu-Majapahit yang dominan. Upaya ini
menyentubh inti filosofi Bali tentang Bhuwana Alit (mikrokosmos manusia)
dan Bhuwana Agung (makrokosmos alam semesta), di mana leluhur
adalah bagian tak terpisahkan dari tatanan kosmik yang harmonis.

207



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Proyek ini juga beresonansi dengan tren global di mana seniman dan
kurator semakin aktif menafsir ulang warisan budaya. Ini bukan sekadar
replikasi, melainkan sebuah dialog kritis dengan masa lalu untuk
menciptakan makna baru di masa kini. Praktik ini menjadi jembatan
antara amanat pelestarian, sebagaimana tertuang dalam Undang-Undang
Cagar Budaya No. 11 Tahun 2010 , dengan potensi pengembangan
ekonomi kreatif berbasis warisan budaya yang kini menjadi agenda
penting. Dalam konteks inilah, karya saya menjadi sebuah pernyataan.

Sastrawan besar Indonesia, Pramoedya Ananta Toer, pernah menulis,
"Orang boleh pandai setinggi langit, tapi selama ia tidak menulis, ia akan
hilang di dalam masyarakat dan dari sejarah. Menulis adalah bekerja
untuk keabadian”. Analogi ini menemukan wujud materialnya dalam
proyek saya. Jika Manusia Gilimanuk berisiko “hilang dari masyarakat”
karena kurangnya narasi yang hidup, maka bagi saya, tindakan memahat
relief di atas batu lava yang sengaja saya pilih karena daya tahannya
adalah sebentuk “menulis untuk keabadian”. Setiap pahatan adalah
ikhtiar material melawan kelupaan, sebuah upaya mengukir ingatan
kolektif agar tak lekang oleh zaman.

Menggali Masa Lalu: Gilimanuk Dalam Peta Sejarah dan
Imajinasi

Untuk memahami signifikansi karya relief ini, kita harus kembali ke
sumbernya: Situs Gilimanuk. Terletak di Desa Gilimanuk, Kecamatan
Melaya, Kabupaten Jembrana, Bali, situs ini adalah sebuah nekropolis
atau kompleks pemakaman dari masa Perundagian atau Paleometalik,
sekitar awal Masehi. Ditemukan oleh arkeolog Prof. Dr. R.P. Soejono pada
tahun 1963, situs ini menyingkap keberadaan sebuah komunitas
prasejarah yang unik dengan peradaban yang maju. Mereka bukan
sekadar penghuni pesisir biasa; mereka adalah masyarakat maritim
sekaligus agraris yang ulung, dibuktikan dengan temuan artefak seperti
mata kail perunggu, pemberat jala, dan berbagai peralatan dari batu.

Namun, yang paling menakjubkan dari Manusia Gilimanuk adalah
kompleksitas sistem kepercayaan mereka, yang tercermin secara
gamblang dalam praktik penguburan. Para arkeolog menemukan dua
sistem utama: kubur primer (penguburan langsung jasad utuh) dan kubur
sekunder (penguburan kembali tulang-belulang setelah jasad

208



Jejak Lama, Tafsir Anyar

membusuk). Praktik penguburan ganda ini, yang juga ditemukan di
berbagai komunitas Austronesia di Asia Tenggara , menandakan adanya
sebuah konsepsi dualitas yang mendalam: keyakinan bahwa kematian
bukanlah akhir, melainkan sebuah transisi yang melibatkan proses
terpisahnya jiwa dari raga. Inilah prototipe paling awal dari filosofi raga-
jiwani yang kemudian menjadi bagian fundamental dari spiritualitas Bali.
Bekal kubur yang melimpah—mulai dari gerabah, manik-manik, hingga
perhiasan emas dan senjata perunggu—semakin memperkuat dugaan
bahwa mereka memiliki pandangan yang jelas tentang kehidupan setelah
mati.

Meskipun kaya akan data arkeologis, narasi tentang Manusia Gilimanuk
tetap terfragmentasi dan bisu. Di Museum Manusia Gilimanuk, Museum
Bali, hingga Museum Nasional di Jakarta, yang dipamerkan hanyalah
artefak mentah: kerangka dalam etalase, pecahan gerabah, dan manik-
manik yang kehilangan konteks hidupnya. Ketiadaan representasi visual
yang utuh inilah yang menjadi pemicu utama bagi saya. Didorong oleh
keinginan pribadi untuk menunaikan dharma bagi Bali—sebuah tempat
yang saya sebut sebagai "pulang" —saya bertekad untuk "memberi tapak
jejak bagi masyarakat Bali untuk mengenang leluhur (kawitan)".

Dalam konteks yang lebih luas, proyek ini saya harapkan dapat menjadi
bagian dari upaya memperkaya narasi sejarah Bali. Selama ini, citra Bali
seringkali didominasi oleh warisan era Hindu-Jawa dari Kerajaan
Majapahit, seolah-olah sejarah pulau ini baru dimulai pada masa itu.
Dengan mengangkat kembali figur Manusia Gilimanuk—sebuah
komunitas dengan ciri ras campuran Mongoloid dan Austromelanesoid—
saya berupaya menawarkan perspektif lain di samping narasi yang telah
ada, seraya mengingatkan kita akan akar prasejarah Bali yang lebih tua,
lebih beragam, dan lebih kompleks. Tindakan ini merupakan sebuah
intervensi kuratorial. Praktik museum yang hanya mengumpulkan,
mengklasifikasikan, dan memajang objek sebagai "bukti" adalah warisan
dari cara pandang kolonial yang menciptakan jarak antara audiens dan
artefak. Dengan menciptakan relief naratif dan menghibahkannya kepada
museum, saya tidak hanya menambahkan koleksi, tetapi juga
menyuntikkan lapisan interpretasi, imajinasi, dan pengalaman yang
sebelumnya absen. Ini sejalan dengan gerakan dekolonisasi museum

209



Jejak Lama, Tafsir Anyar

global yang mendorong narasi yang lebih kaya, partisipatif, dan berpihak
pada komunitas sumber.

Pola Pikir Kreatif: Membedah Istilah, Merangkai Teori

Untuk menciptakan karya yang bertanggung jawab, seorang seniman
tidak bisa hanya mengandalkan imajinasi. Diperlukan sebuah kerangka
kerja konseptual yang kokoh untuk menavigasi medan rumit antara fakta
sejarah dan ekspresi artistik. Proyek "Cipta Relief Raga-Jiwani Manusia
Gilimanuk" saya dasari oleh pemahaman yang jernih atas berbagai
pendekatan kreatif, serta ditopang oleh landasan teoritis yang relevan.

Pertama-tama, penting bagi saya untuk membedakan istilah-istilah kunci.
Apa yang saya lakukan adalah sebuah reinterpretasi, yaitu proses
menafsirkan kembali warisan budaya dengan perspektif baru yang
berbasis riset dan rasa hormat untuk menciptakan makna kontemporer.
Ini berbeda dari rekonstruksi ilmiah murni yang bertujuan menciptakan
kembali objek atau adegan masa lalu seakurat mungkin berdasarkan data
forensik. Saya menyebutnya sebuah "rekonstruksi estetika", di mana
imajinasi terdidik saya gunakan untuk mengisi celah-celah data. Praktik ini
juga harus dibedakan dari apropriasi, sebuah tindakan mengambil elemen
budaya—seringkali oleh  kelompok dominan dari kelompok
terpinggirkan—tanpa izin, pemahaman, atau penghormatan, yang dapat
berujung pada eksploitasi dan komodifikasi. Dengan melakukan
konsultasi mendalam dan menempatkan karya saya kembali ke
komunitas sumber, saya secara sadar berupaya menghindari jebakan
apropriasi.

Untuk membingkai proses reinterpretasiini, saya menggunakan beberapa
lensa teoretis yang saling melengkapi. Hermeneutika filosofis dari Hans-
Georg Gadamer menawarkan kerangka untuk memahami proses
penafsiran itu sendiri. Menurut Gadamer, pemahaman terjadi melalui
"peleburan cakrawala" (fusion of horizons), di mana cakrawala
pemahaman sang penafsir (saya sebagai seniman di masa kini) bertemu
dan berdialog dengan cakrawala teks (artefak dari masa lalu). Dari

210



Jejak Lama, Tafsir Anyar

pertemuan ini, lahirlah sebuah pemahaman baru yang melampaui
keduanya, yang kemudian saya wujudkan dalam karya seni. Relief yang
saya ciptakan adalah hasil dari peleburan cakrawala antara dunia saya
dengan dunia Manusia Gilimanuk yang sunyi.

Selanjutnya, antropologi tubuh dan jiwa memberikan substansi pada apa
yang saya tafsirkan. Konsep raga-jiwani berakar kuat dalam pandangan
dunia masyarakat agraris di Nusantara, termasuk Bali. Tubuh manusia
(bhuwana alit) dipandang sebagai mikrokosmos yang mencerminkan
alam semesta (bhuwana agung). Kematian bukanlah akhir, melainkan
sebuah proses transisi untuk mengembalikan unsur-unsur tubuh ke alam
semesta. Sistem penguburan primer dan sekunder yang kompleks di
Gilimanuk dapat dibaca sebagai manifestasi material paling awal dari
filosofi ini. Dengan memuvisualisasikan narasi ini, relief saya
menerjemahkan konsep abstrak menjadi pengalaman inderawi yang
dapat dirasakan.

Terakhir, kerangka dekolonisasi kuratorial menjelaskan mengapa
penafsiran ini menjadi begitu penting secara politik dan budaya. Museum,
sebagai institusi, seringkali mewarisi cara pandang Barat yang
memisahkan objek dari konteks spiritual dan pengalaman inderawinya.
Praktik kuratorial dekolonial berupaya untuk menjembatani pemisahan
ini. Konsep darsan dari Asia Selatan, misalnya, menekankan hubungan
sensual dan partisipatif antara pemirsa dan objek suci atau perwujudan
dewa/leluhur. Karya relief saya, yang ditempatkan di ruang publik
museum dan mengundang interaksi, secara implisit memperkenalkan
kembali dimensi pengalaman ini. la mengubah artefak dari sekadar
"benda untuk dilihat" menjadi "leluhur untuk dikenang dan dihormati".

Praktik reinterpretasi warisan seperti ini bukanlah hal baru dalam seni
kontemporer Indonesia. Seniman seperti Heri Dono, misalnya, secara
konsisten mengadopsi dan mendekonstruksi ikonografi wayang untuk
melontarkan komentar sosial-politik yang tajam, menunjukkan
bagaimana tradisi bisa menjadi bahasa kritis yang relevan untuk masa
kini. Demikian pula, seniman Bali | Wayan Sujana (Suklu) dalam karya-

211



Jejak Lama, Tafsir Anyar

karyanya seperti relief batu "Pohon Nawasena" dan "Jejak Tubuh dalam
Lontar", mengeksplorasi medium tradisional untuk membicarakan tema-
tema universal tentang tubuh, spiritualitas, dan alam. Karya saya berada
dalam satu tarikan nafas dengan para seniman ini, menggunakan masa
lalu bukan sebagai fosil yang beku, melainkan sebagai sumber inspirasi
yang hidup untuk berbicara tentang masa kini dan masa depan.

Kisah Di Balik Karya: Dari Batu Hingga Narasi

Setiap karya seni memiliki ceritanya sendiri, sebuah perjalanan yang
seringkali lebih kompleks daripada hasil akhirnya. "Cipta Relief Raga-
Jiwani Manusia Gilimanuk" adalah buah dari proses kreatif yang panjang,
teliti, dan berlapis, yang terbentang dari ruang arsip yang sunyi hingga
bengkel kerja pemahat yang berdebu. Proses ini dapat saya bagi menjadi
tiga babak utama: riset, eksplorasi desain, dan produksi.

Babak pertama, riset, adalah fondasi dari keseluruhan proyek. Saya
memulai perjalanan saya dengan observasi langsung ke "tempat kejadian
perkara": Situs Gilimanuk dan museum-museum yang menyimpan
koleksinya, yaitu Museum Manusia Gilimanuk, Museum Bali, dan
Museum Nasional. Di sana, saya berhadapan langsung dengan fragmen-
fragmen fisik—tulang, gerabah, manik-manik—mencoba merasakan
gema kehidupan yang pernah ada. Namun, untuk dapat menarasikan
sebuah dunia, melihat artefak saja tidak cukup. Saya memperluas
cakrawala saya dengan melakukan studi banding ekstensif ke pusat-pusat
seni relief dunia. Saya menyusuri jejak-jejak pahatan di Pura Yeh Pulu dan
Gunung Kawi di Bali, Candi Borobudur dan Prambanan di Jawa, hingga
terbang ke Italia untuk mempelajari mahakarya di Museum Vatikan dan
Galeri Uffizi. Perjalanan ini memberi saya pemahaman mendalam tentang
bagaimana berbagai peradaban menggunakan relief untuk bercerita,
mengabadikan mitos, dan merekam sejarah. Riset ini saya perkuat dengan
landasan ilmiah melalui konsultasi dan wawancara mendalam dengan
arkeolog terkemuka Bali, Prof. Dr. | Wayan Ardika, M.A., untuk
memastikan interpretasi saya tetap berpijak pada data arkeologis yang
valid.

212



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Babak kedua, eksplorasi dan desain, adalah proses menerjemahkan
tumpukan data dan inspirasi menjadi sebuah konsep visual yang koheren.
Berdasarkan temuan arkeologis, saya merumuskan tiga narasi utama
yang akan dipahatkan pada tiga sarkofagus relief yang berbeda: (1)
Kehidupan Sehari-hari, yang menggambarkan suasana pemukiman,
aktivitas memasak, dan perdagangan; (2) Mengumpulkan Makanan, yang
menampilkan adegan bertani, melaut, dan berburu; serta (3) Sistem
Penguburan, vyang menjadi inti dari konsep raga-jiwani,
memvisualisasikan prosesi pemakaman yang kompleks. Ratusan sketsa
saya buat untuk menerjemahkan narasi ini ke dalam komposisi visual yang
dinamis dan menyentuh.

Pada tahap inilah sebuah keputusan krusial dan filosofis saya ambil.
Awalnya, saya berencana menggunakan batu andesit dari Muntilan, Jawa
Tengah, yang terkenal kualitasnya. Namun, saya kemudian beralih
menggunakan batu lava dari Karangasem, Bali, yang berasal dari erupsi
Gunung Agung. Keputusan ini melampaui pertimbangan teknis semata. Ini
adalah sebuah pernyataan simbolis: menggunakan material dari "tubuh"
pulau Bali untuk merepresentasikan "tubuh" para leluhurnya. Batu yang
pernah menjadi api dan lahar kini menjadi medium untuk mengabadikan
kehidupan, menciptakan hubungan elemental antara subjek, material,
dan tempat.

Proses kreasi ini melibatkan penetapan dimensi yang cermat untuk setiap
sarkofagus, baik pada tahap bahan baku maupun setelah proses
pemahatan selesai. Perencanaan ini memperhitungkan kebutuhan ruang
kerja bagi para pemahat sekaligus visi artistik akhir. Berikut adalah rincian
teknis dari ketiga sarkofagus tersebut:

213



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Sarkofagus Dimensi Awal (Bahan Baku) Dimensi Akhir (Karya Jadi)
(PxLxT) (PxLxT)

Sarkofagus 1 156 x 28 x 90 cm 136 x8 x 70 cm

Sarkofagus 2 130x 90 x 85 cm 110x 70 x 65 cm

Sarkofagus 3 150 x 100 x 90 cm 130x80x 70 cm

Tabel 1. Rincian teknis dimensi awal dan akhir proses pembuatan Sarkofagus
Sumber: dokumentasi Ulin Ni’am Yusron, 2024

Data di atas menunjukkan skala dari bongkahan batu lava yang saya dan
tim perajin hadapi. Perbedaan antara dimensi awal dan akhir
merefleksikan proses subtraktif yang intensif, di mana puluhan
sentimeter material padat dihilangkan dengan teliti untuk menyingkap
bentuk dan narasi yang tersembunyi di dalamnya. Setiap sentimeter yang
terpahat adalah hasil dari dialog antara visi artistik, data arkeologis, dan
karakter unik dari batu itu sendiri.

Babak ketiga, produksi, adalah momen di mana visi di atas kertas
diwujudkan menjadi bentuk tiga dimensi. Menyadari skala proyek, saya
tidak bekerja sendiri. Saya berkolaborasi dengan para pemahat patung
berpengalaman di Selat, Karangasem, yaitu | Made Suardana dan timnya.
Kolaborasi ini tidak hanya memastikan kualitas teknis karya, tetapi juga
menjadi bagian dari semangat pemberdayaan ekonomi kreatif lokal. Di
tengah debu yang beterbangan dan suara pahat yang tak henti-hentinya,
rasanya seperti kami sedang membangun sebuah jembatan waktu, bukan
sekadar mengukir batu. Denting palu dan pahat yang beradu dengan batu
selama berbulan-bulan perlahan-lahan menyingkap bentuk-bentuk
manusia, hewan, dan pemandangan dari dalam bongkahan batu yang
semula tak berbentuk.

Proses ini tidak berakhir di bengkel. Setelah relief hampir selesai, karya-
karya tersebut diangkut ke Jembrana untuk dipasang secara permanen di
halaman Museum Manusia Gilimanuk. Tahap akhir penyelesaian
dilakukan di lokasi, memastikan karya terintegrasi dengan baik dengan
lingkungannya. Puncaknya adalah ketika karya ini akhirnya terbuka untuk
publik. Reaksi dari para pengunjung awal, terutama para siswa sekolah
yang dengan antusias mengamati dan menyentuh relief, menjadi validasi
214



Jejak Lama, Tafsir Anyar

terkuat atas tujuan proyek ini. Mereka tidak lagi hanya melihat tulang-
belulang di balik kaca, tetapi kini dapat membayangkan, merasakan, dan
terhubung dengan kisah hidup para leluhur mereka.

Catatan Perjalanan Kreatif: Makna, Etika, dan Refleksi

Sebuah proses penciptaan artistik, terutama yang menyentuh ranah
sejarah dan spiritualitas, tak pernah menjadi perjalanan yang lurus. la
penuh dengan persimpangan, tantangan, dan penemuan tak terduga.
Perjalanan saya dalam melahirkan relief Manusia Gilimanuk adalah
sebuah proses yang kaya akan refleksi tentang makna, etika, dan
pembelajaran dalam praktik seni berbasis riset.

Pertama, tentang lahirnya makna baru. Apa yang dilakukan relief ini
terhadap pemahaman kita tentang konsep raga-jiwani Manusia
Gilimanuk? Jika makna lama (arkeologis) bersifat tersirat, tersembunyi
dalam pola susunan tulang dan bekal kubur, maka makna baru yang saya
hadirkan melalui relief ini bersifat eksplisit, visual, dan naratif. Karya ini
tidak bertujuan mengubah data arkeologi; sebaliknya, ia berupaya
berdialog dan memperkaya data tersebut. la memberikan "daging" visual
pada "tulang" data ilmiah, memungkinkan audiens awam untuk
memahami konsep filosofis yang kompleks melalui bahasa universal seni
rupa. Dialog antara makna lama dan baru ini menciptakan pemahaman
yang lebih holistik dan manusiawi tentang komunitas prasejarah tersebut.

Kedua, tentang etika dan posisi seniman. Sebagai seorang yang bukan
berasal dari Bali, saya menempatkan diri dalam posisi yang rentan
terhadap kritik apropriasi budaya. Namun, saya menavigasi medan ini
dengan kesadaran etis yang tinggi. Saya mendekati proyek
ini bukan sebagai outsider yang mengeksploitasi, melainkan sebagai
seorang "anak" yang "pulang" ke Bali, dengan niat tulus untuk ber-
dharma. Keseriusan niat ini saya buktikan melalui serangkaian langkah
etis yang cermat. Saya melakukan riset mendalam dan konsultasi intensif
dengan ahli (Prof. Ardika) untuk memastikan karya saya berakar pada
ilmu pengetahuan. Saya membangun dialog, meminta izin, dan
berkolaborasi dengan otoritas lokal (Pemda Jembrana, Museum
Gilimanuk) untuk memastikan karyanya diterima dan memiliki tempat di
215



Jejak Lama, Tafsir Anyar

komunitas. Saya juga bekerja sama dengan perajin lokal, berbagi proses
dan memberdayakan ekonomi setempat. Model kerja ini menjadi contoh
praktik baik yang menghindari eksploitasi dan membangun hubungan
saling menghormati antara seniman, akademisi, pemerintah, dan
komunitas.

Ketiga, tentang refleksi pribadi dan akademik. Perjalanan ini tentu tidak
mulus. Bekerja dengan batu lava Karangasem terasa seperti berdialog
dengan gunung itu sendiri; keras kepala, penuh kejutan, namun pada
akhirnya memberikan bentuk jika didekati dengan kesabaran. Ada pula
tantangan birokrasi dalam proses perizinan yang menuntut diplomasi.
Namun, dari setiap tantangan, lahir pembelajaran berharga. Proyek ini
membuktikan kekuatan kolaborasi interdisipliner—bahwa seni dan ilmu
pengetahuan bukanlah dua kutub yang berlawanan, melainkan mitra
yang saling memperkaya. la juga menegaskan kembali peran seni sebagai
medium riset sekaligus alat komunikasi publik yang ampuh, yang mampu
menerjemahkan bahasa akademis yang kaku menjadi narasi yang
menyentuh emosi dan imajinasi. Penemuan yang paling tak terduga
sekaligus paling memuaskan adalah melihat reaksi spontan dari para
pengunjung, terutama anak-anak sekolah. Antusiasme mereka saat
berinteraksi dengan relief menjadi bukti nyata bahwa karya ini berhasil
mencapai tujuannya: menjembatani jarak waktu dan membuat sejarah
terasa hidup, relevan, dan menjadi milik bersama.

Implikasi & Dampak: Melampaui Pahat Di Atas Batu

Bagi saya, dampak sebuah karya seni tidak berhenti pada saat pahatan
terakhir diselesaikan atau saat ia pertama kali dipamerkan. Nilai
sesungguhnya terletak pada riak-riak yang diciptakannya, pada dialog
yang dipicunya, dan pada perubahan yang diilhaminya. "Cipta Relief Raga-
Jiwani Manusia Gilimanuk" adalah sebuah karya yang potensinya
melampaui wujud fisiknya sebagai batu yang terpahat, menyentuh ranah
kebijakan, pendidikan, ekonomi, hingga teknologi.

216



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Dalam tataran konseptual, karya ini menciptakan sebuah dialog yang
produktif antara makna. Makna asal yang bersifat ilmiah dan
fragmentaris, yang terbaca dari data arkeologis, kini bersanding dengan
makna baru yang visual, naratif, dan emosional. Keduanya tidak saling
meniadakan, melainkan menciptakan sebuah pemahaman yang lebih
utuh dan manusiawi tentang siapa Manusia Gilimanuk. Relief ini menjadi
sebuah "teks" visual yang dapat dibaca oleh berbagai lapisan masyarakat,
dari anak sekolah hingga akademisi.

Dalam ranah kebijakan dan etika, proyek ini dapat menjadi studi kasus
praktik baik dalam implementasi Undang-Undang No. 11 Tahun 2010
tentang Cagar Budaya. Karya yang saya ciptakan

ini secara nyata menjalankan amanat undang-undang tersebut,
khususnya pasal-pasal yang mendorong adanya perlindungan,
pengembangan, dan pemanfaatan cagar budaya secara seimbang. Proyek
ini menunjukkan bagaimana "pemanfaatan" bisa berbentuk interpretasi
kreatif yang edukatif, bukan sekadar eksploitasi komersial. Lebih lanjut, ia
mendorong perlunya kebijakan yang lebih aktif, seperti Peraturan Daerah
Provinsi Bali No. 4 Tahun 2020 tentang Penguatan dan Pemajuan
Kebudayaan Bali, untuk memfasilitasi dan mendanai kolaborasi serupa
antara seniman, peneliti, dan pengelola situs warisan.

Dampak terbesarnya mungkin terasa di bidang pendidikan dan praktik
permuseuman. Dengan menempatkan karya interpretatif di ruang
publiknya, Museum Manusia Gilimanuk bertransformasi. la tidak lagi
hanya menjadi gudang benda mati, tetapi menjadi ruang pengalaman,
dialog, dan imajinasi aktif. Ini adalah model praktik kuratorial partisipatif,
di mana museum membuka diri terhadap intervensi kreatif yang dapat
memperkaya narasi koleksinya. Bagi dunia pendidikan, relief ini adalah
"buku teks" tiga dimensi yang jauh lebih efektif dalam menanamkan
kecintaan pada sejarah dan budaya daripada sekadar foto atau teks di
dalam kelas.

217



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Dari sisi ekonomi kreatif dan pariwisata budaya, proyek ini memberikan
dampak ganda. Secara langsung, ia memberdayakan ekonomi para
perajin pahat batu di Karangasem, sebuah area yang seringkali berada di
luar sorotan industri pariwisata utama. Secara tidak langsung, relief ini
berpotensi menjadi daya tarik baru (new destination) bagi pariwisata
budaya di Kabupaten Jembrana, membantu mendiversifikasi peta
pariwisata Bali ke wilayah barat. la menawarkan pengalaman wisata yang
lebih mendalam, berbasis pengetahuan dan otentisitas, bukan sekadar
keindahan alam.

Menatap ke depan, implikasi karya ini merambah hingga ke dunia
humaniora digital (digital humanities). Relief fisik ini, dengan segala detail
naratif dan artistiknya, adalah sebuah "kumpulan data" analog yang
sangat kaya. la bisa menjadi fondasi untuk pengembangan di masa depan:
dipindai menjadi model 3D yang dapat diakses secara global,
diintegrasikan ke dalam pengalaman Augmented Reality (AR) di lokasi
museum, atau menjadi bagian dari arsip digital yang diperkaya dengan
metadata. Lebih penting lagi, dalam ekosistem digital, data warisan
budaya seperti ini dapat dilindungi dengan instrumen seperti Traditional
Knowledge (TK) Labels atau Label Pengetahuan Tradisional, yang
memastikan bahwa konteks budaya dan hak-hak komunitas sumbernya
tetap dihormati, bahkan ketika ia beredar di dunia maya. Dengan
demikian, pahatan di atas batu ini bisa menjadi titik awal bagi pelestarian
dan penyebaran ingatan Manusia Gilimanuk dalam format-format baru
yang belum terbayangkan.

Refleksi Akhir: Mengukir Ingatan di Era Digital

Kita hidup di zaman paradoks. Di satu sisi, kita dibanjiri oleh informasi dan
citra digital yang tak terbatas. Platform media sosial dan kecerdasan
buatan (Al) generatif mampu menghasilkan konten dengan kecepatan
kilat, menciptakan lautan visual yang dangkal dan seringkali terlepas dari
konteks. Di sisi lain, ingatan kolektif kita terasa semakin rapuh, terancam
oleh amnesia historis dan komodifikasi budaya yang serampangan. Dalam

218



Jejak Lama, Tafsir Anyar

pusaran inilah, urgensi dari proyek seperti "Cipta Relief Raga-Jiwani
Manusia Gilimanuk" menjadi semakin nyata.

Dalam esai ini, saya telah menelusuri perjalanan panjang di balik
penciptaan sebuah karya seni yang berakar kuat pada riset. Ini
menunjukkan bahwa reinterpretasi artistik yang dilakukan secara etis,
mendalam, dan kolaboratif adalah bentuk pelestarian dan
pengembangan budaya yang paling vital. Karya saya bukan sekadar
patung, melainkan sebuah argumen yang terpahat di atas batu: bahwa
untuk memahami masa lalu, kita tidak cukup hanya menggalinya, kita juga
harus berani menafsirkannya kembali dengan imajinasi dan empati.
Proyek ini adalah model bagaimana data arkeologis yang dingin dapat
dihangatkan kembali menjadi narasi manusiawi yang menyentuh.

Di era digital, kehadiran karya fisik seperti ini memiliki peran strategis. Di
tengah kelimpahan citra yang dihasilkan mesin, sebuah relief yang lahir
daririset bertahun-tahun, dialog antar-manusia, dan keterampilan tangan
para perajin menjadi penanda otentisitas yang tak ternilai. la berfungsi
sebagai "sumber kebenaran" (ground truth)—sebuah referensi material
yang solid yang dapat melawan disinformasi dan representasi yang
dangkal. Di masa depan, karya semacam inilah yang seharusnya menjadi
data acuan untuk melatih model-model Al secara lebih etis dan
kontekstual, memastikan bahwa mesin belajar dari kearifan manusia,
bukan sebaliknya.

Tentu, teknologi digital juga menawarkan peluang luar biasa. Kita dapat
membayangkan bagaimana relief ini nantinya diperluas jangkauannya
melalui pengalaman Virtual Reality (VR) atau Augmented Reality (AR),
memungkinkan audiens di seluruh dunia untuk "mengunjungi" Gilimanuk
dan berinteraksi dengan kisah para leluhurnya secara imersif. Namun,
peluang ini datang bersama risiko. Tanpa pemahaman konteks budaya
yang mendalam, tanpa rasa hormat pada spiritualitas yang
melingkupinya, teknologi dapat dengan mudah jatuh ke dalam jebakan
trivialisasi dan eksotisme digital.

219



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Oleh karena itu, masa depan dari praktik reinterpretasi warisan yang
sehat dan inklusif menuntut adanya sebuah ekosistem yang kuat.
Diperlukan kolaborasi yang berkelanjutan dan saling menghormati antara
para seniman, teknolog, akademisi, komunitas lokal sebagai penjaga
warisan, dan pemerintah sebagai regulator. Hanya dengan sinergi seperti
inilah kita dapat memastikan bahwa jembatan antara masa lalu, masa
kini, dan masa depan dapat terus dibangun—baik melalui pahatan di atas
batu maupun melalui barisan kode digital—dengan kearifan, integritas,
dan rasa kemanusiaan.

DAFTAR PUSTAKA

Ardika, I. Wayan. "Archaeological Traces of the Early Harbour Town." In
Fruits of Inspiration: Studies in Honour of Prof. J. G. de Casparis
(Gottinger Beitrage zur Asienforschung, vol. 1), edited by Marijke J.
Klokke and Karel R. van Kooij. Gottingen: Gottingen University Press,
2008.

Ardika, I. Wayan, dan Peter Bellwood. "Sembiran: The Beginnings of
Indian Contact with Bali." Antiquity 65, no. 247 (1991): 221-232.

Baiduri, Ratih. Teori-Teori Antropologi (Kebudayaan). Medan: Yayasan
Kita Menulis, 2020.

Calo, Ambra, Thomas O. Pryce, Judith Wisseman-Christie, Andreas
Reinecke, Laure Dussubieux, Bérénice Bellina, dan | Wayan Ardika.
"Sembiran and Pacung on the North Coast of Bali: A Strategic
Crossroads for Early Trans-Asiatic Exchange." Antiquity 89, no. 344
(2015): 378-396.

Dinas Kebudayaan Provinsi Bali. "Kuatkan dan Majukan Budaya Bali,
Gubernur Koster Luncurkan Perda Nomor 4 Tahun 2020."
Dipublikasikan 10 Juli 2020. https://disbud.baliprov.go.id/kuatkan-
dan-majukan-budaya-bali-gubernur-koster-luncurkan-perda-nomor-
4-tahun-2020/.

Gamberi, Vincenzo. "Decolonising Museums: South-Asian Perspectives."
Journal of the Royal Asiatic Society 29, no. 2 (2019): 201-218.

Hermawan, B. "Kerja kuratorial dalam eksebisi arsip di Indonesia." Anuva:
Jurnal Kajian Budaya, Perpustakaan, dan Informasi 2, no. 4 (2018):
397-407.

Kusuma, I. P. E. M., dan |. Wayan Arthana. "Arsitektur tradisional Bali."
Jurnal llmiah Hospitality Management 7, no. 2 (2017): 147-154.

220



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Murphy, Stephen A. "Decolonising Curating and the Museum in Southeast
Asia." YouTube, 19 Mei 2021. Video, durasi 1:20:35.
https://www.youtube.com/watch?v=Egf9FakbRy4.

Novianto, Wahyu. Apropriasi dalam Praktik Penciptaan Seni Rupa
Kontemporer. Laporan Penelitian DIPA, Institut Seni Indonesia
Surakarta, 2020.

Pemerintah Republik Indonesia. Undang-Undang Republik Indonesia
Nomor 11 Tahun 2010 tentang Cagar Budaya. Jakarta: Sekretariat
Negara, 2010.

Setiawan, I. K. "Apropriasi budaya vs apresiasi: Etika budaya remix dalam
perspektif komunikasi antarbudaya." DIKSIMA: Jurnal Kajian
Komunikasi dan Manajemen Dakwah 3, no. 2 (2024): 123-138.

Wibowo, Dicky Caesario. "Gender Roles in the Prehistoric Fishing
Community: A Case Study from Gilimanuk Site, Bali." Berkala Arkeologi
41, no. 2 (2021): 157-174.

Yusron, Ulin Ni'am. Cipta Relief Raga-Jiwani Manusia Gilimanuk. Disertasi
doktoral, Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, Bali, , 2024.

221



Jejak Lama, Tafsir Anyar

222



BAB 17 |
Media Ekspresi Seni Alternatif
Fotografi Puisi

Oleh:
Yulius Widi Nugroho

Seni dalam esensinya selalu membutuhkan medium untuk mengantarkan
pesan sebagai bentuk komunikasi. Sejak awal peradaban manusia telah
menggunakan berbagai cara untuk mengekspresikan gagasan, emosi, dan
pandangannya terhadap dunia. Dari lukisan gua prasejarah hingga
instalasi seni digital modern, evolusi media seni mencerminkan
perkembangan teknologi dan perubahan paradigma budaya yang ada. Di
kancah perhelatan seni yang terus berubah, muncul bentuk-bentuk
ekspresi alternatif yang menantang kategorisasi dari pendahulu yang
dianggap konvensional. Fotografi Puisi adalah salah satu dari bentuk
ekspresi hibrida tersebut, yang menyatukan dua disiplin seni yang
berbeda namun saling melengkapi, yaitu fotografi puisi.

Fotografi secara harfiah berarti "melukis dengan cahaya", telah melalui
perjalanan panjang dari sekadar alat dokumentasi menjadi sebuah
medium seni yang diakui secara luas (Nugroho, 2020). Abad ke-19 sejarah
fotografi dimulai, dan sejak itu berkembang pesat terutama dengan
hadirnya teknologi digital yang mengubah cara fotografer atau seniman
visual mengambil, mengolah, dan membagikan gambar.

Di sisi lain, puisi adalah bentuk sastra yang menggunakan kualitas estetis
dan ritmis bahasa untuk membangkitkan makna dan emosi. Keduanya,
fotografi dan puisi, memiliki kemampuan untuk menangkap momen,
menceritakan sebuah kisah, dan menyentuh perasaan audiensnya
dengan cara yang unik. Penggunaan media fotografi dapat berfungsi
sebagai alat bantu dalam menciptakan puisi. Selain itu, media karya
fotografi juga bisa menjadi salah satu alternatif bagi pengajar saat
melakukan pengajaran, terutama dalam proses belajar menulis puisi
(Widiawati, 2023).

223



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Penggabungan kedua media ini bukanlah hal yang sepenuhnya baru.
Kolaborasi antara fotografer dan penyair telah menghasilkan karya-karya
yang memukau. Namun, yang menjadi fokus dalam paper ini adalah
sebuah pendekatan yang lebih sistematis dan konseptual, yang disebut
sebagai "Fotuisi". Fotuisi adalah sebuah metode baru yang
memungkinkan seorang seniman untuk mengubah sebuah karya foto
menjadi karya sastra puisi secara terstruktur. Metode ini tidak hanya
melihat foto sebagai ilustrasi dari puisi atau sebaliknya, tetapi sebagai titik
awal dari sebuah proses kreatif yang melahirkan karya baru yang utuh
(Nugroho, 2024).

Metode itu dikembangkan sebagai pendekatan inovatif untuk
menjembatani dunia visual fotografi dengan dunia sastra puisi. Berbeda
dengan pendekatan di mana puisi dan foto hanya disandingkan sebagai
dua karya yang saling melengkapi, Fotuisi menjadikan foto sebagai
sumber inspirasi utama dan bahan mentah untuk melahirkan sebuah
puisi. Proses ini melibatkan analisis mendalam terhadap elemen-elemen
visual dan makna yang terkandung dalam sebuah foto.

ori

Teori Teori e
Tindakan
Fotografi w [ J Komumkasl

i =] Editing
Foto
Pra Berkarya Pemaknaan Editing dan
Ide Gagasan Fotografi Foto Lay out Penyajian
Puisi
Tekms
Falograﬂ

Gambar 1. Metode Fotuisi untuk menciptakan karya Fotografi Puisi
Sumber: dokumentasi Yulius Widi Nugroho, 2024

Studi
Literatur

Metode Fotuisi dapat diuraikan dalam beberapa langkah sistematis:

1. Penciptaan Foto: Langkah pertama adalah merekam momen
menggunakan media fotografi yang memiliki daya tarik visual dan
emosional yang kuat. Foto ini sebenarnya bisa berasal dari karya
sendiri maupun karya fotografer lain, namun untuk originalitas karya
karya sendiri lebih direkomendasikan. Setelah foto dipilih, langkah
selanjutnya adalah melakukan pengamatan yang mendalam terhadap
seluruh elemen visual yang ada di dalamnya. Ini mencakup subjek

224



Jejak Lama, Tafsir Anyar

utama, latar belakang, komposisi, pencahayaan, warna, tekstur, dan

detail-detail kecil lainnya.

2. Analisis Semiotika Visual berdasarkan teori semiotika seperti Charles
Morris atau Roland Barthes. Misalnya dari teori Barthes foto yang
telah diamati kemudian dianalisis dalam dua tingkatan:

a. Denotasi: Mengidentifikasi semua objek dan elemen yang terlihat
secara harfiah dalam foto. Contohnya, "seorang perempuan tua
duduk di kursi di depan jendela."

b. Konotasi: Menafsirkan makna-makna asosiatif dan simbolis dari
elemen-elemen denotatif tersebut. Misalnya, "perempuan tua"
bisa menyimbolkan kebijaksanaan, kesendirian, atau perjalanan
hidup. "Jendela" bisa menjadi metafora untuk masa depan,
harapan, atau keterbatasan.

3. ldentifikasi tema dan emosi dari hasil analisis semiotika hal-hal yang
paling menonjol dalam foto. Apakah foto tersebut memancarkan
perasaan sedih, gembira, nostalgia, atau ketegangan? Tema apa yang
diusung, misalnya tentang kemanusiaan, alam, urbanisasi, atau isu
sosial?

4. Penyusunan kata kunci dari citraan berdasarkan tema dan emosi yang
telah diidentifikasi. Dimulai dengan menyusun daftar kata kunci
(keywords) dan citraan (imagery) yang relevan. Kata kunci ini bisa
berupa kata benda, kata sifat, atau kata kerja yang menangkap esensi
dari foto. Citraan yang dikembangkan harus mampu membangkitkan
pengalaman indrawi (penglihatan, pendengaran, penciuman,
perabaan, dan perasa) yang terkait dengan suasana dalam foto.

5. Penulisan draf puisi dengan berbekal kata kunci dan citraan yang telah
disusun, mulailah menulis draf awal puisi. Pada tahap ini, tidak perlu
terlalu memperhatikan struktur atau rima, namun fokus pada
menuangkan gagasan dan perasaan secara bebas.

6. Penyuntingan dan penyempurnaan setelah draf awal selesai, lakukan
proses penyuntingan untuk menyempurnakan puisi. Perhatikan
pilihan kata (diksi), gaya bahasa (majas), rima, dan ritme. Susun ulang
baris dan bait untuk menciptakan alur yang padu dan efek puitis yang
diinginkan.

7. Menata puisi disajikan bersamaan dengan karya foto sebelumnya, dan
menjadi satu kesatuan karya Fotografi Puisi.

225



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Melalui metode Fotuisi, sebuah foto tidak lagi hanya menjadi objek
pandangan, tetapi menjadi sebuah narasi yang dapat "dibaca" dan
diinterpretasikan melalui bahasa puitis. Metode ini membuka
kemungkinan tak terbatas bagi para seniman untuk mengeksplorasi
hubungan antara gambar dan kata, serta menciptakan karya seni hibrida
yang memiliki kedalaman makna berlapis.

o Adg
Gambar 2. Fotografi Puisi Kedungcowek 4 —"Tak Terawat”
Sumber: dokumentasi Yulius Widi Nugroho, 2024

Fotografi Puisi selain fungsinya sebagai media ekspresi personal, memiliki
potensi besar sebagai alat untuk menyampaikan kritik sosial. Sejarah
telah menunjukkan bahwa baik fotografi maupun puisi seringkali
digunakan sebagai medium untuk menyuarakan keprihatinan terhadap
isu-isu sosial, politik, dan kemanusiaan. Ketika kedua media ini
digabungkan, dampaknya bisa menjadi lebih kuat dan menggugah.

Kritik sosial merupakan bentuk perhatian terhadap ketidakadilan sosial
dan usulan kepada pemerintah dengan tujuan tertentu, misalnya
mendukung pelestarian peninggalan sejarah, atau meningkatkan
kesadaran masyarakat akan pentingnya pendidikan. Kritik sosial dapat
disampaikan melalui berbagai cara dan media, seperti sindiran dalam
komunikasi pribadi atau sosial, pertunjukan sosial atau seni dalam
masyarakat, seni rupa, sastra, hingga melalui media massa (Mas’oed,
1997).

226



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Kekuatan fotografi dalam kritik sosial terletak pada kemampuannya untuk
menyajikan bukti visual yang otentik rekaman kondisi sebenarnya di
lokasi/momen tertentu. Sebuah foto dapat menangkap ketidakadilan,
kemiskinan, kerusakan lingkungan, atau dampak konflik dengan cara yang
tidak bisa diungkapkan oleh kata-kata saja. Foto-foto ikonik dari masa
perang atau gerakan hak-hak sipil, misalnya, telah terbukti mampu
mengubah opini publik dan mendorong perubahan sosial.

Sementara itu, puisi menawarkan kedalaman refleksi dan kekuatan
emosional. Melalui bahasa yang padat dan penuh makna, seorang penyair
dapat menggali akar permasalahan, mengungkapkan penderitaan
individu di balik statistik, dan membangkitkan empati dari pembaca. Puisi-
puisi kritik sosial karya W.S. Rendra atau Wiji Thukul di Indonesia adalah
contoh nyata bagaimana sastra dapat menjadi suara bagi mereka yang
terpinggirkan. Puisi mempunyai isi dari ungkapan pikiran dari pengalaman
yang mempunyai sifat imajinatif. Bahasa yang digunakan memiliki sifat
konotatif, dan memiliki struktur fisik dilihat dari tampilan dan struktur
batin dari makna atau isi yang membentuknya (Raharjo, 2017).

Ketika Fotografi Puisi digunakan sebagai media kritik sosial, terjadi sinergi
antara bukti visual dan refleksi puitis. Foto menyajikan "apa" (realitas
yang terjadi), sementara puisi menggali "mengapa" dan "bagaimana
rasanya". Kombinasi ini dapat menciptakan sebuah karya yang tidak
hanya informatif, tetapi juga sangat personal dan menyentuh.

Dalam konteks yang lebih luas, Fotografi Puisi dapat digunakan untuk
mengkritik berbagai isu sosial lainnya, seperti ketimpangan ekonomi yang
menyajikan foto-foto kontras antara kemewahan dan kemiskinan di
perkotaan dapat dipadukan dengan puisi yang mempertanyakan keadilan
sosial. Kerusakan lingkungan dengan rekaman foto dampak polusi disertai
dengan puisi yang meratapi hilangnya keindahan alam dan menyerukan
tanggung jawab kolektif. Kasus diskriminasi dan ketidakadilan tentang
kelompok minoritas yang mengalami diskriminasi juga dapat diberi suara
melalui foto puisi yang kuat dan empatik.

Dengan demikian, Fotografi Puisi bukan hanya sekadar bentuk seni, tetapi
juga bisa menjadi sebuah tindakan sosial. la memberikan para seniman
dan aktivis sebuah medium yang kuat untuk berbicara tentang isu-isu
penting, memprovokasi pemikiran, dan menginspirasi perubahan.

227



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pengembangan Fotografi Puisi sebagai media lain bisa dilakukan sebagai
potensi yang tidak terbatas pada dunia seni dan kritik sosial. Sifatnya yang
interdisipliner dan kemampuannya untuk merangsang imajinasi dan
emosi membuatnya relevan untuk dikembangkan dalam berbagai bidang
lain.

Dalam dunia pendidikan, Fotografi Puisi dapat menjadi alat pembelajaran
yang efektif. Guru dapat menggunakan foto sebagai stimulus untuk
mengajar keterampilan menulis puisi kepada siswa. Proses ini tidak hanya
membuat pembelajaran sastra menjadi lebih menarik dan visual, tetapi
juga melatih siswa untuk berpikir kritis, menginterpretasi gambar, dan
mengekspresikan gagasan mereka secara kreatif. Metode Fotuisi dapat
disederhanakan dan diadaptasi untuk digunakan di berbagai tingkatan
kelas, dari sekolah dasar hingga perguruan tinggi.

Media Terapi Seni (Art Therapy) merupakan kombinasi antara fotografi
dan puisi juga memiliki potensi terapeutik atau bersifat penyembuhan
atau membantu proses pemulihan. Dalam terapi seni, proses kreatif
dapat membantu individu untuk mengeksplorasi dan mengekspresikan
perasaan yang sulit diungkapkan dengan kata-kata. Fotografi dapat
digunakan sebagai cara untuk mendokumentasikan pengalaman hidup,
sementara puisi dapat menjadi sarana untuk merefleksikan dan memberi
makna pada pengalaman tersebut. Pendekatan ini bisa sangat
bermanfaat bagi individu yang mengalami trauma, depresi, atau masalah
kesehatan mental lainnya.

Segagai media digital dan sosial media Fotografi Puisi menemukan
platform yang ideal untuk berkembang. Media sosial seperti Instagram,
yang berfokus pada konten visual, menjadi ruang yang subur bagi para
seniman untuk membagikan karya Fotografi Puisi mereka kepada audiens
yang lebih luas. Format ini memungkinkan interaksi langsung antara
seniman dan audiens, serta membuka peluang untuk kolaborasi dan
eksperimen. Puisi tidak lagi terbatas pada buku atau jurnal sastra, tetapi
dapat diakses dan dinikmati oleh siapa saja melalui gawai mereka.

Media komunikasi dan periklanan, prinsip-prinsip Fotografi Puisi juga
dapat diaplikasikan dalam dunia komunikasi dan periklanan. Sebuah iklan
yang menggabungkan citra visual yang kuat dengan narasi puitis yang
singkat dan menggugah dapat menjadi sangat efektif dalam membangun
citra merek dan menyampaikan pesan emosional kepada konsumen.

228



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pendekatan ini dapat menciptakan kampanye yang lebih artistik,
berkesan, dan berbeda dari iklan konvensional.

Fotografi Puisi dapat menjadi cara yang unik untuk mendokumentasikan
dan melestarikan sejarah serta budaya. Seorang fotografer-penyair dapat
merekam tradisi lisan, ritual adat, atau kehidupan masyarakat di suatu
daerah melalui kombinasi gambar dan puisi. Pendekatan ini tidak hanya
menghasilkan catatan etnografis yang kaya, tetapi juga karya seni yang
menghormati dan merayakan warisan budaya tersebut.

Dengan berbagai kemungkinan pengembangan ini, Fotografi Puisi
membuktikan dirinya sebagai sebuah medium yang dinamis dan relevan
dengan tantangan zaman. la menawarkan cara baru untuk bercerita,
berkomunikasi, dan memahami dunia di sekitar kita.

Refeksi AKkhir

Fotografi Puisi, dengan metode Fotuisi sebagai salah satu pendekatan
utamanya, hadir sebagai sebuah media ekspresi seni alternatif yang
menawarkan kekayaan dan kedalaman baru dalam lanskap seni
kontemporer. Dengan menggabungkan kekuatan visual fotografi dan
kekuatan naratif puisi, genre hibrida ini mampu menciptakan karya-karya
yang tidak hanya indah secara estetis, tetapi juga sarat akan makna dan
mampu memancing refleksi mendalam.

Perjalanan fotografi dari medium dokumentasi menjadi medium seni
yang diakui telah membuka jalan bagi berbagai eksplorasi kreatif,
termasuk perpaduannya dengan sastra. Metode Fotuisi memberikan
sebuah kerangka kerja yang sistematis untuk mentransformasikan sebuah
karya foto menjadi puisi, melalui proses pengamatan, analisis semiotika,
identifikasi tema, hingga penulisan dan penyempurnaan. Metode ini
menegaskan bahwa foto dapat menjadi sumber inspirasi yang tak
terbatas bagi penciptaan karya sastra.

Lebih dari sekadar ekspresi artistik, Fotografi Puisi memiliki potensi yang
signifikan sebagai media kritik sosial. Sinergi antara bukti visual yang
disajikan oleh foto dan kedalaman emosional yang ditawarkan oleh puisi
menjadikannya alat yang ampuh untuk menyuarakan isu-isu sosial,
politik, dan kemanusiaan. la mampu menggugah kesadaran publik dan
mendorong dialog tentang berbagai permasalahan yang dihadapi
masyarakat.

229



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pengembangan ke depan, Fotografi Puisi dapat mampu digunakan di
berbagai bidang lain seperti pendidikan, terapi seni, media digital, hingga
komunikasi komersial menunjukkan relevansi dan fleksibilitas medium ini.
Di era di mana batas-batas antar disiplin seni semakin kabur dan
komunikasi visual menjadi semakin dominan, Fotografi Puisi menawarkan
sebuah pendekatan yang segar, interdisipliner, dan sangat relevan. la
bukan hanya sekadar penggabungan dua media, tetapi sebuah sintesis
yang melahirkan bentuk ekspresi baru dengan potensinya sendiri yang
unik dan tak terbatas.

DAFTAR PUSTAKA

Mas’oed, M. (1997). Kritik Sosial Dalam Wacana Pembangunan. Ull Press.

Nugroho, Y. W. (2020). Khazanah Fotografi dan Desain Grafis. Deepublish.

Nugroho, Y. W. (2024). FOTOGRAFI PUISI SEBAGAI MEDIA KRITIK SOSIAL
DAN PELESTARIAN BENTENG KEDUNGCOWEK [Institut Seni Indonesia
Bali].
https://opac.isibali.ac.id/index.php?p=show_detail&id=16529&keyw
ords=

Raharjo, H. P. E. W. (2017). Mengenal Stuktur Pembangun Karya Sastra.
Sindunata.

Widiawati, L. (2023). Pengaruh Penggunaan Media Hasil Karya Fotografi
Terhadap Kemampuan Menulis Puisi Siswa Kelas X Di SMA Negeri 1
Tarik. Bapala, 10(4), 318-329.
file:///C:/Users/Yulius/Downloads/adminjsapala,+22_Rosa+Kurnia+W
idiawati.pdf

230



BAB 18 |
Kriya Dalam
Konteks Budaya Urban
(Masyarakat Perkotaan )

Oleh:
Zamilia

Makna kriya di masa lalu bermakna sebagai karya seni yang memiliki arti
yang dalam, berkarakter serta mempunyai nilai estetik yang tinggi dalam
pembuatannya. Selain itu karya seni kriya mengandung nilai simbolik dan
filosofis didalamnya, sehingga berkaitan erat dengan daerah dan
masyarakatnya. Awal pembuatan seni kriya untuk kebutuhan upacara
adat dan keagamaan. Kriya dalam konteks saat ini mempunyai makna
yang berbeda sejalan dengan perubahan nilai filosofis, pandangan hidup
masyarakat dan daerahnya. Sejalan dengan perubahan waktu,
pergeseran nilai dari lingkungan dan masyarakat serta pemaknaan
konteks yang berubah membuat seni kriya mengalami transformasi.

Perkembangan karya kriya dihubungkan dengan masyarakat perkotaan
juga mengalami perkembangan dan perubahan, Perubahan kehidupan
pada masyarakat urban yang sangat dinamis dan serba modern juga
berpengaruh pada penciptaan produk kriya dalam memenuhi kebutuhan
masyarakat urban.

Sejarah Kriya dan perkembangannya

Menurut bahasa Sansekerta, kata “krya” mempunyai makna
mengerjakan, pada perkembangannya kata tersebut berubah menjadi
kriya, kerja dan karya. Disimpulkan secara etimologi bahwa suatu
kegiatan atau kerja kreatif dalam pembuatan benda atau karya disebut
kriya. Menurut Haryono, 2021 disebutkan bahwa hasil benda dari
kegiatan kreatifnya sendiri juga dapat disebut seni kriya

231



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Kriya merupakan sebuah tatanan budaya tradisional yang mencerminkan
jiwa dari suatu komunitas atau daerah. Awal seni kriya bermakna religius
dan mempunyai nilai spiritual sehingga karya yang dibuat berupa
pendukung dalam upacara keagamaan diantaranya patung dan guci.
Pembuatan karya kriya ini menjadi nilai lokal atau tradisi yang diajarkan
secara turun temurun dan mempunyai ciri dan karakter. Pemanfaatan
karya kriya di Indonesia pada Zaman Islam mengalami pergeseran dari
aspek kegunaannya, nilai spritual yang bersifat magis sudah mulai
ditinggalkan sejalan dengan masuknya pengaruh dari agama Islam, tetapi
nilai tradisi lokal yang bersifat spiritualdari masing masing daerah masih
diagungkan.

Seni Kriya merupakan karya yang memiliki karakteristik dan unik yang
didalamnya selain bermakna simbolik dan filosofis tetapi bernilai estetik
dan mempunyai nilai fungsional sehingga dalam pembuatannya
diperlukan keterampilan tangan yang tinggi sehingga seni kriya masuk
dalam kelompok seni adiluhung menurut Gustami (Gustami, 1992:71).

Seni kriya dalam perkembangannyan mengalami perubahan sesuai
dengan lingkup daerah maupun perkembangan negara Indonesia.
Berkembangnya industri kreatif dan ekonomi kreatif sangat berperan
penting dalam perkembangan seni kriya sebagai yang merupakan salah
satu sektor terbesar dalam menyumbang devisa negara.

KRIYA SEBAGAI PRODUK MASA LALU

~ TEKNOMIC/ ARTEFAK

PRODUK
MASA LALU berfungsi sebagai produk penanda atau

sebagai setatus sosial seperti perhiasan,

Haryono (2002: 1-2) busana, hiasan rumah

karya yang berfungsi untuk keperluan
religius atau ritual.

Gambar 1. Kriya sebagai produk masa lalu
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

232



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Secara konseptual, kriya adalah aktivitas kreatif yang menggabungkan
keterampilan teknis, keahlian tangan, pemahaman material, serta
estetika tertentu untuk menghasilkan benda fungsional maupun
dekoratif. Tradisi kriya mencakup berbagai bidang, seperti kriya kayu,
logam, keramik, tenun, anyaman, dan sebagainya. Kriya mengandaikan
adanya hubungan yang kuat antara perajin dan material, yang tercermin
dalam proses kerja manual yang intensif. Nilai utama kriya terletak pada
keterampilan tangan (handcrafted skill), keahlian teknik dan pengetahuan
material, ketelitian dan kualitas kerja (craftsmanship), keberadaan nilai
budaya yang terciri dalam motif, bentuk, atau fungsi.

Dalam perkembangannya, kriya mengalami tiga fase besar:

a. Kriya Tradisional, erat dengan pola kehidupan komunal yang fungsi
utamanya berhubungan dengan kehidupan sehari-hari, ritual dan menjadi
identitas daerah.

b. Kriya Modern, dimulai pada gerakan arts and craft yang dimulai pada
abad 20 di Eropa pada saat menentang industrialisasi. Kriya menjadi
produk yang bersifat eksklusif dan mempunyai nilai estetik yang tinggi.

c. Kriya Kontemporer, Kriya tidak lagi hanya menjadi benda yang bernilai
budaya tetapi sudah menjadi salah satu faktor penentu ekonomi
khususnya dibidang ekonomi kreatif. Mulai mengalami transformasi baik
dari segi bentuk, makna hingga identitas.

Perubahan Budaya pada Masyarakat Perkotaan

Memasuki abad 20, keadaan kehidupan masyarakat semakin berkembang
khususnya masyarakat perkotaan sejalan dengan hiruk-pikuk kehidupan
perkotaan, mobilitas yang tinggi, masyarakat yang padat sehingga
masyarakat perkotaan cepat mengalami perubahan secara terus-
menerus dibandingkan dengan kehidupan masyarakat desa. Kehidupan
didesa yang sangat bersifat feodal yang sangat identik dengan budaya
masa lalu dan masih mempertahankan nilai lokal dari daerahnya.
Masyarakat perkotaan merubah batas tradisional menjadi sesuatu hal
yang baru baik dalam hal gagasan pemikiran, nilai konsumerisme,
kebutuhan pasar sehingga akhirnya terbentuklah budaya baru. Budaya
menurut Raymond W dibagi menjadi tiga bagian yang dialami dalam

233



Jejak Lama, Tafsir Anyar

proses kebudayaan yang dinamis dalam formasi sosial. Tiga bagian
tersebut adalah budaya dominan yang menjadi arah yang benar dan
digunakan mencakup norma, nilai dan kepercayaan yang mendukung
kelas penguasa yang berfungsi untuk mempertahankan tata sosial saat
itu. Budaya residual adalah gagasan, praktik, perilaku, dan elemen yang
pernah berkuasa atau dominan tetapi sudah tidak lagi karena tergantikan
oleh budaya baru yang masuk. Unsur-unsur ini mungkin berasal dari
formasi sosial sebelumnya contoh, bentuk-bentuk komunitas pedesaan
atau tradisi keagamaan tertentu. Budaya emergen sering kali
diasosiasikan dengan kelompok-kelompok yang terpinggirkan atau
oposisi yang mempunyai fenomen budaya yang baru tumbuh dan belum
diterima di masyarakat. Ketiga bagian diatas dapat terbentuk dalam
waktu yang sama dalam suatu kehidupan masyarakat dan satu sama lain
dapat saling berhubungan yang berkelanjutan, dihubungkan dengan
budaya urban yang dinamikanya bergerak begitu cepat. Pola hidup,
sistem nilai, kebiasaan, dan praktik sosial yang berkembang di lingkungan
perkotaan sebagai hasil dari modernisasi, urbanisasi, dan heterogenitas
masyarakat kota. Budaya ini lahir dari dinamika kota yang ditandai oleh
mobilitas tinggi, interaksi sosial yang beragam, kompleksitas aktivitas
ekonomi, serta paparan terhadap teknologi dan informasi.

Budaya Urban

Budaya urban adalah budaya yang tumbuh dalam masyarakat perkotaan
dengan segala karakteristik yang ada di perkotaan dan segala
kompleksitas permasalahan perkotaan diantaranya penerimaan
masyarakat terhadap padatnya penduduk kota, modernitas,
heterogenitas, dan dinamika sosial yang cepat. Masyarakat kota
menunjukkan kecenderungan terhadap pencarian identitas dalam
lanskap modern yang homogen, konsumsi estetika dan simbolik pada
ruang tempat tinggal serta kesadaran akan pemasalahan perkotaan dan
kebutuhan terhadap produk yang efisien, fungsional, dan estetis. Budaya
pada masyarakat urban yang sangat dipengaruhi oleh struktur pergerakan
masyarakat sehingga terbentuk multikultur dan pluralis dengan berbagai
latar belakang etnis, agama, sosial, ekonomi, politik dan usia yang
berbeda-beda sangat berbeda dengan seni kriya yang merupakan bentuk
ekspresi budaya yang tumbuh dari pengetahuan lokal yang diwariskan
secara turun-temurun, dan berkaitan dengan konteks sosial, ritual, serta
kebutuhan masyarakat tradisional. Kriya tidak hanya memiliki nilai estetis,

234



Jejak Lama, Tafsir Anyar

tetapi juga nilai simbolik, filosofis, dan fungsional. Sebagai produk budaya,
kriya adalah medium yang merepresentasikan cara hidup, corak
pemikiran, serta struktur nilai suatu masyarakat.

Menurut teori budaya urban (Park, Burgess, Wirth), Ciri masyarakat yang
hidup di perkotaan adalah sebagai berikut :

a. Heterogenitas Sosial, Kota dihuni berbagai kelompok sosial, budaya,
etnis, dan kelas. Heterogenitas ini mendorong munculnya selera
estetika yang plural, sehingga kriya urban sering bersifat eklektik dan
hibrid.

b. Mobilitas dan Transitoris
Kota berubah dalam ritme cepat, memengaruhi pola produksi dan
konsumsi benda kriya yang harus adaptif, trend-driven, dan inovatif.

c. Orientasi Rasional dan Materialistis
Kota mengutamakan fungsi, efisiensi, dan bentuk modern. Kriya
sebagai benda buatan tangan harus merespons preferensi masyarakat
urban dengan mengedepankan desain minimalis, ergonomis, dan
multifungsi.

d. Konsumerisme dan Gaya Hidup
Kota membentuk budaya konsumsi yang kuat. Produk kriya bukan
hanya benda fungsional, tetapi juga simbol gaya hidup dan identitas

Transformasi Peciptaan Kriya dalam Budaya Urban

Masuknya kriya ke dalam konteks urban menciptakan perubahan
fundamental. Jika dalam tradisi kriya berfungsi sebagai bagian dari ritual,
simbol budaya, atau peralatan rumah tangga, maka dalam budaya urban
kriya menjadi elemen dekoratif interior, simbol identitas lokal atau
heritage dan merupakan komoditas dalam industri kreatif. Transformasi
ini sepaham dengan konsep teori hibriditas budaya (Homi Bhabha),
dengan pernyataan ketika tradisi bertemu modernitas, terjadi proses
pencampuran nilai yang melahirkan bentuk-bentuk baru. Kriya urban
merupakan hasil negosiasi tersebut: gaya modern dipadukan dengan
sentuhan tradisi atau material lokal, termasuk material non-konvensional
seperti limbah keramik. Dalam teori budaya material (material culture),
kriya dipahami sebagai benda budaya yang memuat makna-makna sosial
dan ideologis, sehingga perubahan pada lingkungan sosial secara
langsung memengaruhi bentuk dan fungsinya. Menurut teori urbanisasi
(Louis Wirth), masyarakat kota mengalami pergeseran dari nilai-nilai
235



Jejak Lama, Tafsir Anyar

tradisional menuju nilai modern yang menekankan efisiensi,
individualisme, dan konsumsi. Perubahan karakter sosial tersebut
menciptakan ruang budaya baru yang berbeda dengan konteks tempat
kriya tradisional tumbuh. Namun, ruang tersebut juga membuka
kemungkinan terjadinya interaksi, negosiasi, dan transformasi budaya.

BAGAN PENGARUH BUDAYA URBAN DALAM PENCIPTAAN KRIYA

KONSEP TEKNIK
« Pengalaman memaknai : zzz?:lizarﬂeknologi/
kehidupan Kota « Eksplorasi terhadap berbagal
« Terpengaruh dengan teknik kerap digunakan pada
Modernitas pembuatan karya (tidak hanya |
« Memiliki Nilai Guna menggunakan satu teknik
SETe \
o URBAN
PENCI T RIYA
MATERIAL IMAGE
« Menggunakan Mix Material « Sederhana/simple
» Mendaur ulang limbah « Elegan

\
(Banyaknya limbah \
industri perkotaan) ‘
|
=

Gambar 1. Bagan pengaruh budaya urban dalam penciptaan kriya
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

Keberadaan karya kriya dalam masyarakat perkotaanpun mengalami
perubahan, dan isu-isu yang diangkat pun sangat erat kaitannya dengan
unsur permasalahan yang dihadapi pada masyarakat urban. Berhubungan
dengan fungsinya, seni kriya yang awalnya sangat erat dengan fungsi
ritual atau utilitarian bergeser menjadi objek dekoratif pada
interior,berperan dalam komoditas industri kreatif, menjadi simbol
identitas lokal dan produk gaya hidup. Beberapa contoh karya penciptaan
Kriya yang pernah dipamerkan pada Pameran Kriya Kini dalam tema urban
living. Judul dan karya Hamburger merupakan penggambaran ide dari
seniman melihat konsumsi masyarakat perkotaan

236



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Gambar 2. 4 Sehat 5 sempurna 100 tahun kedepan (Karya Yudhistira)
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

Gambar 3. City in the sky (karya FX Lintang)
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

Mengolah material lampu dan limbah kayu yang digantung pada langit- langit.

Gambar 4. Barstole (Karya Hadrianus Ndaru)
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

237



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Eksplorasi kayu dan benang serta pemanfaatan gitar bekas menjadi produk pakai, alas
dudukan merupakan kolase dari koran.

Gambar 5. Perangkat Makan dan Kopi Sachet (Karya Damar Bagus)
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

Memperlihatkan masyarakat perkotaan yang lebih sering mengkonsumsi kopi sachet
melalui media tanah liat.

Gambar 6. Aksesoris Round (Karya Yudbhistira)
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

Pemanfaatan limbah skateboard menjadi aksesoris
dengan tema Memphis

Gambar 7. Tempat helm (Karya Ferdi)
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

238



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Eksplorasi kayu dengan teknik bending laminasi dan penempatan helm
menpresentasikan masyarakat kota yang selalu bergerak
I ) i

Gambar 8. Furniture (Karya Nesha)
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024

Menggunakan limbah ban bekas menjadi meja dan sofa

Berdasarkan pemaparan dan beberapa contoh dari penciptaan karya
kriya pada masyarakat perkotaan maka dapat disimpulkan bahwa dalam
konteks budaya urban, seni kriya telah berevolusi menjadi identitas, gaya
hidup dan ekonomi kreatif masyarakat perkotaan yang tidak lagi sekedar
merepresentasikan nilai tradisi. Teknologi yang maju, dinamika sosial
yang berubah cepat serta konsumerisme yang berorientasi pada estetika
memberi pengaruh terhadap transformasi bentuk, fungsi, dan makna
dalam penciptaan seni kriya. Tranformasi dibutuhkan dalam Kriya.

Budaya urban menjadi ruang transformatif yang memungkinkan kriya
terus berkembang dan berinovasi, sehingga penciptaan karya kriya dalam
Budaya Urban, "tradisi" biasanya sudah berupa tradisi yang bercampur
atau tradisi yang sudah berkembang, dan beradaptasi pada kehidupan
masyarakat perkotaan.

DAFTAR PUSTAKA

Adrisijanti, Inajati dan Musadad. Kriyamika : Melacak akar dan
Perkembangan Kriya: Merayakan 65 Tahun Prof.Dr.Sumijati
Atmosudiro. Yogyakarta: Jur. Arkeologi FIB UGM, 2007.

Allwood, John dan Montgomery Bryan. Exhibition Planning and Design.
London, B.T. Batsford Ltd, 1989.

Amrizal. Metode Pengembangan Desain Produk Kriya Berbasis Budaya
Lokal. Padang Panjang: ISI Padang Panjang, 2020.

Berger, Arthur Asa. Pengantar Semiotika Tanda dalam Kebudayaan
Kontemporer. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2015.

239



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Bono, Edward De dan Deni Hermawan. Serious Creativity: Using the power
of lateral thinking to create new ideas. London: Harper Collins
Business, 1996.

Budiman, Manneke. Memahami Evolusi Budaya Urbanl. Seminar
Nasional Budaya Urban Kajian Budaya Urban di Indonesia dalam
Perspektif lImu Sosial dan Humaniora: Tantangan dan Perubahan

Crotty, M. The Foundations of Social Research, Meaning and Perspective
in the Research  Process . Australia: Sage Publications, 1998.

Davies, Stephen. The Philosophy of Art. Chichester: Wiley Blackwell, 2016.

Dormer, Peter.Makna Desain Modern. Yogyakarta: Jalasutra, 2008.

Erimurti, Kuntari, Desain Kriya Kontemporer, academia edu, 2014

Hall, Stuart . Budaya Media Bahasa. Penerbit Jalasutra, 2012

Paparan Ringkas Seminar Pendidikan Desain Kriya ditengah masyarakat
Urban, Trisakti, 2014

Gray, Carole and Malins, Julian. Visualizing Research, A Guide to the
Research Process in Art and Design. England, Ashgate. 2004

Williams, R. (1977). Marxism and Literature. Oxford University Press:
Oxford & New York.

Wilson, E. (2001). The Contradictions of Culture: Cities, Culture, Women.
London: Sage.

240



Jejak Lama, Tafsir Anyar

BIOGRAFI PENULIS

Bambang Tri Rahadian (Beng Rahadian), menerbitkan
komik graphic travelogue pertamanya di tahun 2016
dengan judul Mencari Kopi Aceh sebagai karya tesis
penciptaan di Sekolah Pascasarjana, Institut Kesenian
Jakarta, kemudian pada tahun 2025 kembali
| menerbitkan komik lanjutannya dengan judul Mencari
Kopi Flores, kom|k ini pun merupakan karya akademis di Program Doktor
Seni, bidang penciptaan Institut Seni Denpasar (sekarang menjadi Institut
Seni Bali). Keseharian Beng menjadi pengajar di Prodi DKV Institut
Kesenian Jakarta dan membuat komik, ilustrasi. Kegiatan beng dapat
dilihat di akun instagram: @bengrahadian

Benny Rahmawan Noviadji, lahir di Sukoharjo pada
tanggal 06 November 1981. Menempuh pendidikan
Program Sarjana pada minat utama Seni Grafis,
jurusan Seni Rupa Murni, FSR Institut Seni Indonesia
Yogyakarta pada tahun 1999-2006. Kemudian
menempuh pendidikan Penciptaan Seni pada Program
Pascasarjana Institut Seni Indonesia Yogyakarta pada tahun 2008-2010.
Saat ini sedang menyelesaikan proses disertasi penciptaan seni pada
Program Studi Seni Program Doktor di Institut Seni Indonesia Bali.

Saat ini bekerja sebagai dosen pada program studi Desain Komunikasi
Visual, Fakultas Desain, Institut Informatika Indonesia Surabaya dan aktif
dalam melakukan penelitian maupun seminar di bidang Desain
Komunikasi Visual.

241



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Fardian adalah seorang komposer-produser musik.
s Menyelesaikan studi doktoral di Institut Seni Indonesia
3 T Bali pada tahun 2025, dengan topik penelitian

B i BiHitih

penciptaan musik berbasis budaya Masyarakat agraris
di Sulawesi Selatan. Saat ini, Fardian aktif sebagai
kolektif grup musik Saodor Ensemble, mengikuti
berbagai penampilan di tingkat nasional, Festival Musik, dan pameran
Internasional, di antaranya Classical:NEXT Berlin 2025, dan Undercurrent
ESEA - Sound & Performance Art London 2025.

Fenny Rochbeind, adalah seorang praktisi seni dan
dosen di Program Pendidikan Seni Rupa, Fakultas
Sastra, Universitas Negeri Malang. Lahir di Ujung
Pandang, 10 Desember 1971. Menempuh S1
Pendidikan Seni Rupa di IKIP Ujung Pandang, S2
Penciptaan Seni di ISI Yogyakarta, dan S3 Penciptaan
Seni di ISI Bali. Saat ini aktif berpameran nasional dan internasional, serta
melakukan penelitian dan pengabdian kepada masyarakat.

Terlahir dengan nama Genoveva Noirury Nostalgia
| Setyowati Retno Jahnawi, dari pasangan Theodora
Retno Maruti dan Arcadius Sentot Sudiharto di kota
Solo, 27 Januari 1971. Rury, panggilan akrab penulis,
menggeluti dunia tari sejak kecil mengikuti jejak
kedua orang tuanya. Hampir semua perjalanan
berkesenian kedua orang tuanya, diteruskan oleh Rury, baik sebagai
penari, koreografer, dosen, bahkan saat ini Rury meneruskan pengelolaan
manajemen komunitas Padnecwara yang dibentuk oleh Retno Maruti dan
Arena Artistika, komunitas manajemen panggung milik Sentot S.
Beberapa karya tari telah dihasilkan oleh Rury diantaranya Bedah Madiun
(2000), Kelaswara Tanding (2002), Kumolo Bumi (2003), Arkasuta (2017)
dan Kumolobumi (2019).

242



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Pendidikan sarjana ditempuhnya di Universitas (STMIK) Gunadarma
tahun 1995 jurusan Management Informatika, S2 di Institut Kesenian
Jakarta dengan peminatan Pengkajian tahun 2017, dan S3 di Institut Seni
Indonesia-Denpasar (Bali) tahun 2024. Beberapa kali mewakili Indonesia
dalam forum internasional baik sebagai penari, koreografer maupun
pekerja seni (manajemen seni pertunjukan), diantaranya sebagai
pemakalah seminar di Gugak Center Korea 2022, sebagai penari pada Asia
Traditional Orchestra tahun 2023 di Korea, membawa penari remaja
dalam NAFA Youth Talent Singapore 2024, bersama Pakualaman
Yogyakarta pertunjukan di HNT, Den Haag 2024, bersama Padnecwara ke
China mengikuti Nanning Theater Festival tahun 2024. Pernah menjadi
anggota Dewan Kesenian Jakarta periode 2009-2012, 2012-2015, menjadi
Wakil Dekan Fakultas Seni Pertunjukan Institut Kesenian Jakarta periode
2020-2024.

| Made Jodog, Lahir di Gianyar 1969. Pendidikan
Sarjana Seni diselesaikan pada Sekolah Tinggi Seni
Indonesia Denpasar tahun 1996, Master of Fine Art
pada School of Art and Art History, University of South
Florida tahun 2004 serta Doktor Penciptaan Seni pada
Instltut Seni Indonesia Denpasar tahun 2024. Jodog diangkat sebagai
dosen pada Program Studi Seni Murni ISl Denpasar tahun 2005 dengan
bidang keahlian Seni Rupa dan mengampu mata kuliah Seni Patung,
Eksplorasi Media, Seni Instalasi. Jodog konsisten meneliti tentang proses
kreatif serta sebagai perupa aktif berpameran di dalam dan luar negeri.
Penghargaan yang diraih diantaranya; Las Damas De Arte, dan Dosen
Berprestasi Il ISI Denpasar. Kini Jodog menjabat sebagai Wakil Rektor
Bidang Perencanaan, Keuangan, dan Umum ISI BALI.

243



Jejak Lama, Tafsir Anyar

I Nyoman "Polenk" Rediasa, lahir di Desa Tambakan,
Buleleng, Pemulung Seni, ilustrator, dan dosen Seni
Rupa di Undiksha Singaraja. Menyelesaikan
pendidikan seni S1 dan S3 di ISI Bali aktif dalam
kegiatan seni rupa (pameran National dan
International). Melalui pendekatan teo-ekologis, ia
menghadirkan seni instalasi partisipatif yang menyatukan spiritualitas Bali
dengan kesadaran lingkungan kontemporer.

Jimmu Goh, Menjabat sebagai Ketua Umum Sangha
Mahayana Indonesia. Lahir di Medan, 12 Oktober
1962. Menempuh pendidikan di Program Sarjana
Sekolah Tinggi Agama Buddha IABN Buddha Sasana
Divyarajya (2004-2008), Program Pascasarjana Institut
Kesenian Jakarta (2011-2014), Program Sarjana
Chinese Language Huagiao University, Xia Men-China (2011-2015),
Program Sarjana Seni Pertunjukan, Seni Musik Institut Kesenian Jakarta
(2010-2015), Program Doktor Seni, Institut Seni Indonesia Denpasar
(2021-2024), Program Doktor lImu Agama Universitas Hindu Negeri |
Gusti Bagus Sugriwa, Denpasar (2024-Sekarang)
Profil : - Peneliti Musik Etno Religi Teologi Mahayana
Tiongkok.
- Kurator Buddhist Arts.
- Founder dan Creator ‘Jimmu Orshestra’.
- Penceramah Buddha Dharma Mahayana di lingkup vihara
Buddha Mahayana.
- Narasumber Spiritual keagamaan Buddha Mahayana di
Jakarta, Surabaya, Medan, Tomohon, Denpasar, Magelang,
Surakarta, Banten, Semarang, Palembang, Padang,
- Pencipta Lagu ‘Kau Pahlawan Hati Ku'.
- Konseptor Seni Musik Buddhis Modern.
- Youtuber ‘Jimmu Official’

244



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Kusen Dony Hermansyah atau akrab disapa
I;;a\ Dony/Kusdon, adalah editor film sekaligus akademisi.

)

Lahir di Magelang, 26 Maret 1974, ia mulai berkarya
sejak 1993, terutama sebagai editor film dokumenter.
Pendidikan formalnya dimulai dengan Diploma I
(2000), kemudian Sarjana Film di Institut Kesenian
Jakarta (2007), Magister Seni di Institut Seni Indonesia Surakarta (2009),
serta Sarjana Sosiologi di Universitas Nasional Jakarta (2016). Saat ini ia
tengah menempuh Program Doktoral Seni di ISI Bali.

Sejak 2000, Dony menekuni profesi ganda sebagai editor dan dosen di
Institut Kesenian Jakarta. la mengampu mata kuliah Dasar Seni Film,
Sejarah Film Dunia, Teori & Konsep Editing, Sejarah & Teori Film
Dokumenter, Editing Dokumenter, hingga Dokumenter Etnografi. Tahun
2014-2022, ia juga mengajar di Politeknik Negeri Media Kreatif Jakarta.

Karya filmnya mencakup dokumenter, fiksi, eksperimental, sinetron, dan
video musik. Film fiksi pendeknya antara lain Merah (2000), Please Me
Love (2012), dan Maryam (2014). Film panjang fiksinya termasuk Aries
(2004), Fugu (2007), Wage (2017), Dilarang Menyanyi di Kamar Mandi
(2019), Pai Kau (2018), dan This is Not a Love Story (2019).
Dokumenternya meliputi Pasar Lelang Lokal (1996), Bye, Bye Buyat
(2005), Es Krim di Dusun Tua (2008), Sawit Invasion (2008), hingga
Geopark Ciletuh (2015). la juga menyutradarai Slow Dancing in The Dark
(2007) dan Inisiasi di Pulau Wangi-Wangi (2010), serta memproduksi
Trimbil Lan Bratil (2006). Selain berkarya, Dony aktif sebagai juri festival
film, fasilitator, dan instruktur pelatihan film di berbagai daerah
Indonesia.

245



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Mangesti Rahayu, menempuh pendidikan strata 1
Program Studi Desain Produk Mode dan Busana
Fakultas Seni Rupa dan Desain Institut Kesenian
Jakarta, kemudian melanjutkan Pendidikan Strata 2 di
Program Studi Manajemen Pendidikan Pasca Sarjana

Universitas Negeri Jakarta. Menyelesaikan Pendidikan Strata 3, Program
Doktor pada Program Studi Seni minat Pengkajian Seni di ISI Bali.

Saat ini menjadi Dosen Tetap di Program Studi Desain Produk Mode dan
Busana Fakultas Seni Rupa Institut Kesenian Jakarta. Pernah menjabat
sebagai Kepala Program Studi Desain Produk Mode dan Busana Fakultas
Seni Rupa dan Desain Institut Kesenian Jakarta selama dua periode tahun
2016 — 2020, dan 2020 —2024.

% Marina Wardaya adalah seorang dosen dan praktisi di
bidang Desain Komunikasi Visual yang saat ini
mengajar di Program Studi Visual Communication
Design, Universitas Ciputra. Lahir di Surabaya, ia
menempuh pendidikan tinggi di bidang Desain
Komunikasi Visual dan kemudian melanjutkan
minatnya dalam riset mengenai komunikasi visual, budaya visual, dan
pemanfaatan teknologi digital dalam proses kreatif.

Selain mengajar, Marina aktif menulis artikel ilmiah, melakukan
penelitian, dan menjadi pembicara dalam seminar berkaitan dengan riset
desain, media interaktif, dan inovasi kreatif. Dengan pengalaman
akademik dan profesionalnya, ia berkomitmen untuk menjembatani teori
dan praktik desain, serta mendorong generasi muda desainer untuk
berpikir kritis, inklusif, dan inovatif.

246



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Ni Luh Desi In Diana Sari, merupakan dosen pada
Program Studi Desain Produk FSRD ISI Bali.
Menyelesaikan pendidikan doktoral dengan minat
pengkajian kemasan tradisional. Lahir di Denpasar 12
Desember 1982. Aktif dalam melaksanakan kegiatan

: : Tridharma Perguruan Tinggi bidang penelitian dan
pengabdlan serta menulis artikel ilmiah yang telah di publikasi pada jurnal
internasional bereputasi, jurnal nasional terakreditasi dan sebagai
presenter pada seminar nasional dan internasional.

Ninik Juniati, adalah seniman tekstil dan akademisi
yang berfokus pada eksplorasi material, teknik pola
pakaian, teknik tradisional, serta narasi budaya dalam
karya-karyanya. Lahir di Sidoarjo pada tanggal 29 juni
| 1980. Latar pendidikannya di bidang Tata Busana,
Manajemen Pendidikan, dan Seni memperkuat
pendekatan teknis dan konseptual, terutama dalam draping, Konstruksi
pola, sejarah, dan tekstil.

Karya-karyanya banyak terinspirasi dari tradisi lokal seperti shibori, tritik,
makramé, dan Wastra, serta penelitian mendalam mengenai Tenun Sesek
Pringgasela dan simbolisme Tope’ Le’leng bagi masyarakat Kajang.
Melalui proses ini, ia Kerap mengembangkan praktik artistik yang berpijak
pada riset etnografi, manipulasi tekstil, dan pemaknaan ulang tradisi.
Menghadirkan bahasa visual baru yang menggabungkan teknik tradisional
dengan bentuk kontemporer yang berfokus pada sustainable fashion dan
wearable art.

Berprofesi sebagai peneliti dan dosen pada Program Studi Desain Produk,
Program kekhususan Desain Fashion dan produk Lifestyle Fakultas
Industri Kreatif, Universitas Surabaya. Ninik Aktif dalam melaksanakan
kegiatan Tridharma Perguruan Tinggi bidang penelitian dan pengabdian
dan telah mempublikasikan hasil riset mengenai tekstil, slow fashion,
budaya visual, dan kriya pada jurnal internasional bereputasi, jurnal
nasional terakreditasi dan sebagai presenter pada seminar nasional dan
internasional, juga menghasilkan beragam karya desain yang telah
memperoleh hak cipta dan Desain Industri, mulai dari motif batik,
aksesori, hingga desain produk rumah tangga.

247



Jejak Lama, Tafsir Anyar

Ni Made Rai Sunarini, lahir di Denpasar pada tanggal
13 Juli 1968. Anak dari pasangan (Alm) Guru Gede
Tjeger dan Ibu Ni Ketut Mentog, putri kedua dari tiga
bersaudara. Istri dari (Alm) | Nengah Suagata, dan lbu
dari tiga anak, Putu Nita Maharani Cintyadewi, Made
Cindy Darmawati, dan Komang Aditya Mahayana.
Riwayat Pendidikan menempuh Pendidikan Program Sarjana pada
Jurusan Kriya Keramik PSSRD Universitas Udayana pada tahun 1987-1992.
Menempuh Pendidikan Program Magister pada Program Pascasarjana
Kajian Budaya Universitas Udayana pada tahun 2006-2008. Serta
menempuh Pendidikan Program Doktor pada Program Studi Seni minat
Pengkajian Seni di ISI Denpasar pada tahun 2021.

Saat ini bekerja sebagai dosen tetap pada Program Studi Kriya, Fakultas
Seni Rupa dan Desain ISI Denpasar. Sebagai Kepala Laboratorium Prodi
Kriya periode tahun 2009-2013. Kepala Laboratorium Prodi Kriya periode
2013-2017, dan Kepala Laboratorium Prodi Kriya 2017-2021.

Shienny Megawati Sutanto, adalah dosen Desain
Komunikasi Visual di Universitas Ciputra yang sejak
2006. Dengan kompetensi utama di bidang penulisan
> kreatif, seni sekuensial, ilustrasi, dan desain
' / 4 \ komunikasi visual, karya akademik dan kreatifnya

berfokus pada pendekatan ulang warisan budaya
Indonesia melalui media kontemporer. Kiprahnya meliputi penelitian
tentang ilustrasi fantasi dan desain karakter berdasarkan folklore, serta
penulisan buku ajar dan karya kreatif seperti novel fantasi Warisan Dua
Dunia dan serial Ther Melian.

248



Jejak Lama, Tafsir Anyar

i

Program Doktoral Institut Seni Indonesiaa Bali. Lahir di
Gresik, besar di Kudus dan kuliah tingkat pertama di
Fakultas Pertanian Universitas Sebelas Maret. Pada
tingkat kedua pendidikan ia memilih jalan seni dengan
kuliah di Sekolah Pasca Sarjana Institut Kesenian
Jakarta. Kini ia tinggal di Bali. Ulin aktif menulis opini topik-topi seni dan
budaya aktual di beberapa media massa ternama di Indonesia, seperti di
Kompas TV.com, Kumparan.com, Katadata.com, Suara.com, Solopos,
Merdika.com dll.

i— g Ulin Ni’am Yusron, adalah seorang pegiat seni, lulusan

Yulius Widi Nugroho, lahir di Solo 20 Juli 1976 dengan
latar belakang pendidikan: S1 Desain Komunikasi
Visual UNS (Universitas Negeri Sebelas Maret
Surakarta) lulus tahun 2000, S2 Ilimu Komunikasi
4 (Universitas Dr. Sutomo Surabaya) lulus tahun 2010,
=4 * dan S3 Penciptaan Seni — Fotografi (Institut Seni
Indonesia Denpasar) lulus tahun 2024. Aktif mengajar sebagai dosen
tetap di jurusan S1-DKV Institut Sains dan Teknologi Terpadu Surabaya,
serta dosen LB di jurusan S1-DKV Institut Informatika Indonesia Surabaya.

Aktivitas menulis Buku dan Artikel:

o “JEPRET!Panduan Fotografi dengan Kamera Digital dan DSLR”
tahun 2011, oleh Familia Publishing Yogyakarta. (Buku
Pembelajaran Fotografi Dasar)

o “MUTIARA FOTO” tahun 2015, oleh Revka Petra Media
Publishing Surabaya. (Buku Karya Art Photography)

o “Khazanah Fotografi dan Desain Grafis” tahun 2020 oleh
Deepublish Yogyakarta (Buku Kompilasi Artikel Fotografi dan
Desain Grafis)

o “Sekelumit Cinta, Hidup & Tawa” tahun 2020 oleh Seniman
Publisher Surabaya (Buku Sastra).

o “Fotografi Puisi Sebagai Media Kritik Sosial” tahun 2025 oleh
Deepublish Yogyakarta (Buku Referensi Fotografi-Sastra).

o Kontributor majalah; Rubrik Fotografi dan Desain Grafis pada
majalah Print Graphic Jakarta (9 artikel hingga tahun 2017),
dan pada majalah Print Media Jakarta (57 artikel hingga tahun
2025).

249


http://tv.com/
http://kumparan.com/
http://katadata.com/
http://suara.com/
http://merdika.com/

Jejak Lama, Tafsir Anyar

Zamilia, biasa dipanggil Mila. Lulusan dari Fakultas Seni
Rupa Institut Kesenian Jakarta Program Studi Kriya
Jurusan Kriya Kayu dan melanjutkan ketingkat
magister di Universitas Indonesia FISIP Jurusan limu
Komunikasi. Saat ini selain menjadi dosen kriya pada
Fakultas Seni Rupa & Desain Institut Kesenian Jakarta
juga menjabat sebagai Sekretaris pada Himpunan Asosiasi Kriya Indonesia
(Adiyasa) dan house manager pada Sanggar Teater Populer pimpinan
Slamet Rahardjo Djarot.

Pengalaman bekerja menjadi pimpinan/koordinator produksi pada
pertunjukan Teater diantaranya Teater Dagdidug, Salihara (2025),
Manajer Panggung pada Pertunjukan Amangkurat , DBKL Kuala Lumpur
(2017), Project Koordinator Pertunjukan, Pameran dan Seminar pada
Frankfurt Book Fair (2015). Dalam bidang Seni Rupa Terlibat sebagai
penata artistik di beberapa pertunjukan panggung maupun film
pendek, peserta dari beberapa pameran diantaranya Pameran Kriya Kini
(2023 dan 2024),aktif berpartisipasi menjadi juri kriya baik ditingkat
wilayah maupun nasional dan melakukan beberapa penelitian serta
penulisan pada Jurnal.

250



Jejak Lama
Tafsir Anyar

Menghidupkan Masa Lalu, Menjawab Tantangan Masa Kini.

Buku ini adalah monumen intelektual dan kreatif yang lahir dari
pergulatan delapan belas akademisi, praktisi, dan peneliti seni—
mahasiswa dan alumni Program Doktor ISI Bali.

Jejak Lama, Tafsir Anyar tidak sekadar kumpulan tulisan ilmiah,
melainkan sebuah petualangan dialektis yang menjembatani artefak
budaya, kearifan tradisi, dan lelaku masa silam dengan wacana seni
kontemporer. Melalui pendekatan multidisiplin, para penulis mengajak
pembaca untuk menyelami kedalaman artistik warisan budaya, lalu
mengeksplorasinya kembali menjadi idea-idea segar.

Dari seni instalasi yang menyentuh, performance art yang meresapi,
hingga kreasi digital yang inovatif, buku ini membuktikan bahwa
warisan budaya bukanlah relik yang statis, melainkan sumber energi
kreatif yang tak pernah kering.

Di tengah arus globalisasi, buku ini menjadi seruan penting: bahwa
pelestarian sejati terletak pada kemampuan untuk terus berdialog,
menafsir ulang, dan menghidupkan kembali tradisi dalam konteks
kekinian. Sebuah bacaan wajib bagi siapa pun yang percaya bahwa seni
adalah medium perawat ingatan kolektif sekaligus pionir penciptaan

masa depan.
PUSAT PENERBITAN LP2MPP 1SN A78-LE3-SSL0-72-y (EDE)
INSTITUT SENI INDONESIA DENPASAR ||II| | || || | Il I”I"”
Jl. Nusa Indah, 80235, Denpasar, Bali 9 786235 " 560724




