
Tafsir Anyar
Jejak Lama

Bambang Tri Rahadian, Benny Rahmawan Noviadji, Fardian, Fenny
Rochbeind, Genoveva Noirury Nostalgia, I Made Jodog, I Nyoman "Polenk"
Rediasa, Jimmu Goh, Kusen Dony Hermansyah, Mangesti Rahayu, Marina
Wardaya, Ni Luh Desi In Diana Sari, Ninik Juniati, Ni Made Rai Sunarini,

Shienny Megawati Sutanto, Ulin Ni’am Yusron,Yulius Widi Nugroho, Zamilia



Tafsir Anyar
Jejak Lama

PENULIS: 
Bambang Tri Rahadian, Benny Rahmawan Noviadji, Fardian, Fenny

Rochbeind, Genoveva Noirury Nostalgia, I Made Jodog, I Nyoman "Polenk"
Rediasa, Jimmu Goh, Kusen Dony Hermansyah, Mangesti Rahayu, Marina
Wardaya, Ni Luh Desi In Diana Sari, Ninik Juniati, Ni Made Rai Sunarini,

Shienny Megawati Sutanto, Ulin Ni’am Yusron,Yulius Widi Nugroho, Zamilia



Jejak Lama, Tafsir Lama 

Penulis: 
Bambang Tri Rahadian, Benny Rahmawan Noviadji, Fardian, Fenny Rochbeind, 

Genoveva Noirury Nostalgia, I Made Jodog, I Nyoman "Polenk" Rediasa,  
Jimmu Goh, Kusen Dony Hermansyah, Mangesti Rahayu,  
Marina Wardaya, Ni Luh Desi In Diana Sari, Ninik Juniati, 

Ni Made Rai Sunarini, Shienny Megawati Sutanto,  
Ulin Ni’am Yusron,Yulius Widi Nugroho, Zamilia 

Ilustrasi Sampul : 
Bambang Tri Rahadian 

Editor: 
Ninik Juniati, Marina Wardaya, Shienny Megawati S. 

Ukuran: 
Jumlah Halaman: 250 halaman, Uk: 15.5 x 23 cm  

ISBN: 978-623-5560-72-4

Cetakan Pertama: 
Desember 2025  

Hak Cipta 2025, Pada Penulis 

Hak Cipta Dilindungi Oleh Undang-Undang 
Copyright © 2025 

by Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 
All Right Reserved 

Dilarang keras menerjemahkan, memfotokopi, atau 
memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini 

tanpa izin tertulis dari Penerbit. 

PUSAT PENERBITAN LP2MPP 
INSTITUT SENI INDONESIA DENPASAR 

Jl. Nusa Indah, 80235 
Denpasar, Bali 



iii 
 

KATA PENGANTAR 
 

Salam Meraya Citta Samasta 
 
 

Penerbitan buku Jejak Lama, Tafsir Anyar patut diapresiasi. Buku ini 
merupakan serangkaian karya ilmiah yang mencatat perjalanan 
intelektual para penulis yang berasal dari beragam latar belakang sebagai 
pemikir, praktisi, dan peneliti seni. Delapan belas penulis yang terlibat 
secara intensif melakukan penjelajahan dan penggalian makna atas 
warisan budaya serta inovasi cipta seni masa kini. 

Keunikan buku ini terletak pada konsep, proses, dan metode cipta yang 
mempribadi, serta pendekatan kajian yang bersifat multi- dan 
interdisiplin dalam menyelami kedalaman artistik dan estetika seni. Cipta 
dan kajian seni di dalamnya berbasis artefak, kearifan tradisi, dan lelaku 
budaya, yang kemudian dieksplorasi menjadi gagasan-gagasan baru yang 
mendialogkan masa silam dengan konteks kekinian. 

Inisiatif penerbitan buku seperti ini menjadi teladan yang menarik bagi 
para pelaku dan penggiat seni serta kebudayaan. Buku adalah sebuah 
prasasti waktu; di dalamnya segala ide dan karya tertulis dan bersuara. 
Pembaca tidak hanya disuguhi pengetahuan, melainkan juga diajak 
memasuki pengalaman-pengalaman autentik para penulis. Membaca 
buku ini berarti mengasah kesadaran untuk menyerap ilmu sembari 
berproses secara dialektis dengan pengetahuan yang telah dimiliki. 

Saya menyampaikan selamat atas terbitnya buku Jejak Lama, Tafsir Anyar 
ini. Saya meyakini, buku ini menjadi catatan dan pencapaian nyata proses 
moderenisasi seni yang akan menjadi tambahan berarti di bidang 
kebudayaan. Kepada para pembaca, selamat menemukan pengetahuan, 
pemahaman, dan perspektif baru. 

  
Bali,  29 Desember 2025 

 
Prof. Dr. I Wayan 'Kun' Adnyana 

 



 

 
iv 

 

PRAKATA 
 

Buku ini lahir dari pertemuan ide, pengalaman, dan kegelisahan kami 
sekelompok alumni dan lulusan program doktoral Seni dari ISI Denpasar 
yang selama bertahun-tahun bergulat dengan riset, praktik kreatif, dan 
refleksi akademik tentang penafsiran ulang budaya. Dalam perjalanan 
studi, artefak, tradisi, dan simbol-simbol budaya bukan hanya menjadi 
objek penelitian, tetapi juga sumber inspirasi yang hidup. Kami meyakini 
bahwa karya-karya masa lalu menyimpan energi kreatif yang luar biasa, 
yang bila diolah kembali mampu menjembatani masa lalu dengan masa 
kini.  

Di tengah arus globalisasi dan percepatan teknologi, banyak warisan 
budaya yang terancam terlupakan atau dipandang sebatas komoditas. 
Bagi kami, seni memiliki kekuatan untuk merawat sekaligus memperbarui 
menafsir ulang bukan berarti memutus hubungan dengan akar budaya, 
melainkan membangun percakapan baru dengannya. Praktik ini menjadi 
penting bagi dunia seni dan akademik, karena pelestarian budaya tidak 
cukup hanya dengan mendokumentasikan atau menyimpannya di 
museum. Warisan budaya akan tetap hidup bila terus dihadirkan kembali 
dengan cara yang relevan, mengundang audiens baru, dan membuka 
kemungkinan tafsir segar yang mendorong dialog kreatif antara masa lalu 
dan masa kini.  

Dalam konteks seni kontemporer, reinterpretasi memungkinkan seniman 
mengangkat simbol kuno menjadi instalasi interaktif, mengubah pola 
tradisional menjadi karya digital, atau memadukan ritual dengan 
performance art, sehingga tradisi tidak membeku tetapi tumbuh bersama 
perkembangan zaman. Wacana postmodern semakin memperkuat 
kecenderungan ini dengan meruntuhkan batas antara karya “tinggi” dan 
“populer” serta memberi ruang bagi kolaborasi lintas disiplin, remix 
culture, dan apropriasi sebagai strategi penciptaan makna baru.  

Buku ini bertujuan memberikan wawasan tentang praktik kreatif dalam 
menafsir ulang karya lama baik berupa artefak, simbol budaya, maupun 
tradisi dengan menghadirkan perspektif yang memadukan teori, 
pengalaman lapangan, dan proses kreatif. Setiap tulisan di dalamnya 
mengajak pembaca untuk melihat bagaimana penelitian akademik dan 



v 
 

penciptaan seni saling melengkapi, sekaligus menginspirasi agar budaya 
dipahami bukan sebagai sesuatu yang statis, tetapi sebagai sumber ide 
yang dapat terus diolah, ditafsir, dan dihidupkan kembali sesuai 
tantangan zaman. 

 

  

 

Denpasar, Desember 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
vi 

 

DAFTAR ISI 
 

KATA PENGANTAR iii 
PRAKATA iv 
DAFTAR ISI vi 
BAB 1 Komik Graphic Travelogue Sebagai Storynomic Tourism 1 
Oleh: Bambang Tri Rahadian   
BAB 2 Estetika Terapeutik Paparan Dalam Lanskap Animasi 360 17 
Oleh: Benny Rahmawan Noviadji   
BAB 3 Kearifan Lokal Bugis Dalam Karya Mattang Mangganak Elong Lesung 19 
Oleh: Fardian   
BAB 4 SPOKE: Sampah BICARA Melalui Penciptaan Karya Seni Murni 41 
Oleh: Fenny Rochbeind   
BAB 5 Konsep  Kolaborasi Jawa dan Bali Pertunjukan Tari “ The Amazing 
Bedhaya- Legong Calonarang 59 
Oleh: Genoveva Noirury Nostalgia   
BAB 6 Interelasi Medium Limbah Sebagai Edukasi Mendalam Penciptaan Seni 
Rupa Ramah Lingkungan 79 
Oleh: I Made Jodog   
BAB 7 Sampi Duwe: Tradisi, Menjalin Hubungan Suci Manusia dan Alam Melalui 
Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis 91 
Oleh: I Nyoman ‘Polenk’ Rediasa   
BAB 8 Estetika Nyanyian Puja Bhakti Buddha Mahayana: Bentuk, Fungsi, dan 
Makna 105 
Oleh: Jimmu Goh   
BAB 9 Estetika Dalam Pembuatan Film Dokumenter 119 
Oleh: Kusen Dony Hermansyah   
BAB 10 Batik dalam Kostum Pertunjukan Sie Jin Kwe Produksi Teater Koma  
Kostum Pertunjukan Sie Jin Kwe Produksi Teater Koma Implementasi  



vii 
 

Akulturasi Budaya 127 
Oleh: Mangesti Rahayu   
BAB 11 Menghidupkan Kembali Relief Candi Melalui Teknologi 141 
Oleh: Marina Wardaya   
BAB 12 Bukan Sekadar Pembungkus: Kemasan Jajan Tradisional Bali Sebagai 
Sistem Nilai Yang Terancam dan Perlu Diperbarui 149 
Oleh: Ni Luh Desi In Diana Sari  
BAB 13  Tampeng: Preservasi , Epistemologi dan Karya Seni 161 
Oleh: Ninik Juniati  
BAB 14 Estetika Keramik Porselen Motif Wayang Kamasan Pada Pelinggih  
di Pura Petingenget   185 
Oleh: Ni Made Rai Sunarini  
BAB 15 Menyarikan Tradisi, Menyulam Fantasi                                                      203  
Oleh: Shienny Megawati    
BAB 16  Raga Jiwa Di Ujung Barat: Proses Kreatif Di Balik Relief Manusia 
Gilimanuk 207 
Oleh: Ulin Ni’am Yusron  
BAB 17  Media Ekspresi Seni Alternatif Fotografi Puisi 223 
Oleh: Yulius Widi Nugroho  
BAB 18 Kriya Dalam Konteks Budaya Urban (Masyarakat Perkotaan)                231 
Oleh: Zamilia  
BIOGRAFI PENULIS 241 

 

 

 

 

 

 



 

 
viii 

 

 

 

 



1 
 

BAB 1 
Komik Graphic Travelogue Sebagai 

Storynomic Tourism 
Oleh: 

Bambang Tri Rahadian 
 

Komik sebagai media bertutur memiliki potensi yang signifikan dalam 
memengaruhi pembaca melalui gambar dan ceritanya, sejak abad 19 
dengan menyandarkan pada kemunculan karya Rodolphe Töpffer, yang 
berjudul “Histoire De Mr. Vieux Bois” hingga kini komik terus berkembang 
dan menunjukkan ketahanannya pada perubahan zaman. Komik tetap 
digunakan dengan konten dan konteks yang beragam, hal itu disebabkan 
komik mampu menuturkan narasi apa saja, satu di antaranya adalah 
cerita tentang perjalanan atau disebut graphic travelogue. Kisah 
perjalanan dalam bentuk komik telah dilakukan oleh banyak komikus 
terutama di Eropa dan Amerika, yang sebagian besar penduduknya 
memiliki kesadaran literasi, sehingga memiliki kebiasaan mencatat atau 
mendokumentasikan berbagai hal termasuk perjalanan. 

Di Indonesia sendiri komik perjalanan belum berusia lama, tercatat 
muncul pertama kali pada tahun 2012 yaitu karya Sheila Rooswitha Putri 
yang berjudul “Tersesat di Byzantium” komik ini menceritakan perjalanan 
Trinity dan Erastiany di Turki, pada halaman sampul tertera logo Graphic 
Travelogue sebagai brand dari penerbit Curhat Anak Bangsa (Bandung), 
label inilah yang dapat dijadikan penanda komik genre travelogue. Karya 
ini dengan baik mampu menceritakan bagaimana perjalanan menjadi 
menarik dan berfungsi sebagai penyampai informasi tentang destinasi 
wisata. Dua tahun kemudian penerbit Elexmedia merilis komik perjalanan 
karya Ima Tri Kurniawati berjudul: “Naik Turun Labuan Bajo; Dari Hiking 
Sampai Snorkling”. Rilisan ini merupakan indikasi yang menjadi landasan 
tulisan terkait potensi graphic travelogue dapat berkontribusi pada 
pemajuan pariwisata tanah air, setelah komik terbit ini tercatat beberapa 
judul komik bertema perjalanan bermunculan dengan berbagai destinasi, 
meski tak banyak namun cukup signifikan.  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
2 

 

Tulisan ini akan membahas potensi naratif, pendekatan artistik dan 
metode penciptaan komik graphic travelogue yang kelak dapat digunakan 
sebagai instrumen promosi kepariwisataan berbasis cerita atau yang 
disebut storynomic tourism. Konsep storynomic tourism merupakan 
bagian dari story-driven marketing yang dipopulerkan oleh Robert McKee 
dan Thomas Gerrace. Menurutnya storynomics adalah pemasaran 
berbasis cerita di era  post-advertising, konsep ini menawarkan 
penggunaan teknik bercerita dalam sebuah konten kreatif, cerita dalam 
konteks yang dimaksud menurut McKee & Gerrace adalah tiga kata yang 
membentuk kalimat: conflict, changes dan life, ini dijelaskan dalam 
kalimat sebagai berikut: a dynamic escalation of conflict-driven events 
that cause meaningful change in a character’s life. (Mckee & Gerace, 48, 
2018). Dengan demikian dapat dinyatakan bahwa tujuan dari storynomic 
tourism adalah bagaimana konten mampu membangun kesadaran dan 
menggerakan para pembaca untuk berwisata. 

Untuk mengerucutkan pemahaman, kata Graphic yang dimaksud adalah 
hal-hal berupa bentuk yang tampak dari elemen gambar atau foto yang 
dibuat dengan cara digambar atau dengan teknik kolase, dengan sumber 
bahan dari berkas-berkas yang didapat selama perjalanan, karena berupa 
cerita maka gambar-gambar itu tersusun secara sekuensial atau 
berurutan. Maksud dari kata gambar sekuensial adalah komik, yang 
berupa susunan gambar-gambar atau lambang-lambang lain yang 
terjukstaposisi dalam urutan tertentu untuk menyampaikan informasi 
dan atau mendapat tanggapan estetis tertentu dari pembacanya 
(McCloud ; 2021). Hal ini ditegaskan karena tidak semua graphic 
travelogue menggunakan format komik.  Tom Hart dalam buku Graphic 
Memoir menyatakan alasan yang logis mengapa graphic memoir 
(termasuk travelogue) lebih baik dilakukan dengan cara sekuensial atau 
dengan pendekatan komik dalam kalimat: Comic are inhenrently visual, 
like cinema or animation, but they are also intimate, making a one- to-one 
connection with the reader as do novels or poetry (Hart, 2018).  

Konsep storynomic tourism merevisi kerja pemasaran konvensional yang 
masih menggunakan brosur, flyer, poster, billboard bahkan iklan di 
televisi, yang kini dianggap membosankan dan sudah tidak lagi mampu 
meyakinkan, karena lebih bersifat jargon dan sepihak di saat masyarakat 
hari ini lebih memercayai pernyataan (endorse), testimoni dan kesaksian 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

3 
 

dari pemengaruh (influencer) atau individu yang memiliki pengalaman 
nyata, bukan dari kalangan tokoh atau selebritas yang berbicara 
berdasarkan script. Dengan demikian, maka cerita dalam graphic 
travelogue diposisikan sebagai pemandu yang membawa konsumen 
mengenali dan mengkonsumsi sebuah brand untuk kemudian 
menceritakan kembali kepada calon konsumen lain. Ada tiga hal yang 
harus terkondisikan untuk mendukung kegiatan storynomic tourisme 
dalam komik graphic travelogue yaitu:  

(1) Konten memiliki kait dengan kebutuhan tujuan  wisatawan pada 
destinasi, seperti pemandangan alam yang indah, kuliner 
otentik dan tradisi atau kebiasaan masyarakat yang khas serta 
unik.   

(2) Narasi menggunakan kisah dramatis atau realita yang dapat 
didramatisasi, pengisahan menarik sehingga membuat 
wisatawan secara emosional terhubung dengan destinasi wisata 
tersebut, seperti kesejarahan, mitologi, cerita rakyat atau 
legenda urban.  

(3) Pengisahan dalam cerita mengajak audiens pada akhir cerita 
untuk segera mengunjungi destinasi wisata yang dikisahkan 
dalam graphic travelogue. Dalam konteks komik graphic 
travelogue informasi tentang elemen-elemen yang menjadi 
daya tarik wisata akan dengan rinci dapat disampaikan dalam 
sudut pandang dan penuturan yang sangat personal dan intens, 
yakni berupa pengalaman pribadi sehingga mampu mendekati 
pembaca dengan kisah nyata yang relatif mudah dipercaya. 
Komik graphic travelogue memiliki potensi untuk berkembang 
dalam industri promosi pariwisata yang memanfaatkan 
storytelling.  

Metode Penciptaan Komik Graphic Travelogue 

Proses penciptaan komik graphic travelogue mengharuskan pelaku 
perjalanan sekaligus peneliti dan pembuat komik hadir berinteraksi di 
setiap titik perjalanan secara intens, kemudian mendokumentasikan 
seluruh aktivitas bahkan tanggapan-tanggapan pada apa yang terjadi 
selama perjalanan. setelah itu dilakukan  presentasi data dari 
perjalananan itu  dengan cara menyusun ulang dalam bentuk gambar 
(foto, video, gambar sketsa langsung di lokasi) secara kronologis. Lebih 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
4 

 

jelasnya dapat dilihat dalam pembagian dua langkah teknis penciptaan 
komik graphic travelogue: 
 
A. Metode kerja naratif: 

1. Secara teknis komik graphic travelogue tidak bekerja dalam 
skema membuat komik fiksi yang linear, yakni dimulai dari 
script atau naskah cerita, script dalam graphic travelogue 
akan tercipta dengan sendirinya berdasarkan pengalaman 
selama perjalanan, waktu yang ditempuh dan peristiwa 
yang dialami selama perjalanan sejak berangkat hingga 
kembali secara otomatis telah berupa struktur naratif.  

2. Pengalaman perjalanan dipetakan kembali dengan cara 
recall memory  dari ingatan-ingatan yang tersimpan dalam 
memori jangka panjang, kemudian disesuaikan dengan data 
faktual di lapangan, seperti rincian waktu perjalanan, arsip 
atau berkas, foto, video, gambar sketsa dan catatan yang 
ditulis tangan pada buku atau gadget.  

 
Gambar 1. Skema Metode Kerja Komik Grapic Travelogue 

                  Sumber: dokumentasi Bambang Tri Rahadian, 2024 
 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

5 
 

3. Data yang didapat kemudian disusun kembali dengan menyeleksi 
cerita yang dianggap paling mewakili dan ditempatkan sebagai 
plot cerita yang kemudian dikembangkan menjadi storyline 
dengan sudut pandang tunggal dari pelaku perjalanan. 
Storytelling harus dibuat sedemikian rupa hingga layaknya 
komikus sedang bercerita pada seseorang, agar pembaca merasa 
seperti menjadi satu-satunya orang yang sedang mendengarkan. 

4. Cerita dituturkan dari sudut pandang pelaku perjalanan sebagai 
sebagai tokoh utama (character driven), hal ini tetap 
dipertahankan meskipun perjalanan dilakukan berkelompok, 
dalam penceritaan komik, adegan-adegan interaksi antara tokoh 
utama dengan karakter-karakter lain (orang-orang yang ditemui 
selama perjalanan) dapat dibuat dalam reka ulang dengan 
dramatisasi yang natural yang berpegang pada prinsip kerja 
dokumenter atau jurnal (non fiksi) dan dialog yang didasarkan 
pada ingatan tanpa mengubah maksud.  

5. Sebagai cerita yang mengacu pada pengalaman empirik yang 
mendekatkan pada kejujuran, komikus tetap dapat memberikan 
pandangan pribadi, opini terhadap sesuatu yang ditemuinya 
dalam cerita, baik opini yang muncul saat dalam perjalanan itu 
atau saat pengerjaan komik, sebagai bentuk apresiasi dan kritik 
yang sebaiknya disertakan saran yang membangun.  

6. Cerita harus memuat seluruh data perjalanan seperti waktu (hari, 
tanggal dan tahun), rute perjalanan, penginapan, jenis 
transportasi hingga biaya yang dikeluarkan untuk kebutuhan 
utama, agar dapat dijadikan referensi atau pembanding bagi 
pembaca yang tertarik mengikuti perjalanan itu. Selain itu, data 
ini juga dapat menjadi arsip kesejarahan yang berguna pada suatu 
hari nanti.  

B. Metode Kerja visual 

1. Seluruh penggambaran visual dari desain karakter, lokasi dan 
elemen visual lainnya harus mengacu pada realitas, maka 
dokumentasi perjalanan menjadi penting untuk dijadikan 
referensi yang otentik. Teknik penggambaran karakter, objek 
lokasi ini bergantung pada keterampilan dari setiap penggambar, 
yang dapat memilih antara gambar representatif atau gambar 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
6 

 

kesan saja. Penggambaran ini tentu krusial untuk sebuah graphic 
travelogue yang berbasis tourism, karena tujuannya adalah 
mengesankan pembaca dengan gambar. 

 

Gambar 2.  Referensi untuk desain karakter   
              Sumber: dokumentasi Bambang Tri Rahadian, 2024 

 

2. Teknik tracing dapat digunakan untuk mencapai gambar 
representatif, tracing adalah menggambar dengan cara menjiplak 
dari gambar (foto) yang sudah ada, foto haruslah hasil 
dokumentasi pribadi yang diambil dari perjalanan untuk 
mencapai nilai otentisitas tertentu. Begitu pun dengan 
pendekatan visual yang menampilkan kesan atau non gambar 
representatif, maka penggambaran tetap harus menunjukkan 
kekhasan lokasi seperti landmark dan tentu dijelaskan dalam 
teks. 

 

Gambar 3. Contoh Penerapan Teknik Tracing   
       Sumber: dokumentasi Bambang Tri Rahadian, 2024 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

7 
 

3. Penambahan elemen visual berupa arsip perjalanan seperti 
potongan tiket, label, kemasan, peta, catatan pribadi, sketsa dan 
sebagainya yang dapat mendukung cerita perlu ditambahkan 
dalam halaman komik. Hal inilah yang membedakan komik 
graphic travelogue dengan komik lainnya. 

4. Penggambaran orang-orang yang ditemui di perjalanan dalam 
komik, terutama dengan identitas asli seperti nama, usia, tempat 
tinggal harus diketahui dan berdasarkan persetujuan dari orang 
yang bersangkutan, setidaknya pemberitahuan ini dilakukan saat 
perjalanan dilakukan, selayaknya riset dengan teknik wawancara. 

Refleksi Akhir  

Komik graphic travelogue pada dasarnya dibuat sebagai bentuk ekspresi 
atau arsip pribadi, namun dapat dimanfaatkan sebagai bagian dari 
promosi pariwisata yang tumbuh secara organik, kehadirannya serupa 
dengan para pemengaruh yang menggunakan video di media sosial atau 
platform youtube. Komik hadir dengan gaya dan medium yang khas 
sebagai bacaan populer, menjadi bagian dari literatur kesejarahan 
personal, dan memiliki ketahanan waktu yang panjang. Komik akan 
disimpan di perpustakaan dan koleksi pribadi, sehingga ceritanya dapat 
turun temurun pada sekian generasi. 

DAFTAR PUSTAKA 

Hart, Tom. (2018) Ther Art of the Graphic Memoir: Tell Your Story, Change 
Your Life. New York: St. Martin Griffin. 

Kandahjaya, Hudaya, dkk. (2019) Traveling & Diary: Membaca Tagore, 
Raffles, Dan Pelawat Nusantara Lain. Depok: Penerbit Ombak & BWCF 
Society. 

Kinanti, S. (2001) Memahami Komik (Terjemahan dari Understanding 
Comics karya Scott McCloud). (Cetakan kedua). Jakarta: Gramedia 
Pustaka Utama. 

McKee, Robert & Thomas Gerace. (2018) “Storynomics; Story-Driven 
Marketing in the Post-Advertising Word”. New York: Hachette Book 
Group. 

  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
8 

 

 



9 
 

BAB 2 
Estetika Terapeutik Paparan Dalam 

Lanskap Animasi 360 
Oleh: 

Benny Rahmawan Noviadji  
 

 
GAD: Fenomena, Masalah dan Solusi Kreatif 

Gangguan jiwa menjadi salah satu aspek yang paling kompleks dari 
pengalaman manusia, di mana ini merupakan suatu kondisi yang 
mempengaruhi pola pikir, regulasi emosi, dan perilaku yang dapat 
mengganggu fungsi dalam kehidupan sehari-hari. Di antara berbagai 
kategori gangguan jiwa, gangguan kecemasan merupakan salah satu yang 
paling banyak dialami oleh masyarakat. Gangguan kecemasan mencakup 
beberapa jenis seperti gangguan panik, fobia, gangguan kecemasan 
sosial, dan gangguan kecemasan umum atau Generalized Anxiety Disorder 
(GAD). GAD ditandai oleh kekhawatiran berlebihan yang berlangsung 
kronis dan sulit dikendalikan (American Psychiatric Association, 2022). 
Kondisi ini berdampak pada penurunan kualitas hidup manusia. 

Selama lima tahun terakhir, prevalensi gangguan kecemasan mengalami 
peningkatan global. Meta-analisis oleh Santomauro et al. (2021) 
menunjukkan bahwa pandemi COVID-19 menjadi salah satu faktor utama 
meningkatnya kecemasan di berbagai negara, terutama diakibatkan oleh 
stres, isolasi sosial, dan ketidakpastian ekonomi. Kelompok remaja dan 
dewasa muda menjadi populasi yang paling rentan karena mengalami 
perubahan besar dalam pendidikan, pekerjaan, dan kondisi finansial. Hal 
ini diperkuat oleh studi Taquet et al. (2021), yang menunjukkan bahwa 
kombinasi pandemi dan krisis ekonomi global memperkuat 
kecenderungan munculnya kecemasan umum pada populasi produktif. 

 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
10 

 

GAD tidak hanya berdampak pada aspek psikologis, tetapi juga pada 
kesehatan fisik. Penderita GAD berisiko mengalami gangguan tidur, 
kelelahan kronis, hingga peningkatan risiko penyakit kardiovaskular 
(Parker et al., 2016). Hal ini menunjukkan pentingnya penanganan dini 
yang efektif untuk menjaga kesehatan fisik dan mencegah agar 
kecemasan tidak berkembang menjadi gangguan jiwa yang lebih serius 
seperti depresi, gangguan psikosomatis, bahkan bunuh diri. 

Selain farmakoterapi, penanganan GAD umumnya melalui terapi 
konvensional berupa terapi perilaku kognitif atau Cognitive Behavioral 
Therapy (CBT) dengan menggunakan teknik exposure (paparan) di dalam 
prosesnya. Model terapi konvensional ini sering kali mengandalkan 
kemampuan imajinatif klien ataupun penggunaan skenario verbal, 
dimana cara ini tidak selalu mampu menghadirkan pengalaman 
emosional yang cukup kuat untuk memicu habituasi dan restrukturisasi 
kognitif. Teknik paparan dalam CBT sering dilakukan secara imajinatif 
karena GAD tidak memiliki objek kecemasan yang spesifik (Curtiss & 
Andrews, 2021). Meskipun paparan dalam CBT telah terbukti efektif, 
namun praktik di lapangan menunjukkan bahwa sebagian klien 
mengalami kesulitan untuk membayangkan stimulus pemicu kecemasan 
secara konsisten.  

Di sisi lain, media visual yang tersedia saat ini cenderung bersifat realistis, 
literal, spesifik dan ideal untuk terapi paparan pada jenis gangguan panik, 
fobia, dan gangguan kecemasan lainnya. Sehingga kurang fleksibel 
merepresentasikan sifat GAD yang kompleks, abstrak, dan sering kali tidak 
terikat pada satu objek atau situasi tertentu. Kecemasan umum bersifat 
difus dan mengalir dari satu kekhawatiran ke kekhawatiran lain, sehingga 
memerlukan bentuk representasi visual yang mampu menggambarkan 
nuansa emosional, dinamika tekanan, dan mekanisme internal secara 
simbolik. Kekosongan inilah yang menunjukkan perlunya pengembangan 
model terapi yang ideal bagi penderita GAD. 

Video animasi sebagai objek seni visual dinamis menawarkan solusi reka 
cipta yang relevan bagi pengembangan model terapi serta mampu 
menjembatani pengalaman emosional dan proses terapeutik GAD. Ide 
penciptaan berdasarkan pendekatan psikologis yang berakar pada teori 
kecemasan umum dan konsep terapi paparan (exposure therapy) sebagai 
bentuk intervensi visual. Untuk memvisualkan sifat GAD yang kompleks, 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

11 
 

abstrak, dan tidak spesifik, gaya surealis menjadi pendekatan artistik yang 
sesuai sebagai representasi non-literal dan simbolik dari kondisi psikologis 
yang sulit diungkapkan secara harfiah. Melalui objek-objek simbolik, 
visual surealis juga berfungsi sebagai stimulus terhadap reaksi emosional. 

Perkembangan teknologi imersif membuka peluang baru bagi 
pengembangan exposure therapy digital. Penyajian video animasi 
memanfaatkan teknologi imersif 360° dengan konsep sinematik mampu 
menciptakan pengalaman emosional bagi individu. Studi menunjukkan 
bahwa lingkungan 360° mampu menciptakan pengalaman kehadiran 
(presence) yang kuat dan menstimulasi respons emosional, sehingga 
cocok digunakan sebagai media paparan dalam konteks terapi kecemasan 
(Ernst et al., 2024; Ionescu et al., 2021). Ketika pendekatan artistik 
dipadukan dengan teknologi imersif, media ini dapat menghadirkan 
pengalaman simbolik yang aman, mendalam, dan efektif bagi penderita 
GAD. 

Video animasi sinematik 360° tidak hanya menjawab kebutuhan era 
digital dan memperkaya pengalaman paparan secara lebih imersif. 
Melalui desain yang terarah, karya ini juga memperkuat proses CBT 
dengan menyediakan stimulus visual yang terstruktur dan konsisten, 
sehingga menjadi media terapi paparan yang lebih adaptif, estetis, dan 
relevan bagi penderita GAD di era saat ini. Penggabungan seni, teknologi, 
dan psikologi dalam proses penciptaan diharapkan mampu menjangkau 
intervensi terapeutik secara lebih luas. 

Kerangka Konseptual 

Kerangka konseptual karya dibangun melalui integrasi lintas disiplin 
antara teori psikologi simbolik (Carl Gustav Jung), semiotika visual 
(Charles Sanders Peirce), estetika formalistik (Clive Bell dan Heinrich 
Wölfflin), serta psikologi persepsi visual (Rudolf Arnheim). Seluruh teori 
tersebut diolah menjadi landasan konseptual untuk menciptakan video 
animasi sinematik 360° bergaya surealis yang berfungsi sebagai media 
exposure therapy bagi penderita GAD. Keterkaitan antar teori tersebut 
bersifat saling melengkapi. Teori Jung memberikan dasar pemahaman 
simbol dan proses transformasi psikologis melalui visualisasi bawah sadar. 
Peirce memperkuat struktur makna visual melalui sistem tanda dan relasi 
interpretatif. Bell dan Wölfflin memberi kerangka estetika formalistik 
yang menjelaskan bagaimana bentuk, warna, dan komposisi 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
12 

 

menimbulkan emosi estetis. Sedangkan Arnheim menjelaskan bagaimana 
persepsi visual bekerja dalam konteks psikologis, di mana keseimbangan 
dan dinamika visual mampu mengubah kondisi emosional individu. 
Integrasi keempat teori ini membentuk fondasi bagi penciptaan 
pengalaman visual yang bukan hanya estetis, tetapi juga terapeutik dan 
reflektif. 

Melalui kerangka konseptual tersebut, hubungan antara visual dan 
psikologis dirumuskan melalui tiga lapisan pemaknaan yaitu; (1) Lapisan 
Simbolik: Simbol visual menjadi representasi dari konflik dan transformasi 
batin. Setiap objek dan ruang memiliki makna arketipal yang beragam. (2) 
Lapisan Semiotik: Struktur tanda digunakan untuk mengatur hubungan 
antara pengalaman nyata dan makna interpretatif. Setiap tanda visual 
tidak berdiri sendiri, melainkan membentuk sistem relasional yang 
memungkinkan individu menafsirkan kecemasan secara reflektif. (3) 
Lapisan Estetis–Psikologis: Pengalaman estetika dimunculkan melalui 
harmoni bentuk, warna, dan ritme visual yang mampu menimbulkan 
emosi tertentu. Proses perubahan dari bentuk keras dan kontras menuju 
lembut dan harmonis meniru mekanisme psikologis dari ketegangan 
menuju ketenangan. 

Secara konseptual, karya ini dirancang sebagai pengembangan model 
terapi paparan berbasis visual yang tidak bergantung pada realitas 
objektif, tetapi pada konstruksi metaforis yang menghadirkan cara 
pandang bahwa kepekaan estetis dapat berkolaborasi dengan metodologi 
psikologis untuk menghasilkan intervensi yang lebih humanistik. Melalui 
gaya surealis yang terstruktur secara simbolik, karya ini mampu 
menghadirkan pengalaman visual yang tidak hanya sebagai stimulasi 
imajinasi, tetapi juga memberikan kemudahan akses bagi penderita GAD 
dalam memetakan dinamika batin, mengidentifikasi dan mengenali 
sumber kecemasan, serta merefleksikan dan mengelola pengalaman 
emosionalnya dengan cara aman tanpa harus menghadapi pemicu nyata. 

Reka Cipta dan Representasi Makna 

Penciptaan video animasi sinematik 360° memerlukan rangkaian proses 
kreatif yang memadukan kerangka artistik, psikologis, dan teknologi 
dalam satu alur kerja terstruktur. Proses ini diawali dengan melakukan 
riset untuk mengidentifikasi isu utama terkait fenomena kecemasan yang 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

13 
 

meliputi; penyebab, gejala, dampak, hingga ke penatalaksanaan, sehingga 
isu tersebut menjadi landasan konseptual yang kuat bagi pengembangan 
karya. Selanjutnya, pengumpulan data melalui studi literatur mengenai 
teori psikologi, konsep simbolik dan spiritual, serta kajian estetika visual, 
yang diperkaya dengan wawancara bersama narasumber psikologi untuk 
memastikan relevansi klinis dan akurasi ilmiah. Data yang terkumpul 
kemudian dianalisis dengan cara mengintegrasikan sumber empiris, 
teoritis, artistik, estetik, dan teknologi untuk merumuskan konsep utama 
karya serta pesan simbolik yang akan disampaikan dalam animasi. 

Setelah melalui proses riset, tahap berikutnya adalah ide penciptaan. 
Gagasan penciptaan dikembangkan dan kemudian diproyeksikan ke 
dalam model terapi yang diperlukan, khususnya perpaduan exposure 
therapy dan animasi 3D, serta menyusun tahap terapeutik yang relevan 
dan dapat disisipkan dalam kerangka CBT. Struktur karya diciptakan ke 
dalam tiga seri yang memiliki fungsi berbeda. Ketiga seri karya ini 
membentuk satu kesatuan naratif untuk merepresentasikan proses 
terapeutik yang dimulai dari pengenalan terhadap sumber kecemasan, 
penggambaran respons adaptif manusia, hingga pencapaian kondisi 
tenang melalui relaksasi visual. Ide ini menjadi landasan konseptual dalam 
pengembangan video animasi sinematik 360° sebagai media terapeutik 
berbasis paparan: 

1. Seri I – Paparan (Exposure): Menyajikan situasi simbolik dalam 
bentuk metaforis sebagai representasi sumber kecemasan seperti 
tekanan sosial, kekhawatiran eksistensial, dan ketakutan 
terhadap masa depan. Seri ini merupakan bentuk paparan 
bertahap terhadap objek dan situasi yang dianggap mengancam. 
Konsep kecemasan menurut Sigmund Freud (1926) dalam 
Inhibitions, Symptoms and Anxiety, memandang bahwa 
kecemasan sebagai reaksi terhadap konflik antara dorongan 
bawah sadar (id), tuntutan realitas (ego), dan nilai moral 
(superego). Seri  ini berfungsi untuk membuka lapisan bawah 
sadar agar individu mampu mengenali sumber internal dari 
kecemasannya. 

2. Seri II – Respons (Reaction): Menggambarkan pola reaksi dasar 
terhadap kecemasan: flight, freeze, dan fight, sebagaimana 
dijelaskan oleh Sheryll Brahnam dan L.C. Jain (2011) dalam teori 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
14 

 

Affective Computing and Intelligent Interaction. Gerak visual, 
warna dinamis, dan ritme cepat menciptakan pengalaman 
emosional yang intens, sekaligus mengajak individu mengenali 
pola reaksi psikisnya sendiri. 

3. Seri III – Relaksasi (Recovery): Menyajikan lingkungan visual yang 
menenangkan. Tahap ini didasarkan pada teori Ian M. Evans 
(2016) dalam Psychotherapy Guidebook: Relaxation Training, 
yang menekankan pentingnya latihan relaksasi untuk 
menurunkan respons fisiologis terhadap stres. Selain itu, 
pendekatan ini diperkuat oleh teori mindfulness-based relaxation 
dari Jon Kabat-Zinn (1990) dalam Full Catastrophe Living, yang 
menekankan pentingnya kesadaran penuh (mindful awareness) 
terhadap pengalaman saat ini sebagai cara untuk mengurangi 
tekanan psikologis. Kombinasi kedua teori ini untuk menciptakan 
visual yang menenangkan. 

Tahap berikutnya merupakan implementasi karya. Tahap ini berfokus 
pada proses pembuatan video yang terdiri dari tahap pra produksi, 
produksi dan pasca produksi. Tahap pra produksi terdiri dari penentuan 
nama video, alur cerita pada setiap seri video, script narasi voice over, 
moodboard, storyboard, animatics, dan desain objek visual. Tahap 
produksi lebih menekankan pada proses desain yang terdiri dari desain 
identitas visual, desain 3D modeling terhadap pembentukan objek dan 
situasi menggunakan software Blender. Sedangkan perwujudan animasi 
360° menggunakan software Unity. Tahap modeling meliputi Modeling, 
Sculpting, Texturing, Shading, dan Animation untuk menghasilkan model 
gambar 3D. Setelah tuntas dalam penanganan visual, maka proses 
berikutnya adalah penanganan audio, yang terdiri dari perekaman suara 
narator, pembuatan musik latar dan efek suara. Hasil akhir di rendering 
untuk menghasilkan output file video dengan format MP4. Tahap pasca 
produksi adalah tahap untuk mengunggah file karya melalui platform 
Youtube agar video dapat diakses oleh masyarakat maupun praktisi terapi 
secara imersif 360° dengan menggunakan media VR headset. Setelah 
karya terselesaikan, tahap terakhir dalam proses kreatif yaitu tahap untuk 
merefleksikan karya. Tahap ini dilakukan untuk mengevaluasi makna 
melalui pendekatan estetika formal, semiotika visual, dan estetika 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

15 
 

psikologi, sehingga dicapai keseimbangan antara estetika visual dan 
efektivitas terapeutik. 

Proses reka cipta mampu menghasilkan temuan makna baru untuk 
mempertemukan estetika visual dengan fungsi terapeutik, serta 
menghasilkan pengalaman kreatif yang menantang, terutama dalam 
menggabungkan pendekatan psikologi, estetika seni, dan teknologi 
imersif. Tantangan dalam menerjemahkan konsep abstrak kecemasan ke 
dalam bentuk visual, menentukan intensitas paparan yang aman, dan 
membangun alur naratif 360° menjadi pembelajaran penting bagi 
pengembangan media terapi digital. Pembelajaran ini membuka 
kesadaran tentang perlunya kolaborasi lintas disiplin mulai dari tahap 
konseptual hingga implementasi. Dengan demikian, hasil temuan ini 
memberikan kontribusi penting bagi pengembangan terapi multimodal 
yang lebih reflektif, estetis dan imersif agar mampu membantu penderita 
GAD mencapai perubahan positif. 

Dampak dan Implikasi 

Secara teoritis, penciptaan karya video animasi sinematik 360° mampu 
memperluas pemahaman dan memperkuat asumsi bahwa pemaknaan 
simbolik dapat menjadi jembatan antara representasi visual dan 
transformasi psikologis. Karya ini memberikan pemahaman yang luas 
tentang bagaimana struktur naratif-simbolik, estetika surealis dan ruang 
sinematik 360° dapat berfungsi sebagai media terapeutik. Dalam konteks 
kecemasan umum, kehadiran karya video animasi 360° ini menunjukkan 
potensinya untuk memperkuat model terapi konvensional, khususnya 
CBT. Kehadiran karya ini juga dapat memperluas cara individu dalam 
merefleksikan pola pikir maladaptif yang sering kali sulit dijelaskan secara 
verbal. Karya ini juga dapat menjadi sebuah ruang untuk memfasilitasi 
transisi dari kesadaran emosional menuju restrukturisasi kognitif, dimana 
hal ini menjadi bagian penting dari CBT. Restrukturisasi kognitif bertujuan 
untuk mengidentifikasi dan mengubah pikiran negatif menjadi positif, 
rasional, dan seimbang. Secara teknologis, ruang imersif 360° pada karya 
juga dapat meningkatkan efektivitas paparan simbolik melalui 
keterlibatan sensorik yang lebih tinggi. Melalui platform imersif secara 
online, karya ini menjadi media alternatif yang dapat diakses dan 
digunakan secara mandiri maupun melalui pendampingan terapis, serta 
memperkenalkan format intervensi digital yang mudah diakses bagi 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
16 

 

masyarakat yang kesulitan memperoleh layanan psikologis secara 
konvensional. 

Secara keilmuan, karya ini berkontribusi dalam pengembangan kurikulum 
seni berbasis riset, memperkaya praktik terapi berbasis teknologi di 
lembaga kesehatan mental, serta mendorong kolaborasi lintas keilmuan 
yaitu seni, teknologi, dan psikologi dalam lingkungan akademik maupun 
profesional. Video animasi sinematik 360° juga memberikan kontribusi 
bagi pengembangan penelitian dalam kerangka transdisipliner, yaitu 
dengan menjembatani tiga bidang keilmuan diantaranya; Psikologi, 
sebagai dasar konsep terapeutik, pemetaan emosi, dan landasan 
exposure therapy. Seni dan Desain, sebagai medium ekspresi simbolik, 
visualisasi metaforis, serta konstruksi ruang emosional. Teknologi 
Multimedia, sebagai perangkat imersif untuk menghadirkan pengalaman 
yang lebih hidup (embodied experience). Integrasi ketiganya 
menghasilkan praktik pengetahuan baru yang tidak hanya kolaboratif, 
tetapi menyatu dalam satu sistem kerja konseptual, sehingga 
memperluas batasan intervensi kesehatan mental berbasis seni dan 
teknologi. 

Implikasi karya ini juga berpotensi memberikan inspirasi bagi generasi 
berikutnya untuk mengembangkan karya imersif yang tidak hanya 
memiliki nilai estetis, tetapi juga fungsi sosial dan terapeutik. Pengalaman 
individu yang lebih hidup, mendalam, dan reflektif menjadikan karya ini 
bukan sekadar hiburan, melainkan sebagai ruang pembelajaran 
emosional yang dapat membentuk pemahaman baru tentang kesehatan 
mental. Dengan menghadirkan pengalaman yang bersifat embodied, 
karya ini mendorong audiens untuk mengalami, bukan hanya mengamati, 
sehingga memperluas definisi seni dalam konteks intervensi psikologis. 

Refleksi dan Keberlanjutan 

Kecemasan adalah reaksi normal yang dialami setiap manusia saat 
menghadapi tekanan dan ancaman. Namun, gangguan kecemasan umum 
atau Generalized Anxiety Disorder (GAD) merupakan bentuk kecemasan 
yang berlebihan, menetap, dan mengganggu aktivitas sehari-hari, 
sehingga tergolong sebagai gangguan psikologis yang memerlukan 
perhatian dan penanganan lebih dini agar tidak berkembang menjadi 
masalah psikologis yang lebih serius dan memicu munculnya jenis 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

17 
 

gangguan jiwa lain serta  mempengaruhi kesehatan fisik. Peningkatan 
prevalensi kecemasan serta keterbatasan model terapi konvensional 
telah menjadi bahan perenungan dalam menciptakan model media terapi 
paparan yang relevan bagi penderita GAD melalui pendekatan seni dan 
teknologi. 

Video animasi merupakan solusi yang relevan bagi pengembangan model 
terapi di era saat ini. Melalui representasi visual simbolik dari dinamika 
kecemasan umum, video ini tak sekadar berfungsi sebagai sarana terapi, 
tetapi juga memberikan ruang refleksi bagi penderita GAD untuk 
mengenali, mengalami, merasakan, dan memahami gejolak internalnya. 
Sehingga mampu mengelola dan merekonstruksi emosionalnya secara 
mendalam. Karya ini juga dapat memperkuat asumsi bahwa representasi 
visual simbolik dalam karya video mampu mempercepat proses refleksi 
internal dan memperkaya pengalaman belajar terkait kecemasan umum. 
Hal tersebut memungkinkan bagi penderita GAD untuk melihat 
kecemasan sebagai proses yang dapat diinterpretasi ulang, bukan sebagai 
ancaman yang tak berwujud dan sulit untuk ditangani. Media ini juga 
sebagai pembelajaran bahwa transformasi diri dapat dicapai melalui 
pengenalan ulang terhadap simbol, narasi, dan pengalaman emosional 
yang mereka jumpai. 

Ke depan, karya ini membuka horizon bagi praktik dan penelitian 
transdisipliner yang menggabungkan seni, psikologi, dan teknologi. 
efektivitas video 360° memiliki potensi besar untuk mendorong 
pengembangan riset lanjutan. Pendekatan artistik pada ranah terapi 
digital dalam rangka pengembangan protokol paparan adaptif yang lebih 
interaktif melalui platform imersif, termasuk integrasi biofeedback juga 
dapat menjadi bagian dari agenda pengembangan penelitian selanjutnya. 
Tantangan etis yang berhubungan dengan kenyamanan penggunaan, 
sensitivitas visual, dan batas aman paparan, tetap perlu dipertimbangkan 
demi pengembangan penciptaan seni. Namun potensi inovasi yang lahir 
dari persinggungan antara estetika dan kesehatan mental menjadikan 
karya video 360° sebagai langkah awal menuju lanskap terapi yang lebih 
empatik, imajinatif, dan hidup. Dengan demikian, karya ini menegaskan 
bahwa seni-teknologi tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi kreatif dan 
sarana estetis, tetapi juga berkontribusi bagi pembaruan metode terapi 
kesehatan mental di era digital. 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
18 

 

DAFTAR PUSTAKA 

American Psychiatric Association. (2022). Diagnostic and statistical 
manual of mental disorders (5th ed., text rev.). APA Publishing. 

Brahnam, S., & Jain, L. C. (2011). Advanced Computational Intelligence 
Paradigms in Healthcare 6: Virtual Reality in Psychotherapy, 
Rehabilitation, and Assessment. Springer. 

Curtiss, J., & Andrews, L. (2021). Cognitive-behavioral treatments for 
anxiety and stress disorders: A review. Behavior Therapy & Research. 

Ernst, M., et al. (2024). Virtual reality–based exposure using 360° 
immersive environments: Anxiety-evoking potential and usability 
analysis. Journal of Anxiety Disorders. 

Evans, I. M. (2016). Psychotherapy Guidebook: Relaxation Training. 
University of Waikato. 

Freud, S. (1926). Inhibitions, Symptoms and Anxiety. The Hogarth Press. 
Ionescu, A., et al. (2021). 360° videos for immersive mental health 

interventions: A systematic review. Journal of Technology in 
Behavioral Science. 

Kabat-Zinn, J. (1990). Full Catastrophe Living: Using the Wisdom of Your 
Body and Mind to Face Stress, Pain, and Illness. Delta Publishing. 

Parker, C. M., Celano, C. M., & Huffman, J. C. (2016). Anxiety disorders 
and cardiovascular disease: Risks and mechanisms. Current Psychiatry 
Reports. 

Santomauro, D. F., et al. (2021). Global prevalence and burden of 
depressive and anxiety disorders in 2020 due to the COVID-19 
pandemic. The Lancet, 398(10312), 1700–1712. 

Taquet, M., et al. (2021). Mental health outcomes following the COVID-
19 pandemic: Trends in depression and anxiety. The Lancet Psychiatry. 

 
 
 
 
 
 
 
 



19 
 

BAB 3 
Kearifan Lokal Bugis  

Dalam Karya  
Mattang Mangganak Elong Lesung  

Oleh: 
Fardian 

 

Pendahuluan 

Perkembangan musik elektronik-eksperimental Indonesia pada abad ke-
21 menunjukkan pergeseran cara seniman memikirkan bunyi, medium, 
dan konteks budaya. Di berbagai kota, praktik penciptaan musik kerap 
bertumpu pada eksplorasi teknologi dan estetika avant-garde yang 
berakar pada tradisi pemikiran Barat. Sementara itu, di sisi lain, terdapat 
lanskap budaya agraris masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan yang 
menyimpan kekayaan praktik bunyi, ritus, dan pengetahuan kosmologi 
Sulapa Eppa dalam praktik  Mappadendang yang selama ini sering berada 
di pinggiran wacana musik kontemporer. Pertanyaan yang kemudian 
muncul adalah bagaimana musik elektronik dapat bertemu dengan 
kearifan lokal Bugis tanpa sekadar menjadikan tradisi sebagai ‘eksotisme’ 
estetis, dan bagaimana praktik agraris dapat dibaca ulang sebagai basis 
penciptaan musik baru. Bab ini dibuka untuk menjawab pertanyaan-
pertanyaan tersebut, dengan menempatkan Metode Sulapa Eppa sebagai 
salah satu pintu masuk untuk memahami pertemuan antara tradisi, bunyi, 
dan teknologi dalam konteks karya musik elektronik Mattang Manganak 
Elong Lesung. 

Secara akademik, pembahasan mengenai karya musik elektronik Mattang 
Manganak Elong Lesung penting karena memperlihatkan adanya 
kesenjangan sekaligus peluang dalam kajian musik dan penciptaan seni 
(musik) di Indonesia. Banyak telaah tentang musik elektronik dan 
eksperimental masih berfokus pada perkembangan perangkat, teknik 
komposisi, dan estetika bunyi yang lahir dari sejarah musik musik Barat, 
sementara penciptaan seni berbasis kearifan lokal sering kali ditempatkan 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
20 

 

sebagai ilustrasi atau ornamentasi terhadap kerangka yang sudah mapan. 
Melalui penciptaan Mattang Manganak Elong Lesung, tradisi agraris 
Bugis dihadirkan sebagai objek garap, serta dasar epistemologis bagi 
lahirnya sebuah metode penciptaan musik: Metode Sulapa Eppa dan 
pendekatan agri-elektro musik Bugis. Dengan demikian, proyek 
penciptaan ini menawarkan model riset berbasis praktik (arts-based 
research) yang memperkaya ilmu seni, etnomusikologi, serta studi 
interdisipliner yang menghubungkan musik, budaya, dan teknologi audio. 
Pada saat yang sama, secara sosial-kultural, pembahasan ini menanggapi 
perubahan pola hidup dari masyarakat agraris menuju kehidupan urban 
dan industri, yang turut menggeser fungsi tradisi seperti Mappadendang 
dari ruang ritus menuju ruang seni pertunjukan, festival, atau bentuk 
komodifikasi. 

Sumber Inspirasi 

Karya Mattang-Manganak Elong Lesung berangkat dari Tradisi 
Mappadendang, salah satu praktik agraris yang penting dalam kehidupan 
masyarakat Bugis di Sulawesi Selatan. Mappadendang umumnya 
dilakukan setelah panen padi, ketika gabah telah disimpan dan komunitas 
merayakan keberhasilan panen. Dalam praktik ini, beberapa orang, sering 
kali perempuan berkumpul di sekitar lesung kayu dan menumbuk padi 
secara ritmis dengan alu. Permainan lesung menghasilkan pola-pola bunyi 
yang teratur, membentuk semacam irama yang menyertai aktivitas 
pascapanen. Pola irama ini tidak berdiri sendiri, melainkan terkait dengan 
gerak tubuh para penumbuk, koordinasi antar pelaku, serta suasana 
ruang tempat Mappadendang berlangsung. Bunyi lesung menjadi bagian 
dari sistem makna yang lebih luas: tumbukan bergantian, pola imitasi dan 
respons, serta variasi intensitas mencerminkan nilai kolektivitas, 
keteraturan, dan rasa syukur yang dijaga dalam komunitas agraris. Ruang 
bunyi Mappadendang bersifat terbuka; suara lesung menyebar ke 
lingkungan sekitar, memanggil tetangga dan kerabat untuk turut terlibat 
atau menyaksikan, sekaligus menandai bahwa panen telah usai dan padi 
telah aman tersimpan. Dimensi ini menjadi dasar memahami bunyi 
agraris bukan hanya sebagai objek rekaman, tetapi sebagai jejak relasi 
sosial dan spiritual. Kosmologi Sulapa Eppa melengkapi pemahaman 
tersebut dengan menyediakan kerangka empat sisi yang mengatur cara 
masyarakat Bugis memandang dunia. Sulapa Eppa, yang secara harfiah 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

21 
 

berarti “empat sudut” atau “empat sisi”, merujuk pada pandangan bahwa 
tatanan kehidupan tersusun atas empat unsur atau dimensi yang saling 
berkaitan dan hanya mencapai harmoni ketika keempatnya seimbang 
dalam konteks penciptaan musik. 

Sulapa Eppa ditafsirkan sebagai kerangka yang menghubungkan 
sedikitnya empat dimensi pokok: bunyi, tubuh, ruang, dan kosmologi. 
Bunyi mengacu pada material sonik yang diolah, baik bunyi lesung, suara 
lingkungan, maupun bunyi elektronik hasil pemrosesan; tubuh mencakup 
gestur, teknik permainan, dan pengalaman fisik pelaku Mappadendang 
serta performer dalam karya; ruang merujuk pada lokasi peristiwa bunyi, 
dari ruang konser; sementara kosmologi mengacu pada jaringan makna 
yang mengikat praktik bunyi dengan keyakinan, mitos, dan struktur nilai 
masyarakat Bugis. Dengan menjadikan Sulapa Eppa sebagai kerangka 
konseptual, penciptaan musik elektronik diupayakan tidak melepaskan 
bunyi dari tubuh, ruang, dan kosmologi yang melahirkannya. Dalam 
mengolah Mappadendang dan kosmologi Sulapa Eppa menjadi karya 
musik elektronik, tulisan ini menggunakan konsep musik eksperimental 
sebagai cara kerja proses penciptaan. Musik eksperimental dipahami 
sebagai praktik yang membuka ruang bagi ketidakpastian, prosedur 
nonkonvensional, dan integrasi bunyi sehari-hari ke dalam struktur karya. 
Cara pandang ini bersinggungan dengan berbagai rujukan yang 
menempatkan teknologi elektronik, komputer, dan praktik live processing 
sebagai medium utama, sekaligus sejalan dengan jejak komposer musik 
eksperimental Indonesia. Dalam kerangka ini, tindakan membaca ulang 
(reinterpretasi), mengambil dan mengolah bunyi tradisi (apropriasi), 
menyusun kembali lanskap bunyi agraris (rekonstruksi), serta 
memanfaatkan prinsip remix culture diposisikan sebagai logika kerja 
utama. Rekaman lesung, diperlakukan sebagai benih bunyi yang dapat di-
loop, di-time-stretch, difilter, dipotong, dan disusun ulang bersama bunyi 
sintetis, sehingga tradisi Mappadendang bergerak dari praktik ritus 
menuju ruang pertunjukan musik elektronik tanpa melepaskan jejak 
hubungan dengan nilai-nilai pengetahuan komunitas yang 
melahirkannya. 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
22 

 

Konsep Sulapa Eppa: Dari Pengetahuan Kosmologi ke 
Metode Penciptaan Musik 

Sulapa Eppa berasal dari kata Sulapa, yang memiliki arti kata  Sisi, 
sedangkan Eppa berarti empat. Gabungan kata tersebut menghasilkan 
arti kata ‘empat sisi’. Masyarakat Bugis sering menggunakan istilah Sulapa 
Eppa sebagai pengetahuan kosmologis, sebagai cara pandang melihat 
kehidupan dari berbagai arah (empat sisi). Menurut pengetahuan 
masyarakat Bugis, konsep ini membagi segala sesuatu menjadi empat 
dimensi yang mencakup: empat arah mata angin (utara, selatan, timur, 
dan barat), empat arah yang dapat dihadapi (belakang, depan, kiri, dan 
kanan), empat ruang dunia gaib (anja, liu, embong toja, dan peretiwi), 
empat unsur alam (tanah, angin, air, dan api), serta empat warna dasar 
(merah, putih, kuning, dan hitam). Prinsip Sulapa Eppa sering kali dapat 
dihubungkan sebagai suatu kebenaran ilmu pengetahuan berbasis 
kearifan lokal Bugis.  

Sulapa Eppa (Empat bagian) juga digambarkan sebagai ‘rumah’ dan 
bangun ruang, memiliki aspek elemem bangun, hal ini dapat dilihat secara 
sebagai penggunaan elemen dasar musik, seperti:  nada, ritme, timbre, 
dan dinamika, serta elaborasi elemen musik dengan instrumen tradisional 
Sulawesi Selatan, seperti kacaping, menggunakan teknologi musik 
elektronik. Instrumen tradisional direkam dan diproses secara elektronik 
menggunakan perangkat lunak seperti Ableton Live, menciptakan timbre 
baru yang unik. Teknik spektralis digunakan untuk menganalisis dan 
memanipulasi spektrum bunyi instrumen lesung, sehingga menghasilkan 
tekstur suara yang kaya. Sebagai contoh, bunyi pukulan lesung yang 
direkam diproses untuk menciptakan efek granular, di mana elemen-
elemen ritmis diperluas menjadi massa bunyi (kemungkinan partikel 
terkecil ritmis). Teknik ini tidak hanya memperluas dimensi bunyi tetapi 
juga menghubungkan elemen Mappadendang dengan pendekatan 
eksperimental.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

23 
 

 

 

Gambar 1. Logika Sulapa Eppa Sebagai dimensi (ruang spasial) musik-bunyi. 
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025 

 
Pemahaman Sulappa Eppa sebagai cara melihat bentuk musik ini juga 
menghasilkan konseptualisasi ruang waktu musikal. Arti dari sulapa eppa 
sebagai empat sisi sendiri dapat diinterpretasikan sebagai ruang tiga 
dimensi, yang dapat memperkaya konsep ruang waktu musik (gambar 1) 
Pandangan dua dimensi musikal, karya Mattang Manganak Elong Lesung 
memiliki arah horizontal dan vertikal. Secara horizon menunjukkan 
pergerakan waktu, konsep ritmis, dan aksentuasi gerak bunyi, yang 
mewakili aspek temporal musik, baik itu gerakan cepat atau lambat. 
Secara vertikal menunjukkan gerak dinamis naik-turun, dan tinggi-rendah 
bunyi. Sedangkan sulapa eppa diaktualisasi menjadi tiga dimensi 
menghasilkan perluasan kedalaman bunyi, yang mana titik tengah dapat 
menghasilkan perspektif baru, yaitu kedalaman persepsi pendengaran 
antara depan-belakang, samping kiri-kanan menggunakan manipulasi 
suara. Pengetahuan ini mirip dengan istilah yang dikenal ruang spasial, 
yang nantinya diterapkan pada tata pementasan. Sehingga, bentuk musik 
tidak dilihat dari segi komposisi, melainkan aplikasinya dalam 
pementasan untuk mengatur ruang spasial, yang memberikan 
pengalaman pendengaran berbeda.  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
24 

 

Tahapan Penciptaan Karya Mattang-Manganak Elong 
Lesung 

 

Gambar 2. Kerangka Alur Penciptaan Karya Musik Mattang-Manganak Elong Lesung 
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025 

  
 

Penciptaan karya dilakukan berdasar kerangka cipta yang meliputi 
penetapan lokasi penciptaan, pembangunan proses cipta, penjelasan 
media dan medium karya, perancangan diseminasi, serta formulasi model 
penciptaan, di mana kreativitas musik berbasis kearifan lokal Bugis secara 
integral mengarahkan langkah-langkah pencipta dalam memanfaatkan 
pengetahuan lokal masyarakat Bugis untuk mewujudkan karya musik 
Elong Lesung. Kerangka ini melahirkan metodologi yang diyakini sebagai 
proses kreatif, yang diberi landasan istilah-istilah bahasa lokal, terutama 
konsep Mattang–Manganak sebagai keyakinan utama pencipta: sebuah 
cara kerja “tanam–tumbuh” dalam menciptakan musik. Diambil dari 
istilah lisan masyarakat Bugis-Tolotang di Sidenreng Rappang (Amir 
Mejan, wawancara 2023), Mattang–Manganak awalnya digunakan untuk 
menyebut peran laki-laki dan perempuan dalam permainan lesung 
Mappadendang, laki-laki memainkan irama Mattang, “irama menanam” 
yang dinamis merepresentasikan kerja keras, sementara perempuan 
memainkan irama Manganak, “irama memanen” yang cenderung statis 
dan berulang, sesuai peran mereka dalam mengolah hasil panen. Meski 
belum ditemukan sumber tertulis, Mattang–Manganak ditafsirkan 
sebagai proses mencapai hasil akhir dari menanam hingga memanen, 
yang kemudian direpresentasikan sebagai cara kerja proses penciptaan 
musik dari awal hingga akhir dalam lima tahapan besar: (1) Mabbajang 
(Imajinasi), (2) Makkaja (Menjelajah/Eksplorasi), (3) Maddacang 
(Merancang Konsep), (4) Mebbuk (Menggarap/Implementasi Konsep), 
dan (5) Mappatuju (Mempresentasikan). 

 

   Mabbajang  
 

Makkaja 
 

 
 

Maddacang 
 

 
 

Mebbuk 
 

 Mappatuju 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

25 
 

Mabbajang (= Imajinasi), menjadi kekuatan dasar yang memicu kehendak 
awal untuk menciptakan musik Elong Lesung. Proses imajinasi berupa 
tindakan membayangkan sebuah objek (sumber inspirasi), dalam istilah 
bahasa Bugis disebut laku Mabbajang (khayal, membayangkan sesuatu). 
Menurut pendapat Andi Oddang (Wawancara, 2024), Mabbajang dapat 
diartikan sebagai kekuatan spiritual yang mengilhami seseorang untuk 
melakukan kegiatan. Terdapat  semacam sistem kepercayaan terhadap 
dunia bayangan atau dunia imajiner (dalam istilah Bugis disebut Wajo-
Wajo) yang menyebabkan ritual dilaksanakan sebagai penghubung antara 
dunia riil dan dunia imajiner di dalam tradisi Mappadendang. Misalnya, 
Sangiang Serri (Dewi Padi) sebagai perwakilan dunia imajiner yang 
membawa kesuburan pangan. Banyak masyarakat yang menganggap 
tumbuhan padi itu adalah manifestasi Sangiang Serri. Imajinasi dalam 
konteks karya Elong Lesung muncul melalui berbagai rangsangan 
peristiwa yang pernah dialami sebagai pengalaman empiris pencipta. 
Misalnya, karya musik Elong Lesung dilatarbelakangi dari pengalaman 
pencipta terhadap budaya padi masyarakat Bugis, dan pengalaman 
menyaksikan ritual Mappadendang yang akhirnya memunculkan 
keinginan menciptakan musik. Pencipta membayangkan aspek-aspek 
garap yang bersumber dari Mappadendang berupa ritme permainan 
lesung dan tekstur melodi vokal Massureq untuk diaktualisasi ke dalam 
penciptaan musik Elong Lesung. Proses ini dinamai sebagai imajinasi 
musikal, mentransfer ide menjadi wujud fisik bunyi. Tahapan proses 
imajinasi musikal pertama adalah membayangkan wujud musik, dapat 
dimulai dari mengimajinasikan wujud melodi, mengimajinasikan ritme 
atau gerakan nada, timbre, karakteristik bunyi, atau warna suara. Setelah 
mengimajinasikan materi musikal tersebut kemudian mencatat dalam 
bentuk notasi atau rekaman audio. Di lain kondisi, imajinasi tidak dapat 
muncul serta-merta dengan merenung, namun munculnya daya imajinatif 
mesti didorong dengan melakukan berbagai praktik langsung pada alat-
alat musik sebagai dorongan inspirasi. Misalnya, ide musikal akan muncul 
setelah memainkan Lesung atau mendengarkan permainan Lesung.  

Makkaja (=Menjelajah: Eksplorasi), diartikulasikan sebagai tahapan 
menjelajahi sumber inspirasi, dalam arti lain dapat disebut eksplorasi. 
Dalam bahasa Bugis sendiri, tidak ada istilah yang secara langsung 
menunjukkan kata ‘eksplorasi’, namun dapat merujuk pada sinonim 
kata ’menjelajah’. Fase  ‘penjelajahan’ bertujuan untuk mematangkan 
gagasan atau konsep dengan cara melakukan pembacaan terhadap 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
26 

 

sumber- sumber literatur yang relevan atau melakukan observasi aktivitas 
kehidupan yang kiranya bisa akan dijadikan bahan garapan. Hakikat seni 
adalah suatu aktivitas penjelajahan, eksplorasi dengan visi yang tidak 
semata rasional, dalam rangka menciptakan bentuk-bentuk simbolis yang 
menyenangkan sehingga mampu menyegarkan spirit, rohani, atau jiwa 
manusia, karena menyajikan kebulatan mikrokosmos sebagai cermin 
makrokosmos (Sunarto, 2013 : 25). Dalam konteks penciptaan musik, 
setiap temuan bunyi dalam suatu eksplorasi adalah ekspresi atas 
pencarian itu sendiri. Mabbaca berada di atas yang dianalogikan sebagai 
aktivitas kepala (ulu) manusia, yaitu melibatkan kemampuan berpikir.  

Maddacang, adalah istilah yang memiliki arti ‘merancang’. Pencipta 
mengartikulasikan sebagai tahapan merancang sebuah konsep. Tahapan 
ini adalah bagian yang sangat menentukan aspek komposisi musik, seperti 
memperkirakan aspek: melodi, ritme, harmoni, timbre, dan bentuk musik. 
Pencipta mulai membuat sebuah rancangan yang menyangkut berbagai 
aspek, terutama menyangkut masalah-masalah artistik maupun teknis. 
Beberapa hal penting yang dilakukan adalah merancang bentuk, 
menentukan konsep-konsep estetik, merancang pola garap pola 
penyajian (Arsana, 2022 : 131).  Konsep adalah rancang bangun struktur 
batin artistik, wujud konsep berupa gagasan atau realitas batin seniman 
pencipta yang kurang lebih berkenaan dengan (1) makna artistik. Dalam 
konteks makna, realitas artistik memiliki kaitan intrinsik tanda dengan 
makna. Oleh karena itu, pencipta selalu menuangkan makna artistik di 
balik karyanya. Rancangan struktur batin juga berkenaan dengan (2) rasa 
atau feeling, yaitu sikap pencipta terhadap realitas artistik dan makna 
karyanya. Hakikat konsep adalah gagasan abstrak, definisi atau formulasi 
ide untuk dimanifestasikan ke dalam bentuk karya. Di samping gagasan 
abstrak, konsep adalah definisi atau formulasi ide untuk dimanifestasikan 
ke dalam bentuk karya.  

Mebbuk, dalam istilah Bugis berarti ‘membuat’, diartikulasikan sebagai 
tahapan implementasi konsep garapan yang telah dirancang sebelumnya. 
Pencipta melakukan proses produksi karya, latihan, dan revisi karya. 
Pencipta terlebih dahulu melakukan produksi kerja studio, dibantu 
dengan peralatan komputer, untuk bantu mencatat dan menulis ide 
musikal. Implementasi konseptual berikutnya menghasilkan objek 
tampak (terdengar), atau dalam kata lain bentuk musik, Implementasi 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

27 
 

berupa perwujudan bunyi musikal yang telah dirancang sebelumnya pada 
tahap konsep. Pencipta melakukan semacam pemilihan bahan, mengatur 
penempatan timbre, dan implementasi teknik pada alat musik yang 
digunakan. Hasil implementasi konsep dapat dilihat berdasarkan jalinan 
setiap struktur musik, yang diatur berdasarkan empat bentuk 
eksperimental. Bentuk Pertama, eksperimen Nada. Kedua, eksperimen 
irama. Ketiga, eksperimen artikulasi (teknik) dan timbre. Keempat, 
eksperimen dinamika.  

Mappatuju, dalam istilah Bugis berarti “menampilkan atau 
mempresentasikan”, pencipta menginterpretasikan sebagai proses 
merealisasikan hasil dari proses garapan sebelumnya. Sebuah hasil 
ciptaan berupa “benda seni/karya seni” (musik) pada hakikatnya 
diciptakan oleh senimannya dan dipresentasikan ke publik seninya 
(masyarakat) (Sumarjo, 2000: 35). Tahapan ini dapat berupa penyajian 
atau menampilkan hasil penciptaan karya, dipresentasikan kepada 
penonton. Jalinan terakhir adalah antara hasil akhir karya dan spektator 
(penonton umum). Karya Mattang Manganak Elong lesung nantinya akan 
dipentaskan di Bentara Budaya Bali. Penyajian karya akan 
mempertimbangkan kembali tata penyajian, media, dan perangkat 
dukung lainnya. Sebanyak 15 pemain akan terlibat dalam pertunjukkan 
ini. Konsep penempatan pemain akan diatur setengah melingkar, pemain 
lesung menjadi sentral, yang menempati posisi di tengah. Ruang 
panggung terbuka akan digunakan sebagai ruang pertunjukkan, dan 
didukung perangkat sound sistem, dengan amplifikasi yang minim, karena 
pencipta ingin memberikan pengalaman akustik berbeda di area terbuka. 
Tata cahaya akan diatur menggunakan empat warna lampu, merah, putih, 
kuning, hitam (gelap). Pemilihan warna itu merepresentasikan simbol 
warna Sulappa Eppa. Terakhir, pemain akan menggunakan kostum 
bernuansa adat Bugis, tema warna hitam, menggunakan kain sarung 
motif kotak sebagai representasi bentuk Sulapa Eppa. 

Teknik Komposisi Musik 

a. Uni-Uni (Susunan Nada) 
Uni-uni secara harfiah berarti bunyi, namun kata ‘bunyi’ dimaksud sebagai 
konsep pengolahan komponen nada, interval (perbedaan antara nada 
yang dibunyikan bersamaan), durasi (panjang-pendek bunyi), 
register/jangkauan (lompatan bunyi yang jauh atau berdekatan) , kontur 
(gerakan melodi secara naik, turun atau tetap datar). Pencipta merancang 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
28 

 

struktur garis melodi menggunakan sebuah metode yang diberi nama 
“Uni Galigo”, metode ini diambil dari nama sastra “La Galigo” itu sendiri, 
yang menginspirasi konsep komposisi adalah ciri khas sajak  La Galigo 
yang konsisten menggunakan matra 5 dalam setiap suku kata, seperti 
judul I La Galigo bila dipenggal berdasarkan matra suku kata menjadi I-La-
Ga-li-go (5). Contoh lain misalnya pada kutipan naskahnya: 

 
Inappa mpunga (5) / mawajiq mua (5) / lé tikkaqé (4) / ri Boting 
Langiq, (5)  
napappaq baja (5) / ri Senrijawa, (5) /  
pajaneng ompoq (5) / walinonoé (5) /  ri Rualletté, (5) /  
natokkong ronnang (5) / To Palanroé (5) 
 

Berdasarkan kutipan sajak di atas, angka lima sangat berguna untuk 
diterapkan sebagai rancangan melodi yang dapat diaplikasikan untuk 
menentukan urutan nada dalam ukuran interval (tabel 3 & 4), durasi, 
bahkan struktur proposisi musik.  

Angka lima sangat melekat sebagai konsep dalam menyusun gerak musik 
secara horizontal (durasi, gerak cepat-lambat bunyi, panjang pendek 
bunyi) dan gerak vertikal (naik-turun nada, tinggi-rendah bunyi), 
diterapkan dalam metode pengembangan melodi. Berdasarkan referensi 
lainnya, angka lima juga merupakan simbol kesempurnaan dalam 
kehidupan masyarakat Bugis, sebagaimana (Halilintar Lathief) (2010) 
menyebutkan bahwa angka 5 merepresentasikan dimensi kosmologi 
seperti petunjuk arah: tengah, utara, selatan, timur, dan barat. Warna: 
hitam, kuning, putih, merah, dan abu. Elemen: tanah, air, udara, api, dan 
besi. Alam semesta: Peretiwi, Burikliuk, Embongtoja, Anja, dan Posi. 
Klasifikasi tersebut juga berlaku dalam arsitektur Bugis, 
merepresentasikan kosmologi Bugis dari empat bagian alam semesta 
yang tidak terpisahkan. Rakkeang menunjukkan dunia para dewa langit 
yang disebut botting langi, diwakili oleh putih, warna kekudusan. Ale bola 
juga disebut alekawa, yang berarti permukaan dunia surgawi, dipenuhi 
dengan semua jenis makhluk hidup dengan semua perjuangan mereka. 
Ale berarti tubuh, sedangkan kawa berarti apa yang bisa dicapai, terkait 
dengan merah atau api. Tingkat di bawah rumah adalah simbol dunia 
bawah tanah atau peretiwi, simbol keabadian dan karakteristik kesabaran 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

29 
 

manusia, diwakili oleh warna hitam. Posiq bola, yang menghubungkan 
tiga tingkat rumah dan berada di tengahnya, dianggap sebagai uriliu, 
rumah para dewa bawah laut, yang terkait dengan warna kuning. Ini juga 
berfungsi sebagai elemen pemersatu dan simbol kesuburan dan dengan 
demikian ditetapkan sebagai pusat ritual keluarga inti. Dari tahap awal 
pembangunan rumah, ritual khusus dilakukan untuk tiang pusat ini. 

b. Sengge (Ritme) 
Istilah Sengge berarti ‘pola gerak’, sama halnya dalam bahasa seni pada 
umumnya atau dalam istilah musik yang mirip dengan istilah ‘ritme’. 
Konsep ini bertujuan untuk mengisi atau mencapai durasi (waktu) musik 
yang ditentukan setiap bagian karya, komponen sengge berhubungan 
dengan gerakan elemen tempo (kecepatan), aksen, dan pola irama. 
Teknik pengolahan ritme disebut sebagai Wettu Balik, yang berarti ‘waktu 
berubah-ubah’. Istilah ini memiliki kemiripan dengan konsep ‘perubahan 
sukat’ atau dalam istilah musik asing disebut “Rhythm Change” atau 
“Metter Change”, istilah ini sama-sama memiliki maksud perubahan 
waktu musik. Artinya, berdasarkan konsep ini, pencipta tidak berpatokan 
pada konsep sukat (tanda waktu) pada umumnya, terkadang sukat 
diperlukan sebagai acuan pertama, namun implementasinya tidak 
sepenuhnya mengikuti. 

 

 
Gambar 3. Tema Tumbuk Lesung B (birama 37 – 42). 

Sumber: dokumentasi Fardian, 2025 
  

 

Untuk mengolah komponen tersebut, pencipta membagi menjadi 2 cara 
pengolahan ritme: pertama, pencipta menyebut konsep ritme intuitif-
respons. Sesuai dengan namanya intuitif dan merespons, pendekatan ini 
pada dasarnya seperti ritme yang tidak ditentukan, pemain sendiri yang 
akan menentukan ritme permainannya sesuai intuisi mereka. Misalnya, 
pada bagian pembacaan Sureq Galigo, partitur hanya sebagai instruksi 
batasan nada dan syair yang harus dinyanyikan. Selanjutnya para 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
30 

 

pengiring akan merespons permainan ritme apa pun sesuai intuisi mereka 
untuk mengiringi setiap frasa pembacaan Sureq. Kedua, metode ritme 
konstruktif, adalah pendekatan pengolahan ritme berdasarkan 
perhitungan pasti, namun umumnya juga terdapat polritme (ketukan 
yang berbeda antara pemain musik satu dengan lainnya). Konsep 
pengolahan ritme semacam ini terinspirasi dari angka. Misalnya dimulai 
dari angka 5, akan menghasilkan kombinasi [5/4, 4/4, 3/4, 2/4, 1/4.] 
artinya birama ke-1 jumlah aksen sukatnya 5, birama ke-2 memiliki jumlah 
aksen sukat 4, birama ke-3 memiliki jumlah aksen 3, dan seterusnya (lihat 
gambar 3). 

Prinsip ritme pada saat menyanyikan teks Sureq berbeda dengan pemusik 
lainnya. Ritme ditentukan berdasarkan jumlah metrum sejumlah 5 suku 
kata, setiap 5 suku kata sama dengan motif, yang ditandai simbol (/). Hasil 
dari pendekatan ini terkadang membuat penggalan kalimat terpotong, 
namun penekanannya adalah menunjukkan metrum Sureq Galigo yang 
konsisten 5 suku kata (lihat Tabel 1). 

Kode 
Bait 

Syair 

A Inappa mpunga / mawajiq mua / lé tikkaqé / ri Boting 
Langiq, /  
 napappaq baja / ri Senrijawa,/  
pajaneng ompoq / walinonoé /  ri Rualletté,/  
natokkong ronnang / To Palanroé /  

B Riulilingeng / ulampu kati /  
wéro rakkileq / limpengié ngngi /  
rilodungiang / calaq goari / guttuq nalalo /  
lalo saliweng / massalimperrang / sampuq riappiq /  
warani wéro / ileq rinaga /  

Tabel 1. Larik A - B La Galigo 
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025 

 
 

Bentuk ritme kebanyakan pola-pola pengulangan, namun 
pengembangannya menjadi kompleks bergantung pada tekstur musikal. 
Melodi akan cenderung menggunakan nada-nada yang terbatas, misalnya 
menggunakan konsep seri 5-nada. Dari nada-nada tersebut dapat diolah 
berdasarkan interpretasi pemain berdasarkan nilai ketukan nada, 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

31 
 

panjang-pendek nada yang dapat menghasilkan sebuah pengembangan. 
Angka lima juga menentukan struktur temporalitas musik, terdapat satu 
bagian musik yang terbagi menjadi lima bagian berdasarkan konsep 5-
waktu kepercayaan orang Bugis (Ele=Pagi; Abueng=Siang; 
Tengngaesso=tengah hari; Loro=tengah sore; Assara=Sore), biasanya lima 
waktu ini juga berhubungan dengan waktu ibadah. 

c. Sikanangeng (Harmoni) 
Sikanangeng biasanya tidak digunakan dalam istilah musik, namun 
artinya adalah ‘hubungan yang saling terkait’. Arti kata itu mirip dengan 
sebuah konsep ‘harmoni’ dalam konteks musik. komposisi Elong Lesung 
kebanyakan terbentuk berdasarkan jalinan garis melodi kontrapung 
maupun kanon. Cara pengolahan harmoni disebut sebagai Asseajingeng 
Uni Ase (jalinan bunyi atas) dan Asseajingeng Uni Awah (Jalinan Bunyi 
bawah. Ini adalah cara yang mengatur jalinan antara frekuensi tinggi 
(atas) dengan jalinan Frekuensi (bawah). Metode ini biasanya disebut 
Non-Tonal Konstruktif, istilah non-tonal sebenarnya berarti bukan urutan 
nada konvensional dalam skala 12-nada yang dapat menghasilkan 
kombinasi nada yang disebut urutan mayor, minor, harmonik minor, 
whole-tone. dan sebagainya. Pencipta mencoba keluar dari konsep 
tersebut, meskipun hasilnya akan memiliki kemiripan untuk beberapa 
nada. Konstruktif, dimaksud adalah mengacu pada metode “Uni Galigo” 
(Melodi yang dijadikan acuan), sehingga jalinan frekuensi atas maupun 
bawah akan mengikuti jarak lima nada.  
 
Cara ini seperti yang disebutkan Margaret Lucky Wilkins, untuk 
menghasilkan kemungkinan-kemungkinan warna baru yang tidak 
terbatas, menurutnya:  

metode Non-Tonal Harmony: Intuitive or Constructed bisa 
mendapatkan beberapa akor yang menarik secara intuitif, cukup 
dengan meletakkan tangan kita di atas keyboard dan “menemukan” 
beberapa harmoni. Dengan menggunakan telinga kita, kita dapat 
memutuskan apakah gabungan nada tertentu memuaskan untuk 
tujuan kita atau tidak. Efek harmoni dapat diubah dengan mengubah 
satu atau beberapa nada pada akor. Metode ini dapat menghasilkan 
beberapa hasil menarik yang mungkin tidak akan ditemukan dengan 
cara lain (2006: 73). 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
32 

 

Melalui cara tersebut, ada dua pendekatan pencipta dalam memutuskan 
sebuah harmoni yang dikonstruksi melalui metode I La Galigo. Pertama, 
menggunakan metode matriks 5-nada yang diurut berdasarkan jarak 
interval 5. Misalnya dimulai dari nada C, akan menghasilkan urutan nada 
C-F-Bb-Eb-Ab.  Kedua, menentukan  urutan nada berdasarkan jumlah 
segmen matra (lihat tabel 2). 

Bait Syair 
A Inappa mpunga / mawajiq mua / lé tikkaqé / ri Boting 

Langiq, / (4) 
 napappaq baja / ri Senrijawa,/ (2) 
pajaneng ompoq / walinonoé / ri Rualletté,/ (3) 
natokkong ronnang / To Palanroé / (2) 

B Riulilingeng / ulampu kati / (2) 
wéro rakkileq / limpengié ngngi / (2) 
rilodungiang / calaq goari / guttuq nalalo / (3) 
lalo saliweng / massalimperrang / sampuq riappiq / (3) 
warani wéro / ileq rinaga / (2) 

Tabel 2. Jumlah matra syair La Galigo 
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025 

 

Setiap baris memiliki jumlah segmen yang berbeda. Diberi angka yang 
menandakan jumlahnya. Angka-angka tersebut kemudian menjadi 
referensi pencipta untuk menentukan urutan nada, sehingga setiap bait 
akan memiliki kombinasi nada yang berbeda-beda (lihat tabel 3 dan 4). 

 

 

 

 

 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

33 
 

Bait 1 

G C D# E F# 

F# G C D# E 

E F# G C D# 

D# E F# G C 

C D# E F# G 

Tabel 3. Metrik nada berdasarkan bait 1 
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025 

 
 

Bait 2 

G C C# D E F 

F# G C C# D E 

E F# G C C# D 

D E F# G C C# 

C# D E F# G C 

C C# D E F# G 

Tabel 4. Metrik nada berdasarkan bait 1 
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025 

 
d. Ruppangeng (Warna Suara) 
Rupangngeng berarti “rupa”, atau memiliki kesamaan dengan istilah 
“warna”. Konsep warna dalam musik biasanya disebut “Timbre”, adalah 
warna suara yang bersumber dari instrumentasi yang digunakan pada 
karya Elong Lesung. Umumnya timbre bisa dicapai dari bagaimana alat 
musik tersebut dimainkan, atau dibunyikan sesuai teknik-teknik tertentu. 
Bentuk timbre yang dihasilkan dapat dikategorikan sebagai timbre yang 
bersumber dari instrumen konvensional (tradisional), dan timbre yang 
dihasilkan dari pemrosesan komputer (elektronik sintesis).  

Pencipta mengelompokkan timbre yang dihasilkan dari instrumen lesung 
menjadi lima karakteristik. Beberapa teknik yang digunakan adalah: 
memukul bagian tengah sisi luar, memukul bagian tengah sisi dalam, 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
34 

 

memukul bagian ujung sisi kiri-kanan, menggesek bagian tengah sisi luar-
dalam. Bagian tengah lesung memiliki ruang kosong, sehingga dapat 
menghasilkan suara yang lebih bulat/dalam/rendah. Bagian ini biasanya 
menghasilkan produksi intensitas suara yang lebih keras dibandingkan sisi 
bagian yang lainnya. Teknik memukul bagian tengah sisi luar 
menghasilkan timbre yang sedikit lebih tajam, sedangkan memukul 
bagian tengah sisi dalam menghasilkan pengurangan suara tajam pada 
kayu. Menggesek (teknik kesok) bagian tengah menghasilkan bunyi yang 
panjang yang dipertahankan (=sustain), teknik ini diperlukan karena 
karakteristik durasi bunyi lesung memiliki rilis (=realease, sebuah 
parameter berakhir sisa suara setelah dipukul) yang sangat pendek. 
Bagian ujung lesung memiliki tingkat kepadatan yang lebih tebal 
dibandingkan bagian tengah, sehingga menghasilkan produksi intensitas 
suara yang lebih tipis dibandingkan bagian tengah. Timbre yang dihasilkan 
memiliki karakteristik yang sangat tajam/tinggi, serta rilis yang dihasilkan 
jauh lebih pendek dibandingkan bagian tengah.  

Timbre yang dihasilkan pada instrumen senar dawai (String) cenderung 
menggunakan teknik konvensional. Penggarap tidak banyak mengolah 
timbre untuk instrumentasi ini karena peran string sebagai tekstur 
tambahan, dan permainan string sebisa mungkin meniru karakteristik 
lesung, yang cenderung memiliki durasi bunyi yang sangat pendek. Dalam 
konteks tersebut, permainan string lebih banyak memanfaatkan artikulasi 
durasi pendek (Pizzicato, Staccato, dan pizzicato yang diperluas). Pencipta 
juga memanfaatkan teknik lain seperti menggesek senar di belakang 
jembatan (bridge) senar, untuk menghasilkan bunyi yang sedikit tidak 
teratur.  

Tekstur dalam komposisi Elong Lesung cenderung berbentuk polifoni, 
terdiri dari kombinasi alat Lesung, dan beberapa alat musik konvensional 
Kecapi Bugis, Violin, Viola, Cello, Contra Bass, alat musik perkusi membran 
(drum), piano, dan perangkat alat musik elektronik komputer Synthesizer. 
Meskipun untuk permainan lesung oleh 4 pemain, terdengar seperti 
monofoni, namun pencipta meminta pemain untuk memukul di bagian 
yang berbeda agar menghasilkan kesan nada yang berbeda setiap 
pukulan. Teknik untuk menghasilkan efek ini adalah tumbuk bebasak. 
Istilah tersebut diambil dari kata bebasak, yang artinya “bebas”. Instruksi 
bebasak mengharuskan pemain untuk memukul bagian lesung tidak satu 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

35 
 

tempat, melainkan memukul bagian tengah, samping, atas, bawah, atau 
dalam. Memukul dan menggesek lesung menggunakan stik juga nantinya 
akan menghasilkan efek suara yang berbeda. 

Pencipta mencoba memadukan permainan lesung Mappadendang 
dengan berbagai campuran alat musik bertujuan untuk menambahkan 
sebuah tekstur lain  ke dalam permainan lesung. Memadukan lesung ke 
dalam sebuah ansambel musik konvensional adalah cara yang tidak lazim, 
karena secara organologi alat lesung memiliki resonansi suara yang tidak 
beraturan. Berbeda dengan alat musik konvensional yang didesain untuk 
menghasilkan suara secara teratur, bahkan presisi secara frekuensi 
Tuning. Pencipta  mengedepankan pertimbangan  akustik  agar suara yang 
dihasilkan lesung dapat seimbang dengan alat musik lainnya. dalam 
situasi ini pencipta juga menggunakan perangkat komputer untuk 
mengeksplorasi suara lesung. misalnya, lewat komputer pencipta dapat 
banyak mengolah kemungkinan ritme, timbre, dan materi musik lainnya 
menggunakan metode sintesis suara secara langsung, dikenal dengan 
istilah Synthesizing. Cara kerjanya, sinyal audio lesung dikirim ke 
komputer, kemudian diolah menggunakan perangkat software Ableton. 
Dalam beberapa bagian tertentu, pencipta juga mengolah suara lesung 
yang sebelumnya direkam, untuk menghasilkan berbagai kemungkinan 
efek suara, bahkan dapat didesain memiliki skala nada. 

 

Gambar 4. Diagram jalur suara elektronik   
Sumber: dokumentasi Fardian, 2025   

 
Untuk alat musik konvensional juga memungkinkan dilakukan sebuah 
pengembangan. Kacaping misalnya, menggunakan Kacaping model 12-
nada, yaitu pengembangan dari Kacaping sebelumnya yang hanya 
menggunakan 7 nada. Pertimbangan itu karena kebanyakan alat musik 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
36 

 

yang digunakan dapat memainkan 12 nada. Sehingga penggunaan 12 
nada pada Kacaping mempermudah menyatukan harmonisasi dengan 
alat lainnya. Untuk kelompok alat gesek, meskipun menggunakan alat 
violin, viola, cello, contra bass yang menggunakan Tuning Barat, juga 
dilakukan sebuah penambahan teknik. Tujuannya adalah untuk 
memanipulasi suara alat gesek Kesok-Kesok (alat gesek Sulawesi Selatan). 
Pendekatan alat gesek tentunya akan keluar dari teknik umum di dalam 
permainan violin. Misalnya, yang dibutuhkan untuk menyerupai timbre 
kesok-kesok untuk alat cello adalah menggesek senar tepat di tengah 
bridge. Kacaping juga menggunakan teknik gesek, untuk menambah efek 
suara lain. 

e. Bentuk dan Struktur Tematik 
Bentuk adalah kesatuan dari seluruh metode kompositori di atas, 
penglihatan bentuk dilihat dari segi penyajian utuhnya secara langsung, 
yang mana terdapat pengorganisasian struktur elemen musik yang tidak 
linier, cara ini berlawanan dari konsep barat (tradisional) yang sering kali 
sudah memiliki ketentuan (pakem urutan nada, harmoni dan ritme), 
biasanya dapat diidentifikasi melalui penggunaan format standar sonata, 
simfoni, atau bentuk lagu tertentu. Cara kerja ini bertujuan memberikan 
konteks yang lebih luas terhadap suatu karya musik diciptakan dan 
dipersepsikan. Sebagaimana pencipta menggunakan pendekatan musik 
eksperimental, yang cenderung mengarahkan pada hasil baru, bukan 
menggunakan bentuk yang sudah ada. Penyusunan konsep bentuk ini 
juga menekankan hubungan dengan pengetahuan kearifan lokal Bugis. 

Cara melihat bentuk dalam konteks ini berhubungan dengan 
pengetahuan orang Bugis melihat ‘objek’ sebagai ‘struktur keseimbangan 
berdimensi empat’ atau dikenal dengan istilah Sulapa Eppa. Sering kali 
istilah Sulapa Eppa digambarkan sebagai prinsip estetika masyarakat 
Bugis, misalnya yang menjelaskan cara pandang orang Bugis melihat 
keindahan bentuk bumi menjadi empat bagian. Sulapa Eppa secara 
harfiah berarti empat sisi dan melambangkan komposisi alam semesta 
dalam kepercayaan klasik Bugis-Makassar, yang terdiri dari elemen angin, 
api, air, dan tanah (Indrayana, 2021; Hasbi, 2021). Sulapa Eppa dapat 
memberikan pemahaman tentang struktur badan musik, sebagai empat 
bagian yang telah dijabarkan sebelumnya (Uni, Sengge, Sikanangeng, 
Ruppangeng). Empat bagian ini akan mempengaruhi bagaimana pencipta 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

37 
 

membangun elemen-elemen musik menjadi kesatuan struktur yang 
dapat dikenali. Penggunaan konsep sulapa eppa mengarah pada 
pembentukan alur tematik yang ditampilkan setiap bagian, sehingga ini 
nantinya akan menjadi cara pandang audiens mengenal karya musik 
Mattang-Manganak Elong Lesung dalam berbagai tema. Konsep bentuk 
musik Sulapa Eppa lebih memberikan empat pengalaman eksperimental 
pada elemen musik, daripada menunjukkan empat bagian yang saling 
terhubung berkaitan secara tematik seperti bentuk-bentuk musik 
konvensional.  

Refleksi Akhir 

Karya musik Mattang Manganak Elong Lesung menggunakan nilai-nilai 
pengetahuan musikal tradisi Mappadendang masyarakat Bugis sebagai 
inspirasi karya. Melalui karya ini pencipta berhasil merepresentasikan 
eksplorasi artistik berbasis tradisi Mappadendang.  Karya ini 
menunjukkan bagaimana nilai-nilai tradisi Mappadendang dapat 
mewujudkan pendekatan musik eksperimental elektronik. Pencipta 
secara langsung mengadaptasi filosofi Mattang-Manganak (=tanam-
tumbuh) masyarakat Bugis itu sendiri untuk membangun kerangka 
metodologis. Karya ini juga menghidupkan potensi tradisi sebagai 
inspirasi yang relevan di tengah perkembangan saat ini. Pencipta 
mengakui bahwa keterbatasan eksplorasi pada permainan lesung dan 
nyanyian Sureq mempengaruhi hasil karya, tetapi hal ini justru 
mendorong diskusi baru bagi peneliti selanjutnya. 

Proses penciptaan menghasilkan temuan yang dapat memberikan 
kontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan seni, khususnya musik. 
Temuan pertama berupa pengetahuan metode penciptaan seni musik 
berbasis tradisi Mappadendang, yang berpotensi menjadi acuan 
metodologis untuk digunakan dalam penciptaan karya musik lainnya. 
Temuan ini sekaligus menjawab minimnya acuan metode penciptaan 
musik elektronik yang berangkat dari tradisi masyarakat Bugis di Sulawesi 
Selatan. Temuan kedua berupa bentuk musik Sulappa Eppa, yang 
memberikan kontribusi terhadap metode komposisi musik 
eksperimental. Konsep ini mengusung nilai tradisi Mappadendang 
sebagai pijakan kompositoris, yang hingga kini belum banyak 
dimanfaatkan dalam konteks penciptaan musik ‘eksperimental’. Temuan 
ketiga berupa teori estetika yang menghubungkan tradisi agraris, seni 
(musik), teknologi suara elektronik sebagai jalinan seni interdisipliner. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
38 

 

Teori ini memberikan kontribusi penting dengan menjawab kekurangan 
teori yang berdiri sendiri yang menjembatani antara praktik budaya 
agraris dan seni musik secara komprehensif. Ketiga temuan ini akan 
dijelaskan lebih mendalam sebagai berikut. 

DAFTAR PUSTAKA 

Arsana, C. N. (2022). Gita Sewana: Strategi Penciptaan Musik pada Masa 
Pandemi. Resital, 23(2). 

Fardian. Mattang-Manganak Elong Lesung: Cipta Agri-Elektro Musik 
Bugis. Disertasi doktoral, Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, Bali, 
2025. 

Gottschalk, J. (2016). Experimental Music Since 1970. Bloomsbury 
Publishing. 

Halilintar Lathief. (2010). Bugis Beliefs About The Classification of The 
Cosmos. Dalam sri Kuhnt-saptodewo, D. Pospíšilová, & P. Hesser 
(Ed.), Sulawesi and Beyound. Austria: Museum für Völkerkunde. 

Holmes, T. (2015). Electronic and Experimental Music. Electronic and 
Experimental Music. https://doi.org/10.4324/9781315684796 

Holmes, T., & Holmes, T. (2003). Electronic and Experimental Music. 
Electronic and Experimental Music. 
https://doi.org/10.4324/9780203427064 

Kern, R. A. (1989). I La Galigo : cerita Bugis kuno. Seri terjemahan KITLV-
LIPI (Cet. 1.). Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

Mack, Dieter. (2001). Musik Kontemporer Dan Persoalan Interkultural. 
Bandung: arti.line. 

Pelras, C. (2016). Orality and Writing among the Bugis. International 
Journal of Asia Pacific Studies, 12(Suppl. 1), 13–51. 
https://doi.org/10.21315/ijaps2016.12.s1.3 

Pelras, C. (2021). Manusia Bugis (2 ed.). Makassar: Penerbit Ininnawa. 
Rahman, N. (2008). Agama, Tradisi dan Kesenian dalam Manuskrip La 

Galigo (Vol. 26). 
Rai S., I. W. (2022). Penciptaan Karya Seni Berbasis Kearifan Lokal Papua. 

(N. M. Ruastiti, Ed.). Mimika Baru, Papua: Penerbit Aseni. 
Rath, E. C. (2005). The Art of Rice: Spirit and Sustenance in Asia. 

Agricultural History, 79(4). https://doi.org/10.1215/00021482-
79.4.491 

Sriwahyuni. (2013). Mappadendang: Musik Upacara Pesta Panen 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

39 
 

Masyarakat Bugis Tolotang, 1, 50–60. 
https://doi.org/10.24821/PRO.V0I0.539 

Sudirana, I. W. (2019). Tradisi Versus Modern: Diskursus Pemahaman 
Istilah Tradisi dan Modern di Indonesia. Mudra Jurnal Seni Budaya, 
34(1), 127–135. https://doi.org/10.31091/MUDRA.V34I1.647 

Sudirana, I. W. (2024). Searching for the Unusual: New Methods of 
Composing for Gamelan. Contemporary Music Review. 
https://doi.org/10.1080/07494467.2024.2391158 

Suraweera, S. (2020). Baliphonics: Adaptation of Sri Lankan, Low 
Country, Bali Ritual Music on to the Concert Stage. 

Sutton, R. A. (1996). Interpreting Electronic Sound Technology in the 
Contemporary (Vol. 40). 

Toa, R. K. C. P. A. P. (2017). La Galigo menurut Naskah NBG 188 Jilid 1. 
(F. A. Enre, Ed.), Theatre Journal (Vol. 58). Yayasan Pustaka Obor 
Indonesia.  

 
Dokumentasi Pertunjukan Karya Mattang-Manganak Elong Lesung: 

https://indonesiaistimewastudio.id/proyek/ 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://indonesiaistimewastudio.id/proyek/


Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
40 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 
 

BAB 4 
SPOKE: Sampah Bicara Melalui 

Penciptaan Karya Seni Murni  
 

Oleh: 
Fenny Rochbeind  

 

Perempuan sebagai tema penciptaan seni murni gabungan lukis dan 
kolase adalah sebuah citraan melalui perwujudannya, karena 
keberadaannya yang diwarnai ragam peristiwa, seiring perjalanan sejarah 
masa lampau hingga masa kini. Hakikatnya perempuan adalah makhluk 
yang lembut, cantik, dan mewakili segala keindahan. Tuhan menciptakan 
perempuan bersama bakat dan potensinya, namun masih ada batasan 
kultur yang mewarnai kehidupan perempuan. Masalah tentang 
perempuan menjadi menarik untuk divisualisasikan ke karya seni. 

Ada keterkaitan penggambaran figur perempuan dianalogikan sebagai 
bumi atau ibu pertiwi, Gaia atau Mother Earth (ibu bumi). Kenyataannya 
adat dan budaya bangsa Indonesia bahkan bangsa-bangsa di dunia 
memandang alam sebagai ibu, jika alam disakiti, maka sakitlah sang ibu. 
Alam semesta terdiri dari lautan, daratan, dan makhluk hidup baik hewan 
maupun tumbuh-tumbuhan yang hidup didalamnya. Manusialah yang 
bertanggungjawab mengelola dan mengolah alam menjadi lestari. 
Menurut Sutinah (2016), mengilustrasikan pandangan bahwa bumi 
adalah ibu yang memberi kehidupan harus dijaga dan dihormati.   

Mempertimbangkan bahwa bumi merengas akibat timbunan sampah 
muncul keprihatinan dan kepedulian perempuan untuk menyelamatkan 
alam dan lingkungannya. Aktivitas lingkungan hidup ada hubungannya 
dengan etika lingkungan, yaitu upaya manusia memelihara lingkungan 
yang bebas dari pencemaran limbah atau sampah khususnya ragam jenis 
kemasan plastik. Perempuan ikut berperan untuk meningkatkan kualitas 
hidupnya sebagai alasan utama di mana perempuan pemegang kendali 
atas alam, agar tidak terjadi pencemaran lingkungan yang lebih luas.  Jadi 
ada korelasi antara perempuan dengan alam dan lingkungannya, sehingga 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
42 

 

tema ‘Perempuan’ sebagai objek dalam mewujudkan seni dua 
dimensional, di mana proses kreatif berolah seni berasal dari berbagai 
sampah plastik (kemasan makanan dan minuman) yang diolah secara 
unik, kreatif, orisinal, serta memiliki nilai kebaruan. 

Proses awal penciptaan karya seni murni ini dilakukan mulai dari 
munculnya ide tentang sampah lalu menemukan konsep penciptaan seni. 
Konsep yang relevan dengan penciptaan seni adalah konsep diri ekologi 
sosial karena terhubung langsung antara diri pribadi, masyarakat, dan 
lingkungan, demikian juga dengan konsep metamorfosis seni karena 
adanya perubahan wujud dari sampah menjadi karya seni yang indah. 
Demikian penilaian pencipta terhadap dirinya dalam berinteraksi dengan 
orang lain dalam lingkungan yang lebih luas menjadi landasan untuk 
menemukan konsep baru yang mendasari upaya memanfaatkan sampah 
plastik menjadi karya seni Lukis dan kolase. 

Fokus penciptaan sekaligus tujuan penciptaan seni ini adalah visualisasi 
objek menyerupai perempuan dalam wujud imajinatif karya seni lukis dan 
pemanfaatan sampah sebagai medium ekspresi yang akan memberikan 
penyadaran, pencerahan, mengedukasi masyarakat khususnya generasi 
muda akan multimanfaat sampah plastik bisa menjadi medium 
pembentuk karya seni, yang memiliki nilai kebaruan, bukan hanya 
berfungsi hias, tetapi menyandang citraan diri anak bangsa yang kreatif 
dan inovatif.  

Ada kesamaan dengan proses metamorfosis seni sebagai dual konsep 
dalam penciptaan ini tentang “perubahan”. Perubahan dari yang tidak 
indah menjadi indah atau mungkin sebaliknya, tetap bermuara pada 
citraan diri perempuan yang patut dihargai keberadaan dan eksistensinya. 
Kehadiran dan keberadaan perempuan dalam konteks sosial adalah 
sentral dari suatu perubahan yang mengajak masyarakat untuk 
berempati, menjadi pelaku untuk menyelamatkan lingkungan agar bersih, 
sehat, dan indah tanpa sampah yang berhamburan dan meresahkan 
manusia lainnya.  

Penciptaan ini bukan berbicara tentang nasib perempuan yang 
terdiskritkan atau perlakuan yang tidak adil atau masih terikat dalam 
sekat-sekat kultural. Justru eksistensi perempuan perlu mendapat 
penghargaan atas dedikasinya merespon alam dan lingkungan melalui 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

43 
 

karya seni Lukis dan kolase yang memanfaatkan sampah plastik kemasan 
sebagai medium kreatif. 

 
Gambar 1. Sampah Plastik Sebagai Medium Kreatif 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024 
 

Masalah perempuan yang diposisikan sebagai objek tetapi bukan sebuah 
entitas, sehingga tercipta wujud menyerupai perempuan terwakilkan 
oleh bentuk bagian tubuh memaknai ragam persoalan diri sendiri yang 
diimplementasikan ke karya seni murni. Juga ada pengembangan dari segi 
ide sebelumnya yaitu pemanfaat sampah anorganik sebagai medium 
ekspresi diimplementasikan ke wujud karya seni paduan lukisan dan 
kolase yang memiliki dimensi keruangan. 

Objek Studi Karya Penciptaan  

Objek yang dimaksud mewakili keindahan alam seperti bentuk bunga-
bunga, makhluk hidup, dan benda mati. Beberapa objek di alam dan 
lingkungan digunakan sebagai model dalam membuat karya seni ini. 
Adapun objek studi adalah perempuan yang dianalogikan sebagai ibu 
bumi, dan sampah plastik. Sampah plastik dimaknai sebagai penyakit yang 
menggerogoti sang ibu (bumi), sehingga makin melemah, menderita, dan 
rusak. Penyelamatan bumi perlu dilakukan melalui berbagai aksi, di 
antaranya mengolah dan membentuk sampah plastik menjadi karya seni 
lukis dan kolase (paintcollage).  
 
Menurut Siswono (2019:39) dalam bukunya berjudul Ekologi Sosial, 
bahwa melestarikan, memelihara alam beserta tatanannya wajib 
hukumnya, perlu strategi penyadaran untuk membangun paradigma atau 
ideologi yang dinilai akan mampu menyelamatkan tatanan ekologi. 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
44 

 

1. Perempuan Dianalogikan dengan Bunga 
Objek penelitian adalah perempuan dan sampah plastik mewujudkan 
karya seni Lukis kolase. Perempuan menarik untuk dibahas dan lazimnya 
menjadi objek perbincangan, perdebatan yang tidak ada akhir, melalui 
karya Lukis figur menyerupai perempuan ditampilkan sebagai objek untuk 
diapresiasi  keberadaannya sebagai center of interest atau pusat 
perhatian. Figur perempuan dalam lukisan bukan sekedar tempelan 
tetapi memaknai eksistensinya terhadap alam dan lingkungan. 
 
Demikian juga perilaku perempuan sebagai individu pada ranah sistem 
sosial kemasyarakatan, mampu mengatur perilaku yang akrab dengan 
alam melalui penguatan kapasitas kognitif. Perempuan kontemporer 
yang memiliki kesempatan diberbagai bidang harus mampu mengatur 
dan menjamin etika pro alam, etika yang kondusif bagi kelestarian 
lingkungan. Hubungan sosial bisa lebih dibangun oleh kaum perempuan 
lewat keterampilan dan kreativitasnya. Menjadi bagian dari kelompok 
sadar lingkungan, mengkomunikasikan persoalan sampah yang harus 
diatasi bersama, dan berbuat sesuatu untuk perubahan yang diciptakan 
bersama demi kepentingan masyarakat. 
 
Perempuan yang dianalogikan atau disimbolkan sebagai ibu bumi (mother 
earth) secara interpretatif harusnya dipelihara dan dijaga. Gerakan 
ekofeminis melakukan berbagai upaya menyelamatkan bumi dari 
sampah, namun berbagai peristiwa dialami bumi karena kebiasan buruk 
manusia masih menjadi masalah yang belum teratasi. 
 

 
Gambar 2. Bunga sebagai Objek Penciptaan 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024  
 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

45 
 

2. Perempuan dan Topeng 
Perempuan merias wajahnya disebut bertopeng. Tidak benar pernyataan 
kaum pria bahwa merias wajah itu menyembunyikan kecantikan alami 
atau lebih buruk lagi pandai menutupi sifat aslinya. Justru sebaliknya 
perempuan menyukai, mencintai, dan menikmati keindahan dirinya 
dengan berhias, agar lebih percaya diri, fashionable, dan memberi 
kenyamanan.  Dalam berproses kreatif membuat topeng sederhana 
menyerupai wajah perempuan tujuannya untuk mempertegas dan 
memaknai keberadaan perempuan secara visual melalui lukisan. Topeng 
memaknai eksistensi perempuan dalam ruang perlehatannya, dapat 
berinteraksi dan berekspresi bebas tanpa batas, serta mandiri. 

 
Gambar 3. Wujud Topeng Berbahan Sampah Plastik Daur Ulang  

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024  
 
 

 
Gambar 4. Wujud Topeng dipadukan dengan Lukisan 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024  
 

Proses membuat topeng berasal dari potongan-potongan plastik yang 
disatukan menjadi perwujudan wajah polos tanpa ekspresi. Wujud 
topeng setelah disatukan dipermukaan kanvas, menyatu dengan lukisan 
maka perlakuannya menjadi berbeda demikian juga dengan 
pemaknaannya. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
46 

 

 
Gambar 5. Potongan Kertas dan Potongan Plastik Menjadi Topeng 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024  
 
 

3. Perempuan dan Tubuh 
Hubungan kepala dan tubuh manusia (perempuan) merupakan satu 
kesatuan yang tidak terpisahkan, kepala adalah organ vital sebagai 
penggerak tubuh. Otak berpikir dan mengendalikan tubuh untuk 
melakukan setiap perintah gerak tubuh, dimana semua organ di dalamnya 
memiliki fungsi berbeda untuk saling menunjang secara spontan dan 
sinergis. Otak bisa dianalogikan sebagai mesin penggerak tubuh. 
Representasi tubuh sebagai yang “mengalami” juga sama yang dialami 
oleh seluruh insan yang kodratinya terlahir sebagai perempuan. 
 
Karya lukisan kolase di bawah ini menampilkan figur ibu atau bunda umat 
Katolik ‘Mother Merry’ yang dianalogikan sebagai Bunga Mawar Putih 
melambangkan kesucian. Mawar secara filosofis disebut sebagai ratu 
bunga, jadi sangat jelas adanya hubungan manusia dengan sesama dan 
alam semesta yang diagungkan.  

 
 

Gambar 6. Lukisan Mixed Media “Mother Merry” 
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

47 
 

Tubuh yang mengalami seperti yang nampak pada karya seni dengan 
judul “In the Womb” 

Setiap perempuan yang menikah mendambakan keturunan, sejak 
dinyatakan hamil akan tumbuh benih kehidupan di rahim bakal ibu yang 
perlu dijaga selama 9 bulan lamanya. Ada tahapan rentan diantara masa 
kehamilan tersebut, seorang Ibu harus sabar, mampu mengatur emosi, 
makan dan minum yang bergizi agar tumbuh kembang anak dalam rahim 
sehat agar nantinya lahir normal. Lukisan Kolase pada gambar di bawah 
ini menggambarkan usia kehamilan Ibu 2 bulan, 4 bulan, 7 bulan dan 9 
bulan. Masa kehamilan ini sangat rentan, terutama perubahan emosi ibu 
di masa 2 hingga 4 bulan, dan bayi dapat lahir prematur di usia 7 atau 
kelahiran normal di usia 9 bulan. Derita dan sakit seorang ibu selama masa 
ini terhapus oleh kebahagian dikala anak lahir ke dunia. 

 

 
Gambar 7. Lukisan dan Kolase dengan Judul “In the Womb” 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024 
 

Jika dianalogikan sebagai Ibu bumi lukisan “In the Womb” terhubung 
dengan alam semesta yang perlu dijaga dan dipelihara agar Lestari 
selamanya dan bukan hanya 9 bulan saja tetapi seumur hidup. Lingkungan 
bersih dan sehat akan nampak indah saat dihuni, sebaliknya jika perut 
bumi dipenuhi tibunan sampah bahkan di permukaannya juga bertebaran 
sampah akan berdampak pada malapetaka yang mengancam kesehatan 
dan kesejahteraan hidup manusia. Benih hijau tidak akan tumbuh dari 
perut bumi yang tercemar oleh sampah. Wabah penyakit dan bencana 
alam tak terhindarkan karena masalah sampah belum teratasi hingga saat 
ini. Sampah rumahan yang terbanyak, sehingga peran ibu perlu 
mengedukasi anak-anaknya soal sampah sehingga tumbuh kesadaran 
sedari masih kecil. Polemik masalah sampah menjadi tanggungjawab 
bersama keluarga dan masyarakat.  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
48 

 

Menurut Zury Mulindari (2020), bumi telah memberikan kehidupan 
kepada semua makhluk, seperti seorang ibu yang memberi makanan dan 
minuman hingga tempat tinggal bagi setiap entitas. Metafora “Ibu Bumi” 
menggambarkan bumi sebagai figur feminin yang melahirkan dan 
memberi kehidupan kepada makhluk diatasnya, serupa dengan peran 
seorang ibu kepada anak-anaknya. Metafora ini juga menggambarkan 
bumi sebagai entitas yang penuh kasih sayang dan pemelihara. 

Menampilkan slogan tentang sampah di setiap sudut kota tidak cukup 
memberi penyadaran, bahkan kehadiran aktivis perempuan yang 
menyuarakan bahkan bertindak mengatasi sampah hingga saat ini juga 
belum sukses menggelar aksinya diberbagai tempat. Pemanfaatan limbah 
organik dan anorganik (khususnya sampah plastik kemasan) perlu 
mendapat perhatian dalam hal pengolahannya. Upaya daur ulang sampah 
plastik menjadi barang baru bersifat fungsional telah dilakukan, namun 
dengan modal besar, sedangkan mengolah sampah menjadi karya seni 
membutuhkan keterampilan khusus. Hal ini menjadi tantangan 
khususnya bagi perempuan yang banyak menghabiskan waktu di rumah 
bersama keluarga, Punya keterampilan tambahan berolah seni dari 
material daur ulang sangat bermanfaat dalam membantu ekonomi 
keluarga. Berbagai jenis kerajinan berbahan dasar plastik daur ulang 
sangat diminati tentunya dengan harga terjangkau. Jika usaha UMKM 
dikelola dan dijalankan sesuai target binaan, artinya benda kerajinan hasil 
handmade punya pasar baik di dalam maupun luar negeri. Hanya 
tergantung pada kualitas karya yang dibuat termasuk kemasannya yang 
ramah lingkungan.  

4. Sampah Plastik 
Penggunaan sampah plastik sebagai medium kreatif dalam penciptaan 
karya seni ini tentu punya alasan untuk meminimalisir volume sampah di 
lingkungan sekitar. Masyarakat sebagian besar belum menyadari dampak 
sampah jika tidak tertanggulangi, kenyataannya volume sampah kian 
membludak dan pastinya meresahkan. 

Upaya mengelola dan mengolah/mendaur ulang sampah menjadi benda 
seni merupakan suatu eksperimentasi yang berdayaguna dan 
berhasilguna dengan memprosesnya menjadi wujud ecoart. Sampah 
plastik beragam jenisnya, perlu disisihkan, dipilah, diolah, dan 
dikreasikan, kemudian dielaborasi sesuai temuan metode baru dalam 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

49 
 

penciptaan ini. Untuk ke tahap berikutnya elaborasi menghantar pada 
temuan metode kedua, elaborasi yang artinya penggarapan secara tekun 
dan cermat pada perwujudan karya seni Lukis dan kolase. 

Konsep Penciptaan 

Konsep Diri Sosial, menurut Hall dan Lindzey (1970), mengemukakan 
bahwa diri mempunyai dua makna yang berbeda. Sikap, perasaan, 
persepsi, dan evaluasi adalah tentang diri sebagai objek (self-as-object); 
sementara berpikir, mengamati, dan melakukan aktivitas merupakan diri 
sebagai proses (self-as-process). Diri secara keseluruhan, yang dialami 
oleh individu, sering disebut ‘diri-fenomenal’ (Fittz, 1971: 14). 

Diri fenomenal ini adalah diri yang diamati, dialami, dan dinilai oleh 
individu itu sendiri; inilah diri yang disadari. Jumlah keseluruhan dari 
semua kesadaran ini atau persepsi-persepsi tentang citra dirinya itulah 
konsep dirinya. Bisa dipertegas bahwa proses kreatif itu awal mulanya 
dimulai dari mengalami, apa yang akan diamati tanpa mengalami, setelah 
selesai dilanjutkan dengan penilain terhadap segala yang dialami itu baik 
adanya untuk direpresentasikan ke perwujudan karya seni. Mengalami 
bermuara pada pengalaman, siapa yang mengalami tentunya diri sendiri, 
yang mendapat pengalaman adalah diri sendiri, kemudian melakukan 
aktivitas kreatif yang didasari pada pengalaman yang direpresentasikan 
ke karya seni.  

Self as Process, artinya proses terjadi di dalam diri melalui perenungan, 
atau yang berproses adalah diri itu sendiri. Diri sendiri yang memahami 
proses apa yang akan dilakukan. Perancangan berasal dari diri sendiri 
bukan meminjam hasil pemikiran orang lain, ini akan bermuara pada 
temuan. 

Terkait realisasi diri perempuan hubungannya dengan alam dan 
lingkungan dalam hal ini sampah yang mencemari ada kaitannya dengan 
diri ekologis, ini terhubung dengan self as object/diri ekologi. Prinsip etis 
paling pokok dalam ekologi dalam adalah mendorong terjadinya realisasi 
diri sebagai diri ekologis, yakni diri bukan sebagai individu manusia, 
melainkan diri sebagai kesatuan jejaring lingkungan hidup. Prinsip ini 
dibedakannya dari realisasi ego yang merupakan penguatan rasa identitas 
individu. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
50 

 

Sebagai pemikir ekologi. perlu membawa etika lingkungan tentang diri 
individual yang memproyeksikan ke diri universal. Selaku perempuan 
yang mengalami persoalan ekologi akan bermuara pada ekofeminisme, 
kemudian secara langsung ikut bertanggungjawab terhadap krisis ekologi. 

Metode Penciptaan  

Metode proses berkarya seni Lukis kolase terbagi dua yaitu tahap 
penerapan Metode SPOKE (Sisihkan, Pilah, Olah, Kreasikan, dan Elaborasi) 
untuk proses mengolah sampah menjadi bentuk baru.   

 

Gambar 8. Bagan Metode Penciptaan Seni 1 (SPOKE) 
Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024  

 

   
Gambar 9. Metode SPOKE Sisihkan, Pilah, Olah, Kreasikan dan Elaborasi 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024 
 

Metode yang kedua adalah Metode PAINTCOLLAGE adalah suatu metode 
menggabungkan dua karya seni lukis dan seni kolase. Metode ini terdiri 
dari suku kata PAINT and COLLAGE artinya Lukisan dan Kolase. Karya 
kolase bisa berwujud karya utuh jika disatukan dengan karya lain yaitu 
lukisan. Lukisan tanpa kolase terkesan datar atau flat, sedangkan ketika 
disatukan lukisan memiliki dimensi keruangan. 

Kolase menjadi elemen estetis menambah keindahan pada lukisan, 
melalui tempelan bentuk-bentuk yang memiliki volume dan terkesan 
meruang. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

51 
 

 
Gambar 10. Metode PAINTCOLLAGE, Perpaduan Lukisan dan Kolase 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024 
 

Tempelan bentuk-bentuk pada lukisan membuat beberapa bagian lukisan 
tertutup atau tidak nampak bahkan hilang, sehingga ketika ditempel 
beberapa bagian dilukis kembali, ini disebut teknik tumpang tindih (saling 
menutupi), demikian seterusnya, bisa hingga beberapa lapisan. 

Proses Penciptaan   

Pada proses perwujudan karya seni, perlu dilakukan eksperimen bahan 
dan teknik untuk mencapai hasil yang diharapkan. Suatu karya seni 
memang harus dicermati proses perwujudannya dan ditekuni untuk 
dilanjutkan ke tahap berikutnya yaitu menuju metode kedua yaitu 
penciptaan karya seni lukis dan kolase (paintcollage).  

Alur berkarya seni mulai dari mengolah sampah plastik yang berasal dari 
alam dan lingkungan (ecology), sampah plastik diubah menjadi bentuk 
karya seni (ecoart), setelah dielaborasi menjadi bagian dari seni murni 
(fine art) yaitu paduan Lukis dan Kolase, selanjutnya melalui proses kreatif 
berolah seni tahapannya dikenal dengan nama metode Spoke dan 
Paintcollage. Khususnya dalam proses penciptaan memilah bahan plastik 
perlu dicermati sehingga dilakukan uji coba bahan, mudah dibentuk, tidak 
kaku atau fleksibel, cukup ringan, tidak mudah meleleh, dan mudah 
menyatu dengan medium lainnya. Pemilahan bahan plastik yang tepat 
sangat berpengaruh pada pengolahan untuk menghasilkan karya seni 
sesuai harapan, seperti yang nampak pada tabel di bawah ini. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
52 

 

 
Tabel 1. Proses Mengolah Sampah Plastik dengan Metode SPOKE 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024 
 

Tahap perwujudan karya lukis kolase, teknik merupakan hal penting yang 
harus dikuasai oleh pencipta atau seorang seniman.  Adapun teknik yang 
digunakan dalam melukis adalah menggores (scratch), teknik 
mewarnai/mengecat (to paint/painting), teknik plakat (plaque 
technique), teknik blocking, teknik percikan (splash technique), menempel 
(sticking) dan menyemprot (spray). Sedangkan teknik yang digunakan 
untuk mengolah sampah plastik menjadi bentuk baru adalah, menyetrika 
(ironing), menggunting (cutting), dan membentuk (shaping). 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

53 
 

 
Tabel 2. Tahapan Proses Kreatif 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024  
 

Hasil Karya 

Lukisan berjudul “Lady” terdiri dari 3 panel, dengan ukuran masing-
masing 90 x 120 cm, jika digabung menjadi 270 x 120 cm. Lukisan ini kaya 
warna, hampir semua warna digunakan dan turunannya atau 
percampuran dari beberapa warna menghasilkan warna baru. Warna 
primer, Merah (red), Kuning (yellow), Biru (blue), warna sekunder Oranye 
(orange), Hijau (green), dan Ungu (violet). Kemudian warna tersier seperti 
kuning-oranye (yellow-orange), merah-oranye (red-orange), kuning-hijau, 
hijau-kekuningan, biru-hijau, tosca, biru-ungu, merah-ungu, coklat 
(brown), hitam (black) dan putih (white).  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
54 

 

Ruang di dalam lukisan ini terbagi-bagi sesuai komposisi yang diinginkan 
yang terkesan harmonis pada pengkomposisiannya. Seolah ada ruang 
pada latar belakang lukisan terwakilkan oleh warna yang berbeda-beda. 

 
Gambar 11. Karya berjudul “Lady”, Ukuran 270x120 cm, Paintcollage 

Sumber: dokumentasi Fenny Rochbeind, 2024  
 

Deskripsi karya yang berjudul “Lady” menggambarkan sosok perempuan 
yang menjadi idola masyarakat karena kecantikan lahiriah dan karena 
prestasi yang diraihnya. Lukisan kolase ini dibuat untuk menunjukkan 
bahwa wajah cantik tidak cukup untuk menjadi contoh atau teladan, 
tetapi sikap atau perilaku, karakteristik atau bisa disebut memiliki inner 
beauty. Jika wajah cantik itu terdistorsi atau terdekonstruksi, mungkinkan 
hilang kecantikannya. Sangat memungkinkan orang/apresian tidak 
mengenali wajah-wajah itu. Kreativitas mengubah sesuatu dari indah 
menjadi tidak indah atau sebaliknya menandai tidak ada makhluk yang 
abadi, proses alam telah merubahnya dari ada menjadi tiada.  

Demikian keindahan alam di mana semua makhluk sangat tergantung 
padanya, manusialah yang harus bertanggungjawab memelihara 
kecantikan/keindahannya agar selalu dapat dinikmati dan dicintai bahkan 
dirindukan. Jika alam rusak dan tercemar oleh sampah, tidak ada yang 
merindukan dan ingin menjumpainya, dengan segera akan terlupakan.  

Pesan yang tersampaikan lewat lukisan kolase ini adalah tentang 
kecantikan atau keindahan alam yang tak lekang oleh waktu agar dijaga 
dan dipelihara, karena manusia punya keterbatasan sehingga mewariskan 
tugasnya kepada generasi penerus. Cinta dan peduli lingkungan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

55 
 

merupakan tugas bersama membentuk citraan manusia berbudaya yang 
sadar akan tanggung jawabnya dalam hidup bermasyarakat. 

Refleksi Akhir 

Perempuan harus mulai menyiasati kebutuhan harian, kebiasaan 
mengkonsumsi yang ramah lingkungan, mengurangi penggunaan plastik, 
menggunakan botol minuman yang dapat diisi ulang, dan memiliki tas 
belanja yang selalu dibawa saat berbelanja. Ekofeminisme dapat menjadi 
pemantik untuk merefleksikan ulang terhadap permasalahan lingkungan 
saat ini, lebih memprioritaskan gaya hidup berkelanjutan dan praktik 
menghargai lingkungan. Sesuai pandangan masyarakat tradisional ada 
hubungan antara perempuan dengan alam karena sama-sama memiliki 
karakter reproduksi yaitu, kesuburan, kelahiran, pemeliharaan, seperti 
yang terlihat dalam metafora ibu bumi atau dewi kesuburan di berbagai 
kebudayaan. 

Proses pembentukan karya seni dari medium sampah plastik sesuai 
dengan metode SPOKE yaitu singkatan dari Sisihkan, Pilah, Olah, 
Kreasikan, dan Elaborasi menghasilkan karya seni yang unik, menarik, 
artistik. Melalui proses kreatif ini, merupakan upaya mengatasi masalah 
sampah plastik yang sebagian besar belum dimanfaatkan secara 
maksimal. Proses daur ulang sampah plastik menjadi wujud baru berupa 
karya seni yang bernilai estetik. Objek lukisan sebagian besar terinspirasi 
dari figur perempuan, lingkungan yang terkontaminasi dengan sampah 
plastik kemasan dan alam sekitar, seperti tumbuhan yaitu bunga-bunga 
beraneka warna dan serangga yaitu kupu-kupu, ikan laut, dan lain 
sebagainya. Setelah tahapan pertama dengan Metode SPOKE untuk 
merealisasi lukisan kolase dibutuhkan Metode PAINTCOLLAGE. 

Karya seni yang diciptakan memiliki nilai kebaruan, karena seni 
merupakan suatu interaksi antara reaksi-reaksi, unsur-unsur, peradaban, 
perasaan, dan kebudayaan yang dapat ditumpahkan ke dalam medium, 
jadi seni dapat  tercipta lewat kreatifitas penciptanya. Pencipta mampu 
mencipta gagasan karya seni lukis kolase, maka apresiator dapat 
mencipta gagasan, imajinasi, dan pikiran melalui proses pengembangan 
ketahap lanjutan, yang memberi kenikmatan saat menikmati karya dan 
kepuasan saat berolah seni.   



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
56 

 

Jadi seni dapat menciptakan suatu gagasan karena seni lahir dari sebuah 
gagasan. Dalam menciptakan karya, harus melakukan observasi dan 
kontemplasi dengan dirinya sendiri, alam sekitar, dan lingkungannya. Diri 
dan lingkungan merupakan satu kesatuan yang terpisahkan tapi saling 
terkoneksasi. Jadi bukan lagi pada persoalan diri menciptakan lingkungan 
atau lingkungan yang menciptakan diri, tetapi bertaut pada konsep 
interaksi diri dengan lingkungannya dalam satu proses penciptaan 
gagasan kemudian dimanifestasikan dalam bentuk visual yang dapat 
dirasakan indera. 

Makna estetika yang disandang suatu karya seni tergantung pada teks 
yang sekiranya tersampaikan kepada khalayak atau masyarakat. Karya 
seni berwujud artinya dapat disentuh/diraba, selalu menyampaikan 
pesan lewat garis, bentuk, warna, tekstur dan ruang atau secara 
keseluruhan dari struktur seni baik unsur maupun prinsip seni. 
Harapannya komunikasi yang terjadi antara karya dengan khalayak 
semacam suatu transmisi pesan, bisa dipahami dan dinikmati pada saat 
penyajian di ruang pameran.  

DAFTAR PUSTAKA 

Adnyana, I Wayan. Multinarasi Relief Yeh Pulu, Tujuan Pendekatan Artistik 
Seni Lukis Kontemporer. Denpasar, Bali: Arti, 2018. 

Campbell, David. Mengembangkan Kreativitas. Yogyakarta: PT Kanisius, 
1986. 

Dharsono, Sony Kartika. Estetika. Bandung: Rekayasa Sains, 2007.  
Fakih, Mansour. Analisis Gender dan Transformasi Sosial. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar Offset, 1997 
Fitzz, W.H. The Self Concept and Behaviour: Overview and Supplement. 

Research Monograph. No VII, Library of Congress Catalog, Number 72-
80269. California, 1971. 

Hall, S. Calvin & Lindzey. G. Theories of Personality. New York: John Wiley 
& Sons, 1978. 

Kartika, Dharsono Sony. Kritik Seni. Bandung: Rekayasa Sains, 2007. 
Kartika, D.S. Seni Rupa Modern. Bandung: Rekayasa Sain, 2004.  
Siswono, Eko. Ekologi Sosial. Yogyakarta: Penerbit Obor, 2019. 
Soedarso, Sp. Tinjauan Seni Sebuah Pengantar untuk Apresiasi Seni. 

Yogyakarta: Suku Dayar Sana, 1990. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

57 
 

Soedarso, SP. Jaringan Makna Tradisi Hingga Kontemporer, ed. Agus 
Burhan. Yogyakarta: BP ISI Yogyakarta, 2006.  

Sumardjo, Jacob. Filsafat Seni. Bandung: ITB, 2000. 
Suliantoro, B. W. & Murdiati, C. W. (2019). Perjuangan Perempuan 

Mencari Keadilan dan Menyelamatkan Lingkungan: Telaah Kritis Etika 
Ekofeminis Vandana Shiva. Cahaya Atma Pustaka, 2019. 

Zury Muliandari. Mengenal Arah Langkah Ekofeminisme. Mediun. 2020. 
 

 
 

  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
58 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

BAB 5 
Konsep  Kolaborasi Jawa dan Bali 

Pertunjukan Tari “ The Amazing 
Bedhaya- Legong Calonarang  

Oleh: 
Genoveva Noirury Nostalgia  

 

Perkembangan kesenian tradisional menjadi sebuah seni pertunjukan 
tidak lepas dari kreativitas para seniman yang menjaga dan melestarikan 
tradisi tersebut dengan kesungguhan dan kejujuran hati untuk dapat 
mempertahankan kelangsungan seni tradisional. Menjaga sebuah tradisi 
khususnya seni tari tradisional yang tergolong klasik di kota Metropolitan 
seperti Jakarta, bukanlah suatu hal yang mudah. Sebuah upaya yang 
konsisten, telah dilakukan Retno Maruti bersama kelompok tarinya yang 
bernama Padneçwara sejak tahun 1976, merupakan usaha pelestarian 
nilai klasik yang hampir pudar, di tengah masyarakat urban dan 
perkembangan teknologi yang tidak dapat terbendung. 

Penyatuan berbagai unsur dalam sebuah seni pertunjukan seperti ide, 
konsep garapan, tata  gerak, penari sebagai pendukung utama, iringan, 
busana pentas, pola lantai, tata cahaya, tata panggung, dan lain-lain, 
memerlukan keterampilan khusus dari seorang koreografer untuk dapat 
merangkai dan mengolah unsur-unsur tersebut menjadi sebuah karya 
tari.  Seorang penata tari hendaknya memiliki kemampuan bukan hanya 
mencipta suatu gerak, akan tetapi lebih baik apabila juga memahami dan 
menguasai unsur-unsur seni pertunjukan yang mendukung karyanya, 
seperti kemampuan artistik, kemampuan manajemen, kemampuan 
berinteraksi dengan orang lain, kemampuan mengendalikan diri dan 
kemampuan teknis lainnya, yang dapat mendukung terciptanya sebuah 
karya. Karya tari yang dihasilkan oleh seorang penata yang memiliki 
kemampuan penguasaan terhadap berbagai unsur seni pertunjukan, 
tidak hanya dapat menterjemahkan ide semata, tapi juga dapat 
menghasilkan karya yang harmonis. Pembelajaran secara instan tentu 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
60 

 

bukan hal yang tepat untuk mencapai suatu hasil yang baik. Pada proses 
kreatif penciptaan karya tari, terkadang seorang penata tari harus bisa 
melepaskan diri dari zona nyaman yang selama bertahun-tahun menjadi 
bagian dalam kesehariannya.  

Perjalanan Retno Maruti sebagai penari, koreografer, dan pendidik yang 
masih setia di jalur klasik menjadi sebuah kisah yang patut dikaji di tengah 
dinamika urban dan modernisasi. Perjuangan untuk menjaga, 
melestarikan, dan mengembangkan tari tradisional menjadi sebuah 
komitmen kuat dalam dirinya, yang hidup di kota Jakarta yang sangat 
heterogen. 

Tahun 2006 Maruti membuat sejarah dalam karirnya, ia mengajak 
sahabatnya, Bulantrisna Djelantik, seorang penari dan koreografer tari 
Bali untuk berkolaborasi membuat karya tari yang berjudul  The Amazing 
Bedhaya Legong Calonarang. Karya ini dipentaskan pertama kalinya 
dalam rangka ulang tahun Padneçwara yang ke-30. di Graha Bhakti 
Budaya, Taman Ismail Marzuki Jakarta, pada tanggal 22-23 April 2006, 
dilanjutkan dengan pertunjukan-pertunjukan dibeberapa tempat, seperti 
Esplanade Singapore 11 Februari 2007, Pesta Kesenian Bali 2009, Festival 
Schouwburgh Jakarta 2009, Hari Tari Dunia di Solo 2014, Teater Jakarta-
Taman Ismail Marzuki untuk ulang tahun The Jakarta Post 2015.  

Tari bedhaya dan legong merupakan tarian sakral yang pada mulanya 
hanya dipertunjukkan di dalam tembok keraton. Kedua tarian tersebut 
menjadi simbol tradisi yang agung, mempunyai kedalaman makna yang 
sarat akan filosofi kehidupan serta berhubungan erat dengan Sang 
Pencipta karena keduanya merupakan doa dalam gerak ragawi. Setiap 
karya yang dihasilkan Retno Maruti, tidak lepas dari bentuk bedhaya 
(Sedyawati, 1981: 8; Brakel-Papenhuyzen, 1991:46-49; Kusumastuti, 
2003:1), srimpi, langendriyan, dan wayang wong. Demikian pula dengan 
karya kolaborasi ini, Maruti mengemas pertunjukan dalam bingkai 
bedhaya dan menggunakan dialog dengan tembang, baik Jawa maupun 
Bali.  

Legenda Calonarang yang sudah sangat terkenal di Bali, dalam 
pertunjukan aslinya selalu menghadirkan suasana magis, karena 
ditampilkan di tempat yang dekat dengan setra atau kuburan, juga dalam 
pertunjukan selalu dihubungkan  dengan dunia mistis. Sebagai contoh, 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

61 
 

pada suatu bagian pertunjukan ada beberapa penari mengalami trance, 
bahkan pada akhir pertunjukan dilakukan upacara seperti layaknya 
upacara untuk orang meninggal. Maruti mengambil cerita Calonarang 
sebagai ide cerita pengantar karya, namun tidak meninggalkan ritual Jawa 
dan Bali dalam pertunjukan ini. Perpaduan dua etnis yang berbeda dalam 
pertunjukan menjadi suatu kekuatan sebagai bentuk garap yang baru 
dengan sebuah konsep kolaborasi yang berpegang teguh pada filosofi 
Rwa Bhineda yaitu dua kekuatan yang berbeda, yang saling berkaitan dan 
tak dapat dipisahkan. 

Penelitian, pengkajian, dan ulasan tentang Calonarang, legong, dan 
bedhaya baik dari bentuk pertunjukan, naskah, secara ilmiah maupun 
artikel jurnal tentang pertunjukan tari The Amazing Bedhaya-Legong 
Calonarang, telah banyak dilakukan, diantaranya Arini (2011),  Brakel-
Papenhuyzen (1991), Carey (1993), Covarrubias (1937), Hanna (1980), 
Koentjaraningrat (1984), Murgiyanto (1997), Ronoatmodjo (1995), 
Sedyawati (1981), Prabowo (1996), Kusumastuti (2003), Haryono (2013), 
Kusumorasri (2018), Sitharesmi (2018), Panji (2020), dan 
Widyastutieningrum (2012). Artikel ini  membahas sisi lain pertunjukan 
tersebut yaitu konsep kolaborasi hitam putih yang dilakukan secara 
menyeluruh oleh Retno Maruti, melalui berbagai elemen yang menunjang 
pertunjukan tersebut. Hitam dan putih dapat diartikan sebagai jenis 
warna yang sangat kontras, dengan batasan perbedaan yang sangat jelas, 
sebagai sisi gelap dan terang, juga berarti keburukan dan kebaikan. 
Pemahaman terhadap konsep “hitam-putih” dalam kehidupan manusia 
diterjemahkan Maruti melalui pertunjukan tari Bedhaya-Legong 
Calonarang, sebagai sebuah sajian yang  sarat akan filososfi , dimana 
“dalam kebaikan pasti ada keburukan, dan di dalam keburukan pasti ada 
kebaikan, baik tidak selamanya baik, dan buruk tidak selamanya buruk”. 
Konsep inilah yang dipegang teguh oleh Maruti dalam karyanya, sehingga 
bedhaya dan legong sebagai elemen garap tari melebur secara kontras 
namun bersenyawa.  

Tujuan sebuah kolaborasi adalah untuk memaksimalkan sebuah proyek 
dengan cara menggabungkan beberapa orang yang berkompetensi dalam 
bidang tertentu dalam proyek tersebut. Sedangkan tujuan lain dari 
kolaborasi adalah untuk menambah warna dari sebuah kegiatan dengan 
cara menggabungkan  hal-hal atau pemikiran yang sebelumnya belum 
pernah dilaksanakan. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
62 

 

Pertunjukan ini membuka wawasan baru bagi masyarakat khususnya 
generasi muda agar dapat memberikan apresiasi yang tinggi terhadap 
seni tradisional bangsa sendiri yang kaya akan falsafah hidup dan sarat 
makna. Selain itu pertunjukan ini menjawab tantangan zaman atas 
keraguan perkembangan seni tradisional yang ada pada masa sekarang. 
Maruti ingin mengungkapkan sisi lain seorang janda dari Dirah yang 
selama ini dikenal sebagai tokoh yang sangat sakti dengan menguasai ilmu 
hitam, yaitu rasa cinta yang teramat besar dari seorang ibu kepada anak 
gadisnya.   

Disertasi “Moving Between Unity and Diversity: Four Indonesian 
Choreographers”, karya Sal Murgiyanto (1991) mengungkap proses 
kreatif karya Retno Maruti yang berjudul Sekar Pembayun. Murgiyanto 
dalam disertasinya menuliskan tentang tembang beserta struktur yang 
digunakan Maruti dalam sendratari Sekar Pembayun. Penelitian tentang 
revitalisasi langendriyan mengkaji lebih dalam penggunaan tembang 
sebagai pengganti dialog seperti bentuk Opera pada budaya barat. 

Pembahasan 

Proses Kreatif 

Istilah etnokoreologi (etnologi tari), dari tulisan Gertrude Prokosh Kurath 
dalam majalah Current Anthropology Vol.1 no. 3, 1960 dengan judul 
artikel “Panorama of Dance Ethnology”, menawarkan kajian ilmiah 
terhadap tari dalam kaitannya dengan lingkungan budayanya (cultural 
setting). RM. Soedarsono mengemukan sebuah pandangan teori yang 
diambil dari buku tulisan Marco de Marinis yang berjudul The Semiotics 
of Performance (1993) yang menjelaskan bahwa seni pertunjukan 
merupakan multi-layered entity, karena sebuah seni pertunjukan baru 
bisa disebut sebagai pertunjukan bila ada pemainnya (penari), koregrafer 
(tari), penata artistik, penata busana, penata rias, penata musik, pemusik, 
penata panggung, penata suara, penata lampu, stage manager, 
penonton, publikasi, penyandang dana, dan lain-lain. 

Penelitian ini juga menggunakan pendekatan etnokoreologi, dimana 
proses kreatif pertunjukan tari The Amazing Bedhaya-Legong Calonarang 
merupakan sebuah perwujudan dari teori tersebut, yang mengambil 
konsep kolaborasi. Pertunjukan Bedhaya-Legong Calonarang bukan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

63 
 

hanya memadukan bedhaya dan legong, tetapi seluruh pertunjukan 
bersinergi dalam konsep kolaborasi, bahkan konsep tersebut mengerucut 
menjadi konsep hitam-putih.  

Jawa dan Bali merupakan dua etnis yang memiliki perbedaan dalam 
beberapa bentuk keseniannya terutama tari, musik, teater, serta 
sastra/bahasa. Akan tetapi karena adanya keterkaitan sejarah, dalam 
beberapa hal keduanya memiliki persamaan. Sejarah mengungkapkan 
bahwa pengaruh Hindu dalam budaya keduanya sangat kental, sehingga 
walaupun terdapat banyak perbedaan bentuk, kedua etnis tersebut 
seolah memiliki kemiripan. Persamaan dan perbedaan dua budaya 
tersebut dalam karya bersama Retno Maruti dan Bulantrisna yang 
berjudul The Amazing Bedhaya-Legong Calonarang, dituangkan dalam 
bentuk bedhaya. Kisah Calonarang yang dikenal masyarakat Bali sebagai 
suatu pertunjukan yang sangat magis dinyatakan memiliki hubungan yang 
erat dengan sebuah kerajaan di tanah Jawa. Demikian pula dengan iringan 
gamelannya yang terdiri dari gamelan Jawa dan Bali yang diselaraskan 
sehingga menciptakan suatu harmonisasi bunyi yang indah.  

Retno Maruti dan Bulantrisna mencoba meramu sebuah sajian klasik di 
tengah-tengah pergeseran nilai budaya tradisi yang semakin disingkirkan 
karena dianggap kuno melalui garapan yang inovatif dan sangat berani 
untuk memadukan dua budaya yang sama-sama kuat dalam 
mempertahankan tradisinya.  

Pemilihan cerita Calonarang dalam karya kolaborasi tersebut bukan 
sekadar mengungkapkan sebuah legenda saja, tetapi juga mempunyai 
kekontrasan kehidupan yang menjadi kekuatan pertunjukan. Nuansa 
hitam putih yang ditampilkan juga mempunyai makna sebagai penegas 
kebaikan dan keburukan, simbol perlawanan alam yang abadi.  Penentuan 
gaya tari Jawa yang berdasarkan tari bedhaya serta gaya tari Bali yang 
mengambil tari legong, merupakan sebuah pilihan yang dilandasi 
kesakralan dan latar belakang kedua koreografer sebagai penari bedhaya 
dan legong. Maruti memberanikan diri memadukan bedhaya dan legong 
dalam satu panggung, hal yang merupakan sebuah langkah baru baginya 
dalam membuat sebuah karya tari.  

Maruti mampu berdialog dengan banyak hal, terutama karena karya ini 
mangambil latar belakang cerita Calonarang yang mempunyai kesakralan 
dalam ritual adat Bali. Keterbukaan Maruti dalam berproses menjadi 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
64 

 

dasar bagi terjadinya kolaborasi tersebut. Dengan kesabaran, keluguan, 
dan kepandaiannya, Maruti sanggup meleburkan egonya sebagai 
seniman untuk bersenyawa dengan seniman lain. Tujuan sebuah 
kolaborasi adalah untuk memaksimalkan sebuah proyek dengan cara 
menggabungkan beberapa orang yang berkompetensi dalam bidang 
tertentu dalam proyek tersebut. Tujuan lain dari kolaborasi adalah untuk 
menambah warna dari sebuah kegiatan dengan cara menggabungkan  
hal-hal atau pemikiran yang sebelumnya belum pernah dilaksanakan. 

Maruti yang berkolaborasi dengan Bulantrisna Djelantik, ingin 
mengungkapkan sisi lain seorang janda dari Dirah yang selama ini dikenal 
sebagai tokoh yang sangat sakti dengan menguasai ilmu hitam. The 
Amazing Bedhaya-Legong Calonarang sangat menarik untuk dikaji karena 
karya ini merupakan karya kolaborasi yang utuh baik dari segi gerak tari, 
kostum, iringan musik maupun isi ceritanya yang seakan bersenyawa 
sehingga menghadirkan suasana yang sempurna. Karya ini juga 
mengalami proses yang panjang dibanding karya-karya Maruti yang lain 
dengan detail dan ritual yang harus dijalani oleh semua pendukung 
dengan maksud untuk tetap menjaga “kesakralan” cerita Calonarang.  

Bersatunya bedhaya dan legong dalam satu panggung mungkin bukan 
yang pertama kali dalam dunia pertunjukan, namun Retno Maruti dengan 
kepiawaiannya sebagai koreografer banyak mendapat pujian dari kritikus 
dan pencinta seni baik dari dalam maupun dari luar negeri karena 
dianggap sebagai karya yang memberi nuansa baru pertunjukan tari klasik 
tanpa meninggalkan keklasikannya, yaitu dengan inovasi-inovasi yang 
disertakan dalam karyanya. 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

65 
 

 

Gambar 1. Bagan konsep garap 
Sumber: dokumentasi Genoveva Noirury Nostalgia, 2024 

 

Ide Garapan 

Retno Maruti mengawali proses pembuatan pertunjukan The Amazing 
Bedhaya-Legong Calonarang dengan sebuah ide kolaborasi dalam gaya 
tari lain di luar tari Jawa klasik yang ditekuninya selama ini. Setelah 
berdiskusi dengan Sentot Sudiharto, direktur artistik Padneçwara yang 
juga adalah suaminya, akhirnya terpilih nama Bulantrisna Djelantik, 
penari dan koreografer tari Bali yang merupakan sahabat Maruti sejak 
tahun 1960, untuk menggarap pertunjukan tersebut. Maruti juga 
mengajak narasumber Alm. Bp. I Wayan Diya menjadi sesepuh agar 
pertunjukan tersebut tetap pada batas dan jalur yang benar, dan 
menentukan Lukas Danasmoro dan I Gusti Kompyang Raka sebagai 
penata gending.  

Sentot Sudiharto selaku penata artistik mengatakan: “Pertunjukan yang 
dipentaskan Maruti selalu menonjolkan kekuatan penari-penarinya, 
sehingga ia tidak pernah mau panggungnya di dekor yang macam-
macam. Permainan level selalu digunakan yang fungsinya dapat 
bermacam-macam. Tinggi rendahnya level biasa digunakan Maruti untuk 
membedakan suasana, membuka ruang pentas, bahkan untuk membelah 
ruang. Kita dari tim artistik (yang terdiri dari Sentot Sudiharto, Alm. S. 
Trisapto, dan Sonny Sumarsono) biasanya menawarkan bentuk tatanan 
panggung sesuai dengan cerita yang akan dipentaskan Maruti. Demikian 
pula untuk Calonarang ini, Maruti hanya membutuhkan level memanjang 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
66 

 

di belakang panggung yang dapat dipakai untuk berbagai adegan. Di 
belakang level akan disekat dengan kain tipis yang membatasi panggung 
dengan penabuh gamelan. Hanya itu yang diperlukan oleh Maruti karena 
dia menekankan kekuatan penari dalam gerak dan tembang. Satu 
catatan dalam setiap pentas, para penari yang mempunyai tugas 
melantunkan tembang, tidak menggunakan clip-on jadi mereka istilahnya 
live kalau nembang.” (Wawancara pada tanggal 12 Maret 2017, di ruang C 
Institut Kesenian Jakarta, Jl. Cikini Raya 73 Jakarta Pusat) 

Kolaborasi dipilih Maruti sebagai konsep berdasarkan ide untuk membuat 
sebuah garapan yang memadukan dua etnis yakni Jawa dan Bali, dengan 
dua elemen dasar berupa tari bedhaya dan legong, diperlukan sebuah 
pemikiran yang matang untuk memperhatikan karakteristik kedua jenis 
tarian tersebut, sehingga dalam menghasilkan karya, proses kreatif yang 
dilakukan Maruti dan Bulantrisna tidak semata-mata menempelkan dua 
jenis tarian tapi membuat suatu persenyawaan yang menghasilkan 
kolaborasi yang utuh. 

Maruti juga mengangkat konsep hitam-putih yang sangat kuat dalam 
karyanya tersebut sebagai lambang dua sisi kehidupan yang bertolak 
belakang namun selalu hidup berdampingan. Konsep tersebut bukan 
hanya dituangkan dalam warna kostum, tetapi juga dalam gerakan, 
komposisi, dan musik. 

Konsep hitam putih di sini diartikan sebagai perlawanan antara baik dan 
buruk dimana kehidupan manusia ada sisi baik dan buruk yang selalu 
hidup berdampingan dan tidak dapat dipisahkan. Begitu pula dengan 
gerakan dalam Calonarang yang diwakili oleh bedhaya dan legong 
menggambarkan kelembutan dan kekerasan. Maruti menuturkan dalam 
sebuah wawancara: 

“Tuhan menciptakan baik dan buruk selalu berdampingan dan selalu 
seimbang. Tidak selamanya baik itu selalu baik, dan buruk selalu buruk. 
Dalam kebaikan pasti ada keburukan demikian juga sebaliknya, dalam 
keburukan pasti ada kebaikan. Tidak mungkin orang yang baik akan baik 
terus, suatu saat ia juga pasti berbuat salah. Orang lembut juga tidak 
selamanya lembut, kalau dia emosi bisa jadi lebih keras dari orang yang 
kesehariannya keras. Tuhan membuat segala sesuatunya seimbang 
(Wawancara pada tanggal 3 Juni 2017, di kediaman Retno Maruti, Kompleks 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

67 
 

Bumi Harapan Permai, Jl. Bumi Pratama I Blok O no. 5 Kramat Jati, Jakarta 
Timur).” 

Para penari bukan saja menghafal gerak yang diberikan oleh penata tari, 
tetapi mereka juga harus bisa menyelaraskan gerakan dengan gending 
dalam nuansa yang berseberangan. Penari bedhaya yang terbiasa dengan 
alunan gamelan Jawa yang lembut harus dapat merasakan ritme gamelan 
Bali, demikian juga sebaliknya penari legong harus dapat mengikuti 
alunan gamelan Jawa yang sangat berbeda tempo dengan tari Bali yang 
dinamis. Nuansa hitam-putih juga mewarnai kegiatan produksi seperti 
media promosi yang meliputi poster, undangan, spanduk, dan buku acara, 
hal ini dimaksudkan agar suasana pertunjukan dapat dirasakan sejak awal 
oleh penonton. 

Pemilihan Cerita dan Bentuk Garapan     

Retno Maruti ingin menyampaikan pesan sederhana tentang keberadaan 
seni tari klasik Jawa dan Bali melalui The Amazing Bedhaya Legong 
Calonarang, yang merupakan warisan budaya leluhur, untuk tetap 
menjaga keberlangsungan kesenian tersebut. Maruti mengajak penonton 
menelaah filosofi ataupun inti yang disampaikan  melalui lakon-lakonnya 
yang sarat akan falsafah kehidupan manusia dan hubungannya dengan 
Sang Pencipta. Pesan moral yang mendalam disampaikan oleh Maruti 
melalui puisi-puisi yang dilantunkan dalam tembang. Secara ringkas, 
Yanusa Nugroho, seorang sastrawan yang juga anggota Padneçwara, 
menuliskan kisah Calonarang dalam sebuah sinopsis pada pertunjukan 
tersebut. 

Bedhaya adalah jenis tari yang ditarikan dalam bentuk kelompok, 
sedangkan legong yang semula ditarikan oleh dua orang pada 
perkembangannya bisa ditarikan dalam bentuk kelompok juga, seperti 
Legong Abimanyu karya I Wayan Dibia yang ditarikan oleh tujuh atau 
sembilan orang. Dari keleluasan inilah timbul ide Maruti untuk mengemas 
karyanya dalam fomat bedhaya. 

Jawa dan Bali mempunyai banyak keterkaitan, termasuk dalam hal 
sejarahnya. Sejak zaman kerajaan Majapahit hingga perang 
kemerdekaan, banyak peristiwa sejarah yang mengaitkan Jawa dan Bali, 
contohnya adalah Surapati, pahlawan nasional yang berasal dari Bali, 
yang berjuang di tanah Jawa dan menikah dengan putri Mataram yang 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
68 

 

bernama Gusik Kusuma dan melakukan puncak perlawanan terhadap 
Belanda di Jawa Timur, hingga gugurnya di tangan Govert Knol. Selain itu 
terdapat cerita Calonarang (naskah lontar tentang Calonarang ditulis 
dalam aksara Bali kuno dan saat ini tersimpan di Perpustakaan Koninklijk 
Instituut voor Taal-Land-en Volkenkunde van Ned. Indies di Leiden, 
Belanda), cerita panji, dan lain-lain yang mengaitkan budaya Jawa dan 
Bali.  

Berdasarkan naskah tersebut, diketahui bahwa Jawa dan Bali mempunyai 
kesamaan kepercayaan pada masa lampau, yaitu agama Hindu, yang 
berkembang pada masa kerajaan Majapahit sehingga Jawa dan Bali 
banyak memiliki kesamaan peninggalan sejarah yang dapat diketahui dari 
artefak-artefak baik yang berada di Jawa, khususnya Jawa Timur dan Bali. 

Setelah mendapat ide untuk berkolaborasi dengan Bulantrisna, Maruti 
mengembangkan ide tersebut dengan bentuk garapan yang akan dibuat. 
Pada tahun 1979 Maruti membuat karya yang bentuk dasarnya adalah 
bedhaya berjudul Abimanyu Gugur. Tarian yang mengambil cerita 
tentang kematian Abimanyu, anak Arjuna dalam epos Mahabharata, 
dituangkan Maruti dalam bentuk dua perangkat bedhaya yang 
menggambarkan pasukan Pandawa dan Kurawa.  

Berdasarkan karya tersebut, Maruti mempunyai ide untuk membuat 
garapannya kali ini dengan bentuk bedhaya dua rakit, yaitu satu rakit 
terdiri dari sembilan orang penari bedhaya dan satu rakit lainnya adalah 
penari legong. Bedhaya merupakan jenis tarian yang sangat dikuasai 
Maruti, dan dalam setiap karyanya Maruti memiliki kekhasan 
mempergunakan tembang (lagu dalam bahasa Jawa) dalam 
menyampaikan dialog seperti dalam pertunjukan opera. Dalam 
pertunjukan Jawa, hal ini dinamakan langendriyan atau juga dikenal 
dengan istilah opera Jawa.  

Bapak I Wayan Diya memberikan sebuah catatan untuk dijadikan bahan 
diskusi tentang cerita Calonarang yang ditulis oleh I Wayan Dibia. Mereka 
akhirnya bersepakat untuk memakai naskah tersebut sebagai dasar 
garapannya. Konsep hitam-putih ditetapkan Maruti untuk nuansa 
pertunjukan seperti kostum, lirik tembang, hingga alur cerita. Sekilas 
cuplikan tulisan I Wayan Dibia yang menjadi dokumentasi Padneçwara 
tentang Calonarang : “Calonarang selama ini lebih banyak diasosiasikan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

69 
 

sebagai suatu kisah dan pertunjukan yang mengetengahkan masalah 
ilmu hitam. Sesungguhnya di balik wajah hitam Calonarang juga banyak 
terselip hal-hal positif yang dapat dijadikan cermin untuk melihat realitas 
kehidupan sehari-hari. Seperti halnya seni pertunjukan dari daerah lain di 
Indonesia, kesenian Calonarang selalu berpesan tentang adanya dua 
kekuatan yang berbeda (rwa bhineda) yang saling berkaitan dan tak 
dapat dipisahkan. Alur cerita dan struktur pertunjukan Calonarang 
mengingatkan masyarakat penontonnya akan adanya prinsip 
keseimbangan. Dengan demikian, nantinya mereka mampu melihat 
segala tindakan dan perbuatan, termasuk yang dilakukan oleh orang lain, 
secara lebih obyektif dan bijaksana dengan tetap mempertimbangkan sisi 
baik dan buruknya, atau positif dan negatifnya.” 

I Wayan Diya dalam diskusi itu mengatakan bahwa: “Kehidupan ini ibarat 
koin atau uang logam, di mana dua sisi yang bersebelahan tidak bisa 
dipisahkan. Satu sama lain hidup berdampingan dan merupakan dua sisi 
yang bertolak belakang namun selalu hadir bergantian hidup itu 
seimbang, antara baik dan buruk, siang dan malam, hitam dan putih.” 

Maruti menempatkan bedhaya dan legong sedemikian rupa dengan 
pertimbangan bahwa Barada dan Bahula beserta siswa padepokan Lemah 
Tulis berasal dari tanah Jawa sehingga diwakili oleh penari bedhaya. 
Calonarang dan siswa-siswa (sisya) di Walunateng Dirah diwakili oleh 
penari legong karena cerita ini melegenda di Bali, dan karakter 
Calonarang lebih tepat diekspresikan dengan gerakan-gerakan legong 
yang dinamis. 

Dengan demikian, konsep hitam-putih dipegang teguh dalam karya ini. 
Maruti menempatkan konsep hitam-putih dengan sangat tepat dalam 
garapan di mana tokoh Calonarang dalam cerita ini tidak seperti yang 
biasa dilakoni dalam pertunjukan Calonarang di Bali. Calonarang di Bali 
merupakan ritual yang bisa dikatakan bermuatan mistis, dimana terdapat 
beberapa orang harus “dimatikan” untuk memenuhi persyaratan ritual. 
Penampilan Barong dan Rangda dalam pertunjukan Calonarang di Bali, 
yang merupakan tokoh sentral dalam pertunjukan, tidak ditampilkan 
dalam pertunjukan The Amazing Bedhaya-Legong Calonarang, juga tidak 
mengakhiri hidup Calonarang, semuanya berakhir dalam pemikiran 
hitam-putih yang harus ada dalam kehidupan manusia. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
70 

 

Iringan Gending 

Iringan gending dalam The Amazing Bedhaya Legong Calonarang 
dipercayakan  kepada Lukas Danasmoro, penata musik dari Solo, yang 
menurut penilaian Maruti sangat mahir dalam musik Jawa inovatif. 
Kolaborasipun terjadi tidak hanya pada tarian saja, tetapi juga pada 
iringannya.  I Gusti Kompyang Raka, yang sering terlibat dalam 
pertunjukan Guruh Soekarno Putra, dilibatkan dalam pertunjukan sebagai 
penata gending yang berkolaborasi dengan Lukas. Maruti memberi 
arahan kepada para penata musik agar tetap berada pada bingkai Jawa, 
namun jangan sampai kehilangan rasa Bali-nya. Hal ini dimaksudkan 
karena gamelan Bali memiliki bunyi yang lebih keras dibanding gamelan 
Jawa, sehingga jangan sampai suara gamelan Bali menjadi lebih dominan. 
Peran Maruti dalam menentukan iringan sangat penting, namun beliau 
membebaskan Lukas dalam mengekspresikan iringannya. Lukas tidak 
hanya menyusun gending saja, tetapi juga membuat tembang bahasa 
Jawa yang dipakai dalam dialog setiap adegan. Tembang menjadi sangat 
penting karena digunakan untuk menjelaskan tentang adegan, dialog 
antar tokoh dalam garapan, dan sebagai pembentuk suasana. Tembang 
tersebut disesuaikan dengan adegan yang sedang berlangsung sehingga 
dapat terjadi komunikasi yang menarik antartokoh yang sedang 
berdialog.  

I Gusti Kompyang  Raka menambahkan seorang dalang dalam bahasa Bali 
untuk mengimbangi vokal penari, swarawan, dan swarawati yang 
melantunkan tembang dalam bahasa Jawa, Pada pertunjukan pertama 
tahun 2006 di Graha Bhakti Budaya dan di Esplanade Singapore, Alm. I 
Wayan Diya menjadi dalang dan pemangku upacara ritual agama Hindu. 
Sejak pertunjukan ke-3 sampai tahun 2009, dalang dan pemangku ritual 
diperankan oleh Ida Ayu Putu Budi Aryani, seorang pemain Wayang Arja 
di Singaraja, Bali.  

Kerja sama yang baik tidak saja terjadi dalam membuat gerak tari, tetapi 
juga dalam menyusun iringan gendingnya. Retno Maruti sangat jeli untuk 
menggabungkan kedua komposer dalam satu garapan yang nyaris 
sempurna. Kedua komposer diarahkan untuk  membuat suatu susunan 
gending yang baru, tidak terpaku pada tatanan atau pakem yang sudah 
ada, sehingga dapat dengan leluasa membuat kerangka garapan yang 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

71 
 

njawani atau bernafaskan Jawa namun dapat bersenyawa dengan 
gamelan Bali. 

Keahlian penata gending untuk membuat suatu urutan gending, bukan 
saja terletak pada kepiawaiannya dalam mengolah nada menjadi suatu 
notasi yang bisa dimainkan oleh sebuah instrumen atau alat musik. 
Kepekaan terhadap nada dan pengetahuan di luar gending yang biasa 
digeluti seorang penata musik juga sangat diperlukan untuk dapat 
menyusun sebuah gending yang sesuai dengan adegan, suasana, dan syair 
yang digunakan dalam menyusun tembang atau lagu. 

Gamelan Jawa yang digunakan dalam garapan ini menggunakan laras 
pelog sedangkan gamelan Semar Pagulingan untuk legongnya 
menyesuaikan dengan gamelan Jawa. Keahlian Lukas dan Kompyang Raka 
dalam memadukan nada-nada yang digunakan menjadi suatu kekuatan 
yang utuh dan tidak terpecah-belah, sehingga pergantian gending dari 
Jawa ke Bali atau sebaliknya terasa halus dan menyatu. Pada saat gamelan 
Jawa dan Bali harus dibunyikan bersamaan, melodinya dapat menjadi 
perpaduan yang indah. Komposisi gending yang baik terletak pada 
kedinamisan dan keharmonisan gending tersebut, bukan sekadar 
terkesan “wah” saja. Lukas dan Kompyang Raka telah berhasil 
menghidupkan karya ini menjadi suatu pertunjukan yang unik, menurut 
Maruti. 

Kostum Penari 

Garapan Bedhaya-Legong Calonarang menggunakan konsep dasar hitam-
putih untuk menekankan tema karya, demikian pula dalam kostum. 
Penggarapan kostum bedhaya diserahkan kepada Suryanto, pengusaha 
batik di Solo, kemudian untuk kostum legong, Maruti mempersilakan 
Bulantrisna untuk berkreasi namun masih berdasarkan kostum legong 
yang biasa dipentaskan yang dikembangkan. Ketaatan kedua koreografer 
kepada konsep yang telah disepakati bersama, menghasilkan kostum 
bernuansa hitam-putih dengan sedikit aksen merah, perak, dan sedikit 
kuning pada bunganya. Kostum penari Bedhaya dengan konsep warna 
hitam dan putih, dominasi warna hitam yang menggambarkan sebuah 
ketegasan dan keteguhan niat. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
72 

 

 

Gambar 2. Foto oleh Boy T. Harjanto, dokumentasi Padneçwara 
Sumber: Genoveva Noirury Nostalgia, 2024  

 

 

Gambar 3.  Di sebelah kiri adalah kostum awal legong Calonarang, kanan adalah kostum 
legong Calonarang yang disempurnakan 

Sumber: Genoveva Noirury Nostalgia, 2024  
 
 

Proses Latihan Kolaborasi 

Proses kreatif yang dilakukan dalam rangka persiapan pertunjukan The 
Amazing Bedhaya-Legong Calonarang, tidak jauh berbeda dari proses 
latihan pada karya-karya Maruti yang lain. Persiapan yang memakan 
waktu hampir satu tahun, sejak tahun 2005, menjalani proses latihan yang 
cukup panjang. Maruti mengisahkan dimulainya proses latihan 
Calonarang: 

“Kita sepakat urutan adegan, kita memulai bagian perbagian, legong 
yang adegan mana saja, demikian juga bedhaya bagian yang mana saja. 
Kalau legong tidak begitu banyak pembaharuan karena banyak gerakan 
yang sudah ada tinggal dipilih bagian mana yang dipakai, baik dari 
gerakan maupun iringan. Sedangkan untuk bedhayanya betul-betul 
mencari gerakan-gerakan apa yang pas dengan gending yang baru, yang 
disesuaikan juga dengan nada gamelan Bali supaya nanti pada saat 
menyambung lebih mempermudah. Kebetulan kami (Maruti dan saya) 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

73 
 

sedikit bisa menari Bali, ini akan mempermudah untuk menggabungkan 
atau menyambung pada saat keduanya harus menari bersama-sama.” 

Berbeda dengan Maruti, Bulantrisna yang pada saat awal persiapan 
sedang berada di Amerika, mempunyai cara untuk memberikan gerakan 
kepada penari legongnya. “Sebenarnya tari legong yang klasik kan begitu-
begitu saja, gerakannya semua hampir sama, variasinya ada sedikit. Jadi 
kalau di legong ada patokannya, bagian pengawit begini, bagian 
pengawak begini tapi gerakannya itu hampir-hampir semuanya mirip. 
Saya memikirkan karena panggung kita sekarang beda, lebih lebar lalu 
penonton lebih jauh, karena itu saya mengubah gerakannya agak sedikit 
lebih ekstra supaya kelihatan dari jauh. Jadi kalau gerakan matanya 
hanya sedikit, dibuat lebih jauh dan keras. Pertama gerakan-gerakan 
mulai dihayal-hayalkan. Bahkan sewaktu saya di Amerika, pasang video, 
menari dan saya kirimkan ke anak-anak, coba dipelajari ini, ya dan 
mereka mulai latihan” (Wawancara pada tanggal 3 Juni 2017, di Bengkel Ayu 
Bulan, Pondok Pinang, Jakarta Selatan). 

Para penari melakukan latihan lokal di sanggar untuk mencari gerak pada 
adegan yang utuh dahulu. Bedhaya mencari gerak untuk mengisi adegan 
3 sedangkan legong mencari gerakan untuk adegan 2. Sambil berjalannya 
latihan penari, Lukas dan Kompyang Raka menyusun gending dan melatih 
tim karawitan masing-masing selama satu bulan. Kemudian kedua 
kelompok bertemu untuk melihat jenis gerakan yang dipakai supaya 
kontras. Hal ini berlangsung selama 2 bulan dan latihan dilakukan 
seminggu sekali. Proses latihan seperti ini dipelajari Maruti dari sistem 
latihan saat ia menjadi penari Ramayana Prambanan sejak tahun 1960-
1968, dengan latihan per bagian dahulu kemudian disambung pada saat 
latihan gabungan. Latihan dilanjutkan dengan lebih intensif lagi, seminggu 
dua kali yaitu hari Sabtu dan Minggu selama satu bulan dengan iringan 
gamelan. Setiap selesai latihan, Maruti selalu mengadakan evaluasi untuk 
perbaikan dan penyempurnaan yang diikuti tidak hanya oleh penari saja, 
tapi melibatkan tim artistik juga. 

Retno Maruti, Bulantrisna, dan Sentot Sudiharto adalah maestro tari 
Indonesia yang tak segan berbagi ilmu kepada generasi muda. Dalam 
proses Calonarang, para penari benar-benar ditatar bukan hanya 
bagaimana bergerak mengikuti irama saja, tetapi juga bagaimana gerak 
tersebut diberi jiwa atau ruh sehingga menghidupkan karakter masing-
masing gaya tari menjadi suatu hal yang sangat penting. Kesulitan yang 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
74 

 

dihadapi Maruti dalam karya ini hampir tidak ada, karena semua tim 
bekerja sama, baik Jawa maupun Bali merasa bertanggung jawab atas 
karya ini, jadi mereka saling membantu. 

Refleksi Akhir 

Pengalaman Maruti dalam Sendratari Ramayana Prambanan yang bukan 
hanya sebagai penari, melainkan juga pengetahuan dalam hal-hal lain 
yang berkaitan dengan pertunjukan tari. Maruti mempelajari banyak hal 
seperti mengenal cara kerja sebuah kolaborasi, pengetahuan tentang 
gending, tata panggung, tata cahaya, tata rias dan kostum, serta 
bagaimana caranya mengorganisasi sebuah kelompok, terutama 
mempelajari proses kreatif terjadinya sebuah karya seni. Kekhasan karya-
karya Maruti adalah mengambil bentuk langendriyan dan struktur gerak 
bedhaya yang dipelajarinya sejak kecil dari para empu tari keraton 
Surakarta. Kemampuan Maruti tak hanya sekadar menulis cerita yang 
dituangkan dalam bentuk garapan di panggung, tetapi juga menggali 
filosofi yang terkandung di dalam cerita ataupun syair tembang yang 
dibuatnya menjadi sebuah karya pertunjukan.  

Konsep kolaborasi dengan prinsip hitam-putih (berlawanan) sangat kuat 
dalam garapan ini bukan saja terlihat secara kasat mata dari kostum yang 
dipakai oleh penari dan pengrawit, tetapi juga dari komposisi atau pola 
lantai yang kadang berseberangan atau berlawanan dan kadang menyatu, 
demikian juga dengan iringan gamelan Jawa dan Bali yang sangat 
harmonis dengan nada-nada yang disusun secara apik. Maruti 
berpandangan bahwa hitam putih yang menjadi konsep pertunjukan The 
Amazing Bedhaya-Legong Calonarang merupakan penggambaran sisi 
baik dan buruk dari kehidupan manusia yang selalu hidup berdampingan 
seperti dua sisi koin. Menurut Maruti, dalam kebaikan tidak selamanya 
baik dan dalam keburukan tidak selamanya buruk. Calonarang menurut 
legenda di Bali adalah tokoh yang jahat, berwajah menyeramkan dan 
berkarakter keras, akan tetapi Maruti menampilkan tokoh Calonarang 
sebagai sosok yang cantik dan dapat menjadi sangat garang karena 
kekecewaan yang dialaminya. Meskipun demikian, Calonarang juga 
sangat penuh kasih terhadap anaknya. Tokoh Bahula digambarkan 
berwajah lembut namun penuh tipu daya.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

75 
 

Dalam memadukan dua gaya tari yang berbeda; bedhaya yang lembut 
dan legong yang dinamis, Maruti membuat suatu formula di mana 
perbandingan garapan tidak dibuat sama persentasenya, sehingga 
kolaborasi yang dibuat menjadi seimbang. Maruti memberi porsi bedhaya 
lebih banyak dibanding legong. Gerakan legong yang dinamis dengan 
iringan yang lebih keras akan menjadi dominan apabila diberi porsi yang 
sama besarnya dengan bedhaya sehingga untuk mencapai keseimbangan 
dalam garapan diperlukan pembagian porsi yang tepat. Keseimbangan 
yang harmonis dibentuk melalui gerak dinamis legong dan iringan 
gamelan Bali yang keras dan meriah dipadukan dengan bedhaya yang 
lembut dan iringan gamelan Jawa yang tidak menyentak.  

Maruti memiliki sudut pandang sendiri dalam melihat dan menyikapi 
cerita Calonarang yang merupakan legenda yang sangat terkenal di Bali. 
Meskipun Maruti terlibat dalam karya Sardono yang fenomenal, Dongeng 
Dari Dirah, yang menceritakan Calonarang, Maruti membuat Calonarang 
dengan versinya sendiri. Maruti mengambil esensi cerita dari legenda 
Calonarang dan mengemasnya dalam nafas Jawa yang dituangkannya 
dalam bentuk garap bedhaya. Pertunjukan Calonarang di Bali merupakan 
sebuah ritual adat yang dipadukan dengan ritual keagamaan, dilakukan di 
tempat terbuka yang dekat dengan kuburan atau disebut setra dalam 
bahasa Bali, dengan tatanan penton berbentuk arena. Calonarang yang 
dibuat Maruti ditampilkan dalam sebuah panggung proscenium dengan 
tatanan penonton yang tersusun dalam gedung pertunjukan. 

Calonarang adalah sebuah bukti konsistensi Maruti dalam menjaga tradisi 
ketika nilai-nilai penting dalam tradisi Jawa dan Bali tetap diperhatikan 
dan dipertahankan Maruti dalam membuat karya, namun tetap mengikuti 
perkembangan zaman atau sering disebut kekinian. Maruti berhasil 
membuat sebuah kolaborasi pertunjukan tari Jawa dan Bali melalui The 
Amazing Bedhaya-Legong Calonarang. dengan menampilkan konsep 
hitam putih sebagai sebuah pemandangan yang kontras. 

DAFTAR PUSTAKA: 

Arini, A. A Ayu Kusuma. 2011 Legong Peliatan Pionir Promosi Kesenian Bali 
Yang Tetap Eksis. Denpasar: Institut Seni Indonesia. 

Brakel-Papenhuyzen, Clara. 1991 Seni Tari Jawa: Tradisi Surakarta dan 
Peristilahannya. Jakarta: ILDEP RUL. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
76 

 

Carey, Peter. 1993 Dance Drama (Wayang Wong) and Politics at the court 
of Sultan Hamengkubuwana III (1812-14) of Yogyakarta. Performance 
in Java and Bali edited by Bernard Arps. London: School of Oriental and 
African Studies University of London. 

Covarrubias, Miguel. 1937 Island of Bali. Great Britain: Cassell and 
Company Limited. 

Damono, Sapardi Djoko. 2014. Alih Wahana. Jakarta: Editum. 
Hanna, Judith Lynne. 1980 To Dance is Human: A Theory of Nonverbal 

Communication. Austin dan London: University Texas Press. 
Haryono, Sutarno. 2012 Implementasi Konsep Langendriya Mandraswara 

terhadap Seniman Muda, Surakarta:  Jurnal Seni & Budaya Panggung 
Vol. 22, No. 1, Januari - Maret 2012 

Koentjaraningrat. 1984 Kebudayaan Jawa. Seri Etnografi Indonesia No.2. 
Jakarta: PN Balai Pustaka. 

Kurath, Gertrude Prokosh. 1960 Panorama of Dance Ethnology . Current 
Anthropology Vol.1 no. 3  

Kusumarasri, Ira. 2018 Langendriyan Dari Dapur Batik Menuju Pendapa 
Agung Istana, Surakarta ParaiAnom: Jurnal Pengkajian Seni Budaya 
Tradisional Vol. I No. 1 Oktober 2018  

Kusumastuti,Siti N. 2003  Tesis:Tari Tradisional Jawa Surakarta di Jakarta: 
Kajian Kasus Terhadap Retno Maruti  dan Karyanya 

Murgiyanto, Sal. 1997 “Moving Between Unity and Diversity: Four 
Indonesian Choreographers,” A dissertation submitted to the faculty of 
Department of Performance studies in candidacy for degree of Doctor 
of Philosophy Graduade School of Arts and Science. New York: New 
York University. 

Murgiyanto, Sal.  2002. Kritik Tari, Bekal dan Kemampuan Dasar. Jakarta: 
Ford Foundation dan Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia. 

Murgiyanto, Sal.  2004. Tradisi dan Inovasi, Beberapa Masalah Tari di 
Indonesia. Jakarta: Wedatama Widya Sastra. 

Murgiyanto, Sal. 2015 Pertunjukan Budaya dan Akal Sehat. Jakarta: 
Fakultas Seni Pertunjukan-Institut Kesenian Jakarta. 

Murgiyanto, Sal. 2016 Kritik Pertunjukan dan Pengalaman Keindahan. 
Jakarta: Pascasarjana-Institut Kesenian Jakarta. 

Murtidjono. Dewabrata Karya Retno Maruti: Tari tradisional yang lahir di 
Jakarta. Harian Bernas 15 September 1997. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

77 
 

Nostalgia, Genoveva Noirury. 2017 Tesis: Proses Kreatif Pertunjukan Tari 
Kajian Terhadap Karya Retno Maruti: The Amazing Bedhaya Legong 
Calonarang, Jakarta:Institut Kesenian Jakarta. 

Panji, A.A. Rai Susila. 2020 Struktur Dan Estetika Tari Legong Dalam 
Bedhaya Legong Calonarang, Jakarta: Jurnal Beranda Edisi 09, 
Desember 2020 FSP-IKJ 

Poerwadaminta, W.J.S. 1976 Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta: 
Balai Pustaka. 

Prabowo, Wahyu Santoso. 1996 Tari Bedhoyo Sebuah Gatra Keunggulan. 
Yogyakarta: Bentang. 

Ronoatmodjo, A. Tasman. 1995 Bedhaya Ela-Ela. Surakarta: Sekolah 
Tinggi Seni Indonesia Surakarta. 

Sedyawati. Edi 1981 Pertumbuhan Seni Pertunjukan. Jakarta: Sinar 
Harapan “Wayang Arena: Untuk Para Pelanggan,” dalam Surat Kabar 
Harian Kompas Jakarta, 24 Januari 1983. 

Sitharesmi, Riana Diah. 2018 Disertasi: Bedoyo-Legong Calonarang Karya 
Retno Maruti Dan Bulantrisna Djelantik Dalam Perspektif 
Hermeneutika Hans-Georg Gadamer Relevansinya Dengan Estetika 
Seni Pascamodern. Yogyakarta:Fakultas Filsafat, Universitas Gajah 
Mada. 

Soedarsono, RM. 1984 Pendidikan Formal Seni Tari, dalam Tari. Tinjauan 
dari berbagai Segi (Edi Sedyawati, ed) Jakarta: Pustaka Jaya. 

Soedarsono, R.M. 1999 Metodologi Peneltian Seni Pertunjukan dan Seni 
Rupa. Bandung: 

             Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia. 
Spies, Walter & Beryl de Zoete 1938 Dance and Drama in Bali. 24 Russell 

Square London: Faber and Faber Limited. 
Supanggah, Rahayu.2002 Kolaborasi: Prospek dan Masalahnya, Kasus 

Gamelan Jawa, Menimbang Praktek Pertukaran Budaya. Jakarta: 
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia. 

Sutrisno, Mudji. 2008 Filsafat Kebudayaan. Jakarta: Hujan Kabisat. 
Syam, Nur. 2005 Islam Pesisir. Yogyakarta: LKIS Yogyakarta. 
Turner, V. 1977 The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Ithaca: 

Cornell University Press. 
Widyastutieningrum, Sri Rochana. 2012 Peran Koreaografer Perempuan 

Dalam Perkembangan Tari, Jurnal Dewa Ruci Vol. 8 No. 1, Desember 
2012, ISI Surakarta 

 
 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
78 

 

Internet: 
 
Azizah, Zulfa, 2014 Tari Legong Tarian Yang Berasal Dari Pulau Bali. Dunia-
kesenian.blogspot.co.id.  
http://id.wikipedia.org/wiki/Tari_Legong. Diakses tanggal 29 Mei 2016. 
Mahmud, Dede, 2017 Tari Legong Bali sejarah dan Pertunjukannya. 
www.tradisikita.my.id Diakses tanggal 12 Juni 2017. 
Tari Legong Asli Bali: Sejarah, Gerakan, Video, dan Penjelasannya. adat-
tradisional.blogspot.com Diakses tanggal 12 Juni 2017. 
Tari Bedhaya Ketawang Tarian Tradisional dari Surakarta, Jawa Tengah. 
www.negerikuindonesia.com Diakses tanggal 3 Juni 2017. 
https://id.m.wikipedia.org>wiki>bedaya ketawang. 
Hera, Marientha, 2013 Ayo Nguri-Uri Budaya Jawa, Tari Bedhaya 
Ketawang. marienthahera.blogspot.co.id Diakses tanggal 3 Juni 2017. 
www.isi-dps.ac.id Sejarah Tari Legong di Bali oleh Ida Bagus Gede Surya 
Peradantha, SSn, alumni ISI Denpasar, diakses tanggal 3 Juni 2017. 
Sejarah-Legenda-Asal-usul-Asal mula Sejarah Tari Legong, blog-
sejarah.blogspot.co.id, diakses tanggal 3 Juni 2017. 
Sejarah Awal Terciptanya Tarian Legong di Bali, pandri16.blogspot.co.id, 
diakses tanggal 3 Juni 2017. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.tradisikita.my.id/


79 
 

BAB 6 
Interelasi Medium Limbah Sebagai 

Edukasi Mendalam Penciptaan Seni 
Rupa Ramah Lingkungan 

Oleh: 
I Made Jodog  

 
Banjir bandang yang terjadi di Provinsi Bali tanggal 10 September 2025 
memantik penulisan ini. Peristiwa banjir menyisakan memori dan trauma 
pada masyarakat terdampak. Peristiwa ini menelan belasan korban jiwa, 
rusaknya fasilitas umum serta terganggunya layanan kepada masyarakat. 
Sampah-sampah dibawa arus air menyangkut pada pinggir aliran sungai 
di sejumlah titik dan selokan menjadi suatu penampakan atas sampah 
tersembunyi. Berita Antara mengungkapkan salah satu penyebab banjir 
bandang selain berupa fenomena global ekuatorial Rossby yang memicu 
pertumbuhan awan konvektif secara masif, menghasilkan curah hujan 
ekstrem yang berlangsung selama dua hari berturut turut dan 
infrastruktur drainase yang tidak memadai, serta alih fungsi lahan dan 
tata ruang yang tidak sesuai peruntukan menjadi penyebab utama 
peristiwa banjir bandang yang terjadi di Bali. Peristiwa ini sebagai 
musibah, paradok imajinatif tentang masyarakat Bali yang memiliki 
konsep kuat dalam menjaga keseimbangan ekosistem bumi sebagai 
konsep yang melandasi tata laku berinteraksi.  

Artikel ini sebagai bahan renungan mendalam, pembelajaran 
berkesadaran tentang permasalahan limbah dan sampah melalui olah 
karya seni rupa ramah lingkungan. Penulisan ini sebagai pengembangan 
lanjutan dari Disertasi Sandirupa Uma (2024), penciptaan seni rupa 
lingkungan dengan menggunakan medium limbah jerami yang 
dipamerkan di lahan sawah. Bertolak dari disertasi ini serta 
memperhatikan permasalahan lingkungan maka penulisan interelasi 
medium limbah dan sampah dalam penciptaan karya seni rupa ramah 
lingkungan menjadikan cakupan penulisan mengkhusus dalam 
hubungannya dengan medium dan sekaligus meluas dalam hubungannya 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
80 

 

dengan karya seni rupa. Penciptaan karya seni rupa ramah lingkungan 
merupakan cara baik dalam menumbuhkan kesadaran tentang 
lingkungan dengan melibatkan masyarakat sebagai bagian dari proses 
aktif kreatif sekaligus menumbuhkan kesadaran terhadap keseimbangan 
lingkungan.   

Pelibatan masyarakat secara langsung dalam praktik seni memacu 
tumbuhnya kesadaran tentang penjagaan ekosistem. Penulis artikel ini 
aktif sebagai praktisi seni rupa yang menggunakan medium limbah dalam 
menciptakan karya-karya seni rupa dengan cara menggunakan kembali 
(reuse) menjadi medium seni rupa dan juga secara mengkhusus 
menciptakan seni rupa lingkungan dalam presentasi di alam. Praktik 
interelasi medium merupakan hasil pemurnian bagian dari temuan 
metode disertasi penciptaan penulis. Bahasan mengkhusus pada medium 
dan praktik seni rupa yang bersifat personal memungkinkan munculnya 
berbagai hal yang bersifat idiosinkratis.  

Penggunaan medium seni rupa ramah lingkungan sudah penulis lakoni 
sejak tiga dasawarsa terakhir dengan menggunakan limbah dan sampah 
sebagai medium penciptaan karya-karya seni rupa.  

Interelasi medium menghubungkan berbagai dimensi penciptaan sebagai 
praktek baik dalam penciptaan karya seni rupa ramah lingkungan. 
Penulisan ini juga mengingatkan kembali praktik seni rupa ramah 
lingkungan yang penulis lakoni. Sejak tahun 1996 penulis sudah 
menciptakan karya-karya seni rupa ramah lingkungan. Pameran Tunggal 
di Santra Putra 2 Gallery tahun 2000 bertemakan Mother Nature 
menggambarkan konsep penciptaan tentang kepedulian lingkungan. 
Penciptaan menggunakan medium limbah, baik dipresentasikan di alam 
luar ruangan maupun pada galeri seni dan museum dilanjutkan sampai 
kini. Penciptaan dan penulisan Disertasi Doktor tentang Seni Rupa 
Lingkungan semakin mengembangkan dan mendalamkan penciptaan. 
Penggunaan medium limbah dalam berkreativitas mengungkap imajinasi 
perpaduan tentang seni dan kepedulian dengan ekosistem berkelanjutan.  

Jodog (2024) seni rupa lingkungan sebagai kreativitas seni yang 
mengungkap persoalan lingkungan, menghasilkan transformasi 
wawasan/aksi sosial baik dilakukan dengan melibatkan masyarakat 
maupun tidak, serta menggunakan medium kreativitas yang ramah 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

81 
 

lingkungan. Medium menjadikan pertimbangan dalam penciptaan karya 
seni yang memiliki nilai ekologis, dan keberlanjutan di alam. Sedangkan 
masih dalam Jodog (2024) interelasi mengandung makna penghayatan, 
pendalaman dan merangkai segala terkait dengan pokok penciptaan, 
yang dalam bahasan ini tentang medium penciptaan seni rupa dengan 
segala keterhubungannya, sehingga merupakan keyakinan dan kesadaran 
kebenaran atas nilai medium itu sendiri, dan diterima sebagai bagian 
penting dalam penciptaan. Pelaksanaan interelasi medium merangkai 
segala terkait dengan medium itu sendiri, pemahaman mendalam 
kontektualnya. Interrelasi medium menutrisi, menyuburkan tumbuhnya 
ide-ide dan atau gagasan penciptaan. 

Pandangan ini menjadi dasar dalam praktik-praktik seni rupa termasuk 
dalam paparan ini. Bagaimana interelasi medium dalam penciptaan 
sebagai wahana edukasi mendalam seni rupa ramah lingkungan? Hal ini 
menarik bukan saja sebagai wahana edukasi dalam tataran teoritis, 
namun juga dalam praktik dengan proses penularan nilai, ekosisten seni 
melalui kreativitas berkesadaran.  

Landasan Konsep dan Kajian Pustaka  

Finley (2011) bentuk enviromental art atau seni lingkungan, dikenal juga 
dengan istilah green art atau seni hijau. Seni hijau atau green art adalah 
praktek penggunaan medium yang ramah lingkungan, tidak beracun dan 
alami. Seni hijau juga sebagai alat untuk pendidikan dan transformasi 
sosial, serta inklusif untuk komunitas pluralis, kolektivis. Berdasarkan 
pendapat diatas seni lingkungan berdampak terhadap lingkungan, 
ekosistem sosial serta penggunaan medium ramah lingkungan menjadi 
penekanan. Pendidikan seni lingkungan mengintegrasikan pendidikan 
seni dengan pendidikan lingkungan sebagai sarana untuk 
mengembangkan kesadaran dan itegrasi dengan konsep dan isu-isu 
lingkungan seperti konservasi, pelestarian, restorasi dan keberlanjutan 
(Inwood, 2008 : 58). Sebagai integrasi proses pendidikan seni lingkungan 
mengandung unsur pendidikan dan unsur isu lingkungan yang 
mengemuka.  

Inwood (2008) Gablik (1995) memromosikan pendekatan pembelajaran 
tranformatif, berdasarkan empati mendengarkan, dialog dan kolaborasi, 
yang dilihatnya sebagai tindakan pemberdayaan yang mengarah pada 
peningkatan kemampuan peserta didik untuk “memberikan ruang bagi 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
82 

 

orang lain”. Empati, dialog dan kolaborasi pendekatan tranformasi 
pendidikan yang memberi ruang pengembangan dengan kerjasama. 
Aliran Naturalisme J.J. Rousseau. Mendukung dalam pelaksanaan proses 
penularan konsep penciptaan. Naturalisme memandang bahwa anak 
sejak lahir sudah memiliki bawaan baik berupa bakat, minat, kemampuan, 
sifat, tingkah laku, pembawaan akan berkembang sesuai dengan 
lingkungan yang alami. Pengkondisian lingkungan menjadi bagian penting 
dari proses pendidikan naturalisme. 

Metodologi Penelitian Penciptaan Seni  

Penelitian ini merupakan penelitian kwalitatif dengan deskriptif analitik, 
berangkat dari penelitian yang dilakukan di Uma Pacekan, Desa Sayan 
Kecamatan Ubud, Kabupaten Gianyar. Hasil penelitian dipakai sebagai 
dasar dalam melihat mengkaji mencipta karya baru dengan pemurnian 
metode dan penyesuaian pada obyek ciptaan.  Pengumpulan data 
dilakukan dengan;  

a). Teknik Observasi, dilakukan dengan melihat, memperhatikan, 
mengamati, mendengarkan dengan seksama, mendalam terhadap 
peristiwa  dan kegiatan yang sedang berlangsung terkait dengan tema 
penciptaan dengan basis penggunaan medium limbah seperti jerami, 
sampah yang dipadukan dengan media lainnya;  

b). Wawancara, dilakukan dengan mengoreh informasi melalui bertanya 
langsung kepada narasumber kompeten sebagai sumber data dalam 
penelitian. Perolehan dan penguatan data dilakukan dengan teknik 
wawancara kepada tokoh-tokoh di bidang seni dan tokoh masyarakat, 
termasuk pekaseh di  Desa Adat Penestanan;   

c). Dokumentasi, dilakukan dengan menggali informasi melalui buku-
buku, jurnal-jurnal ilmiah, katalog, berita, terkait dengan penciptaan; dan 

d). Riset Media, dilakukan dengan perolehan data pada media elektronik 
termasuk website, internet terkait dengan karya cipta dan tulisan ini.  

Metode penciptaan karya seni berangkat dari metode 9.I. dalam disertasi 
doktor penulis (2024) yang dilakukan proses pemurnian menjadi tiga 
proses; Interelasi medium, Interkreasi proses, Intertektual makna. 
Interelasi medium, merupakan proses memasuki dunia kreativitas 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

83 
 

menghubungkan dengan ekosisten/lingkungan dengan segal obyek, yang 
ada di lokasi, memahami, mengetahui, data/informasi yang ada dan 
menghubungkan data/informasi dengan segala hal termasuk kesiapan 
medium, kaitan medium dengan ekosistem penciptaan.  Interkreasi 
Proses, asal katanya inter dan kreasi yakni memasuki proses kreasi 
dengan hubungan antara kreasi, ruang kreasi, kreator dan antara kreator. 
Intertektual makna merupakan proses akhir bahkan sebagai proses 
setelah karya cipta berwujud, yang mengandung makna pemahaman 
utuh karya seni bersama dengan ekosistemnya.  

Interelasi Medium Limbah dalam Seni Rupa Ramah 
Lingkungan 

Seni kontemporer dengan prinsif dan sifatnya memberi ruang 
pengembangan seni yang komplek adaptatif. Bentuk kesenian lokal 
mendapat ruang dalam pentas global, pengembangan wujud karya seni 
lintas bentuk dan medium. Museum sebagai ruang dengan prestise tinggi 
dalam pameran seni rupa telah menampilkan karya-karya seni rupa yang 
inklusi, mengakomodir berbagai bentuk karya seni tanpa batas dan 
berkualitas bagus. Realitas ini sebagai peluang ekplorasi ruang bagi 
perupa seni kontemporer. Penggunaan limbah sebagai medium 
kreativitas menjadi ekplorasi menarik, menantang dalam mewujudkan 
karya seni rupa ramah lingkungan. Dibawah ini disajikan hasil ekplorasi 
menggunakan limbah sebelum penelitian disertasi, hasil disertasi dan 
setelah selesai  disertasi penciptaan sebagai interelasi medium 
penciptaan seni rupa ramah lingkungan yang berkelanjutan. 

Karya seni sebelum disertasi penciptaan disajikan sebagai wujud karya 
seni ramah lingkungan yang diciptakan prapenelitian disertasi. Contoh 
karya rupa sebelum penelitian disertasi penciptaan yang menggunaan 
limbah kaleng susu dalam mewujudkan karya dengan judul “Menyusui” 
dan “Susuku”, tampak gambar 1, dan 2, dibawah ini.  Karya ini berupa 
patung seorang ibu dengan dua anak dan karya yang berjudul susuku 
sangat lekat dengan pengalaman pencipta. Kaleng-kaleng susu 
dikumpukan sebagai limbah dari susu yang diminum anak-anak penulis. 
Kedua anak penulis tidak minum ASI (air susu ibu) sejak lahir, dan kaleng-
kaleng susunya pencipta kumpulkan untuk dijadikan karya seni patung 
piguratif. Karya ini juga mengingatkan tentang keeratan hubungan dalam 
keluarga khususnya antara ibu dan anak-anaknya. Sedangkan karya 
patung figuratif yang berjudul ‘Susuku’ mengingatkan sumber nutrisi 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
84 

 

kehidupan bayi. Kaleng-kaleng susu dengan warna, desain, ketika dipukul 
atau dikenteng menghasilkan kombinasi antara lekukan-lekukan hasil 
kenteng dengan bentuk tektur halus kaleng itu sendiri. Penyatuan antara 
bentuk kaleng dengan hasil kenteng/pukul menghasilkan tektur variatif.  

                 

Gambar 1. Judul” Menyusui”, merespon drawing on novel I Wayan Sujana dalam  
“Intermingle Arts Project” Light Pattern, tahun pembuatan 2017  

Sumber: dokumentasi (Sujana, 2021: 70)  
 

 

                      Gambar 2. “Susuku” dipamerkan di Museum Puri Lukisan, tahun 2017  
            Sumber: dokumentasi (Jodog, 2024: 30) 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

85 
 

 

Gambar 3. Judul Karya Blauk, medium jerami dan lumpur, 
dimensi variabel, tahun 2024 

Sumber: dokumentasi I  Made Jodog, 2024   
 

 

Gambar 4. Dewi Sri dan Penjaga Padi, medium jerami,  
dimensi variable, tahun 2024. 

Sumber: dokumentasi I  Made Jodog, 2024   
 

Medium-medium yang dipergunakan dalam penciptaan karya seni rupa 
Sandirupa Uma dalam interelasi material berupa limbah jerami bagi 
sebagian petani yang dibakar dalam mengatasi, namun memunculkan 
masalah baru. Jerami-jerami yang sebelumnya hanya dibiarkan dan 
bahkan dianggap sebagai sampah, diproses dengan pembakaran dan 
menimbulkan masalah lingkungan seperti asapnya yang polutif. Melalui 
riset media ditemukan penggunaan jerami padi untuk pakan ternak 
mencapai 31-39%, untuk keperluan industri 7-16% sedangkan sisanya 
untuk pupuk atau dibakar. Jerami padi mengandung 37,71% selulosa; 
21,99% hemiselulosa; 16,62% lignin (Pratiwi dkk, 2016). Kandungan 
selulosa yang tinggi dapat dimanfaatkan dalam berbagai hal antara lain 
sebagai bahan asap cair (Efikasi Asap Cair Jerami sebagai Anti Rayap). 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
86 

 

Berdasarkan data pada jerami sudah mengandung zat anti rayap yang 
tinggi, sehingga potensi jerami layak untuk dikembangkan dan diolah 
sebagai produk dan termasuk karya seni. Sejumlah kandungan jerami 
yang berpotensi sangat baik untuk hal tertentu, tetapi kurang baik untuk 
hal yang lain. Khairil Anwar (2019) dalam Fermentasi Jerami Kering 
menulis kelemahan jerami sebagai pakan ternak antara lain: kandungan 
serat kasar yang tinggi, Koddang (2008) dalam Anwar ( 2019),  jerami padi 
memiliki kandungan 84,22% bahan kering (BK),4,60% protein kasar, (PK), 
28,86% serat kasar (SK), 1,52% lemak kasar (LK), 50, 80% ekstrak tanpa 
nitrogen (BETN). Yulinis (2009) tingginya kandungan lignin serta silika 
pada jerami padi memicu daya cerna menjadi rendah. Zulkarnaini ( 2009) 
kandungan lignin dan silika pada jerami cukup tinggi yaitu mencapai 
7,46% serta 11,45%.( cybex.pertanian.go.id) (Jodog, 2024: 60-61).  

Proses riset lapangan, riset media telah menghasilkan kelayakan jerami 
untuk dijadikan medium kreativitas. Jerami-jerami yang semula sebagai 
masalah bagi petani, selanjutnya diproses sebagai medium yang 
bermanfaat dan memunculkan keindahan sebagai medium ciptaan. 
Pemanfaatan jerami sebagai medium kreativitas juga sebagai ungkapan 
konsep dalam bahasa visual yang mendukung konsep ciptaan. Jerami 
tidak saja berfungsi sebagai media krativitas, tetapi juga sebagai medium 
penciptaan yang memiliki makna yang lekat dengan tema penciptaan 
yakni tentang tani padi. Melalui medium ciptaan ini ada benang merah 
antara media utama penciptaan dengan tema garapan. Pemanfaatan 
tanah sebagai media penciptaan yang terinspirasi dari proses 
membersihkan gulma (ngaduk) menginspirasi dalam menggunakan 
medium tanah sebagai media dukung penciptaan. Interrelasi medium 
sebagai proses dalam menuju peningkatan spirit ciptaan sebagai proses 
sublimasi penciptaan yang menitiktekankan pada upaya menghasilkan 
keluhuran ciptaan.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

87 
 

 

Gambar 5. Setimbang Dinamis, Mixed media, kertas reuse, tahun 2025,  
dipamerkan di Agung Rai Museum of Art (ARMA) Ubud 

Sumber: dokumentasi I  Made Jodog, 2024   
 

 

Gambar 6. Judul Perahu Kehidupan, 45 x 118 x 45 cm, kertas reuse, tahun 2025, 
dipamerkan di Sangkring Art Space, Yogyakarta  

Sumber: dokumentasi I  Made Jodog, 2024   
 
 

Gambar 5 dan 6 menunjukan hasil ciptaan paska disertasi penciptaan 
yang dipamerkan di Agung Rai Museum of Art Ubud dan di Sangkring Art 
Space Yogyakarta tahun 2025. Ide penciptaan gambar 5, berupa bentuk 
satu wujud dalam dua rupa dengan irama melingkar antara gravitasi dan 
keagungan, energi bawah dan atas, dimana ketegangan menjadi 
keseimbangan. Gerakan menemukan ketenangan dalam gerakan abadi 
bentuk menjadi roh. Sedangkan karya pada gambar 6, ide penciptaannya 
tentang kehidupan dengan proses bersama waktu dimetaporakan dengan 
menggunakan sarana perahu sebagai alat transportasi dalam menjelajah 
semesta. ‘Perahu Kehidupan’ sebagai sarana, diciptakan menggunakan 
medium kertas reuse dengan tek-teknya yang dikombinasikan guratan 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
88 

 

garis repetitif melingkar ke dalam sebagai metafora atas pengetahuan 
menjadi fondasi dalam mengarungi dunia dengan ketenangan dan 
berfokus. 

Medium penciptaan karya 5 dan 6 berupa kertas reuse berasal dari limbah 
buku cetak novel yang dibuang oleh wisatawan. Buku cetak, terutama 
novel merupakan produk yang semakin langka hari ini, digantikan dengan 
publikasi elektronik. Walaupun demikian, masih cukup banyak buku-buku 
novel habis dibaca dan dibuang sebagai sampah. Buku ini mengandung 
hasil kreativitas, pemikiran intelektual yang sudah tidak digunakan 
sehingga sebagai sampah. Penulis berpandangan, sampah ini dapat 
diartikulasikan melalui kreativitas dengan menciptakan seni patung. 
Perjalanan medium kreativitas sampah menjadi karya seni merupakan 
tranformasi melalui interlasi medium kreativitas yang berdampak pada 
wujud, nilai dari medium penciptaan. Proses ini berawal ketika penulis 
menggali inspirasi yang berangkat dari novel ‘Bumi Manusia’ karya 
Pramoedya Ananta Toer. Proses interelasi medium akhirnya mengerucut 
pada penggunaan buku novel bekas sebagai medium penciptaan.  

Medium berupa kertas-kertas buku novel yang sudah berisikan teks-teks 
tentang cerita dalam alurnya masing-masing sebagai medium yang sudah 
terisi, namun saat yang sama dikosongkan sebagai teks dengan arti kata, 
tetapi berubah sebagai medium rupa dengan bahasa visual yang dibaca 
dengan perasaan dan imajinasi. Pencipta karya tidak memposisikan 
cerita-cerita yang ada pada novel tersebut untuk dijadikan sumber 
inspirasi penciptaan, walaupun sebagian dari isi novel tersebut dibaca. 
Tek-tek tulis pada buku novel yang relatif lusuh menjadi inspirasi dalam 
pemahaman media dalam kontek tektur yang dimunculkan dari teks-teks 
tersebut dan ekplorasi waktu pada medium tersebut seperti waktu cetak 
yang tertulis jelas, namun siapa yang membaca, interpretasi tentang 
buku, waktu dibaca, orang yang membaca, alasan buku novel itu dibuang 
sebagai sebuah misteri. Korelasi antara buku novel dengan karya yang 
berjudul ‘Perahu Kehidupan sebagai misteri, dapat dijabarkan penulis.  

Proses penciptaan karya-karya rupa dilakukan dengan metode interkreasi 
yang penulis temukan dalam penelitian disertasi doktor. Proses dilakukan 
dengan kolaborasi, saling melengkapi, melanjutkan terutama pada karya 
disertasi yang memiliki tujuan penularan nilai melalui proses kolaborasi 
penciptaan karya seni rupa. Sesuai pendapat Gablik dalam Inwood (2008) 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

89 
 

memromosikan pendekatan pembelajaran tranformatif, berdasarkan 
empati mendengarkan, dialog dan kolaborasi, yang dilihatnya sebagai 
tindakan pemberdayaan yang mengarah pada peningkatan kemampuan 
peserta yang menempatkan empati, dialog dan kolaborasi, tranformasi 
pendidikan memberi ruang pengembangan dengan kerjasama. Melalui 
proses penciptaan karya seni dapat menumbuhkan kesadaran. 
Penciptaan karya seni rupa ramah lingkungan memosisikan seni dalam 
ekosisten yang kontruktif, kreatif, inklusif dalam eksistensi berkelanjutan.   

Refleksi Akhir 

Berdasarkan paparan di atas dapat ditarik kesimpulan sebagai berikut; 
Interelasi medium dilakukan dalam pemahaman secara utuh tentang 
medium dikaitkan dengan ekosistem penciptaan. Inspirasi penciptaan, 
interkreasi proses dilandasi pemahaman tentang medium baik dalam 
sifat, karakter, artistika bentuk, warna, tektur, nilai historis sebagai 
artistika yang mengkhusus atau idiosinkratis dari medium penciptaan. 
Memformulasikan artistika medium dalam kaitan ekosistem penciptaan, 
sebagai penguat penerimaan seni dengan kedalaman karakter, dan sesuai 
dengan tempat dan waktu ekosistem penciptaan serta persepsi posistif 
masyarakat. Pelibatan masyarakat dalam aktivitas seni secara kolaboratif 
merupakan proses kreasi dalam penularan nilai yang secara metodologis 
sebagai penyatuan antara metode penciptaan seni interelasi medium dan 
interkreasi proses dengan landasan tranformasi teori pendidikan yang 
menekankan empati, dialog, kolaborasi sebagai pemberdayaan tentang 
seni rupa ramah lingkungan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Adnyana, Wayan, Multinarasi Relief Yeh Pulu Tujuh Pendekatan Artistik 
Seni Lukis Kontemporer. Denpasar: Arti, 2018. 

Anwar, Khairil. “ Fermentasi Jerami Kering”. BPP Torjun, Desember 2019. 
Cybex. Pertanian.go.id 

Bouderlique, Joel. “Loeuvre de I Made Jodog”. Tsukuba: Master’s Program 
in Area Studies University of Tsukuba, Area Studi No. 20, 2022, Hal. 
141-162. 

Finley, Susan. Eco aesthetics: Green Arts at the Intersection of Education 
and Social Transformation. Downloaded from CSC. Sagepub.com at 
Washington State Univ/Spokane on September 7, 2011. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
90 

 

Inwood, Hilary. Mapping Eco-art Education. Ontario Institute for Studies 
in Education University of Toroto, 2008. 
https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ822675.pdf 

Iwan Saidi, Acep. Narasi Simbolik Seni Rupa Kontemporer Indonesia. 
Yogyakarta: ISAC Book art and Culture, 2008. 

Jodog, I Made. “Sandirupa Uma Tani Padi Dalam Seni Rupa Lingkungan di 
Uma Pacekan Ubud Gianyar”. (Disertasi), Progran Studi Seni Program 
Doktor, Institut Seni Indonesia Denpasar, 2024. 

Marianto, M. Dwi. Seni & Daya Hidup dalam Perspektif Ouantum. 
Yogyakarta: Scritto Books & BP ISI Yogyakarta, 2019. “Eco Art Through 
Various Approach”. Journal of Urban Society Arts, Vol. 7, No.1, April 
2020, Hal. 21-29. 

Moelyono. “Seni Rupa Penyadaran”. Gerakgeraksenirupa, 19 Mei 2013 
https://gerakgeraksenirupa.wordpress.com/2013/05/19/seni-rupa-
penyadaran/  

Pratiwi, Rimadani, Driyanti Rahayu, Melisa I. Barliana. “Pemanfaatan 
Selulosa dari Limbah Jerami Padi (Oryza Sativia) sebagai Bahan 
Bioplastik” Indonesia Journal of Pharmaceutical Science and 
Technology, Fakultas Farmasi Universitas Padjadjaran, Sumedang, 
Jawa Barat, Indonesia. Vol 3. No 3. Tahun 2016. 

Septiyantono,Tri. Konsep Dasar Literasi Informasi, PUST 4314, Modul 1 
diakses tanggal 1 Desember 2023 jam 15:46 WITA.  
http://repository.ut.ac.id/4198/1/PUST4314-M1.pdf 

Sujana, I Wayan. “Mobile Art Laboratory Ruang Kolaborasi Seni Rupa 
Pertunjukan Berbasis Masyarakat” (Disertasi). Denpasar: Program 
Studi Seni, Program Doktor, Institut Seni Indonesia Denpasar, 2021. 

Berita Antara https://www.antaranews.com/berita/5102401/penyebab-
dampak-banjir-ekstrem-di-denpasar-bali-10-september-
2025#google_vignette diakses tanggal 1 Oktober 2025. 

(https://kbbi.web.id/imbang). 
 

 

 

 

 

https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ822675.pdf
http://repository.ut.ac.id/4198/1/PUST4314-M1.pdf
https://www.antaranews.com/berita/5102401/penyebab-dampak-banjir-ekstrem-di-denpasar-bali-10-september-2025#google_vignette
https://www.antaranews.com/berita/5102401/penyebab-dampak-banjir-ekstrem-di-denpasar-bali-10-september-2025#google_vignette
https://www.antaranews.com/berita/5102401/penyebab-dampak-banjir-ekstrem-di-denpasar-bali-10-september-2025#google_vignette
https://kbbi.web.id/imbang


91 
 

BAB 7 
Sampi Duwe: Tradisi, Menjalin 

Hubungan Suci Manusia dan Alam 
Melalui Seni Instalasi Partisipatif 

Teo-Ekologis 
 

Oleh: 
I Nyoman ‘Polenk’ Rediasa  

 

Dari Sampah Ritual Menuju Pusaka Ekologis 

Lanskap seni kontemporer Indonesia yang terus berevolusi, muncul 
sebuah paradigma segar yang menyatukan seni, spiritualitas, dan ekologi 
dalam satu tarikan napas. Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis Sampi 
Duwe di Desa Tambakan, Buleleng, Bali, hadir bukan sekadar sebagai 
karya estetis, melainkan sebuah gerakan kebudayaan yang secara cerdas 
menghidupkan kembali warisan leluhur dalam bingkai kekinian. Karya ini 
menjadi relevan secara akademis sebagai inovasi dalam seni rupa 
konseptual, dan secara sosial sebagai respons kreatif terhadap krisis 
lingkungan yang mengglobal. Sebagaimana dikemukakan oleh Suarka 
(2019) dalam kajiannya tentang transformasi budaya Bali, seni 
kontemporer memiliki potensi besar sebagai medium rekontekstualisasi 
nilai-nilai tradisi dalam wajah yang segar dan relevan. 

Karya ini berakar kuat pada "masa lalu" yang mistis, merujuk tradisi 
masyarakat Bali Aga yang memandang Sampi Duwe—sapi Bali dengan ciri 
spesifik—sebagai entitas suci. Ritual-ritual seperti mesesangi (kaul) dan 
pelepasan bulu geles mencerminkan hubungan simbiosis yang dalam 
antara manusia dengan alam dan yang transenden. Dalam 
upacara mungkah wali, darah dan daging Sampi Duwe dikurbankan 
sebagai persembahan sakral yang diyakini membawa kesuburan tanah 
dan kesejahteraan kolektif. Tradisi kurban darah ini memiliki akar historis 
dalam Prasasti Sukawana A.I. tahun 882 Masehi yang menyebut 
blindarah, membuktikan kelestarian praktik ini di Nusantara. Menurut 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
92 

 

penelitian Ardhana (2018), praktik semacam ini merupakan bagian dari 
sistem kosmologi masyarakat Bali kuno yang memandang alam sebagai 
entitas hidup yang perlu dijaga keselarasannya. 

Fondasi masa lalu yang kaya inilah, karya ini menumbuhkan "makna baru" 
yang relevan. Seniman, berfungsi sebagai mikrokosmos dalam kerangka 
kosmologi Mamannoor (2008), menyerap dan menyampaikan kembali 
realitas kosmos komunitasnya. Pendekatan teo-ekologis 
mentransformasikan "sampah artistik" ritual—tengkorak dan sisa 
upacara—menjadi objek estetis dalam instalasi interaktif. Proses 
penciptaan yang melibatkan partisipasi aktif warga dan penggunaan 
elemen alam mengusung semangat eco-art yang berkelanjutan. 
Sebagaimana dikemukakan budayawan Bali I Made Bandem (2020), "Seni 
tanpa spirit adalah hiasan, spirit tanpa seni adalah hantu"—dan dalam 
karya ini, keduanya menyatu secara transformatif, menciptakan 
dialektika kreatif antara yang sakral dan yang profan, antara tradisi dan 
modernitas. 

Fondasi: Akar Mistis Sampi Duwe 

Desa Tambakan di Buleleng, Bali, menyimpan tradisi unik Sampi Duwe 
yang telah berakar turun-temurun. Sapi-sapi ini bukan sekadar aset 
ekonomi, melainkan entitas suci (druwen Ida Bhatara) yang menempati 
posisi sentral dalam kosmologi masyarakat Bali Aga. Keberadaan mereka 
menunjukkan hubungan transenden antara dunia manusia dengan alam 
spiritual. Menurut catatan etnografis Gelebet (1986), masyarakat Bali Aga 
memiliki sistem kepercayaan yang khas di mana hewan tertentu dianggap 
sebagai perwujudan kekuatan supranatural yang harus dihormati dan 
dilestarikan. 

Konteks teo-ekologis praktik ini bersumber dari filosofi Hindu Bali, 
khususnya konsep Tri Hita Karana. Harmoni dengan Tuhan (Parahyangan) 
terwujud ketika sapi dipersembahkan dalam upacara mungkah wali; 
harmoni dengan sesama (Pawongan) tercermin dari pembagian daging 
kurban; sementara harmoni dengan alam (Palemahan) diyakini terwujud 
melalui tetesan darah yang menyuburkan tanah. Keyakinan ini memiliki 
preseden historis dalam tradisi Nusantara, sebagaimana tercatat dalam 
Prasasti Sukawana. Penelitian Sudharta (2009) mengungkap bahwa 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

93 
 

konsep tripartit ini telah menjadi landasan filosofis masyarakat Bali dalam 
berinteraksi dengan lingkungannya sejak berabad-abad lalu. 

Pemilihan Desa Tambakan sebagai locus creationis bukanlah kebetulan. 
Desa yang terletak di "tulang punggung pulau Bali" ini dipilih karena 
kekayaan tradisinya yang masih utuh dan komitmen kolektif 
masyarakatnya. Era globalisasi yang menggerus nilai-nilai lokal, upaya 
menggali dan memahami masa lalu seperti ini menjadi semakin urgent. 
Sebagaimana diungkapkan Picard (2017), desa-desa Bali pegunungan 
seperti Tambakan menyimpan khazanah pengetahuan lokal yang sangat 
berharga untuk menjawab tantangan ekologis kontemporer. 

Karya seni instalasi partisipatif yang lahir dari tradisi ini hadir sebagai 
penjaga memori kultural dan inovasi budaya progresif. Penggalian ini 
bukan aktivitas arkeologis semata, melainkan rekontekstualisasi untuk 
merangkai benang merah yang menghubungkan kearifan kosmologis 
masa lalu dengan kesadaran ekologis masa kini. Proses ini sejalan dengan 
konsep "cultural sustainability" yang dikemukakan Hawkes (2001), di 
mana budaya menjadi pilar keempat pembangunan berkelanjutan. 

   
 

Gambar 1. Prosesi bayar kaul Bulu Geles dan ritual mungkah wali.  
Sumber: dokumentasi  I Nyoman Rediasa, 2024  

 
Metamorfosis Kosmologis 

Pendekatan kreatif dalam Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis "Sampi 
Duwe" merepresentasikan paradigma baru yang mengintegrasikan 
dimensi spiritual, ekologis, dan sosial. Konsep "teo-ekologis" di sini 
menjadi lensa epistemologis yang menyatukan pemahaman Teologi 
Hindu Bali—khususnya sebagaimana tercermin dalam Lontar Sri Purana 
Tattwa—dengan prinsip-prinsip ekologi sosial Murray Bookchin (2005). 
Integrasi ini menciptakan kerangka konseptual yang memungkinkan seni 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
94 

 

berfungsi sebagai medium transformasi sosial-ekologis yang berakar pada 
nilai-nilai lokal. 

Proses kreatif beroperasi sebagai praktik hermeneutika Paul Ricoeur 
(1976) yang hidup, di mana seniman dan masyarakat bersama-sama 
menafsir ulang pertinggal ritual Sampi Duwe. Tengkorak sapi yang semula 
residu sakral ditransformasikan menjadi medium artistik yang membuka 
ruang dialog kontemporer tentang keberlanjutan ekologis. Proses 
interpretasi kolektif ini tidak hanya mengungkap makna simbolis 
tradisional, tetapi juga menghasilkan pemahaman baru tentang tanggung 
jawab lingkungan dalam konteks kekinian, sebagaimana konsep 
"hermeneutika kreatif" yang dikembangkan Mudji Sutrisno (2004). 

Pola pikir kreatif ini menemukan bentuk melalui pendekatan relational 
aesthetics Nicolas Bourriaud (2002) yang diwujudkan dalam partisipasi 
aktif masyarakat. Keterlibatan warga dalam setiap tahap penciptaan 
merepresentasikan model demokrasi partisipatif yang selaras dengan 
prinsip ekologi sosial Bookchin, sekaligus menjadi medium aktualisasi 
nilai-nilai Tri Hita Karana. Menurut Bourriaud, seni relasional menciptakan 
ruang pertemuan sosial yang memungkinkan terjadinya pertukaran 
makna dan pengalaman kolektif. 

Yang membedakan pendekatan ini dari karya land art Barat seperti Agnes 
Denes atau Andy Goldsworthy adalah integrasinya yang organik dengan 
kosmologi lokal. Karya ini bukan intervensi eksternal atau ekspresi 
individual, melainkan metabolisme kultural yang tumbuh dari dalam 
tradisi. Setiap elemen memiliki resonansi makna ganda: sebagai entitas 
spiritual dalam kosmologi Hindu Bali dan komponen ekosistem dalam 
kesadaran ekologis kontemporer. Pendekatan ini sejalan dengan konsep 
"site-specific art" yang dikembangkan Miwon Kwon (2002), namun 
dengan penekanan pada dimensi spiritual yang lebih dalam. 

Pola pikir kreatif ini menawarkan model alternatif untuk merespons krisis 
lingkungan—bukan melalui solusi teknokratis yang diimpor, melainkan 
dengan mengaktifkan kembali kearifan ekologis-spiritual yang tertanam 
dalam tradisi. Sebagaimana dikemukakan Escobar (2018), pendekatan 
berbasis pengetahuan lokal semacam ini merupakan bentuk "ontological 
design" yang memungkinkan terciptanya masa depan ekologis yang lebih 
berkelanjutan dan berkeadilan. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

95 
 

Proses Transformatif 

Kisah penciptaan Seni Instalasi Interaktif Teo-Ekologis Sampi Duwe di 
Desa Tambakan adalah epos kolaboratif tentang merajut kembali memori 
kultural yang nyaris terputus. Proses kreatifnya mengikuti ritme 
transformatif Mungkah-Munggah-Wali yang terinspirasi dari siklus ritual 
masyarakat setempat. Metodologi tiga tahap ini tidak hanya menjadi 
kerangka kerja, tetapi juga merefleksikan filosofi hidup masyarakat Bali 
tentang siklus kelahiran, kehidupan, dan persembahan. 

Tahap Mungkah: Membuka Makna Yang Terpendam 

Semuanya berawal dari kegelisahan sang pengkarya, sebagai putra 
daerah yang menyaksikan paradoks: di satu sisi, Sampi Duwe dihormati 
sebagai manifestasi Ida Bhatara, di sisi lain, tengkoraknya menjadi 
sampah artistik yang teronggok. Dari situlah misi personal bermula: 
mentransformasi pertinggal yang bisu menjadi narasi yang berbicara. 
Kegelisahan ini mencerminkan apa yang oleh Geertz (1973) disebut 
sebagai "interpretive anxiety"—kecemasan untuk menemukan makna 
dalam praktik budaya yang tampak kontradiktif. 

Proses Mungkah yang krusial memakan waktu hampir setahun. Meminta 
izin mengolah tengkorak sapi yang dikeramatkan adalah permohonan 
kepada ingatan kolektif dan keyakinan spiritual masyarakat. Melalui 
diskusi dan FGD intens dengan tetua adat, terjadi proses hermeneutika 
kolektif yang menggali makna simbolik setiap elemen tradisi. Proses ini 
melibatkan 15 pertemuan formal dan puluhan pertemuan informal 
dengan berbagai pemangku kepentingan, mulai dari Jro Mangku, Bendesa 
Adat, hingga kelompok truna-truni desa. Dalam pertemuan-pertemuan 
itulah konsep Teo-Ekologi menemukan bentuk praktisnya melalui 
dialektika yang intens antara perspektif tradisional dan kontemporer.  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
96 

 

    

 
Gambar 2. Prosesi mesegeh Di area Jeroan Pura Prajapati Desa Tambakan dan Sampah 

artistik pertinggal Sampi Duwe.  
Sumber: dokumentasi  I Nyoman Rediasa, 2024 

 
 

Tahap Munggah: Menaikkan Nilai Dari Sampah Menjadi 
Pusaka 

Kesamaan persepsi, restu adat, proses kreatif memasuki tahap Munggah. 
Material yang semula sampah artistik diangkat menjadi komponen estetis 
bernilai tinggi. Tahap ini menjadi perwujudan nyata metode PIK 
(Partisipatif, Interaktif, Kolaboratif). Prosesi dimulai dengan 
ritual mepeed dan mendem pedagingan yang dipimpin pemangku Pura 
Prajapati, mengukuhkan landasan spiritual karya. Ritual ini melibatkan 
seluruh krama desa dan menjadi semacam "kontrak sosial" yang 
mengesahkan transformasi material sakral menjadi medium seni. 

Pembuatan patung tengkorak monumental setinggi 6 meter dari batu 
padas dan beton, relief bersejarah, hingga patung kulkul melibatkan 
tangan-tangan terampil artisan lokal. Proses pengerjaan patung utama 
memakan waktu 4 bulan dengan melibatkan 5 pematung profesional dan 
15 tenaga lokal. Truna-truni desa dengan semangat terlibat dalam 
mengecat 500 bilah bambu hitam-putih yang akan 
menjadi anjir pelindung. Setiap anjir bambu menjadi "galeri sementara" 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

97 
 

tempat tengkorak dipasang secara artistik, melambangkan perlindungan 
dan penghormatan. Proses kolaboratif ini melibatkan lebih dari 100 warga 
desa dari berbagai generasi, menciptakan ruang belajar bersama yang 
memperkuat solidaritas sosial. 

 
Gambar 3. Partisipasi dan Kolaborasi Masyarakat Menanam Pohon dan menginstal 

pertinggal Sampi Duwe.  
Sumber: dokumentasi: I Ketut Simpen, 2024 

 
Tahap Wali: Mempersembahkan Karya Untuk Alam dan 
Manusia 

Seluruh proses bermuara pada tahap Wali. Karya yang telah sempurna 
tidak "dipamerkan" tetapi "dipersembahkan". Puncak dari keseluruhan 
proses adalah saat instalasi ini dihidupkan bukan hanya sebagai objek 
pandang, melainkan sebagai sebuah ekosistem seni yang dinamis. Pada 
acara pembukaan, Performance Art kolaboratif Yang Bertema ‘Berdoa 
Untuk Alam” menyatukan seniman tari, musik, dan sastra dengan 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
98 

 

budayawan dan pemangku adat. Di antara rimbunnya pohon dan 
tegaknya patung tengkorak, puisi, mantra, dan tarian dipersembahkan 
untuk alam. 

Acara pembukaan dihadiri oleh lebih dari 500 orang dari berbagai 
kalangan, mulai dari masyarakat lokal, akademisi, seniman, hingga 
pemerintah daerah. Performance art yang disajikan merupakan hasil 
kolaborasi penari,  musisi tradisional,  penyair, pemangku, dan tokoh 
lintas agama. Momen pembacaan puisi karya Made Adnyana Ole yang 
berjudul “Sapi Dewa-Dewi” dan “Ragamaya” Puisi Karya I Wayan Redika 
menjadi highlight yang menyentuh hati banyak pengunjung, menyatukan 
kekuatan kata dengan energi spiritual tempat tersebut. 

Tahap Wali menegaskan siklus transformasi telah lengkap—dari sampah 
ritual menjadi medium seni, dan kembali kepada fungsi spiritual baru: 
monumen pengingat janji manusia untuk hidup harmonis dengan alam. 
Prosesi ini tidak hanya menjadi penanda selesainya karya, tetapi juga awal 
dari komitmen bersama untuk merawat dan mengembangkan instalasi ini 
secara berkelanjutan. 

  

      
Gambar 4. Penari, pemusik, penyair, pelukis, budayawan, pemangku adat, dan tokoh 
lintas agama mersepon seni instalasi dalam kegiatan Performance Art yang bertema 

Berdoa Untuk Alam.  
Sumber: dokumentasi: I Ketut Simpen, 2024   

 
 
 
 
 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

99 
 

Estetika Transenden 

Perjalanan kreatif ini merupakan proses transformasi mendalam—dari 
material yang semula sampah ritual menjadi simbol pelestarian 
lingkungan sarat makna spiritual. Transformasi ini tidak hanya fisik, tetapi 
terutama maknawi. Setiap tengkorak Sampi Duwe yang sebelumnya 
teronggok kini hadir sebagai penjaga pohon-pohon suci dalam instalasi 
yang hidup dan terus bertumbuh. Proses ini mengingatkan kita pada 
konsep "alchemy of creativity" yang dikemukakan Nachmanovitch (1990), 
di mana seni memiliki kekuatan untuk mentransmutasi yang biasa-biasa 
menjadi luar biasa, yang profan menjadi sakral. 

Estetika instalasi didominasi warna hitam dan putih—hitam  
melambangkan ibupertiwi (bumi), putih merepresentasikan angkasa 
(langit) Kontras visual yang powerful ini tidak hanya menciptakan drama 
artistik, tetapi merefleksikan kosmologi Hindu Bali tentang keseimbangan 
alam semesta. Pemilihan warna ini berdasarkan penelitian mendalam 
terhadap simbolisme warna dalam tradisi Bali, sebagaimana 
didokumentasikan oleh Covarrubias (1937) dalam bukunya "Island of 
Bali". Warna hitam-putih juga merepresentasikan konsep Rwa Bhineda—
dua kekuatan yang saling melengkapi dalam alam semesta. 

Tantangan terbesar adalah menjaga keseimbangan antara kebebasan 
berekspresi artistik dan penghormatan terhadap tradisi sakral. Solusinya 
ditemukan melalui pendekatan PIK yang menjadikan masyarakat 
sebagai co-creator. Setiap keputusan artistik dibahas secara kolektif, 
memastikan tidak melanggar nilai-nilai lokal. Proses ini melibatkan 30 sesi 
diskusi terstruktur dan tak terhitung diskusi informal di warung-warung 
kopi desa. Pendekatan ini justru melahirkan kekayaan perspektif yang 
memperkaya karya, sekaligus menciptakan rasa memiliki yang mendalam 
di hati masyarakat. Pengalaman ini membuktikan kebenaran pernyataan 
Freire (1970) tentang pentingnya "pendekatan partisipatoris" dalam 
proses kreatif yang melibatkan komunitas. 

Yang unik, karya ini tidak pernah benar-benar selesai. Ia akan terus 
berevolusi seiring pertumbuhan pohon-pohon yang dijaganya, 
menjadi living art yang senantiasa berubah, mencerminkan hakikat 
kehidupan itu sendiri—dinamis dan penuh kejutan. Setiap dua tahun, 
dengan pelaksanaan ritual mungkah wali, akan ditambahkan tengkorak-
tengkorak baru dan pohon-pohon baru, membuat instalasi ini terus 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
100 

 

bertumbuh dan berkembang. Konsep "unfinished artwork" ini sejalan 
dengan pemikiran John Dewey (1934) tentang seni sebagai pengalaman 
yang terus berlangsung, bukan produk yang statis. 

Implikasi dan Dampak 

Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis Sampi Duwe menciptakan dampak 
transformatif multidimensi yang melampaui batas konvensional seni 
kontemporer. Secara ekologis, karya ini tidak hanya sekadar instalasi 
statis, melainkan sebuah living monument yang terus bertumbuh melalui 
penambahan minimal 30 tengkorak baru setiap dua tahun sekali dalam 
ritual mungkah wali, bersamaan dengan penanaman pohon-pohon 
bertuah yang memperkuat konservasi kawasan hulu. Proses ini 
menciptakan "Hutan Teologis" sebagai ruang konservasi sekaligus 
spiritual yang unik di Bali, mengaktualisasikan konsep Tri Hita 
Karana dalam praktik nyata. Dampak ekologisnya telah terlihat dengan 
meningkatnya kesadaran masyarakat tentang pentingnya pelestarian 
pohon-pohon langka seperti jenis pohon beringin, jeleme, pule, ancak, 
bodhi dan cemara geseng  yang selama ini terancam punah. 

Dampak sosial-budaya terlihat melalui revitalisasi memori kultural yang 
hampir punah, di mana masyarakat tidak lagi menjadi penonton pasif 
tetapi co-creator yang aktif merawat warisan leluhur. Keterlibatan lintas 
generasi dalam performance art dan proses kreatif telah memperkuat 
kohesi sosial sekaligus menciptakan ekonomi kreatif baru melalui produk 
souvenir dan kopi lokal. Data menunjukkan bahwa dalam 6 bulan pertama 
setelah instalasi berdiri, telah tercipta 5 usaha mikro baru yang 
memproduksi cenderamata bernuansa Sampi Duwe, dengan omset rata-
rata 5-10 juta per bulan. Sebagaimana dikemukakan Bourriaud (2002) 
dalam Relational Aesthetics, karya ini berhasil mentransformasi 
hubungan sosial menjadi pengalaman estetis yang bermakna, 
menciptakan apa yang oleh Habermas (1981) disebut sebagai "public 
sphere" yang inklusif dan partisipatoris. 

Secara spiritual, instalasi ini berfungsi sebagai medium refleksi 
kontemporer tentang hubungan segitiga suci antara manusia, alam, dan 
Tuhan dalam kosmologi Hindu Bali. Keberhasilan karya ini membuktikan 
bahwa seni dapat menjadi jembatan antara tradisi dan modernitas, 
antara spiritualitas dan ekologi, sebagaimana konsep ecocriticism yang 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

101 
 

dikembangkan Garrard (2004). Survei yang dilakukan terhadap 100 
pengunjung menunjukkan bahwa 85% merasa pengalaman mengunjungi 
instalasi ini meningkatkan kesadaran spiritual mereka tentang pentingnya 
menjaga kelestarian alam. Dampak berkelanjutan yang diciptakan tidak 
hanya estetis tetapi juga substantif bagi pelestarian lingkungan dan 
penguatan karakter budaya masyarakat lokal. 

Yang paling membanggakan, karya ini telah menjadi model baru 
pariwisata budaya berkelanjutan yang berdampak pada penguatan 
identitas lokal. Dalam 8 bulan pertama, instalasi ini telah dikunjungi oleh 
lebih dari 2.000 wisatawan domestik dan mancanegara, dengan tingkat 
kepuasan 95% berdasarkan kuesioner yang disebar. Melalui pendekatan 
ekologi sosial Bookchin (2005), instalasi ini menunjukkan bagaimana 
transformasi hubungan sosial dapat menjadi basis penyelesaian krisis 
ekologis, menciptakan dampak yang bersifat regenerative bagi komunitas 
dan lingkungannya. Model ini telah menarik perhatian pemerintah daerah 
yang berencana mereplikasi pendekatan serupa di desa-desa lain di Bali, 
membuktikan bahwa seni dapat menjadi katalisator pembangunan 
berkelanjutan berbasis kearifan lokal. 

Refleksi Akhir 

Seni Instalasi Partisipatif Teo-Ekologis Sampi Duwe membuktikan seni 
kontemporer sebagai kekuatan transformatif yang menjembatani 
kearifan masa lalu dengan tantangan masa kini. Melalui pendekatan 
"Mungkah-Munggah-Wali", karya ini menciptakan ekosistem kreatif yang 
tidak hanya menghasilkan objek seni fisik, tetapi juga membangun 
kesadaran kolektif akan pelestarian lingkungan dan budaya. Proses 
kreatifnya yang partisipatif telah mengubah paradigma—masyarakat 
bukan lagi sekadar penonton, tetapi menjadi co-creator yang aktif dalam 
merawat dan mengembangkan warisan leluhurnya. Transformasi ini 
sejalan dengan konsep "demokratisasi seni" yang diperjuangkan Rancière 
(2009), di mana seni keluar dari ruang elit dan menjadi milik bersama 
masyarakat. 

Keunikan karya ini terletak pada kemampuannya menciptakan dialektika 
harmonis antara tradisi dan modernitas. Setiap tengkorak Sampi Duwe 
yang terpasang dalam instalasi bukanlah akhir dari sebuah prosesi ritual, 
melainkan awal dari siklus kehidupan baru—menjadi penjaga pohon, 
penjaga memori kolektif, dan penjaga keseimbangan kosmis dalam 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
102 

 

perspektif teo-ekologis. Karya ini telah melampaui batas-batas 
konvensional seni rupa, menjelma menjadi laboratorium hidup yang 
mengintegrasikan spiritualitas, ekologi, dan seni dalam satu tarikan 
napas. Sebagaimana dikemukakan Gadamer (1975) dalam konsep "fusion 
of horizons", karya ini berhasil menyatukan horison pemahaman 
tradisional dengan horison kontemporer, menciptakan sintesis kreatif 
yang segar dan bermakna. 

Ke depan, model Sampi Duwe berpotensi menjadi prototype untuk 
pengembangan seni ekologis di berbagai komunitas adat Indonesia. Karya 
ini membuktikan bahwa dalam setiap tradisi tersimpan benih-benih solusi 
kreatif untuk menjawab krisis lingkungan kontemporer. Potensi 
pengembangannya sangat luas—dari menjadi model pendidikan seni 
berbasis kearifan lokal hingga inspirasi untuk kebijakan budaya yang lebih 
berpihak pada kelestarian ekologis. Beberapa komunitas dari Flores, 
Toraja, dan Papua telah menyatakan ketertarikan untuk mempelajari 
model ini guna mengembangkan karya serupa yang berbasis kearifan 
lokal mereka masing-masing. 

Yang kita butuhkan adalah keberanian untuk menggali, merawat, dan 
memberi bentuk baru yang relevan dengan semangat zaman. Sampi 
Duwe bukan sekadar monumen, melainkan living proof bahwa seni dapat 
menjadi medium pemersatu yang menghubungkan manusia dengan 
alam, tradisi dengan inovasi, serta masa lalu dengan masa depan secara 
berkelanjutan. Sebagaimana pesan yang terkandung dalam karya ini, 
masa depan yang berkelanjutan hanya mungkin terwujud ketika kita 
mampu belajar dari kebijaksanaan masa lalu dan memaknainya kembali 
dalam konteks kekinian dengan kreativitas dan dedikasi yang tulus. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ardhana, I. K. (2018). Kosmologi Masyarakat Bali Kuno. Denpasar: 
Pustaka Larasan. 

Bandem, I M. (2020). Seni dalam Perspektif Kebudayaan Bali. Denpasar: 
Arti Foundation. 

Bourriaud, N. (2002). Relational Aesthetics. Dijon: Les Presses du Réel. 
Bookchin, M. (2005). The Ecology of Freedom. Oakland: AK Press. 
Covarrubias, M. (1937). Island of Bali. New York: Alfred A. Knopf. 
Dewey, J. (1934). Art as Experience. New York: Minton, Balch & Company. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

103 
 

Escobar, A. (2018). Designs for the Pluriverse. Durham: Duke University 
Press. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. New York: Herder and 
Herder. 

Gadamer, H.G. (1975). Truth and Method. New York: Continuum. 
Garrard, G. (2004). Ecocriticism. London: Routledge. 
Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 
Gelebet, I N. (1986). Arsitektur Tradisional Daerah Bali. Denpasar: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 
Habermas, J. (1981). The Theory of Communicative Action. Boston: 

Beacon Press. 
Hawkes, J. (2001). The Fourth Pillar of Sustainability. Melbourne: Cultural 

Development Network. 
Kwon, M. (2002). One Place After Another. Cambridge: MIT Press. 
Mamannoor, M. (2008). Kosmologi dalam Seni Rupa Kontemporer. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Nachmanovitch, S. (1990). Free Play: Improvisation in Life and Art. New 

York: Penguin. 
Picard, M. (2017). Balinese Cultural Tourism. Denpasar: Kepustakaan 

Populer Gramedia. 
Rancière, J. (2009). The Emancipated Spectator. London: Verso. 
Ricoeur, P. (1976). Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of 

Meaning. Fort Worth: Texas Christian University Press. 
Sudharta, T. R. (2009). Tri Hita Karana dalam Kehidupan Masyarakat Bali. 

Denpasar: Paramita. 
Suarka, I N. (2019). Transformasi Budaya Bali di Era Global. Denpasar: 

Pustaka Larasan. 
Sutrisno, M. (2004). Hermeneutika dan Metode Filsafat. Yogyakarta: 
Kanisius. 

 



104 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 
 

BAB 8 
Estetika Nyanyian Puja Bhakti 

Buddha Mahayana: Bentuk, Fungsi, 
dan Makna  

 
Oleh: 

Jimmu Goh 
 

Indonesia merupakan negara yang memiliki beragam agama dan budaya. 
Keyakinan beragama dan seni budaya di Indonesia sangat berhubungan 
erat dan saling mempengaruhi satu sama lain. Agama dapat 
menyelaraskan  dan menyelesaikan masalah dan problem hidup. Agama 
menjadi pegangan dan pedoman manusia dalam menjalankan semua 
aktivitasnya (Salmani Yeli, 2007: 55). Sementara seni-budaya mampu 
mengasah cita rasa dan kepekaan nurani (Anshori, 2006: 26).   

Secara umum umat Buddha Mahayana memiliki musik doa dapat 
diklasifikasikan antara lain: Nyanyian Puja Bakti, lagu kontemplasi 
meditatif Buddha; dan lagu musik populer Buddha Mahayana komersial 
(Goh, 2020: 23). Sebagai musik religi, Nyanyian Puja Bakti yang 
dinyanyikan oleh umat Buddha Mahayana di setiap pagi, siang, dan sore 
hari, bahkan di hari-hari perayaan penting, ini sarat dengan ajaran-ajaran 
Buddha yang ditulis dalam bentuk puisi dan prosa dengan aksara 
berbahasa Han atau Bahasa China, merupakan akulturasi budaya 
Tionghoa dengan budaya Nusantara yang hingga kini masih tetap lestari. 
Pada kamus besar agama Buddha jilid kedua beraksara kanji Han 
menyatakan bahwa Nyanyian Puja Bakti adalah pujian Brahman. 
Demikian juga pada jilid dua kamus besar agama Buddha yang bernama 
Fójiào Dà Zìdiǎn (佛教大字典: 4635) disebutkan 梵  (Fàn ) artinya 

brahman dan呗 (Bai), artinya lagu pujian. Oleh karena itu, Nyanyian Puja 
Bakti dikenal sebagai sebuah lagu pujian umat Buddha Mahayana. Dalam 
tradisi Han umat Buddha Mahayana, olah vokal instrumental berirama 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
106 

 

surgawi ini berfungsi sebagai pemujaan kepada Hyang Buddha, 
Bodhisattva, Arhan, para Dewa dan Guru Agung. 

Pada awalnya, Nyanyian Puja Bakti dinyanyikan oleh sekelompok 
biarawan secara monofon. Sehubungan dengan umat Buddha Mahayana 
memerlukan Nyanyian Puja Bakti untuk digunakan dalam upacara umat 
Buddha Mahayana. Musik religi dalam tradisi Han Buddha Mahayana ini 
kemudian familiar dikenal sebagai sebuah bentuk olah vokal rohani 
dengan narasi Dharma khas dalam tradisi Han Buddha Mahayana. Sebagai 
salah satu musik vokal rohani yang dikembangkan berdasarkan kitab 
Maha-Tripitaka, Nyanyian Puja Bakti ini mengandung teks suci seperti 
Sutram, Gayam, Gatha, Nidanam,  dan Mantram bermakna permohonan 
perlindungan dari Hyang Buddha, Hyang Dharma dan Hyang Sangha. 
Nyanyian Puja Bakti ini diiringi instrumen perkusi.  Notasi Nyanyian Puja 
Bakti ditulis dalam bentuk sistem simbol yang memiliki peranan penting 
dalam musikalisasi narasi Dharma. Notasi ini merupakan simbol yang 
memiliki peranan penting dalam menjalin melodi, irama, vokal, timbre 
dan ritme untuk keindahan Nyanyian Puja Bakti. Komposisi Nyanyian Puja 
Bakti ini bertujuan untuk membangun keseimbangan antara jasmani dan 
rohani. Oleh karena itu, musik ini sama sekali tidak dianggap sebagai 
ekspresi individual melainkan sebagai mediasi untuk mengolah 
keseimbangan rohani secara kolektif sebagai renungan spiritual yang 
mendalam untuk mencapai suasana meditatif.   

Hal penting yang dianalisis adalah bentuk, fungsi, dan makna Estetika 
Nyanyian Puja Bakti karena keunikannya merupakan akulturasi budaya 
Buddhisme Mahayana Tiongkok dengan budaya Nusantara, yang hingga 
kini masih tetap eksis di tengah-tengah pesatnya perkembangan budaya 
Buddhisme di Indonesia. Kajian terdahulu yang memiliki relevansi dengan 
penelitian ini antara lain Hwee-San Tan dalam artikelnya yang berjudul 
“Fanbai:Chinese Buddhist Monastic Chant” yang dimuat dalam Jurnal 
Music Library Association (2012), menyampaikan informasi tentang 
nyanyian liturgi Buddhis Tiongkok dalam catatan dari literatur Buddhis 
kanonik yang dikatakan berkembang dari sekitar abad ke 6 hingga ke 8, 
referensi tentang asal usul musik Buddhis Tiongkok yang merujuk pada 
nyanyian himne dan pujian, sebuah deskripsi para pengkhotbah dan 
pemusik yang mahir dalam musik, dan beberapa catatan tentang ritual 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

107 
 

dan upacara berfokus pada pengembangan nyanyian dalam berbagai 
sekte Buddhis muncul setelah Dinasti Tang (618-907 M). 

Hwee-San Tan juga mengatakan bahwa pada saat pendirian biara-biara 
umum yang besar selama Dinasti Song (960-1279M), telah berkembang 
nyanyian Buddhis Tiongkok, bahwa liturgi monastik yang dipraktikkan 
saat ini disusun selama dan setelah Dinasti Song. Hwee-San Tan 
mengkaitkan bahwa kelaziman praktik nyanyian yang terus berlanjut dari 
periode Song, dan peraturan monastik tentang ritual telah berkembang 
saat itu. 

Jeffrey W. Cupchik dalam artikelnya yang berjudul Buddhism as 
Performing Art; Visualizing Music in the Tibetan Sacred Ritual Music 
Liturgies yang dimuat dalam Jurnal Yale Journal of Music & Religion (2015) 
mengatakan bahwa ketika sebuah melodi disusun secara simbolis 
mewakili pemandangan yang divisualisasikan dalam bagian sub ritual dari 
ritus keagamaan ini. 

Mohd Nor Binti N.S. dalam The Chinese Mahayana Buddhist Community 
in Kuala Lumpur and Selangor (2018) mengatakan bahwa Buddhis 
Mahayana Tionghoa Malaysia adalah asosiasi yang terorganisir dan ada 
banyak program dan kegiatan yang ditawarkan kepada para anggotanya 
yang mana kegiatannya tidak dapat digeneralisasi untuk asosiasi Buddhis 
lain. 

Konsep Buddha Ghosa  

Konsep ini meliputi pelaksanaan Nyanyian Puja Bakti, tahapan 
pelaksanaan,  jenis nyanyian yang dinyanyikan, struktur menyanyikan, 
dan komposisi musik iringan Nyanyian Puja Bakti. Unsur-unsur dalam 
pelaksanaan Nyanyian Puja Bakti antara lain: tempat suci, umat, 
pemimpin upacara, penyanyi dan pemusik. Puja Bakti dibagi menjadi dua 
yaitu: (a) Puja Bakti kepada Thian (Tuhan), yakni Puja Bakti yang dilakukan 
oleh umat Buddha Tridharma setiap pagi dan sore untuk memuja dan 
mengagungkan Thian (Tuhan), Dewi Kiu Thian Hian De dan para Sin Bing 
(dewa-dewi); (b)  Puja Bakti leluhur, yakni Puja Bakti yang dilakukan oleh 
umat Buddha Tridharma setiap pagi dan sore dan pada hari-hari tertentu. 
Puja Bakti leluhur bertujuan untuk mendoakan para leluhur (Kong Co atau 
Co King) semoga hidupnya di alam berikutnya memperoleh kebahagiaan. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
108 

 

Tema Nyanyian Puja Bakti 

Tema utama Nyanyian Puja Bakti ini adalah pujian dan penyembahan 
kepada Buddha, yang dinyanyikan secara berulang kali, mengajak 
pendengarnya untuk memuji Tuhan, menekankan pentingnya 
penghormatan dan pemuliaan kepada-Nya. Nyanyian Puja Bakti 
merupakan musik yang berhubungan dengan keyakinan (sraddha) yang 
dapat membangun pengalaman suci. Pengalaman ini mencakup segala 
sesuatu yang dipergunakan oleh umat Buddha Mahayana untuk 
menyatakan hubunganya dengan yang dijunjung  “tertinggi”, dapat 
bertemu melalui ritual agama seperti ibadat atau liturgi (Hadi, 2006: 24). 
Oleh karena itu ritual agama dipandang sebagai bentuk pengungkapan 
iman, dimana upacara atau ritual agama dilakukan pada tempat dan 
waktu yang ditentukan khusus dengan peralatan yang bersifat sakral 
(Jacobs, 1987: 28). Tema Nyanyian Puja Bakti diklasifikasikan  antara lain: 
seni peribadatan yang mengandung makna ritual, seni musik pujian 
persembahan, dan seni budaya Buddhis. Secara filosofis Nyanyian Puja 
Bakti merupakan penghormatan terhadap Hyang Buddha. Nyanyian Puja 
Bakti merupakan ekspresi isi hati umat yang dinyatakan melalui suara 
yang mengandung melodi, ritme, irama, dan harmoni (Sudarto, 2008: 30). 
Sedangkan menurut Soedarsono (1979) nyanyian yang diiringi 
instrumental secara harmoni merupakan ekspresi emosional. 

Bentuk dan Struktur Nyanyian Puja Bakti 

Bentuk estetika Nyanyian Puja Bakti yang mengandung kesederhanaan 
dan kedamaian itu dikaji dengan teori estetika Timur  untuk menilai 
kualitas estetika Nyanyian Puja Bakti dimana elemen-elemen yang 
terkandung di dalamnya mencerminkan konsep wabi-sabi (keindahan 
dalam ketidaksempurnaan) dalam nyanyian tersebut. 

 

 

 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

109 
 

Jenis Nyanyian Deskripsi Orientasi Nyanyian Puja Bakti 
 

Zànsòng Nyanyian berupa puji-
pujian melantunkan 
teks syair atau gatha 
dari kitab suci yang 
didaraskan dengan 
musik vokal bercirikan 
fànbài. 

● Penghormatan namaskara  
● Memuliakan Tri-Ratna 
● Melakukan tekad adhistana 
● Melakukan observasi diri  
● Meditasi vipassana bhavana 
● Pelimpahan  jasa doa   
 

Sòngjīng  Resitasi naratif teks, 
berupa; sutram, 
dharani dan mantram, 
serta syair (gatha), 
yang didaraskan 
terdapat unsur 
keindahan; irama, 
bunyi dan nada. 

 
 
 
 
 

Niàn Zhòu Nyanyian puja bakti 
berupa pembacaan 
mantra. 

 

Tabel 1. Deskripsi Nyanyian Puja Bhakti 
Sumber: dokumentasi Jimmu Goh,2024 

 
Nyanyian Puja Bakti dilakukan melalui tahapan: namaskara, gatha 
pendupaan, vandana, dan gatha pujian, dengan  struktur nyanyian: 
bertemakan pujian, pertobatan, ajakan, dan harapan. Sementara 
komposisi musik adalah lantunan olah vokal, musik perkusi, irama 
bertempo lambat. Nyanyian Puja Bakti dikumandangkan agar semua 
makhluk di atas bumi ini hidup damai. 

Struktur lagu perlu diketahui oleh penyanyi karena selain umat kegiatan 
Puja Bakti ini juga melibatkan para biksu, biksuni, upasaka dan upasika. 
Puja Bakti (gòngxiū) secara tradisi menggunakan sarana dupa, bunga, lilin, 
teh, buah, musik, makanan, permata, tasbih dan sangati sebagai bagian 
persembahan ritual.  

Persembahan ritual ini disertai pembacaan mantram, dharani, beberapa 
sutra, seperti Amitabha Sutra, Saddharma Pundarika Sutra, 
Vajracchedika Sutra, kitab Suci Delapan Puluh Delapan Buddha (bāshíbā 
fó /八十八佛) dan nyanyian lagu-lagu pujian untuk pemujaan kepada 
Hyang Tri-Ratna. Setelah selesai melakukan persembahan, pembacaan 
sutra, kitab dan pelafalan mantram serta menyanyikan lagu pujian, tradisi 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
110 

 

gòngxiū ditutup dengan pradaksina, meditasi berjalan dan mendoakan 
kebahagiaan makhluk hidup. 

Musik Iringan Nyanyian Puja Bakti 

Musik Iringan Puja Bakti adalah jenis musik perkusi yaitu jenis alat musik 
pukul yang dipakai dalam kegiatan monastik vihara  yang dipadukan aspek 
harmoni bunyi dan musik vokal. Alat ini merupakan perkusi tradisional 
etnik Cina yang dipakai dalam konteks kegiatan keagamaan bagi agama 
Tao dan Buddha. Fungsinya sebagai pengiring Nyanyian Puja Bakti. 
Instrumen perkusi terdiri  (i). dàqǐng (大/ simbol (c); mùkyǘ (木鱼/simbol 

O); (iii). yǐnqǐng (引磬/ II); (iv). diàozhōng (弔鈡  II); (v). hāzǐ (铪子 /O); (iv). 

gǔ (鼓/O). Artinya instrumen  perkusi Dharma ini ada 6 alat yang 
digunakan sebagai musik pengiring Nyanyian Puja Bakti. 

Cara permainannya adalah sebagai ketukan tempo yang wajib digunakan 
untuk menunjukkan cepat atau lambatnya sebuah lagu yang harus 
dinyanyikan dalam Nyanyian Puja Bakti dengan mempergunakan notasi 
simbol. Notasi simbol terdapat dalam buku The Buddhism Mahayana 
Liturgy. 

Instrumen perkusi merupakan sistem penanda bunyi yang memakai alat 
sebagai kode waktu (kala) dalam melaksanakan Nyanyian Puja Bakti. 
Nyanyian Puja Bakti yang dilakukan sebanyak 3 (tiga) kali sehari ini 
merupakan tata cara persembahyangan umat Buddha Mahayana di 
Indonesia. Sesuai tradisi secara khusus pelaksanaan Puja Bakti ada yang 
dilakukan pada setiap hari Upavasatta.  

Upavasatta merupakan hari perenungan, dimana pada saat itu para umat 
melakukan puasa setengah hari sebagai bentuk pengendalian diri umat. 
Ajaran Buddha, Upavasatta ini jatuh  setiap bulan menurut penanggalan 
Tiongkok, pada tanggal 1 saat bulan tilem disebut chūyī        (初一), tanggal 

15 saat bulan purnama disebut chū shíwǔ (初十五),  tanggal 8 disebut 

chūbā  (初八), dan tanggal 23 disebut chū niànsān 初廿三). 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

111 
 

Perkusi dimainkan oleh lima (5) orang yang disebut Upasaka. Sedangkan 
Upasika dalam kegiatan Puja Bakti (gōngxiū /共修); khususnya dipakai 

untuk menyanyikan puji-pujian rohani (zànsòng/ 赞颂), teksnya dikutip 

dari kitab suci Maha-Tripitaka (sāncáng jīngdiǎn/三藏经典). Urutan 
nyanyiannya antara lain, adalah sebagai berikut: 

a. Menyanyikan Lagu Pembuka Pendupaan (lú xiāng zàn/卢香赞) 
b. Menyanyikan Gatha (zàn fó jì/ 赞佛偈) 
c. Membaca Sutram (sòngjīng/诵经); 
d. Pembacaan Mantram/ dharani (niànzhòu /念咒),  
e. Smerti Buddha, menyanyikan lagu pertobatan (chàn huǐ wén/ 忏悔文) 
f. Menyanyikan Trisarana (sān guī yī/三归依) 
g. Nyanyian pujian Skandah Bodhisattva ( wéi tuó zàn/韦驮赞) 
h. Nyanyian pujian Sangharama Bodhisattva ( qie lán zàn/伽蓝赞) 
i. Nyanyian Gatha penutup doa (回向偈) 

Fungsi Estetika Nyanyian Puja Bakti 

1. Sebagai Media Penghubung Umat Kepada Buddha 
Nyanyian Puja Bakti memiliki melodi dan lirik yang dirasakan mampu 
membuat umat merasa dekat dengan Buddha. Nyanyian itu dianggap 
dapat berfungsi sebagai cara untuk memurnikan diri dan 
membebaskan diri umat dari hal-hal negatif. Musik yang 
menenangkan itu ternyata dapat membantu umat untuk mencapai  
pikiran yang lebih murni dan spiritual. 
Secara mendasar orientasi religius umat Buddha menyanyikan 
Nyanyian Puja Bakti memiliki tujuan antara lain: (1) penghormatan 
namaskara ;(2) memuliakan Tri-Ratna; (3) melakukan tekad 
adhistana; (4) melakukan evaluasi diri, perenungan meditasi samatha 
bhavana, serta (5) meditasi vipassana bhavana dan pelimpahan  jasa 
doa. (Goh, 2014: 23). 
Teori semiotika Charles Sanders Peirce, seorang filsuf dan ilmuwan 
Amerika, mengembangkan pendekatan semiotika yang berbeda 
dengan mengklasifikasikan tanda-tanda berdasarkan makna. 

2. Nyanyian Puja Bakti Sebagai Media Aktualisasi Estetik 
Sebagai media aktualisasi estetika nampak melalui unsur-unsur 
instrumental Nyanyian Puja Bakti yaitu suara serangkaian alat musik 
perkusi (fa’qi) yang mengiringinya. Secara umum, terdapat dua 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
112 

 

ketukan musik perkusi pengiring Nyanyian Puja Bakti tersebut, yakni 
ketukan penanda bunyi atas dan ketukan penanda bunyi bawah. 

3. Nyanyian Puja Bakti Sebagai Penguat Ikatan Relasi Sosial Umat 
Nyanyian Puja Bakti bagi Agama Buddha Mahayana memiliki fungsi 
sosial karena nyanyian ini mampu menimbulkan rasa/kesadaran, 
kebersamaan/persatuan, persahabatan, dan kekeluargaan. 
Persembahan pujian yang diiringi Nyanyian Puja Bakti mampu 
mengasah kehalusan budhi, memupuk rasa kasih sayang, 
kebersamaan, dan solidaritas sosial antar warga setempat. 
Kebersamaan umat Buddha Mahayana dalam melaksanakan puja 
bakti dapat menopang harmoni sosial dalam kehidupan 
bermasyarakat. Nyanyian Puja Bakti yang diaplikasikan melalui 
zànsòng dan sòngjīng  serta niànfó (smerti Buddha) adalah sebuah 
perbuatan jasa dengan cara memberikan cinta kasih, dengan 
melaksanakan pelimpahan jasa kebajikan kepada segenap makhluk 
pada 10 (sepuluh) alam semesta dasa Dharma dhatu (shífāng fǎjiè 
zhòngshēng/十方法界众生), guna mengumpulkan jasa kebajikan, 
dan mencapai  tingkat kemajuan pencerahan, semua makhluk alam 
semesta mencapai tingkat ke-Buddha-an (Anuttara-
Samyaksambuddha) semua mencapai Nirvana.   

4. Nyanyian Puja Bakti Sebagai Identitas Budaya  
Setiap nyanyian dalam Puja Bakti itu memiliki simbolisme yang terkait 
erat dengan tradisi dan ritual umat Buddha Mahayana. Simbolisme ini 
membantu umat dalam memahami makna yang lebih dalam dari 
setiap aspek ritual yang dijalani. Melalui pelaksanaan Nyanyian Puja 
Bakti umat dapat memahami bagaimana musik ini berakar dalam 
konteks sosial dan budaya umat Buddha Mahayana. Musik 
mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas komunitas yang khas. 
Umat Buddha Mahayana yang sudah lama mengetahui Dharma, maka 
Nyanyian Puja Bakti merupakan tindakan ekspresi pengulangan ajaran 
Hyang Buddha. Untuk itu, umat akan berupaya melakukan perbuatan, 
ucapan dan pikiran agar semakin baik dalam menjalani hidup sehari-
hari. Di sini terjadi proses pembudayaan (enkulturasi) nilai-nilai ajaran 
agama Buddha Mahayana itu sendiri, di mana umat Buddha akan 
terus menghayati pemahaman agamanya dengan 
mengimplementasikannya langsung dalam kehidupan sehari-hari. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

113 
 

Metode 

Metode yang digunakan adalah etnografi dengan pendekatan 
interdisiplin yaitu antropologi, sosial agama, dan kajian agama Buddha. 
Merujuk pada kajian agama Buddha, teori Estetika Etnoreligi Nyanyian 
Puja Bakti dilakukan melalui pengamatan terhadap kesederhanaan dan 
ketenangan (Zen Esthetics). Zen Esthetics adalah tentang kesederhanaan, 
kehampaan, dan ketenangan yang penekanannya pada pengalaman 
langsung dan spontanitas dan rasa (रस). Struktur melodi yang sederhana 
dan ritme yang menenangkan mampu menciptakan suasana meditasi. 
Lirik dari Nyanyian Puja Bakti dianalisis melalui penggunaan kata-kata 
yang sederhana mengundang perenungan penuh makna spiritual.  

Kedalaman dan misteri (Yūgen) dari Nyanyian Puja Bakti dilakukan dengan 
mengeksplorasi Nyanyian Puja Bakti dapat menciptakan perasaan 
kedalaman dan misteri melalui nada-nada rendah dan lambat. Selain itu 
juga dilakukan kajian terhadap simbolisme dalam lirik yang mengundang 
refleksi dan kontemplasi spiritual. Teori estetika Timur sangat relevan 
digunakan untuk mengkaji keindahan dan makna spiritual Nyanyian Puja 
Bakti, demikian juga dengan elemen-elemen budaya yang religius terjalin 
dalam ekspresi artistik nyanyian ini dapat mewujudkan estetik etnoreligi 
yang diungkap secara mendalam. 

Penyajian Musik Pengiring Nyanyian Puja Bakti 

Nyanyian Puja Bakti yang diiringi musik perkusi dikaji dengan teori 
etnomusikal. Teori Etnomusikal merupakan kerangka pikir yang 
digunakan untuk mengkaji, mengungkap keterkaitan, fungsi musik suatu 
etnik dengan budaya masyarakatnya, yang telah teruji kebenarannya. Rai 
S, (2004: 2), mengatakan bahwa untuk mengkaji musik-musik etnik harus 
dilihat dari dua unsur yaitu unsur musikal dan unsur ekstra musikalnya. 
Kedua unsur ini disebut dengan istilah asosiasi musikal (musical 
association) dan asosiasi ekstramusikal (extra musical association).  

Pada hakikatnya Nyanyian Puja Bakti adalah doa, atau ajaran Buddha 
Mahayana yang mengatur kehidupan umat Buddha pendukungnya. Oleh 
karena itu, eksistensi Nyanyian Puja Bakti bisa dipahami melalui teori 
fungsional struktural. Dalam teori fungsional, Parson mendefinisikan 
“fungsi” (function) sebagai “kumpulan kegiatan yang ditujukan ke arah 
pemenuhan kebutuhan tertentu atau kebutuhan sistem”. Dengan 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
114 

 

menggunakan definisi ini, Parson yakin bahwa ada empat fungsi penting 
yang diperlukan semua system adaptation (A), goal attainment (G), 
integration (I), dan latency (L) atau pemeliharaan pola. Secara bersama-
sama, keempat imperative fungsional ini dikenal sebagai skema AGIL 
(Ritzer, 2014: 23). Sistem harus mengelola antar hubungan ketiga fungsi 
penting lainnya (A, G, L). Dalam kaitan ini, eksistensi Nyanyian Puja Bakti, 
secara langsung maupun tidak langsung mampu mengelola kebersamaan 
dan persatuan antar umat Buddha Mahayana pendukungnya; (d) latency 
(latensi atau pemeliharaan pola): sebuah sistem harus memperlengkapi, 
memelihara dan memperbaiki, baik motivasi individual maupun pola-pola 
kultural yang menciptakan dan menopang motivasi. Sebagai sebuah seni 
religi, Nyanyian Puja Bakti mampu memberikan energi, motivasi, 
semangat umat Buddha Mahayana melaksanakan kegiatan Dharma. 

Makna Estetika Nyanyian Puja Bakti  

Nyanyian Puja Bakti merupakan bagian dari ritual umat Buddha 
Mahayana. Selain memiliki implikasi dalam menguatkan kesadaran 
religius individual, Nyanyian Puja Bakti juga memiliki implikasi bagi umat 
Buddha secara keseluruhan.  

1. Nyanyian Puja Bakti memiliki makna memperkuat semangat 
komunalitas umat Buddha Mahayana.  

2. Puja Bakti sebagai suatu kegiatan yang dilakukan oleh umat 
Buddha sebagai perwujudan penghormatan Buddha sebagai 
guru yang telah berjasa menemukan dan mengajarkan 
kebenaran, dan pengembangan perbuatan-perbuatan yang 
baik.  

3. Nyanyian Puja Bakti merupakan wahana dalam menguatkan 
keyakinan.  

4. Nyanyian Puja Bakti menjadi sarana dalam melatih konsentrasi 
dan rasa cinta kasih kepada sesama manusia dan makhluk lain. 

Doa untuk keharmonisan dan kebahagiaan semua makhluk ini, antara lain 
tercermin dalam teks Nyanyian Puja Bakti pada tabel berikut. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

115 
 

 
Tabel 2. Teks Nyanyian Puja Bhakti 

Sumber: dokumentasi Jimmu Goh,2024 
 
 

Manfaat Nyanyian Puja Bakti 

Nyanyian Puja Bakti telah menjadi media untuk mengantarkan pada 
situasi tenang. Di sini, Nyanyian Puja Bakti secara langsung maupun tidak 
langsung dapat digunakan sebagai obat penenang bagi penikmatnya. 
Musik dapat membebaskan seseorang dari stres dan kejenuhan bahkan 
bisa mengobati penyakit. Dengan menggabungkan musik dan meditasi, 
permainan musik mempunyai manfaat bagi kehidupan manusia.  

Selain sebagai obat stres, Nyanyian Puja Bakti juga digunakan dalam 
membuang rasa egois diri serta dapat membangkitkan kesadaran sosial. 
Orang yang secara kooperatif terlibat dalam aktivitas musikal akan 
menginterpretasikan aktivitas tersebut sebagai sesuatu yang berbeda, 
karena aktivitas musik yang kolektif tersebut mampu membangun 
kesadaran sosial manusia dan tidak memiliki ancaman potensi konflik 
(Djohan, 2016: 9). 

 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
116 

 

Refleksi Akhir 

Nyanyian Puja Bakti merupakan tata cara kebaktian berkumpulnya umat 
dan para rahib di ruang dharmasala. Kegiatan ini merupakan sarana 
kegiatan berkumpulnya para biksu di vihara untuk membaca teks-teks 
kitab suci. Nyanyian Puja Bakti merupakan bentuk ekspresi kecerdasan 
spiritual. 

Nyanyian Puja Bakti adalah lagu religi yang efektif dalam menyampaikan 
pesan pujian dan penyembahan kepada Buddha. Liriknya yang sederhana 
namun kuat, dikombinasikan dengan melodinya yang mudah diingat dan 
harmonis, menjadikan nyanyian ini tepat digunakan sebagai media untuk 
menciptakan suasana ibadah yang khusyuk dan penuh dengan 
penghormatan. Pesan kasih dan kesatuan yang disampaikan melalui lirik, 
diperkuat oleh melodi yang menyentuh, membuat lagu ini cocok 
dinyanyikan dalam berbagai kesempatan ibadah Buddha Mahayana. 

Nyanyian Puja Bakti dianggap sebagai nyanyian yang indah dan 
menyentuh kalbu walaupun nyanyian tersebut disajikan dalam 
ketidaksempurnaan dan ketidaklengkapan. Prinsip ini menekankan 
penerimaan akan kefanaan dan ketidaksempurnaan, sebagai bagian dari 
keindahan yang mendalam. 

Bentuk estetika Nyanyian Puja Bakti mengandung kesederhanaan dan 
kedamaian itu dikaji dengan teori estetika Timur untuk menilai kualitas 
estetika Nyanyian Puja Bakti dimana elemen-elemen yang terkandung di 
dalamnya mencerminkan konsep wabi-sabi (keindahan dalam 
ketidaksempurnaan) dalam nyanyian tersebut. 

Fungsi estetika Nyanyian Puja Bakti, sebagai bagian dari sarana 
persembahyangan, dan menjadi media yang efektif bagi umat Buddha 
Mahayana dalam berdoa dan “berkomunikasi” dengan Buddha. Dalam 
doanya, umat berharap agar mampu menghadapi persoalan hidup yang 
dihadapi serta diberi petunjuk, keselamatan dan kesejahteraan serta 
dijauhkan dari segala mara bahaya. 

Makna estetika Nyanyian Puja Bakti, mengandung ajaran dan nilai filosofi 
Buddha Mahayana karena disetiap lirik-lirik tersirat makna yang dalam 
membuat umat khusyuk saat melantunkan Nyanyian Puja Bakti. Melalui 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

117 
 

nyanyian, ajaran-ajaran ini disampaikan dan diinternalisasi oleh umat, 
membantu umat mengingat dan merenungkan nilai-nilai spiritual dalam 
kehidupan sehari-hari. 

DAFTAR PUSTAKA 

Anshori, Yahya. (2007). Estetika sebagai Media Asah Nurani, Media 
Indonesia, 3 Maret 2007 

Dharsono. (2004). Pengantar Estetika. Bandung: Rekayasa Sains 
Djohan. (2016). Psikologi Musik. Yogyakarta: Indonesia Cerdas. 
Goh, Jimmu. (2014). Risalah Latihan Vispayana Suatu Orisinalitas Simfoni 

di Dalam Diri  (Tesis). Jakarta: Pascasarjana, Institut Kesenian Jakarta 
Hadi, C. (2006). Buddhisme: Sejarah, Ajaran, dan Praktiknya. Yogyakarta: 

Penerbit Kanisius. 
Hwee-San Tan. (2012). “Fanbai: Chinese Buddhist Monastic Chant”, Jurnal 

Music Library Association. 
Jacobs Sj, Tom. (1987).Gereja Menurut Vatikan II.Yogyakarta:Kanisius. 
Jeffrey W. (2015). Cupchik dalam artikelnya yang berjudul Buddhism as 

Performing Art; Visualizing Music in the Tibetan Sacred Ritual Music 
Liturgies yang dimuat dalam Jurnal Yale Journal of Music & Religion. 

Mohd Nor Binti N.S. (2018). The Chinese Mahayana Buddhist Community 
in Kuala Lumpur and Selangor. 

Rai, I Wayan. (2004). “Unsur Musikal dan Ekstra-Musikal Dalam 
Penciptaan Gending Iringan Tari Bali.” Denpasar: Institut Seni 
Indonesia Denpasar. 

Ritzer, George. (2014). Teori Sosiologi Modern Edisi Ketujuh. Jakarta: 
Prenada Media Group. 

Salmaini, Yeli. (2005). Psikologi Agama. Riau: Zanafa Publishing dan 
Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau.  

 
  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 
 

BAB 9 
Estetika Dalam Pembuatan Film 

Dokumenter  
 

Oleh: 
Kusen Dony Hermansyah 

 
Film dokumenter selalu punya tempat istimewa dalam dunia sinema. Tipe 
film tersebut lahir bukan sekadar sebagai tontonan, tetapi juga sebagai 
ruang pertemuan antara fakta, seni, dan wacana sosial. Dokumenter 
mampu merekam realitas apa adanya, sekaligus mengolahnya menjadi 
pengalaman estetis yang menyentuh penonton. Oleh sebab itu, film 
dokumenter sering hadir dalam banyak wajah, baik  sebagai catatan 
sejarah, sarana advokasi, media pembelajaran, hingga potret sederhana 
tentang kehidupan sehari-hari. 

Berbeda dengan film fiksi yang biasanya diarahkan oleh logika pasar dan 
kebutuhan hiburan massal, film dokumenter lebih cenderung dekat 
dengan berbagai isu dalam kehidupan manusia. Tipe ini membuka ruang 
bagi isu-isu yang jarang tersentuh arus utama (mainstream), misalnya isu 
lingkungan, budaya, politik, bahkan suara-suara minoritas. Hal inilah yang 
membuat dokumenter tidak hanya relevan bagi dunia perfilman, tetapi 
juga bagi masyarakat luas. Karena dokumenter sering mengajak 
penontonya melihat kenyataan dengan cara yang lebih reflektif dan 
bermakna. 

Awal tahun 2000-an menjadi titik balik besar bagi dunia dokumenter. 
Revolusi video digital membuka pintu baru, terutama munculnya 
teknologi seperti Mini-DV, DVCam, dan Digital Betacam. Kamera yang 
dulu mahal dan sulit dijangkau, kemudian bisa digunakan oleh komunitas 
kecil dan bahkan individu. Dengan kata lain, teknologi tersebut tidak 
hanya bisa diakses oleh rumah produksi besar. Hal inilah yang kemudian 
sering disebut sebagai “demokratisasi” pembuatan film dokumenter. 
Sebab, siapa pun bisa membuat film dari realitas di sekitarnya. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
120 

 

Pada sisi lain, kemudahan tersebut juga harus dibayar mahal, karena 
berdampak pada banyak aspek dalam pembuatan film dokumenter.  
Beberapa hal yang muncul antara lain adalah pengajaran dokumenter 
yang tidak lagi terstruktur; tahapan shooting sering tumpang tindih 
dengan riset; dan muncul mitos-mitos baru. Beberapa dari mitos tersebut 
adalah anggapan bahwa skenario tidak terlalu dibutuhkan dalam film 
dokumenter. Karena yang penting di dalam pembuatan film dokumenter 
adalah riset (mewawancarai narasumber) dan menangkap momen 
(Hermansyah, 2017, hlm. 3). Munculnya teknologi yang mudah membuat 
film dokumenter seperti seperti laporan televisi. Akibatnya, banyak karya 
kehilangan variasi dan daya tarik estetikanya. 

Beberapa orang berpendapat bahwa dokumenter kontemporer lebih 
menyerupai “makalah visual” daripada sebuah film. Dokumenter kerap 
dianggap membosankan dan dijuluki “radio dengan gambar” karena 
terlalu sarat informasi dan minim perkembangan cerita (Jong et al., 2014). 
Dalam The Documentary: Politics, Emotion, and Culture, Brian Winston 
juga menegaskan bahwa tradisi dokumenter Griersonian berada dalam 
lingkungan discourse of sobriety. Tradisi ini melahirkan film instruksional 
untuk edukasi publik yang cenderung kaku dan membosankan karena 
menekankan informasi lebih daripada aspek estetika (Smaill, 2010). 

Upaya untuk menjawab tantangan tersebut menekankan bahwa 
dokumenter seharusnya tidak berhenti pada fungsi sebagai data atau 
catatan fakta sebagaimana film etnografi. Dokumenter juga dipandang 
sebagai karya seni. Cara menjawab tantangan ini adalah dengan 
memadukan kedisiplinan produksi era pra-digital dengan fleksibilitas 
teknologi digital. Pendekatan tersebut membuka peluang bagi lahirnya 
dokumenter yang tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga 
menyentuh penonton secara estetis. 

Sejarah film dokumenter di Indonesia tidak bisa dipisahkan dari peran 
institusi dan salah satu contohnya adalah pada masa Orde Baru. Pada 
masa itu, film dokumenter banyak diproduksi oleh pemerintah, BUMN, 
atau lembaga swadaya masyarakat (NGO) untuk mendukung agenda 
pembangunan. Posisi dokumenter pada saat itu lebih sering digunakan 
sebagai alat propaganda atau sebagai media pendidikan internal. Sebagai 
alat propaganda, dokumenter berfungsi untuk membangun citra 
pemerintah atau untuk memengaruhi opini publik. Sementara sebagai 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

121 
 

media pendidikan internal, dapat dilihat pada dokumenter instruksional, 
misalnya tentang tentang keselamatan kerja atau cara bertani. Bisa 
dikatakan bahwa film dokumenter pada saat itu lebih dekat dengan 
kepentingan lembaga dibanding sebagai sarana hiburan. 

Sebelum era digital, para pembuat film dihadapkan pada pilihan sulit. Jika 
ingin gambarnya berkualitas tinggi, mereka harus menggunakan film 
seluloid yang biayanya mahal sekali, baik itu film 16mm atau 35mm. 
Sebaliknya, teknologi video (VHS atau Betacam) dianggap lebih murah, 
tetapi kualitasnya masih jauh di bawah film seluloid. Meskipun begitu, 
kedua teknologi tersebut tetap tidak murah dan juga tidak mudah diakses 
oleh komunitas kecil. Tingginya biaya tersebut  memaksa para pembuat 
film untuk merencanakan produksi dengan sangat ketat agar tidak boros 
(over budget), namun tetap menghasilkan film yang berkualitas.  

Konteks historis ini penting karena memperlihatkan posisi dokumenter 
yang selalu berada di persimpangan. Pada satu sisi sebagai seni, tetapi di 
sisi lain sebagai alat propaganda. Pada satu sisi menuntut disiplin 
produksi, tetapi di sisi lain memberi ruang untuk improvisasi. Tulisan ini 
lahir dari ketegangan permasalahan di atas. Tujuannya adalah 
merumuskan metode yang mampu menjaga keseimbangan antara 
keduanya. Oleh karena itu, sistem kerja yang serba prosedural itu 
sekarang harus ditafsir ulang dan dipadukan dengan teknologi digital yang 
lebih fleksibel. Tujuannya agar film dokumenter bisa tetap sistematis 
sekaligus kreatif. 

Neoformalisme digunakan untuk memahami dan menafsirkan ulang film 
dokumenter dengan cara melihat film sebagai sebuah sistem yang utuh. 
Konsep ini dikembangkan oleh David Bordwell, Kristin Thompson, dan Jeff 
Smith dalam buku Film Art: An Introduction. Mereka menjelaskan bahwa 
sebuah film bukan sekadar rangkaian adegan yang berdiri sendiri, 
melainkan sebuah sistem formal yang terdiri dari bagian-bagian yang 
saling terhubung. Setiap detail, sekecil apa pun, membentuk pola tertentu 
yang menciptakan pengalaman estetis yang menyeluruh. 

Contoh yang mereka berikan adalah The Wizard of Oz, sebuah film yang 
membangun pola naratif melalui kombinasi unsur gaya seperti warna, 
musik, dan pergerakan kamera. Semua elemen ini bekerja sama 
membentuk kesatuan yang utuh. Tema, gagasan, dan isi film tidak 
dipisahkan dari bentuk, melainkan menjadi bagian penting dari struktur 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
122 

 

formal itu sendiri. Dengan cara ini, film dipahami sebagai pengalaman 
yang menyatukan cerita, ide, dan bentuk visualnya secara menyeluruh, 
sehingga menghasilkan kesan yang kuat pada penonton (Bordwell et al., 
2023). 

Secara sederhana, teori ini membagi film menjadi dua komponen utama, 
yaitu bentuk film (naratif) dan gaya film (bahasa sinematik).  Bentuk film 
mengacu pada struktur naratif, yaitu plot, karakter atau subjek, ruang, 
waktu, dan dramatik. Sementara gaya film mengacu pada pilihan elemen 
visual dan suara, seperti pencahayaan, camera angle, ritme editing, dan 
dimensi suara (Bordwell et al., 2023, hlm. 71–302).  

Dari sudut pandang ini, dokumenter tidak lagi dianggap sebagai radio 
bergambar (radio with pictures) karena menyajikan fakta semata 
(Rosenthal & Eckhardt, 2016, hlm. 176). Sebaliknya, fakta dimasukkan ke 
dalam kerangka cerita yang dapat dikomunikasikan untuk membuat 
penonton lebih mudah terlibat. Pengalaman menonton menjadi jauh 
lebih indah dan emosional karena keputusan teknis, seperti kapan 
menggunakan close-up, mengatur ritme penyambungan antar-shot, atau 
memanfaatkan suara dari luar ruang cerita (non-diegetic sound). 

Karya dokumenter mahasiswa Politeknik Negeri Media Kreatif Jakarta 
yang diproduksi antara tahun 2015 hingga 2019 diamati dengan 
pendekatan yang tidak hanya bersifat observatif, tetapi juga melalui 
keterlibatan langsung sebagai pengajar dan pembimbing, sehingga 
prosesnya menyerupai perjalanan bersama antara pengajar dan murid. 
Analisis dilakukan melalui dokumen dan wawancara mendalam; dokumen 
yang dianalisis mencakup skenario, desain produksi, dan karya film, 
antara lain Pisau (2016), Cendol Lele (2018), E-Meng (2018), Mangokal 
Holi (2018), Randang (2019), dan Lentera (2019). Film-film tersebut 
mengeksplorasi berbagai moda dokumenter, seperti expository, 
observational, dan poetic, sehingga menghasilkan dokumenter yang tidak 
hanya menyampaikan informasi, tetapi juga mampu menyentuh 
penonton melalui kekuatan estetikanya. Wawancara mendalam dengan 
beberapa sutradara, editor, dan akademisi dilakukan untuk mendukung 
dan memperkuat pemahaman terhadap proses dan karya-karya tersebut. 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

123 
 

Prosesnya dimulai dari tahap story development, praproduksi, produksi, 
hingga paskaproduksi. Story development merupakan tahapan mengolah 
gagasan melalui tahapan pembuatan premise, logline, sinopsis, 
treatment, hingga skenario. Pada tahap praproduksi, para mahasiswa 
diharuskan membuat desain produksi, dan melakukan eksperimen 
artistik, seperti penentuan lokasi dan pemilihan subjek. Tahap ini sangat 
penting, karena hal-hal tersebut akan menjadi dasar arah estetika yang  
mereka inginkan 

Saat produksi berlangsung, kamera dan kru mulai mewujudkan ide yang 
ada dalam desain produksi menjadi bentuk audiovisual, pada titik inilah 
visi estetis diuji melalui kesesuaiannya dengan desain produksi, mulai dari 
figure staging, pengelolaan setting dan properti, kualitas pencahayaan, 
pengarahan camera staging, hingga perekaman suara, sehingga semua 
elemen dalam gaya film diwujudkan seoptimal mungkin sesuai desain 
bentuk dan gaya film yang telah dirancang pada tahap praproduksi. 
Selanjutnya, proses paskaproduksi dilakukan, yang meliputi tahapan 
editing, color grading, dan sound mixing secara terpisah, yang bermuara 
pada married print (penyatuan gambar dan suara) dan mastering, dengan 
tujuan memastikan bahwa cerita berjalan lancar serta menghasilkan film 
yang menarik dan estetis. 

Dari perjalanan pengamatan ini, lahir sebuah pemahaman baru bahwa 
film dokumenter bukan lagi sekadar alat penyampai data atau “visualisasi 
makalah”, tetapi sebuah karya seni yang utuh. Artinya, informasi yang 
ingin disampaikan tetap hadir, namun dibalut dengan kekuatan estetika 
dalam wujud naratif dan bahasa sinematik. Pandangan ini menantang 
mitos lama yang kerap mereduksi dokumenter hanya sebagai radio 
bergambar (radio with pictures),  

Pernyataan Michael Rabiger dan Courtney Hermann (2020, hlm. 638) 
mendukung pandangan di atas dengan menegaskan pentingnya menjaga 
kekuatan sinematik dalam dokumenter dan memperingatkan bahaya jika 
film hanya menjadi “radio with pictures.” Artinya, film dokumenter hanya 
mengandalkan wawancara panjang dan narasi verbal, sedangkan unsur 
visual sekadar berfungsi sebagai ilustrasi. Bagi mereka, pola seperti ini 
hanya akan mereduksi potensi estetika dokumenter, yang seharusnya 
mampu menawarkan pengalaman sinematik yang imersif. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
124 

 

Pengalaman di lapangan menunjukkan bahwa banyak pembuatan film 
dokumenter di Indonesia masih terjebak pada wawancara yang kaku dan 
eksplorasi visual yang minim. Padahal, ketika sistem produksi dijalankan 
secara lebih terstruktur, maka banyak pembuat film yang mampu 
menghasilkan film jauh lebih sinematik dan bahkan pada tingkat 
mahasiswa. Pada sisi lain, pertimbangan etis tetap menjadi hal penting, 
yaitu cara film dokumenter dalam menjaga integritas fakta, tanpa jatuh 
pada eksploitasi subjek yang direkam. 

Proses ini juga membuktikan bahwa teknologi digital memang memberi 
banyak kemudahan. Namun, tanpa sistem yang jelas, hasilnya sering 
menjadi dangkal dan tidak berkesan. Justru dengan memadukan disiplin 
kerja ala era pra-digital dengan keluwesan teknologi masa kini, maka 
dokumenter menemukan jalan tengah yang lebih produktif. Artinya, film 
yang dihasilkan tetap faktual, namun tetap kuat secara estetis. 

Harapan penulisan adalah melahirkan kerangka kerja yang jelas dan 
menyeluruh untuk proses pembuatan film dokumenter yang menekankan 
pada aspek estetika. Selama ini, dokumenter sering dianggap hanya 
sebagai media informasi atau laporan visual, sehingga nilai artistiknya 
kerap terpinggirkan. Dengan pendekatan yang lebih sistematis, tulisan ini 
ingin mengembalikan dokumenter ke posisinya sebagai karya seni dengan 
menghadirkan pengalaman estetik yang berkesan dan tidak hanya 
menyampaikan fakta belaka. Implikasi dari hal ini cukup luas, baik bagi 
pembuat film, dunia pendidikan, maupun masyarakat yang menjadi 
penonton utama dokumenter. 

Dampak pertama adalah meningkatnya kualitas estetika dokumenter, 
terutama melalui kerangka kerja yang ditawarkan. Tujuannya adalah 
bahwa film dokumenter dapat kembali dipandang sebagai karya seni yang 
setara dengan film fiksi dalam hal kedalaman artistik. Bukan berarti fungsi 
informatifnya ditinggalkan, tetapi diperkaya dengan kekuatan visual, 
suara, dan naratif yang mampu menyentuh penonton. Selain itu, film 
dokumenter juga tidak lagi berhenti pada wawancara kaku atau reportase 
sederhana belaka. Namun, bisa tampil sebagai karya yang mampu 
menggabungkan fakta dengan ekspresi artistik. Dengan kata lain, film 
dokumenter yang disajikan tidak hanya menyajikan fakta, tetapi juga 
mengundang refleksi, emosi, dan keterlibatan penonton. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

125 
 

Dampak kedua adalah dapat memberi panduan praktis yang dapat 
digunakan oleh para pembuat film, terutama pemula. Selama ini, banyak 
siswa, mahasiswa, atau pembuat film dokumenter pemula kebingungan 
memulai, karena kurangnya sistem pengajaran yang terstruktur dan 
literasi yang memadai. Melalui kerangka kerja yang mengintegrasikan 
story development, praproduksi, produksi, hingga paskaproduksi, tulisan 
ini diharapkan dapat menjadi acuan yang memudahkan mereka. Panduan 
ini bukan sekadar teknis, tetapi juga menekankan pentingnya estetika 
dalam setiap tahap. Tentunya agar hasil akhirnya bukan hanya 
dokumentasi fakta, tetapi karya yang matang secara sinematik. 

Dampak ketiga adalah kontribusi dalam pengembangan kerangka teoretis 
baru. Selama ini, teori dokumenter di Indonesia lebih sering menekankan 
fungsi sosial atau komunikasinya, sementara aspek estetika kurang 
banyak dibahas. Penulis berusaha mengisi kekosongan itu dengan 
menawarkan cara pandang yang mengintegrasikan prinsip estetika ke 
dalam proses produksi film. Dengan adanya kerangka baru ini, diharapkan 
kajian dokumenter tidak hanya bicara soal fungsi atau isi, tetapi juga 
kontribusi bentuk dan gaya film pada pengalaman penonton. 

Dampak pada konteks pendidikan, tulisan ini juga berupaya menjawab 
problematika pengajaran dokumenter yang sering kali tidak sistematis. 
Pengalaman di lapangan menunjukkan bahwa tanpa sistem produksi yang 
jelas, siswa atau mahasiswa cenderung menghasilkan karya yang dangkal, 
karena terlalu memberi penekanan pada informasi tanpa daya tarik 
estetika visual dan suaranya. Dengan pendekatan yang lebih terstruktur, 
mahasiswa bisa belajar melihat bahwa pembuatan film dokumenter 
merupakan gabungan antara disiplin terhadap sistem produksi film dan 
kebebasan kreatif. Hal ini juga akan berdampak pada kualitas lulusan yang 
lebih siap, baik sebagai pembuat film independen maupun profesional di 
industri media. 

Dampak berikutnya berhubungan dengan kesadaran sosial-politik. Film 
dokumenter di Indonesia tidak bisa dilepaskan dari konteks sejarah, 
ideologi, dan kepentingan kelembagaan yang melingkupinya. Pilihan 
estetika dalam dokumenter sering dipengaruhi oleh kondisi sosial-politik, 
baik secara langsung maupun tidak langsung. Dengan menekankan aspek 
estetika, penulis juga mengingatkan bahwa setiap keputusan artistik 
dalam dokumenter membawa implikasi ideologis. Misalnya, cara 
penempatan kamera, gaya editing yang digunakan, atau suara yang 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
126 

 

dipilih. Semua elemen gaya film bisa mengandung makna yang 
menegaskan atau justru menantang wacana dominan. Kesadaran ini 
penting agar pembuat film lebih kritis dalam memilih strategi estetikanya 
dan sekaligus lebih bertanggung jawab secara sosial. 

Secara keseluruhan, tulisan ini bertujuan memberikan kontribusi pada 
perluasan wacana seni, pendidikan, dan komunikasi sosial melalui film 
dokumenter dengan menempatkan estetika kembali ke pusat perhatian, 
sehingga film dokumenter tidak lagi dilihat semata-mata sebagai arsip 
fakta atau instrumen propaganda, tetapi sebagai medium kreatif yang 
kuat. Dampak lebih luasnya adalah kemampuan film dokumenter 
memperkaya literasi audiovisual masyarakat, memperkuat kesadaran 
kritis, dan memberi ruang bagi suara-suara yang selama ini terpinggirkan, 
sekaligus membuka peluang kolaborasi lintas disiplin, mulai dari film dan 
antropologi, komunikasi, hingga seni rupa. Revolusi digital telah 
membuka akses dan peluang yang lebih luas bagi siapa pun untuk 
membuat film, namun di sisi lain juga memunculkan praktik instan yang 
sering mengorbankan kualitas estetika. Oleh karena itu, penting untuk 
menata kembali disiplin dalam sistem produksi film dokumenter agar 
karya yang lahir tetap menjaga nilai estetika sekaligus mempertahankan 
kedekatan dengan fakta yang ingin disampaikan, sehingga implikasinya 
tidak hanya terbatas pada ruang akademik tetapi juga menyentuh 
masyarakat luas yang menjadi bagian dari cerita-cerita yang diangkat 
dalam film. 

DAFTAR PUSTAKA 

Bordwell, D., Thompson, K., & Smith, J. (2023). Film Art: An Introduction 
(13th ed.). McGraw-Hill Companies. 

Hermansyah, D. C. (2017). Editing Film Dokumenter. Pusat 
Pengembangan Perfilman - Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 
Republik Indonesia. 

Jong, W. D., Rothwell, J., & Knudsen, E. (2014). Creative Documentary: 
Theory and Practice. Routledge. 

Rabiger, M., & Hermann, C. (2020). Directing the Documentary (7th ed.). 
Routledge. 

Smaill, B. (2009). The Documentary: Politics, Emotion, Culture. Springer. 



127 
 

BAB 10 
Batik dalam  

Kostum Pertunjukan 
 Sie Jin Kwe Produksi Teater Koma 

Implementasi Akulturasi Budaya 
 

Oleh: 
Mangesti Rahayu 

 

 
Salah satu tekstil tradisional Indonesia yang terkenal adalah Batik, sebuah 
teknik pembuatan motif yang merupakan warisan budaya leluhur bangsa 
Indonesia. Pada 2 Oktober 2009, Batik diakui sebagai Masterpieces of the 
Oral and Intangible Heritage of Humanity oleh UNESCO. Batik umumnya 
digunakan untuk pakaian sehari-hari, dekorasi interior, dan bahan seni, 
serta digunakan dalam berbagai upacara adat, perayaan budaya, dan 
acara resmi. Penelitian ini akan mengkaji penggunaan batik dalam kostum 
pertunjukan Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat, yang diproduksi oleh 
Teater Koma di Jakarta. Di mana Sie Jin Kwie menceritakan kisah legenda 
kepahlawanan dengan latar belakang budaya Tionghoa. 

Pertunjukan Teater Koma merupakan tontonan bagi masyarakat urban 
yang mencintai seni teater. Teater Koma tidak hanya menyajikan cerita 
yang menarik dan akting yang memukau dari para aktornya, tetapi dalam 
setiap pertunjukannya, Teater Koma selalu mempersiapkan secara detail, 
baik itu musik, tata panggung, pencahayaan, multimedia, kostum, tata 
rias dan rambut, serta efek khusus di atas panggung. Kostum teater 
merupakan salah satu hal terpenting dalam sebuah pertunjukan teater, 
agar dapat menghidupkan karakter-karakter dalam naskah teater. 
Penggunaan kostum yang tepat dapat membedakan antara satu karakter 
dengan karakter lainnya, sehingga aktor merasa nyaman saat 
memerankan karakter tersebut dalam naskah cerita. Selain itu, kostum 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
128 

 

teater juga digunakan untuk membedakan latar, baik yang menunjukkan 
latar budaya daerah, masa kini, maupun masa lalu. 

Kajian ini akan mengkaji kostum teater Sie Jin Kwie produksi Teater Koma 
dengan pendekatan akulturasi. Naskah pertunjukan teater ini merupakan 
adaptasi dari legenda pahlawan Tiongkok yang sangat terkenal, Sie Jin 
Kwie. Lakon Sie Jin Kwie disajikan dalam empat seri yang merupakan 
cerita berkesinambungan. Latar sejarah Sie Jin Kwie adalah bangsa 
Tiongkok pada masa Dinasti Tang, sehingga kostum perang yang dibuat 
mengacu pada sejarah kostum perang yang digunakan oleh para prajurit 
dan panglima perang pada masa itu. Kajian akulturasi budaya dalam 
kajian ini akan mengkaji unsur-unsur budaya lain yang menjadi konsep 
pembuatan kostum teater Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat produksi 
Teater Koma. 

Pementasan Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat, terdapat perbedaan 
dalam pembuatan kostumnya. Sutradara Nano Riatiarno menginginkan 
adanya unsur-unsur budaya lokal Indonesia yang menjadi bagian dari 
elemen desain kostum. Salah satu unsur lokal yang dimasukkan dalam 
kostum pementasan teater Sie Jin Kwie adalah penggunaan batik dari 
Lasem, Pekalongan, dan Cirebon. Pemilihan batik-batik ini juga akan dikaji 
dengan teori akulturasi dari Koentjaraningrat. 

Penelitian ini akan membahas tentang kostum teater Sie Jin Kwie, untuk 
mengolah data yang diperoleh, metode penelitian ini menggunakan 
metode penelitian kualitatif. Pendekatan penelitian yang digunakan 
adalah pendekatan deskriptif, dan dikaji dengan teori akulturasi 
Koentjaraningrat. Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam 
penelitian ini banyak membaca literatur yang berkaitan dengan legenda 
Sie Jin Kwie dan sejarah kostum Tiongkok, khususnya pada masa Dinasti 
Tang. Literatur tentang sejarah kostum perang Dinasti Tang diperoleh dari 
buku-buku, jurnal, dan sumber lain seperti dokumentasi foto naskah atau 
film yang berlatar belakang sejarah pada masa Dinasti Tang. Penelitian ini 
merupakan penelitian seni, dimana objek penelitiannya adalah kostum 
teater yang termasuk dalam ranah seni rupa. Kostum teater merupakan 
karya seni rupa yang menunjang karya seni lainnya, yaitu seni pertunjukan 
teater. Rohidi menjelaskan dalam penelitian kualitatif, tugas utama 
peneliti seni adalah menjelaskan dengan cermat cara-cara yang dilakukan 
orang dalam latar tertentu, karya atau hasil tindakannya, sehingga 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

129 
 

mereka dapat memahami, memperkirakan, mengambil langkah-langkah 
yang diperlukan. Pada dasarnya, hal ini hampir sama dengan penelitian 
pada umumnya, hanya saja objek penelitiannya adalah sebuah karya seni, 
seorang seniman, atau proses penciptaan karya seni tersebut. Rohidi 
lebih lanjut menjelaskan bahwa peneliti kualitatif, khususnya peneliti 
seni, di bidang semiotika, dekonstruktivisme, kritik estetika, 
etnometodologi, dan hermeneutika seringkali menekankan alur 
penelitian umum ini masing-masing, tentu saja, dengan penekanan dan 
variasinya sendiri (Rohidi, 2011:226). 

Nama Teater Koma dipilih dengan harapan teater ini akan terus berjalan 
tanpa titik. Koma ialah sebuah metafora yang mengartikan gerak 
berkelanjutan, senantiasa berjalan, tiada henti, atau tak mengenal titik. 
Dengan begitu, teater ini diartikan sebagai gerakan seni yang mempunyai 
napas panjang, senantiasa berkiprah, mengembara dalam ruang 
kreativitas, terus mencari, dan berupaya menemukan hal-hal bermakna 
(Republika: 2014). Teater Koma merupakan kelompok teater yang 
tergolong sangat tua di Indonesia, pertama kali didirikan 1 Maret 1977di 
Jakarta. Hingga tahun 2015, Teater Koma sudah memproduksi 140 
pementasan teater, baik di panggung maupun televisi. Kiprah 
kreativitasnya biasa melakukan pementasan di Pusat Kesenian Jakarta - 
Taman Ismail Marzuki dan Gedung Kesenian Jakarta. 

Pementasan Teater Koma sebagian besar ditulis dan disutradarai oleh 
pendirinya yaitu bapak Nano Riantiarno. Jumlah pementasan Teater 
Roma mencapai ratusan, tidak hanya dipentaskan di panggung teater, 
tetapi juga televisi. Lakon-lakon yang dimainkan oleh Teater Koma tidak 
hanya lakon-lakon dari cerita lokal, namun juga ada cerita-cerita yang 
diambil dari luar negeri, namun disesuaikan dengan kondisi Indonesia 
saat itu, sehingga cerita lakon yang dibawakan dapat berkembang dengan 
fenomena sosial, ekonomi dan politik Indonesia. Hal ini merupakan salah 
satu ciri khas atau karakter Teater Koma, apapun lakonnya akan sarat 
akan makna dan kritik sosial untuk masyarakat ataupun pemerintah. 

Akulturasi adalah proses sosial di mana individu atau kelompok dari suatu 
budaya mengadopsi kebiasaan dan prinsip-prinsip dari budaya lain sambil 
mempertahankan budaya mereka sendiri. Oleh karena itu, akulturasi 
biasanya diartikan sebagai perpaduan dua budaya yang berbeda dan 
menghasilkan budaya baru tanpa menghilangkan unsur-unsur asli dari 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
130 

 

budaya masing-masing. Proses perpaduan dua atau lebih budaya yang 
bertemu dan saling memberi pengaruh dalam kurun waktu yang lama. 

Akulturasi menurut Koentjaraningrat (2005:202) proses sosial yang timbul 
bila suatu kelompok manusia dengan suatu kebudayaan tertentu 
dihadapkan dengan unsur-unsur dari suatu kebudayaan asing dengan 
sedemikian rupa, sehingga unsur-unsur kebudayaan asing itu lambat laun 
diterima dan diolah ke dalam kebudayaan sendiri tanpa menyebabkan 
hilangnya kepribadian kebudayaan itu sendiri. Terbukti bahwa tidak 
pernah terjadi difusi dari satu unsur kebudayaan. Unsur-unsur itu, seperti 
termaktub dalam contoh tentang penyebaran mobil tersebut selalu 
berpindah-pindah sebagai suatu gabungan atau suatu kompleks yang 
tidak mudah dipisah-pisahkan. Koentjaraningrat menjelaskan lebih lanjut 
menjelaskan bahwa sejarah kebudayaan manusia ada gerak migrasi, 
gerak perpindahan dari suku-suku bangsa di muka bumi. Migrasi tentu 
menyebabkan pertemuan-pertemuan antara kelompok-kelompok 
manusia dengan kebudayaan yang berbeda-beda. Akibatnya ialah 
individu-individu dalam kelompok-kelompok itu dihadapkan dengan 
unsur-unsur kebudayaan asing. 

Teater merupakan seni kolaborasi, seperti yang dikemukakan oleh Marvin 
Carlos. Teater adalah bentuk seni pertunjukan kolaboratif yang 
menampilkan langsung, biasanya aktor atau aktris, menyajikan 
pengalaman suatu peristiwa nyata atau imajiner di hadapan penonton 
langsung di suatu tempat tertentu, seringkali panggung. Para penampil 
dapat mengomunikasikan pengalaman ini kepada penonton melalui 
kombinasi gestur, ucapan, lagu, musik, dan tarian. Elemen seni, seperti 
pemandangan yang dilukis dan tata panggung seperti pencahayaan, 
digunakan untuk meningkatkan fisik, kehadiran, dan kedekatan 
pengalaman tersebut. (Carlos Marvin, 1986:35). Salah satu bagian dari 
elemen teater adalah Kostum. Kostum bukan sekadar pakaian; kostum 
membantu membawa penonton ke dunia dan suasana lakon. Kostum juga 
dapat membantu para aktor ketika bergerakan; pencapaian yang 
membanggakan bagi perancang ketika kostum membantu para aktor 
dalam penemuan karakter mereka sendiri. (Brewster, Karen, dan Melissa 
Shafer, 2011:152). 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

131 
 

Tata Kostum adalah pengaturan kostum baik bahan, model, dan cara 
memakainya. Penataan kostum yang tepat akan membantu penonton 
memahami karakteristik peran dan hubungannya dengan cerita. Menata 
penampilan dalam berbusana dengan segala perlengkapannya 
(Aksesoris). Tata busana memiliki fungsi yang lebih luas, yaitu 
mencitrakan keindahan dalam berpenampilan, membedakan satu tokoh 
dengan tokoh yang lain, menggambarkan karakter tokoh, memberikan 
efek gerak si pemain, dan memberikan efek dramatik. Kostum merupakan 
semua sandang yang digunakan oleh pemain peran di atas panggung. 
Pada dunia seni pertunjukan, kostum berfungsi untuk menentukan kelas 
sosial tokoh, tempat dan waktu kejadian peristiwa dalam cerita, serta 
karakter dari seorang aktor (https://memperoleh.com/apa-fungsi-tata-
busana-dalam-teknik-tata-pentas-tari). 

Garis, Bentuk dan Warna adalah bagian penting dalam perencanaan 
desain gambar busana yàng akan menghasilkan komposisi indah sesuai 
yang ďiinginkan perancangnya. Setiap pelaku/tokoh cerita pertunjukan 
yang akan ditonton banyak orang, diharapkan bisa menjadi pusat 
perhatian, enak dilihat dan bisa mewakili atau memperjelas unsur 
ceritanya.  Garis/corak , bentuk dan warna juga dapat memperkuat gestur 
manusia menjadi sesuatu yang kita inginkan. Artinya dalam busana 
pertunjukan bisa disiasati tokoh itu menjadi tampak lebih kurus, gemuk, 
proporsional, tinggi, pendek dan berkarakter. Aksen garis, bentuk dan 
warna dalam busana bisa berupa aksesoris tambahan seperti topi, hairdo, 
selendang, sepatu dan lainnya. Semua itu untuk mempertegas karakter 
dan menarik perhatian penonton. Yang Harus Diperhatikan oleh Penata 
Kostum Pertunjukan adalah Orientasi cerita dalam naskah, Pemilihan 
warna, bahan, dan corak sesuai karakter dan suasana, pemilihan bentuk/ 
model (menyesuaikan bentuk tubuh yang diinginkan). 

Sie Jin Kwie merupakan pahlawan legendaris dalam masyarakat Tiongkok 
pada masa Dinasti Tang (618-907 M). Lakon Sie Jin Kwie merupakan hasil 
saduran dari naskah karya penulis Tiongkok pada masa Dinasti Yuan 
bernama Tiokengjian, di abad ke-14, kemudian diedit pada zaman dinasti 
Ming oleh Lokoanchung. Kisah Sie Jin kwie pertama kali diterbitkan di 
Indonesia tahun 1894, dan diterbitkan oleh Kho Tjeng Bie dan dikenalkan 
ke masyarakat Indonesia dengan bahasa Melayu.  

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
132 

 

Siauw Tik Kwie, yang punya nama lain Ki Oto Swastika mempopulerkan 
lakon Sie Jin Kwie sebagai komik dengan judul Sie Djin Koei yang dimuat 
secara bersambung di majalah Star Weekly pada 1950-an. Komik ini 
menceritakan kisah panjang dari lahirnya Sie Djin Koei hingga 
kematiannya serta keturunannya. Semua nama karakter diucapkan 
dengan pelafalan Hokkian. Contohnya, Yeon Gaesomun diucapkan Khai 
Souw Boen dan Xue Dingshan diucapkan Sie Teng San. Sie Jin Kwie 
Berperang Ke Korea, yang ditulis oleh Markus Aceng Setiawan, muncul 
kembali tahun 1993, dan Sie Jin Kwie Berperang Ke Barat pada tahun 
1998. Oleh Nano Riantiarno, lakon Sie Jin Kwie ditulis menjadi naskah 
teater Sie Jin Kwie ke 119, yang kemudian dipentaskan pertamakali pada 
tahun 2010, yang disutradarai oleh dirinya sendiri. 

Lakon Sie Jin Kwie sudah empat kali pementasan yakni 'Sin Jie Kwie' pada 
tahun 2010, 'Sie Jin Kwie Kena Fitnah' pada tahun 2011, Sie Jin Kwie di 
Negeri Sihir' pada tahun 2012, dan terakhir ‘Sie Jin Kwie Melawan Siluman 
Barat’ pada tahun 2017. Dari keempat serie Sie Jin Kwie ini ceritanya 
saling berkesinambungan. Dari semua lakon yang dipentaskan oleh Teater 
Koma, Lakon Sie Jin Kwie diakui sebagai kostum termegah.  

Kostum Teater Sie Jin Kwie 

Penata Kostum teater Sie Jin Kwie adalah ibu Rima Ananda Oemar. Untuk 
pementasan lakon Sie Jin Kwie melawan siluman Barat, ibu Rima 
menyiapkan 135 kostum, karena ada satu pemain yang memainkan 
empat peran, selain itu penata kostum juga harus menyiapkan kostum 
prajurit Dinasti Tang sebanyak 30 set kostum, dan kostum prajurit Turki 
sebanyak 30 set kostum. Sejak pementasan Teater 'Sin Jie Kwie' yang 
pertama, ibu Rima sudah terlibat menggarap bagian kostum pemain. 
Menurut Beliau kostum di lakon-lakon 'Sie Jin Kwie' lebih megah 
ketimbang produksi lainnya.  
 
Pada Lakon Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat menceritakan tentang 
Hwan Lie Hoa menantu Sie Jin Kwie yang diangkat menjadi Panglima Besar 
Pasukan Tang oleh Raja Li Ti setelah Sie Jin Kwie tewas di medan perang. 
Tugasnya, melawan Jenderal Souw Po Tong dan menaklukkan Tartar Barat 
dibantu para siluman dan Dewa Jahat. Latar belakang cerita ini 
merupakan legenda bangsa Tiongkok di masa Dinasti Tang, dalam 
membuat kostum teater Sie Jin Kwie pun harus sesuai dengan referensi 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

133 
 

sejarah kostum di masa tersebut. Untuk mengetahui kostum yang 
digunakan di masa Dinasti Tang khususnya baju perang dapat diketahui 
dari literatur yang membahas tentang sejarah kostum Tiongkok, dan juga 
melihat patung-patung peninggalan Dinasti Tang yang tergambarkan 
bagaimana penampilan orang-orang pada masa itu.  
 

    
 

Gambar 1. Hwan Lie Hoa dan suaminya Sie Teng Sang putra dari Sie Jin Kwie 
Sumber: Dokumentasi indonesiakaya.com (kiri), Philadelphia Museum of Art (kanan) 

 
Pemeran utama dalam cerita Hwan Lie Hoa dan suaminya Sie Teng Sang 
putra dari Sie Jin Kwie. Keduanya menggunakan kostum perang 
kebangsawanan seperti yaitu zirah atau baju besi yang di masa Dinasti 
Tang. Bentuk dan warna pada kostum teater Sie Jin Kwie, mirip sekali 
dengan bentuk asli kostum pada masa dinasti Tang. Namun ada 
perbedaan dalam teknik pembuatan dan material yang digunakan. Zirah 
Tiongkok aslinya terbuat dari besi, kulit, kulit kayu dan lain-lain, namun 
dalam kostum teater Sie Jin Kwie tidak demikian. Materialnya dibuat dari 
bahan yang lebih ringan seperti karet, gypsum dan lain-lain, namun tetap 
dapat membangkitkan karakter dan juga suasana yang ingin ditampilkan. 

Ada penambahan unsur lokal dalam pembuatan kostum teater Sie Jin 
Kwie, yaitu penggunaan kain batik Pekalongan, Cirebon dan Lasem. Ketiga 
kain ini dipilih karena sejarah dari terciptanya kain-kain tradisional 
tersebut dipengaruhi oleh budaya bangsa Tiongkok. Batik-batik tersebut 
berasal dari daerah pesisir, dimana banyak pedagang dari Tiongkok 
melakukan transaksi jual beli. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
134 

 

Unsur Budaya Lokal 

Lakon Sie Jin Kwie memang berlatar belakang budaya Tiongkok, namun 
keinginan Nano Riatiarno sebagai sutradara, ada unsur lokal yang masuk 
dalam kostum teater Sie Jin Kwie, tandpa mengurangi essensinya. Unsur 
lokal dalam teater Sie Jin Kwie Melawan Siluman Barat, diaplikasikan 
dengan menggunakan kain batik yaitu, Batik Lasem, Batik Pekalongan, 
dan Batik Cirebon. Pemilihan batik-batik tersebut tentu ada alasannya, 
ketiga batik tersebut merupakan batik pesisir yang dipengaruhi oleh 
budaya Tiongkok.  
 

 
Gambar 2. Batik dalam kostum Sie Jin Kwie 
Sumber: Dokumentasi indonesiakaya.com 

 
Pengaruh Tiongkok pada Batik Lasem, Batik Pekalongan, dan Batik 
Cirebon dapat kita lihat dari warna-warnanya yang cerah khas Tiongkok 
dan motif-motif yang diadaptasi dari motif budaya Tiongkok yaitu motif 
Binatang seperti, Naga/Liong, burung Hong, Kupu-kupu, Bangau, Kura-
kura, dan lain-lain, kemudian Motif flora seperti Beras dan biji-bijian, buah 
delima, Magnolia, Bunga Plum (Meihua), dan lain-lain. Batik Encim 
Pekalongan banyak menerapkan warna-warna porselin famille rose, 
famille verte. Motif yang seringkali diadaptasi dari budaya Tionghoa  pada 
batik Cirebon adalah kabut atau mega, qilin, burung hong, lung, banji,  
bunga plum, bunga teratai, kura-kura, bunga dahlia, bangau, kelelawar, 
dan serangga seperti kupu-kupu, ipan, dan lainnya. 



135 
 

    
Gambar 3.  Batik Lasem, Batik Pekalongan, Batik Cirebon 

Sumber: dokumentasi Mangesti Rahayu, 2024 
 
Salah satu tokoh dalam teater Sie Jin Kwie yang mengunakan batik 
Pekalongan adalah karakter Sie Kim Lian adik dari Sie Teng Sang, dan anak 
perempuan Sie Jin Kwie. Ia juga merupakan wanita yang berani, tangguh 
dan pandai berperang, Busana yang dikenakan merupakan busana perang 
bangsa Tang, yang terdiri dari busana bagian atas menggunakan blouse 
khas Tiongkok yang dikenal dengan Hanfu. Jenis Hanfu yang digunakan 
adalah Hanfu Lifu yang berlengan panjang dan lebar pada bagian 
ujungnya.  

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
136 

 

    
Gambar 4. Batik lung lungan Pekalongan dalam kostum tokoh Sie Kim Lian 

Sumber: Dokumentasi Teater Koma 
 
Batik pada busana yang digunakan tokoh Sie Kim Lian merupakan motif 
batik Lung-lungan Pekalongan. Motif utama pada batik Lung-lungan 
adalah ornamen tanaman yang terdiri dari bunga, daun, tunas, kuncup,  
ranting, dan lain-lain. Ornamen tumbuh-tumbuhan pada batik Lung- 
lungan menyebar dan menjalar ke seluruh bagian kain. Makna filosofi dari 
batik Lung-lungan memiliki arti kesuburan dan kehidupan yang 
berkembang, makmur dan sejahtera. Ada pendapat lain terkait makna 
filosofi Batik lung-lungan selalu digambarkan saling kait mengait. Secara 
harfiah Lung-lungan bermakna tanaman sulur-suluran. Lung-lungan juga 
memiliki makna tulung-tulungan, sesuai harapan agar orang yang akan 
mengenakannya memiliki kehidupan sosial yang baik (thebatik.co.id). 
Batik Lung-lungan pada bagian bawah busana, sementara atasannya 
menggunakan hanfu lifu yang berlengan panjang dan lebar. Hanfu Lifu 
dilengkapi dengan protektor, yang pada baju perang Dinasti Tang yang asli 
fungsinya untuk melindungi tubuh. Warna motif batik Lung-lungan yang 
cerah dan mencolok, cocok sekali untuk kostum Sie Kim Lian, sebagai 
pembawa bendera panji perang dari tentara Tang. 

Batik Cirebon dikelompokan menjadi dua, batik ornamen klasik dan batik 
ornamen pesisir. Batik Pangkaan (Buketan) Cirebon termasuk dalam batik 
Cirebon pesisir. Selain Batik Pangkaan (Buketan), batik Cirebon lainnya 
yang digunakan adalah batik Mega Mendung yang digunakan pada 
kostum Tan Kim Teng, Istri kedua Sie Teng Sang (anak Sie Jin Kwie). Tan 
Kim Teng menggunakan kostum perang, ia juga seorang wanita yang 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

137 
 

berani, dang Tangguh, selalu siap membantu panglima perang Tang Hwan 
Lie Hoa.  

Kostum yang dikenakan oleh Tan Kim Teng berupa bottom atau bawahan 
berupa celana lebar dari bahan batik mega mendung yang berwarna 
ungu, dan menggunakan top atau atasan busana hanfu lifu yang memiliki 
lengan sangat lebar. Kostum Tan Kim Teng dilapisi baju zirah, atau baju 
perang besi sebagai pelindung tubuh saat perang.  

   
Gambar 5. Batik Mega Mendung dalam Kostum Tang Hwan Lie Hoa 

Sumber:  Dokumentasi Teater Koma 
 
Batik mega mendung merupakan ikon dari Cirebon, batik ini 
mendapatkan pengaruh dari bangsa Tionghoa, saat mereka datang ke 
wilayah Cirebon. Ada beberapa karya seni yang dibawa oleh etnis 
Tionghoa ke Indonesia seperti keramik, piring dan kain dengan motif 
awan. Awan melambangkan dunia atas dalam paham Taoisme. Awan 
menunjukkan dunia yang luas, bebas, dan memiliki makna transidental 
(Ketuhanan). Awalnya warna batik mega mendung berwarna biru 
diselingi warna merah yang bagi Masyarakat pesisir mengandung makna 
lugas, terbuka dan egaliter. Seiring berjalannya waktu warna batik mega 
mendung memiliki banyak varian.  

Batik Lasem yang terkenal unik dari segi pembuatan dan warnanya adalah 
batik Tiga Negeri. Batik ini hasil dari akulturasi tiga budaya yang 
berinteraksi dengan budaya Indonesia, adapun tiga budaya tersebut 
diantaranya budaya Jawa, Tionghoa, dan Belanda. Batik Tiga negeri 
berawal dari Kecamatan Lasem, Rembang, Jawa Barat pada abad ke 19, 
yang diyakini sebagai tempat singgah para pendatang etnis Tionghoa dari 
pantai selatan.  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
138 

 

Batik tiga negeri ini digunakan sebagai salah satu material pada kostum 
pertunjukan teater Sie Jin Kwie. Kostum yang menggunakan batik ini 
adalah kostum yang dikenakan oleh pemeran utama wanita Hwan Lie 
Hoa, Jenderal besar Dinasti Tang sekaligus menantu dari Sie Jin Kwie. 
Selain itu batik Lasem juga dikenakan oleh Raja Liti pada bagian celananya 
yang menggembung.  

 

     
Gambar 6. Kostum Hwan Lie Hoa menggunakan Lasem 

Sumber: Dokumentasi Teater Koma 
 
Kostum pemeran utama wanita Hwan Lie Hoa, penggunaan batik tiga 
negeri digunakan pada busana dasar, bagian dalam atasan dan juga 
celana. Dalam tampilannya batik memang tidak dominan terlihat, karena 
dilapisan luar bagian busana menggunakan material lain, berupa rompi 
protektor yang terbuat dari busa ati, dan juga layer celana dari bahan 
merah dengan motif berwarna emas di bagian bawah layer celana.  Sama 
dengan baju perang yang lainnya, kostum yang dikenakan oleh Hwan Lie 
Hoa dilengkapi dengan protektor untuk melindungi bagian dada, bahu, 
dan pinggang. Yang menarik pada kostum ini, dilengkapi dengan hiasan 
kepala dengan dua buah bulu panjang. Hiasan kepala ini biasa dikenakan 
dalam opera Beijing.  

Kostum lain dalam pementasan Sie Jin Kwie Melawan Siluman Bara yang 
mengenakan batik Lasem adalah kostum yang dikenakan oleh Raja Liti. 
Hanya saja motif dan warna yang digunakan berbeda dengan batik pada 
kostum Hwan Lie Hoa. Batik Lasem yang dikenakan oleh Raja Liti, lebih 
cerah yaitu warna orange kemerahan.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 
 

139 
 

    
Gambar 7. Kostum Raja Liti menggunakan Lasem 

Sumber: Dokumentasi Teater Koma 
 
Batik Lasem pada kostum Raja Liti diletakan pada bagian celana yang 
berbentuk balon, yang dipadukan dengan blouse berbahan satin dengan 
warna keemasan. Busana yang digunakan Raja Liti tampak mewah, karena 
bahan blouse dari bahan satin memberikan kesan mengkilat dan 
bercahaya. Kostum Raja Liti dilengkapi dengan Mahkota kaisar Tiongkok 
kuno merupakan simbol kekuasaan kekaisaran di Tiongkok kuno. 
Mahkota kaisar Tiongkok kuno dahulu terbuat dari emas dan dihiasi 
dengan mutiara, berbagai permata, dan batu mulia, desain mahkota ini 
sangat indah dan ukuran serta bentuknya sangat sesuai dengan status dan 
kedudukan kaisar Tiongkok kuno (m.china-cart.com). 

DAFTAR PUSTAKA 

Brewster, Karen,  and Melissa Shafer, Fundamentals of Theatrical Design, 
A Guide to the Basics of Scenic, Costume, and Lighting Design. New 
York: Allworth Press, 2011. 

Che, BuYun.  Empire of Style: Silk and Fashion in Tang China. Washington: 
University of Washington Press, 2019 

Gadamer, Hans-Georg, 1977. Philosophical Hermeneutics (Translated & 
Ed. By David E. Linge). Berkeley, Los Angeles, London: University of 
California Press. 

Graff, David A. Medieval Chinese Warfare, 300-900, Routledge, 2002. 
https://memperoleh.com/apa-fungsi-tata-busana-dalam-teknik-tata-

pentas-tari 
Kurz, Johannes L. China's Southern Tang Dynasty. 937-976, Routledge, 

2011 

https://www.simonandschuster.co.uk/authors/Karen-Brewster/154188081
https://www.simonandschuster.co.uk/authors/Melissa-Shafer/154188082


Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
140 

 

Peers, C. J.  Soldiers of the Dragon: Chinese Armies 1500 BC - AD 1840. 
Osprey Publishing Ltd, 2006. 

Perdue, Peter C. China Marches West. The Belknap Press of Harvard 
University Press, 2005.  

Riantiarno, Nano. Kitab Teater. Jakarta: Grasindo, 2011. 
Robinson, H. Russell. Oriental Armor. New York: Walker and Co., 1995 
Rohidi, Tjetjep Rohidi. Metodelogi Penelitian. Cipta Prima Nusantara, 
2011 
Sun, Ming Ju. Chinese Fashion. Mineola: Dover Publication, 2002.   
Whiting, Marvin C. Imperial Chinese Military History. Writers Club Press, 

2002.   



141 
 

BAB 11 
Menghidupkan Kembali  

Relief Candi Melalui Teknologi   
 

Oleh:Marina Wardaya 
 

Indonesia memiliki ribuan peninggalan candi yang tersebar di berbagai 
daerah, terutama di Pulau Jawa. Candi-candi ini bukan sekadar bangunan 
batu yang berdiri kokoh, melainkan juga catatan sejarah yang merekam 
nilai, ajaran, serta pandangan hidup masyarakat masa lalu. Dalam setiap 
pahatan relief yang melekat pada dinding candi, terdapat pesan moral 
dan spiritual yang disampaikan secara visual. Relief menjadi bentuk 
komunikasi yang mudah dipahami oleh masyarakat pada zamannya, 
karena visual lebih efektif dibandingkan teks tertulis yang hanya bisa 
diakses kalangan tertentu (Setyawan et al., 2020). Kekuatan relief sebagai 
media komunikasi visual ini semakin penting digarisbawahi, sebab tanpa 
upaya pelestarian, generasi sekarang berisiko kehilangan akses terhadap 
pesan moral yang pernah ditanamkan oleh leluhur. 

Namun, seiring berjalannya waktu, pesan yang terkandung dalam relief 
semakin jarang dipahami, terutama oleh generasi muda. Mereka 
cenderung melihat candi sebagai tempat wisata atau sekadar latar foto, 
bukan sebagai media belajar yang sarat nilai. Hal ini membuat ajaran yang 
dahulu sangat relevan bagi kehidupan masyarakat kini seolah terkubur di 
balik batu-batu yang mulai aus. Generasi muda membutuhkan media 
baru yang bisa menghubungkan mereka dengan nilai-nilai yang 
terkandung dalam relief. Dengan demikian, muncul kebutuhan akan 
pendekatan yang lebih segar, inovatif, dan sesuai dengan perkembangan 
zaman agar warisan ini tidak terputus. 

Candi Jago di Kabupaten Malang merupakan salah satu candi peninggalan 
Kerajaan Singasari yang memiliki posisi istimewa. Dibangun pada abad ke-
13 oleh Raja Kertanegara untuk menghormati ayahnya, Raja 
Wisnuwardhana, candi ini menampilkan ciri khas berupa relief kisah 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
142 

 

Angling Dharma (Surya & Hartono, 2021). Relief tersebut mengisahkan 
seorang raja yang memiliki kemampuan memahami bahasa hewan, 
sebuah kisah yang sarat simbol moral dan ajaran spiritual. Kisah Angling 
Dharma bahkan berhubungan erat dengan ajaran Buddha mengenai 
delapan jalan kebenaran atau Aryashtangamarga, yang meliputi 
pengertian benar, pikiran benar, ucapan benar, perbuatan benar, mata 
pencaharian benar, usaha benar, perhatian benar, dan konsentrasi benar. 
Keberadaan relief unik ini menjadikan Candi Jago bukan hanya situs 
arkeologis, tetapi juga ruang pendidikan moral yang seharusnya tetap 
relevan hingga kini. 

 

 Gambar 1. Tampilan depan Candi Jago 
Sumber: dokumentasi Marina Wardaya, 2024 

 
Namun, keunikan tersebut menghadapi tantangan besar. Kondisi relief 
Candi Jago kini banyak yang telah rusak. Pahatan batu yang aus akibat 
usia, cuaca, dan aktivitas manusia membuat detail kisah sulit terbaca. 
Akibatnya, nilai moral yang terkandung di dalam relief tidak lagi mudah 
dipahami. Generasi muda, yang seharusnya menjadi pewaris budaya, 
tidak lagi memiliki akses langsung terhadap pesan yang dimuat di 
dalamnya. Upaya memperkenalkan kisah ini melalui buku atau situs web 
memang sudah dilakukan, tetapi media tersebut tidak cukup menarik bagi 
generasi digital yang terbiasa dengan interaksi visual dan audio yang 
dinamis. Dengan kata lain, kisah Angling Dharma berisiko semakin asing 
di mata generasi penerus bila tidak dihadirkan kembali melalui media 
yang lebih sesuai dengan kebiasaan mereka. 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

143 
 

Pertanyaan penting yang kemudian muncul adalah bagaimana 
menghadirkan kembali kisah relief kepada generasi muda dengan cara 
yang relevan. Jawaban atas tantangan ini dapat ditemukan dalam 
pemanfaatan teknologi digital, khususnya Augmented Reality.  Teknologi 
ini memungkinkan integrasi dunia nyata dengan elemen virtual sehingga 
menciptakan pengalaman interaktif yang menarik. Menurut Alifah, dkk. 
(2021), Augmented Reality mampu memperkaya pengalaman belajar 
dengan menambahkan lapisan informasi digital yang membuat audiens 
lebih mudah memahami dan terlibat secara aktif. Dengan demikian, 
pilihan pada teknologi digital bukan sekadar inovasi modern, melainkan 
kebutuhan untuk menjembatani generasi muda dengan peninggalan 
budaya yang hampir terlupakan. 

Dengan AR, relief yang sudah mulai pudar tidak lagi hanya dipandang 
sebagai pahatan batu, melainkan bisa dihadirkan ulang dalam bentuk 
visual tiga dimensi, audio narasi, maupun animasi interaktif. Generasi 
muda yang terbiasa dengan teknologi digital dapat mengakses kisah 
Angling Dharma secara langsung melalui perangkat yang akrab dengan 
kehidupan mereka sehari-hari. Augmented Reality menjadi solusi yang 
menjembatani kesenjangan antara peninggalan budaya kuno dan 
kebutuhan media belajar generasi kontemporer (Amali et al., 2022). 
Dengan kata lain, Augmented Reality membuka peluang bagi candi untuk 
kembali “berbicara” dan menghadirkan pengalaman belajar yang tidak 
membosankan. 

Untuk mewujudkan gagasan tersebut, implementasi Augmented Reality 
pada relief Angling Dharma di Candi Jago dilakukan melalui proses kreatif 
yang bertahap. Tahap pertama adalah mendokumentasikan relief secara 
visual dengan cara melakukan adaptasi relief ke dalam bentuk gambar. 
Adaptasi ini kemudian diproses sebagai marker atau penanda digital yang 
dapat dikenali sistem pemindaian. Langkah ini penting karena kondisi 
relief asli sudah banyak yang aus, sehingga detail yang tersisa perlu 
direkam dengan baik agar dapat dikenali secara akurat. Dengan cara ini, 
elemen-elemen penting dari relief, baik tokoh maupun ornamen, dapat 
dipertahankan sebagai dasar bagi pengembangan visual digital 
berikutnya. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
144 

 

 

Gambar 2. Kondisi Relief Candi Jago 
Sumber: dokumentasi Marina Wardaya, 2024 

 
Data visual yang diperoleh dari relief kemudian tidak langsung digunakan 
begitu saja, melainkan diolah kembali menggunakan perangkat lunak 
grafis. Proses ini bisa dibilang sebagai “menghidupkan kembali” relief 
yang sudah samar, sehingga tampil lebih jelas dan mudah dibaca. 
Pengolahan digital tidak sekadar menyalin bentuk pahatan batu, tetapi 
juga memberi sentuhan tambahan berupa garis, warna, atau detail kecil 
yang membantu mempertegas cerita. Supaya hasilnya tidak keluar jalur, 
setiap pengembangan gambar digital dilakukan dengan landasan riset, 
termasuk membandingkan dokumentasi arkeologis, studi literatur, dan 
diskusi dengan pakar yang memahami konteks Candi Jago. 

Pendekatan ini membuat gambar digital tidak hanya sekadar ilustrasi, 
melainkan rekonstruksi yang memiliki tanggung jawab ilmiah. Misalnya, 
detail tokoh dalam relief Angling Dharma yang sudah aus, digambar ulang 
berdasarkan perbandingan dengan sumber arkeologi atau naskah cerita 
yang masih ada. Dengan cara ini, marker yang dipakai dalam aplikasi 
Augmented Reality tidak hanya menarik secara visual, tetapi juga memiliki 
kedekatan dengan sumber aslinya. Hasilnya, relief yang tadinya sulit 
dipahami dapat kembali hadir sebagai media edukasi yang jelas, tetap 
setia pada makna aslinya, dan sekaligus relevan bagi generasi digital. 

Setelah model digital siap, tahap selanjutnya adalah menghubungkannya 
dengan aplikasi Augmented Reality. Relief yang telah didigitalkan 
dipetakan sehingga dapat dimunculkan kembali dalam bentuk tiga 
dimensi ketika dipindai menggunakan kamera ponsel. Melalui aplikasi 
Augmented Reality ini, pengunjung tidak hanya melihat bentuk fisik relief 
yang sudah pudar, tetapi juga menyaksikan rekonstruksi visual lengkap 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

145 
 

dengan narasi mengenai kisah Angling Dharma. Augmented Reality 
menghadirkan pengalaman baru yang memungkinkan pengunjung 
merasakan keterhubungan langsung dengan cerita yang ada di balik relief. 
Kehadiran Augmented Reality menjadikan kunjungan ke Candi Jago lebih 
dari sekadar pengamatan visual, ia berubah menjadi pengalaman budaya 
yang imersif, interaktif, dan penuh makna. 

Meski menawarkan peluang besar, penerapan Augmented Reality juga 
menyimpan sejumlah tantangan. Salah satu tantangan utama adalah 
bagaimana menghadirkan kembali detail relief yang rusak tanpa 
melenceng dari bentuk aslinya. Rekonstruksi digital harus dilakukan 
dengan dasar riset akademik yang kuat, termasuk studi literatur, 
konsultasi dengan arkeolog, serta perbandingan dengan relief-relief 
serupa. Setiap penambahan detail harus memiliki justifikasi ilmiah agar 
tidak menciptakan makna baru yang tidak sesuai dengan sumber asli (Eka, 
2021). Di sinilah peran akademisi, seniman, dan teknolog bersinergi untuk 
menghasilkan karya yang kredibel sekaligus menarik. 

 

 

Gambar 3. Pencarian bentuk pembanding 
Sumber: dokumentasi Marina Wardaya, 2024 

 
Tantangan lain adalah menjaga agar teknologi tidak mendominasi makna 
budaya. Augmented Reality tidak boleh hanya menjadi hiburan, 
melainkan harus tetap berfungsi sebagai media edukasi. Oleh karena itu, 
narasi yang ditampilkan dalam aplikasi Augmented Reality dilengkapi 
dengan penjelasan nilai moral yang terkandung dalam kisah Angling 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
146 

 

Dharma. Dengan pendekatan ini, pengalaman interaktif tidak hanya 
menyenangkan tetapi juga mendidik. Proses kreatif ini membuktikan 
bahwa inovasi teknologi dalam pelestarian budaya membutuhkan 
keseimbangan antara riset akademik, sensitivitas budaya, dan 
keterampilan teknis. 

Penerapan Augmented Reality pada relief Angling Dharma memiliki 
implikasi yang luas. Dari sisi pemaknaan, karya ini menghidupkan kembali 
cerita yang hampir hilang dan memungkinkan generasi muda untuk 
memahami nilai moral yang terkandung di dalamnya. Dari sisi hubungan 
dengan masa lalu, Augmented Reality membuka jendela baru untuk 
melihat candi bukan sekadar sebagai artefak mati, tetapi sebagai ruang 
hidup yang masih relevan. Dari sisi etika, penggunaan Augmented Reality 
dilakukan dengan tetap menjaga otentisitas relief dan menghormati 
warisan budaya yang ada. Semua ini menunjukkan bahwa Augmented 
Reality tidak hanya berfungsi sebagai teknologi visual, tetapi juga sebagai 
strategi pelestarian yang memiliki tanggung jawab etis. 

Selain itu, dampak praktis dari penerapan Augmented Reality adalah 
terbukanya peluang untuk menjadikan teknologi ini sebagai media 
edukasi di situs-situs candi. Balai Pelestarian Kebudayaan dapat 
memanfaatkannya untuk memperkenalkan relief kepada masyarakat luas 
dengan cara yang lebih segar dan atraktif. Teknologi ini dapat mengubah 
pengalaman belajar di situs sejarah dari  s ekadar  melihat  batu-batu  tua  
menjadi  sebuah  perjalanan  

interaktif yang penuh makna. Sebagaimana dicatat Lu dkk. (2022), 
Augmented Reality mampu memperkaya pengalaman belajar dengan 
menambahkan lapisan informasi digital yang membuat audiens lebih 
mudah memahami dan terlibat secara aktif. Dengan pendekatan ini, candi 
tidak hanya menjadi ruang konservasi, tetapi juga ruang edukasi yang 
relevan dengan kebutuhan generasi digital. 

Kehadiran Augmented Reality juga dapat meningkatkan daya tarik wisata 
budaya sekaligus memperkaya pengalaman pengunjung yang datang ke 
situs sejarah. Jika sebelumnya pengunjung hanya dapat melihat relief 
yang sebagian sudah aus, kini mereka dapat menyaksikan rekonstruksi 
visual lengkap dengan narasi tentang kisah di balik relief. Hal ini 
menjadikan kunjungan ke candi lebih imersif, karena pengunjung tidak 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

147 
 

hanya mengamati, tetapi juga mengalami secara langsung nilai-nilai 
budaya yang terkandung di dalamnya. Surya & Hartono (2021) 
menunjukkan bahwa kisah Angling Dharma pada relief Candi Jago sarat 
dengan simbol moral dan spiritual. Melalui Augmented Reality, kisah 
tersebut dapat dihidupkan kembali dengan cara yang lebih komunikatif 
dan menarik bagi generasi masa kini. Hal ini sejalan dengan temuan 
Setyawan et al. (2020) menekankan bahwa relief merupakan media 
komunikasi visual yang efektif pada zamannya, tetapi kini semakin jarang 
dipahami. Dengan mengadaptasi pendekatan digital seperti Augmented 
Reality, pesan yang terkandung di dalam relief dapat kembali disampaikan 
kepada khalayak luas, terutama generasi muda yang lebih akrab dengan 
teknologi. 

Relief adalah bahasa visual masa lalu yang menyimpan nilai moral lintas 
generasi. Namun, tanpa upaya inovatif, bahasa itu dapat hilang ditelan 
zaman. Melalui pemanfaatan Augmented Reality, Relief Angling Dharma 
di Candi Jago dapat kembali berbicara kepada generasi muda dengan cara 
yang sesuai dengan gaya hidup mereka. Augmented Reality bukan 
sekadar alat teknologi, melainkan jembatan yang menghubungkan masa 
lalu dengan masa kini, tradisi dengan inovasi, serta generasi tua dengan 
generasi penerus. Dengan Augmented Reality, warisan budaya tidak 
hanya dilihat, tetapi juga dialami secara langsung, sehingga pesan yang 
terkandung di dalamnya dapat terus diwariskan lintas generasi. 

Langkah ini menunjukkan bahwa pelestarian budaya tidak harus berhenti 
pada upaya konservasi fisik semata, tetapi juga dapat dilakukan melalui 
media baru yang kreatif. Dengan menghadirkan relief dalam bentuk 
digital yang interaktif, nilai-nilai luhur yang terkandung di dalamnya dapat 
terus diwariskan. Relief Angling Dharma bukan lagi sekadar pahatan batu 
yang diam, tetapi kisah hidup yang dapat dipahami, dinikmati, dan 
diwariskan oleh generasi masa kini dan masa depan. Refleksi ini sekaligus 
memberi pandangan ke depan, bahwa teknologi seperti Augmented 
Reality dapat menjadi sarana inovatif dalam pelestarian budaya di era 
yang semakin digital.  

 

 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

 
148 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alifah, R., Megawaty, D. A., Najib, M., & Satria, D. (2021). Pemanfaatan 
augmented reality untuk koleksi kain tapis (study kasus: uptd museum 
negeri provinsi lampung). Teknologi dan Sistem Informasi, 2(2), 1–7. 

Amali, L. N., Katili, M. R., & Ismail, W. (2022). Preservation of intangible 
and tangible cultural heritage using digital technology. Indonesian 
Journal of Electrical Engineering and Computer Science, 28(2), 980–
986. https://doi.org/10.11591/ijeecs.v28.i2.pp980-986 

Eka, D. (2021). Klasifikiasi Dan Jenis Tanaman Pada Halaman Bangunan 
Suci Dalam Relief Candi Borobudur. Jurnal Konservasi Cagar Budaya, 
15(2), 59–78.  

https://doi.org/10.33374/JURNALKONSERVASICAGARBUDAYA.V15I2.263 
Lu, X., dkk. (2022). Augmented Reality in Cultural Heritage Applications. 
Setyawan, H., Ardiyansyah, P., Indra Permana, D., Aristina, M., & 

Setiyawan Balai Konservasi Borobudur, I. (2020). INTERPRETASI RELIEF 
GANDAWYUHA  DI CANDI BOROBUDUR. Jurnal Konservasi Cagar 
Budaya, 14(2), 16–41.  

https://doi.org/10.33374/JURNALKONSERVASICAGARBUDAYA.V14I2.243 
Surya, A., & Hartono, T. (2021). Candi Jago dan Dinamika Kerajaan 

Singasari. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



149 
 

BAB 12 
Bukan Sekadar Pembungkus: 

Kemasan Jajan Tradisional Bali 
Sebagai Sistem Nilai Yang Terancam 

dan Perlu Diperbarui   
 

Oleh: 
Ni Luh Desi In Diana Sari 

 

Seni kuliner Bali yang masih bertahan hingga saat ini adalah keberagaman 
jajan tradisional sebagai bagian dari tradisi budaya masyarakat. Seni 
kuliner mempelajari khazanah kuliner, berupa makanan dan minuman 
mulai dari persiapan, pengolahan, penyajian dan penyimpanan (Harsana 
et al., 2018, p. 46). C ir i  khas ja jan  tradis iona l  sebagai bagian dari 
seni kuliner Bali, dapat dilihat dari bahan kemasan alam yang digunakan, 
bentuk kemasan menarik dengan aroma khas yang berasal dari tumbuh-
tumbuhan tertentu. Bahan kemasan ramah lingkungan terdiri dari 
dedaunan, kulit buah, dan pelepah y a n g  berasal dari bagian tumbuhan 
tertentu,  untuk mengemas jajan khas suatu daerah disebut kemasan 
tradisional (Julianti, 2014, p. 37).  

Jajan tradisional Bali bukan sekadar penganan, Ia hadir sebagai bagian 
dari tradisi persembahan dan pengingat akan keseimbangan alam, ritme 
upacara, serta kearifan mengolah apa yang diberikan bumi tanpa 
berlebihan. Setiap proses pembuatan mulai dari pemilihan beras ketan 
lokal, penggunaan gula merah hingga pengemasan merupakan 
perwujudan Tri Hita Karana: harmoni antara manusia, alam, dan Sang 
Pencipta. Kemasan alami bukan hanya pelindung fisik; merupakan bagian 
tak terpisahkan dari identitas rasa, aroma, dan makna dari jajan 
tradisional itu sendiri. Kemasan bukan sekadar wadah, melainkan 
ekspresi lokalitas yang menjaga keaslian sekaligus keberlanjutan. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
150 

 

Namun, dalam dinamika pasar rakyat di Kota Denpasar saat ini. Jajan 
tradisional dengan aroma dedaunan dan tekstur anyaman janur perlahan 
tenggelam oleh kilau plastik bening dan polietilen berwarna-warni. 
Observasi lapangan menunjukkan pergeseran signifikan: dari 120 penjual 
jajan tradisional yang dipantau selama 2022–2023, 68% telah beralih 
sebagian atau seluruhnya ke kemasan plastik sekali pakai. Alasannya 
pragmatis plastik lebih tahan lama, mudah diproduksi massal, mudah 
digunakan dan harga terjangkau. Berdasarkan persepsi pelaku, 
penggunaan plastik terlihat “lebih higienis” dan “modern”. Dibalik klaim 
efisiensi ini, tersembunyi paradoks yang mengkhawatirkan: upaya 
mempertahankan eksistensi jajan tradisional lewat adaptasi teknologi 
justru berpotensi mengikis salah satu pilar keasliannya yakni nilai estetika 
material budaya yang terkandung dibalik ragam wujud kemasan jajan 
tradisional.  

Penggunaan kemasan plastik sekali pakai menimbulkan dampak bersifat 
ganda. Secara ekologis, Bali telah mendeklarasikan PERGUB Nomor 97  
Tahun 2018, tentang pembatasan timbulan sampah plastik sekali pakai, 
namun masih menghadapi banjir limbah dari sektor kuliner. Data global 
mengingatkan: sejak 1950-an, 8,3 miliar ton plastik telah diproduksi, 
sebagian besar berakhir sebagai sampah yang tak terurai (Zaman & 
Newman, 2021, p. 2). Secara kultural, kemasan plastik meski efektif 
memperpanjang usia simpan (Schmidt Rivera et al., 2019, p. 192), sering 
kali mengaburkan aura tradisional, mengurangi persepsi keaslian, dan 
melemahkan koneksi emosional antara konsumen dan nilai di balik jajan 
tersebut. Seorang penggiat jajan tradisional di Gianyar menyatakan 
dengan getir: “Dahulu orang tahu ini jajan Bali dari daun yang digunakan 
sebagai pembungkus. Sekarang kalau diganti plastik, bisa saja dikira jajan 
dari mana saja.”  

Pertanyaan mendasar pun muncul: Bagaimana mempertahankan jati diri 
estetika kemasan jajan tradisional Bali, yang bersifat organik, simbolis, 
dan berkelanjutan, tanpa menafikan realitas pasar, tuntutan keamanan 
pangan, serta peluang ekspansi melalui platform digital? Pertanyaan 
inilah yang menjadi poros pembahasan dalam tulisan ini. Bukan untuk 
mengagungkan masa lalu secara nostalgis, juga bukan untuk menyerah 
pada logika komersial semata. Melainkan untuk mencari ruang ketiga: 
sebuah estetika kemasan jajan tradisional yang responsif secara budaya, 
tangguh secara ekologis, dan kompetitif secara visual di era digital.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

151 
 

Melalui pendekatan visual ethnography dan semiotic analysis bersama 
pelaku UMKM kuliner tersebar di wilayah Kota Denpasar, mengungkap 
bahwa estetika kemasan jajan tradisional tidak statis. Ia memiliki potensi 
transformasi tanpa kehilangan akar, asalkan prinsip-prinsip dasarnya 
dipahami bukan sebagai aturan kaku. Melainkan sebagai sistem nilai yang 
dapat diterjemahkan ke dalam bentuk kontemporer. Misalnya: struktur 
anyaman janur dapat menjadi pola grafis pada kemasan kertas daur 
ulang; filosofi Rwa Bhineda (keseimbangan dualitas) dapat diwujudkan 
dalam palet warna kontras namun selaras.  

Bab pada buku ini menyajikan sintesis temuan kunci dengan tiga tujuan 
utama:  

1. Mendokumentasikan kondisi aktual kemasan jajan tradisional Bali hari 
ini yang muncul dari dalam komunitas itu sendiri; 

2. Merekonstruksi dimensi estetika kemasan jajan tradisional tidak 
hanya sebagai bentuk visual, tetapi sebagai sistem makna budaya yang 
mencakup materialitas, proses, simbol, dan fungsi sosial;  

3. Merumuskan prinsip-prinsip desain kemasan “berbasis kearifan lokal 
yang diperbarui” (renewed local wisdom-based packaging). 

 
Penulisan bab ini tidak berdiri di menara gading akademis. Ia lahir dari 
percakapan di dapur-dapur tradisional, dari tangan-tangan yang masih 
ingat cara melipat dedaunan sebagai kemasan jajan tradisional, dan dari 
keinginan tulus agar keberadaan ragam kuliner lokal tidak hanya bertahan 
sebagai kenangan. Tapi terus hidup, bermartabat, dan bercerita, dari satu 
generasi ke generasi berikut. Kemasan, dalam konteks ini, adalah antara 
rasa dan yadnya dan estetikanya adalah jembatan yang kita bangun 
bersama.  

Prinsip utama kemasan ramah lingkungan bukan sekadar “tidak 
mencemari”, melainkan menjalin hubungan selaras dengan alam. Sebagai 
sebuah prinsip yang telah dihayati masyarakat Bali jauh sebelum istilah 
sustainability populer (Zhou, 2014, pp. 249–250). Dalam tradisi 
pengemasan jajan tradisional, kearifan ini tampak nyata: bahan alam 
seperti daun pisang, janur, pelepah, atau kulit buah tidak dipilih hanya 
karena mudah didapat, tetapi karena mereka membawa empat unsur 
khas yang tak dimiliki kemasan modern yaitu; penampilan, aroma, 
bentuk, dan siklus alamiah (Harundiah dalam (F.G Winarno & Octaria, 
2020, p. 41)). Tiga di antaranya penampilan, aroma, dan bentuk bukan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
152 

 

sekadar atribut fisik; mereka adalah bahasa non verbal yang berbicara 
kepada indra, membangun kepercayaan, dan menyampaikan nilai budaya 
sebelum dikonsumsi. 
 
Penampilan, sebagai wajah pertama dari kemasan tradisional, hadir 
melalui tiga unsur visual yang lahir secara alami berupa: warna, garis, dan 
tekstur (Wahyudi & Satriyono, 2017, p. 50). Hijau segar daun pandan, 
cokelat muda janur yang baru dipetik, urat-urat alami pada pelepah, atau 
tekstur anyaman yang sedikit tidak rata—semua ini bukan cacat, 
melainkan cap keaslian. Lebih dari itu, warna dan tekstur tersebut 
termasuk dalam sifat organoleptik kemasan: sifat yang dapat dinilai oleh 
indra manusia dan turut menentukan persepsi mutu jajan tradisional yang 
dikemas (F.G Winarno & Octaria, 2020, p. 55). Kemasan yang “terlalu 
sempurna”, justru sering kali memicu keraguan: Apakah ini alami? 
Apakah ini masih segar?  

Dalam konteks desain, penampilan kemasan tradisional Bali bukan hasil 
komposisi grafis semata, melainkan manifestasi dari bentuk organik yaitu 
wujud yang tumbuh bebas, lembut, dan tidak kaku (Santosa & 
Jamaluddin, n.d., pp. 77–78). Elemen visualnya berupa warna, bidang, 
garis, tekstur, dan nilai terang-gelap, memang sejalan dengan prinsip 
Desain Komunikasi Visual (DKV), namun dengan satu keunikan mendasar: 
tidak ada yang dibuat dari nol. Semuanya diambil, diadaptasi, dan 
dihormati bukan direkayasa. Bahkan, menurut (Zhou, 2014, p. 251), justru 
kealamiannya inilah yang memberi efek psikologis kuat: ia menyampaikan 
isyarat kedekatan dengan alam, kejujuran proses, dan keberlanjutan. 
Sehingga secara naluriah menumbuhkan minat, kepercayaan, dan 
keinginan untuk mencoba.  

Lebih jauh, sifat organoleptik kemasan alami yang mencakup warna, 
aroma, rasa, dan tekstur (Astuti dalam (F.G Winarno & Octaria, 2020, p. 
33)), tidak bisa diukur hanya dengan alat laboratorium; ia membutuhkan 
kepekaan indrawi manusia sebagai instrumen utama penilaian 
organoleptik (Soekarto, 1985). Letak keunggulan kemasan tradisional: ia 
tidak hanya melindungi jajan yang dikemas, melainkan juga menceritakan 
asal-usul melalui tampilan visual, aroma ringan yang menenangkan, dan 
sentuhan yang akrab di tangan. Sebagaimana ditegaskan Dameria 
(Dameria, 2014, p. 12), kemasan semacam ini memberi nilai tambah 
multidimensi, menarik secara visual, menyentuh secara emosional, dan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

153 
 

meyakinkan secara rasional. Penampilan kemasan jajan tradisional Bali 
bukan soal “terlihat cantik”, melainkan terlihat jujur, sebuah estetika 
yang lahir ketika manusia berhenti mendesain atas alam, dan mulai 
mendesain bersama alam.  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  
 
Kemasan ramah lingkungan jajan tradisional Bali bukan bentuk 
sembarangan. Namun merupakan hasil kreativitas terarah dari perajin 
sebagai desainer budaya. Secara visual, kemasan-kemasan ini sering 
menampilkan bentuk-bentuk geometris yang jelas: segitiga, limas, 
silinder, atau prisma sederhana, bukan karena meniru teori desain 
modern, melainkan karena bentuk-bentuk tersebut lahir dari kebutuhan 
fungsional, ketersediaan material, dan prinsip keseimbangan yang selaras 
dengan kosmologi lokal. Kemasan ramah lingkungan jajan tradisional Bali 
dikategorikan sebagai bentuk geometris karena dibentuk oleh perajin 
sebagai kreator. Bentuk kemasan jajan tradisional dirancang selalu 
mempunyai isi, karena isi tidak akan ada tanpa bentuk, dan bentuk tidak 
ada tanpa isi. Bentuk bersifat fisik sedangkan isi bersifat interpretasi. 
Bentuk dapat memberikan identitas pada objek (Santosa & Jamaluddin, 
n.d., pp. 76–77). Menurut tradisi ini, bentuk dan isi tidak dapat 
dipisahkan: bentuk adalah wadah fisik yang memungkinkan isi eksis, 
sementara isi memberi makna dan tujuan pada bentuk. Jika bentuk 
adalah tubuh, maka isi adalah jiwa dan keduanya saling menghidupi.  

Gambar 1. Ragam Penampilan Kemasan Jajan Trdisional Bali Menggunakan  
Daun Pisang 

 Sumber: dokumentasi Ni Luh Desi In Diana Sari, 2024 
 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
154 

 

Sebagai unsur khas kemasan alam (Harudin dalam (F.G Winarno & 
Octaria, 2020, p. 41)), bentuk tidak hanya berperan estetis, tetapi juga 
sangat fungsional: ia menentukan daya tahan jajan yang dikemas, 
kemudahan dalam membuka, kestabilan saat diangkut, serta 
perlindungan terhadap kontaminasi. Meski secara praktis bersifat sekali 
pakai, karena umumnya dibuang setelah konsumsi selesai (F.G Winarno 
& Octaria, 2020, p. 36). Kemasan ini justru memuat nilai siklus, 
materialnya kembali ke alam tanpa jejak.  

Keragaman bentuk kemasan di pasar rakyat Kota Denpasar lahir dari 
kekayaan material lokal: daun pisang, janur (daun kelapa muda), daun 
bambu, daun pandan, daun enau, daun lontar, kulit buah jagung, hingga 
pelepah pinang. Masing-masing material memiliki sifat unik, kelenturan, 
kekuatan tarik, daya tahan air yang menuntut penguasaan teknik 
pengolahan dan intuisi desain dari perajin. Fungsi ergonomis kemasan 
terwujud: bukan hanya melindungi isi, tetapi juga memandu cara 
membuka, menyantap, bahkan memperlakukan jajan dengan penuh 
hormat (Klimchuk & Krasovec, 2007, p. 137). Misalnya, lipatan berbentuk 
limas tidak hanya indah, tetapi memastikan isi tidak tumpah; anyaman 
janur yang rapat menjaga kelembapan jaja bantal tanpa membuatnya 
lembek. Oleh sebab itu bentuk kemasan jajan tradisional Bali adalah 
pertemuan antara kearifan material, kreativitas teknis, dan kesadaran 
budaya. Ia bukan sekadar bangun fisik, melainkan struktur bermakna 
yang dapat diukur secara geometris, namun hanya bisa dipahami secara 
utuh melalui lensa tradisi.   

 

 

 

 

 

 

 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

155 
 

Bentuk 
Kemasan  

Bahan 
Kemasan 
 

Jenis Jajan tradisional  

1. Balok 
 
 
 
 

 

 

 

 

Daun pisang, 
janur, daun 
pandan. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1. Jaja hunkue, 2. Jaja sumping,  
3. Jaja bantal, 4. Jaja bolu kukus 

 

2. Kerucut 
 

Daun pisang, 
Janur, daun 
lontar, daun 
bambu 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1. Jaja abug, 2. Jaja apem,  
3. Jaja cerorot, 4. Jaja pasung. 

 
Daun pisang, 
daun bambu, 
daun pandan. 
 

 
1. Jaja apem, 2. Jaja klepon, 
3. Jaja uli, 4. Jaja gambir,  
5. Jaja apem gula merah, 
 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
156 

 

3. Kubus 
 
 

 
  

4. Tabung/lingkaran 
 

Daun pisang, 
janur, daun 
enau, kulit 
jagung, 
pelepah pinang 
 
 
 
 

1. Jaja iwel, 2. Jaja uli, 
 3. Jaja arem-arem, 4. Jaja bendu,  
5. Jaja lemper, 6. Jaja satuh, 
7. Jaja surabi, 8. Jaja timus,  
9. Jaja buntilan, 10. Jaja dodol,  
11. Jaja remu. 

 
 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

157 
 

Tabel 1. Klasifikasi bentuk kemasan ramah lingkungan jajan tradisional Bali di pasar 
rakyat Kota Denpasar 

Sumber: dokumentasi Ni Luh Desi In Diana Sari, 2023   
 
 

Tampilan visual kemasan ramah lingkungan jajan tradisional Bali bukan 
sekadar daya tarik permukaan. Hadir sebagai medium transmisi budaya 
yang secara diam-diam membentuk value (nilai), attitude (sikap), dan 
behaviour (perilaku) konsumen. Kerangka teoretis VAB kemasan 
berperan sebagai trigger yang menghubungkan warisan kolektif dengan 
tindakan individu. Khususnya dalam konteks masyarakat Bali, dalam 
kehidupan sehari-hari tak terpisahkan dari tatanan kosmologis dan 
praktik adat.  

Nilai-nilai yang melekat pada kemasan alami, kekhasan, gotong royong, 
dan keberlanjutan, bukan konstruksi baru. Melainkan manifestasi dari Tri 
Hita Karana: ajaran tentang keseimbangan hubungan antara manusia, 
Tuhan sebagai Sang Pencipta, manusia-manusia, dan manusia-alam 
(Andyana Putra, 2019, p. 34). Kekhasan tampak dalam keunikan setiap 

5. Lima 

 

 

Daun pisang, 
janur, daun 
bambu 
 
 

 

 

 

1. Jaja klepet bugis, 2. Jaja klepon,  
3. Jaja kukus ketan, 4. Jaja bantal,  
5. Bakcang, 6. Kwecang 

 

 

6. Prisma 

 

 

Daun pisang,  
kulit jagung. 
 

1. Jaja lukis, 2. Jaja  jongkong, 
 3. Jaja klaudan, 4. Jaja tape ketan,  
5. Jaja iwel. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
158 

 

jajan tradisional, mulai dari bahan, teknik pengolahan, hingga bentuk 
kemasan yang memungkinkan masyarakat membedakan jajan satu 
dengan yang lain hanya dari lipatan daun (Ariani, 2021, p. 141). Gotong 
royong terwujud ketika jajan tidak hanya dikonsumsi, tetapi disiapkan 
bersama untuk, persembahan, dengan resep dan teknik pengemasan 
yang diwariskan melalui proses enkulturasi yang bukan sekadar pelatihan 
teknis. Keberlanjutan adalah ekspresi nyata dari rasa hormat terhadap 
alam: daun pisang, janur, atau pelepah pinang dipilih bukan karena 
“murah”, tetapi karena mereka pulang setelah tugas selesai, terurai tanpa 
jejak. Bagi masyarakat Bali, kemasan alami bukan pilihan estetik semata, 
tapi bukti integritas: ia menjamin keaslian rasa, menjaga aroma khas, dan 
yang paling penting memelihara taksu, daya hidup yang tak terukur 
secara kimiawi.  

Nilai-nilai ini membentuk habitus pola pikir dan respons otomatis yang 
terinternalisasi sejak kecil (Bourdieu). Bagi generasi tua, melihat jajan 
tradisional dalam plastik bukan hanya “aneh”, tapi mengganggu: ia 
memicu kecemasan akan hilangnya keaslian, kecurigaan terhadap 
kualitas, bahkan rasa bersalah terhadap alam. Sebaliknya, generasi muda 
yang tumbuh di era plastik sering kali tidak memiliki benchmark sensorik 
yang sama dan bagi mereka, kemasan modern adalah “normal”. Pada titik 
inilah terjadi pergeseran persepsi estetika: keindahan bukan lagi pada 
kelembutan daun atau aroma, melainkan pada kilau transparan dan 
kemudahan praktis, namun, habitus bukan tak berubah. Media sosial 
telah menjadi ruang baru bagi rekonstruksi nilai. Toko seperti Wahyuni 
Bakery Bali (@wahyuni.bakery.bali) tidak hanya menjual jajan mereka 
mendokumentasikan proses. Melalui narasi visual ini, mereka 
membangun kembali habitus baru yang menghargai kemasan alam bukan 
karena nostalgia, tapi karena kesadaran: ini adalah bentuk cinta yang 
berkelanjutan. Hal yang menarik, praktik ini tidak lahir dari paksaan, 
melainkan dari keyakinan akan “dakin lima”, kotoran tangan perajin yang 
dipercaya membawa taksu. Filsafat Bali, dakin lima bukan kotoran fisik, 
melainan jejak kehadiran manusia: sentuhan, niat, dan doa yang menyatu 
dalam proses. Kemasan alami adalah satu-satunya media yang mampu 
“menampung” dakin lima ini. Plastik, seberapa sterilnya, tetaplah netral, 
bahkan steril secara spiritual.  

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

159 
 

Kemasan jajan tradisional Bali adalah desain beretika: memuat nilai (Tri 
Hita Karana), membentuk sikap (kebanggaan, kehati-hatian, kepekaan 
indrawi), dan menggerakkan perilaku (pemilihan, promosi, pelestarian) 
serta mengingatkan kita pada satu kebenaran sederhana: Keberlanjutan 
bukan soal mengganti plastik dengan daun tapi tentang kembali 
mendengar bahasa alam, dan menjawabnya dengan tangan yang penuh 
hormat.  

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
DAFTAR PUSTAKA 

Andyana Putra, G. (2019). Kebinekaan dalam bingkai kearifan lokal: 
Eksistensi kearifan lokal Bali di tengah keberagaman (Pertama). 
Penerbit Deepublish. https://deepublishstore.com/shop/buku-
bineka-dalam-bingkai/ 

Ariani, R. P. (2021). Mengenal Kuliner Bali- Rajawali Pers. PT. RajaGrafindo 
Persada. 

Dameria, A. (2014). Packaging Handbook: Where Creative Ideas Become 
Reality. Link & Match Graphic. 

F.G Winarno, & Octaria, A. (2020). Bahan dan Kemasan Alami 
Perkembangan Kemasan Edible (pertama). Penerbit PT Gramedia 
Pustaka Utama. 

Harsana, M., Baiquni, M., Harmayani, E., & Widyaningsih, Y. A. (2018). 
Potensi Makanan Tradisional Kue Kolombeng Sebagai Daya Tarik 
Wisata Di Daerah Istimewa Yogyakarta. Home Economics Journal, 2(2), 
Article 2. https://doi.org/10.21831/hej.v2i2.23291 

Gambar 2. Proses pembuatan jajan tradisional Bali di unggah melalui akun 
Instagram @wahyuni.bakery.bali  

 Sumber: dokumentasi Ni Luh Desi In Diana Sari, 2024  
 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
160 

 

Julianti, S. (2014). The Art of Packaging. Mengenal Metode, Teknik dan 
Strategi Pengemasan Produk untuk Branding dengan Hasil Maksimal 
(Pertama). PT Gramedia Pustaka Utama. 

Klimchuk, M. R., & Krasovec, S. (2007). Desain Kemasan: Perencanaan 
Merek Produk yang Berhasil Mulai dari Konsep sampai Penjualan. 
Erlangga. 

Santosa, I., & Jamaluddin. (n.d.). Desain, Estetika dan Kontekstualitas 
(Pertama). ITB Press. 

Schmidt Rivera, X. C., Leadley, C., Potter, L., & Azapagic, A. (2019). Aiding 
the Design of Innovative and Sustainable Food Packaging: Integrating 
Techno-Environmental and Circular Economy Criteria. Energy 
Procedia, 161, 190–197. 
https://doi.org/10.1016/j.egypro.2019.02.081 

Soekarto, S. T. (1985). Penilaian organoleptik  /  untuk industri pangan dan 
hasil pertanian. Bharata Karya Aksara. 

Wahyudi, N., & Satriyono. (2017). Mantra Kemasan Juara. Elex Media 
Komputindo. 

Zaman, A., & Newman, P. (2021). Plastics: Are they part of the zero-waste 
agenda or the toxic-waste agenda? Sustainable Earth, 4(1), 4. 
https://doi.org/10.1186/s42055-021-00043-8 

Zhou, F. F. (2014). The Theory of Green Packaging Design and its 
Application. Applied Mechanics and Materials, 635–637, 248–252. 
https://doi.org/10.4028/www.scientific.net/AMM.635-637.248 

 
 
 
  

 



161 
 

BAB 13 
 Tampeng: Preservasi , Epistemologi 

dan Karya Seni   
 

Oleh: 
Ninik Juniati 

 
Menisik Di Masa Lalu dan Saat ini 

Menisik adalah kegiatan memperbaiki kain atau pakaian yang sobek 
dengan cara menjahit mengikuti arah tenunan. Liauw (1964) 
mendefinisikan menisik sebagai usaha memperbaiki pakaian yang koyak 
kecil agar dapat kembali digunakan. Menisik bertujuan memperpanjang 
usia pemakaian kain atau pakaian, sekaligus menjadi bagian dari rekacipta 
atau upcycling melalui prinsip 3R: reduce, recycle, dan reuse. Pada masa 
lalu, kegiatan menisik lazim dilakukan oleh orang terdahulu karena alasan 
ekonomi dan keterbatasan akses terhadap pakaian baru. Menisik 
merupakan salah satu bentuk kearifan domestik yang menjaga agar kain 
tradisional ataupun pakaian sehari-hari dapat bertahan lama dan tidak 
cepat menjadi limbah. 

Di negara Barat, praktik ini dikenal sebagai mending. Menurut Khounnoraj 
(2020), mending berhubungan dengan kegiatan memperbaiki atau 
menambal pakaian agar kembali utuh dan berguna. Mending tidak 
bertujuan mengganti yang lama dengan yang baru, tetapi justru 
memberikan nilai emosional dan keberlanjutan pada pakaian tersebut.  
Mending maupun menisik merupakan tindakan kecil yang bermakna, 
terutama ketika pakaian memiliki filosofi atau memori tertentu.  

Menghilangnya tradisi menisik di Indonesia merupakan bagian dari 
degradasi budaya, sekaligus menurunnya kesadaran masyarakat tentang 
pentingnya memperbaiki pakaian. Fenomena ini berkontribusi pada 
meningkatnya limbah pakaian pasca konsumsi yang kini menjadi salah 
satu penyumbang terbesar limbah global. Fast fashion menjadi salah satu 
faktor utama tingginya tingkat pembuangan pakaian.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
162 

 

Diddi & Yan (2019) dalam penelitiannya menunjukkan bahwa dalam dua 
dekade terakhir konsumsi fast fashion meningkat tajam, menyebabkan 
pakaian tidak lagi memiliki nilai emosional dan diperlakukan sebagai 
produk sekali pakai. Kemudahan akses belanja membuat masyarakat 
cenderung membeli pakaian baru dibanding memperbaiki yang lama. 
Siklus pakaian dari baru hingga rusak berlangsung cepat, sementara 
limbah fashion terus menumpuk sehingga fashion kini menjadi limbah 
terbesar kedua setelah migas. 

Penelitian etnografi tentang mending oleh Durrani (2021)  menunjukkan 
munculnya perubahan kebiasaan masyarakat urban di empat kota. 
Melalui komunitas mending yang diteliti selama tiga tahun, ditemukan 
bahwa praktik ini dapat mengurangi pembelian fast fashion dan 
mendorong masyarakat memperbaiki pakaian pasca konsumsi mereka. 
Hal ini menunjukkan bahwa mending memiliki potensi sebagai gerakan 
budaya yang menyeimbangkan kembali hubungan manusia dengan 
pakaian dan lingkungan. 

Berkembangnya modernisasi dan maraknya produk fashion instan, 
praktik menisik perlahan menghilang dari keseharian masyarakat 
Indonesia. Berbeda dengan Indonesia, beberapa negara justru berhasil 
mengangkat kegiatan menisik menjadi artwork yang dikenal luas seperti 
Sashiko dari Jepang dan Kantha dari India. Kedua teknik ini melahirkan 
karya dengan nilai visual dan budaya yang kuat, berawal dari upaya 
mendaur ulang kain usang. Sebaliknya, menisik versi tradisional 
masyarakat Indonesia dilakukan secara sederhana: menutup lubang atau 
sobekan dengan jahitan halus atau potongan kain sewarna sehingga 
pakaian tampak rapi dan kuat kembali. Meskipun sederhana, menisik 
merupakan tindakan preservasi penting untuk mempertahankan fungsi 
kain dan memperpanjang masa pakainya. 

Di Indonesia saat ini, kegiatan permak pakaian masih banyak ditemui, 
tetapi menisik mulai jarang dilakukan terutama di perkotaan. Namun, 
suku Kajang di pedalaman Sulawesi Selatan mempertahankan praktik 
menisik sebagai bagian dari sistem kearifan mereka. Suku Kajang identik 
dengan pakaian serba hitam, khususnya sarung hitam bernama tope’ 
le’leng. Bagi mereka, hitam adalah warna sakral dalam kepercayaan 
Patuntung. Tope’ le’leng ditenun oleh perempuan Kajang dan merupakan 
syarat penting dalam berbagai ritual, termasuk pernikahan. Untuk 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

163 
 

memperbaiki tope’ le’leng yang rusak, masyarakat Kajang melakukan 
pa’tampeng, yaitu menisik menggunakan jahitan sederhana untuk 
menutup lubang atau sobek pada kain. 

Pa’tampeng merupakan salah satu manifestasi filosofi talassa kamase-
mase, yang di anut oleh suku Kajang yaitu hidup sederhana, tidak 
berlebihan, dan memanfaatkan apa yang dimiliki hingga akhir. 
Masyarakat Kajang tidak pernah membuang tope’ le’leng. Meskipun 
warnanya memudar, usang dan fungsi penggunaanya menurun, sarung 
hitam tersebut tetap digunakan sebagai selimut, pakaian kerja, penutup 
barang, hingga akhirnya menjadi pa’boang atau orang-orangan sawah—
karena warna hitam yang memudar masih dipercaya dapat mengusir 
hama. Tradisi pa’tampeng membuka pintu pemahaman mendalam 
tentang cara masyarakat Kajang memaknai kehidupan, kesederhanaan, 
dan hubungan manusia dengan alam. Prinsip Patuntung—penghormatan 
kepada Turiek A’rakna, hidup sederhana, dan menjaga keseimbangan 
alam—sangat selaras dengan aktivitas pa’tampeng.  

Pemaknaan tampeng dalam aktivitas pa’tampeng yang kerap dilakukan 
oleh perempuan Kajang akan ditelaah dengan menggunakan kerangka 
hermeneutika Gadamer, sebagai horizon tradisional yang bertemu 
dengan horizon kontemporer isu limbah fashion, krisis lingkungan, dan 
seruan global untuk circular fashion. Pertemuan kedua horizon ini 
menghasilkan pemaknaan baru bahwa praktik-praktik sederhana berbasis 
adat dapat memberi kontribusi penting pada diskursus keberlanjutan 
global.  

Dari perspektif desain, pa’tampeng dapat dibaca sebagai strategi 
perpanjangan usia pakaian yang muncul dari konteks lokal, tetapi 
berpotensi menjadi inspirasi bagi gerakan sustainable design global. 
Melalui proses mending, masyarakat Kajang tidak hanya menjaga nilai 
budaya, tetapi juga menerapkan prinsip keberlanjutan yang selaras 
dengan isu-isu lingkungan modern.  

Dari pemaknaan dengan dua perspektif yang berbeda diharapkan  
Artwork baru dapat lahir dari pemahaman bahwa masa lalu tidak harus 
direplikasi secara literal. Sebagaimana pa’tampeng yang menambal 
bagian rusak dan memberi kehidupan baru pada kain yang menua, proses 
kreatif dalam penciptaan artwork ini merupakan tindakan hermeneutis: 
membaca ulang, menafsirkan kembali, dan menghidupkan kembali 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
164 

 

warisan budaya tanpa kehilangan makna dasarnya. Dengan demikian, 
artwork berbasis pada analisis hermeneutika dan perspektif desain ini 
tidak hanya menjadi representasi estetika, tetapi juga bentuk dialog 
antara tradisi dan modernitas, antara preservasi dan inovasi, antara 
identitas lokal dan wacana global tentang keberlanjutan. 

Menggali Masa Lalu Tampeng 

Penciptaan artwork berbasis penelitian ini dimulai dengan menyusuri 
jejak historis, kepercayaan, dan kehidupan masyarakat Kajang. 
Pendekatan etnografi menjadi pintu untuk memasuki dunia yang masih 
sangat memegang kuat prinsip kehidupan tradisional. 

Penelusuran sejarah terkait suku Kajang tidak lepas dari peninggalan 
manusia pra-sejarah pada zaman Megalitikum ditemukan di Bulukumba, 
tepatnya Desa Matoanging, Kecamatan Kajang (Hasanuddin dkk., 2005). 
Hasanuddin dkk. juga menjelaskan bahwa benda-benda peninggalan pra-
sejarah  indikasi unsur megalithik diasumsikan sebagai aktualisasi dari 
simbol keutuhan dan kesempurnaan dalam melakukan aktivitas sehari-
hari seperti pertanian, perkebunan serta memperoleh petunjuk dalam 
melaksanakan musyawarah adat Kajang.  

Suku Kajang merupakan suku dengan tradisi lisan yang diturunkan dari 
generasi ke generasi sehingga suku ini tidak ditemukan artefak berupa 
tulisan. Bahkan makam-makam tua yang ada di pemakaman pun hanya 
berupa batu menhir tanpa tulisan. Data tertulis tentang Patuntung baru 
ada setelah seorang W.A. Pénard, antropolog Eropa pertama yang 
berusaha untuk melihat lebih dekat pada Patuntung. Di bawah naungan 
Encyclopaedisch Bureau der Buitenbezitingen menggambarkan beberapa 
ciri khas agama adat dan organisasi sosial di Makaji/Gowa selatan, 
termasuk diskusi singkat tentang pengaruh Islam (Pénard, 1913). 
Sementara Cense lebih mengkaji lebih dalam pengaruh Agama Islam pada 
kehidupan masyarakat Kajang (1931).  Naskah tulisan pertama tentang 
Patuntung oleh W.A. Pénard terbit pada tahun 1913 tersebut hingga saat 
ini dianggap sebagai tulisan satu jaman tentang Suku Kajang yang ada 
meskipun suku Kajang sudah ada jauh sebelum agama Islam masuk di 
pulau Sulawesi (Hasanuddin dkk., 2005). 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

165 
 

Kajang Dalam atau Ilalang Embayya merupakan kawasan adat yang 
paling ketat menjaga tradisi. Di wilayah ini, pakaian hitam menjadi 
identitas, simbol kesederhanaan, dan bentuk penghormatan kepada 
leluhur. Warna hitam dianggap menyatu dengan tanah dan alam. 
Sementara tope’ le’leng sebagai sarung hitam menempati posisi sentral 
dalam setiap ritual dan aktivitas kehidupan. Masyarakat Kajang telah 
memberi contoh konkret bagaimana upaya kecil seperti menisik dapat 
memberi dampak besar dalam menjaga bumi.  

Pada konteks inilah penggalian masa lalu menjadi fondasi penciptaan 
artwork ini. Nilai-nilai pa’tampeng dikembalikan sebagai narasi utama, 
bukan semata teknik. Ketika masyarakat modern kehilangan praktik 
menisik, mereka kehilangan pula kesadaran ekologis yang melekat di 
dalamnya. Tradisi yang terlihat sederhana ini ternyata menyimpan 
pengetahuan ekologis yang sangat maju dan relevan, bahkan lebih kuat 
dari teknologi modern yang fokus pada efisiensi, bukan keberlanjutan. 

Melalui observasi partisipatoris di lapangan pada tahun 2023, peneliti  
menemukan banyak tope’ le’leng tua yang penuh tampeng digantung di 
rumah, dijadikan alas, bahkan menjadi pa’boang atau orang-orangan 
sawah. Hal ini menunjukkan bahwa bagi masyarakat Kajang, sebuah kain 
memiliki siklus hidup panjang yang tidak boleh berakhir di tempat 
sampah. Bahkan ketika warnanya memudar hingga menjadi abu pucat, 
kain tersebut tetap digunakan hingga tidak memungkinkan lagi untuk 
dipakai. Peneliti juga menemukan bahwa modernisasi turut membawa 
sampah plastik hingga ke aliran sungai di dalam kawasan adat. Kontrasnya 
antara praktik pa’tampeng yang ekologis dan masuknya limbah modern 
ini menunjukkan urgensi untuk mengangkat nilai-nilai tradisi tersebut 
kepada masyarakat luas. 

Pola Pikir Kreatif Aktualisasi Art Fashion Tisik Tampeng 

Filosofi yang dibangun sebagai landasan artwork ini berbasis pada analisis 
hermeneutika dan perspektif desain ini tidak hanya menjadi representasi 
estetika, tetapi juga bentuk dialog antara tradisi dan modernitas, antara 
preservasi dan inovasi, antara identitas lokal dan wacana global tentang 
keberlanjutan. Artwork yang diciptakan sebagai langkah aktualisasi tisik 
tampeng ini merupakan eco-art yang dapat dikenakan (wearable art), dan 
bisa disebut sebagai art fashion.    



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
166 

 

 Art Fashion ini berbasis pada penelitian tentang tradisi Kajang yang 
meliputi keyakinan Patuntung, Tope’ leleng sebagai hasil budaya kajang 
dan pa’tampeng sebagai praktek preservasi yang dilakukan oleh para 
perempuan Kajang. Penelitian yang dilakukan merupakan penelitian 
kualitatif dengan pendekatan etnografi. Sumber data adalah masyarakat 
Kajang mulai dari tetua adat, pelaku seni, penenun hingga para 
perempuan yang kerap melakukan aktivitas pa’tampeng. Data tentang 
hubungan antara Patuntung, Tope' Le'leng, dan Pa'tampeng diambil 
berdasarkan tradisi lisan yang digunakan di suku Kajang. Peneliti 
melakukan riset tentang suku Kajang, Patuntung dan tope’ le’leng di 
mulai bulan Februari 2021 hingga Mei 2023.  

Analisis data etnografi menggunakan teori Hermeneutika Gadamer. 
Hermeneutika merupakan metode untuk memecahkan interpretasi. 
Gadamer menyebutkan sebagai fusion of horizon. Sehingga unsur 
terpenting dari analisis hermeneutika adalah adanya interpretasi  (Zuchdi 
& Afifah, 2019). Berikut ini adalah langkah-langkah dalam menganalisis 
data etnografi:  

1. Pemahaman awal berupa identifikasi pemahaman awal terkait tradisi 
lisan berdasarkan latar belakang budaya Kajang dan studi literatur 
dari jurnal-jurnal. Hal ini dilakukan untuk menghindari prasangka 
(bias) untuk mengelola interpretasi yang lebih terbuka;  

2. Memaparkan hasil dialog dengan Teks Lisan, menghasilkan data 
etnografi seperti dialog antara peneliti dan tradisi lisan. Membuat 
narasi, simbol, dan cerita rakyat sebagai subjek hidup yang memiliki 
makna dinamis;  

3. Siklus Hermeneutika (Fusion of Horizons).  Analisis mendalam 
dilakukan dengan menghubungkan ‘ horizon” pemahaman dan 
pengalaman peneliti dengan “horizon” nilai-nilai, dan makna budaya 
yang terkandung dalam data;  

4. Interpretasi Kontekstual berupa analisis makna adat, ritual, dan 
simbol dalam konteks budaya Patuntung, Tope' Le'leng, dan 
Pa'tampeng menggali  hubungan antar-narasi, peran tokoh, dan 
fungsi sosial tradisi lisan tersebut; 

5. Refleksi Filosofi. Refleksi kritis dilakukan untuk memahami nilai-nilai 
filosofis, kepercayaan, dan makna yang lebih dalam dengan 
mempertimbangkan hubungan historis dan sosial yang muncul dari 
data; 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

167 
 

6. Penafsiran Akhir berupa rangkum hasil interpretasi dengan 
memadukan perspektif tradisional dan modern. Rangkuman hasil 
interpretasi ini menyoroti bagaimana tradisi lisan ini tetap relevan 
atau mengalami transformasi dalam konteks masa kini.  

Pengumpulan data berfokus pada aktivitas pa’tampeng yang meliputi 
keyakinan Patuntung yang mendasari aktivitas tersebut, Tope’ leleng 
sebagai hasil budaya kajang dan pa’tampeng sebagai praktek preservasi 
yang dilakukan oleh para perempuan Kajang. Berdasarkan fokus data 
tersebut, data akan dianalisa berdasarkan tiga ranah nilai, yaitu spiritual, 
ekologis dan artistik.  

Kisah di Balik Karya Aktualisasi Art Fashion Tisik Tampeng 

1. Nilai Spiritual 
Pada ranah spiritual, hermeneutika Gadamer memandang bahwa 
Pa’tampeng dan Tope’ le’leng sebagai teks tradisi yang membawa 
horizon masa lalu suku Kajang. Tradisi Patuntung yang berisi ajaran 
tentang tiga hal, yaitu 1) Menghormati Turiek A’rakna (Zat yang Maha 
Esa), 2) Penghormatan kepada leluhur, dan 3) Menjaga bumi. Ketiga 
ajaran patuntung tersebut membentuk horizon awal di mana Tope’ le’leng 
berfungsi sebagai benda ritual dan lambang identitas spiritual (Juniati 
dkk., 2022). 

Melalui penafsiran terhadap Passang tentang hutan, warna hitam tanah, 
tarum sebagai pewarna alam, dan kewajiban menggunakan Tope’ le’leng 
dalam setiap ritual, tampak bahwa makna spiritual ini tidak statis. Ia 
diterima, dihayati, dan dialami perempuan Kajang melalui praktik 
Pa’tampeng: merawat, menahan diri, menjaga, dan menghormati 
warisan leluhur. 

Dalam konsep Gadamer, ini merupakan pertemuan horizon antara tradisi 
Patuntung dengan pemahaman sebagai peneliti masa kini. Peneliti yang 
juga sebagai seniman artwork tidak meninggalkan posisi sebagai orang 
modern, tetapi justru menghadirkan horizon kini untuk menerangi tradisi 
lama. Melalui dialog ini, muncullah pemahaman baru bahwa Pa’tampeng 
adalah bentuk eco-spirituality, meskipun masyarakat Kajang sendiri tidak 
memberi nama demikian. 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
168 

 

Di sini, spiritualitas tidak lahir dari teori, tetapi dari pengalaman praksis 
tradisi yang terus dihidupkan. Pemahaman tentang makna spiritual 
Pa’tampeng adalah hasil dari applicatio—mengaplikasikan horizon sang 
seniman/peneliti pada horizon tradisi sehingga makna yang terdalam 
menjadi tampak. 

2. Nilai Ekologis 
Ranah ekologi sangat kuat karena tradisi Pa’tampeng melekat pada 
Passang tentang menjaga hutan. Hermeneutika Gadamer menekankan 
bahwa pemahaman bukanlah rekonstruksi masa lalu, melainkan dialog 
antara masa lalu dan masa kini. Ketika mendengar Passang yang 
disampaikan oleh tetua adat, berbunyi: 

“Punna nitabbangi kayua, nipappiranggangi anggurangi 
bosi, appatanre tumbusu, napau turioloa, Anjo borongna iya 
kontaki bosiya, nasaba konre mae anre pangairang, iyaminjo 
boronga selaku pangairang, nasaba ia na kabattui bosi'' 

Artinya: Jika kayu ditebang, akan mengurangi hujan dan menghilangkan 
sumber mata air begitu menurut nenek moyang kita. Hutan adalah 
sesuatu yang mengontak hujan, karena disini tidak ada pengairan, maka 
hutan yang berfungsi sebagai pengairan karena hutanlah yang 
menyebabkan turunnya hujan (Rusli dan Djannah, 2019:749).  

Bunyi passang tersebut memperlihatkan bahwa hubungan suku Kajang 
dengan hutan bukan sekadar pengetahuan ekologis, tetapi kearifan 
ekologis yang berakar pada horizon spiritual. Pemahaman ekologis ini 
tampak pada seluruh siklus hidup Tope’ le’leng mulai dari pemilihan kapas 
dan tarum sebagai bahan alam yang digunakan sebagai material 
pembuatan tope’ le’leng, Proses pencelupan yang lama karena untuk 
mendapatkan benang warna hitam membutuhkan kurang lebih tiga 
minggu lamanya, tidak menghasilkan limbah dari material sintetis, 
penggunaan seumur hidup (tope’ beru → tua → tampeng → pa’boang), 
Sampai prinsip tidak membuang kain sedikit pun.  

Melalui hermeneutika Gadamer, menafsirkan siklus hidup tope’ le’leng 
tersebut sebagai integrasi nilai masa lalu dengan persoalan masa kini. 
Tradisi Pa’tampeng ternyata memiliki makna ekologis yang relevan 
dengan wacana zero waste, circular fashion, dan fashion sustainability 
modern. Konsep-konsep yang mengusung tentang meminimalkan limbah, 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

169 
 

memanfaatkan limbah yang sudah ada, hingga pada memperpanjang 
masa pemakaian untuk meminimalkan adanya pasca konsumsi atau 
produk bekas (Niinimäki, 2018; Pookulangara & Shephard, 2013; 
Rissanen, 2013; Rissanen & Mcquillan, 2016).  

Pemahaman ekologis ini bukan dimasukkan dari luar, tetapi muncul dari 
fusi horizon yaitu Horizon tradisi Kajang yang menjadikan kain sebagai 
“entitas hidup”, horizon masa kini yang menghadapi krisis limbah fashion. 
Dengan demikian, Pa’tampeng muncul sebagai praktik ekologis 
tradisional yang dibaca ulang dan dimaknai ulang secara kontemporer 
melalui pendekatan hermeneutika. 

3. Nilai Artistik 
Dalam konsep hermeneutika Gadamer, applicatio adalah kunci: 
pemahaman sejati terjadi ketika makna tradisi diaplikasikan dalam 
konteks baru. Pada ranah artistik, peneliti sekaligus seniman art Fashion 
menerapkan konsep ini melalui pengembangan tisik tampeng dalam art 
Fashion. Tampeng, yang semula hanyalah tisikan sederhana untuk 
menutup sobekan, melalui proses pemahaman hermeneutis menjadi:  
 

a. Jejak visual tentang perjalanan kain, 
b. Arsip waktu dan kenangan yang dijahit, 
c. Representasi nilai hidup sederhana, 
d. Tekstur kain yang secara estetis yang memiliki karakter sendiri. 

 Ketika karya tisik tampeng dibandingkan dengan Sashiko, Boro, 
dan Kantha, peneliti/seniman tidak memaksakan makna luar, tetapi 
melakukan fusi horizon antara estetika global dan tradisi lokal. Melalui 
proses ini, tampeng berubah dari “perbaikan kain” menjadi bahasa visual 
art Fashion yang memiliki nilai novelty. praktik kreatif dalam koleksi art 
Fashion: Pintala Le’Leng na Puteh adalah contoh nyata dari: 
 
 Aplikasi pemahaman dalam bentuk wujud karya 

a. Transformasi makna  
b. Pemaknaan ulang tradisi tanpa memutus akar historisnya   

Inilah inti hermeneutika Gadamer pada ranah artistik: tradisi hidup 
kembali, bukan sebagai repetisi, tetapi sebagai aktualisasi makna. Karya 
art Fashion ini bukan sekadar interpretasi estetis, tetapi wujud dari dialog 
antara tradisi Pa’tampeng dengan horizon dunia seni-kreatif 
kontemporer. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
170 

 

Catatan Perjalanan Penciptaan Karya Art Fashion Tisik 
Tampeng  

Perjalanan karya tidak pernah linear. Catatan proses dalam penelitian ini 
menunjukkan bagaimana eksplorasi berlangsung melalui siklus mencoba–
gagal–mengulang–menemukan. Eksperimen awal menyambung sobekan 
kain melahirkan kemungkinan baru dalam permainan tekstur. Eksplorasi 
tusukan demi tusukan membuka kemungkinan estetis yang sebelumnya 
tidak terpikirkan. 

Ada empat fase utama dalam perjalanan karya: 

1. Penyusunan Konsep Penciptaan Art Fashion  
Konsep penciptaan aktualisasi art Fashion tisik tampeng ini berangkat dari 
keterkaitan antara preservasi Tope’ le’leng dengan aktualisasi art Fashion 
sebagai luaran penciptaan ini. Pada bagian ini,  penyusunan metode 
penciptaan yang bersandar pada hasil analisis filosofi pa’tampeng dengan 
teori hermeneutika Gadamer dan teori sustainable fashion.  
Secara epistemologis, metode penciptaan art Fashion ini dirumuskan 
melalui adaptasi konsep slow fashion yang mencakup tiga aspek utama: 
design, production, dan consumption. Slow fashion menekankan 
keberlanjutan, ekologi (green design), serta ethical practice yang meliputi 
penghargaan terhadap craftsmanship, tidak mengeksploitasi pekerja 
maupun hewan, produksi yang menitik beratkan pada kualitas dan 
pengalaman perajin, serta konsumsi yang mendorong edukasi, investasi, 
dan perpanjangan usia pakai produk  (Pookulangara & Shephard, 2013).  

Suku Kajang sesungguhnya telah mempraktikkan prinsip slow fashion 
dalam produksi Tope’ le’leng, mulai dari pemilihan material alami, proses 
produksi yang lambat dan manual, hingga pola konsumsi yang 
memaksimalkan siklus hidup kain. Prinsip ini kemudian dirangkum dalam 
bagan slow fashion pada proses pembuatan Tope’ le’leng dan 
dikembangkan menjadi framework metode penciptaan art Fashion. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

171 
 

 
Gambar 1.  Adaptasi konsep Slow Fashion dalam pembuatan tope' le'leng   

Sumber:  dokumentasi Ninik Juniati, 2024  
 
 

Dari framework tersebut disusun metode penciptaan art Fashion yang 
disebut ECO Tallu (tallu = tiga, dalam bahasa Konjo, bahasa Kajang), yang 
merangkum: Eco Design, Eco Production, dan Eco Consumption. Metode 
ECO Tallu inilah yang menjadi kerangka utama perancangan dan realisasi 
koleksi art Fashion Aktualisasi Tisik Tampeng.  

 

 

Gambar 2: Metode Penciptaan art Fashion Eco Tallu 
Sumber:  dokumentasi Ninik Juniati, 2024  

 
 

Koleksi ini mengusung konsep busana dari selembar fabric art yang dapat 
diubah menjadi busana dan kemudian dibongkar kembali menjadi 
lembaran fabric art. Teknik yang digunakan adalah wrap and drape, yang 
selaras dengan prinsip slow fashion karena memberi longevity, 
memungkinkan pemutusan mata rantai pasca konsumsi, memudahkan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
172 

 

pemaduan dan perubahan gaya (restyle), dan menghasilkan perspektif 
visual yang selalu berubah sesuai kreativitas desainer dan pemakai. 

2. Eksplorasi Material 
Pada tahap ini, diperoleh dua jenis luaran, yaitu: luaran intangible berupa 
makna dan filosofi dari karya art Fashion Aktualisasi tisik tampeng. Luaran 
tangible berupa wujud aktualisasi tisik tampeng yang bentuknya 
dikembangkan dari bentuk tisikan sederhana tampeng traditsional.  
 
Prinsip Eco Design - Eco Production – Eco Consupmtion, dirumuskan 
beberapa arah eksplorasi material: reka daur ulang Tope’ le’leng pasca 
konsumsi, reka daur ulang limbah perca (khususnya perca blacu, organdi, 
dan organza), meminimalkan limbah perca (zero waste), mengutamakan 
longevity (busana dapat dibongkar pasang tanpa pemotongan kain) serta 
penerapan tisik pada kain/pakaian pasca konsumsi. 

Seluruh material pasca konsumsi melalui proses desinfektan yang 
ekologis, yaitu direbus dengan garam kasar (tanpa iodium) tanpa klorin. 
Tujuan proses ini adalah membunuh kuman dan bakteri, membuka serat 
kain agar air panas meresap, sekaligus menghindari kerusakan serat dan 
pelunturan warna Tope’ le’leng. Penggunaan garam dipilih karena lebih 
ramah lingkungan dibanding klorin. 

Eksplorasi warna dilakukan melalui penyusunan moodboard dan color 
pallete yang bersumber dari dokumentasi etnografi di Kajang, termasuk 
foto-foto tampeng. Dari moodboard tersebut ditarik skema warna 
monokromatis (biru gelap mendekati hitam hingga putih), kemudian 
dikonversi ke kode CMYK dan Pantone, serta dinamai dengan istilah 
Konjo: Kallangang (malam mendung), Ambu (asap), Ahu (abu), dan Puteh 
(putih). Pembatasan warna ini mengikuti budaya Kajang yang di kawasan 
adat Ammatoa hanya memperkenankan warna hitam dan putih. 

Total limbah yang tersisa setelah proses produksi sangat minim; limbah 
terbesar adalah potongan kecil perca, sedangkan limbah benang hampir 
tidak ada karena ujung benang tisik sengaja tidak dipotong. 

 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

173 
 

3. Eksplorasi Teknik 
Eksplorasi teknik difokuskan pada pengembangan tisik tampeng sebagai 
bentuk aktualisasi dari tampeng tradisional. Tahap ini dimulai dengan 
pembuatan prototype tisik yang menghasilkan dua varian utama, yaitu 
tisik Pintala le’leng dan tisik Pintala puteh. 
Pintala le’leng berarti benang hitam (dalam bahasa konjo) diterapkan 
pada Tope’ le’leng pasca konsumsi dan kain hitam lain. Teknik ini 
mempertahankan slash atau sobekan alami kain, menggunakan kain 
transparan (organza dan organdy) sebagai pelapis untuk 
mempertahankan lubang kain dan memperkuat struktur tenunan agar 
usia pakai lebih panjang. Efek timbul dihasilkan melalui sambungan 
lubang kain, sehingga menghadirkan kesan bebas, abstrak, misterius, 
malam, kematian, dan kesederhanaan. 

Pintala puteh berarti benang putih (dalam bahasa konjo)  diterapkan pada 
patchwork limbah perca blacu dan rami. Slash atau sobekan kain sebagian 
dipertahankan, sebagian ditutup. Pelapis transparan digunakan untuk 
memperkuat kain dan memberi efek layering. Tisikan tidak sepenuhnya 
menutup lubang sehingga menyerupai “sulaman tua” dengan kesan visual 
seperti permukaan bumi yang memperlihatkan alur sungai dan lekuk 
bukit. 

Meskipun motifnya bebas, kedua varian tisik memiliki kesamaan pattern 
karena hanya menggunakan dua tusuk hias utama: tusuk feston (double 
blanket stitch) dan tusuk jelujur (running stitch). Tusuk feston digunakan 
untuk menutup lubang dengan teknik tucking dan membentuk pola garis 
meliuk saling menyambung yang dinamai motif tangke kaju (batang 
pohon), merepresentasikan dahan dan ranting pepohonan di hutan 
Kajang. Tusuk jelujur digunakan untuk melekatkan kain transparan pada 
tepi lubang/sobekan dan membentuk pola lingkaran tak beraturan yang 
dinamai motif bale bangkeng (jejak kaki), melambangkan jejak kaki 
masyarakat Kajang yang selalu bertelanjang kaki sebagai bentuk 
penyatuan dengan alam. 

Teknik tisik tampeng diterapkan pada berbagai jenis tekstil: Tope’ le’leng 
pasca konsumsi dan kain non-stretch, patchwork perca blacu, serta kain 
tebal dan/atau seperti denim, canvas, spandex, jersey, rib, dan lycra.  

 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
174 

 

4. Pengembangan Siluet dan Style Draping 
Pengembangan siluet dan style dalam koleksi art Fashion dilakukan pada 
tahap eco consumption, khususnya melalui teknik wrap and drape yang 
tidak melibatkan proses pemotongan kain. Fabric art yang dihasilkan, baik 
dari Tope’ le’leng pasca konsumsi maupun limbah perca blacu, berukuran 
kurang lebih 2,25 m × 1,5 m dan diolah menjadi berbagai bentuk busana 
dengan karakter reversible, bongkar-pasang, dan restyle-able. 
 
Tahapan pengembangan siluet dan style draping diawali dengan 
eksperimen draping toile pada dummy skala 1:2 untuk mengeksplorasi 
volume dan kemungkinan bentuk busana. Draping toile berfungsi sebagai 
riset bentuk, bukan pola final, karena belum mempertimbangkan letak 
motif tisik. Tahap berikutnya adalah proses wrap and drape langsung 
pada fabric art, dilakukan tanpa sketsa awal, langsung pada dummy atau 
tubuh model. Bentuk busana dan detail menyesuaikan letak motif tangke 
kaju dan bale bangkeng yang ingin ditonjolkan, sementara jahitan mesin 
diminimalkan untuk memudahkan proses pendedelan dan restyle di masa 
mendatang. 

Dalam proses produksi draping, fabric art dibentangkan untuk mengecek 
permukaan, kemudian di-wrap dan di-drape sambil mengeksplorasi cara 
menonjolkan area dekoratif. Detail busana yang membutuhkan struktur 
dijahit dengan mesin jahit seperlunya, lalu hasil draping difitting pada 
dummy/body form untuk mengevaluasi volume, kenyamanan, dan jatuh 
kain. 

Teknik wrap and drape ini menghasilkan beberapa bentuk siluet, antara 
lain gaun, celana harem, sarong, rok, outer, atasan, long shawl, dan 
selendang. Untuk fabric art berbahan patchwork blacu, hasil fitting 
menunjukkan bahwa busana yang dihasilkan dapat dipadu-padankan 
dengan pakaian lain (misalnya kemeja), sehingga memperluas 
kemungkinan styling. 

Pada pakaian pasca konsumsi (jeans, t-shirt, dan sebagainya), 
pengembangan siluet lebih terfokus pada penerapan tisik tampeng tanpa 
mengubah bentuk dasar busananya, agar tidak menghasilkan limbah baru 
akibat pemotongan, memudahkan masyarakat meniru dan menerapkan 
teknik tisik tampeng pada pakaian mereka sendiri, serta mendukung 
kampanye pemanjangan usia pakai (extend the life of garment). 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

175 
 

5. Hasil Karya Art Fashion  
Hasil akhir metode penciptaan ECO Tallu terwujud dalam koleksi karya art 
Fashion yang diberi nama koleksi Pintala Puteh na le’leng yang berarti 
koleksi sulaman hitam dan putih sebagai hasil integrasi antara preservasi 
Tope’ le’leng, aktualisasi tradisi pa’tampeng, dan prinsip sustainable 
fashion. 
 

 
Gambar 3. Koleksi Pintala Le'leng na Puteh wujud Art Fashion 

 Aktualisasi Tisik Tampeng   
Sumber:  dokumentasi Ninik Juniati, 2024  

  
 

Ciri khas Tisik tampeng antara lain: Kumal, terlihat tua dan kusut, sisa 
benang dibiarkan menjuntai sebagai solusi mengurangi limbah sisa 
benang sulam karena benang yang digunakan berasal dari serat sintetis, 
memiliki fungsi restorasi untuk menutup lubang kain dan fungsi dekorasi 
karena memungkinkan penyulam atau penisik dapat menggunakan 
berbagai macam jenis tusuk hias yang banyak digunakan pada seni Sulam. 
Benang sewarna dengan kain. Dapat diterapkan pada berbagai material 
baik pasca konsumsi maupun material baru, baik woven maupun knitting.  

Secara visual dan teknis, hasil karya art Fashion ini ditandai oleh dua 
varian utama teknik menisik telah mendapatkan sertifikat Hak kekayaan 
Intelektual Desain Industri, masuk dalam Locarno Class 05-03 Sulam 
(embroidery) dengan nomor IDD000069559 untuk tisik pintala (Juniati, 
Rahardja, dkk., 2023),  le’leng dan IDD0000069759 untuk tisik pintala 
Puteh (Juniati, Raharja, dkk., 2023). 

 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
176 

 

 
Gambar 4. Kiri adalah wujud tampeng asli, Kanan aktualisasi tisik Tampeng (Pintala 

le'leng dan pintala puteh)    
Sumber:  dokumentasi Ninik Juniati, 2024  

  
 

Teknik tisik tampeng menonjolkan motif tangke kaju dan bale bangkeng, 
layering dengan pelapis transparan, efek timbul dan bayangan yang kuat, 
serta karakter visual yang gelap, misterius, dan kontemplatif. 
menampilkan motif tangke kaju dan bale bangkeng di atas permukaan 
tekstur blacu yang kasar dan berlapis, memberi kesan topografi seperti 
permukaan bumi.  

 

 
Gambar 5.   Motif Tangke kaju   

Sumber: dokumentasi Ninik Juniati, 2024  
   

 
Secara karakter umum, semua karya menampilkan pattern tisik berulang 
namun bebas: garis meliuk (pada motif tangke kaju) dan lingkaran tak 
beraturan (pada motif bale bangkeng). Motif-motif ini membawa filosofi 
hutan dan jejak kaki masyarakat Kajang ke dalam permukaan tekstil. 
Karya-karya tersebut sekaligus menjadi medium penyebaran narasi 
pa’tampeng, contoh konkret upcycling dan zero waste, serta kontribusi 
terhadap ragam hias sulam Nusantara dengan nilai novelty. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

177 
 

 

Gambar 6. Motif Bale bangkeng yang diterapkan dengan teknik pintala le'leng  
pada layer putih   

Sumber: dokumentasi Ninik Juniati, 2024  
  
 

Melalui koleksi Pintala le’leng na puteh, tisik tampeng tampil sebagai 
bentuk eco-art yang lahir dari tradisi, diaktualisasikan menjadi art 
Fashion, dan diposisikan sebagai salah satu tawaran artistik sekaligus 
ekologis terhadap problem limbah fashion kontemporer. 

Implikasi dan Dampak Karya Aktual     

Koleksi Art Fashion: Pintala Le’leng na Puteh sebagai bentuk preservasi 
tope’ le’leng dalam bentuk aktualisasi art Fashion tisik tampeng. Pada 
penciptaan ini, preservasi dan aktualisasi saling bertautan, bukan dua 
karya maupun kajian yang berbeda. 
 
Preservasi Tope’ le’leng yang dilakukan pada penciptaan ini menjadi 
landasan pada rekacipta art Fashion dalam koleksi Art Fashion aktualisasi 
tisik tampeng. Pendekatan etnografi yang digunakan saat melakukan riset 
telah menguak banyak sekali informasi terkait kehidupan suku Kajang 
khususnya Tope’ le’leng dan tradisi pa’tampeng.  

Pa’tampeng sebagai tindakan preservasi perempuan Kajang untuk 
memperpanjang usia pemakaian tope’le’leng meskipun pemakaiannya 
terbatas namun nilai-nilai yang terkandung pada tradisi ini telah 
memberikan ide peneliti untuk turut melakukan tindakan preservasi tope’ 
le’leng dalam bentuk memanfaatkan tope’ le’leng pasca konsumsi 
bersama material pasca konsumsi lainnya serta limbah perca kain blacu 
menjadi karya art Fashion.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
178 

 

Karya art Fashion: Aktualisasi Tisik Tampeng memberikan sejumlah 
dampak: 

a. Dampak Budaya 
Karya ini menjadi sarana preservasi tradisi pa’tampeng. Tradisi yang 
semula hanya dilakukan di lingkup domestik perempuan Kajang kini 
disajikan sebagai praktik budaya yang memiliki kontribusi pada wacana 
global.  
 
Tampeng telah mengalami perubahan bentuk dan fungsi secara aktual. 
Jika dulu tampeng tradisional berbentuk sederhana dan berfungsi hanya 
sebagai teknik menutup lubang kain. Dengan sentuhan aktualisasi, tisik 
Tampeng saat ini memiliki fungsi sebagai penutup lubang juga sebagai 
dekorasi/hiasan/embelishment.   

Pada penciptaan art Fashion ini menghasilkan jenis teknik tisik tampeng 
saat ini ada dua yaitu tisik pintala le’leng dan tisik pintala puteh. 
Penggunaan dua macam tusuk hias yang menghasilkan dua motif yang 
berbeda yaitu, motif tangke kaju dan motif bale bangkeng. Motif tangke 
kaju ini bermakna tentang pepohonan dari hutan yang harus dijaga oleh 
suku Kajang, suku yang dikenal dunia sebagai penjaga hutan hujan 
terbesar dunia. Motif Bale bangkeng berarti jejak kaki. Makna dari tisik 
tampeng sesungguhnya adalah sebuah kebebasan. Bebas memilih bentuk 
maupun arah tisikan sesuai dengan keinginan penisik atau penyulam.  

Pada koleksi art faskion ini, motif-motif yang dihasilkan menggambarkan 
tentang suku Kajang yang menolak modernisasi termasuk tidak akan 
mengenakan alas kaki. Hal ini karena bertelanjang kaki saat berjalan 
menapak tanah merupakan suatu kedekatan diri dengan alam semesta. 
Makna Hitam dan putih dalam koleksi art Fashion ini meminjam filosofi 
suku Kajang yaitu seperti gelap dan terangnya hari saat matahari terbit 
dan tenggelam, seperti dua warna hitam dan putih yang ada pada kornea 
mata yang dimiliki setiap makhluk, mata sebagai alat untuk melihat segala 
keindahan ciptaan Tuhan Yang Maha Esa.  

Motif tanke Kaju dan motif bale bangkeng menjadi novelty selanjutnya 
yang dapat menyumbang seni sulam atau seni tekstil di Indonesia 
umumnya. Dan memberikan pandangan baru bagi para seniman dan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

179 
 

penenun Kajang tentang ragam hias yang dapat dieksplorasi dari kearifan 
lokal budaya Kajang.    

b. Dampak Ekologis 
Penciptaan art Fashion berbasis penelitian ini bertujuan untuk 
menjabarkan tentang masalah mengenai preservasi tope’ le’leng dan 
Aktualisasi art Fashion tisik tampeng. Salah satu solusi yang ditawarkan 
adalah konsep penciptaan zero waste, sebuah konsep desain yang 
meminimalkan limbah produksi dan memanfaatkan limbah kain dan 
pakaian pasca konsumsi yang masih membutuhkan penanganan yang 
lebih serius. Hasil dari penciptaan ini masih menghasilkan limbah 
meskipun dalam jumlah minimum, dari hasil penciptaan ini dapat menjadi 
rekomendasi bagi peneliti lain untuk menemukan atau menyempurnakan 
metode penciptaan ECO tallu  sehingga dapat menghasilkan 100% nol 
limbah.  
 
Teknik wrap and drape, sangat memungkinkan membuat busana tanpa 
proses memotong kain. Sehingga busana dapat dibongkar lagi kembali 
menjadi selembar kain. Teknik ini membuat kain/fabric art memiliki 
longevity atau dengan kata lain teknik ini dapat memperpanjang umur 
pemakaian kain/fabric art tersebut. Teknik wrap and drape dapat menjadi 
rekomendasi bagi peneliti/desainer untuk mengembangkan teknik 
draping tanpa proses potong dengan capaian bentuk dan volume pakaian 
yang lebih bervariatif.   

Penciptaan art Fashion ini selain mampu mengurangi limbah fashion 
karena seluruh material yang digunakan merupakan limbah atau pasca 
konsumsi. Tidak ada limbah baru yang dihasilkan. Sehingga metode 
penciptaan art Fashion Eco Tallu dapat menjadi pilihan dalam menyusun 
framework konsep desain/seni yang berbasis budaya, ekologis dan eco-
spiritual. 

c. Dampak Sosial 
Penciptaan art Fashion berbasis penelitian ini membuka peluang edukasi 
kepada masyarakat mengenai praktik menisik. Pengenalan konsep ini 
dapat menjadi gerakan sosial kecil untuk mengurangi konsumsi fast 
fashion.  
Keunikan dari art Fashion ini adalah dapat dibongkar kembali menjadi 
selembar fabric art tanpa merusak kain. Keunikan lain dari teknik wrap 
and drape yang digunakan pada alur sirurungan adalah tidak 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
180 

 

membutuhkan sketch desain karena teknik wrap and drape merupakan 
teknik spontan yang dilakukan membentuk kain pada dummy/dress form. 
Teknik wrap and drape ini memudahkan masyarakat yang ingin berkarya 
meski tanpa memiliki sketching skill.   

d. Dampak Ekonomi Kreatif 
Estetika dua kerangka kekaryaan koleksi Art Fashion aktualisasi tisik 
tampeng menghasilkan wujud berupa bentuk dan fungsi serta makna. 
Temuan karya adalah bentuk Tisik tampeng yang diaplikasikan pada 
hampir semua material kain baik baru maupun pasca konsumsi. Koleksi 
art Fashion ini diproduksi dengan menggunakan teknik wrap and drape 
yang menghasilkan art Fashion product yang dapat dikenakan diberbagai 
kesempatan dan dapat dipadu padankan dengan busana lainnya baik 
didalam koleksi ini maupun koleksi busana lainnya. Dan keunikan dari 
produk ini adalah dapat dibongkar kembali menjadi selembar fabric art 
tanpa merusak kain.  
 
Segala keunikan dari koleksi art Fashion ini baik dari teknik tisik tampeng, 
teknik pengolahan material pasca konsumsi hingga teknik pembuatan 
busana dapat dikembangkan sebagai produk unggulan masyarakat luas, 
seperti workshop edukasi, produk craft, dan kolaborasi desain. 

e. Dampak Akademik 
Metode penciptaan art Fashion: ECO Tallu menjadi kontribusi bagi 
penelitian seni, desain tekstil, dan sustainable fashion. Model ini dapat 
diadaptasi perguruan tinggi sebagai materi pembelajaran/perkuliahan 
khususnya penciptaan seni mauoun desain khususnya yang bersifat 
ecoart dan atau sustainable.  
 
Metode penciptaan art Fashion ECO Tallu dalam pengkaryaan penciptaan 
ini adalah untuk mewujudkan konsep zero waste, mengolah limbah dan 
material pasca konsumsi menjadi sebuah karya art Fashion yang ramah 
lingkungan yang meminimalkan limbah dalam proses produksi.  

Siklus eco design – eco production – eco consumption sebagai landasan 
konsep dan metode penciptaan karya art Fashion yang konsisten dengan 
pemikiran dan aktivitas ekologi. Eco consumption yang ditawarkan adalah 
restyle dan menisik/mending. Restyle dalam hal ini adalah mengubah cara 
memakai kain atau pakaian menjadi tampilan yang baru dari sebelumnya.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

181 
 

Restyle menjadi solusi bagi masyarakat agar lebih bijak dalam 
mengkonsumsi produk fashion umumnya untuk memperpanjang usia 
pemakaian produk fashion yang dimiliki sebelumnya. Menisik/Mending 
merupakan kegiatan preservasi pakaian dengan cara memperbaiki 
pakaian yang rusak agar dapat dikenakan lagi. Diharapkan melalui konsep 
eco consumption ini dapat menekan costumer behaviour yang konsumtif 
terhadap produk fast fashion.   

Refleksi Akhir Dari Sebuah Penciptaan Art Fashion 

Penciptaan art Fashion berbasis penelitian dengan pendekatan etnografi 
ini membuktikan bahwa tradisi budaya dapat diaktualisasikan secara 
relevan tanpa kehilangan makna dasarnya. Koleksi ini tidak hanya 
menghadirkan estetika baru, tetapi juga memperlihatkan bagaimana 
pa’tampeng—praktik menisik perempuan Kajang—mengandung potensi 
transformatif ketika ditempatkan dalam konteks seni dan desain 
kontemporer. Melalui pendekatan etnografi, proses kreatif ini 
menemukan kembali nilai-nilai kearifan lokal tentang kesederhanaan, 
kedekatan dengan alam, serta prinsip perpanjangan usia pakai tekstil 
yang selama ini hidup dalam keseharian masyarakat Kajang. Tradisi 
tersebut kemudian diolah menjadi bentuk aktualisasi tisik tampeng yang 
berperan ganda: sebagai teknik restorasi dan sebagai eksplorasi dekoratif 
dalam wearable art. 

Koleksi ini menghasilkan empat dampak besar. Dampak budaya terlihat 
dari pelestarian nilai-nilai Kaiang yang dibawa ke wacana global melalui 
inovasi motif tangke kaju dan bale bangkeng yang lahir dari konsep 
kebebasan memilih arah dan bentuk tisikan. Dampak ekologis hadir 
melalui metode penciptaan art Fashion ECO Tallu yang menerapkan 
prinsip zero waste, penggunaan material pasca konsumsi, serta teknik 
wrap and drape yang memungkinkan karya dibongkar kembali menjadi 
selembar kain. Dampak sosial tampak pada potensi perubahan pola pikir 
masyarakat untuk memperbaiki dan menisik pakaian, serta membuka 
akses kreatif bagi orang yang tidak mahir menggambar. Dampak ekonomi 
kreatif muncul melalui peluang workshop, kolaborasi, serta 
pengembangan produk craft dan wearable art yang memanfaatkan teknik 
tisik tampeng. Terakhir, dampak akademik memberikan kontribusi 
metodologis bagi pengembangan ilmu desain tekstil, eco-art, dan 
sustainable fashion.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
182 

 

Walaupun penciptaan ini sudah kuat secara konseptual dan metodologis, 
terdapat beberapa hal yang dapat memperkaya dan memperluas 
kontribusinya, antara lain: Karya ini sudah menghubungkan pa’tampeng 
dengan keberlanjutan, namun dapat semakin kokoh jika eksplisit 
dikaitkan dengan teori budaya material (Material Culture Studies), craft 
revival, dan decolonial design. Hal ini akan menempatkan Art Fashion 
aktualisasi tisik tampeng bukan hanya sebagai praktik desain, tetapi juga 
sebagai kritik terhadap pola konsumsi global dan hegemoni estetika 
modern. Metode penciptaan ECO Tallu potensial menjadi framework 
nasional di bidang sustainable fashion.  

DAFTAR PUSTAKA 

Cense, A. A. (1931). De Patoengtoengs in het bergland van Kadjang. 
Unpublished manuscript, Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en 
Volkenkunde, Leiden. 

Diddi, S., & Yan, R. N. (2019). Consumer perceptions related to clothing 
repair and community mending events: A circular economy 
perspective. Sustainability (Switzerland), 11(19). 
https://doi.org/10.3390/su11195306 

Durrani, M. (2021). “Like Stitches to a Wound”: Fashioning Taste in and 
Through Garment Mending Practices. Journal of Contemporary 
Ethnography, 50(6), 775–805. 
https://doi.org/10.1177/08912416211012031 

Hasanuddin, Umar, A. F., & Asfrianto. (2005). Spektrum Sejarah Budaya 
dan Tradisi Bulukumba (1 ed.). Hasanuddin University Press (LEPHAS). 

Juniati, N. (2024). PINTALA LE’LENG NA PUTEH:  PRESERVASI TOPE’ 
LE’LENG DAN  AKTUALISASI ART FASHION TISIK TAMPENG [Disertasi]. 
Institut Seni Indonesia. 

Juniati, N., Rahardja, I. G. M., Muka, I. K., & Pebryani, I. N. D. (2023). 
Sulaman Pintala Le’leng (Patent IDD000069566). Kementrian Hukum 
Republik Indonesia Direktorat Jenderal Kekayaan Intelektual. 
https://repository.ubaya.ac.id/46239/ 

Juniati, N., Raharja, I. G. M., . Muka, I. K., & Pebryani, N. D. (2023). 
Sulaman Pintala Puteh (Patent IDD000069759). Kementrian Hukum 
Republik Indonesia Direktorat Jenderal Kekayaan Intelektual. 
https://repository.ubaya.ac.id/46221/ 

Juniati, N., Raharja, I. G. M., Muka, I. K., & Pebryani, N. D. (2022). The 
Function and Meaning of Tope’ le’leng in the Death Ritual of The 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

183 
 

Kajang Tribe, South Sulawesi. Jurnal Kawistara, 12(3), 330–340. 
https://doi.org/10.22146/kawistara.72740 

Khounnoraj, A. (2020). Visible Mending: A Modern Guide to Darning, 
Stitching and Patching the Clothes You Love. (1 ed., Vol. 1). Quadrille 
Publishing, Limited. 

Liauw, Nj. P. (1964). Menisik (4 ed.). Tarate. 
Niinimäki, K. (2018). Sustainable Fashion in a Circular Economy. 

Sustainable fashion in a circular economy. 
Pénard, W. A. (1913). De Patoentoeng. Tijdschrift voor Indische Taal-, 

Land-en Volkenkunde, 55, 515-543. 
Pookulangara, S., & Shephard, A. (2013). Slow fashion movement: 

Understanding consumer perception - An exploratory study. Journal of 
Retailing and Consumer Services, 20, 200–213. 

Rissanen, T. (2013). Zero-Waste Fashion Design: a study at the 
intersection of cloth, fashion design and pattern cutting [Dissertation]. 
University of Technology, Sydney. 

Rissanen, T., & Mcquillan, H. (2016). Zero Waste Fashion Design. Fairchild 
Books, Bloomsbury. 

Rusli, N. H., & Djannah, I. E. (2019, Oktober 23). Pola Gaya Bahasa dan 
Kearifan Lokal Dalam Pelestarian Budaya Serta Adat Istiadat 
Masyarakat Ammatoa Suku Kajang Kabupaten Sulawesi Selatan. 
Seminar Internasional Riksa Bahasa XIII. 
https://doi.org/http://proceedings.upi.edu/index.php/riksabahasa/ar
ticle/view/936 

Zuchdi, D., & Afifah, W. (2019). Analisis Konten, Etnografi dan Grounded 
Theory, dan Hermeneutika Dalam Penelitian (R. Damayanti, Ed.; 1 ed.). 
PT. bumi Aksara. 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
184 

 

 
 
 
 
 
 
 



185 
 

BAB 14 
Estetika Keramik Porselen Motif 

Wayang Kamasan Pada Pelinggih di 
Pura Petingenget  

Oleh: 
Ni Made Rai Sunarini 

 
Estetika Hindu 

Pembicaraan mengenai estetika yang bertumpu kepada masalah rasa 
akan selalu mengacu kepada dua sisi yang terkait objektivitas dan 
subjektivitas. Sisi yang pertama menyangkut realita atau kenyataan dari 
suatu benda atau objek estetis. Sedangkan sisi yang kedua yaitu 
subjektivitas menyangkut kesan atau rasa (lango) yang ditimbulkan oleh 
objek tersebut. Sehingga hasil penilaian estetis yang optimal dapat 
dicapai dengan memadukan kedua sisi objektif dan subjektif ini.   

Penilaian terhadap kualitas estetis juga sering kali ditentukan oleh etika 
atau norma baik buruk yang berlaku di lingkungan budaya tempat asal 
seseorang. Kualitas keindahan suatu objek seringkali akan kehilangan 
makna jika ternyata di dalamnya terdapat unsur-unsur yang bertentangan 
dengan etika yang ada. Oleh sebab itu, di lingkungan budaya tertentu 
kenikmatan keindahan juga memberikan kesenangan sesuai norma baik 
buruk yang berlaku. Estetika Hindu pada intinya merupakan cara pandang 
mengenai rasa keindahan (lango) yang diikat oleh nilai-nilai agama Hindu 
yang didasarkan atas ajaran-ajaran kitab suci weda. 

Tri Jnana Sandhi adalah tiga kerangka dasar agama Hindu yang terdiri dari 
Tri berarti Tiga, Jnana berarti inti hakikat (pemikiran). Sandhi berarti 
penyatuan. Tri Jnana Sandhi merupakan pondasi dasar agama Hindu yang 
tidak dapat dipisahkan dan berkaitan satu sama lain. Tri Jnana yang 
merupakan tiga unsur ajaran Agama Hindu, yaitu Tatwa (filsafat), Susila 
(etika), dan acara (upacara). 

 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
186 

 

a. Kebenaran (Satyam) 

Terkait dengan keramik porselen yang ada di Pura Petitenget Keindahan 
dari karya-karya tersebut mencangkup nilai kejujuran, ketulusan dan 
kesungguhan hanya dengan kejujuranlah Dimana persembahan dan 
yadnya yang dilakukan masyarakat dengan tulus ikhlas dan kesungguhan 
hati akan diterima oleh Tuhan. 

b. Kesucian (Shiwam) 

Keramik porselen sebagai elemen artistik pada pelinggih-pelinggih yang 
ada di Pura Petitenget yang menunjukkan adanya nilai kesucian yang 
terdapat pada Utamaning Angga adalah keramik porselen dengan motif 
Dewa-Dewi yang hamper ada pada setiap pelinggih. 

c. Keindahan (Sundaram) dan Keseimbangan 

Keindahan (sundaram) dan keseimbangan mencakup persamaan dan 
perbedaan terefleksi dalam beberapa dimensi. Refleksi keseimbangan 
yang banyak ditemukan dalam kesenian bali adalah dimensi dua dan tiga. 
Dengan konsep keseimbangan ini dapat dilihat bagaimana penganut 
agama menggunakan nilai-nilai estetis untuk menciptakan dan mencapai 
kehidupan yang damai. Refleki estetis dengan konsep keseimbangan yang 
berdimensi dua dapat menghasilkan bentuk-bentuk simetris yang 
sekaligus asimetris atau jalinan yang harmonis sekaligus disharmonis yang 
lazim disebut dengan Rwa Bhineda. Dalam konsep rwa bhineda 
terkandung pula semangat kebersamaan adanya saling keterkaitan dan 
kompetisi mewujdukan interaksi dan persaingan. 

Estetika Keramik porselen pada Utamaning Angga 

Keramik porselen motif wayang kamasan pada tingkatan Utamaning 
Angga memiliki estetika kesucian (Shiwam, seperti yang terdapat pada 
Pelinggih Padmasana, Pelinggih Sad Pada, Pelinggih Menjangan Saluang, 
Pelinggih Meru Tumpang Tiga, Pelinggih Gedong Kunci dan Bale Pepelik 
Agung. Semua keramik porselen yang dipasang pada tingkatan Utamanng 
Angga, seperti tokoh Dewa-Dewi, Acintya, Dasaaksara, Ang Ung Mang, 
Semua motif-motif tersebut memiliki unsur-unsur kesucian (Shiwam). 
Estetika Hindu sebagai refleksi dari kehidupan beragama menekankan 
pada peristiwa ritual dengan konsekuensi penyerahan hidup (suci atau 
sakral), seperti Tuhan. Semua motif-motif keramik porselen terdapat di 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

187 
 

Pura Petitenget pada tingkatan Utamaning Angga memiliki kesucian 
(Shiwam). 

   

Gambar 1. Keramik porselin motif Dewa yang diletakkan pada  
Utama Angga Pelinggih Pura 

Sumber: dokumentasi Ni Made Rai Sunarini, 2024   
 

Estetika Keramik porselen pada Madyaning Angga 

Estetika pada Madyaning Angga keramik porselen yang terdapat pada 
Pelinggih Catu, Pelinggih Sad Pada, Pelinggih Meru Tumpang Tiga, 
Pelinggih Menjangan Saluang, dan Pelinggih Gedong Kunci, serta 
Pelinggih Bale Pepelik Agung adalah tokoh pewayangan terkait dengan 
konsep Tri Angga hubungan manusia dengan manusia. 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Keramik porselin motif Rama dan Sita (simbol kehidupan manusia) yang 
diletakkan pada Madyaning Angga Pelinggih Pura 
Sumber: dokumentasi Ni Made Rai Sunarini, 2024 

 
Estetika Keramik porselen pada Nistaning Angga 

Estetika penggambaran binatang dan tumbuh-tumbuhan dalam seni 
luksi Wayang Kamasan yang terdapat porselen-porselin. Seni lukis 
Wayang Kamasan tidak hanya menggambarkan sosok dewa-dewi, dan 
tokoh pewayangan dalam cerita Ramayana. Terdapat juga 
penggambaran hewan, tumbuhan dan juga bhuta atau makhluk 
demonic sebagai simbol energi alam yang digambarkan pelukis 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
188 

 

wayang. Beberapa bagian yang diwarnai pada keramik porselen pada 
tingkatan Nistaning Angga, seperti yang terdapat pada pelinggih-
pelinggih di Pura Petitenget, seperti motif jenis hewan dan tumbuhan. 

 

 

 

 
Gambar 3. Keramik porselin motif hewan dan tumbuhan yang diletakkan pada 

 Nistaning Angga Pelinggih Pura 
Sumber: dokumentasi Ni Made Rai Sunarini, 2024  

 
Estetika Klasik 

Sistem berkarya seni lukis wayang Kamasan secara garis besar berupa 4 
tahap proses metode melukis, yaitu memolok, ngreka, ngewarna, dan 
nyawi. Memolok adalah proses mengatur komposisi subjek gambar 
secara global. Tubuh-tubuh tokoh wayang yang digambar berupa blocking 
kasar. Ngreka merupakan proses pembuatan sketsa yang lebih detail. 
Pada tahap ini, karakter dan identitas tokoh wayang sudah kentara 
dengan jelas. Kemudian, sketsa tersebut mengalami proses ngewarna, 
yakni tahapan memberi warna. Sedangkan nyawi adalah tahap 
penyelesaian akhir, berupa pelukisan detail ornamen dan garis limit tiap 
figura gambar (Kayam, 2002:30- 32). Proses nyawi memiliki tiga bagian 
proses yang penting, yaitu neling, berupa penekanan kembali terhadap 
garis kontur dan memberikan garis tertentu pada bagian yang telah 
diwarnai; mulunin, memberi garis untuk mengesankan bulu; dan meletik, 
membuat penekanan pada ornamen untuk memberi kesan timbul dan 
menonjol (Suprihadi & Nurdjanti, 2006:62-63). 

Seni lukis wayang Kamasan dengan konsep wiracarita sangat 
berhubungan dengan fungsinya sebagai sarana ritual keagamaan. Di 
setiap pura, lukisan wayang gaya Kamasan dihadirkan sebagai properti 
ritual dan hiasan. Hal itu misalnya tampak pada dinding papan kayu bale-
bale pura (parbe), umbul-umbul, bendera (kober), dan kain gorden 
(langse) yang selalu dihiasi wayang Kamasan dengan beragam narasi 
mitologis. Bahkan sampai sekarang pun seni lukis wayang lengkap dengan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

189 
 

tema naratif epos Mahabharata, Ramayana, dan ajaran mistis tradisional 
tetap tidak tergantikan sebagai bagian properti ritual keagamaan di Bali. 

Lokasi arena seni lukis Kamasan awalnya hanya di Desa Kamasan, 
Klungkung, yang dimotori oleh kelompok seniman Banjar Sangging, 
Pande, dan Banjar Siku. Pewarisan modal budaya ini kemudian 
berkembang nyaris ke semua desa di Bali, terutama desa yang berhasil 
mencatatkan gaya seni lukis yang berbeda dari "induknya" tersebut, 
seperti di Kerambitan, Tabanan, hingga Desa Nagasepaha (Buleleng, Bali 
Utara). Bahkan, modal budaya wayang Kamasan-yang di dalamnya ter- 
perinci konsep artistik dan ideologi estetika-seolah menjadi pengetahuan 
dasar praktik melukis bagi pelukis-pelukis tradisional di seluruh pedesaan 
di Bali.  

Implikasi & Dampak 

Keramik porselen motif wayang Kamasan sebagai ornamen dengan 
konsep Tri Angga sudah terealisasi secara pengaktualan, pengalaman 
konkritisasi yang terpasang di pelinggih yang ada di Pura Petitenget 
kenyataan memberikan penampilan yang unik dan memiliki nilai 
estetika.  Penempatan keramik porselen dengan konsep Tri Angga telah 
terpasang sesuai struktur dan elemen-elemen pelinggih. 

Makna keramik porselen motif wayang Kamasan sebagai ornamen pada 
pelinggih dengan konsep Tri Angga memiliki makna religi dan keberadaan 
pura Petitenget terhadap masyarakat desa adat Kerobokan. 
Berkembangnya makna sosial yang terjadi pada Pura Petitenget bisa 
menyatukan seluruh umat melalui berkumpulnya secara bersama ngayah 
ketika akan digelar piodalan. Makna budaya di desa Kerobokan terkait 
dengan aktivitas umat Hindu menyambut upacara piodalan di Pura 
Petitenget merupakan perwujudan kebudayaan lokal setempat. 

Makna sakral dan fungsi simbol dilaksanakan dengan upacara Yadnya 
didasari dengan perhitungan kewaktuan, seperti aktivitas religius untuk 
tingkat mikro pada saat purnama dan tilem, sedangkan makna ekonomi 
terjadi nya peningkatan jumlah pesanan produk keramik porselen motif 
wayang Kamasan pada pengrajin dan makna yang menyiratkan peluang 
pasar yang sangat besar di balik kerajinan melukis keramik porselen 
dengan motif wayang Kamasan. Makna sakral tampak pada bentuk 
Acintya sebagai simbul Tuhan atau Ida Sang Hyang Widhi Wasa Maha 
Tinggi, Maha Gaib dan Dewata yang tidak terpikirkan. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
190 

 

Estetika keramik porselen motif wayang kamasan sebagai ornamen pada 
pelinggih memunculkan estetika Hindu yaitu: Satyam, Siwam dan 
Sundaram. Kebenaran, kesucian dan keindahan adalah tiga dimensi 
realitas suci yang keberadaannya berupa semesta alam dan segala isinya 
kebenaran mencakup nilai kejujuran, ketulusan dan kesungguhan 
persembahan dan yadnya membuat Pura Petitenget atau Parahyangan 
menjadi lebih indah dan Agung. 

Dilihat dari motif-motif keramik porselen pada pelinggih di pura 
petitenget yang paling atas dengan motif Dewa-Dewa dengan senjatanya 
sesuai dengan arah mata angin atau pengider-ngider. 

Refleksi Akhir 

Pemanfaatan keramik porselen pada pelinggih menyesuaikan dengan Tri 
Angga untuk penempatan pada pelinggih. Dari awal keramik porselen 
sebagai benda terapan beralih fungsi sebagai elemen artistik yang artinya 
bertransformasi fungsi dengan tujuan yang lebih mulia secara umu dan 
spiritual. Produk kriya terapan mencapai fungsi dalam elemen artistik 
disebut proses aktualisasi atau entitas aktualisasi, sehingga menjadi 
konsep akualisasi kriya terapan ruang sakral. 

Keramik porselen sebagai elemen artistik bisa eksis pada kurun waktu 
yang lama dan mampu menampilkan pesan keindahan baru. 

Keramik porselen sebagai produk kriya terapan bisa dipandang sebagai 
elemen artistik. Jika produk tersebut tidak hilang di dalam satu konfigurasi 
estetik 

Saran 

1. Pengembangan penelitian ilmiah lebih lanjut di dalam bidang melukis 
keramik porselen motif wayang Kamasan untuk menambah wawasan 
ilmu pengetahuan di Indonesia. hal ini untuk mengembangkan dan 
mempertahankan seni lukis wayang Kamasan tidak punah tergerus 
oleh modernisasi. 

2. Pengembangan penelitian ilmiah lebih lanjut di dalam bidang melukis 
keramik porselen motif wayang Kamasan untuk menambah wawasan 
ilmu pengetahuan di Indonesia. hal ini untuk mengembangkan dan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

191 
 

mempertahankan seni lukis wayang Kamasan tidak punah tergerus 
oleh modernisasi. 

3. Hasil penelitian ini penting disosialisasikan ke masyarakat luas agar 
muncul pemahaman dan kesadaran bahwa keramik porselen motif 
Wayang Kamasan lebih meluas dan kedepannya banyak pengguna 
keramik porselen motif wayang Kamasan dipergunakan sebagai 
ornamen pada pelinggih Pura-Pura di Bali. 

4. Gambaran umum mengenai Pura Petitenget memberikan pemahaman 
 yang baik bagi pembaca. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

AM Utomo. Wawasan & Tinjaungan Seni Porselen. PN.Paramita Surabaya. 
2007.  

Ardhana, I Ketut. 2004. “Kesadaran Kolektif Lokal dan Identitas Nasional 
dalam Proses Globalisasi” dalam Ardika dan Darma Putra (ed) Politik 
Kebudayaan dan Identitas Etnik. Denpasar: Fakultas Sastra UNUD dan 
Balimangsi Press. 

Ardika, I Wayan. 2005. “Strategi Bali Mempertahankan Kearifan Lokal di 
era Global”, dalam Kompetensi Budaya Bali dalam Globalisasi. 
Denpasar: Fakultas Sastra UNUD dan Pustaka   Laras. 

Bernard   S.   Myers. 1969.   Dictionary   of   Art    Encyclopedia    Americana,  
1996  Excerpted from Campton’s Interactive Encyclopedia, 1994, 
Pottery and Porcelain, copyright © 1994-1995 

Cintyadewi, P. (2022). Persepsi Masyarakat Terhadap Karakter Visual 
Porselen sebagai Ornamen di Pura Petitenget Kabupaten Badung. 
Universitas Udayana. 

Cok Ace. 2019. Taksu Dibalik Pembangunan Pariwisata Bali. Percetakan 
Bali.  

Covarrubias Miguek. 1973. Island of Bali Periplus Editors. 
Da Silva Gusmao, Martinho G. 2012. “Penggagas Filsafat Hermeneotika 

Modern Yang Mengagungkan Tradisi. PT Kanisius Yogjakarta. 
Dibia, I Wayan. 2003. Nilai-Nilai Estetika Hindu Dalam Kesenian Bali dalam 

“Estetika Hindu dan Pembangunan Bali” Penyunting: Ida Bagus Gde 
Yudha Triguna. Denpasar. Program Magister Ilmu Agama dan 
Kebudayaan Universitas Hindu Indonesia. 

Djelantik, A.A.M 1999 Estetika Sebuah Pengantar. Bandung, Masyarakat 
Seni Pertunjukkan Indonesia.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
192 

 

Gelebet, Nyoman. 1982. Arsitektur Tradisional Bali Denpasar; 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Proyek Iventarisasi dan 
Sumber: Kebudayaan Daerah. 

Hardiman, F Budi, “Seni Memahami” Hermeneotika dari Schleiermacher 
sampai Derrida, PT Kanisius Yogjakarta, 2015. 

Hendraguna Husen. 2015. Rupa Dasar: Dasar – Dasar Teknis Keindahan 
Visual. Sunan Ambu Press. 

Herman.1984. Porselin, Mulyano, Yogyakarta 
Martadi, M. 2021. Analisis Semioka Roland Barthes pada Poster Film 

Parasite Versi Negara Inggris Barik, 2(1), 54-66.  
Mudra, I Wayan. “Marjinalisasi Gerabah Hias Bali di Desa Kapal Badung 

Pada Era Globalisasi”. (Disertasi). Denpasar Universitas Udayana, 
2016. 

Mudra, W., Sunarini, R., & Mulyadi, U. 2018. Keramik porselen  pada 
Bangunan Kuno di Bali. ISI Denpasar: Fakultas Seni Rupa dan Desain. 

Saraswati, O. (2023). Metoda Saraswati Penikmatan Estetika Tempat (1st 
ed., Vol. 1). Pohon Cahaya. 

Suardana, IW., Muka, I Kt. Kajian Kreativitas dan Estetika Penciptaan 
Ogoh-Ogoh pada Rangkaian Hari Raya Nyepi di Bali. ISI Denpasar.  

Sugiyono. 2012. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, 
Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta Print. 

Sumarjo, Jakob. 2010. Estetika Paradoks. Sunan Ambu Press. 
Sumardjo, Joko. 2000. Filsafat. Yogyakarta: Institut Teknologi Bandung.  
Sunarto, 2018. Dalam Pengantar Penyunting Buku: Hospers, John 2018 

Filsafat Estetika. Diterjemahkan oleh Jalaludin Rumi. Yogyakarta: Tafa 
Media. 

Sunarto, 2018. Estetika Filosofis. Yogyakarta: Lontar Media.  
Wasnawa, Ida Bagus Putu. 2003. Sambutan Dalam Seminar Nasional 

“Estetika Hindu Dalam Kesenian Bali”, Memperingati 25 Tahun Pesta 
Kesenian Bali. Universitas Hindu Indonesia. Denpasar. ISI Denpasar.  

Yasa, I Wayan S. 2010. Estetika Hindu: Rasa sebagai Taksu Seni Sastra. 
Jurnal Mudra, Vol. 25, No. 2. Bali: ISI Denpasar.  

Yuda Triguna, Ida Bagus Gde. 2003 Estetika Hindu dan Pembangunan Bali. 
Widya Dharma Denpasar. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

193 
 

Sumber Pustaka Jurnal 

Granoka, Ida Wayan Oka. 2000. “Taksu dan Ekspresi Bali, Seni 
Menyongsong Masa Depan Surgawi – Gagasan Pencadian Gong 
Gangsa di Pura Jagag Kebudayaan”. Jurnal Bajra Sandhi Sundaram 
Jatayam Rtam (Garbha 2000 – 2006), No 002/Th II/ 2000, Denpasar 
Bali. 

Indrawati, Lilik 2009, Nirmana Malang, Universitas Negeri Malang 
Karja, J, W, J.K Ardhana, and J.W Subrata. 2020. “Balinese Cosmology: 

Study on Pangiden Bhuana Colors in Gianyar’s Contemporary Art,” Jnt. 
J. Humanit. Lit. Arts. Vol 3 No 1.  

Maharlika, Febry. 2018. “Studi Multikultural Pada Ornamen Bali Pepatran: 
Patra Cina”, Serat Rupa Journal of Design. Vol. 2 No. 1.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



194 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



195 
 

BAB 15 
Menyarikan Tradisi, 

Menyulam Fantasi  
 

 

Oleh: 
Shienny Megawati 

 

Masa Lalu, Makna Baru 

Tradisi merupakan warisan yang merekam perjalanan panjang sebuah 
masyarakat, baik melalui ritual, kuliner, maupun simbol visual. Ia lahir dari 
interaksi antara manusia, budaya, dan lingkungan sosial yang membentuk 
identitas kolektif dari generasi ke generasi. Namun, di tengah arus 
modernisasi dan globalisasi, tradisi sering kali dianggap sebagai sesuatu 
yang kuno dan jauh dari kehidupan sehari-hari. Bagi sebagian generasi 
muda, tradisi tidak lagi dimaknai sebagai sumber nilai dan kebijaksanaan, 
melainkan hanya dilihat sebagai acara tahunan atau peninggalan masa 
lalu yang perlu dipertahankan sebatas formalitas. Perubahan cara 
pandang ini memperlihatkan adanya jarak yang semakin lebar antara 
makna tradisi dan cara masyarakat modern menanggapinya.  

Kondisi ini menimbulkan kebutuhan untuk menghadirkan kembali tradisi 
dalam bentuk yang lebih relevan dengan generasi masa kini. Upaya 
pelestarian tidak cukup dilakukan hanya melalui dokumentasi atau 
perayaan seremonial, melainkan perlu dilakukan melalui pendekatan 
kreatif yang dapat menjembatani nilai-nilai masa lalu dengan cara 
pandang masyarakat kontemporer. Salah satu tradisi yang menarik untuk 
dikaji adalah Lontong Cap Go Meh di Kelenteng Hok An Kiong Surabaya. 
Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai perayaan kuliner, tetapi juga 
mencerminkan proses akulturasi budaya antara masyarakat Tionghoa dan 
budaya lokal. Di balik setiap sajian, tersimpan makna tentang 
kebersamaan, rasa syukur, dan harmoni sosial yang telah terbangun 
selama berabad-abad. Namun, sebagaimana dijelaskan oleh Ling (2016), 
pelarangan ekspresi budaya Tionghoa pada masa lalu telah mengikis 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
196 

 

sebagian identitas kultural masyarakat Tionghoa di Indonesia, sehingga 
revitalisasi tradisi ini menjadi penting untuk menjaga kesinambungan 
identitas dan memperkuat pemahaman lintas budaya. 

Dalam konteks tersebut, menghidupkan kembali tradisi melalui medium 
kreatif seperti ilustrasi, cerita visual, atau novel fiksi fantasi menjadi 
langkah yang relevan untuk memperkenalkan kembali nilai-nilai budaya 
dengan cara yang menarik dan mudah dipahami oleh generasi muda. 
Pendekatan ini tidak hanya memperluas wawasan budaya, tetapi juga 
mendorong partisipasi kreatif dalam melestarikan warisan tradisional 
(Evseey, 2019). Dengan memadukan nilai-nilai filosofis dari tradisi dan 
bahasa visual yang lebih modern, tradisi dapat diinterpretasikan ulang 
tanpa kehilangan makna aslinya. Melalui cara ini, masa lalu tidak sekadar 
dikenang, tetapi diberi kesempatan untuk terus hidup dan beradaptasi 
dengan zaman, melahirkan makna baru yang tetap berpijak pada akar 
budaya. 

Menggali Masa Lalu 

Menggali tradisi berarti membaca ulang warisan budaya sebagai teks 
hidup yang terus dapat ditafsirkan. Tradisi bukan sekadar peninggalan 
masa lalu, melainkan cerminan cara suatu masyarakat memahami nilai, 
identitas, dan hubungan sosialnya dalam konteks sejarah yang terus 
berkembang. Salah satu tradisi yang menggambarkan dinamika tersebut 
adalah Lontong Cap Go Meh, sebuah tradisi kuliner yang tumbuh di 
kalangan masyarakat Tionghoa Indonesia. Cap Go Meh sendiri dirayakan 
pada hari ke lima belas setelah Tahun Baru Imlek. Dalam dialek Hokkian, 
istilah Cap Go Meh berarti “malam kelima belas”. Di Tiongkok, perayaan 
ini dikenal dengan nama Yuan Xiao Jie, tetapi di Indonesia tradisi ini 
mengalami penyesuaian dan melahirkan bentuk baru yang lebih inklusif. 
Perayaan ini bukan hanya menjadi penutup masa Imlek, tetapi juga simbol 
kebersamaan keluarga dan bentuk asimilasi budaya antara masyarakat 
Tionghoa dan komunitas lokal di Nusantara. 

Kebiasaan menikmati Lontong Cap Go Meh bersama keluarga merupakan 
ekspresi dari keinginan etnis Tionghoa untuk menegaskan kembali akar 
budayanya sekaligus mewariskan nilai kehidupan kepada generasi muda. 
Lontong yang disajikan dengan opor ayam, sambal goreng, dan telur 
pindang bukan hanya makanan khas, tetapi juga simbol harmoni, 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

197 
 

keberagaman, dan adaptasi budaya (Listiyani, 2011). Hidangan ini 
mencerminkan pertemuan dua budaya besar, yaitu Tionghoa dan Jawa, 
yang berpadu secara alami dalam satu tradisi kuliner. Melalui sajian ini, 
nilai seperti kebersamaan, keseimbangan, dan rasa syukur diwujudkan 
dalam bentuk yang sederhana namun sarat makna. Sayangnya, makna 
filosofis tersebut kini mulai memudar. Banyak generasi muda mengenal 
Lontong Cap Go Meh hanya sebagai menu khas perayaan tanpa 
memahami makna sejarah dan pesan budaya yang terkandung di 
dalamnya. 

Salah satu tempat yang masih menjaga tradisi ini adalah Kelenteng Hok 
An Kiong Surabaya. Kelenteng ini merupakan salah satu bangunan 
bersejarah yang dibangun pada masa kolonial dan kini telah ditetapkan 
sebagai cagar budaya. Bagi masyarakat Tionghoa di Surabaya, kelenteng 
ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga ruang sosial 
dan kultural yang memperkuat rasa identitas. Ragam hias dan ornamen 
yang menghiasi setiap bagian bangunannya, seperti ukiran naga, burung 
hong, dan simbol keberuntungan, mengandung nilai filosofis yang dalam. 
Setiap elemen mencerminkan pandangan hidup masyarakat Tionghoa 
yang menekankan keseimbangan, harmoni, dan penghormatan terhadap 
leluhur (Mulyono dan Thamrin, 2010). Oleh karena itu, Kelenteng Hok An 
Kiong menjadi lokasi yang ideal untuk menggali nilai budaya Tionghoa 
yang dapat diterjemahkan ke dalam bentuk karya kreatif seperti ilustrasi 
atau novel fiksi fantasi. 

Pola Pikir Kreatif 

Menciptakan karya yang berakar pada tradisi menuntut pola pikir kreatif 
yang mampu menyeimbangkan pemahaman terhadap nilai budaya 
dengan keterbukaan terhadap tafsir baru. Dalam konteks seni dan desain, 
proses ini dikenal sebagai reinterpretasi, yaitu tindakan membaca ulang 
tradisi atau karya lama untuk melahirkan bentuk dan makna baru yang 
relevan dengan konteks kekinian. Reinterpretasi berbeda dari sekadar 
reproduksi, karena tidak hanya menyalin bentuk visual, tetapi juga 
menghidupkan kembali semangat dan nilai filosofisnya dalam bahasa 
estetik yang sesuai dengan zaman. Dalam ranah teori budaya, pendekatan 
ini berakar pada prinsip hermeneutika, yaitu upaya memahami makna 
teks budaya melalui dialog antara masa lalu dan masa kini. Hermeneutika 
memandang setiap tradisi sebagai teks terbuka yang dapat terus 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
198 

 

ditafsirkan ulang sesuai kebutuhan sosial dan kultural masyarakat yang 
menghidupinya. 

Selain reinterpretasi, proses kreatif juga melibatkan pengambilan unsur 
budaya atau visual dari konteks asalnya untuk diolah kembali menjadi 
bagian dari karya baru dengan cara menegosiasikan makna dan 
menciptakan ruang pertemuan antara budaya tradisional dan modern. 
Dalam era digital, konsep penciptaan konten baru melalui kombinasi, 
modifikasi, dan rekontekstualisasi elemen budaya yang sudah ada ini 
menjadi semakin relevan, karena seniman dan desainer kini memiliki 
kebebasan untuk menggabungkan elemen tradisi, teknologi, dan narasi 
kontemporer dalam satu ruang ekspresi. 

Dalam konteks tradisi Lontong Cap Go Meh, reinterpretasi dapat 
dilakukan dengan cara menyarikan nilai-nilai inti dari tradisi, kemudian 
menerjemahkannya ke dalam bentuk visual dan naratif baru. Misalnya, 
makna persatuan dalam tradisi tersebut dapat dikembangkan menjadi 
cerita fiksi fantasi tentang tokoh yang hidup menjalani dua 'dunia' yang 
berbeda, menggambarkan harmoni dan saling pengertian antarbudaya. 
Melalui pendekatan ini, tradisi tampil bukan sebagai objek dokumentasi, 
tetapi sebagai sumber inspirasi yang terus hidup dan berkembang. 
Konsep semacam ini selaras dengan teori semiotika, yang menyatakan 
bahwa tanda-tanda budaya bersifat dinamis dan maknanya dapat 
berubah tergantung pada konteks sosial dan interpretasi baru yang 
diberikan oleh pembacanya. 

Banyak karya kontemporer menunjukkan bagaimana strategi 
reinterpretasi dan apropriasi digunakan untuk menghidupkan kembali 
warisan budaya. Misalnya, film animasi Moana (2016) dari Disney 
menampilkan reinterpretasi mitos Polinesia dengan pendekatan naratif 
yang ramah bagi penonton modern tanpa menghilangkan akar 
budayanya. Contoh tersebut memperlihatkan bagaimana seniman 
menggunakan tradisi sebagai titik berangkat untuk membangun karya 
yang relevan, komunikatif, dan inklusif bagi masyarakat masa kini. 

Pola pikir kreatif dalam konteks ini juga membutuhkan keseimbangan 
antara kesetiaan pada sumber dan kebebasan dalam imajinasi. Jika terlalu 
terikat pada bentuk tradisi yang lama, karya berisiko menjadi kaku dan 
sulit menjangkau audiens baru. Sebaliknya, jika terlalu bebas, makna asli 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

199 
 

tradisi dapat hilang dan tergantikan oleh bentuk ekspresi yang dangkal. 
Oleh karena itu, proses kreatif harus berpijak pada riset yang mendalam 
agar setiap tafsir baru tetap memiliki landasan historis dan kultural yang 
kuat. Pola pikir semacam ini menjadi jembatan antara riset akademik dan 
praktik kreatif, memastikan bahwa tradisi tidak hanya dipertahankan, 
tetapi juga diberdayakan sebagai sumber inovasi dan refleksi budaya. 
Dengan demikian, tradisi dapat terus berbicara kepada generasi baru, 
menghadirkan masa lalu sebagai sumber makna dan inspirasi bagi masa 
depan. 

Kisah Di Balik Karya 

Penciptaan novel Warisan Dua Dunia berangkat dari gagasan untuk 
menghidupkan kembali tradisi Lontong Cap Go Meh di Kelenteng Hok An 
Kiong melalui medium naratif dan visual yang dekat dengan generasi 
muda. Karya ini tidak dimaksudkan sebagai dokumentasi sejarah semata, 
melainkan sebagai reinterpretasi budaya yang menggabungkan riset 
etnografis, pendekatan visual, dan teknik bercerita khas fiksi fantasi. 
Dengan menjadikan tradisi kuliner sebagai simbol persatuan dan 
perjalanan lintas budaya, karya ini mencoba menghadirkan kembali 
makna yang mungkin telah terlupakan dalam kehidupan modern. Melalui 
perpaduan antara fakta budaya dan imajinasi, Warisan Dua Dunia 
menunjukkan bagaimana fantasi dapat berfungsi sebagai medium untuk 
menjaga dan memperbarui kehidupan tradisi. 

Langkah pertama dalam proses kreatif ini adalah riset kultural. Penulis 
melakukan observasi langsung di Kelenteng Hok An Kiong, 
mendokumentasikan ornamen, arsitektur, dan aktivitas keagamaan yang 
berlangsung di dalamnya. Observasi lapangan dilengkapi dengan 
wawancara informal bersama pengurus kelenteng untuk memahami nilai-
nilai simbolik di balik perayaan Cap Go Meh. Selain itu, riset pustaka 
dilakukan untuk menelusuri sejarah Cap Go Meh di Indonesia dan makna 
akulturasi yang terkandung dalam Lontong Cap Go Meh. 

Hasil riset menunjukkan bahwa Lontong Cap Go Meh bukan hanya tradisi 
kuliner, melainkan juga simbol harmoni antara budaya Tionghoa dan 
Jawa. Setiap unsur dalam hidangan tersebut menyiratkan makna filosofis: 
lontong sebagai lambang kesatuan, opor ayam melambangkan 
kelimpahan, sementara sambal goreng dan telur pindang menandakan 
keseimbangan dan keberuntungan. Pemahaman terhadap simbol-simbol 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
200 

 

inilah yang kemudian menjadi fondasi bagi alur cerita novel. Tokoh utama 
dan konflik dibangun berdasarkan nilai-nilai tersebut, dengan tujuan agar 
pembaca tidak hanya menikmati kisah, tetapi juga menyerap filosofi yang 
melatarinya. 

Setelah data terkumpul, tahap berikutnya adalah eksplorasi ide dan 
bentuk visual. Penulis dan ilustrator mengembangkan peta konsep untuk 
memetakan hubungan antara nilai tradisi, tema cerita, dan bentuk 
ekspresi visual. Pada tahap ini, teori Structural Affect Theory of Stories 
(Brewer dan Lichtenstein, 1982) digunakan untuk membangun struktur 
emosi dalam cerita, sedangkan model Visual Portrait of Story (Dillingham, 
2005) membantu mengatur urutan kejadian agar narasi mengalir dengan 
jelas. 

Cerita disusun dalam tiga tahap utama: exposition atau pengenalan, di 
mana pembaca diperkenalkan dengan dunia fiksi yang terinspirasi dari 
Aceh dan Tiongkok Selatan; crisis atau puncak konflik, ketika tokoh utama 
dihadapkan pada dilema antara dua budaya; dan resolution, di mana 
tokoh menemukan identitasnya melalui pemahaman akan tradisi. 
Tahapan ini memastikan bahwa unsur emosional dalam cerita dapat 
membangkitkan rasa ingin tahu, empati, dan keterlibatan pembaca. 

Dari sisi visual, ilustrasi dikembangkan berdasarkan gaya personal penulis 
yang dipengaruhi oleh estetika manga kontemporer (Riyanto, 2005). 
Pemilihan gaya ini bertujuan untuk menjembatani nilai tradisi dengan 
selera visual Generasi Z. Manga dipilih bukan hanya karena 
popularitasnya, tetapi juga karena kemampuannya mengekspresikan 
emosi karakter secara kuat dan dinamis. Dalam setiap panel ilustrasi, 
elemen budaya Tionghoa dari Kelenteng Hok An Kiong dimasukkan 
sebagai ornamen visual, seperti pola awan, naga, bunga peony, serta 
simbol keberuntungan. Warna merah, emas, dan hijau dominan 
digunakan untuk menghadirkan nuansa spiritual dan budaya yang khas. 

Eksplorasi juga mencakup pembuatan sketsa karakter dan world-building 
atau pembangunan dunia cerita. Proses produksi dimulai dengan 
penulisan naskah berdasarkan hasil riset dan eksplorasi. Naskah disusun 
dengan mempertimbangkan prinsip alegori, sebagaimana dijelaskan oleh 
Callaghan (2022), bahwa novel fantasi dapat berfungsi sebagai 
representasi simbolik dari isu sosial dan identitas budaya.  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

201 
 

Setelah naskah selesai, penulis membuat storyboard untuk setiap bab, 
mengatur ritme visual dan keseimbangan antara teks dan ilustrasi. Pada 
tahap ini, konsep Tata Ungkapan dari teori Bahasa Rupa diterapkan untuk 
menata setiap wimba atau elemen visual berfungsi untuk menyampaikan 
makna nonverbal. Gerak, warna, dan komposisi digunakan untuk 
mengekspresikan perjalanan emosional tokoh. Ilustrasi kemudian 
digambar secara digital menggunakan perangkat lunak grafis, dengan 
kombinasi teknik pewarnaan manual untuk mempertahankan sentuhan 
organik. 

Proses revisi dilakukan secara berulang, terutama untuk memastikan 
bahwa setiap elemen visual dan naratif tetap setia pada nilai tradisi. Pada 
tahap akhir, karya dievaluasi ahli budaya dan praktisi literasi visual untuk 
menilai keseimbangan antara aspek edukatif dan hiburan. 

Pemilihan novel fantasi ilustratif sebagai media didasarkan pada dua 
pertimbangan utama. Pertama, fiksi fantasi memiliki kemampuan untuk 
menyampaikan nilai filosofis melalui metafora dan simbol tanpa 
membuat pembaca merasa digurui. Bentuk alegori dalam fantasi 
memungkinkan generasi muda untuk belajar mengenai perbedaan dan 
toleransi budaya dengan cara yang lebih emosional dan intuitif. Kedua, 
medium visual seperti ilustrasi mampu memperkuat pengalaman 
membaca melalui keterlibatan multisensori. Dengan menggabungkan 
teks dan gambar, pembaca dapat mengakses makna melalui dua jalur 
sekaligus, rasional dan emosional. 

Melalui pendekatan ini, Warisan Dua Dunia tidak hanya berfungsi sebagai 
karya sastra, tetapi juga sebagai medium pembelajaran budaya yang 
interaktif. Karya ini mengundang pembaca untuk menafsirkan simbol, 
memahami tradisi, dan merasakan nilai yang terkandung di dalamnya. 
Kombinasi antara narasi, budaya, dan media populer dapat memperkaya 
pengalaman belajar dengan menambahkan lapisan informasi yang 
bersifat emosional sekaligus edukatif. 

Catatan Perjalanan Kreatif 

Membangun cerita dari tradisi tidaklah sederhana. Setiap langkah 
menuntut keseimbangan antara riset akademik dan kebebasan 
berimajinasi. Tanpa riset yang memadai, tradisi berisiko hanya menjadi 
dekorasi simbolik tanpa makna. Namun riset yang terlalu kaku dapat 
membatasi ekspresi kreatif dan menghambat munculnya tafsir baru. 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
202 

 

Karena itu, proses penciptaan Warisan Dua Dunia menjadi perjalanan 
menemukan titik temu antara akurasi budaya dan keberanian 
menafsirkan ulang. 

Empati budaya menjadi kunci dalam keseluruhan proses ini. Penulis dan 
ilustrator berupaya menempatkan diri dalam sudut pandang masyarakat 
yang melahirkan tradisi tersebut agar tidak terjebak pada representasi 
yang eksotis atau stereotipikal. Tradisi adalah simbol moral dan spiritual 
yang hidup, bukan sekadar peninggalan material. Karena itu setiap 
keputusan visual dan naratif, mulai dari tata warna, bentuk karakter, 
hingga cara menggambarkan upacara, dilakukan dengan 
mempertimbangkan makna dan nilai yang dikandungnya. 

Melalui pendekatan tersebut, tradisi Lontong Cap Go Meh dihadirkan 
kembali bukan sebagai catatan dokumenter, melainkan sebagai sumber 
imajinasi. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya, seperti harmoni, 
kebersamaan, dan keseimbangan, ditransformasikan menjadi metafora 
tentang pertemuan dua dunia: dunia realitas dan dunia imajiner, masa 
lalu dan masa kini. Dalam bentuk fantasi, tradisi ini memperoleh makna 
baru tanpa kehilangan akar sejarahnya. Proses ini membuktikan bahwa 
kreativitas tidak selalu harus melepaskan diri dari tradisi, tetapi justru 
dapat tumbuh subur di atas pondasi nilai-nilai lama yang dihidupkan 
kembali melalui tafsir baru. 

Bagi penulis dan pembacanya, pengalaman ini menjadi ruang refleksi 
tentang bagaimana warisan budaya dapat terus berbicara kepada 
generasi masa kini. Warisan Dua Dunia memperlihatkan bahwa fantasi 
tidak harus dipandang sebagai pelarian dari kenyataan, melainkan 
sebagai sarana reflektif untuk memahami tradisi, membangun empati 
antarbudaya, dan menumbuhkan kesadaran bahwa nilai-nilai leluhur 
tetap relevan sepanjang waktu. 

Implikasi Dan Dampak 

Menyarikan tradisi ke dalam narasi fantasi membawa implikasi luas bagi 
berbagai bidang. Dari sisi pendidikan, karya berbasis budaya seperti ini 
dapat menjadi media pembelajaran yang menyenangkan dan bermakna. 
Generasi muda tidak lagi melihat tradisi sebagai sesuatu yang kuno atau 
membosankan, tetapi sebagai pengalaman kreatif yang inspiratif. Sejalan 
dengan pandangan Lu dan rekan (2022), media baru yang 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

203 
 

menggabungkan narasi, visual, dan interaktivitas dapat memperkaya 
proses belajar dengan menghadirkan lapisan pemahaman yang lebih 
emosional dan partisipatif. 

Dari perspektif seni dan desain, strategi ini memperluas kemungkinan 
eksplorasi kreatif dalam karya visual yang berakar pada budaya lokal. Seni 
fantasi yang diilhami oleh tradisi menegaskan bahwa inovasi tidak selalu 
harus datang dari luar, tetapi dapat tumbuh dari pemaknaan ulang 
terhadap nilai-nilai budaya sendiri. Dengan pendekatan ini, budaya lokal 
tidak lagi ditempatkan sebagai warisan statis, melainkan sebagai sumber 
daya kreatif yang mampu menantang, menginspirasi, dan memperkaya 
ekspresi kontemporer. 

Sementara itu, dari sisi pariwisata dan ekonomi kreatif, karya seperti 
Warisan Dua Dunia membuka peluang untuk memperkenalkan kembali 
warisan budaya melalui narasi populer. Tradisi seperti Lontong Cap Go 
Meh dapat diperkenalkan ke masyarakat luas bukan hanya lewat ritual 
tahunan, tetapi juga melalui cerita, karakter, dan visual yang mengundang 
rasa ingin tahu. Narasi yang kuat mampu menghidupkan kembali tradisi 
dalam imajinasi publik, menjadikannya bagian dari pengalaman budaya 
yang lebih luas. Dengan demikian, seni berbasis tradisi dapat 
berkontribusi terhadap penguatan identitas nasional sekaligus 
mendukung promosi pariwisata berbasis budaya. 

Selain manfaat praktis tersebut, proses ini juga memberikan 
pembelajaran etis bagi seniman dan akademisi. Reinterpretasi budaya 
menuntut kepekaan, tanggung jawab, dan kesadaran akan konteks sosial. 
Karya yang bersumber dari budaya komunitas tertentu harus diciptakan 
dengan penghormatan terhadap asal-usulnya. Dalam hal ini, Warisan Dua 
Dunia menunjukkan bahwa kolaborasi antara riset akademik dan 
pendekatan kreatif dapat melahirkan karya yang tidak hanya estetis, 
tetapi juga etis dan edukatif. 

Refleksi Akhir  

Tradisi bukanlah masa lalu yang beku, melainkan sumber inspirasi yang 
terus bergerak. Ketika nilai-nilai tradisional disarikan dan dipadukan 
dengan narasi fantasi, warisan budaya mendapatkan kehidupan baru. 
Fantasi membuka ruang bagi generasi muda untuk mengenal nilai lama 
tanpa merasa digurui, sementara tradisi memberikan kedalaman makna 
yang meneguhkan akar identitas. Hubungan timbal balik ini menciptakan 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
204 

 

bentuk pelestarian yang lebih organik, di mana budaya tidak hanya dijaga, 
tetapi juga dirayakan. 

Pelestarian budaya tidak selalu harus diwujudkan dalam bentuk 
konservasi fisik atau dokumentasi arsip. Keduanya penting, tetapi tidak 
cukup. Dibutuhkan media kreatif yang dapat menerjemahkan nilai-nilai 
tradisi ke dalam bahasa yang dipahami generasi masa kini. Dalam konteks 
ini, karya seperti Warisan Dua Dunia menunjukkan bahwa pelestarian 
dapat dilakukan melalui imajinasi, dengan cara yang tetap menghormati 
asalnya sekaligus membuka peluang bagi makna baru. 

Akhirnya, perjalanan ini memperlihatkan bahwa tradisi dan fantasi bukan 
dua hal yang saling bertentangan, tetapi dua kutub yang saling 
melengkapi. Tradisi menyediakan kedalaman dan makna, sedangkan 
fantasi menyediakan kebebasan dan kemungkinan. Ketika keduanya 
dipertemukan melalui riset, empati, dan kreativitas, maka lahirlah bentuk 
pelestarian yang paling sejati: pelestarian yang hidup. Dalam bentuk 
seperti inilah warisan budaya akan terus dipahami, dinikmati, dan 
diwariskan lintas generasi, bukan sebagai artefak diam, tetapi sebagai 
kisah yang terus bercerita. 

DAFTAR PUSTAKA 

Brewer,   W.   F.,   &   Lichtenstein,   E.   H.   (1982).  Stories  are  to  
Entertain:  A  Structural-Affect  Theory  of  Stories. Illinois: University 
of Illinois at Urba-na-Champaign. 

Callaghan, F. and us, C. (2022). What Is Allegory? Definition and Examples 
from Literature. Retrieved 12 July 2022, from 
https://www.scribophile.com/academy/what-is-allegory\ 

Dillingham, B. (2005). Performance literacy. The Reading Teacher, 59(1), 
72-75., https://doi.org/10.1598/RT.59.1.7 

Evseev, V., Makasheva, S., & Somikova, T. (2019, May). Fiction as a 
Phenomenon of Intercultural Communication. In 2019 International 
Conference on Pedagogy, Communication and Sociology (ICPCS 2019) 
(pp. 235-240). Atlantis Press. https://doi.org/10.2991/icpcs-
19.2019.53 

Ling, C. W. (2016). Rethinking the Position of Ethnic Chinese Indonesians. 
Sejarah, 25(2), 96–108. https://doi.org/10.22452/sejarah.vol25no2.7 



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

205 
 

Listiyani, T. (2011). Partisipasi Masyarakat Sekitar Dalam Ritual Di 
Kelenteng Ban Eng Bio Adiwerna. Komunitas: International Journal of 
Indonesian Society and Culture, 3(2)., 
https://doi.org/10.15294/komunitas.v3i2.2308 

Lu, X. (2022). The Twelve Chinese Zodiac Scripts of Ancient Luo Yue Stone 
Inscriptions and the Oracle Bone: A Comparative Study. Cultural and 
religious studies, 10(11), 643-650. doi:10.17265/2328-
2177/2022.11.004 

Mulyono, G., & Thamrin, D. (2010). Makna Ragam Hias Binatang pada 
Klenteng Kwan Sing Bio di Tuban. Dimensi Interior, 6(1), pp-1. 

 
 

  



 Jejak Lama, Tafsir Anyar 

 
206 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

207 
 

BAB 16 
 Raga Jiwa Di Ujung Barat: Proses 

Kreatif Di Balik Relief Manusia 
Gilimanuk  

Oleh: 
Ulin Ni’am Yusron 

 
 

Di sebuah sudut hening Museum Manusia Gilimanuk, di balik etalase kaca 
yang dingin, terbaring fragmen-fragmen kerangka manusia. Tulang-
belulang bisu ini adalah sisa-sisa jasad komunitas yang pernah hidup, 
mencintai, dan berjuang di pesisir barat Bali sekitar dua ribu tahun lalu. 

Bagi pengunjung biasa, mereka mungkin tak lebih dari sekadar bukti 
arkeologis yang statis, objek studi yang berjarak. Namun, bagi saya, 
keheningan itu justru memanggil. Di sanalah terletak sebuah kekosongan 
narasi, ketiadaan visualisasi yang hidup tentang salah satu leluhur paling 
awal masyarakat Bali, sebuah ruang ingatan yang menanti untuk diisi. 

Disertasi dan proyek penciptaan “Relief Raga-Jiwani Manusia Gilimanuk” 
yang saya gagas lahir dari kegelisahan tersebut. Ini adalah sebuah ikhtiar 
untuk menghidupkan kembali konsep raga-jiwani—kesatuan tak 
terpisahkan antara tubuh (raga) dan jiwa (jiwa)—yang tersirat dalam 
praktik pemakaman kompleks Manusia Gilimanuk. Menghidupkan 
kembali tema ini menjadi krusial karena berbagai alasan. Secara 
akademik, ia berupaya mengisi ruang dalam studi visual arkeologi Bali, 
melampaui analisis data fosil semata. Secara sosial-budaya, ia mencoba 
menghubungkan kembali masyarakat Bali modern dengan salah satu 
kawitan (leluhur) mereka yang sering terlupakan, memperkaya narasi 
identitas lokal di luar era Hindu-Majapahit yang dominan. Upaya ini 
menyentuh inti filosofi Bali tentang Bhuwana Alit (mikrokosmos manusia) 
dan Bhuwana Agung (makrokosmos alam semesta), di mana leluhur 
adalah bagian tak terpisahkan dari tatanan kosmik yang harmonis. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

208 
 

Proyek ini juga beresonansi dengan tren global di mana seniman dan 
kurator semakin aktif menafsir ulang warisan budaya. Ini bukan sekadar 
replikasi, melainkan sebuah dialog kritis dengan masa lalu untuk 
menciptakan makna baru di masa kini. Praktik ini menjadi jembatan 
antara amanat pelestarian, sebagaimana tertuang dalam Undang-Undang 
Cagar Budaya No. 11 Tahun 2010 , dengan potensi pengembangan 
ekonomi kreatif berbasis warisan budaya yang kini menjadi agenda 
penting. Dalam konteks inilah, karya saya menjadi sebuah pernyataan.  

Sastrawan besar Indonesia, Pramoedya Ananta Toer, pernah menulis, 
"Orang boleh pandai setinggi langit, tapi selama ia tidak menulis, ia akan 
hilang di dalam masyarakat dan dari sejarah. Menulis adalah bekerja 
untuk keabadian". Analogi ini menemukan wujud materialnya dalam 
proyek saya. Jika Manusia Gilimanuk berisiko “hilang dari masyarakat” 
karena kurangnya narasi yang hidup, maka bagi saya, tindakan memahat 
relief di atas batu lava yang sengaja saya pilih karena daya tahannya 
adalah sebentuk “menulis untuk keabadian”. Setiap pahatan adalah 
ikhtiar material melawan kelupaan, sebuah upaya mengukir ingatan 
kolektif agar tak lekang oleh zaman. 

Menggali Masa Lalu: Gilimanuk Dalam Peta Sejarah dan 
Imajinasi 

Untuk memahami signifikansi karya relief ini, kita harus kembali ke 
sumbernya: Situs Gilimanuk. Terletak di Desa Gilimanuk, Kecamatan 
Melaya, Kabupaten Jembrana, Bali, situs ini adalah sebuah nekropolis 
atau kompleks pemakaman dari masa Perundagian atau Paleometalik, 
sekitar awal Masehi. Ditemukan oleh arkeolog Prof. Dr. R.P. Soejono pada 
tahun 1963, situs ini menyingkap keberadaan sebuah komunitas 
prasejarah yang unik dengan peradaban yang maju. Mereka bukan 
sekadar penghuni pesisir biasa; mereka adalah masyarakat maritim 
sekaligus agraris yang ulung, dibuktikan dengan temuan artefak seperti 
mata kail perunggu, pemberat jala, dan berbagai peralatan dari batu. 

Namun, yang paling menakjubkan dari Manusia Gilimanuk adalah 
kompleksitas sistem kepercayaan mereka, yang tercermin secara 
gamblang dalam praktik penguburan. Para arkeolog menemukan dua 
sistem utama: kubur primer (penguburan langsung jasad utuh) dan kubur 
sekunder (penguburan kembali tulang-belulang setelah jasad 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

209 
 

membusuk). Praktik penguburan ganda ini, yang juga ditemukan di 
berbagai komunitas Austronesia di Asia Tenggara , menandakan adanya 
sebuah konsepsi dualitas yang mendalam: keyakinan bahwa kematian 
bukanlah akhir, melainkan sebuah transisi yang melibatkan proses 
terpisahnya jiwa dari raga. Inilah prototipe paling awal dari filosofi raga-
jiwani yang kemudian menjadi bagian fundamental dari spiritualitas Bali. 
Bekal kubur yang melimpah—mulai dari gerabah, manik-manik, hingga 
perhiasan emas dan senjata perunggu—semakin memperkuat dugaan 
bahwa mereka memiliki pandangan yang jelas tentang kehidupan setelah 
mati. 

Meskipun kaya akan data arkeologis, narasi tentang Manusia Gilimanuk 
tetap terfragmentasi dan bisu. Di Museum Manusia Gilimanuk, Museum 
Bali, hingga Museum Nasional di Jakarta, yang dipamerkan hanyalah 
artefak mentah: kerangka dalam etalase, pecahan gerabah, dan manik-
manik yang kehilangan konteks hidupnya. Ketiadaan representasi visual 
yang utuh inilah yang menjadi pemicu utama bagi saya. Didorong oleh 
keinginan pribadi untuk menunaikan dharma bagi Bali—sebuah tempat 
yang saya sebut sebagai "pulang"—saya bertekad untuk "memberi tapak 
jejak bagi masyarakat Bali untuk mengenang leluhur (kawitan)". 

Dalam konteks yang lebih luas, proyek ini saya harapkan dapat menjadi 
bagian dari upaya memperkaya narasi sejarah Bali. Selama ini, citra Bali 
seringkali didominasi oleh warisan era Hindu-Jawa dari Kerajaan 
Majapahit, seolah-olah sejarah pulau ini baru dimulai pada masa itu. 
Dengan mengangkat kembali figur Manusia Gilimanuk—sebuah 
komunitas dengan ciri ras campuran Mongoloid dan Austromelanesoid—
saya berupaya menawarkan perspektif lain di samping narasi yang telah 
ada, seraya mengingatkan kita akan akar prasejarah Bali yang lebih tua, 
lebih beragam, dan lebih kompleks. Tindakan ini merupakan sebuah 
intervensi kuratorial. Praktik museum yang hanya mengumpulkan, 
mengklasifikasikan, dan memajang objek sebagai "bukti" adalah warisan 
dari cara pandang kolonial yang menciptakan jarak antara audiens dan 
artefak. Dengan menciptakan relief naratif dan menghibahkannya kepada 
museum, saya tidak hanya menambahkan koleksi, tetapi juga 
menyuntikkan lapisan interpretasi, imajinasi, dan pengalaman yang 
sebelumnya absen. Ini sejalan dengan gerakan dekolonisasi museum 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

210 
 

global yang mendorong narasi yang lebih kaya, partisipatif, dan berpihak 
pada komunitas sumber. 

Pola Pikir Kreatif: Membedah Istilah, Merangkai Teori 

Untuk menciptakan karya yang bertanggung jawab, seorang seniman 
tidak bisa hanya mengandalkan imajinasi. Diperlukan sebuah kerangka 
kerja konseptual yang kokoh untuk menavigasi medan rumit antara fakta 
sejarah dan ekspresi artistik. Proyek "Cipta Relief Raga-Jiwani Manusia 
Gilimanuk" saya dasari oleh pemahaman yang jernih atas berbagai 
pendekatan kreatif, serta ditopang oleh landasan teoritis yang relevan. 

Pertama-tama, penting bagi saya untuk membedakan istilah-istilah kunci. 
Apa yang saya lakukan adalah sebuah reinterpretasi, yaitu proses 
menafsirkan kembali warisan budaya dengan perspektif baru yang 
berbasis riset dan rasa hormat untuk menciptakan makna kontemporer. 
Ini berbeda dari rekonstruksi ilmiah murni yang bertujuan menciptakan 
kembali objek atau adegan masa lalu seakurat mungkin berdasarkan data 
forensik. Saya menyebutnya sebuah "rekonstruksi estetika", di mana 
imajinasi terdidik saya gunakan untuk mengisi celah-celah data. Praktik ini 
juga harus dibedakan dari apropriasi, sebuah tindakan mengambil elemen 
budaya—seringkali oleh kelompok dominan dari kelompok 
terpinggirkan—tanpa izin, pemahaman, atau penghormatan, yang dapat 
berujung pada eksploitasi dan komodifikasi. Dengan melakukan 
konsultasi mendalam dan menempatkan karya saya kembali ke 
komunitas sumber, saya secara sadar berupaya menghindari jebakan 
apropriasi. 

Untuk membingkai proses reinterpretasi ini, saya menggunakan beberapa 
lensa teoretis yang saling melengkapi. Hermeneutika filosofis dari Hans-
Georg Gadamer menawarkan kerangka untuk memahami proses 
penafsiran itu sendiri. Menurut Gadamer, pemahaman terjadi melalui 
"peleburan cakrawala" (fusion of horizons), di mana cakrawala 
pemahaman sang penafsir (saya sebagai seniman di masa kini) bertemu 
dan berdialog dengan cakrawala teks (artefak dari masa lalu). Dari 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

211 
 

pertemuan ini, lahirlah sebuah pemahaman baru yang melampaui 
keduanya, yang kemudian saya wujudkan dalam karya seni. Relief yang 
saya ciptakan adalah hasil dari peleburan cakrawala antara dunia saya 
dengan dunia Manusia Gilimanuk yang sunyi. 

Selanjutnya, antropologi tubuh dan jiwa memberikan substansi pada apa 
yang saya tafsirkan. Konsep raga-jiwani berakar kuat dalam pandangan 
dunia masyarakat agraris di Nusantara, termasuk Bali. Tubuh manusia 
(bhuwana alit) dipandang sebagai mikrokosmos yang mencerminkan 
alam semesta (bhuwana agung). Kematian bukanlah akhir, melainkan 
sebuah proses transisi untuk mengembalikan unsur-unsur tubuh ke alam 
semesta. Sistem penguburan primer dan sekunder yang kompleks di 
Gilimanuk dapat dibaca sebagai manifestasi material paling awal dari 
filosofi ini. Dengan memvisualisasikan narasi ini, relief saya 
menerjemahkan konsep abstrak menjadi pengalaman inderawi yang 
dapat dirasakan. 

Terakhir, kerangka dekolonisasi kuratorial menjelaskan mengapa 
penafsiran ini menjadi begitu penting secara politik dan budaya. Museum, 
sebagai institusi, seringkali mewarisi cara pandang Barat yang 
memisahkan objek dari konteks spiritual dan pengalaman inderawinya. 
Praktik kuratorial dekolonial berupaya untuk menjembatani pemisahan 
ini. Konsep darśan dari Asia Selatan, misalnya, menekankan hubungan 
sensual dan partisipatif antara pemirsa dan objek suci atau perwujudan 
dewa/leluhur. Karya relief saya, yang ditempatkan di ruang publik 
museum dan mengundang interaksi, secara implisit memperkenalkan 
kembali dimensi pengalaman ini. Ia mengubah artefak dari sekadar 
"benda untuk dilihat" menjadi "leluhur untuk dikenang dan dihormati". 

Praktik reinterpretasi warisan seperti ini bukanlah hal baru dalam seni 
kontemporer Indonesia. Seniman seperti Heri Dono, misalnya, secara 
konsisten mengadopsi dan mendekonstruksi ikonografi wayang untuk 
melontarkan komentar sosial-politik yang tajam, menunjukkan 
bagaimana tradisi bisa menjadi bahasa kritis yang relevan untuk masa 
kini. Demikian pula, seniman Bali I Wayan Sujana (Suklu) dalam karya-



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

212 
 

karyanya seperti relief batu "Pohon Nawasena" dan "Jejak Tubuh dalam 
Lontar", mengeksplorasi medium tradisional untuk membicarakan tema-
tema universal tentang tubuh, spiritualitas, dan alam. Karya saya berada 
dalam satu tarikan nafas dengan para seniman ini, menggunakan masa 
lalu bukan sebagai fosil yang beku, melainkan sebagai sumber inspirasi 
yang hidup untuk berbicara tentang masa kini dan masa depan. 

Kisah Di Balik Karya: Dari Batu Hingga Narasi 

Setiap karya seni memiliki ceritanya sendiri, sebuah perjalanan yang 
seringkali lebih kompleks daripada hasil akhirnya. "Cipta Relief Raga-
Jiwani Manusia Gilimanuk" adalah buah dari proses kreatif yang panjang, 
teliti, dan berlapis, yang terbentang dari ruang arsip yang sunyi hingga 
bengkel kerja pemahat yang berdebu. Proses ini dapat saya bagi menjadi 
tiga babak utama: riset, eksplorasi desain, dan produksi. 

Babak pertama, riset, adalah fondasi dari keseluruhan proyek. Saya 
memulai perjalanan saya dengan observasi langsung ke "tempat kejadian 
perkara": Situs Gilimanuk dan museum-museum yang menyimpan 
koleksinya, yaitu Museum Manusia Gilimanuk, Museum Bali, dan 
Museum Nasional. Di sana, saya berhadapan langsung dengan fragmen-
fragmen fisik—tulang, gerabah, manik-manik—mencoba merasakan 
gema kehidupan yang pernah ada. Namun, untuk dapat menarasikan 
sebuah dunia, melihat artefak saja tidak cukup. Saya memperluas 
cakrawala saya dengan melakukan studi banding ekstensif ke pusat-pusat 
seni relief dunia. Saya menyusuri jejak-jejak pahatan di Pura Yeh Pulu dan 
Gunung Kawi di Bali, Candi Borobudur dan Prambanan di Jawa, hingga 
terbang ke Italia untuk mempelajari mahakarya di Museum Vatikan dan 
Galeri Uffizi. Perjalanan ini memberi saya pemahaman mendalam tentang 
bagaimana berbagai peradaban menggunakan relief untuk bercerita, 
mengabadikan mitos, dan merekam sejarah. Riset ini saya perkuat dengan 
landasan ilmiah melalui konsultasi dan wawancara mendalam dengan 
arkeolog terkemuka Bali, Prof. Dr. I Wayan Ardika, M.A., untuk 
memastikan interpretasi saya tetap berpijak pada data arkeologis yang 
valid. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

213 
 

Babak kedua, eksplorasi dan desain, adalah proses menerjemahkan 
tumpukan data dan inspirasi menjadi sebuah konsep visual yang koheren. 
Berdasarkan temuan arkeologis, saya merumuskan tiga narasi utama 
yang akan dipahatkan pada tiga sarkofagus relief yang berbeda: (1) 
Kehidupan Sehari-hari, yang menggambarkan suasana pemukiman, 
aktivitas memasak, dan perdagangan; (2) Mengumpulkan Makanan, yang 
menampilkan adegan bertani, melaut, dan berburu; serta (3) Sistem 
Penguburan, yang menjadi inti dari konsep raga-jiwani, 
memvisualisasikan prosesi pemakaman yang kompleks. Ratusan sketsa 
saya buat untuk menerjemahkan narasi ini ke dalam komposisi visual yang 
dinamis dan menyentuh. 

Pada tahap inilah sebuah keputusan krusial dan filosofis saya ambil. 
Awalnya, saya berencana menggunakan batu andesit dari Muntilan, Jawa 
Tengah, yang terkenal kualitasnya. Namun, saya kemudian beralih 
menggunakan batu lava dari Karangasem, Bali, yang berasal dari erupsi 
Gunung Agung. Keputusan ini melampaui pertimbangan teknis semata. Ini 
adalah sebuah pernyataan simbolis: menggunakan material dari "tubuh" 
pulau Bali untuk merepresentasikan "tubuh" para leluhurnya. Batu yang 
pernah menjadi api dan lahar kini menjadi medium untuk mengabadikan 
kehidupan, menciptakan hubungan elemental antara subjek, material, 
dan tempat. 

Proses kreasi ini melibatkan penetapan dimensi yang cermat untuk setiap 
sarkofagus, baik pada tahap bahan baku maupun setelah proses 
pemahatan selesai. Perencanaan ini memperhitungkan kebutuhan ruang 
kerja bagi para pemahat sekaligus visi artistik akhir. Berikut adalah rincian 
teknis dari ketiga sarkofagus tersebut: 

 

 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

214 
 

Sarkofagus Dimensi Awal (Bahan Baku) 
(P x L x T) 

Dimensi Akhir (Karya Jadi) 
(P x L x T) 

Sarkofagus 1 156 x 28 x 90 cm 136 x 8 x 70 cm 

Sarkofagus 2 130 x 90 x 85 cm 110 x 70 x 65 cm 

Sarkofagus 3 150 x 100 x 90 cm 130 x 80 x 70 cm 

Tabel 1. Rincian teknis dimensi awal dan akhir proses pembuatan Sarkofagus 
Sumber: dokumentasi Ulin Ni’am Yusron, 2024   

 
Data di atas menunjukkan skala dari bongkahan batu lava yang saya dan 
tim perajin hadapi. Perbedaan antara dimensi awal dan akhir 
merefleksikan proses subtraktif yang intensif, di mana puluhan 
sentimeter material padat dihilangkan dengan teliti untuk menyingkap 
bentuk dan narasi yang tersembunyi di dalamnya. Setiap sentimeter yang 
terpahat adalah hasil dari dialog antara visi artistik, data arkeologis, dan 
karakter unik dari batu itu sendiri. 

Babak ketiga, produksi, adalah momen di mana visi di atas kertas 
diwujudkan menjadi bentuk tiga dimensi. Menyadari skala proyek, saya 
tidak bekerja sendiri. Saya berkolaborasi dengan para pemahat patung 
berpengalaman di Selat, Karangasem, yaitu I Made Suardana dan timnya. 

Kolaborasi ini tidak hanya memastikan kualitas teknis karya, tetapi juga 
menjadi bagian dari semangat pemberdayaan ekonomi kreatif lokal. Di 
tengah debu yang beterbangan dan suara pahat yang tak henti-hentinya, 
rasanya seperti kami sedang membangun sebuah jembatan waktu, bukan 
sekadar mengukir batu. Denting palu dan pahat yang beradu dengan batu 
selama berbulan-bulan perlahan-lahan menyingkap bentuk-bentuk 
manusia, hewan, dan pemandangan dari dalam bongkahan batu yang 
semula tak berbentuk. 

Proses ini tidak berakhir di bengkel. Setelah relief hampir selesai, karya-
karya tersebut diangkut ke Jembrana untuk dipasang secara permanen di 
halaman Museum Manusia Gilimanuk. Tahap akhir penyelesaian 
dilakukan di lokasi, memastikan karya terintegrasi dengan baik dengan 
lingkungannya. Puncaknya adalah ketika karya ini akhirnya terbuka untuk 
publik. Reaksi dari para pengunjung awal, terutama para siswa sekolah 
yang dengan antusias mengamati dan menyentuh relief, menjadi validasi 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

215 
 

terkuat atas tujuan proyek ini. Mereka tidak lagi hanya melihat tulang-
belulang di balik kaca, tetapi kini dapat membayangkan, merasakan, dan 
terhubung dengan kisah hidup para leluhur mereka. 

Catatan Perjalanan Kreatif: Makna, Etika, dan Refleksi 

Sebuah proses penciptaan artistik, terutama yang menyentuh ranah 
sejarah dan spiritualitas, tak pernah menjadi perjalanan yang lurus. Ia 
penuh dengan persimpangan, tantangan, dan penemuan tak terduga. 
Perjalanan saya dalam melahirkan relief Manusia Gilimanuk adalah 
sebuah proses yang kaya akan refleksi tentang makna, etika, dan 
pembelajaran dalam praktik seni berbasis riset. 

Pertama, tentang lahirnya makna baru. Apa yang dilakukan relief ini 
terhadap pemahaman kita tentang konsep raga-jiwani Manusia 
Gilimanuk? Jika makna lama (arkeologis) bersifat tersirat, tersembunyi 
dalam pola susunan tulang dan bekal kubur, maka makna baru yang saya 
hadirkan melalui relief ini bersifat eksplisit, visual, dan naratif. Karya ini 
tidak bertujuan mengubah data arkeologi; sebaliknya, ia berupaya 
berdialog dan memperkaya data tersebut. Ia memberikan "daging" visual 
pada "tulang" data ilmiah, memungkinkan audiens awam untuk 
memahami konsep filosofis yang kompleks melalui bahasa universal seni 
rupa. Dialog antara makna lama dan baru ini menciptakan pemahaman 
yang lebih holistik dan manusiawi tentang komunitas prasejarah tersebut. 

Kedua, tentang etika dan posisi seniman. Sebagai seorang yang bukan 
berasal dari Bali, saya menempatkan diri dalam posisi yang rentan 
terhadap kritik apropriasi budaya. Namun, saya menavigasi medan ini  
dengan kesadaran etis yang tinggi. Saya mendekati proyek 
ini bukan sebagai outsider yang mengeksploitasi, melainkan sebagai 
seorang "anak" yang "pulang" ke Bali, dengan niat tulus untuk ber-
dharma. Keseriusan niat ini saya buktikan melalui serangkaian langkah 
etis yang cermat. Saya melakukan riset mendalam dan konsultasi intensif 
dengan ahli (Prof. Ardika) untuk memastikan karya saya berakar pada 
ilmu pengetahuan. Saya membangun dialog, meminta izin, dan 
berkolaborasi dengan otoritas lokal (Pemda Jembrana, Museum 
Gilimanuk) untuk memastikan karyanya diterima dan memiliki tempat di 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

216 
 

komunitas. Saya juga bekerja sama dengan perajin lokal, berbagi proses 
dan memberdayakan ekonomi setempat. Model kerja ini menjadi contoh 
praktik baik yang menghindari eksploitasi dan membangun hubungan 
saling menghormati antara seniman, akademisi, pemerintah, dan 
komunitas. 

Ketiga, tentang refleksi pribadi dan akademik. Perjalanan ini tentu tidak 
mulus. Bekerja dengan batu lava Karangasem terasa seperti berdialog 
dengan gunung itu sendiri; keras kepala, penuh kejutan, namun pada 
akhirnya memberikan bentuk jika didekati dengan kesabaran. Ada pula 
tantangan birokrasi dalam proses perizinan yang menuntut diplomasi. 

Namun, dari setiap tantangan, lahir pembelajaran berharga. Proyek ini 
membuktikan kekuatan kolaborasi interdisipliner—bahwa seni dan ilmu 
pengetahuan bukanlah dua kutub yang berlawanan, melainkan mitra 
yang saling memperkaya. Ia juga menegaskan kembali peran seni sebagai 
medium riset sekaligus alat komunikasi publik yang ampuh, yang mampu 
menerjemahkan bahasa akademis yang kaku menjadi narasi yang 
menyentuh emosi dan imajinasi. Penemuan yang paling tak terduga 
sekaligus paling memuaskan adalah melihat reaksi spontan dari para 
pengunjung, terutama anak-anak sekolah. Antusiasme mereka saat 
berinteraksi dengan relief menjadi bukti nyata bahwa karya ini berhasil 
mencapai tujuannya: menjembatani jarak waktu dan membuat sejarah 
terasa hidup, relevan, dan menjadi milik bersama. 

Implikasi & Dampak: Melampaui Pahat Di Atas Batu 

Bagi saya, dampak sebuah karya seni tidak berhenti pada saat pahatan 
terakhir diselesaikan atau saat ia pertama kali dipamerkan. Nilai 
sesungguhnya terletak pada riak-riak yang diciptakannya, pada dialog 
yang dipicunya, dan pada perubahan yang diilhaminya. "Cipta Relief Raga-
Jiwani Manusia Gilimanuk" adalah sebuah karya yang potensinya 
melampaui wujud fisiknya sebagai batu yang terpahat, menyentuh ranah 
kebijakan, pendidikan, ekonomi, hingga teknologi. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

217 
 

Dalam tataran konseptual, karya ini menciptakan sebuah dialog yang 
produktif antara makna. Makna asal yang bersifat ilmiah dan 
fragmentaris, yang terbaca dari data arkeologis, kini bersanding dengan 
makna baru yang visual, naratif, dan emosional. Keduanya tidak saling 
meniadakan, melainkan menciptakan sebuah pemahaman yang lebih 
utuh dan manusiawi tentang siapa Manusia Gilimanuk. Relief ini menjadi 
sebuah "teks" visual yang dapat dibaca oleh berbagai lapisan masyarakat, 
dari anak sekolah hingga akademisi. 

Dalam ranah kebijakan dan etika, proyek ini dapat menjadi studi kasus 
praktik baik dalam implementasi Undang-Undang No. 11 Tahun 2010 
tentang Cagar Budaya. Karya yang saya ciptakan  

ini secara nyata menjalankan amanat undang-undang tersebut, 
khususnya pasal-pasal yang mendorong adanya perlindungan, 
pengembangan, dan pemanfaatan cagar budaya secara seimbang. Proyek 
ini menunjukkan bagaimana "pemanfaatan" bisa berbentuk interpretasi 
kreatif yang edukatif, bukan sekadar eksploitasi komersial. Lebih lanjut, ia 
mendorong perlunya kebijakan yang lebih aktif, seperti Peraturan Daerah 
Provinsi Bali No. 4 Tahun 2020 tentang Penguatan dan Pemajuan 
Kebudayaan Bali, untuk memfasilitasi dan mendanai kolaborasi serupa 
antara seniman, peneliti, dan pengelola situs warisan. 

Dampak terbesarnya mungkin terasa di bidang pendidikan dan praktik 
permuseuman. Dengan menempatkan karya interpretatif di ruang 
publiknya, Museum Manusia Gilimanuk bertransformasi. Ia tidak lagi 
hanya menjadi gudang benda mati, tetapi menjadi ruang pengalaman, 
dialog, dan imajinasi aktif. Ini adalah model praktik kuratorial partisipatif, 
di mana museum membuka diri terhadap intervensi kreatif yang dapat 
memperkaya narasi koleksinya. Bagi dunia pendidikan, relief ini adalah 
"buku teks" tiga dimensi yang jauh lebih efektif dalam menanamkan 
kecintaan pada sejarah dan budaya daripada sekadar foto atau teks di 
dalam kelas. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

218 
 

Dari sisi ekonomi kreatif dan pariwisata budaya, proyek ini memberikan 
dampak ganda. Secara langsung, ia memberdayakan ekonomi para 
perajin pahat batu di Karangasem, sebuah area yang seringkali berada di 
luar sorotan industri pariwisata utama. Secara tidak langsung, relief ini 
berpotensi menjadi daya tarik baru (new destination) bagi pariwisata 
budaya di Kabupaten Jembrana, membantu mendiversifikasi peta 
pariwisata Bali ke wilayah barat. Ia menawarkan pengalaman wisata yang 
lebih mendalam, berbasis pengetahuan dan otentisitas, bukan sekadar 
keindahan alam. 

Menatap ke depan, implikasi karya ini merambah hingga ke dunia 
humaniora digital (digital humanities). Relief fisik ini, dengan segala detail 
naratif dan artistiknya, adalah sebuah "kumpulan data" analog yang 
sangat kaya. Ia bisa menjadi fondasi untuk pengembangan di masa depan: 
dipindai menjadi model 3D yang dapat diakses secara global, 
diintegrasikan ke dalam pengalaman Augmented Reality (AR) di lokasi 
museum, atau menjadi bagian dari arsip digital yang diperkaya dengan 
metadata. Lebih penting lagi, dalam ekosistem digital, data warisan 
budaya seperti ini dapat dilindungi dengan instrumen seperti Traditional 
Knowledge (TK) Labels atau Label Pengetahuan Tradisional, yang 
memastikan bahwa konteks budaya dan hak-hak komunitas sumbernya 
tetap dihormati, bahkan ketika ia beredar di dunia maya. Dengan 
demikian, pahatan di atas batu ini bisa menjadi titik awal bagi pelestarian 
dan penyebaran ingatan Manusia Gilimanuk dalam format-format baru 
yang belum terbayangkan. 

Refleksi Akhir: Mengukir Ingatan di Era Digital 

Kita hidup di zaman paradoks. Di satu sisi, kita dibanjiri oleh informasi dan 
citra digital yang tak terbatas. Platform media sosial dan kecerdasan 
buatan (AI) generatif mampu menghasilkan konten dengan kecepatan 
kilat, menciptakan lautan visual yang dangkal dan seringkali terlepas dari 
konteks. Di sisi lain, ingatan kolektif kita terasa semakin rapuh, terancam 
oleh amnesia historis dan komodifikasi budaya yang serampangan. Dalam 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

219 
 

pusaran inilah, urgensi dari proyek seperti "Cipta Relief Raga-Jiwani 
Manusia Gilimanuk" menjadi semakin nyata. 

Dalam esai ini, saya telah menelusuri perjalanan panjang di balik 
penciptaan sebuah karya seni yang berakar kuat pada riset. Ini 
menunjukkan bahwa reinterpretasi artistik yang dilakukan secara etis, 
mendalam, dan kolaboratif adalah bentuk pelestarian dan 
pengembangan budaya yang paling vital. Karya saya bukan sekadar 
patung, melainkan sebuah argumen yang terpahat di atas batu: bahwa 
untuk memahami masa lalu, kita tidak cukup hanya menggalinya, kita juga 
harus berani menafsirkannya kembali dengan imajinasi dan empati. 
Proyek ini adalah model bagaimana data arkeologis yang dingin dapat 
dihangatkan kembali menjadi narasi manusiawi yang menyentuh. 

Di era digital, kehadiran karya fisik seperti ini memiliki peran strategis. Di 
tengah kelimpahan citra yang dihasilkan mesin, sebuah relief yang lahir 
dari riset bertahun-tahun, dialog antar-manusia, dan keterampilan tangan 
para perajin menjadi penanda otentisitas yang tak ternilai. Ia berfungsi 
sebagai "sumber kebenaran" (ground truth)—sebuah referensi material 
yang solid yang dapat melawan disinformasi dan representasi yang 
dangkal. Di masa depan, karya semacam inilah yang seharusnya menjadi 
data acuan untuk melatih model-model AI secara lebih etis dan 
kontekstual, memastikan bahwa mesin belajar dari kearifan manusia, 
bukan sebaliknya. 

Tentu, teknologi digital juga menawarkan peluang luar biasa. Kita dapat 
membayangkan bagaimana relief ini nantinya diperluas jangkauannya 
melalui pengalaman Virtual Reality (VR) atau Augmented Reality (AR), 
memungkinkan audiens di seluruh dunia untuk "mengunjungi" Gilimanuk 
dan berinteraksi dengan kisah para leluhurnya secara imersif. Namun, 
peluang ini datang bersama risiko. Tanpa pemahaman konteks budaya 
yang mendalam, tanpa rasa hormat pada spiritualitas yang 
melingkupinya, teknologi dapat dengan mudah jatuh ke dalam jebakan 
trivialisasi dan eksotisme digital. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

220 
 

Oleh karena itu, masa depan dari praktik reinterpretasi warisan yang 
sehat dan inklusif menuntut adanya sebuah ekosistem yang kuat. 
Diperlukan kolaborasi yang berkelanjutan dan saling menghormati antara 
para seniman, teknolog, akademisi, komunitas lokal sebagai penjaga 
warisan, dan pemerintah sebagai regulator. Hanya dengan sinergi seperti 
inilah kita dapat memastikan bahwa jembatan antara masa lalu, masa 
kini, dan masa depan dapat terus dibangun—baik melalui pahatan di atas 
batu maupun melalui barisan kode digital—dengan kearifan, integritas, 
dan rasa kemanusiaan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ardika, I. Wayan. "Archaeological Traces of the Early Harbour Town." In 
Fruits of Inspiration: Studies in Honour of Prof. J. G. de Casparis 
(Göttinger Beiträge zur Asienforschung, vol. 1), edited by Marijke J. 
Klokke and Karel R. van Kooij. Göttingen: Göttingen University Press, 
2008. 

Ardika, I. Wayan, dan Peter Bellwood. "Sembiran: The Beginnings of 
Indian Contact with Bali." Antiquity 65, no. 247 (1991): 221–232. 

Baiduri, Ratih. Teori-Teori Antropologi (Kebudayaan). Medan: Yayasan 
Kita Menulis, 2020. 

Calo, Ambra, Thomas O. Pryce, Judith Wisseman-Christie, Andreas 
Reinecke, Laure Dussubieux, Bérénice Bellina, dan I Wayan Ardika. 
"Sembiran and Pacung on the North Coast of Bali: A Strategic 
Crossroads for Early Trans-Asiatic Exchange." Antiquity 89, no. 344 
(2015): 378–396. 

Dinas Kebudayaan Provinsi Bali. "Kuatkan dan Majukan Budaya Bali, 
Gubernur Koster Luncurkan Perda Nomor 4 Tahun 2020." 
Dipublikasikan 10 Juli 2020. https://disbud.baliprov.go.id/kuatkan-
dan-majukan-budaya-bali-gubernur-koster-luncurkan-perda-nomor-
4-tahun-2020/. 

Gamberi, Vincenzo. "Decolonising Museums: South-Asian Perspectives." 
Journal of the Royal Asiatic Society 29, no. 2 (2019): 201–218. 

Hermawan, B. "Kerja kuratorial dalam eksebisi arsip di Indonesia." Anuva: 
Jurnal Kajian Budaya, Perpustakaan, dan Informasi 2, no. 4 (2018): 
397–407. 

Kusuma, I. P. E. M., dan I. Wayan Arthana. "Arsitektur tradisional Bali." 
Jurnal Ilmiah Hospitality Management 7, no. 2 (2017): 147–154. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

221 
 

Murphy, Stephen A. "Decolonising Curating and the Museum in Southeast 
Asia." YouTube, 19 Mei 2021. Video, durasi 1:20:35. 
https://www.youtube.com/watch?v=Egf9FakbRy4. 

Novianto, Wahyu. Apropriasi dalam Praktik Penciptaan Seni Rupa 
Kontemporer. Laporan Penelitian DIPA, Institut Seni Indonesia 
Surakarta, 2020. 

Pemerintah Republik Indonesia. Undang-Undang Republik Indonesia 
Nomor 11 Tahun 2010 tentang Cagar Budaya. Jakarta: Sekretariat 
Negara, 2010. 

Setiawan, I. K. "Apropriasi budaya vs apresiasi: Etika budaya remix dalam 
perspektif komunikasi antarbudaya." DIKSIMA: Jurnal Kajian 
Komunikasi dan Manajemen Dakwah 3, no. 2 (2024): 123–138. 

Wibowo, Dicky Caesario. "Gender Roles in the Prehistoric Fishing 
Community: A Case Study from Gilimanuk Site, Bali." Berkala Arkeologi 
41, no. 2 (2021): 157–174. 

Yusron, Ulin Ni'am. Cipta Relief Raga-Jiwani Manusia Gilimanuk. Disertasi 
doktoral, Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, Bali, , 2024. 

 

 

 

 

 

 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

222 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

223 
 

BAB 17 
 Media Ekspresi Seni Alternatif 

Fotografi Puisi   
Oleh: 

Yulius Widi Nugroho 
 

Seni dalam esensinya selalu membutuhkan medium untuk mengantarkan 
pesan sebagai bentuk komunikasi. Sejak awal peradaban manusia telah 
menggunakan berbagai cara untuk mengekspresikan gagasan, emosi, dan 
pandangannya terhadap dunia. Dari lukisan gua prasejarah hingga 
instalasi seni digital modern, evolusi media seni mencerminkan 
perkembangan teknologi dan perubahan paradigma budaya yang ada. Di 
kancah perhelatan seni yang terus berubah, muncul bentuk-bentuk 
ekspresi alternatif yang menantang kategorisasi dari pendahulu yang 
dianggap konvensional. Fotografi Puisi adalah salah satu dari bentuk 
ekspresi hibrida tersebut, yang menyatukan dua disiplin seni yang 
berbeda namun saling melengkapi, yaitu fotografi puisi. 

Fotografi secara harfiah berarti "melukis dengan cahaya", telah melalui 
perjalanan panjang dari sekadar alat dokumentasi menjadi sebuah 
medium seni yang diakui secara luas (Nugroho, 2020). Abad ke-19 sejarah 
fotografi dimulai, dan sejak itu berkembang pesat terutama dengan 
hadirnya teknologi digital yang mengubah cara fotografer atau seniman 
visual mengambil, mengolah, dan membagikan gambar.  

Di sisi lain, puisi adalah bentuk sastra yang menggunakan kualitas estetis 
dan ritmis bahasa untuk membangkitkan makna dan emosi. Keduanya, 
fotografi dan puisi, memiliki kemampuan untuk menangkap momen, 
menceritakan sebuah kisah, dan menyentuh perasaan audiensnya 
dengan cara yang unik. Penggunaan media fotografi dapat berfungsi 
sebagai alat bantu dalam menciptakan puisi. Selain itu, media karya 
fotografi juga bisa menjadi salah satu alternatif bagi pengajar saat 
melakukan pengajaran, terutama dalam proses belajar menulis puisi 
(Widiawati, 2023). 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

224 
 

Penggabungan kedua media ini bukanlah hal yang sepenuhnya baru. 
Kolaborasi antara fotografer dan penyair telah menghasilkan karya-karya 
yang memukau. Namun, yang menjadi fokus dalam paper ini adalah 
sebuah pendekatan yang lebih sistematis dan konseptual, yang disebut 
sebagai "Fotuisi". Fotuisi adalah sebuah metode baru yang 
memungkinkan seorang seniman untuk mengubah sebuah karya foto 
menjadi karya sastra puisi secara terstruktur. Metode ini tidak hanya 
melihat foto sebagai ilustrasi dari puisi atau sebaliknya, tetapi sebagai titik 
awal dari sebuah proses kreatif yang melahirkan karya baru yang utuh 
(Nugroho, 2024).  

Metode itu dikembangkan sebagai pendekatan inovatif untuk 
menjembatani dunia visual fotografi dengan dunia sastra puisi. Berbeda 
dengan pendekatan di mana puisi dan foto hanya disandingkan sebagai 
dua karya yang saling melengkapi, Fotuisi menjadikan foto sebagai 
sumber inspirasi utama dan bahan mentah untuk melahirkan sebuah 
puisi. Proses ini melibatkan analisis mendalam terhadap elemen-elemen 
visual dan makna yang terkandung dalam sebuah foto. 

 
Gambar 1. Metode Fotuisi untuk menciptakan karya Fotografi Puisi 

Sumber:  dokumentasi Yulius Widi Nugroho, 2024  
 

Metode Fotuisi dapat diuraikan dalam beberapa langkah sistematis: 

1. Penciptaan Foto: Langkah pertama adalah merekam momen 
menggunakan media fotografi yang memiliki daya tarik visual dan 
emosional yang kuat. Foto ini sebenarnya bisa berasal dari karya 
sendiri maupun karya fotografer lain, namun untuk originalitas karya 
karya sendiri lebih direkomendasikan. Setelah foto dipilih, langkah 
selanjutnya adalah melakukan pengamatan yang mendalam terhadap 
seluruh elemen visual yang ada di dalamnya. Ini mencakup subjek 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

225 
 

utama, latar belakang, komposisi, pencahayaan, warna, tekstur, dan 
detail-detail kecil lainnya. 

2. Analisis Semiotika Visual berdasarkan teori semiotika seperti Charles 
Morris atau Roland Barthes. Misalnya dari teori Barthes foto yang 
telah diamati kemudian dianalisis dalam dua tingkatan: 
a. Denotasi: Mengidentifikasi semua objek dan elemen yang terlihat 

secara harfiah dalam foto. Contohnya, "seorang perempuan tua 
duduk di kursi di depan jendela." 

b. Konotasi:  Menafsirkan makna-makna asosiatif dan simbolis dari 
elemen-elemen denotatif tersebut. Misalnya, "perempuan tua" 
bisa menyimbolkan kebijaksanaan, kesendirian, atau perjalanan 
hidup. "Jendela" bisa menjadi metafora untuk masa depan, 
harapan, atau keterbatasan. 

3. Identifikasi tema dan emosi dari hasil analisis semiotika hal-hal yang 
paling menonjol dalam foto. Apakah foto tersebut memancarkan 
perasaan sedih, gembira, nostalgia, atau ketegangan? Tema apa yang 
diusung, misalnya tentang kemanusiaan, alam, urbanisasi, atau isu 
sosial? 

4. Penyusunan kata kunci dari citraan berdasarkan tema dan emosi yang 
telah diidentifikasi. Dimulai dengan menyusun daftar kata kunci 
(keywords) dan citraan (imagery) yang relevan. Kata kunci ini bisa 
berupa kata benda, kata sifat, atau kata kerja yang menangkap esensi 
dari foto. Citraan yang dikembangkan harus mampu membangkitkan 
pengalaman indrawi (penglihatan, pendengaran, penciuman, 
perabaan, dan perasa) yang terkait dengan suasana dalam foto. 

5. Penulisan draf puisi dengan berbekal kata kunci dan citraan yang telah 
disusun, mulailah menulis draf awal puisi. Pada tahap ini, tidak perlu 
terlalu memperhatikan struktur atau rima, namun fokus pada 
menuangkan gagasan dan perasaan secara bebas. 

6. Penyuntingan dan penyempurnaan setelah draf awal selesai, lakukan 
proses penyuntingan untuk menyempurnakan puisi. Perhatikan 
pilihan kata (diksi), gaya bahasa (majas), rima, dan ritme. Susun ulang 
baris dan bait untuk menciptakan alur yang padu dan efek puitis yang 
diinginkan. 

7. Menata puisi disajikan bersamaan dengan karya foto sebelumnya, dan 
menjadi satu kesatuan karya Fotografi Puisi.  



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

226 
 

Melalui metode Fotuisi, sebuah foto tidak lagi hanya menjadi objek 
pandangan, tetapi menjadi sebuah narasi yang dapat "dibaca" dan 
diinterpretasikan melalui bahasa puitis. Metode ini membuka 
kemungkinan tak terbatas bagi para seniman untuk mengeksplorasi 
hubungan antara gambar dan kata, serta menciptakan karya seni hibrida 
yang memiliki kedalaman makna berlapis. 

 
Gambar 2. Fotografi Puisi Kedungcowek 4 – ”Tak Terawat”  

Sumber: dokumentasi Yulius Widi Nugroho, 2024 
 

Fotografi Puisi selain fungsinya sebagai media ekspresi personal, memiliki 
potensi besar sebagai alat untuk menyampaikan kritik sosial. Sejarah 
telah menunjukkan bahwa baik fotografi maupun puisi seringkali 
digunakan sebagai medium untuk menyuarakan keprihatinan terhadap 
isu-isu sosial, politik, dan kemanusiaan. Ketika kedua media ini 
digabungkan, dampaknya bisa menjadi lebih kuat dan menggugah. 

Kritik sosial merupakan bentuk perhatian terhadap ketidakadilan sosial 
dan usulan kepada pemerintah dengan tujuan tertentu, misalnya 
mendukung pelestarian peninggalan sejarah, atau meningkatkan 
kesadaran masyarakat akan pentingnya pendidikan. Kritik sosial dapat 
disampaikan melalui berbagai cara dan media, seperti sindiran dalam 
komunikasi pribadi atau sosial, pertunjukan sosial atau seni dalam 
masyarakat, seni rupa, sastra, hingga melalui media massa (Mas’oed, 
1997). 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

227 
 

Kekuatan fotografi dalam kritik sosial terletak pada kemampuannya untuk 
menyajikan bukti visual yang otentik rekaman kondisi sebenarnya di 
lokasi/momen tertentu. Sebuah foto dapat menangkap ketidakadilan, 
kemiskinan, kerusakan lingkungan, atau dampak konflik dengan cara yang 
tidak bisa diungkapkan oleh kata-kata saja. Foto-foto ikonik dari masa 
perang atau gerakan hak-hak sipil, misalnya, telah terbukti mampu 
mengubah opini publik dan mendorong perubahan sosial. 

Sementara itu, puisi menawarkan kedalaman refleksi dan kekuatan 
emosional. Melalui bahasa yang padat dan penuh makna, seorang penyair 
dapat menggali akar permasalahan, mengungkapkan penderitaan 
individu di balik statistik, dan membangkitkan empati dari pembaca. Puisi-
puisi kritik sosial karya W.S. Rendra atau Wiji Thukul di Indonesia adalah 
contoh nyata bagaimana sastra dapat menjadi suara bagi mereka yang 
terpinggirkan. Puisi mempunyai isi dari ungkapan pikiran dari pengalaman 
yang mempunyai sifat imajinatif. Bahasa yang digunakan memiliki sifat 
konotatif, dan memiliki struktur fisik dilihat dari tampilan dan struktur 
batin dari makna atau isi yang membentuknya (Raharjo, 2017). 

Ketika Fotografi Puisi digunakan sebagai media kritik sosial, terjadi sinergi 
antara bukti visual dan refleksi puitis. Foto menyajikan "apa" (realitas 
yang terjadi), sementara puisi menggali "mengapa" dan "bagaimana 
rasanya". Kombinasi ini dapat menciptakan sebuah karya yang tidak 
hanya informatif, tetapi juga sangat personal dan menyentuh. 

Dalam konteks yang lebih luas, Fotografi Puisi dapat digunakan untuk 
mengkritik berbagai isu sosial lainnya, seperti ketimpangan ekonomi yang 
menyajikan foto-foto kontras antara kemewahan dan kemiskinan di 
perkotaan dapat dipadukan dengan puisi yang mempertanyakan keadilan 
sosial. Kerusakan lingkungan dengan rekaman foto dampak polusi disertai 
dengan puisi yang meratapi hilangnya keindahan alam dan menyerukan 
tanggung jawab kolektif. Kasus diskriminasi dan ketidakadilan tentang 
kelompok minoritas yang mengalami diskriminasi juga dapat diberi suara 
melalui foto puisi yang kuat dan empatik. 

Dengan demikian, Fotografi Puisi bukan hanya sekadar bentuk seni, tetapi 
juga bisa menjadi sebuah tindakan sosial. Ia memberikan para seniman 
dan aktivis sebuah medium yang kuat untuk berbicara tentang isu-isu 
penting, memprovokasi pemikiran, dan menginspirasi perubahan. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

228 
 

Pengembangan Fotografi Puisi sebagai media lain bisa dilakukan sebagai 
potensi yang tidak terbatas pada dunia seni dan kritik sosial. Sifatnya yang 
interdisipliner dan kemampuannya untuk merangsang imajinasi dan 
emosi membuatnya relevan untuk dikembangkan dalam berbagai bidang 
lain. 

Dalam dunia pendidikan, Fotografi Puisi dapat menjadi alat pembelajaran 
yang efektif. Guru dapat menggunakan foto sebagai stimulus untuk 
mengajar keterampilan menulis puisi kepada siswa. Proses ini tidak hanya 
membuat pembelajaran sastra menjadi lebih menarik dan visual, tetapi 
juga melatih siswa untuk berpikir kritis, menginterpretasi gambar, dan 
mengekspresikan gagasan mereka secara kreatif. Metode Fotuisi dapat 
disederhanakan dan diadaptasi untuk digunakan di berbagai tingkatan 
kelas, dari sekolah dasar hingga perguruan tinggi. 

Media Terapi Seni (Art Therapy) merupakan kombinasi antara fotografi 
dan puisi juga memiliki potensi terapeutik atau bersifat penyembuhan 
atau membantu proses pemulihan. Dalam terapi seni, proses kreatif 
dapat membantu individu untuk mengeksplorasi dan mengekspresikan 
perasaan yang sulit diungkapkan dengan kata-kata. Fotografi dapat 
digunakan sebagai cara untuk mendokumentasikan pengalaman hidup, 
sementara puisi dapat menjadi sarana untuk merefleksikan dan memberi 
makna pada pengalaman tersebut. Pendekatan ini bisa sangat 
bermanfaat bagi individu yang mengalami trauma, depresi, atau masalah 
kesehatan mental lainnya. 

Segagai media digital dan sosial media Fotografi Puisi menemukan 
platform yang ideal untuk berkembang. Media sosial seperti Instagram, 
yang berfokus pada konten visual, menjadi ruang yang subur bagi para 
seniman untuk membagikan karya Fotografi Puisi mereka kepada audiens 
yang lebih luas. Format ini memungkinkan interaksi langsung antara 
seniman dan audiens, serta membuka peluang untuk kolaborasi dan 
eksperimen. Puisi tidak lagi terbatas pada buku atau jurnal sastra, tetapi 
dapat diakses dan dinikmati oleh siapa saja melalui gawai mereka. 

Media komunikasi dan periklanan, prinsip-prinsip Fotografi Puisi juga 
dapat diaplikasikan dalam dunia komunikasi dan periklanan. Sebuah iklan 
yang menggabungkan citra visual yang kuat dengan narasi puitis yang 
singkat dan menggugah dapat menjadi sangat efektif dalam membangun 
citra merek dan menyampaikan pesan emosional kepada konsumen. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

229 
 

Pendekatan ini dapat menciptakan kampanye yang lebih artistik, 
berkesan, dan berbeda dari iklan konvensional. 

Fotografi Puisi dapat menjadi cara yang unik untuk mendokumentasikan 
dan melestarikan sejarah serta budaya. Seorang fotografer-penyair dapat 
merekam tradisi lisan, ritual adat, atau kehidupan masyarakat di suatu 
daerah melalui kombinasi gambar dan puisi. Pendekatan ini tidak hanya 
menghasilkan catatan etnografis yang kaya, tetapi juga karya seni yang 
menghormati dan merayakan warisan budaya tersebut. 

Dengan berbagai kemungkinan pengembangan ini, Fotografi Puisi 
membuktikan dirinya sebagai sebuah medium yang dinamis dan relevan 
dengan tantangan zaman. Ia menawarkan cara baru untuk bercerita, 
berkomunikasi, dan memahami dunia di sekitar kita. 

Refeksi Akhir 

Fotografi Puisi, dengan metode Fotuisi sebagai salah satu pendekatan 
utamanya, hadir sebagai sebuah media ekspresi seni alternatif yang 
menawarkan kekayaan dan kedalaman baru dalam lanskap seni 
kontemporer. Dengan menggabungkan kekuatan visual fotografi dan 
kekuatan naratif puisi, genre hibrida ini mampu menciptakan karya-karya 
yang tidak hanya indah secara estetis, tetapi juga sarat akan makna dan 
mampu memancing refleksi mendalam. 

Perjalanan fotografi dari medium dokumentasi menjadi medium seni 
yang diakui telah membuka jalan bagi berbagai eksplorasi kreatif, 
termasuk perpaduannya dengan sastra. Metode Fotuisi memberikan 
sebuah kerangka kerja yang sistematis untuk mentransformasikan sebuah 
karya foto menjadi puisi, melalui proses pengamatan, analisis semiotika, 
identifikasi tema, hingga penulisan dan penyempurnaan. Metode ini 
menegaskan bahwa foto dapat menjadi sumber inspirasi yang tak 
terbatas bagi penciptaan karya sastra. 

Lebih dari sekadar ekspresi artistik, Fotografi Puisi memiliki potensi yang 
signifikan sebagai media kritik sosial. Sinergi antara bukti visual yang 
disajikan oleh foto dan kedalaman emosional yang ditawarkan oleh puisi 
menjadikannya alat yang ampuh untuk menyuarakan isu-isu sosial, 
politik, dan kemanusiaan. Ia mampu menggugah kesadaran publik dan 
mendorong dialog tentang berbagai permasalahan yang dihadapi 
masyarakat. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

230 
 

Pengembangan ke depan, Fotografi Puisi dapat mampu digunakan di 
berbagai bidang lain seperti pendidikan, terapi seni, media digital, hingga 
komunikasi komersial menunjukkan relevansi dan fleksibilitas medium ini. 
Di era di mana batas-batas antar disiplin seni semakin kabur dan 
komunikasi visual menjadi semakin dominan, Fotografi Puisi menawarkan 
sebuah pendekatan yang segar, interdisipliner, dan sangat relevan. Ia 
bukan hanya sekadar penggabungan dua media, tetapi sebuah sintesis 
yang melahirkan bentuk ekspresi baru dengan potensinya sendiri yang 
unik dan tak terbatas. 

DAFTAR PUSTAKA 

Mas’oed, M. (1997). Kritik Sosial Dalam Wacana Pembangunan. UII Press. 
Nugroho, Y. W. (2020). Khazanah Fotografi dan Desain Grafis. Deepublish. 
Nugroho, Y. W. (2024). FOTOGRAFI PUISI SEBAGAI MEDIA KRITIK SOSIAL 

DAN PELESTARIAN BENTENG KEDUNGCOWEK [Institut Seni Indonesia 
Bali]. 
https://opac.isibali.ac.id/index.php?p=show_detail&id=16529&keyw
ords= 

Raharjo, H. P. E. W. (2017). Mengenal Stuktur Pembangun Karya Sastra. 
Sindunata. 

Widiawati, L. (2023). Pengaruh Penggunaan Media Hasil Karya Fotografi 
Terhadap Kemampuan Menulis Puisi Siswa Kelas X Di SMA Negeri 1 
Tarik. Bapala, 10(4), 318–329. 
file:///C:/Users/Yulius/Downloads/adminjsapala,+22_Rosa+Kurnia+W
idiawati.pdf 

  



 

231 
 

BAB 18 
Kriya Dalam  

Konteks Budaya Urban 
(Masyarakat Perkotaan ) 

 

Oleh: 
Zamilia 

 
 
Makna kriya di masa lalu bermakna sebagai karya seni yang memiliki arti 
yang dalam,  berkarakter serta mempunyai nilai estetik yang tinggi dalam 
pembuatannya. Selain itu karya seni kriya mengandung nilai simbolik dan 
filosofis didalamnya, sehingga berkaitan erat dengan daerah dan 
masyarakatnya. Awal pembuatan seni kriya untuk kebutuhan upacara 
adat dan keagamaan. Kriya dalam konteks saat ini mempunyai makna 
yang berbeda sejalan dengan perubahan nilai filosofis, pandangan hidup 
masyarakat dan daerahnya. Sejalan dengan perubahan waktu, 
pergeseran nilai dari lingkungan dan masyarakat serta pemaknaan 
konteks yang berubah membuat seni kriya mengalami transformasi.   

Perkembangan karya kriya dihubungkan dengan masyarakat perkotaan 
juga mengalami perkembangan dan perubahan, Perubahan kehidupan 
pada masyarakat urban yang sangat dinamis dan serba modern juga 
berpengaruh pada penciptaan produk kriya dalam memenuhi kebutuhan 
masyarakat urban. 

Sejarah Kriya dan perkembangannya 

Menurut bahasa Sansekerta, kata “krya” mempunyai makna 
mengerjakan, pada perkembangannya kata tersebut berubah menjadi 
kriya, kerja dan karya. Disimpulkan secara etimologi bahwa suatu 
kegiatan atau kerja kreatif dalam  pembuatan benda atau karya disebut 
kriya. Menurut Haryono, 2021 disebutkan bahwa hasil benda dari 
kegiatan kreatifnya sendiri juga dapat disebut seni kriya 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

232 
 

Kriya merupakan sebuah tatanan budaya tradisional yang mencerminkan 
jiwa dari suatu komunitas atau daerah. Awal seni kriya bermakna religius 
dan mempunyai nilai spiritual sehingga karya yang dibuat berupa 
pendukung dalam upacara keagamaan diantaranya patung dan guci. 
Pembuatan karya kriya ini menjadi nilai lokal atau tradisi yang diajarkan 
secara turun temurun dan mempunyai ciri dan karakter. Pemanfaatan 
karya kriya di Indonesia pada Zaman Islam mengalami pergeseran dari 
aspek kegunaannya, nilai spritual yang bersifat magis sudah mulai 
ditinggalkan sejalan dengan masuknya pengaruh dari agama Islam, tetapi 
nilai tradisi lokal yang bersifat spiritualdari masing masing daerah masih 
diagungkan. 

Seni Kriya merupakan karya yang memiliki karakteristik dan unik yang  
didalamnya selain bermakna simbolik dan filosofis tetapi bernilai estetik 
dan mempunyai nilai fungsional sehingga dalam pembuatannya 
diperlukan keterampilan tangan yang tinggi sehingga seni kriya masuk 
dalam kelompok  seni adiluhung menurut Gustami (Gustami, 1992:71). 

Seni kriya dalam perkembangannyan mengalami perubahan sesuai 
dengan lingkup daerah maupun perkembangan negara Indonesia. 
Berkembangnya industri kreatif dan ekonomi kreatif sangat berperan 
penting dalam perkembangan seni kriya sebagai yang merupakan salah 
satu sektor terbesar dalam menyumbang devisa negara.  

 
KRIYA SEBAGAI PRODUK MASA LALU 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Kriya sebagai produk masa lalu 
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

233 
 

Secara konseptual, kriya adalah aktivitas kreatif yang menggabungkan 
keterampilan teknis, keahlian tangan, pemahaman material, serta 
estetika tertentu untuk menghasilkan benda fungsional maupun 
dekoratif. Tradisi kriya mencakup berbagai bidang, seperti kriya kayu, 
logam, keramik, tenun, anyaman, dan sebagainya. Kriya mengandaikan 
adanya hubungan yang kuat antara perajin dan material, yang tercermin 
dalam proses kerja manual yang intensif. Nilai utama kriya terletak pada 
keterampilan tangan (handcrafted skill), keahlian teknik dan pengetahuan 
material, ketelitian dan kualitas kerja (craftsmanship), keberadaan nilai 
budaya yang terciri dalam motif, bentuk, atau fungsi. 

Dalam perkembangannya, kriya mengalami tiga fase besar: 
a. Kriya Tradisional, erat dengan pola kehidupan komunal yang fungsi 
utamanya berhubungan dengan kehidupan sehari-hari, ritual dan menjadi 
identitas daerah. 
b. Kriya Modern, dimulai pada gerakan arts and craft yang dimulai pada 
abad 20 di Eropa pada saat menentang industrialisasi. Kriya menjadi 
produk yang bersifat eksklusif dan mempunyai nilai estetik yang tinggi. 
c. Kriya Kontemporer, Kriya tidak lagi hanya menjadi benda yang bernilai 
budaya  tetapi sudah menjadi salah satu faktor penentu ekonomi 
khususnya dibidang ekonomi kreatif. Mulai mengalami transformasi baik 
dari segi bentuk, makna hingga identitas. 
 
Perubahan Budaya pada Masyarakat Perkotaan 

Memasuki abad 20, keadaan kehidupan masyarakat semakin berkembang 
khususnya masyarakat perkotaan sejalan dengan hiruk-pikuk kehidupan 
perkotaan, mobilitas yang tinggi, masyarakat yang padat sehingga 
masyarakat perkotaan cepat mengalami perubahan secara terus-
menerus dibandingkan dengan kehidupan masyarakat desa. Kehidupan 
didesa yang sangat bersifat feodal yang sangat identik dengan budaya 
masa lalu dan masih mempertahankan nilai lokal dari daerahnya. 
Masyarakat perkotaan merubah batas tradisional menjadi sesuatu hal 
yang baru baik dalam hal gagasan pemikiran, nilai konsumerisme, 
kebutuhan pasar sehingga akhirnya terbentuklah budaya baru. Budaya 
menurut Raymond W dibagi menjadi tiga bagian yang dialami dalam 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

234 
 

proses kebudayaan yang dinamis dalam formasi sosial. Tiga bagian 
tersebut adalah budaya dominan yang menjadi arah yang benar dan 
digunakan mencakup norma, nilai dan kepercayaan yang mendukung 
kelas penguasa yang berfungsi untuk mempertahankan tata sosial saat 
itu. Budaya residual adalah gagasan, praktik, perilaku, dan elemen yang 
pernah berkuasa atau dominan tetapi sudah tidak lagi karena  tergantikan 
oleh budaya baru yang masuk. Unsur-unsur ini mungkin berasal dari 
formasi sosial sebelumnya contoh, bentuk-bentuk komunitas pedesaan 
atau tradisi keagamaan tertentu. Budaya emergen sering kali 
diasosiasikan dengan kelompok-kelompok yang terpinggirkan atau 
oposisi yang mempunyai fenomen budaya yang baru tumbuh dan belum 
diterima di masyarakat. Ketiga bagian diatas  dapat terbentuk  dalam 
waktu yang sama dalam suatu kehidupan masyarakat dan satu sama lain 
dapat saling berhubungan yang berkelanjutan, dihubungkan dengan 
budaya urban yang  dinamikanya bergerak begitu cepat. Pola hidup, 
sistem nilai, kebiasaan, dan praktik sosial yang berkembang di lingkungan 
perkotaan sebagai hasil dari modernisasi, urbanisasi, dan heterogenitas 
masyarakat kota. Budaya ini lahir dari dinamika kota yang ditandai oleh 
mobilitas tinggi, interaksi sosial yang beragam, kompleksitas aktivitas 
ekonomi, serta paparan terhadap teknologi dan informasi. 

Budaya Urban 

Budaya urban adalah budaya yang tumbuh dalam masyarakat perkotaan 
dengan segala karakteristik yang ada di perkotaan dan segala 
kompleksitas permasalahan perkotaan  diantaranya penerimaan 
masyarakat terhadap padatnya penduduk kota, modernitas, 
heterogenitas, dan dinamika sosial yang cepat.  Masyarakat kota 
menunjukkan kecenderungan terhadap pencarian  identitas dalam 
lanskap modern yang homogen, konsumsi estetika dan simbolik pada 
ruang tempat tinggal serta kesadaran akan pemasalahan perkotaan dan 
kebutuhan terhadap produk yang efisien, fungsional, dan estetis. Budaya 
pada masyarakat urban yang sangat dipengaruhi oleh struktur pergerakan 
masyarakat sehingga terbentuk multikultur dan pluralis dengan berbagai 
latar belakang etnis, agama, sosial, ekonomi, politik dan  usia yang 
berbeda-beda sangat berbeda dengan seni kriya yang merupakan bentuk 
ekspresi budaya yang tumbuh dari pengetahuan lokal yang diwariskan 
secara turun-temurun, dan berkaitan dengan konteks sosial, ritual, serta 
kebutuhan masyarakat tradisional. Kriya tidak hanya memiliki nilai estetis, 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

235 
 

tetapi juga nilai simbolik, filosofis, dan fungsional. Sebagai produk budaya, 
kriya adalah medium yang merepresentasikan cara hidup, corak 
pemikiran, serta struktur nilai suatu masyarakat. 

Menurut teori budaya urban (Park, Burgess, Wirth), Ciri masyarakat yang 
hidup di perkotaan adalah sebagai berikut : 
a. Heterogenitas Sosial, Kota dihuni berbagai kelompok sosial,  budaya, 

etnis, dan kelas. Heterogenitas ini mendorong munculnya selera 
estetika yang plural, sehingga kriya urban sering bersifat eklektik dan 
hibrid. 

b.  Mobilitas dan Transitoris 
Kota berubah dalam ritme cepat, memengaruhi pola produksi dan 
konsumsi benda kriya yang harus adaptif, trend-driven, dan inovatif. 

c.   Orientasi Rasional dan Materialistis 
Kota mengutamakan fungsi, efisiensi, dan bentuk modern. Kriya 
sebagai benda buatan tangan harus merespons preferensi masyarakat 
urban dengan mengedepankan desain minimalis, ergonomis, dan 
multifungsi. 

d.  Konsumerisme dan Gaya Hidup 
Kota membentuk budaya konsumsi yang kuat. Produk kriya bukan 
hanya benda fungsional, tetapi juga simbol gaya hidup dan identitas 

 

Transformasi Peciptaan Kriya dalam Budaya Urban 

Masuknya kriya ke dalam konteks urban menciptakan perubahan 
fundamental. Jika dalam tradisi kriya berfungsi sebagai bagian dari ritual, 
simbol budaya, atau peralatan rumah tangga, maka dalam budaya urban 
kriya menjadi elemen dekoratif interior, simbol identitas lokal atau 
heritage dan merupakan komoditas dalam industri kreatif. Transformasi 
ini sepaham dengan konsep teori  hibriditas budaya (Homi Bhabha), 
dengan pernyataan ketika tradisi bertemu modernitas, terjadi proses 
pencampuran nilai yang melahirkan bentuk-bentuk baru. Kriya urban 
merupakan hasil negosiasi tersebut: gaya modern dipadukan dengan 
sentuhan tradisi atau material lokal, termasuk material non-konvensional 
seperti limbah keramik. Dalam teori budaya material (material culture), 
kriya dipahami sebagai benda budaya yang memuat makna-makna sosial 
dan ideologis, sehingga perubahan pada lingkungan sosial secara 
langsung memengaruhi bentuk dan fungsinya.  Menurut teori urbanisasi 
(Louis Wirth), masyarakat kota mengalami pergeseran dari nilai-nilai 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

236 
 

tradisional menuju nilai modern yang menekankan efisiensi, 
individualisme, dan konsumsi. Perubahan karakter sosial tersebut 
menciptakan ruang budaya baru yang berbeda dengan konteks tempat 
kriya tradisional tumbuh. Namun, ruang tersebut juga membuka 
kemungkinan terjadinya interaksi, negosiasi, dan transformasi budaya.  

BAGAN PENGARUH BUDAYA URBAN DALAM PENCIPTAAN KRIYA 

 
 

Gambar 1. Bagan pengaruh budaya urban dalam penciptaan kriya 
Sumber: dokumentasi  Zamilia, 2024  

 
 

Keberadaan karya kriya dalam masyarakat perkotaanpun mengalami 
perubahan, dan isu-isu yang diangkat pun sangat erat kaitannya dengan 
unsur permasalahan yang dihadapi pada masyarakat urban. Berhubungan 
dengan fungsinya, seni kriya yang awalnya sangat erat dengan fungsi 
ritual atau utilitarian bergeser menjadi objek dekoratif pada 
interior,berperan dalam komoditas industri kreatif, menjadi simbol 
identitas lokal dan produk gaya hidup. Beberapa contoh karya penciptaan 
Kriya yang pernah dipamerkan pada Pameran Kriya Kini dalam tema urban 
living. Judul dan karya Hamburger merupakan penggambaran ide dari 
seniman melihat konsumsi masyarakat perkotaan 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

237 
 

 

 
  
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 2.  4 Sehat 5 sempurna 100 tahun kedepan (Karya Yudhistira) 
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024 

___________________________________________________________ 
 

    __ 
 

 

 

Gambar 3. City in the sky (karya FX Lintang) 
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024 

 
Mengolah material lampu dan limbah kayu yang digantung pada langit- langit.  

_______________________________________________ 
 

 

Gambar 4. Barstole (Karya Hadrianus Ndaru) 
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024 

 
 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

238 
 

Eksplorasi kayu dan benang serta pemanfaatan gitar bekas menjadi produk pakai, alas 
dudukan merupakan kolase dari koran. 

 
 

 
 

      
 

 
  Gambar 5. Perangkat Makan dan Kopi Sachet (Karya Damar Bagus) 

Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024 
 

Memperlihatkan masyarakat perkotaan yang lebih sering mengkonsumsi kopi sachet 
melalui media tanah liat. 

_________________________________________________ 
 

 
 

 
 
 
 
 

Gambar 6. Aksesoris Round (Karya Yudhistira) 
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024 

 
Pemanfaatan limbah skateboard menjadi aksesoris  

dengan tema Memphis 
_________________________________________________ 

 
 

 

 

 

Gambar 7. Tempat helm (Karya Ferdi) 
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

239 
 

Eksplorasi kayu dengan teknik bending laminasi dan penempatan helm 
menpresentasikan masyarakat kota yang selalu bergerak 

 
 
 
 
 
 
 

Gambar 8. Furniture (Karya Nesha) 
Sumber: dokumentasi Zamilia, 2024 

 
Menggunakan limbah ban bekas menjadi meja dan sofa 

  
 

Berdasarkan pemaparan dan beberapa contoh dari penciptaan karya 
kriya pada masyarakat perkotaan maka dapat disimpulkan bahwa dalam 
konteks budaya urban, seni kriya telah berevolusi menjadi identitas, gaya 
hidup dan ekonomi kreatif masyarakat perkotaan yang tidak lagi sekedar 
merepresentasikan nilai tradisi. Teknologi yang maju, dinamika sosial 
yang berubah cepat serta konsumerisme yang berorientasi pada estetika 
memberi pengaruh terhadap transformasi bentuk, fungsi, dan makna 
dalam penciptaan seni kriya. Tranformasi dibutuhkan dalam Kriya. 

Budaya urban menjadi ruang transformatif yang memungkinkan kriya 
terus berkembang dan berinovasi, sehingga penciptaan karya kriya dalam 
Budaya Urban, "tradisi" biasanya sudah berupa tradisi  yang bercampur 
atau tradisi yang sudah berkembang, dan beradaptasi pada kehidupan 
masyarakat perkotaan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Adrisijanti, Inajati dan Musadad. Kriyamika : Melacak akar dan 
Perkembangan Kriya: Merayakan 65 Tahun Prof.Dr.Sumijati 
Atmosudiro. Yogyakarta: Jur. Arkeologi FIB UGM, 2007. 

Allwood, John dan Montgomery Bryan. Exhibition Planning and Design. 
London, B.T. Batsford Ltd, 1989. 

Amrizal. Metode Pengembangan Desain Produk Kriya Berbasis Budaya 
Lokal. Padang Panjang:  ISI Padang Panjang, 2020. 

Berger, Arthur Asa. Pengantar Semiotika Tanda dalam Kebudayaan 
Kontemporer. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2015. 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

240 
 

Bono, Edward De dan Deni Hermawan. Serious Creativity: Using the power 
of lateral thinking to create new ideas. London: Harper Collins 
Business, 1996. 

Budiman, Manneke. Memahami Evolusi Budaya Urban1. Seminar 
Nasional Budaya Urban Kajian Budaya Urban di Indonesia dalam 
Perspektif Ilmu Sosial dan Humaniora: Tantangan dan Perubahan 

Crotty, M. The Foundations of Social Research,  Meaning and Perspective 
in the Research      Process . Australia: Sage Publications, 1998. 

Davies, Stephen. The Philosophy of Art. Chichester: Wiley Blackwell, 2016. 
Dormer, Peter.Makna Desain Modern. Yogyakarta: Jalasutra, 2008. 
Erimurti, Kuntari, Desain Kriya Kontemporer, academia edu, 2014 
Hall, Stuart . Budaya  Media Bahasa. Penerbit Jalasutra, 2012 
Paparan Ringkas Seminar Pendidikan Desain Kriya ditengah masyarakat 

Urban, Trisakti, 2014 
Gray, Carole and Malins, Julian. Visualizing Research,  A Guide to the 

Research Process in Art and Design. England, Ashgate. 2004 
Williams, R. (1977). Marxism and Literature. Oxford University Press: 

Oxford & New York.  
Wilson, E. (2001). The Contradictions of Culture: Cities, Culture, Women. 

London: Sage. 
 
 
 

  



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

241 
 

BIOGRAFI PENULIS 
 

Bambang Tri Rahadian (Beng Rahadian), menerbitkan 
komik graphic travelogue pertamanya di tahun 2016 
dengan judul Mencari Kopi Aceh sebagai karya tesis 
penciptaan di Sekolah Pascasarjana, Institut Kesenian 
Jakarta, kemudian pada tahun 2025 kembali 
menerbitkan komik lanjutannya dengan judul Mencari 

Kopi Flores, komik ini pun merupakan karya akademis di Program Doktor 
Seni, bidang penciptaan Institut Seni Denpasar (sekarang menjadi Institut 
Seni Bali). Keseharian  Beng menjadi pengajar di Prodi DKV Institut 
Kesenian Jakarta dan membuat komik, ilustrasi. Kegiatan beng dapat 
dilihat di akun instagram: @bengrahadian 

  

Benny Rahmawan Noviadji, lahir di Sukoharjo pada 
tanggal 06 November 1981. Menempuh pendidikan 
Program Sarjana pada minat utama Seni Grafis, 
jurusan Seni Rupa Murni, FSR Institut Seni Indonesia 
Yogyakarta pada tahun 1999-2006. Kemudian 
menempuh pendidikan Penciptaan Seni pada Program 

Pascasarjana Institut Seni Indonesia Yogyakarta pada tahun 2008-2010. 
Saat ini sedang menyelesaikan proses disertasi penciptaan seni pada 
Program Studi Seni Program Doktor di Institut Seni Indonesia Bali. 

Saat ini bekerja sebagai dosen pada program studi Desain Komunikasi 
Visual, Fakultas Desain, Institut Informatika Indonesia Surabaya dan aktif 
dalam melakukan penelitian maupun seminar di bidang Desain 
Komunikasi Visual. 

 

 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

242 
 

Fardian adalah seorang komposer-produser musik. 
Menyelesaikan studi doktoral di Institut Seni Indonesia 
Bali pada tahun 2025, dengan topik penelitian 
penciptaan musik berbasis budaya Masyarakat agraris 
di Sulawesi Selatan. Saat ini, Fardian aktif sebagai 
kolektif grup musik Saodor Ensemble, mengikuti 

berbagai penampilan di tingkat nasional, Festival Musik, dan pameran 
Internasional, di antaranya Classical:NEXT Berlin 2025, dan Undercurrent 
ESEA - Sound & Performance Art London 2025. 
 
 

 
Fenny Rochbeind, adalah seorang praktisi seni dan 
dosen di Program Pendidikan Seni Rupa, Fakultas 
Sastra, Universitas Negeri Malang. Lahir di Ujung 
Pandang, 10 Desember 1971. Menempuh S1 
Pendidikan Seni Rupa di IKIP Ujung Pandang, S2 
Penciptaan Seni di ISI Yogyakarta, dan S3 Penciptaan 

Seni di ISI Bali. Saat ini aktif berpameran nasional dan internasional, serta 
melakukan penelitian dan pengabdian kepada masyarakat. 

 
 

Terlahir dengan nama Genoveva Noirury Nostalgia 
Setyowati Retno Jahnawi, dari pasangan Theodora 
Retno Maruti dan Arcadius Sentot Sudiharto di kota 
Solo, 27 Januari 1971. Rury, panggilan akrab penulis, 
menggeluti dunia tari sejak kecil mengikuti jejak 
kedua orang tuanya. Hampir semua perjalanan 

berkesenian kedua orang tuanya, diteruskan oleh Rury, baik sebagai 
penari, koreografer, dosen, bahkan saat ini Rury meneruskan pengelolaan 
manajemen komunitas Padnecwara yang dibentuk oleh Retno Maruti dan 
Arena Artistika, komunitas manajemen panggung milik Sentot S. 
Beberapa karya tari telah dihasilkan oleh Rury diantaranya Bedah Madiun 
(2000), Kelaswara Tanding (2002), Kumolo Bumi (2003), Arkasuta (2017) 
dan Kumolobumi (2019).  
 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

243 
 

Pendidikan sarjana ditempuhnya di Universitas (STMIK) Gunadarma 
tahun 1995 jurusan Management Informatika, S2 di Institut Kesenian 
Jakarta dengan peminatan Pengkajian tahun 2017, dan S3 di Institut Seni 
Indonesia-Denpasar (Bali) tahun 2024. Beberapa kali mewakili Indonesia 
dalam forum internasional baik sebagai penari, koreografer maupun 
pekerja seni (manajemen seni pertunjukan), diantaranya sebagai  
pemakalah seminar di Gugak Center Korea 2022, sebagai penari pada Asia 
Traditional Orchestra tahun 2023 di Korea, membawa penari remaja 
dalam NAFA Youth Talent Singapore 2024, bersama Pakualaman 
Yogyakarta pertunjukan di HNT, Den Haag 2024, bersama Padnecwara ke 
China mengikuti Nanning Theater Festival tahun 2024. Pernah menjadi 
anggota Dewan Kesenian Jakarta periode 2009-2012, 2012-2015, menjadi 
Wakil Dekan Fakultas Seni Pertunjukan Institut Kesenian Jakarta periode 
2020-2024. 
 

 
I Made Jodog, Lahir di Gianyar 1969. Pendidikan 
Sarjana Seni diselesaikan pada Sekolah Tinggi Seni 
Indonesia Denpasar tahun 1996, Master of Fine Art 
pada School of Art and Art History, University of South 
Florida tahun 2004 serta Doktor Penciptaan Seni pada 

Institut Seni Indonesia Denpasar tahun 2024. Jodog diangkat sebagai 
dosen pada Program Studi Seni Murni ISI Denpasar tahun 2005 dengan 
bidang keahlian Seni Rupa dan mengampu mata kuliah Seni Patung, 
Eksplorasi Media, Seni Instalasi. Jodog konsisten meneliti tentang proses 
kreatif serta sebagai perupa aktif berpameran di dalam dan luar negeri. 
Penghargaan yang diraih diantaranya; Las Damas De Arte, dan Dosen 
Berprestasi II ISI Denpasar.  Kini Jodog menjabat sebagai Wakil Rektor 
Bidang Perencanaan, Keuangan, dan Umum ISI BALI. 

 

 

 

 
 
 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

244 
 

I Nyoman "Polenk" Rediasa, lahir di Desa Tambakan, 
Buleleng, Pemulung Seni, ilustrator, dan dosen Seni 
Rupa di Undiksha Singaraja. Menyelesaikan 
pendidikan seni S1 dan S3 di ISI Bali aktif dalam 
kegiatan seni rupa (pameran National dan 
International). Melalui pendekatan teo-ekologis, ia 

menghadirkan seni instalasi partisipatif yang menyatukan spiritualitas Bali 
dengan kesadaran lingkungan kontemporer. 
 

 
Jimmu Goh, Menjabat sebagai Ketua Umum Sangha 
Mahayana Indonesia. Lahir di Medan, 12 Oktober 
1962. Menempuh pendidikan di Program Sarjana 
Sekolah Tinggi Agama Buddha IABN Buddha Sasana 
Divyarajya (2004-2008), Program Pascasarjana Institut 
Kesenian Jakarta (2011-2014),  Program Sarjana 

Chinese Language Huaqiao University, Xia Men-China (2011-2015), 
Program Sarjana Seni Pertunjukan, Seni Musik Institut Kesenian Jakarta 
(2010-2015), Program Doktor Seni, Institut Seni Indonesia Denpasar 
(2021-2024), Program Doktor Ilmu Agama Universitas Hindu Negeri I 
Gusti Bagus Sugriwa, Denpasar (2024-Sekarang) 
Profil : - Peneliti Musik Etno Religi Teologi Mahayana  

Tiongkok. 
- Kurator Buddhist Arts. 
- Founder dan Creator ‘Jimmu Orshestra’.  
- Penceramah Buddha Dharma Mahayana di lingkup vihara 

Buddha Mahayana.  
- Narasumber Spiritual keagamaan Buddha Mahayana di 

Jakarta, Surabaya, Medan, Tomohon, Denpasar, Magelang, 
Surakarta, Banten, Semarang, Palembang, Padang, 

- Pencipta Lagu ‘Kau Pahlawan Hati Ku’. 
- Konseptor Seni Musik Buddhis Modern. 
- Youtuber ‘Jimmu Official’ 

 
 
 
 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

245 
 

Kusen Dony Hermansyah atau akrab disapa 
Dony/Kusdon, adalah editor film sekaligus akademisi. 
Lahir di Magelang, 26 Maret 1974, ia mulai berkarya 
sejak 1993, terutama sebagai editor film dokumenter. 
Pendidikan formalnya dimulai dengan Diploma III 
(2000), kemudian Sarjana Film di Institut Kesenian 

Jakarta (2007), Magister Seni di Institut Seni Indonesia Surakarta (2009), 
serta Sarjana Sosiologi di Universitas Nasional Jakarta (2016). Saat ini ia 
tengah menempuh Program Doktoral Seni di ISI Bali. 
 
Sejak 2000, Dony menekuni profesi ganda sebagai editor dan dosen di 
Institut Kesenian Jakarta. Ia mengampu mata kuliah Dasar Seni Film, 
Sejarah Film Dunia, Teori & Konsep Editing, Sejarah & Teori Film 
Dokumenter, Editing Dokumenter, hingga Dokumenter Etnografi. Tahun 
2014–2022, ia juga mengajar di Politeknik Negeri Media Kreatif Jakarta. 

Karya filmnya mencakup dokumenter, fiksi, eksperimental, sinetron, dan 
video musik. Film fiksi pendeknya antara lain Merah (2000), Please Me 
Love (2012), dan Maryam (2014). Film panjang fiksinya termasuk Aries 
(2004), Fugu (2007), Wage (2017), Dilarang Menyanyi di Kamar Mandi 
(2019), Pai Kau (2018), dan This is Not a Love Story (2019). 
Dokumenternya meliputi Pasar Lelang Lokal (1996), Bye, Bye Buyat 
(2005), Es Krim di Dusun Tua (2008), Sawit Invasion (2008), hingga 
Geopark Ciletuh (2015). Ia juga menyutradarai Slow Dancing in The Dark 
(2007) dan Inisiasi di Pulau Wangi-Wangi (2010), serta memproduksi 
Trimbil Lan Bratil (2006). Selain berkarya, Dony aktif sebagai juri festival 
film, fasilitator, dan instruktur pelatihan film di berbagai daerah 
Indonesia. 

 

 

 

 

 
 
 



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

246 
 

Mangesti Rahayu, menempuh pendidikan strata 1 
Program Studi Desain Produk Mode dan Busana 
Fakultas Seni Rupa dan Desain Institut Kesenian 
Jakarta, kemudian melanjutkan Pendidikan Strata 2 di 
Program Studi Manajemen Pendidikan Pasca Sarjana 

Universitas Negeri Jakarta. Menyelesaikan Pendidikan Strata 3, Program 
Doktor pada Program Studi Seni minat Pengkajian Seni di ISI Bali.  
 
Saat ini menjadi Dosen Tetap di Program Studi Desain Produk Mode dan 
Busana Fakultas Seni Rupa Institut Kesenian Jakarta. Pernah menjabat 
sebagai Kepala Program Studi Desain Produk Mode dan Busana Fakultas 
Seni Rupa dan Desain Institut Kesenian Jakarta selama dua periode tahun 
2016 – 2020, dan 2020 – 2024.  
 
 

Marina Wardaya adalah seorang dosen dan praktisi di 
bidang Desain Komunikasi Visual yang saat ini 
mengajar di Program Studi Visual Communication 
Design, Universitas Ciputra. Lahir di Surabaya, ia 
menempuh pendidikan tinggi di bidang Desain 
Komunikasi Visual dan kemudian melanjutkan 

minatnya dalam riset mengenai komunikasi visual, budaya visual, dan 
pemanfaatan teknologi digital dalam proses kreatif. 
 
Selain mengajar, Marina aktif menulis artikel ilmiah, melakukan 
penelitian, dan menjadi pembicara dalam seminar berkaitan dengan riset 
desain, media interaktif, dan inovasi kreatif. Dengan pengalaman 
akademik dan profesionalnya, ia berkomitmen untuk menjembatani teori 
dan praktik desain, serta mendorong generasi muda desainer untuk 
berpikir kritis, inklusif, dan inovatif.  

 
 
  

 
 
 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

247 
 

Ni Luh Desi In Diana Sari,   merupakan dosen pada 
Program Studi Desain Produk FSRD ISI Bali. 
Menyelesaikan pendidikan doktoral dengan minat 
pengkajian kemasan tradisional. Lahir di Denpasar 12 
Desember 1982. Aktif dalam melaksanakan kegiatan 
Tridharma Perguruan Tinggi bidang penelitian dan 

pengabdian serta menulis artikel ilmiah yang telah di publikasi pada jurnal 
internasional bereputasi, jurnal nasional terakreditasi dan sebagai 
presenter pada seminar nasional dan internasional.  
 
 

Ninik Juniati, adalah seniman tekstil dan   akademisi 
yang berfokus pada eksplorasi material, teknik pola 
pakaian, teknik tradisional, serta narasi budaya dalam 
karya-karyanya. Lahir di Sidoarjo pada tanggal 29 juni 
1980. Latar pendidikannya di bidang Tata Busana, 
Manajemen Pendidikan, dan Seni memperkuat 

pendekatan teknis dan konseptual, terutama dalam draping, Konstruksi 
pola, sejarah, dan tekstil.  

Karya-karyanya banyak terinspirasi dari tradisi lokal seperti shibori, tritik, 
makramé, dan Wastra, serta penelitian mendalam mengenai Tenun Sesek 
Pringgasela dan simbolisme Tope’ Le’leng bagi masyarakat Kajang. 
Melalui proses ini, ia Kerap mengembangkan praktik artistik yang berpijak 
pada riset etnografi, manipulasi tekstil, dan pemaknaan ulang tradisi. 
Menghadirkan bahasa visual baru yang menggabungkan teknik tradisional 
dengan bentuk kontemporer yang berfokus pada sustainable fashion dan 
wearable art. 

Berprofesi sebagai peneliti dan dosen pada Program Studi Desain Produk, 
Program kekhususan Desain Fashion dan produk Lifestyle Fakultas 
Industri Kreatif, Universitas Surabaya. Ninik Aktif dalam melaksanakan 
kegiatan Tridharma Perguruan Tinggi bidang penelitian dan pengabdian 
dan telah mempublikasikan hasil riset mengenai tekstil, slow fashion, 
budaya visual, dan kriya pada jurnal internasional bereputasi, jurnal 
nasional terakreditasi dan sebagai presenter pada seminar nasional dan 
internasional, juga menghasilkan beragam karya desain yang telah 
memperoleh hak cipta dan Desain Industri, mulai dari motif batik, 
aksesori, hingga desain produk rumah tangga.    



Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

248 
 

Ni Made Rai Sunarini, lahir di Denpasar pada tanggal 
13 Juli 1968. Anak dari pasangan (Alm) Guru Gede 
Tjeger dan Ibu Ni Ketut Mentog, putri kedua dari tiga 
bersaudara. Istri dari (Alm) I Nengah Suagata, dan Ibu 
dari tiga anak, Putu Nita Maharani Cintyadewi, Made 
Cindy Darmawati, dan Komang Aditya Mahayana. 

Riwayat Pendidikan menempuh Pendidikan Program Sarjana pada 
Jurusan Kriya Keramik PSSRD Universitas Udayana pada tahun 1987-1992. 
Menempuh Pendidikan Program Magister pada Program Pascasarjana 
Kajian Budaya Universitas Udayana pada tahun 2006-2008. Serta 
menempuh Pendidikan Program Doktor pada Program Studi Seni minat 
Pengkajian Seni di ISI Denpasar pada tahun 2021.  
 
Saat ini bekerja sebagai dosen tetap pada Program Studi Kriya, Fakultas 
Seni Rupa dan Desain ISI Denpasar. Sebagai Kepala Laboratorium Prodi 
Kriya periode tahun 2009-2013. Kepala Laboratorium Prodi Kriya periode 
2013-2017, dan Kepala Laboratorium Prodi Kriya 2017-2021.  
 
 

Shienny Megawati Sutanto,   adalah dosen Desain 
Komunikasi Visual di Universitas Ciputra yang sejak 
2006. Dengan kompetensi utama di bidang penulisan 
kreatif, seni sekuensial, ilustrasi, dan desain 
komunikasi visual, karya akademik dan kreatifnya 
berfokus pada pendekatan ulang warisan budaya 

Indonesia melalui media kontemporer. Kiprahnya meliputi penelitian 
tentang ilustrasi fantasi dan desain karakter berdasarkan folklore, serta 
penulisan buku ajar dan karya kreatif seperti novel fantasi Warisan Dua 
Dunia dan serial Ther Melian. 

 

 

 

 



Jejak Lama, Tafsir Anyar 

249 
 

Ulin Ni’am Yusron, adalah seorang pegiat seni, lulusan 
Program Doktoral Institut Seni Indonesiaa Bali. Lahir di 
Gresik, besar di Kudus dan kuliah tingkat pertama di 
Fakultas Pertanian Universitas Sebelas Maret. Pada 
tingkat kedua pendidikan ia memilih jalan seni dengan 
kuliah di Sekolah Pasca Sarjana Institut Kesenian 

Jakarta. Kini ia tinggal di Bali. Ulin aktif menulis opini topik-topi seni dan 
budaya aktual di beberapa media massa ternama di Indonesia, seperti di 
Kompas TV.com, Kumparan.com, Katadata.com, Suara.com, Solopos, 
Merdika.com dll. 

Yulius Widi Nugroho, lahir di Solo 20 Juli 1976 dengan 
latar belakang pendidikan: S1 Desain Komunikasi 
Visual UNS (Universitas Negeri Sebelas Maret 
Surakarta) lulus tahun 2000,  S2 Ilmu Komunikasi 
(Universitas Dr. Sutomo Surabaya) lulus tahun 2010, 
dan S3 Penciptaan Seni – Fotografi (Institut Seni 

Indonesia Denpasar) lulus tahun 2024. Aktif mengajar sebagai dosen 
tetap di jurusan S1-DKV Institut Sains dan Teknologi Terpadu Surabaya, 
serta dosen LB di jurusan S1-DKV Institut Informatika Indonesia Surabaya.  

Aktivitas menulis Buku dan Artikel: 

o “JEPRET! Panduan Fotografi dengan Kamera Digital dan DSLR” 
tahun 2011, oleh Familia Publishing Yogyakarta. (Buku 
Pembelajaran Fotografi Dasar) 

o “MUTIARA FOTO” tahun 2015, oleh Revka Petra Media 
Publishing Surabaya. (Buku Karya Art Photography) 

o “Khazanah Fotografi dan Desain Grafis” tahun 2020 oleh 
Deepublish Yogyakarta (Buku Kompilasi Artikel Fotografi dan 
Desain Grafis) 

o “Sekelumit Cinta, Hidup & Tawa” tahun 2020 oleh Seniman 
Publisher Surabaya (Buku Sastra). 

o “Fotografi Puisi Sebagai Media Kritik Sosial” tahun 2025 oleh 
Deepublish Yogyakarta (Buku Referensi Fotografi-Sastra). 

o Kontributor majalah; Rubrik Fotografi dan Desain Grafis pada 
majalah Print Graphic Jakarta (9 artikel hingga tahun 2017), 
dan pada majalah Print Media Jakarta (57 artikel hingga tahun 
2025). 

http://tv.com/
http://kumparan.com/
http://katadata.com/
http://suara.com/
http://merdika.com/


Jejak Lama, Tafsir Anyar  
 

250 
 

Zamilia, biasa dipanggil Mila. Lulusan dari Fakultas Seni 
Rupa Institut Kesenian Jakarta Program Studi Kriya 
Jurusan Kriya Kayu dan melanjutkan ketingkat 
magister di Universitas Indonesia FISIP Jurusan Ilmu 
Komunikasi. Saat ini selain menjadi dosen kriya pada 
Fakultas Seni Rupa & Desain Institut Kesenian Jakarta 

juga menjabat sebagai Sekretaris pada Himpunan Asosiasi Kriya Indonesia 
(Adiyasa) dan house manager pada Sanggar Teater Populer pimpinan 
Slamet Rahardjo Djarot.  

Pengalaman bekerja menjadi pimpinan/koordinator produksi pada 
pertunjukan Teater diantaranya Teater Dagdidug, Salihara (2025), 
Manajer Panggung pada Pertunjukan Amangkurat , DBKL Kuala Lumpur 
(2017), Project Koordinator Pertunjukan, Pameran dan Seminar pada 
Frankfurt Book Fair (2015). Dalam bidang Seni Rupa  Terlibat sebagai 
penata artistik di beberapa pertunjukan panggung maupun film 
pendek,  peserta dari beberapa pameran diantaranya Pameran Kriya Kini 
(2023 dan 2024),aktif berpartisipasi menjadi juri kriya baik ditingkat 
wilayah maupun nasional dan melakukan beberapa penelitian serta 
penulisan pada Jurnal. 

 
 

 



PUSAT PENERBITAN LP2MPP
INSTITUT SENI INDONESIA DENPASAR
Jl. Nusa Indah, 80235, Denpasar, Bali

Tafsir Anyar
Jejak Lama

Menghidupkan Masa Lalu, Menjawab Tantangan Masa Kini.

Buku ini adalah monumen intelektual dan kreatif yang lahir dari
pergulatan delapan belas akademisi, praktisi, dan peneliti seni—
mahasiswa dan alumni Program Doktor ISI Bali. 

Jejak Lama, Tafsir Anyar tidak sekadar kumpulan tulisan ilmiah,
melainkan sebuah petualangan dialektis yang menjembatani artefak
budaya, kearifan tradisi, dan lelaku masa silam dengan wacana seni
kontemporer. Melalui pendekatan multidisiplin, para penulis mengajak
pembaca untuk menyelami kedalaman artistik warisan budaya, lalu
mengeksplorasinya kembali menjadi idea-idea segar. 

Dari seni instalasi yang menyentuh, performance art yang meresapi,
hingga kreasi digital yang inovatif, buku ini membuktikan bahwa
warisan budaya bukanlah relik yang statis, melainkan sumber energi
kreatif yang tak pernah kering.

Di tengah arus globalisasi, buku ini menjadi seruan penting: bahwa
pelestarian sejati terletak pada kemampuan untuk terus berdialog,
menafsir ulang, dan menghidupkan kembali tradisi dalam konteks
kekinian. Sebuah bacaan wajib bagi siapa pun yang percaya bahwa seni
adalah medium perawat ingatan kolektif sekaligus pionir penciptaan
masa depan.


