


SENI, DESAIN, DAN KRIYA DI KABUPATEN GIANYAR

Tim Penyusun

PUSAT PENERBITAN LPPM
INSTITUT SENI INDONESIA BALI

2025

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



SENI, DESAIN, DAN KRIYA DI KABUPATEN GIANYAR

Denpasar © 2025 BRIDA Kabupaten Gianyar

Editor: Ni Kadek Dwiyani, | Nyoman Payuyasa

Layout: Agus Ngurah Arya Putraka, | Made Hendra Mahajaya Pramayasa, | Gst. Ngr. Dwijaksara
Desain Sampul: | Made Hendra Mahajaya Pramayasa

Penulis: Anak Agung Gde Bagus Udayana, Dewa Made Agustawan, | Komang Sudirga, | Wayan
Sudirana, | Wayan Diana Putra, | Gede Mawan, | Gde Made Indra Sadguna, Ni Kadek
Dwiyani, Ni Nyoman Ayu Kunti Aryani, | Made Hendra Mahajaya Pramayasa, Saptono, |
Wayan Agus Eka Cahyadi, | Dewa Ketut Wicaksandita, Ni Putu Hartini, I Gst. Ngr.
Dwijaksara, | Wayan Dedy Prayatna, Agus Ngurah Arya Putraka, | Nyoman Payuyasa, Dewa
Gede Sanjaya, Luh Putu Mega Permata Abadhi, Komang Citra Satyami

Hak Cipta dilindungi undang-undang.

Dilarang memperbanyak atau memindahkan Sebagian atau seluruh isi buku ke dalam bentuk apapun,
secara elektronis maupun mekanis termasuk fotokopi, merekam, atau dengan teknik merekam lainnya,
tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2024 tentang Hak Cipta.

Diterbitkan pertama kali oleh:
Pusat Penerbitan LP2MPP ISI Bali
JI. Nusa Indah, Denpasar 80235

Telp: 0361-227316/0361-236100
Email: Ip2mpp@isi-dps.ac.id
Website: https://isibali.ac.id/

Bekerjasama dengan:
Badan Riset dan Inovasi Daerah (BRIDA) Kabupaten
Gianyar

ISBN:

Ukuran: 21 x 29,7 cm
Halaman: 379 + xvi
Cetakan I, Desember 2025

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya |||
Kabupaten Gianyar - 2025


mailto:lp2mpp@isi-dps.ac.id
https://isibali.ac.id/

KATA PENGANTAR

Puji syukur kehadapan Tuhan Yang Maha Esa/Hyang Widhi Wasa atas rahmat dan
karunia-Nya sehingga buku “Seni, Desain dan Kriya di Kabupaten Gianyar” ini dapat

diselesaikan.

Buku ini disusun untuk mengetahui kondisi riil dari kesenian dan budaya unggulan dari
ketujuh Kecamatan di Kabupaten Gianyar. Penyusunan buku ini merupakan bentuk upaya
pemahaman, pengetahuan, tentang keberadaan seni, desain, dan kriya di Kabupaten Gianyar
yang merupakan salah satu pusat kebudayaan serta kreativitas di Bali. Melalui penyusunan
buku seni, desain, dan kriya ini, diharapkan muncul pemahaman, pengetahuan yang lebih
komprehensif mengenai karakteristik lokal, kekayaan tradisi, serta dinamika inovasi yang terus

tumbuh di tengah-tengah masyarakat seniman dan perajin di Kabupaten Gianyar.

Penyusunan buku ini menjadi sumber informasi bagi akademisi, peneliti, dan praktisi
seni, hasil penyusunan buku seni, desain, dan kriya, sekaligus menjadi acuan bagi pemerintah
daerah, lembaga pendidikan, dan pelaku industri kreatif dalam merancang strategi
pengembangan kesenian dan kebudayaan berbasis kearifan lokal. Dengan demikian, kekayaan
budaya yang diwariskan dari generasi ke generasi dapat terus terjaga sekaligus mampu

beradaptasi dengan tantangan dan perkembangan zaman.

Penyusunan buku ini difokuskan pada seni, desain, dan kriya yang ada di tujuh
Kecamatan di Kabupaten Gianyar. Adapun seni yang dimaksud meliputi seni rupa (seni lukis
dan kriya), seni pertunjukan (wali, bebali, dan balih-balihan), seni desain (ilustrasi digital dan
typografi). Karakteristik dari seni, desain, dan kriya yang dimaksud adalah aktivitas budaya

yang ada sejak jaman dahulu hingga saat ini masih tetap berkembang dan bertahan.

Kami sangat bersyukur karena telah diberikan kesehatan, waktu, dan ketajaman pikiran
sehingga buku ini bisa diwujudkan dalam bentuk fisik meskipun dengan berbagai kendala

dijadikan sebagai motivasi dan penyemangat untuk penyelesaian buku ini.

Kami berterima kasih kepada semua pihak yang telah berkontribusi, seperti para
seniman, perajin, akademisi, bendesa adat, majelis kebudayaan Bali tujuh (7) kecamatan
Gianyar serta instansi terkait yang telah memberikan data, informasi, wawasan, dan dukungan
dalam berbagai bentuk dalam penyelesaian buku ini. Tanpa kerja sama dan dedikasi semua

pihak, buku ini tidak akan pernah terwujud sebagaimana adanya.

iV Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Akhir kata, semoga buku ini dapat memberikan manfaat nyata bagi upaya sosialisai,
pelestarian, pengembangan, dan apresiasi seni, desain, serta kriya di Kabupaten Gianyar, dan
menjadi inspirasi bagi daerah lain dalam menumbuhkan ekosistem kreatif berbasis kearifan
lokal. Buku ini juga diharapkan memberikan sumbangan untuk kemajuan ilmu pengetahuan

melalui gagasan-gagasan yang disematkan. Terima kasih.
Gianyar, Desember 2025

Tim Penyusun

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



SAMBUTAN BUPATI GIANYAR

Om Swastyastu,

Puji syukur kita haturkan ke hadapan lda Sang Hyang
Widhi Wasa/Tuhan Yang Maha Esa, karena atas anugerah-
Nya kita dapat menyambut terbitnya buku Seni, Desain,
dan Kriya Kabupaten Gianyar. Buku ini adalah hasil kerja
sama antara Badan Riset dan Inovasi Daerah (Brida)
Kabupaten Gianyar dengan Institut Seni Indonesia Bali.
Kerja sama ini merupakan langkah strategis dalam

memperkuat fondasi  kesenian  sekaligus  menjadi

w -~

Ao) pembangunan ruang kreatif di Kabupaten Gianyar.

Kabupaten Gianyar merupakan jantung perkembangan kesenian Bali dan telah lama dikenal
sebagai pusat kebudayaan. Gelora berkesenian di Kabupaten Gianyar selalu bergema dan tak
pernah surut Sejak 2019, Gianyar memperoleh predikat sebagai Kota Kreatif dari Badan
Ekonomi Kreatif Republik Indonesia. Hal ini tentu saja berangkat dari kekayaan potensi seni,
desain, dan kriya yang kita miliki. Ekosistem seni tumbuh dan berkembang dari akar yang solid
dan kuat melalui aktivitas sanggar-sanggar yang masif di desa adat. Kreativitas yang
berkelanjutan ini menjadi rutinitas yang positif, dan bermanifestasi menjadi identitas/jati diri,
serta kekuatan ekonomi daerah, sehingga patut jika Kabupaten Gianyar sebagai destinasi
budaya terkemuka di dunia.

Gianyar menegaskan cita-cita pembangunan daerah dalam visi “Terwujudnya
Masyarakat Gianyar yang Aman, Maju, Inklusif, Berdaya Saing, Berbudaya dan Berkelanjutan
Berlandaskan Nilai-Nilai Kearifan Lokal Nangun Sat Kerthi Loka Bali Melalui Pola
Pembangunan Semesta Berencana Dalam Bali Era Baru.” Visi ini diperkuat oleh misi untuk
mengembangkan sumber daya manusia kreatif, melestarikan seni dan kearifan lokal, serta
mendorong pertumbuhan ekonomi kreatif yang berkelanjutan. Kerja sama riset ini selaras
dengan komitmen dan cita-cita yang telah ditetapkan bersama. Penyusunan buku seni, desain,
dan kriya di Kabupaten Gianyar adalah sebuah langkah yang bukan hanya mencatat dan
mendokumentasikan, tetapi menjadi peta seni budaya terdepan.

Seni, desain, dan kriya yang berkembang di Gianyar tersebar luas di tujuh kecamatan.
Masing-masing kecamatan memiliki kekhasan yang telah bertumbuh selama puluhan bahkan

ratusan tahun. Kecamatan Payangan dan Tegallalang dikenal sebagai pusat seni pertunjukan

Vi Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Barong, Wayang Wong, serta seni patung; Tampaksiring dengan kriya tulang dan batok kelapa;
Ubud menjadi kawasan seni lukis dan tari klasik; Sukawati dikenal dengan seni ukir batu padas,
kerajinan emas perak, dan seni pertunjukan klasik; Blahbatuh kuat dengan tradisi Sanghyang,
Kecak, serta kerajinan bambu; dan Kecamatan Gianyar memiliki potensi seni lukis, patung,
tenun, serta seni drama. Seluruh kekayaan ini berkontribusi membentuk lanskap kebudayaan
Gianyar yang kaya dan dinamis.

Seni pertunjukan, desain, dan kriya di Gianyar tidak berdiri sendiri. Semuanya berakar
pada nilai estetika, filosofi, spiritualitas, dan fungsi sosial masyarakat Bali. Seni sakral yang
melekat pada ritual keagamaan, arsitektur pura, dan simbol-simbol adat, terus menjaga harmoni
berdasarkan Tri Hita Karana. Sementara itu, desain kontemporer, kriya kayu, perak, tekstil,
dan produk budaya lainnya kini semakin berkembang sebagai komoditas kreatif yang memiliki
daya saing global.

Penyusunan buku hasil kerja sama BRIDA dengan ISI Bali menjadi penting untuk dapat
memahami secara utuh sejarah perkembangan seni hingga keberadaannya hari ini dan
relevansinya di masa depan. Penyusunan buku ini menjadi upaya untuk memperkuat identitas
lokal dan jati diri seni di tengah arus globalisasi. Masyarakat Gianyar telah membuktikan
kemampuan beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan akar tradisi sebuah bentuk
glokalisasi yang patut dibanggakan. Melalui interaksi antargenerasi dan pengaruh luar, karya
seni di Gianyar selalu mempresentasikan dialog kreatif antara masa lalu, masa kini, dan masa
depan.

Melalui buku ini, kita memperoleh gambaran secara utuh dan menyeluruh mengenai
dinamika, karakteristik unggulan, dan kontribusi seni, desain, dan kriya terhadap identitas
budaya dan ekonomi kreatif Gianyar. Pemerintah Kabupaten Gianyar berkomitmen dan
memacu dedikasi dalam pelestarian seni budaya yang berkelanjutan. Hal ini dapat dilihat dari
ruang berkesenian dalam pawai budaya yang menjadi bentuk nyata apresiasi terhadap potensi
seni di masing-masing kecamatan, sekaligus ruang bagi masyarakat untuk merayakan
kekayaan budayanya.

Akhir kata, saya mengucapkan terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya
kepada seluruh pihak yang terlibat: Badan Riset dan Inovasi Daerah Kabupaten Gianyar,
Institut Seni Indonesia Bali, para seniman, budayawan, dan seluruh masyarakat Kabupaten
Gianyar. Semoga buku seni, desain, dan kriya di kabupaten Gianyar menjadi landasan kuat
untuk menjaga Gianyar sebagai mercusuar seni, desain, dan kriya tidak hanya di Bali dan

Indonesia, tetapi juga dunia.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya V||
Kabupaten Gianyar - 2025



Om Santih, Santih, Santih Om.

viii

SAMBUTAN REKTOR
INSTITUT SENI INDONESIA BALI

Om Swastyastu

Puji syukur kami panjatkan kehadapan Tuhan Yang Maha Esa/Hyang Widi
Wasa, karena berkat rahmat dan anugerah-Nya, Buku Seni, Desain, dan Kriya di
Kabupaten Gianyar dapat diselesaikan.

Kabupaten Gianyar dikenal sebagai daerah pusat kebudayaan Bali dan juga
pariwisata, serta daerah yang banyak memiliki warisan seni tradisional, kreativitas
masyarakat yang unik, dan dinamika perkembangan seni kontemporer yang
berkesinambungan. Kabupaten Gianyar banyak melahirkan maestro seni, baik
bidang seni rupa, seni pertunjukan, seni kriya, maupun desain yang tidak hanya
memberi warna bagi kebudayaan Bali, tetapi juga memberi reputasi bagi negara
Indonesia.

Seni tradisi menghadapi tantangan, perubahan selera generasi muda, arus
globalisasi, serta tuntutan ekonomi kreatif yang menuntut inovasi tanpa
meninggalkan akar budaya dan nilai-nilai kearifan lokal. Hal tersebut sangat
dipengaruhi oleh perkembangan dunia yang ditandai oleh arus perubahan sosial
dan teknologi yang sangat cepat, sehingga upaya penyusunan buku seni, desain dan
kriya di kabupaten Gianyar sangat penting dilakukan. Buku ini memungkinkan
agar kita memiliki data dasar dan peta jalan yang akurat dalam merancang sebuah
kebijakan untuk mengembangkan seni, desain, dan Kkriya.

Kegiatan penyusunan buku seni, desain, dan kriya menjadi langkah
strategis dan sangat relevan di era sekarang. Penyusunan buku ini bukan hanya
sekadar pendataan atau inventarisasi semata, tetapi juga merupakan upaya ilmiah
dan kultural untuk memahami ekosistem seni, desain, dan kriya yang hidup di
tengah masyarakat. Melalui penyusunan buku ini, kita dapat melihat sebaran jenis
kesenian, potensi, tantangan, hingga kondisi regenerasi seniman di berbagali
wilayah di Kabupaten Gianyar.

Seni, desain, dan kriya tidak hanya hadir di panggung-panggung besar atau
ruang akademis. Seni, desain, dan kriya sejatinya tumbuh di tengah masyarakat, di
banjar, di pura, di desa adat, di rumah-rumah seniman, bahkan di ruang tak dikenal
sekalipun. Penyusunan buku ini juga menjadi salah satu bentuk penghargaan
terhadap seniman dan desainer, maupun kesenian itu sendiri, yang berperan
menjaga keberlanjutan warisan leluhur dan kebudayaan Bali secara utuh.

Kolaborasi pemerintah daerah, perguruan tinggi, dan masyarakat dapat
membangun sebuah sistem kebudayaan yang berkelanjutan, diwujudkan dengan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



komitmen Institut Seni Indonesia Bali (ISI Bali) sebagai satu-satunya Perguruan
Tinggi Seni di Bali. ISI Bali sebagai perguruan tinggi seni memiliki tanggung
jawab akademis untuk turut berperan aktif dalam menjaga, mengembangkan, serta
mengkaji seni budaya Nusantara, khususnya seni, desain dan kriya yang ada dan
berkembang di Kabupaten Gianyar, Bali. Oleh karena itu, kami menyambut baik
dan memberikan apresiasi yang tinggi terhadap kegiatan ini, yang dilaksanakan
oleh pemerintah Kabupaten Gianyar dan 1S1 Bali.

Kolaborasi ini juga mencerminkan semangat ‘“Tri Dharma Perguruan
Tinggi”, khususnya dalam bidang penelitian dan pengabdian kepada masyarakat.
ISI Bali sebagai perguruan tinggi seni memiliki peran mengembangkan ilmu
pengetahuan dan praktik seni di dalam kampus dan luar kampus bekerja sama
dengan pemerintah daerah, masyarakat seni untuk memajukan kebudayaan. Kami
meyakini bahwa sinergi ini akan menghasilkan langkah konkret untuk menjaga
kebudayaan di kabupaten Gianyar agar tetap berkembang di tengah-tengah
masyarakat.

Kami ingin menegaskan bahwa penyusunan buku seni, desain, dan kriya
merupakan proses besar gerakan pengembangan seni, desain, dan kriya agar tetap
lestari, serta dapat dijadikan dasar untuk merancang kebijakan-kebijakan serta
program-program yang berpihak pada seniman serta ekosistem budaya di
Kabupaten Gianyar. Kegiatan ini merupakan momentum kebangkitan kesadaran
bersama, bahwa melestarikan seni bukan hanya tugas pemerintah atau akademisi,
tetapi tanggung jawab seluruh masyarakat di Kabupaten Gianyar, Bali.

Atas nama seluruh sivitas akademika 1SI Bali, kami mengucapkan terima
kasih dan apresiasi yang setinggi-tingginya kepada Pemerintah Kabupaten
Gianyar, terutamanya BRIDA Kabupaten Gianyar, para seniman, serta semua
pihak yang telah berpartisipasi. Semoga kegiatan penyusunan buku seni, desain,
dan kriya ini memberikan manfaat nyata untuk kemajuan seni dan budaya di
Kabupaten Gianyar, dan tentunya juga memberikan dampak pada perkembangan
seni dan budaya Bali.

Terima kasih.
Om Santih, Santih, Santih Om.

Denpasar, Desember 2025

Prof. Dr. | Wayan Adnyana
NIP 197604042003121002

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya iX
Kabupaten Gianyar - 2025



DAFTAR ISl

HALAMAN SAMPUL ...ttt e e e e e e s a e e e e e e s et a e e e e e e e s e e nnnnnees i

KATA PENGANT AR ...ttt e e e e e e e e e e e e e e s e et e aaeaee e s s annnnees WY

SAMBUTAN BUPATI GIANY AR oottt Vi

SAMBUTAN REKTOR INSTITUT SENI INDONESIABALI ... viii

Y I B 1 Y P EEPRR X

BAB | PENDAHULUAN ..ottt e e e et e e e aaaaaaaeaaeaaeeaeaeaeeeeeees 1

1.1. PONGANTAN ...t 1

1.2. BatASAN SENI ....vveeeiiiie et e et e nee e 3

1.2.1. Seni PertUnUKAN .......cccuiiiiiiiieiieee e 3

1) WAL oo 6

2) BN ..o 6

3)  Balin-balinan ..o 7

S 1= o (] o - S OPR PRI 8

1.2.30  SBNIESASIA .ttt 10

1.3. BataSan DESAIN ......cccueiiiiiiiieiie ettt 12

1.4. Batasan Kriya/KEerajinan ...........cccceeuereiiieeiiiie e siee s see e e e stee e snnee e 14

BAB Il KECAMATAN PAYANGAN ......ooiiiiiieitiie ettt nneas 18

2.1. SeNi PErtUNJUKAN ... 18

2. 1.1 WAl 18

1) Tari BariS IF@NQAN. .......eeiiie ettt e e et e e nee e anneeeanes 18

2) Tari ReJang UL .......ooeiie e 19

2.1.2. BN ..o e 21

1) Tabuh Sekatian Payangan............ccccociieiiiee i 21

b TN (o To =T I T To 11 - 1o [PPSR 23

3)  Tari Cupak PaYanQan..........c..ccoiieeiiiiieiiiieeciee e see st e s iaa e ntaa e sae e snane s 25

2.2. SEBNERUPA ..ttt e e e e e e 26

1) Seni LuKis KeliKi KaWaN ...........cooiiiiiiicciie e 26

2.3. KEIAJINAN ...ttt e et e e st e e e st e e e s be e e s rte e e anna e 29

1) Kerajinan Bambu ANGIN-angiN .........ccceeiiieeiiiee e e s see e saee e anee e 29

2) Kerajinan Wastra Bale.............ccvviiiiiiiiiii e 30

BAB Il KECAMATAN TEGALLALANG .....cooiiit ettt 32
X Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya

Kabupaten Gianyar - 2025



3.1. SENTPEITUNJUKAN ... 32

T O 1 - | USRS 32
1) Tari ReJang PelaYON .........oouiiiiiiiiiiiei e 32

2)  Tari Sang HYang DEUAI .........cooviiiieiiieiie e 33

3)  WAYANG WONQ .....coiiiiiieiii ettt ettt et 37

A)  TANT INANGIT et 40

5)  Tari SANG HYANG ... eiiiiiiiieiie e 41
3120 BEDAN e 43
1) Tari MEMEIANG ...c..eiiiie it 43

2) TN KECAK. ... .eeieieiee e 45
3.2. KBIAJINAN ...ttt ettt 46
1) Kerajinan BoKOr IMOE .......c.oiiiiiiiiieiiiee s 46

2) Kerajinan Patung Garuda dan SiNga.........cccocveivieiieiiieiiie e 47

3) Kerajinan Ukiran Kayu dan Patung Padas............ccccevvieiiieniieiiiniiie e 49

4) Kerajinan Cetak SErbuk KaYU.........ccuoiiiiiiiiiiiiiie e 50

5)  Kerajinan Tatah LOQam ........ccooiiiiiiiie et ee e e e e e e 52

3.3. DIBSAIN....t ettt ettt s 54
) N I oo o - PRSPPI 54
BAB IV KECAMATAN TAMPAKSIRING ......oooiiiiiieiieeeie e 57
4.1. SeNi PErtUNJUKAN ...t 58
.11 WAl e 58
1) BariS DAOAP.....cciiueeeiiiie et 58

b T T T a0 =100 ST o USSP 59

) TR 1= 1110 )0 Lo IR OSSR 61

4)  Tari Baris Bedil .........ccooviiiiiieicee et 65

5)  Tari PaPendetan.........cocuii it 68

6) Gamelan GambaNQ ..........cooiiii i 70

7)  Tari Baris JANGKANG ........oooiiieeiiie et 72

8)  Tari Baris TOMDaK..........ccooiiieiii e 74

Q)  Tari BariS PENUEL.......cccueeiieee e s 76

10)  Tari Baris Tamiang ........ccoiuieeiiie ettt 77

11)  Tari Rejang Gabor (Rejang PENQEJEN) ......cccvveiiieeiiiee e 78

12)  Tari ReJang PIayOn ........cooiiiiiiiiie e 80

13)  Tari ReJang RENTENG ....ccciiiiiie ittt 80
Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya Xi

Kabupaten Gianyar - 2025



Xii

14)  Tari Baris Dayung (Baris Dandan/Baris PUGPUQ) .......coovvverriiniieniieniieenieeene 82

15)  Bedag-beaagan ..o 83
16)  Tari SANg HYANQ JArAN ......cueveiiiieiiie et 86
17)  Sang Hyang Jaran Panca DeWaLa ...........cceiveeiiieiiiiiie e 88
18)  Tari BariS JOJOI ...oouiiiiiiieiieieitie ettt 93
19)  TarT BAIIS TUS ...eeiiiii ittt 94
20)  BariS DArgayUNQ .......ccoueeiuiiiieeiiieiie ettt 96
I = -1 7= || SRR 98
1) WAYANG WONG ...ttt ettt 98
4.1.3.  Balin-balinan .........c..oooiii 100
1) JANGEr KIASIK .....ooiiiiiiiiie e 100
2) Komunitas Sanggar Seni SUFadiVa ...........cccovieiieiiieiiieiie e 101
3) Sekaa Drama Gong Murda Langu Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan
TAMPAKSIIING .. 103
4.2. SENITRUPA .. 105
1) HUSErasi DIGItal........ccvveiiiie e eree e 105
122 T @ 1o o] 4 T To o] o SRS 108
3) Seni Lukis Tema Flora dan Fauna............cccccuveeiiieeiiiiee e 111
4)  Seni Lukis Kanvas Kulit KaYU..........ccccoouieiiireiiiie i 114
4.3. G -V - U USSR 117
) R U ] - 7 1o PR SPRPSURRPPR 117
2) Banten GEDOGaN ........cociiiiiii e 121
3)  Kerajinan uKir Danganan ...........ccccocveeiiieeiiiee e sie e 124
4)  Seni UKir Bangunan Bali...........ccccooiiiiiiiiiiiic e 126
5)  Kerajinan TUIANG .......ccouiiiiiie e srea e 129
6)  Kerajinan PIEICING ....ccciueeeiiie e ettt et e et e e e e e e snree e 132
7)) KErajinan KaAYU .....c.oeeiiuiieiiiie ettt et e srte e e nae e e snree e 136
8)  Kerajinan Patung KaYU...........ccoivieiiiieeiiiee e stee et nte e e 138
) TR 1 € TSSO 140
10)  Kerajinan Kotak SUMPIL.........cooiiiiiiieie e 142
11)  Kerajinan Kain TENUN ......cccuviiiiieeiiie et e e sree e 144
12)  Kerajinan Tempurung/Batok Kelapa ...........cccccoovveiiiieiiicciic e 146
13)  Kerajinan Wadah dan Bade............coooiiiiiiiiiiiic e 148
14)  Kerajinan RaJULAN ........ccoiiiiiieiiiiiee ettt snaaa e 151
15)  Kerajinan UKIr KErang.......c.ooooiuiiieeiiiiiie e sirea e iaea e sivea e 152

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



16)  Kerainan UKIF BaAU.........c.cocviiiiiiiieiieiieese e 154

17)  Kerajinan Ukir Kayu dan Paras Bangunan Bali..............ccccoeviiiiiiiiennenn, 156

18)  Kerajinan Perak ..........cooouiiiiiiiieiiiec e 157
BAB V KECAMATAN UBUD ....ooco oottt n e e e e e 160
5.1. SENTPEITUNJUKAN ... 161
5.1 L Wali e 161
1) Gong Beri — KEdBWALAN..........c.oiiiiiiiiiiie e 161

2)  GAMDANG ...ttt 162
5.1.2.0 BEDAIN oo 164
1) Tradisi Wayang Wong Sakral di Pura Taman Pule.............cccoooiiiiiiiiinine, 164

2) Wayang Wong Pura Taman Pule Desa Mas ..........ccccovieiieiiieniieeiie e 164

3)  Kupu-Kupu Tarum SINQaKIta .........c.eeieiiiieiiieiie et 165

4) Joget Pingitan - PENQOSEKAN .........cocuiiiiieiieiiieiic et 166

5) Barong Landung — Padangtegal .............ccceiuiiiiiiiiiiiieiie e 168
5.1.3.  Balin-balinan ..........ccoiiiiii e 169
1)  Legong Desa Peliatan .........cccueeeiiireiiiie e 170

2)  ANGKIUNG KOCOK ....vveiiiiie ettt snree e 171

3)  GUS TEJA JUNJUNGAN ..ottt et e te et e e et ea e et e e et e e e snae e e e e e snneeeenes 172

4)  Tari KeCaK WanIta.........c.ccoiiiieiiie ettt saae e 173

5.2. SENERUPA .ttt e e e e e e rra e 174
1) Seni LUKIS Pita Maha..........cccviiiiiiie e 174

2) Seni kerajinan Topeng: Dari Sakral ke Profan..............cccooooiieiiii e, 178

3) Desa Mas: Sentra Patung Kayu Ubud ............ccccoieiiiiiiiinc e 179

4)  Seni Patung NYUh KUNING .....oooiiiieiic e 179

5) Seni Patung Logam: Transformasi Material dan Skala................c..cccccveeineene, 182

6) SeniPatung Batu Padas ............cceeiiiiriiiiec e 182
5.3. KEIAJINAN ... e e e et e e s e e a e e e aes 186
1) Inovasi Seni Logam: Patung Uang KePeng .........ccocvevvvveiiiieiiiee e s 186

2) Kriya Kaca Tiup: Inovasi dan Estetika Modern..............cccccovvveiiec i, 187

3) Desain Dekorasi sebagai Ekspresi Estetika dan Sosial di Desa Ubud ............... 187

4) Kerajinan Lamak di Padang Tegal Ubud.............ccccooviiiiii i, 189

5) Kerajinan Pigura Ukir Kayu di Desa Petulu Ubud ..............ccococoiiiiiiici, 191
BAB VI KECAMATAN SUKAWATL....cctiiiie ettt 195
6.1. SENTPErtUNJUKAN ... 195

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya X|||
Kabupaten Gianyar - 2025



B.1.1.  Wali.coooeieiie e 195
1) JOQEA PINGILAN ...ttt 195
2) Sanghyang Dedari Pura Penataran Agung Sukawati .............ccccoeeveevineenienenne 197
3)  Tari TOPENG LEJONG .. .veiieieiiiiiie sttt 199
A)  REJANG SULTT....eeiiiieiiieiee ettt 202
5)  Barong SESUNUNAN .........ooiiiiiiiie e 206
6)  Barong LandUNG .........c.ooiiiiiiiiiiiesie e 213
6.1.2.  BEDAI ..coeeiieeee e 215
1)  Seni Pertunjukkan TOPENG ........coiuiiiiiiiie e 215
2) Dramatari Gambuh BatUN ..........coceeiiiiiiiiiieiie e 218
3)  GONG LUANG. ..ttt ettt ettt nnee s 225
6.1.3.  Balin-balinan ...........ccooiiiiie 228
1)  Seni Pertunjukan Wayang KuUlit...........cccoooiiiiiiiiii e 228
2) Seni Pertunjukkan Barong KUNti Sraya..........ccccoveieeiiieiieiiie e 234
3)  KeSENIAN GENGGONG. ... ttetrietieiiiesieeestie ettt ettt et e sttt e nbeeaneeniee s 236
4)  PertUnUKKAN ATJa......ccoiiieeiieeeeiee e siee et e e e ste e ste et e et e et eesnneeeanes 240
5) Pertunjukkan Wayang Tantri Khas Wija.........cccccveviiieiiiie i 242
6.2. SENERUPA .ottt e e e et e e et e e e e e rea e 245
1) Seni LUKis Corak BatUan ..........cccvereiiireiiiie e e e e snnee e sneee s 245
2)  SENi RUPA TOPENG ...veeeiiie ettt ettt e et e et e et e re e snaaeesnneeeanes 248
3) Desain Elemen Arsitektur (Pintu Ukiran Bali) .........ccccccooveiviieiiic e, 250
6.3. T -V - U USSP 254
1)  Kerajinan Perak dan EMAS.........ccccveeiiireiiire i e e se e sie e sn e sree e snne e 254
2) Kerajinan Layang-1ayang..........cccccocuveiiieeiiiee et 258
3)  Kerajinan Cangkang TeIUI ........coeeiiiii i 261
4)  Kerajinan Wayang KUt ...........cccooiiiiiiiici e 264
5) Kerajinan Seni Patung Batu Cadas............ccccveeiiieeiiiiie e 269
6) Kerajinan Ukiran Kayu dan Plakat Nama..............cccccveiviieiiinc i, 272
7)  Kerajinan Tatah IMarmer..........ccceeiiiei i 276
BAB VII KECAMATAN BLAHBATUH ......oooviiiiiiiitee e 279
7.1. SENIPEITUNJUKAN ...t e 280
T L L WAl 280
1) lda Ratu Gede Sakti Lingsir di Pura Dalem Tanggaling ............cccccveeiiiiineennn, 280
2) Wayang Gambuh Blahbatuh .............ccceooiiii e 283

xiv Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya

Kabupaten Gianyar - 2025



3)  RILUS di PUIA MASCELL.....veieiiiiieiiiie ettt 287

7.1.2.  Balin-Dalinan ..........oooiiiii 290
1) LegONG SADA. ... .coiiiiiie i 290

2)  ATJAKEIAIMAS ...ttt 293

3)  Tari KeCak BONA.......cccueiiiiiiiiiiie sttt 296

4)  Tari Kecak BeAUIU........c..ooviiiiiii s 299

5)  Tari Kecak KemENUN.........cooiiiiiiiieie e 301
7.2. KBIAJINAN ...ttt 303
1) Seni Kerajinan Anyaman LONTAr..........cccoiuieiiioiieiiieiicenee e 303

2)  Kerajinan BambU..........coouiiiiiiiieiii e 306

3)  Tenun Warna AlBM .......ooiiiii e 311

4)  Kerajinan Gerabah..........cociiiiiiiiiiiieiii s 317

5) Kerajinan Gamelan Blahbatuh ... 325

6)  KErajinan KEIIS .......ooiiiiiiiiiie ittt 328
BAB VIII KECAMATAN GIANYAR ...ttt a e e e 335
8.1. SENI PEITUNJUKAN ...ttt e anee e 335
8Ll Wali ittt 335
1) ANgKIUNG SIdAN GIANYAT .....ccvvveeiiieeiiie e s e e e e e e e sree e 335
8.1.2. BBl ..o 336
1) Tari Rangda Gaya SerongQOa ......c.ueeiuereiiireeiieeeairieeasiieeasseeessneessseessseeeanseeens 336
8.1.3.  Balin-balinan ..........ccooiiiiiii 337
1) Kerawitan SENQQUAN..........eeeiieeeiiieeiieeesiteeessteeeasieeeesiaeeassaaesssbeeesaeeesnseeeaseeens 337

2) Drama Gong ADIaNDase..........cccviiiiiieie e 339

8.2. SENERUPA ..ttt e e e e e 343
1) Lukisan Spaghetti TEChNIQUE .........cooiiiieiie e 343

8.3. KEIAJINAN ... e e e et e e s e e a e e e aes 345
1) PEITENUNAN......ceiiitiie et et e e et s e e et e e et e e e b e e e asae e e snaaeesnraeesreeeas 345

2)  Kriya UKIr DeSa SUMILA.........cciiuiieiiiee it eciee e sttt 347

3)  TedUNQ PELAK.......couiiiiiiie e 348

4) Pengrajin Besi Desa Sidan .........c..ccovvieiiieiiiie e 350
BAB IX LINTAS KECAMATAN ..ottt ettt ie e anee 352
9.1. Gamelan SAIUKAL ..........coouieiiieiie e 352
9.2. Gamelan Yuganad@.........c.veeeeiiiiiee e 353
9.3. Komunitas Badan Gila (Kobagi) Desa Telepud Tegalalang ................cccceee.nee. 357

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya XV
Kabupaten Gianyar - 2025



9.4. Seni LUKIS KONTEMPOTET .......ooiiiiiiieiiie ettt
BAB X PENUTUP ...ttt e e e
DAFTAR PUSTAKA ettt e e et e st b e e e nnaeeas
LAMPIRAN ettt e e e e s sttt e e e e e e e e b n bt e e e e e e e e nnrnees

XVi Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB |
PENDAHULUAN

1.1. Pengantar

Kabupaten Gianyar merupakan salah satu pusat kebudayaan yang ada di Bali. Selain
sebagai pusat kebudayaan, Kabupaten Gianyar pada tahun 2019 Badan Ekonomi Kreatif
Republik Indonesia memberikan penghargaan sebagai kota kreatif. Kreativitas seni, desain,
dan kriya bertumbuh dan berkembang saat ini sehingga menjadi daya tarik global untuk
mengunjungi kabupaten Gianyar sebagai destinasi wisata dunia. Kabupaten Gianyar dikenal
memiliki potensi seni, desain, dan kriya yang berdaya saing global menjadikannya sebagai
jantung perkembangan kesenian Bali. Sebagai daerah budaya, Kabupaten Gianyar merupakan
pusat kebudayaan dan kesenian Bali, berbagai kesenian telah muncul dan berkembang dengan
nilai estetika, filosofis, dan spiritual. Kabupaten Gianyar sebagai pusat kebudayaan Bali yang
diakui secara nasional dan internasional karena memiliki kekayaan warisan seni, desain dan
kriya yang tersebar di 7 (tujuh) Kecamatan di wilayah Kabupaten Gianyar. Seni, desain, dan
kriya yang ada di wilayah ini, hingga tiga puluh tahun silam memiliki wujud ekspresi unggulan

dengan karakteristik yang berbeda-beda.

Di masa lampau, Kecamatan Payangan merupakan suatu wilayah yang memiliki berbagai
jenis tari-tarian upacara, seni pertunjukan Barong, dan aktivitas budaya yang bernafas
kehidupan masyarakat agraris. Kecamatan Tegalalang, memiliki berbagai jenis tari-tarian
upacara, seni pertunjukan Barong, Wayang Wong, dan aktivitas budaya bernafaskan kehidupan
masyarakat agraris. Di bidang seni, desain dan kriya, kecamatan ini dikenal sebagai sentra
pembuatan patung Garuda Wisnu dan patung-patung lainnya. Kecamatan Tampaksiring
merupakan rumah dari berbagai jenis tari baris upacara, ditambah dengan seni pertunjukan
barong dengan berbagai aktivitas budaya yang diwarnai oleh kehidupan masyarakat. Seni
patung tulang dan batok kelapa merupakan salah satu produk seni kerajinan unggulan dari
kecamatan ini. Kecamatan Ubud merupakan salah satu basis Seni Lukis, tari-tarian klasik Bali
seperti Barong, Legong, dan Wayang Wong. Di bidang seni rupa, kecamatan ini dikenal dengan
seni lukis dan seni patungnya. Kecamatan Sukawati, merupakan salah satu basis tari-tarian
klasik Bali seperti Barong, Gambuh, Topeng, Arja, dan Legong. Di bidang seni, desain, dan
kriya, wilayah ini dikenal karena seni patung, tatahan kulit, kerajinan busana tari, seni ukir batu
padas, dan kerajinan emas dan perak menjadi unggulan dari Kecamatan Sukawati. Kecamatan
Blahbatuh merupakan salah satu basis tari-tarian klasik Bali seperti Barong, Legong, Arja,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Sanghyang, dan Kecak. Di bidang seni kerajinan, kerajinan bambu dan anyam-anyaman
berbahan daun lontar menjadi seni kerajinan unggulan dari Kecamatan ini. Kecamatan Gianyar,
memiliki berbagai jenis seni Babarongan, dan seni drama. Seni lukis, seni patung, dan kerajinan

tenun merupakan seni kerajinan unggulan dari Kecamatan ini.

Kabupaten Gianyar yang menjadi pusat seni pertunjukan, desain dan kriya terus
mengalami perkembangan dari dulu hingga saat ini. Pada tahun ini, IS1 Bali dan Brida Gianyar
melakukan kerjasama terkait penyusunan buku seni, desain, dan kriya di kabupaten Gianyar
yang ada di tujuh (7) kecamatan. Penyusunan buku ini bertujuan untuk mengeksplorasi sejarah
perkembangan seni, desain, dan kriya serta gambar keberadaannya saat ini dan masa depan.
Kabupaten Gianyar memiliki posisi yang sangat baik menjadi pusat pariwisata budaya Bali
terutamanya seni, desain, dan kriya selalu ada di masyarakat dan kebutuhan industri pariwisata.
Oleh karena itu, seni, desain, dan kriya tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi budaya, tetapi
juga sebagai katalisator untuk pertumbuhan ekonomi kreatif yang berkelanjutan. Selain itu,
diharapkan bahwa penyusunan buku ini akan membantu memperkuat identitas lokal dalam era
globalisasi. Saat ini Masyarakat Kabupaten Gianyar mempertahankan tradisi mereka sambil
mengikuti perkembangan teknologi dan tren global. Hal ini dapat menjadikan Gianyar sebagai
contoh sempurna dari "glokalisasi”, yaitu kemampuan untuk mengubah nilai-nilai lokal
menjadi relevan dengan nilai-nilai yang ada di seluruh dunia. Perkembangan seni, desain, dan
kriya Gianyar tidak terjadi secara terpisah. Hal ini tercipta oleh proses sosial, interaksi antar
generasi, dan faktor luar. Oleh karena itu, karya-karya yang dibuat oleh masyarakat Kabupaten

Gianyar menunjukkan pergulatan antara masa Kini, masa lalu, dan masa depan.

Penyusunan buku seni, desain, dan kriya akan menjadi langkah strategis untuk
memastikan bahwa Kabupaten Gianyar akan tetap menjadi mercusuar seni, desain, dan kriya
di Bali, Indonesia, dan bahkan di dunia, dengan kerja sama dari seniman, desainer, pemerintah
daerah, akademisi, dan masyarakat luas. Seni, desain, dan kriya berasal dari tradisi lama yang
menggabungkan nilai estetika, filosofi, dan fungsi religius sekaligus menjadi komoditas
budaya yang bernilai ekonomi tinggi. Seni rupa kabupaten Gianyar mencerminkan kehalusan
rasa dan kedalaman filosofi masyarakat Bali. Seni pertunjukan yang berakar dari ritual dan
tradisi, seperti tari, drama, dan karawitan, berkembang di kabupaten Gianyar. Pertunjukan tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga berfungsi sebagai sebuah pertunjukan yang
menyebarkan nilai-nilai filosofi, mengajarkan etika, moral, dan spiritual Bali. Seni sakral di
kabupaten Gianyar sangat penting karena terkait erat dengan agama dan kepercayaan

masyarakat. Selain seni pertunjukan seni sakral juga dapat dilihat melalui arsitektur pura,

2 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



ukiran, simbol-simbol ritual, dan berbagai medium yang digunakan untuk menjaga harmoni
antara manusia, alam, dan Hyang Widhi (Tri Hita Karana). Dalam konteks kontemporer, karya
desain di Kabupaten Gianyar berfungsi sebagai jembatan antara inovasi dan tradisi. Prinsip
desain komunikasi visual, desain produk, arsitektur, desain mode, dan desain interior terus
berkembang dengan sentuhan lokal yang unik, menghasilkan produk yang mampu bersaing di
pasar global. Kerajinan tangan Gianyar menunjukkan keahlian turun-temurun dan terkenal di
seluruh dunia dalam kayu, perak, tekstil, dan berbagai produk lainnya. Seni kerajinan tidak
hanya mempertahankan keterampilan tradisi tetapi juga membuka peluang bisnis kreatif yang

menguntungkan.

Buku Seni, Desain, dan Kriya di Kabupaten Gianyar memberikan gambaran lengkap
tentang ragam kekayaan seni, desain, dan kriya yang berkembang di antara penduduk
Kabupaten Gianyar. Pembaca diharapkan dapat memahami karakteristik unik, dinamika,
keberadaan, dan kontribusi masing-masing bidang seni, desain, dan kriya terhadap identitas
kebudayaan dan perkembangan ekonomi kreatif di daerah ini melalui penyusunan yang
sistematis. Serta untuk merayakan serta mensosialisasikan penghargaan dan apresiasi atas
potensi seni dan budaya unggulan yang dimiliki oleh desa-desa di ke tujuh Kecamatan di
Kabupaten Gianyar, dalam rangka memperingati hari jadi Kota Gianyar, Pemerintah
Kabupaten Gianyar mengadakan pawai budaya. Melalui pawai budaya ini, masing-masing
Kecamatan menampilkan potensi seni, desain dan kriya yang dimiliki. Sehingga diharapkan
buku ini tidak hanya berfungsi sebagai wadah dokumentasi, tetapi juga berfungsi sebagai
rujukan bagi akademisi, peneliti, seniman, desainer, dan pengambil kebijakan yang ingin
mendapatkan pemahaman yang lebih baik tentang lingkup seni, desain, dan kriya Kabupaten
Gianyar. Buku ini akan memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana
seni, desain, dan kriya berperan strategis dalam menciptakan citra, indentitas Kabupaten
Gianyar sebagai pusat kebudayaan Bali dan Kabupaten kreatif. Hal ini memastikan bahwa
warisan budaya, pendidikan, dan kebijakan ekonomi kreatif yang berkelanjutan dapat terus

hidup, berkembang, dan bermanfaat bagi generasi mendatang.
1.2. Batasan Seni
1.2.1.  Seni Pertunjukan

Seni pertunjukan merupakan salah satu bentuk ekspresi budaya yang hidup dan dinamis
dalam masyarakat. Seni pertunjukan tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai

media komunikasi sosial, pendidikan, dan pelestarian nilai-nilai tradisi. Soedarsono (1999)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



menjelaskan tentang hubungan seni pertunjukan dengan masyarakat pendukungnya. Menurut
Soedarsono, seni pertunjukan adalah sebuah rumpun seni yang berfungsi sebagai sarana ritual,
hiburan pribadi, dan presentasi estetika yang mengajarkan bagaimana selayaknya manusia
berperilaku sosial. Melalui seni pertunjukan, gagasan, emosi, serta identitas budaya suatu
komunitas dapat diwujudkan secara estetis dan bermakna. Bentuk-bentuk seni pertunjukan
meliputi tari, musik, teater, dan drama yang sering kali dipentaskan dalam konteks upacara

keagamaan, perayaan adat, maupun kegiatan hiburan masyarakat.

Dalam konteks Indonesia yang kaya akan keragaman budaya, seni pertunjukan memiliki
peran penting dalam menjaga kontinuitas tradisi sekaligus menjadi wadah kreativitas generasi
masa kini. Perkembangan teknologi dan globalisasi turut memengaruhi bentuk, fungsi, dan
penyajian seni pertunjukan, sehingga menuntut adanya pemahaman yang mendalam terhadap
nilai-nilai lokal serta kemampuan adaptasi terhadap perubahan zaman. Oleh karena itu,
mempelajari seni pertunjukan tidak hanya berarti memahami aspek estetika, tetapi juga

menggali makna sosial, budaya, dan sejarah yang melatarbelakanginya.

Penjelasan tersebut semakin meneguhkan betapa seni pertunjukan bahkan menjadi
pretiwimba (contoh) bagi manusia di dalam berperilaku sosial. Penempatan yang demikian bisa
memberikan pengertian bahwa seni pertunjukan merupakan ungkapan budaya, nilai, dan norma
dari masyarakat tertentu yang bisa menjadi sarana edukasi bagi masyarakat pendukungnya.
Susatyo (2007:1-23) juga menjelaskan, seni pertunjukan adalah sebuah ungkapan budaya,
wahana untuk menyampaikan nilai-nilai budaya dan perubahan norma-norma estetik-artistik
yang berkembang sesuai zaman, dan wilayah dimana bentuk seni pertunjukan itu tumbuh dan
berkembang. Oleh karena itu, sudah jelas bahwa seni pertunjukan secara langsung sebagai

wahana penyampaian nilai-nilai budaya yang berkembang sesuai dengan zamannya.

Seni pertunjukan Bali, sama seperti seni pertunjukan di daerah lain, merupakan salah satu
wujud ekspresi budaya yang paling menonjol di antara kekayaan kesenian Nusantara. Seni ini
tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga memiliki kedudukan penting dalam
kehidupan religius dan sosial masyarakat Bali. Dalam setiap upacara adat dan keagamaan, seni
pertunjukan hadir sebagai bagian integral dari pelaksanaan yadnya (upacara suci), yang

mencerminkan hubungan harmonis antara manusia, alam, dan Tuhan (Tri Hita Karana).

Ragam seni pertunjukan Bali sangat beragam, mulai dari tari-tarian sakral seperti Tari
Rejang, Baris, Sang Hyang, dan Joged Pingitan, hingga pertunjukan yang bersifat hiburan

seperti Legong, Janger, dan Drama Gong. Masing-masing seni pertunjukan tersebut memiliki

4 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



nilai, fungsi, dan konteks yang berbeda. Keberagaman ini menunjukkan betapa eratnya
keterkaitan antara seni pertunjukan dengan sistem kepercayaan, struktur sosial, serta

pandangan hidup masyarakat Bali.

Namun, seiring perkembangan zaman dan pengaruh globalisasi, seni pertunjukan Bali
mengalami berbagai perubahan, baik dalam bentuk, fungsi, maupun penyajiannya. Pertunjukan
yang dahulu bersifat sakral kini banyak dikemas dalam bentuk hiburan wisata, sementara
muncul pula inovasi-inovasi baru yang memadukan unsur tradisi dan modernitas. Kondisi ini
menimbulkan tantangan sekaligus peluang bagi keberlanjutan seni pertunjukan Bali di tengah

masyarakat modern.

Kabupaten Gianyar, salah satu daerah dan wilayah budaya di Bali yang memiliki potensi
seni dan budaya yang melimpah, juga tidak luput dari pengaruh globalisasi. Warisan seni dan
budaya di yang tersebar di tujuh Kecamatan di wilayah Kabupaten Gianyar, dari jaman
dahulu  hingga tiga puluh tahun silam, memiliki wujud ekspresi seni unggul dengan
karakteristik yang berbeda-beda. Bentuk-bentuk kesenian yang memiliki akar budaya dan
masyarakat yang kuat, mampu bertahan dari pengaruh deras globalisasi. Ada pula bentuk-
bentuk kesenian yang mampu berasimilasi terhadap pengaruh-pengaruh luar tersebut. Alhasil,
terdapat banyak bentuk-bentuk Seni Pertunjukan yang masih bertahan sampai saat ini

dengan nilai kekhususan dan karakteristiknya masing-masing.

Kajian dalam buku ini fokus pada bentuk-bentuk Seni Pertunjukan yang sudah ada sejak
dahulu dan mampu bertahan hingga saat ini. Dengan kata lain, ciri-ciri dan karakteristik
kesenian yang sudah ada sejak dahulu masih tetap lestari dan berkesinambungan dengan
perkembangan jaman. Hal ini tidak terlepas dari dukungan organisasi (Desa, Sekaa, Sanggar,
komunitas), para tokoh terkait (seniman, maestro), dan fungsi dari kesenian yang masih
bertahan hingga saat ini. Secara spesifik, kajian dan pemetaan ini memerhatikan bentuk-bentuk
Seni Pertunjukan yang memiliki sejarah panjang di masing-masing Kecamatan, memiliki ciri
khas dan karakteristik yang kuat, dan masih memiliki fungsi sosial maupun fungsi pada

berbagai ritual keagamaan di masing-masing Kecamatan.

Dalam usaha untuk menyajikan data-data yang valid, tindakan penelitian dalam buku ini
merujuk pada teknik penelitian action research atau penelitian tindakan. Menurut Kurt Lewin,
action research merupakan salah satu bentuk rancangan penelitian yang mengharuskan peneliti
untuk mendeskripsikan, menginterpretasi dan menjelaskan suatu situasi sosial pada waktu yang

bersamaan dengan melakukan perubahan atau intervensi dengan tujuan perbaikan atau

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



partisipasi. Action research dalam pandangan tradisional adalah suatu kerangka penelitian
pemecahan masalah, dimana terjadi kolaborasi antara peneliti dengan masyarakat sebagai

client dalam mencapai pemecahan permasalahan yang dimaksud.
1)  Wali

Wali merupakan kategori seni pertunjukan dalam kebudayaan Bali yang memiliki
kedudukan paling sakral. Seni Wali lahir dan berkembang dalam konteks religius serta
menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari pelaksanaan upacara keagamaan Hindu di
Bali. Keberadaan seni Wali tidak semata-mata ditujukan untuk kepentingan estetis atau
hiburan, melainkan berfungsi sebagai sarana persembahan (yadnya) kepada Ida Sang
Hyang Widhi Wasa beserta manifestasi-Nya. Oleh karena itu, seni Wali hanya dapat
dipentaskan pada waktu, tempat, dan kondisi tertentu yang telah ditetapkan secara adat

dan religius.

Secara konseptual, seni Wali dipahami sebagai seni ritual yang bersifat sakral dan
transendental. Kesakralan tersebut tercermin dalam berbagai aspek pertunjukan, mulai
dari proses penciptaan, pelaksanaan, hingga tujuan pementasannya. Seni Wali umumnya
dipentaskan di area utama pura (jeroan), sebagai bagian integral dari rangkaian upacara
keagamaan. Beberapa contoh seni Wali antara lain tari Sanghyang, Rejang, dan Baris
Gede, yang masing-masing memiliki fungsi ritual tertentu serta terkait erat dengan

kepercayaan masyarakat Bali terhadap kekuatan niskala.

Keberadaan seni Wali juga menunjukkan keterkaitan yang kuat antara seni, agama,
dan kehidupan sosial masyarakat Bali. Seni Wali tidak dapat dipisahkan dari sistem
kepercayaan dan nilai-nilai adat yang diwariskan secara turun-temurun. Proses pewarisan
seni Wali dilakukan melalui tradisi lisan dan praktik langsung dalam lingkungan
masyarakat adat, sehingga nilai kesakralan dan fungsi spiritualnya tetap terjaga. Dengan
demikian, seni Wali tidak hanya berfungsi sebagai media ekspresi religius, tetapi juga

sebagai sarana pelestarian identitas budaya Bali.

2) Bebali

Bebali merupakan kategori seni pertunjukan Bali yang berfungsi sebagai
pelengkap upacara keagamaan, sekaligus memiliki nilai estetis dan naratif. Berbeda
dengan seni Wali yang sepenuhnya sakral, seni Bebali bersifat semi-sakral. Artinya, seni

ini tetap terkait dengan konteks ritual, namun juga mengandung unsur hiburan dan

6 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pendidikan bagi masyarakat. Seni Bebali umumnya dipentaskan di area tengah pura (jaba
tengah) dan berperan sebagai penghubung antara unsur sakral dan profan dalam suatu

upacara.

Secara fungsional, seni Bebali berperan sebagai media penyampaian ajaran agama,
nilai moral, dan etika kehidupan. Hal ini tampak pada bentuk-bentuk seni Bebali seperti
Wayang Kulit, Gambuh, dan Topeng Pajegan yang sering mengangkat cerita epos
Ramayana, Mahabharata, maupun kisah-kisah lokal. Melalui dialog, simbol, dan alur
cerita, seni Bebali menjadi sarana edukatif yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai

dharma kepada masyarakat.

Dalam konteks kebudayaan Bali, seni Bebali mencerminkan keseimbangan antara
aspek ritual dan estetika. Meskipun memiliki unsur tontonan, seni Bebali tetap terikat
pada aturan adat dan norma keagamaan. Hal ini menunjukkan bahwa seni Bebali tidak
sekadar berorientasi pada hiburan, tetapi juga memiliki tanggung jawab kultural dan
spiritual. Dengan demikian, seni Bebali berperan penting dalam menjaga kesinambungan

tradisi serta memperkuat pemahaman masyarakat terhadap ajaran agama Hindu di Bali.

3) Balih-balihan

Balih-balihan merupakan kategori seni pertunjukan Bali yang bersifat profan dan
berorientasi pada hiburan. Seni ini berkembang seiring dengan dinamika sosial
masyarakat Bali dan kebutuhan akan ekspresi seni yang lebih bebas serta komunikatif.
Berbeda dengan seni Wali dan Bebali, seni Balih-balihan tidak terikat secara langsung
dengan ritual keagamaan, sehingga dapat dipentaskan di luar konteks upacara dan pada

berbagai kesempatan sosial.

Seni Balih-balihan menekankan aspek estetika, kreativitas, dan daya tarik visual
sebagai sarana hiburan bagi masyarakat maupun wisatawan. Contoh seni Balih-balihan
antara lain tari Legong Keraton, Joged Bumbung, Drama Gong, dan berbagai bentuk
kreasi tari kontemporer Bali. Dalam seni ini, unsur inovasi dan pengembangan menjadi

lebih dominan, meskipun tetap berakar pada tradisi dan pakem seni Bali.

Keberadaan seni Balih-balihan memiliki peran strategis dalam pelestarian dan
pengembangan seni budaya Bali di era modern. Melalui seni Balih-balihan, nilai-nilai
tradisi dapat dikemas secara lebih adaptif dan relevan dengan perkembangan zaman.

Selain itu, seni Balih-balihan juga berkontribusi terhadap sektor pariwisata dan ekonomi

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



kreatif, tanpa menghilangkan identitas budaya Bali. Dengan demikian, seni Balih-balihan
menjadi bukti bahwa seni tradisional dapat berkembang secara dinamis tanpa kehilangan

akar budayanya.

1.2.2.  Seni Rupa

Kabupaten Gianyar dikenal luas sebagai jantung kebudayaan Bali. Wilayah ini bukan
sekadar tempat kelahiran para seniman besar, tetapi juga ruang di mana nilai-nilai estetika,
spiritualitas, dan tradisi berbaur menjadi satu kesatuan hidup yang dinamis. Dalam setiap lekuk
wilayah Gianyar, dari pegunungan hingga pesisir, Kecamatan Tampak Siring, Tegalalang,
Payangan, Ubud, Gianyar, Blahbatuh dan Sukawati, denyut seni terasa nyata, seolah menjadi
napas kehidupan masyarakatnya.

Akar seni rupa di Gianyar dapat ditelusuri jauh ke masa prasejarah. Penemuan artefak
seperti arca batu, sarkofagus, dan nekara perunggu di wilayah Bedulu, Pejeng, dan sekitarnya
membuktikan bahwa masyarakat Gianyar sejak lama telah mengenal simbol, bentuk, dan
ekspresi artistik. Benda-benda tersebut kini tersimpan di Museum Purbakala Gedong Arca, dan
sebagian juga disakralkan dalam areal tempat suci pura, yang menjadi saksi penting bagi
peradaban awal masyarakat Bali. Melalui peninggalan itu, tampak bahwa seni telah menjadi
bagian integral dari spiritualitas dan kehidupan sosial masyarakat sejak masa-masa awal

sejarah Bali.

Secara geografis, Gianyar dilalui oleh sejumlah sungai besar Tukad Pakerisan, Tukad
Petanu, Tukad Ayung, dan Campuhan (Tukad Oos). Keempat sungai ini bukan sekadar jalur
air, melainkan jalur peradaban yang menghubungkan berbagai komunitas di masa lampau. Di
sepanjang daerah aliran sungai ini ditemukan banyak peninggalan arkeologis seperti Goa
Gajah, Pura Gunung Kawi, dan situs-situs kuno lain yang menunjukkan tingginya tingkat
peradaban dan kepekaan estetis masyarakatnya. Pada masa itu pula Gianyar menjadi pusat
pemerintahan Kerajaan Bali Kuna di Bedahulu, yang kini dikenal sebagai Desa Bedulu sebuah

bukti bahwa wilayah ini telah lama menjadi pusat kehidupan politik dan budaya.

Kekayaan alam Gianyar juga memberi pengaruh besar pada perkembangan seni rupanya.
Salah satu anugerah alam tersebut adalah batu padas, batuan andesit yang bertekstur padat dan
mudah dipahat. Batu padas banyak ditemukan di kawasan Gianyar dan sejak masa Bali Kuna

menjadi bahan utama dalam pembuatan arca, relief pura, hingga patung. Di tangan para undagi

8 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



dan pengrajin Gianyar, batu padas berubah menjadi karya monumental yang tidak hanya indah
secara visual, tetapi juga sarat makna spiritual. Desa-desa seperti Batubulan, Sukawati, dan
Mas hingga kini dikenal sebagai sentra seni patung batu dan kayu, tempat kreativitas

diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya.

Ketika Bali memasuki masa kerajaan Gelgel dan Klungkung, Gianyar tetap memainkan
peran penting sebagai pendukung kebudayaan istana. Di berbagai puri seperti Puri Gianyar,
Puri Ubud, dan Puri Peliatan, berkembang tradisi seni rupa yang terikat erat dengan ritual
keagamaan dan upacara adat. Tradisi pelebon, misalnya, melahirkan karya seni rupa
monumental seperti bade dan lembu - hasil keterampilan para undagi yang menggabungkan
keindahan visual, simbolisme, dan fungsi spiritual. Seni rupa di Gianyar pada masa itu tidak
hanya menampilkan bentuk, tetapi juga menjadi representasi hubungan manusia dengan alam
dan para dewa. Tradisi ini tetap bertahan hingga Kkini. Di sekitar pusat kerajaan, tetap
mempertahankan tradisi pengerjaan bade dan lembu yang dikerjakan oleh para undagi, seperti
di daerah Ubud, Peliatan dan Tampak Siring.

Memasuki awal abad ke-20, Gianyar, khususnya Ubud, menjadi pusat pembaharuan seni
rupa Bali. Pada masa penjajahan Belanda, Ubud menjadi magnet bagi para seniman dan
budayawan asing seperti Walter Spies dan Rudolf Bonnet. Bersama Cokorda Gde Agung
Sukawati, mereka mendirikan organisasi Pita Maha pada tahun 1936, yang menjadi tonggak
penting dalam sejarah seni rupa modern Bali. Melalui Pita Maha, seniman-seniman Ubud
seperti | Gusti Nyoman Lempad, Anak Agung Gde Sobrat, dan Ida Bagus Kembeng mendapat
ruang untuk mengekspresikan diri secara lebih bebas. Mereka tidak hanya menyalin tradisi,
tetapi juga menafsir ulang kehidupan Bali dengan gaya dan pendekatan visual yang lebih
personal. Dari sinilah lahir seni lukis Bali modern yang kemudian dikenal dan dikoleksi di

berbagai penjuru dunia.

Peninggalan semangat Pita Maha masih terasa hingga kini. Ubud menjadi episentrum
ekosistem seni rupa Bali. Di sini berdiri museum-museum bergengsi seperti Museum Puri
Lukisan, Museum Neka, ARMA (Agung Rai Museum of Art), dan Museum Rudana. Selain
menjadi ruang penyimpanan karya, museum-museum tersebut berfungsi sebagai pusat
pendidikan, apresiasi, dan regenerasi seniman. Di sekelilingnya tumbuh galeri-galeri
independen, studio, dan ruang alternatif yang memperkuat ekosistem seni kontemporer

Gianyar.

Dalam lanskap seni rupa kontemporer, Gianyar terus melahirkan seniman-seniman

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



penting yang membawa semangat pembaruan. | Made Djirna, misalnya, dikenal dengan karya-
karyanya yang ekspresif, menggali sisi spiritual dan sosial masyarakat Bali dalam bentuk
lukisan dan instalasi. I Nyoman Erawan dari Sukawati menggabungkan unsur ritual,
simbolisme Hindu, dan konsep modern dalam karya-karya visual art dan performatifnya. |
Made Arya Palguna menghadirkan gagasan universal dan eksperimental melalui lukisan dan
instalasi yang reflektif terhadap isu budaya dan kemanusiaan. Para seniman ini mewakili wajah

baru seni rupa Gianyar tetap berakar pada tradisi, tetapi berpikir global.

Selain para maestro, generasi muda Gianyar juga menunjukkan geliat yang menarik.
Desainer muda seperti Raka Jana memadukan ornamen tradisional Bali dengan gaya visual
kontemporer yang segar dan komunikatif. Karya-karya mereka tidak hanya hidup di ruang
pamer, tetapi juga di ranah digital, fashion, dan desain komersial, menandai terjadinya

pergeseran praktik seni rupa menuju bentuk ekspresi yang lebih luas dan lintas disiplin.

Kini, Gianyar dapat disebut sebagai ekosistem seni rupa paling lengkap di Bali. la
memiliki warisan arkeologis yang kuat, tradisi kerajinan yang hidup, lembaga budaya yang
mapan, serta jaringan seniman dan desainer muda yang terus berinovasi. Pariwisata memang
menjadi salah satu faktor pendorongnya, namun di balik itu ada semangat kreatif yang tumbuh
dari kesadaran budaya dan spiritualitas masyarakatnya. Dari pahatan batu padas yang kukuh
hingga kanvas kontemporer yang eksperimental, Gianyar adalah cerminan dari perjalanan

panjang seni rupa Bali dari akar tradisi hingga pembaharuan yang terus berlanjut.
1.2.3.  Seni Sastra

Seni sastra merupakan salah satu cabang seni yang memiliki peran penting dalam
perkembangan peradaban manusia. Sejak masa awal sejarah, sastra telah menjadi medium
utama bagi manusia untuk mengekspresikan gagasan, perasaan, nilai-nilai budaya, serta
pandangan hidup. Keberadaan sastra tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai
sarana komunikasi simbolik yang mencerminkan realitas sosial, moral, dan ideologis suatu
masyarakat. Oleh karena itu, seni sastra menempati posisi strategis dalam kajian kebudayaan

dan humaniora.

Secara etimologis, istilah sastra berasal dari bahasa Sanskerta, yaitu sas yang berarti
“mengajar” atau “memberi petunjuk” dan tra yang berarti “alat” atau “sarana”. Dengan
demikian, sastra dapat dipahami sebagai sarana untuk menyampaikan ajaran atau nilai tertentu
kepada masyarakat. Dalam perkembangannya, pengertian sastra mengalami perluasan makna,
tidak hanya terbatas pada karya yang bersifat didaktis, tetapi juga mencakup karya-karya

'| o Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



imajinatif yang mengutamakan keindahan bahasa dan kedalaman makna. Hal ini menunjukkan

bahwa sastra memiliki dimensi estetis sekaligus intelektual.

Seni sastra pada hakikatnya merupakan hasil kreativitas manusia yang diwujudkan
melalui bahasa sebagai medium utama. Bahasa dalam sastra tidak digunakan secara denotatif
semata, melainkan dikembangkan secara konotatif, simbolik, dan figuratif untuk menghasilkan
efek estetik. Oleh sebab itu, karya sastra sering kali mengandung makna yang bersifat implisit
dan membutuhkan proses interpretasi. Keunikan inilah yang membedakan sastra dari bentuk

komunikasi bahasa lainnya, seperti bahasa ilmiah atau bahasa sehari-hari.

Dalam konteks seni, sastra memiliki karakteristik khas yang menggabungkan unsur
keindahan (estetika) dan makna (semantika). Keindahan sastra dapat dilihat dari penggunaan
gaya bahasa, struktur naratif, ritme, serta citraan yang membangkitkan imajinasi pembaca.
Sementara itu, makna sastra berkaitan erat dengan tema, pesan, serta nilai-nilai yang
terkandung di dalamnya. Dengan demikian, seni sastra tidak hanya menghibur, tetapi juga
mampu memberikan pengalaman batin dan pemahaman yang lebih mendalam tentang

kehidupan manusia.

Sastra juga berfungsi sebagai cerminan realitas sosial. Karya sastra sering kali lahir dari
konteks sosial, budaya, dan sejarah tertentu, sehingga dapat digunakan sebagai dokumen
kultural yang merekam dinamika masyarakat pada zamannya. Melalui tokoh, alur, dan konflik
yang dihadirkan, pengarang merepresentasikan berbagai persoalan manusia, seperti
ketidakadilan sosial, konflik batin, pencarian identitas, hingga pergulatan nilai moral. Dengan

demikian, sastra berperan sebagai media kritik sosial yang halus namun efektif.

Selain sebagai cerminan realitas, sastra juga memiliki fungsi transformatif. Karya sastra
mampu membentuk cara pandang pembaca terhadap dunia dan dirinya sendiri. Melalui proses
pembacaan dan penghayatan, pembaca diajak untuk merefleksikan nilai-nilai kemanusiaan,
empati, dan kepekaan sosial. Dalam hal ini, seni sastra berkontribusi terhadap pembentukan

karakter dan kesadaran moral individu maupun masyarakat secara kolektif.

Dalam dunia akademik, sastra dikaji melalui berbagai pendekatan dan disiplin ilmu,
seperti strukturalisme, sosiologi sastra, psikologi sastra, hingga kajian budaya. Pendekatan-
pendekatan tersebut menunjukkan bahwa sastra merupakan objek kajian yang kompleks dan
multidimensional. Tidak hanya aspek estetik yang menjadi perhatian, tetapi juga relasi antara
teks, pengarang, pembaca, dan konteks sosialnya. Oleh karena itu, studi sastra menuntut

kemampuan analisis kritis serta pemahaman yang mendalam terhadap teori dan konsep

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 11
Kabupaten Gianyar - 2025



keilmuan.

Perkembangan teknologi dan globalisasi turut memengaruhi bentuk dan fungsi seni
sastra. Sastra tidak lagi terbatas pada media cetak, tetapi juga hadir dalam bentuk digital, seperti
sastra siber dan karya sastra berbasis media sosial. Perubahan ini menunjukkan bahwa sastra
bersifat dinamis dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Meskipun bentuknya mengalami
transformasi, esensi sastra sebagai ekspresi kreatif dan refleksi kemanusiaan tetap
dipertahankan.

Di tengah arus modernisasi dan budaya populer, keberadaan seni sastra tetap relevan.
Sastra menawarkan ruang kontemplasi dan kedalaman makna yang sering kali tidak ditemukan
dalam produk budaya instan. Oleh sebab itu, pengenalan dan pemahaman terhadap seni sastra
menjadi penting, khususnya dalam dunia pendidikan. Melalui pembelajaran sastra, peserta
didik tidak hanya dilatih untuk memahami teks, tetapi juga untuk mengembangkan kepekaan

rasa, daya imajinasi, serta kemampuan berpikir Kritis.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa seni sastra merupakan bagian
integral dari kehidupan manusia yang memiliki fungsi estetis, sosial, dan edukatif. Sastra tidak
hanya berperan sebagai karya seni yang indah, tetapi juga sebagai media refleksi, kritik, dan
transformasi nilai-nilai kemanusiaan. Oleh karena itu, kajian tentang seni sastra perlu terus
dikembangkan agar mampu memberikan kontribusi nyata bagi perkembangan ilmu

pengetahuan, kebudayaan, dan peradaban manusia.
1.3. Batasan Desain

Desain merupakan rancangan, perencanaan, atau hasil karya kreatif yang dirancang
dengan berbagai pertimbangan fungsi, estetika, dan manfaat. Desain dapat juga dikatakan
sebagai rancangan proses kreatif untuk memecahkan masalah atau solusi yang fungsional,
estetis, dan komunikatif untuk meningkatkan nilai yang dapat digunakan manusia. Desain
bukan hanya masalah estetik (keindahan), tetapi juga masalah fungsi, kenyamanan,
komunikasi, dan nilai simbolis. Dalam dunia akademik, desain adalah bidang yang melibatkan
ide, kreativitas, inovasi, dan teknologi. Dalam desain, konsep ide dihubungkan dengan visual
dan material. Oleh karena itu, desain dapat mencakup banyak bidang, seperti arsitektur,
interior, produk, mode, dan desain komunikasi visual. Meskipun masing-masing bidang
menggunakan pendekatan, prinsip, dan metode yang berbeda, semua terhubung dalam satu
tujuan utama: menghasilkan pemecahan masalah yang bermanfaat dan bermakna bagi
masyarakat. Hal yang sama juga disampaikan oleh Pujiyanto, dkk (2020) bahwa desain

'| 2 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



merupakan proses merancang suatu objek menjadi objek baru yang berguna, desain juga dapat

diistilahkan sebagai seni terapan, arsitektur, dan proses kreatif lainnya.

Budaya visual menggunakan desain untuk menciptakan identitas lokal. Desain dapat
menggabungkan nilai-nilai tradisi melalui inovasi kontemporer dengan menggunakan simbol,
motif, bentuk, dan gaya. Oleh sebab itu, desain sering dianggap sebagai penghubung antara
warisan budaya dan kemajuan zaman atau penanda jaman. Kabupaten Gianyar, yang disebut
sebagai "jantung seni dan budaya Bali,” memiliki sejarah desain yang panjang. Sejak era
kerajaan, masyarakat Gianyar telah terbiasa merancang ruang, benda, dan simbol. Sejak
berabad-abad lalu, desain telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari orang Gianyar,
seperti yang terlihat dari pura, rumah adat, kain endek, patung kayu, dan motif ukiran.
Perkembangan desain di kabupaten Gianyar menunjukkan perpaduan antara tradisi dan
modernitas. Rumah adat Bali di Kabupaten Gianyar masih dibangun menurut pakem Asta
Kosala Kosali dan filosofi Tri Hita Karana. Namun, di Ubud, arsitektur kontemporer, termasuk
vila, resort, dan galeri seni, menggabungkan ide tropis kontemporer dengan bahan lokal seperti
batu padas dan kayu jati. Seiring dengan pertumbuhan sektor pariwisata, desain interior
Kabupaten Gianyar berkembang pesat. Desain dengan menggunakan elemen tradisi seperti
ukiran, tenun endek, dan ornamen bunga di dalam hotel, restoran, dan spa untuk menonjolkan
suasana Bali. Terjadi dialog antara tradisi dan modernitas karena interior kontemporer yang

lebih minimalis mulai diadopsi, terutama di pasar global.

Kabupaten Gianyar dikenal dengan sentra kriya yang mendunia dalam desain produk.
Desa Celuk terkenal karena membuat perak, Desa Mas karena membuat ukiran kayu, patung
dengan uang kepeng, dan Desa Tampaksiring karena membuat ukiran tulang. Para pengrajin
tidak hanya mempertahankan gaya tradisional tetapi juga membuat produk kreatif yang sesuai
dengan selera pasar di seluruh dunia. Hal ini menunjukkan bahwa desain produk Gianyar tidak
statis; itu terus berubah. Dalam hal desain mode, Gianyar memiliki warisan yang kuat dari kain
endek dan songket, yang dahulunya digunakan terutama untuk upacara adat. Namun, banyak
desainer lokal maupun nasional yang memasukkan motif endek ke dalam busana modern. Oleh
karena itu, desain mode Kabupaten Gianyar tidak hanya merupakan representasi budaya tetapi
juga alat untuk menghasilkan pendapatan kreatif yang kompetitif. Selama era digital,
Kabupaten Gianyar mengalami kemajuan besar dalam desain komunikasi visualnya. Ini
terbukti dengan desain baju barong, desain tipografi, desain ilustrasi, desain kemasan produk
lokal, dan branding pariwisata. Para desainer muda menggunakan teknologi digital untuk

memadukan hiasan Bali dengan gaya modern. Ini memungkinkan mereka untuk menjangkau

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 13
Kabupaten Gianyar - 2025



pasar domestik, internasional, dan global. Secara keseluruhan, kemajuan desain di Kabupaten
Gianyar menunjukkan persaingan antara konservasi tradisi dan kemajuan kontemporer.
Kabupaten Gianyar adalah tempat untuk membuat seni dan kriya serta desain yang berakar
pada budaya lokal. Inilah yang membuat Kabupaten Gianyar berbeda dari tempat lain di Bali

dan Indonesia.
1.4. Batasan Kriya/Kerajinan

Seni kerajinan merupakan ekspresi kreativitas manusia yang diwujudkan dalam bentuk
benda yang bernilai estetika, fungsional, serta merepresentasikan identitas budaya. Berbeda
dengan seni rupa murni yang menekankan ekspresi visual, atau seni pertunjukan yang berfokus
pada pengalaman temporer, seni kerajinan mengintegrasikan fungsi praktis, nilai estetika, dan
makna simbolik dalam konteks budaya tertentu. Salah satu contohnya, seni kerajinan perak di
Desa Celuk, Kabupaten Gianyar, Bali. Tidak hanya berfungsi sebagai aksesori, tetapi juga
merepresentasikan identitas budaya lokal sekaligus menampilkan keahlian pengrajin. Zahra,
(2025) menegaskan bahwa desa ini dikenal sebagai sentra kerajinan perak sejak awal abad ke-
20 dan menjadi salah satu pusat kerajinan perak terbesar di Indonesia. Seni kerajinan
mencerminkan nilai-nilai budaya dan spiritual, sebagai bagian integral dari kebudayaan, seni
kerajinan diturunkan melalui proses pembelajaran seperti internalisasi, sosialisasi, dan
enkulturasi. Menjadi simbol ekspresif yang tidak hanya membentuk struktur budaya, tetapi

juga menyimpan makna mitologis dan nilai-nilai sosial masyarakat.

Dalam seni kerajinan menekankan pemanfaatan berbagai material, seperti kayu, batu,
logam, tanah liat, dan sebagainya yang melalui keterampilan dan teknik tertentu diolah menjadi
karya yang tidak hanya bernilai estetika tetapi juga mengandung makna budaya dan sosial yang
merefleksikan identitas kelompok, status, atau sejarah tertentu. Lukmanzen (2020)
mendeskripsikan seni kerajinan memiliki nilai ganda, yakni fisik dan nonfisik. Nilai fisik
tercermin dari fungsinya yang praktis maupun ritualistik, seperti patung tradisional untuk
keperluan keagamaan atau kerajinan modern untuk tujuan komersial. Sementara itu, nilai non

fisik berkaitan dengan estetika, kegunaan praktis seperti kenyamanan, kepuasan dan efisiensi.

Dengan demikian, seni kerajinan tidak hanya mempertahankan fungsi fisik dan kultural
sebagai medium pelestarian nilai-nilai budaya, tetapi juga mengintegrasikan aspek ekonomis
dan kepuasan visual yang meningkatkan daya tarik serta nilai guna karya. Transformasi ini
menjadikan seni kerajinan sebagai media multifungsi yang menyatukan nilai praktis, estetika,

dan simbolik, sekaligus memperkuat identitas budaya dalam konteks modern. Zam, dkk. (2022:

'| 4 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



305) menambahkan bahwa inovasi dalam seni kerajinan tradisional tidak menghapuskan akar
budaya, melainkan menyesuaikan diri dengan kebutuhan kontemporer, membuka peluang bagi
pengembangan ekonomi kreatif, serta memperluas apresiasi estetika dalam lingkungan sosial
kontemporer. Fenomena tersebut terwujud jelas di Kabupaten Gianyar, Bali, yang berhasil
mengintegrasikan pelestarian budaya dengan inovasi kerajinan, sekaligus mempertahankan

nilai estetika dan fungsional di tengah dinamika sosial kontemporer.

Kabupaten Gianyar, Bali, merupakan salah satu pusat seni dan kerajinan terkemuka di
Indonesia, bahkan telah diakui sebagai Kota Kerajinan Dunia (World Craft City) pertama di
Indonesia oleh World Craft Council (WCC) (Denny, 2019). Data hingga 2018 menunjukkan
bahwa industri kerajinan di Kabupaten Gianyar berjumlah 36.890 unit, dan mampu menyerap
81.946 tenaga kerja. Hampir semua jenis kerajinan tumbuh di daerah ini, terutama kerajinan
kayu, perhiasan emas dan perak, tenun endek, serta produk berbasis bambu, pangan, dan kulit
(TIM SPBE Kabupaten Gianyar, 2019). Rekognisi ini membuktikan bahwa hampir semua jenis
industri kerajinan hidup dan berkembang pesat di Gianyar, seni kerajinan di wilayah ini tidak
hanya menjadi bentuk ekspresi estetis masyarakat, tetapi juga bagian integral dari kehidupan
sosial, spiritual, dan ekonomi. Berakar kuat pada tradisi Hindu-Bali, seni kerajinan di Gianyar
mencerminkan harmonisasi antara nilai religius, kearifan lokal, serta kebutuhan praktis dan

estetika masyarakat.

Gianyar memiliki reputasi internasional sebagai daerah yang melahirkan para seniman
dan pengerajin handal dalam berbagai bidang, mulai dari patung kayu, ukir batu padas, seni
lukis, perak dan emas, tenun, topeng, hingga kerajinan anyaman. Desa-desa seni seperti Mas,
Ubud, Celuk, Batubulan, dan Bona menjadi ikon yang memamerkan kekayaan kerajinan
tradisional sekaligus pusat kreativitas kontemporer. Keberadaan desa-desa ini memperlihatkan
bagaimana seni kerajinan tumbuh dalam ekosistem budaya yang terjaga, diwariskan antar
generasi, sekaligus beradaptasi dengan pasar pariwisata dan dinamika global. Seni kerajinan di
Gianyar tidak hanya dilihat sebagai aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai warisan budaya
turun-temurun yang berakar kuat pada nilai-nilai agama dan tradisi Bali. Fungsi seni kerajinan
di Gianyar tidak dapat dilepaskan dari kebutuhan ritual keagamaan. Salah satu contoh, ukiran,
patung, dan topeng umum digunakan dalam upacara adat dan keagamaan, sementara kerajinan
perak dan emas banyak dimanfaatkan dalam upacara atau sebagai simbol status sosial. Selain
berfungsi dalam konteks adat dan ritual, seni kerajinan Gianyar juga menjadi bagian dari
ekonomi kreatif dan pariwisata. Seiring berkembangnya sektor pariwisata, seni kerajinan juga

mengalami transformasi menjadi komoditas budaya yang memiliki nilai ekonomi tinggi,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 15
Kabupaten Gianyar - 2025



diminati pasar global, tanpa kehilangan identitasnya sebagai warisan budaya. Astiti, (2017:
2), mengemukakan bahwa seni kerajinan mengalami transformasi menjadi komoditas yang
dikemas dalam bentuk barang (souvenir) bertujuan untuk mendukung perekonomian lokal, dan

memperkuat identitas Bali sebagai destinasi seni dan budaya.

Kabupaten Gianyar dikenal memiliki sentra-sentra kerajinan spesifik yang menghasilkan
karya berkualitas tinggi dan menjadi salah satu aset budaya sekaligus ekonomi penting di Bali.
Kerajinan ukiran kayu merupakan salah satu ikon penting Kabupaten Gianyar, dengan pusat
produksi yang dominan di Desa Mas, Desa Guwang, dan Desa Petulu. Produk ukiran dari
kawasan ini dicirikan oleh rancangan artistik yang khas, detail pengerjaan yang presisi, serta
pemanfaatan bahan baku berkualitas, Mustika (2011) menyebutkan bahwa seiring
perkembangan pariwisata dan globalisasi, kerajinan ukiran kayu Gianyar mengalami
diversifikasi produk, dari tradisi menuju inovasi modern yang memadukan nilai estetis,
spiritual, dan kultural, sehingga memperkaya warisan budaya sekaligus beradaptasi dengan
dinamika sosial dan pasar global. Sedangkan Desa Celuk di Kecamatan Sukawati telah lama
diakui sebagai sentra kerajinan perak terbesar di Bali dan menjadi salah satu representasi
penting dari seni kriya tradisional yang berorientasi global. Dewi dkk., (2019:471-473)
mengemukakan bahwa orientasi pasar dan inovasi produk berpengaruh signifikan terhadap
daya saing kerajinan perak di Desa Celuk. Pengrajin yang memahami kebutuhan pasar dan
berinovasi dalam desain maupun kualitas produk akan lebih unggul, sehingga kombinasi kedua

strategi ini menjadi kunci utama menghadapi persaingan.

Desa-desa lain seperti Batubulan terkenal dengan seni pahat patung batu dan topeng
tradisional, serta Singapadu yang banyak menghasilkan ukiran batu paras untuk arsitektur pura
dan bangunan adat. Di bidang tekstil, Desa Sidan dikenal dengan tenun tradisional bermotif
khas Bali, Pejeng melestarikan kain tenun dan berbagai perlengkapan ritual, sedangkan Bitera
menjadi salah satu pusat batik dengan motif bernuansa budaya lokal. Keberagaman ini
memperlihatkan kekayaan tradisi kerajinan Gianyar yang tidak hanya bernilai seni tinggi, tetapi
juga berperan besar dalam mendukung perekonomian masyarakat serta menjaga identitas
budaya Bali. Keindahan, detail, serta makna simbolis yang terkandung dalam setiap karya
menunjukkan keterampilan tinggi para pengrajin yang diwariskan turun-temurun, sekaligus
menjadi nilai tambah yang mampu bersaing di pasar global. Keunikan budaya lokal tercermin
dalam produk kerajinan yang tidak hanya bernilai estetis, tetapi juga memiliki daya tarik

internasional sebagai karya seni kerajinan bernuansa tradisi yang otentik dan eksklusif.

'| 6 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Seni kerajinan di Gianyar mengalami transformasi dari fungsi sakral yang berakar pada
tradisi lokal menuju posisi sebagai komoditas global, namun tetap mempertahankan
keterikatannya dengan nilai-nilai budaya inti (Atmojo, 2008: 5-7). Perkembangan signifikan
ini didorong oleh tradisi artistik yang kaya serta pengaruh pariwisata yang masif, sehingga
mampu menembus pasar lokal hingga internasional. Upaya pengrajin Gianyar dalam
memadukan keterampilan tradisional dengan desain kontemporer tidak hanya melestarikan
nilai budaya, tetapi juga memperkokoh reputasi Bali sebagai destinasi seni dan budaya
internasional. Dengan demikian, seni kerajinan Kabupaten Gianyar menegaskan diri sebagai

representasi autentik dari integrasi tradisi, spiritualitas, kreativitas, dan ekonomi.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 17
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB Il
KECAMATAN PAYANGAN

Kecamatan Payangan terletak paling ujung utara Kabupaten Gianyar. Kecamatan
Payangan memiliki luas 75,88 km? dan merupakan wilayah terluas di wilayah Kabupaten
Gianyar yang memiliki luas 368 km? sehingga Kecamatan Payangan memiliki 20,62 % dari
luas wilayah Kabupaten Gianyar. Wilayah ini memiliki 9 (sembilan) desa yaitu, Melinggih
Kelod, Melinggih, Kelusa, Bresela, Bukian, Puhu, Buahan, Buahan Kaja, dan Desa Kerta.
Daerah ini memiliki keindahan alam yang masih asri serta budaya lokal yang masih dapat

dijumpai saat ini.

Kecamatan Payangan merupakan bagian penting dari lanskap seni, dan kriya yang telah
ada dan berkembang sampai saat ini, seperti: seni lukis gaya keliki kawan payangan, seni
pertunjukan joged pingitan, tabuh sekatian payangan, seni sakral baris irengan, seni sakral
cupak payangan, kerajinan bambu angin-angin, dan kerajinan wastra bale, yang dijelaskan pada

uraian sebagai berikut:
2.1. Seni Pertunjukan
211 Wali

1)  Tari Baris Irengan

Keberadaan Tari Baris Irengan diperkirakan ada sekitar tahun 1948-an, bahkan
sebelumnya juga sudah sempat ditarikan. Tempat pementasan tari Baris Irengan hanya
ditarikan di pura Batu Kapas, yang mana pura tersebut diyakini sebagai tempat pemujaan
Dewa Wisnu. Hal ini terlihat juga dari instrument penari baris irengan berwana hitam.
Tari Baris Irengan memiliki struktur gerak yang sederhana, lincah dan dinamis.
Bentuknya dapat diperhatikan dari indera pengelihatan sebagai sebuah tarian yang timbul
dari Gerakan penari, riasan penari dan busana yang dikenakan. Semua itu merupakan

satu kesatuan yang dimiliki oleh tarian Baris Irengan.

Tari Baris Irengan ditarikan oleh laki-laki dan harus berstatus sebagai krama desa
ngarep tepatnya di Banjar Tengipis, Desa Buahan Kaja, Kecamatan Payangan. Usia
penari rata-rata 30 tahun dimana mereka sudah berstatus menikah. Oleh sebab itu,
pemuda yang sudah menikah sudah pasti memiliki tanggung jawab sebagai pengayah.
Nama Baris merujuk pada formasi barisan prajurit sedangkan kata ireng berarti hitam
menggambarkan dominasi warna kostum yang digunakan penari memiliki makna

'| 8 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



filosofis yang melambangkan kewaspadaan, kekuatan, dan keteguhan hati. Selain itu,
pakaian tari Baris Irengan berwarna hitam juga menggambarkan perburuan satwa liar

(kera hitam) yang diyakini dahulu pernah merusak areal pertanian masyarakat setempat.

Pengiring gamelan yang digunakan dalam pentas tari Baris Irengan adalah gong
kebyar. Gong kebyar adalah instrumen gamelan yang sangat popular di lingkungan
masyarakat Bali. Hampir seluruh banjar memiliki instrumen gamelan gong kebyar.
Busana yang dikenakan oleh penari Baris Irengan memiliki identitas tersendiri. Ini dapat
diketahui dari tata busana yang kenakan oleh penari bersifat teatrikal yang memiliki
makna sebuah busana yang khusus dipakai oleh penari dalam pementasan tari Baris
Irengan. Busana tersebut terdiri dari: udeng selem dipakai di kepala, kamen selem
digunakan pada bagian lutu sampai dada, anteng poleng digunakan untuk hiasan leher
penari, celana hitam panjang sebagai bagian penutup bawah penari, don gegirang dipakai
di telinga, gongseng dikenakan pada mata kaki dan, tombak sebagai senjata penari Baris

Irengan.

Tari Baris Irengan dikategorikan tari sakral karena hanya dipentaskan di Pura Batu
Kapas pada malam jumat saat Pujawali pura setempat. Piodalan di Pura Batu Kapas jatuh
pada Buda Umanis Wuku Julungwangi setiap satu tahun sekali. Tarian ini tidak boleh
dipentaskan sembarang tempat dan hanya ditarikan di Pura Batu Kapas sebagai ritual
pembersihan. Meskipun tari Baris Irengan tidak dapat dipentaskan ditempat lain, tarian
ini tetap mengalami keberlangsungan dari masa ke masa tebukti dalam upaya generasi

masyarakat banjar Tengipis tetap melestarikan tarian ini sebagai sebuah warisan.

Foto 2.1 Tari Baris Irengan dipentaskan di Pura Batu Kapas,
pada saat Pujawali Buda Umanis Wuku Julungwangi.

2) Tari Rejang lut

Tari Rejang Ilut berasal dari Desa Buahan, Kecamatan Payangan, Gianyar baru saja

ditetapkan pemerintah sebagai Warisan Budaya Tak Benda (WBTB) Nasional tahun

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 19
Kabupaten Gianyar - 2025



20

2021. Keunikan atau kekhasan dari tarian rejang ini adalah terletak pada gerakan tubuh
dalam Tari Rejang llut, yakni ‘ngilut’, yang merupakan simboli dari peran wanita sebagai

sakti dalam kehidupan manusia.

Tari Rejang Ilut awalnya merupakan tarian sakral untuk pengiring berbagai upacara
keagamaan di Desa Buahan, Kecamatan Payangan. Namun, Tari Rejang llut sempat
‘menghilang’ selama 15 tahun, tergantikan oleh Tari Rejang Dewa. Untuk
menghidupkan kembali dan melestarikan warisan tradisi budaya yang adi luhung ini,

kemudian dilakukan upaya rekonstruksi.

Upaya rekonstruksi Tari Rejang Iut sudah dilakukan sejak Juli 2013 silam. Upaya
itu disertai dengan pembuatan film dokumenter oleh Kader Pelestari Budaya Kabupaten
Gianyar, pada 31 Januari sampai dengan 2 Februari 2014. “Film dokumenter itulah yang
diharapkan menjadi salah satu media pembelajaran bagi generasi muda untuk

mempelajari Tari Rejang Ilut dari Desa Buahan.

Pasca rekonstruksi, Tari Rejang llut kemudian diusulkan Dinas Kebudayaan
Gianyar ke pusat sebagai WBTB pada tahun 2021. Kemudian, semenjak saat itu tari
Rejang Ilut ditetapkan Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, Teknologi
(Kemendikbud Ristek) sebagai WBTB, pada 30 Oktober 2021 lalu. Ada dua item
kebudayaan dari Gianyar yang ditetapkan menjadi WBTB tahun 2021. Salah satunya

adalah tari rejang ilut.

Sesuai namanya, tarian sakral dari Desa Buahan ini disebut Tari Rejang Ilut, karena
gerakan tarinya yang ngilut, identik dengan bodhyagiri mudra, yaitu sikap tangan
menggenggam sesuatu. Gerakan mudra tersebut memiliki makna keteguhan
pengetahuan/kesadaran. Fungsi utama dari tarian sakral rejang ilut adalah untuk
mengiringi upacara keagamaan di pura yang berlokasi di Desa Buahan, Kecamatan

Payangan, Kabupaten Gianyar.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 2.2 Tarian rejang llut di Desa Buahan (sumber: youtube KPB Gianyar)

2.1.2. Bebali

1)  Tabuh Sekatian Payangan

Tabuh Sekatian Payangan merupakan salah satu komposisi gamelan sakral yang
memiliki gaya permainan (Gaya Sekatian) pada gamelan Bali yang dimainkan oleh
masyarakat Payangan. Tabuh Sekatian Payangan pernah direvitalisasi oleh sanggar
Cudamani desa Payangan pada tahun 90-an. Tabuh Sekatian Payangan dimainkan hanya
untuk mengiringi upacara dewa yadnya di Pura sekecamatan Payangan. Lahirnya Tabuh
Sekatian Payangan bermula dari tokoh di Puri Payangan meminta kepada seluruh
masyarakat yang memiliki keahlian khususnya menabuh untuk pergi ke Pura Batur agar
belajar mendengar tabuh yang ada di Pura Batur. Setelah itu para penabuh tersebut
diminta untuk membuat sebuah gending yang menjadi ciri khas Payangan. Gending itu

saat ini dikenal sebagai Tabuh Sekatian Payangan.

Struktur tabuh Sekatian Payangan terdiri dari tiga bagian irama yaitu kwang, kang,
tolo dengan elemen gegilakan atau pengantar ritmis yang energik, encog curik adalah
bagian irama cepat, lilit ron adalah melodi melingkar yang halus, dan terakhir
tetembungan adalah penutup yang harmonis. Tempo dalam tabuh Sekatian Payangan
lebih lambat daripada tabuh Sekatian yang tumbuh di Buleleng, yang mana tempo

permainannya lebih cepat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 21
Kabupaten Gianyar - 2025



22

Sampai saat ini, tabuh Sekatian Payangan masih berkembang di lingkungan
masyarakat Payangan yang dapat dijumpai saat upacara Dewa Yadnya, hampir seluruh
seka gong bisa memainkan tabuh Sekatian. Pada saat upacara di Pura Batur tahun 2020,
Tabuh Sekatian pernah dimainkan oleh Sekaa gong Dharma Kusuma Banjar Payangan
desa. Pada tahun yang sama tabuh Sekatian juga pernah dimainkan oleh sanggar
Cudamani di Pura Taman Pule Mas, Ubud Gianyar. Sekaa gong Sukamerih pernah
memainkan tabuh Sekatian pada saat piodalan disebuah pura tepatnya di Banjar Pengaji.
Tabuh Sekatian sampai saat ini tetap dipertahankan sebagai bentuk identitas dan spiritual
masyarakat Payangan. Tokoh adat setempat aktif mengadakan pelatihan untuk
memperkenalkan dan melestarikan gaya permainan tabuh Sekatian kepada generasi

muda di Payangan.

Tabuh sekatian Payangan berfungsi sebagai pengiring upacara keagamaan di pura-
pura besar khususnya pada saat upacara nganteg linggih, puncak piodalan, ataupun
melasti. Tabuh ini diyakini mampu mengundang kehadiran para dewata dan menciptakan
suasana sakral. Disisi lain tabuh Sekatian juga berfungsi sebagai media pendidikan
spiritual bagi masyarakat. Hal ini dapat dilihat dari nilai-nilai yang terkandung seperti
nilai kesabaran, kebersamaan, dan penghormatan terhadap tradisi adat dan leluhur, ketika
proses permainan Tabuh Sekatian itu sendiri. Tabuh Sekatian Payangan tidak hanya
sebuah warisan budaya atau tradisi tetapi juga adalah sebuah symbol kekuatan spiritual

dan budaya yang harus dijaga keberadaannya.

Foto 2.3 Sekaa Gong Dharma Kusuma Banjar Payangan Desa tampil di pura Penataran Besakih,
memainkan tabuh Sekatian Payangan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 2.4 Seka gong Sukamerih Banjar Pengaji, memainkan tabuh sekatian.

2)  Joged Pingitan

Menurut catatan lokal Joged Pingitan berasal dari Banjar Susut, Desa Buahan,
Kecamatan Payangan. Tarian ini pernah dipertunjukan secara ngelawang ke rumah-
rumah dari serangkaian upacara Galungan dan Kuningan. Namun, pada suatu peristiwa
ngelawang kurang lebih pada tahun 1890-an ketika tarian Jogeg Pingitan dipentaskan di
pura para pengayah atau penari mengalami kesurupan. Setelah kejadian itu dianggap
bahwa tarian Joged Pingitan harus disakralkan atau dipingitkan, yang memiliki makna
pementasannya dibatasi hanya diperuntukkan mengiringi upacara ritual keagamaan.
Sejak saat itulah gelungan yang dipakai oleh penari Joged Pingitan mulai disimpan dan

disakralkan disebuah tempat yang bernama Gedong Pingit di Pura Penatar Pingit.

Keunikan tari Joged Pingitan tidak hanya terletak pada konteks tariannya yang
pingit atau sakral, tetapi juga penari yang menarikan adalah seorang gadis yang telah
mengalami proses pawintenan atau penyucian dan baru diperbolehkan menari. Hal ini
tentunya berbeda dengan tarian joged pada umumnya, yang mana pengibing tari Joged
Pingitan tidak boleh menyentuh penari ataupun kontak fisik lainnya. Gamelan pengiring
tarian ini berupa tabuh gegandrungan yang mana gamelan berbahan dasar bambu. Atribut
pada Joged Pingitan juga terbilang unik seperti gelungan (hiasan kepala) yang dikenakan
sangat sarat akan kesakralan disimpan dengan baik di dalam keben dan disungsung di
Pura setempat, pakaian yang dikenakan penari Joged Pingitan sekilas seperti tari legong,
dan khusus tari joged pingitan tidak menggunakan pengibing karena dipercayai saat
penari mulai menarikan tarian tidak boleh disentuh. Tari Joged Pingitan memiliki nilai

religius dan kesakralan yang tinggi. Tarian ini khusus diperuntukkan untuk mengiri

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 23
Kabupaten Gianyar - 2025



24

upacara ritual keagamaan.

Tari Joged Pingitan dikatakan sakral, karena eksistensi Joged Pingitan yang pernah
mengalami tantangan seperti, regenerasi penari dan pengibing mulai mengalami
penurunan. Tari Joged Pingitan tidak dipentaskan pada sembarang hari, melainkan hanya
pada saat hari raya piodalan di pura-pura besar sedesa Payangan. Masyarakat
berpendapat bahwa tari Joged Pingitan harus dijaga proses dan penampilannya sehingga
tarian ini tetap memiliki nilai kesakralan yang tinggi, sehingga tarian ini dianggap

sebagai media spiritual dan penyembuhan.

Keberadaan tari Joged Pingitan merupakan identitas masyarakat Banjar Susut, desa
Buahan, kecamatan Payangan yang sudah dikenal luas di Bali. Tari Joged Pingitan ini
dapat dilihat dan ditonton oleh masyarakat pada saat upacara di pura Penataran Pingit.
Tarian ini dipentaskan untuk melengkapi upacara keagamaan. Disisi lain tari Joged
Pingitan dipentaskan di Desa Manikliu setiap tiga puluh tahun sekali ketika ada upacara
besar di desa tersebut tepatnya pada saat Ageng Wali atau Puncak Karya Mamungkah.

Sehingga tari Joged Pingitan tidak boleh sembarangan dipentaskan.

Foto 2.5 Penabuh gamelan gegandrungan sebagai pengiring dari Tari Joged Pingitan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 2.6 Joged Pingitan pentas di Kalangan Ayodya Art Centre Denpasar.

3)  Tari Cupak Payangan.

Tari Cupak atau yang dikenal sebagai tarian legenda Cupak-Gerantang sebenarnya
sudah ada sejak dulu di berbagai daerah di Bali begitu juga Cupak Payangan mengadopsi
cerita yang sama, namun pada pementasannya Cupak Payangan memiliki keunikan yang
berbeda dari Tarian Cupak lainnya. Tarian Cupak Payangan berasal dari Desa Kerta
Cupak Payangan hanya ditarikan oleh satu keluarga dalam garis keturunan yang sama,
dimana penari Cupak sendiri tidak boleh diperankan oleh sembarang orang, tarian ini
sudah biasa dipentaskan terutama di Pura Alas Angker di Desa Kerta Payangan saat
piodalan. Tarian ini digunakan sebagai sarana pembersihan desa setempat secara religius
yang dipercayai memberikan keharmonisan dan kesejahteraan bagi masyarakat setempat.
Keunikan tarian Cupak Payangan tersebut terletak pada Lelampahan, yang mana Cupak
Payangan digambarkan sebagai konotasi negatif yang memiliki sifat rakus, beringas dan
pemarah. Selain itu, tarian Cupak Payangan saat ditarikan akan melakukan hal-hal diluar
nalar seperti, memakan daging dalam porsi besar dan menginjak bara api tidak merakan
panas tanpa menggunakan alas kaki. Tokoh penari Cupak sering kali menjadi pusat
perhatian karena penampilannya yang jenaka, kostum penari yang mencolok serta gaya
bicara yang mengandung banyak lelucon. Sehingga pertunjukan itu bisa diterima oleh

semua kalangan baik anak-anak maupun orang dewasa.

Keberadaan Cupak Payangan tetap dipertahankan di tengah kemajuan teknologi
digital dan budaya modern, bahkan sering mengalami revitalisasi melalui berbagai ajang
pentas seni. Komunitas seniman lokal memberikan dukungan terhadap keberadaan tarian

Cupak Payangan agar tetap terjaga. Selain itu, adanya dukungan dari penonton

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 25
Kabupaten Gianyar - 2025



masyarakat desa Kerta Payangan terhadap pertunjukan tari Cupak Payangan membuat
tarian ini masih digemari hingga saat ini. Tari Cupak Payangan tidak hanya sekedar seni
pertunjukan biasa tetapi juga sebuah identitas yang memperkuat jati diri masyarakat

khususnya masyarakat desa Kerta Payangan.

Foto 2.7 Pementasan Tarian Cupak Payangan di Pura Alas Angker Desa Kerta, Kecamatan Payangan.

2.2. Seni Rupa

26

1)  Seni Lukis Keliki Kawan

Seni lukis Keliki Kawan Payangan merupakan seni lukis yang berkembang pada
awal tahun 70-an. Seni lukis Keliki Kawan Payangan tumbuh di lingkungan desa Kelusa
tepatnya di Banjar Keliki Kawan. Karakteristik seni lukis Keliki Kawan Payangan
memiliki bidang dimensi yang cenderung lebih kecil atau miniatur yang selalu
menggambarkan kehidupan sehari-hari masyarakat Bali seperti suasana upacara, pasar,
kehidupan petani, nelayan, dan kesenian. Kekhasan seni lukis Keliki Kawan Payangan
terletak pada perpaduan lukisan gaya Ubud dengan gaya Batuan yang dituangkan dalam
media kertas kecil. Teknik yang digunakan oleh pelukis di desa Keliki Kawan Payangan
hampir mirip penciptaan seni lukis tradisional Bali dengan teknik basah menggunakan
cat air di atas kertas ataupun kanvas yang memiliki ukuran relatif kecil. Hal ini,

menjadikan kekhasan yang berbeda dari seni lukis yang ada di luar desa Keliki Kawan.

Seni lukis Keliki Kawan Payangan atau style Keliki Kawan diciptakan untuk

memenuhi pesanan, sehingga bentuk dan tema disesuaikan dengan selera pasar

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pariwisata. Perkembangan pariwisata di Bali menjadikan seni lukis Keliki ini sebagai
produk karya seni industri yang diciptakan secara masal untuk memenuhi pasar
pariwisata. Sehingga, seni lukis Payangan tidak hanya bertahan tetapi juga tumbuh dan
menjadi bagian penting wajah kontemporer masyarakatnya. Lukisan Keliki Kawan

Payangan memiliki fungsi sebagai sarana keindahan dan hiasan dinding.

Seni lukis Keliki Kawan Payangan memiliki struktur atau susunan yang memiliki
hubungan dengan pelibatan komposisi, proporsi, irama, dan keseimbangan. Komposisi
seni lukis Keliki Kawan Payangan menerapkan komposisi asimetris walaupun beberapa
karya juga ada yang menerapkan simetris terutamanya pada penggambaran ornamen.
Proporsi yang diterapkan yaitu perbandingan kepala, badan, dan kaki yang melukiskan
ukuran manusia, binatang, dan alam lingkungan yang menyerupai bentuk-bentuk ideal.
Irama terlihat lewat pengulangan bentuk elemen-elemen dasar seperti garis, bidang,
ruang, dan tekstur yang adanya perbedaan ukuran sehingga menunjukan garis yang
dinamis dan tidak membosankan. Keseimbangan yang diperlihatkan dalam seni lukis
Keliki Kawan Payangan dengan cara pengorganisasian elemen-elemen seni rupa ke
dalam keseimbangan asimetris maupun simetris sehingga mewujudkan keharmonisan

antara elemen-elemen seni rupa secara keseluruhan.

Seni lukis Keliki Kawan Payangan diwujudkan menggunakan berbagai peralatan,
bahan, dan warna seperti: kuas, drawing pen, pena, tempat gosok bak cina, batok kelapa
yang dihaluskan, dan meja gambar. Bahan-bahan perwujudan seni lukis Keliki Kawan
Payangan ini menggunakan warna tinta cina cair, kertas, dan warna (water color, sakura,

dan acrylic).

Proses perwujudan seni lukis Keliki Kawan Payangan melalui beberapa tahapan
seperti, pertama: membuat sketsa awal penciptaan obyek lukisan, terkait komposisi,
perspektif dengan menggunakan pensil disesuaikan dengan tema-tema yang akan
digambarkan di atas kertas kedua: proses nyawi dengan memberi kontur atau
mempertegas garis sket detail hiasannya ketiga: proses ngabur dengan membentuk
volume pada bagian-bagian obyek seperti anatomi, perspektif, gelap terang atau gradasi.
Proses ngabur ini dilakukan dengan menggunakan tinta cina dan peralatan kuas bambu.
Keempat memberikan warna setelah teknik ngabur dianggap selesai. Warna digunakan
seperti water color, sakura, dan acrylic diterapkan secara transparan dengan teknik blok

pada bagian-bagian tertentu sehingga mendekati warna asli suatu obyek. Tahapan akhir

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 27
Kabupaten Gianyar - 2025



menerapkan warna-warna terang pada bagian-bagian tertentu sehingga memberikan

aksen penyinaran terkesan sinar bayangan dan perspektif pada lukisan.

Foto 2.9 Lukisan Calonarang Keliki Kawan Payangan oleh | Wayan Mardika.

28 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



2.3. Kerajinan
1)  Kerajinan Bambu Angin-angin

Bambu angin-angin adalah sebuah kerajinan bambu yang berasal dari banjar Puhu
desa Kerta, kecamatan Payangan. Dahulu kerajinan bambu angin-angin digunakan petani
untuk mengusir burung di sawah, hingga saat ini berkembang menjadi sebuah kerajinan
yang merupakan ciri khas masyarakat dari banjar Puhu. Kerajinan ini terus berkembang

dari tahun 1990 sampai sekarang, yang diwariskan dari generasi ke generasi.

Kerajinan ini berbahan baku bambu dengan diameter yang beragam, ukurannya
bisa 3-5 cm, menggunakan tali rami, batok kelapa, dan juga menggunakan bahan kayu
albesia. Kerajinan bambu angin-angin berbahan baku utama bambu telah mengalami
proses pemanasan dengan api terlebih dahulu untuk membentuk bambu menjadi ringan

dan menghasilkan bunyi yang halus serta nyaring.

Bambu angin-angin yang dahulunya berfungsi sebagai alat tradisional untuk
mengusir burung di sawah kini telah mengalami pergeseran makna dan fungsi. Dari
peralatan pertanian yang sederhana, bambu ini kini menjelma menjadi elemen estetika
yang memperindah tampilan rumah. Suara khas yang dihasilkan oleh bambu saat tertiup
angin memberikan nuansa alami dan menenangkan. Kerajinan bambu angin-angin
memiliki bentuk yang unik dan berkesan tradisional. Perubahan fungsi ini mencerminkan
bagaimana masyarakat mulai menghargai nilai-nilai keindahan dalam kehidupan sehari-

hari, sekaligus menjaga warisan budaya.

Pada saat ini, pengerajin bambu angin-angin tetap konsisten memproduksi
kerajinan tersebut, ini terlihat dari masyarakat yang ada di banjar Puhu sebagian besar
memiliki keahlian membuat bambu angin-angin. Kerajinan bambu angin-angin saat ini
mengalami peningkatan permintaan pasar, namun tidak disertai dengan jumlah
pengerajin yang ada. Sehingga mengalami kendala dalam produksi untuk memenuhi
permintaan pasar. Sebagai salah satu contoh ketika modal usaha tersedia tidak dibarengi
dengan jumlah tersedianya bahan baku. Hal ini yang menjadi tantangan pengerajin dalam

produksi kerajinan bambu angin-angin.

Dilihat dari sisi ekonomi, aktivitas kerajinan bambu yang terus berkembang di
masyarakat Banjar Puhu, Desa Kerta, Kecamatan Payangan, warga yang dulunya hanya

bergantung pada sektor pertanian kini mulai beralih untuk menambah penghasilan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 29
Kabupaten Gianyar - 2025



30

melalui pembuatan bambu angin-angin. Kerajinan ini tidak hanya menjadi sumber
pendapatan alternatif, tetapi juga membuka peluang usaha rumahan yang melibatkan
berbagai lapisan masyarakat, mulai dari pemotongan bambu, perakitan, finishing, hingga
pemasaran. Permintaan yang meningkat, baik dari pasar lokal maupun wisatawan, turut

mendorong pertumbuhan ekonomi masyarakat.

Foto 2.10 Kerajinan bambu angin-angin di Banjar Puhu, Desa Kerta, Kecamatan Payangan.

2) Kerajinan Wastra Bale

Kerajinan Wastra Bale Payangan merupakan seni kriya berbentuk kerajinan kain
hiasan atau wastra yang diperuntukan pada bale dan tempat-tempat suci umat Hindu.
Kerajinan ini melibatkan teknik lukis tangan dengan pola seperti jajar kembang atau pola
geometris. Kerajinan ini berkembang di Banjar Geria Kelod, Desa Melinggih,
Kecamatan Payangan, dengan motif kerajinan menyerupai seni lukis wayang kamasan.

Wastra Bale berbahan kain beludru atau katun halus dengan ukuran panjang 3-5 meter.

Kerajinan wastra bale ini sudah berkembang sejak tahun 2019 sampai saat ini.
Pengerajin wastra bale ini diawali oleh keluarga Congita dan juga melibatkan orang lain
untuk memenuhi permintaan pasar yang terus meningkat. Peningkatan pasar wastra bale

ini biasanya terjadi saat menjelang hari raya Galungan dan Kuningan, piodalan Pura,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



dan piodalan di rumah masing-masing masyarakat. Wastra bale ini dibuat oleh
pengerajin untuk digunakan menghiasi tempat suci dan juga bale yang ada di rumah
masyarakat Bali.

Pengerajin wastra bale ini merupakan kegiatan ekonomi kreatif masyarakat yang
memiliki nilai ekonomis dan keindahan yang unik serta berdampak nyata bagi pengerajin
itu sendiri. Keberadaan pengerajin wastra bale saat ini masih ada dan terus berkembang

di Banjar Geria, Desa Melinggih, Kecamatan Payangan.

Foto 2.12 Wastra Bale yang telah selesai dilukis.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 31
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB Il1
KECAMATAN TEGALLALANG

Kecamatan Tegalalang adalah salah satu daerah dengan ragam kesenian yang lengkap di
Kabupaten Gianyar. Kesenian yang tumbuh dan berkembang meliputi seni rupa, pertunjukan
dan seni logam. Kesenian tersebut lahir dari insan-insan kreatif masyarakat Tegalalang yang
dilandasi oleh spiritual yang kuat. Seni rupa, seni pertunjukan dan seni logam sebelum
diberdayakan sebagai penunjang pemenuhan ekonomi merupakan bagian dari ritual. Kesenian
yang dilandasi oleh nilai spiritual tidak dapat dilepaskan dari faktor Kecamatan Tegalalang
perjalanan Maha Rsi Markandeya dalam perjalanan suci menuju Basukihan. Daerah yang
pernah ditapaki oleh Maha Rsi Markandeya mulai dari Desa Keliki hingga Desa Taro yang
kemudian disebut dengan Amunduk Taro banyak menghasilkan seni pertunjukan bersifat
sakral, karya lukis dan bahkan dewasa ini terkenal dengan seni logamnya khususnya tatah emas
dan perak. Selain itu di kawasan timurnya mulai dari Desa Gentong hingga Desa Sebatu banyak
lahir kerajinan tangan berupa seni ukiran kayu. Desa Pakudui salah satu yang berada pada
kawasan tersebut bahkan telah terkenal hingga ke mancanegara melalui kerajinan patung

Garuda.

Seni pertunjukan yang bersifat sakral meliputi Tari Ndar-Ndir di Desa Taro dan Sebatu,
Wayang Wong di Desa Talepud, Pujung Kaja, Gambuh di Desa Kedisan, Tari Sang Hyang di
Sebatu dan Seni Gamelan Gambang di Desa Talepud, Pujung Kaja. Seni lukis tradisi gaya
Keliki tersebar dari Desa Keliki Kangin hingga Keliki Kawan. Kemudian saat ini melejit sentra
kerajinan tatah logam dari bahan emas dan perak yang berkembang di Banjar Delod Seme,
Desa Taro. Bahkan produk dari tatah logam emas dan perak dari Banjar Delod Seme, Desa
Taro sangat digemari oleh masyarakat di Bali untuk kepentingan hiasan sesuhunan barong,
arca, pretima dan keris. Selain kesenian yang bersifat sakral dan bergaya tradisi, Kecamatan
Tegalalang juga memiliki kesenian kontemporer yang disebut dengan Kobagi. Kobagi
merupakan akronim dari Komunitas Badan Gila menyajikan karya musik dengan olah tubuh

seperti tepukan pada mulut, dada, perut dan hentakan kaki.
3.1. Seni Pertunjukan
3.1.1.  Wali
1)  Tari Rejang Pelayon
Tari Rejang Pelayon adalah tari tradisional yang berasal dari Desa Sebatu,

32 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



ditampilkan dalam konteks upacara adat dan keagamaan sebagai tarian sakral, namun
pada perkembangannya juga dapat dipentaskan sebagai tarian profan di luar ritual. Tarian
ini biasanya dibawakan oleh anak-anak hingga remaja perempuan. Tari Rejang Pelayon
diciptakan oleh I Jujul, warga asli Banjar Sebatu, yang tahun kelahirannya tidak diketahui
karena sudah sangat lama, dan sejak dahulu diwariskan secara turun-temurun sebagai

bagian penting dari upacara desa.

Tarian ini memiliki gerakan lemah gemulai khas tari rejang, dengan nama Pelayon
berasal dari kata pelayu (pala = buah, ayu = kebaikan) yang bermakna buah kebaikan
sebagai simbol harapan agar upacara berlangsung baik dan lancar. Hingga kini, Tari
Rejang Pelayon masih tetap eksis dalam berbagai upacara adat dan keagamaan di Desa
Sebatu, serta diwariskan kepada generasi muda perempuan sebagai bentuk pelestarian

tradisi.

Fungsi utama tarian ini adalah sebagai pengiring upacara adat dan keagamaan
sekaligus media untuk menjaga identitas budaya Desa Sebatu. Keberadaan Tari Rejang
Pelayon berdampak pada penguatan identitas budaya, menumbuhkan rasa kebersamaan

masyarakat, serta melestarikan tradisi religius yang diwariskan secara turun-temurun.

—

FEY
el

R )
:M =)

5" 1]

Foto 3.1 Tari Rejang Pelayon Desa Sebatu

2)  Tari Sang Hyang Dedari

Sanghyang Dedari di Desa Adat Talepud merupakan tari sakral yang memiliki

karakteristik serupa dengan tradisi Sanghyang di wilayah Bali lainnya. Keunikan bentuk

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 33
Kabupaten Gianyar - 2025



penyajiannya terletak pada tempat pementasan yang umumnya dilaksanakan di balai
wantilan, yang memiliki struktur lengkap seperti rangguan/tingge dan perlengkapan

khusus pertunjukan sakral beserta perangkat iringannya.

Secara visual, pementasan Sanghyang Dedari Talepud memiliki kemiripan dengan
tari Gandrung atau Joged Pingitan. Gelungannya menyerupai Legong, namun di bagian
belakang terdapat ornamen menyerupai bulu belibis. Selain itu, penarinya mengenakan

bancangan dan busana dominan putih dengan kombinasi warna tertentu.

Dalam tradisi, terdapat 128 jenis Dedari yang tercatat dalam buku kidung. Namun,
tidak semua pernah dipentaskan karena kehadiran setiap Dedari ditentukan oleh bisikan
petapakan saat proses kelingsen (trance). Biasanya, urutan kemunculan diawali oleh
Sanghyang Dedari Kekincir, kemudian disusul Dedari lainnya seperti Dedari Putih,
Dedari Kuning, Dedari Kembang Jenar, Dedari Manik Toya, Dedari Tunjung Beru,
Dedari Mancawarna, Dedari Mas Makitel, dan sebagainya. Setiap jenis Dedari memiliki

ciri khas dan tema gerak berbeda, misalnya:
o Dedari Putih: menari dengan iringan dua perempuan pengiring.

e Dedari Tunjung Beru: memeragakan kisah transformasi lda Betara Durga

menjadi Dewi Parwati/Dewi Uma.
o Dedari Ngelampit: menggambarkan suasana membajak sawah.
o Dedari Blecing: menampilkan permainan dolanan bernuansa hiburan.
o Dedari Mancagina: menggambarkan aktivitas menulis lontar.
o Dedari Botoh: menyerupai permainan judi klasik Bali (mekece).

o Dedari Suci: terkait saat lda Betara mapica sanganan; setelahnya dilakukan

pembagian lungsuran kepada warga.

o Dedari Begal: muncul saat Ida Betara mapica boga, yang ditandai dengan

pembagian sesajen berupa makanan.

Penataan keseluruhan pertunjukan ditangani oleh masyarakat Desa Adat Talepud.
Menurut Eka Ilikita Desa Adat Talepud, tradisi Sanghyang Dedari tidak dapat dipisahkan
dari sejarah hubungan dengan Desa Adat Sebatu. Diceritakan bahwa Ida Ratu Manik

Toya memiliki seorang putri bernama Ida Ratu Dedari yang sangat cantik dan menolak

34 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



menikah dengan tokoh dari lingkungan serumpun Desa Adat Sebatu. Beliau kemudian

merajuk dan pergi menuju arah neriti/ngelod kauhan.

Beliau berhenti di sebuah area persawahan luas bernama Uma Linggah, dan
bersembunyi di bawah kelakah (potongan bambu panjang yang sering digunakan sebagai
atap). Sejak saat itu beliau disungsung sebagai Ratu Sanghyang Klakah, dengan
pelinggih di Pura Dugul Kelod, Desa Adat Talepud. Figur inilah yang diyakini
memberikan tuntunan dan taksu bagi masyarakat Talepud, terutama dalam kegiatan
kesenian. Segala bentuk pementasan seni biasanya diawali dengan memohon restu di

Pura Dugul Kelod.

tahapan masyarakat Talepud dalam bercocok tanam, mulai dari membuat emping hingga
proses nyacahin, sebagai ungkapan syukur kepada beliau yang dipandang sebagai
perwujudan Betara Sri Wisnu. Keunikan utama Tari Sanghyang Dedari Talepud terletak

pada:
1. Pementasan sakral di wantilan dengan tata ruang khusus sakral.

2. Busana khas: gelungan menyerupai Legong, dihias ornamen bulu belibis, busana

putih dengan kombinasi warna, serta bancangan.

3. Variasi Dedari yang sangat banyak (128 jenis) dengan karakter, iringan, dan tema

pementasan yang berbeda-beda, mulai dari sakral, agraris, hingga hiburan ritual.

4. Kehadirannya ditentukan oleh petapakan, bukan oleh pilihan manusia, sehingga

setiap pertunjukan selalu berbeda dan tidak dapat diprediksi.

Sanghyang Dedari di Desa Adat Talepud masih terjaga dan rutin dipentaskan
karena merupakan tarian wajib dalam siklus ritual desa. Eksistensinya sangat bergantung
pada kekuatan niskala dalam menentukan siapa yang terpilih menjadi petapakan. Pada
tahun 2024 pernah muncul dua petapakan, sedangkan tahun 2025 hanya satu. Variasi ini
memperlihatkan bahwa tradisi hidup secara organik dan mengikuti kehendak niskala,

bukan melalui pemilihan manusia. Fungsi utama Sanghyang Dedari adalah:

1.  Sebagai wujud rasa syukur terhadap keberhasilan panen dan bagian tak

terpisahkan dari prosesi Ngacahin.

2. Media pemurnian desa, penjaga harmoni, serta penyambung hubungan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 35
Kabupaten Gianyar - 2025



masyarakat dengan Ida Ratu Sanghyang.
3. Penguat identitas budaya lokal masyarakat Desa Adat Talepud.
Tarian Sanghyang Dedari memiliki beberapa dampak diantaranya:
Implikasi internal:

o Tradisi ini mendorong generasi muda untuk belajar menari selama Ida Ratu

Sanghyang nyejer (selama tiga bulan).

o Melatih kemampuan megamel, mekidung, dan penguasaan dasar-dasar

karawitan.

o Mendorong perkembangan kesusastraan, terutama melalui aktivitas menulis

aksara Bali (misalnya dalam tradisi Dedari Mancagina).
o Menguatkan keterlibatan masyarakat dalam kegiatan ritual dan seni.
Implikasi eksternal:

o Desa Adat Talepud dikenal lebih luas sebagai desa dengan kekhasan tradisi
Sanghyang Dedari.

o Menjadi daya tarik budaya sekaligus mempertegas posisi Talepud sebagai

pusat tradisi sakral yang masih lestari.

Foto 3.2 Tari Sanghyang Dedari Desa Telepud (sumber: youtube tarn@pro).

36 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



3) Wayang Wong

Wayang Wong di Desa Adat Talepud memiliki karakteristik yang sangat berbeda
dari Wayang Wong di Bali pada umumnya, seperti yang populer di Tejakula maupun
Batuan. Keunikan utamanya terletak pada busana dan struktur pepeson. Busana Wayang
Wong Talepud menggunakan pakaian gegambuhan yang menyerupai kostum dalam
kesenian Topeng klasik, bukan busana Wayang Wong yang lazim ditemui di daerah lain.
Struktur pepeson berlangsung secara normal dan berurutan, dimulai dari kemunculan

punakawan, dilanjutkan tokoh-tokoh praratu sesuai alur cerita Ramayana.

Pada bagian iringan, Wayang Wong Talepud memiliki karakter musikal yang khas
dan belum dijumpai di tempat lain. Instrumen pengiringnya menyerupai Gamelan Batel
Bebadungan dengan tambahan calung, yang menciptakan warna bunyi unik. Susunan

instrumen meliputi:

. Gender 4 tungguh
. Calung 2 tungguh
. 1 kempur

. 1 kemong

. 1 tawa-tawa

. 1 kecek

. Sepasang kendang

Perpaduan ini membentuk identitas musikal Wayang Wong Talepud yang khas dan
berbeda dari tradisi serupa di Bali. Sejarah Wayang Wong Talepud tercatat dalam Eka
Ilikita Desa Adat Talepud. Dikisahkan bahwa tiga tapel Wayang Wong pertama
ditemukan di daerah sebelah utara Tegallalang. Tapel tersebut adalah Hanuman, Tualen,
dan Merdah. Setelah ditemukan, tapel-tapel ini disungsung, dan dari sinilah muncul
bisama agar kelengkapan karakter Wayang Wong ditambah sehingga dapat berfungsi

penuh dan dipentaskan.

Perkembangan selanjutnya menambah jumlah karakter hingga saat ini terdapat 25
tapel Wayang Wong, yang kini distanakan di Pura Bale Bang. Meskipun tidak diketahui

siapa penciptanya, masyarakat menyebutkan bahwa pada masa sebelum tahun 1960-an

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 37
Kabupaten Gianyar - 2025



38

bentuk tariannya masih sangat klasik. Tokoh penting seperti alm. Daje Jro Gede Kubayan
| Ketut Mica bersama para penglingsir lainnya kemudian menyusun dan menata Wayang
Wong Talepud sehingga lebih terstruktur, baik dari segi pakem gerak, karakterisasi,

maupun ucapan dialog. Keunikan Wayang Wong Talepud antara lain:
1.  Busana khas gegambuhan/topeng, bukan busana Wayang Wong umumnya.

2. Iringan Batel Bebadungan yang dimodifikasi dengan tambahan calung,

menciptakan warna bunyi yang unik.

3. Dialog murni menggunakan kutipan-kutipan dari Kekawin Ramayana, menjadikan

bahasa Kawi sebagai unsur utama yang tidak terpisahkan.
4.  Total 25 karakter tapel yang distanakan di Pura Bale Bang dan bersifat sakral.

5. Menjadi satu-satunya tradisi Wayang Wong di Bali dengan kombinasi pakaian,

pepeson, dan iringan yang memiliki pakem berbeda dari tradisi lain.

Eksistensi Wayang Wong di Talepud terjaga kuat karena memiliki kedudukan
sebagai bagian dari ritual desa. Setiap upacara/piodalan, terutama ketika sudah memakai
bangun urip, Wayang Wong wajib dipentaskan sebagai bagian dari pemuput yadnya.
Oleh karena fungsinya yang sakral, Wayang Wong digunakan menggantikan fungsi
Wayang Kulit atau Wayang Lemah dalam Dewa Yadnya, sehingga tradisi tersebut
hampir tidak ditemukan dalam konteks ritual Talepud. Keberadaan tapel yang berstana
di Pura Bale Bang serta kewajiban pementasannya membuat keterjagaan tradisi ini

bersifat niskala sekaligus sosial-budaya.
Wayang Wong Talepud berfungsi sebagai:
1.  Pemuput wali/yadnya, karena tapel Wayang Wong bersifat dikeramatkan.

2. Media penyampaian nilai moral, terutama ajaran kepahlawanan, etika, dan

tuntunan hidup dari kisah Ramayana.

3. Peneguh identitas budaya desa, karena Wayang Wong telah menjadi bagian dari

struktur upacara adat Talepud.

4.  Sarana pendidikan karakter, terutama melalui dialog Kawi dan alur cerita

Ramayana.

Adapun dampak tarian wayang wong, sebagai berikut:

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Implikasi internal:
. Meningkatkan minat generasi muda untuk belajar menari Wayang Wong.
. Menguatkan tradisi belajar ucapan Kawi dan penguasaan pakem dialog.

. Menjadi ruang pembinaan seni sejak kecil; banyak anak termotivasi karena

Wayang Wong Talepud sering tampil di luar Bali maupun luar negeri.

. Membentuk karakter disiplin, etika, dan pemahaman nilai-nilai kepahlawanan dari

cerita Ramayana.
Implikasi eksternal:

. Wayang Wong Talepud dikenal luas hingga mancanegara. Sejak tahun 1975 tradisi
ini telah beberapa kali pentas di Eropa, terakhir pada tahun 2014.

. Menjadi tontonan dan tuntunan bagi masyarakat luas dengan pesan moral yang
kuat.

. Menguatkan citra Talepud sebagai desa dengan kekhasan tradisi sakral Wayang

Wong.

Terdapat satu kutipan Kawi yang menjadi nilai utama pementasan:
“Sang apa angrana Ramayana carita sama juga kautamane dening catur Weda rakwa”,
yang bermakna bahwa siapa pun yang dengan seksama menyimak pementasan

Ramayana dalam Wayang Wong sama halnya dengan mempelajari Catur Weda.

Foto 3.3 Wayang Wong tedun ring Pura Puseh Pakuseba Taro (sumber: youtube AdimasOfficial)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 39
Kabupaten Gianyar - 2025



40

4)  Tari Nandir

Tari Nandir adalah tari tradisional dari Banjar Sebatu yang ditarikan oleh delapan
penari perempuan, terdiri dari empat penari sebagai Nandir Muani (laki-laki) dan empat
penari sebagai Nandir Luh (perempuan). Dalam penyajian, Nandir Muani tampil dengan
membawa kepet (Kipas) sebagai properti utama, sedangkan Nandir Luh menampilkan
gerakan lemah gemulai yang melengkapi peranannya. Tari Nandir diciptakan oleh |
Nyoman Duwaja, seorang seniman dari Banjar Sebatu. Sejak tahun 1970-an, tarian ini
sering dipentaskan melalui organisasi seni Sekaa Gong Carman Wati Sebatu di berbagai
festival seni, termasuk di Eropa, dan hingga kini tetap eksis sebagai bagian dari kesenian
balih-balihan (tari hiburan/pertunjukan) di Desa Sebatu.

Ciri khas Tari Nandir terletak pada penggambaran peran ganda, di mana empat
penari menjadi Nandir Muani (laki-laki) yang membawa properti kepet (kipas),
mengenakan udeng emas dan kamen dengan ciri khas kancut di samping, sedangkan
empat penari lainnya sebagai Nandir Luh (perempuan) yang mengenakan hiasan kepala
berupa bunga emas serta memakai selendang kuning di sisi kanan dan Kiri pinggang.
Hingga kini Tari Nandir tetap eksis di Desa Sebatu, sering ditampilkan dalam acara seni,

pementasan budaya, dan festival, baik lokal maupun internasional.

Tari Nandir berfungsi sebagai kesenian balih-balihan yang menghibur sekaligus
sebagai media untuk memperkenalkan seni tradisional Desa Sebatu ke khalayak luas.
Keberadaan Tari Nandir berdampak positif dalam memperkuat identitas budaya Desa
Sebatu, menumbuhkan kebanggaan masyarakat, serta memperluas jaringan apresiasi seni

melalui pertunjukan hingga ke luar negeri.

Foto 3.4 Tari Nandir Desa Adat Sebatu

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



5)  Tari Sang Hyang

Tari Sang Hyang yang ada di Banjar Pujung Kaja, Tegalalang sering disebut
sebagai Ratu Sanghyang Dedari Tunjung Biru. Tarian ini memiliki kesan yang paling
magis diantara perwujudan Ratu Sanghyang Dedari yang ada di Bali. Penggambaran dari
tarian Sang Hyang ini adalah wujud Rangda yang memberikan anugerah kepada rakyat.
Nama Tunjung Biru diartikan sebagai obat untuk kesembuhan segala penyakit yang
dialami masyarakat. Dari pengertian tersebut, Sang Hyang Dedari Tunjung Biru
merupakan sebuah sarana pengobatan dan pemberkatan bagi masyarakat agar terhindar
penyakit dan hal-hal negatif lainya. Perwujudan Rangda merupakan manifestasi dari Ida

Bhatari Durga tedun mesolah atau napak pertiwi.

Tari Ratu Sanghyang Dedari di Banjar Pujung Kaja pernah tidak dipentaskan dari
tahun 1991 sampai tahun 2001 (hampir 10 tahun), dan dari tahun 2012 hingga 2019
(hampir 7 tahun). Hal ini dikarenakan secara niskala sesuhunan yang berstana di Pura
Sanghyang Klakah tidak berkenan menari (mesolah). Padahal, pelaksanaan Odalan
sudah di gelar setiap tahunnya, termasuk ritual khusus untuk memohon yang berstana di
pura tersebut untuk tedun mesolah. Hal ini membangkitkan kekhawatiran dari para tetua
adat akan keberlangsungan kesenian sakral ini, karena generasi muda perlu menyaksikan

secara langsung bagaimana prosesi sakral ini dilakukan.

Menurut Ni Komang Debby Julianawati, seorang Tapakan (penari yang dipilih
secara ritual niskala) dari Tari Ratu Sanghyang Dedari Tunjung Biru, menyatakan tarian
sakral ini merupakan sebuah tarian tunggal yang khusus dipentaaskan pada saat piodalan
di Pura Sanghyang Klakah Desa Adat Talepud, Banjar Pujung Kaja. Namun ada juga
penari lain yang sudah mepinget (ditandai) untuk mengiringi lda Bhetari tedun mesolah.
Gerakan tari dari penari pengiring tersebut mirip seperti tarian ngibing, sebuah ajakan

untuk menari bersama di atas panggung.

Prosesi pertunjukan tari Sang Hyang ini meliputi proses persiapan dan penyucian
untuk menghadirkan kekuatan spirit beliau (ritual Nusdus), prosesi pertunjukan setelah
kekuatan energi beliau “masuk” kedalam tubuh tapakan (ritual Masolah), dan proses
ngeluwur/kekuatan spiritual beliau dihaturkan untuk kembali ke tempat asalnya sebagai
akhir dari pertunjukan (ritual Munggah). Ketiga prosesi tersebut menghadirkan
pengalaman spiritual maupun artistik yang khusuk, magis, dan sentuhan jiwa yang

mendalam bagi masyarakat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 41
Kabupaten Gianyar - 2025



42

Foto 3.5 Ratu Sanghyang Dedari Tunjung Biru masolah 2024

Ritual nusdus menjadi pertanda dimulainya ritual sesolahan Sang Hyang Tunjung
Biru. Segala sarana, baik itu sesajen dan sarana lainnya, sudah dipersiapkan untuk
melakukan ritual pembersihan diri dari tapakan dengan iringan kidung, sebuah tradisi
vokal khusus dengan rangkaian pola melodi Sesanghyangan. Iringan kidung ini otomatis
menciptakan suasana sakral nan magis yang sangat khas. Lantunan kidung ini juga
sebagai penanda bahwa pertunjukan tarian Sang Hyang akan segera di mulai, dan
masyarakat yang hadir di Pura melakukan persembahyangan untuk memohon anugrah

dan berkah kepada Ratu Sang Hyang Dedari Tunjung Biru.

Setelah persembahyangan tersebut, mulailah tapakan Ida Bhatara menari menuju
tragtag, sebuah tempat penyimpanan hiasan kepala (gelungan) sakral. Setelah prosesi
tersebut, ada dua orang penari yang berperan sebagai Pandung, tokoh penari dengan
menggunakan properti keris, menuju keatas tragtag tersebut. Ini sebagai simbol kekuatan
dari beliau yang sangat besar, tidak tembus oleh senjata tajam. Prosesi ini merupakan
wujud keyakinan dari masyarakat akan kekuatan dan berkah dari beliau. Penari pandung
menari melakukan tugasnya untuk membuktikan kekuatan beliau sambil menuntun
tapakan dari tragtag sampai di halaman tempat pementasan. Kemudian setelah selesai
prosesi pandung tersebut, dilanjutkan dengan tarian dari Ratu Sang Hyang Dedari
Tunjung Biru sebagai simbol pemberkatan kepada seluruh masyarakat. Kekereb (kain

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



sakral yang di gambar rerajahan) dikibaskan pada kepala setiap warga sebagai simbol

pemberkatan . Momen ini menambah kesakralan dari pertunjukan tersebut.

Proses pemberkatan tersebut menjadi penanda akhir pertunjukan tari Ratu
Sanghyang Dedari Tunjung Biru. Pemimpin upacara (pemangku) kemudian
mempersiapkan proses akhir, yang disebut munggah, sebuah proses menempatkan
pralingga (wujud simbolik) kembali ke tempatnya. Dalam prosesi mungga ini, semua
elemen pertunjukan dikumpulkan dan disucikan untuk bisa “kembali” disimpan pada
tempatnya. Hal ini menjadi simbolisasi harmonis sebagai bentuk penyatuan rasa untuk

menciptakan kesan penuh makna.
3.1.2. Bebali

1)  Tari Memelang

Fragmen Tari Memelang ditarikan oleh para pemuda dan pemudi Desa Adat
Sebatu. Pertunjukan ini pernah dipentaskan pada Festival Budaya di Kabupaten Gianyar
tanggal 17 April 2025, serta ditampilkan kembali sebagai hiburan (balih-balihan) pada
upacara piodalan di Pura Gunung Kawi Sebatu. Fragmen ini diiringi oleh gamelan
bebonangan, menghadirkan suasana dinamis dan sakral. Penyajian menggambarkan
prosesi ritual Memelang, mulai dari persiapan haturan, arak-arakan asagan berisi jajan
lempeng, hingga adegan perebutan jajan yang diwarnai peran juru adur memecut anak-

anak sebagai simbol pengusiran hama padi.

Fragmen ini terinspirasi dari tradisi sakral tahunan Memelang di Desa Adat Sebatu.
Tradisi tersebut merupakan ritual agraris warisan leluhur yang dilaksanakan oleh krama
subak sebagai ungkapan syukur dan doa wuntuk kesuburan padi. Dalam
perkembangannya, tradisi ini ditransformasikan ke dalam bentuk seni pertunjukan
fragmen tari agar dapat ditampilkan dalam konteks festival maupun acara budaya.
Fragmen Tari Memelang diproduksi oleh STT Cila Mekar Sebatu pada tahun 2025,
dengan | Made Suwamba, S.Pd. sebagai penata tari dan ide cerita digagas oleh | Made
Kartu Santika. Kehadiran fragmen ini menjadi wujud nyata kreativitas generasi muda
Desa Sebatu dalam melestarikan sekaligus memperkenalkan tradisi lokal kepada

masyarakat luas.

Ciri khas Fragmen Tari Memelang terletak pada penggambaran suasana desa

agraris yang sakral namun penuh semarak. Properti khas seperti asagan berhiaskan janur

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 43
Kabupaten Gianyar - 2025



44

dengan tumpukan jajan lempeng menjadi pusat perhatian. Kehadiran juru adur dengan
lidi sebagai simbol petani yang mengusir hama serta sorak riuh para pemuda yang
berebut jajan memperkuat karakter dramatik fragmen ini. Fragmen Tari Memelang telah
dipentaskan di festival budaya tingkat kabupaten dan juga tampil dalam konteks upacara
piodalan, menunjukkan fleksibilitasnya sebagai kesenian yang mampu hadir di ruang
sakral maupun hiburan. Hingga kini, fragmen ini tetap dilestarikan oleh masyarakat Desa

Sebatu sebagai wujud kebanggaan budaya lokal.

Fragmen Tari Memelang berfungsi sebagai media pelestarian tradisi sakral melalui
bentuk seni pertunjukan. Selain menjadi hiburan (balih-balihan), fragmen ini juga
berfungsi edukatif, karena memperkenalkan makna filosofis ritual Memelang kepada
masyarakat luas, khususnya nilai religius, kebersamaan, dan penghormatan pada alam.
Keberadaan Fragmen Tari Memelang berdampak positif dalam memperkuat identitas
budaya Desa Sebatu. Pertunjukan ini menumbuhkan kebanggaan masyarakat terhadap
tradisi leluhur, memperkenalkan nilai luhur Tri Hita Karana dalam bentuk estetis, serta

membuka ruang apresiasi seni di tingkat lokal.

Foto 3.6 Fragmen Tari Memelang di Pura Gunung Kawi Sebatu

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



2)  Tari Kecak

Kesenian Tari Kecak anak-anak di Desa Sebatu disajikan dalam bentuk
pertunjukkan kolosal dengan duduk melingkar sambil meneriakkan suara cak secara
bersahut-sahutan. Anak-anak terlibat dalam pola lantai yang dinamis, memadukan vokal,
gerakan tangan, serta formasi yang membangun suasana dramatik. Penyajiannya tidak
hanya menonjolkan kekompakan vokal, tetapi juga interaksi kelompok yang
mencerminkan semangat kebersamaan. Tari Kecak di Desa Sebatu berakar dari tradisi
Sanghyang yang kemudian dipadukan dengan cerita Ramayana. Sejak berkembang pada
abad ke-20, kesenian ini mulai dilestarikan oleh masyarakat Sebatu dengan melibatkan
anak-anak sebagai pewaris budaya. Kehadiran kelompok Kecak anak-anak menjadi
strategi untuk menjaga kesinambungan tradisi sekaligus memperkenalkan seni sakral ini

dalam konteks pertunjukan hiburan dan budaya.

Ciri khas tari Kecak anak-anak di Desa Sebatu terletak pada kekompakan vokal
anak-anak yang memunculkan nuansa energik dan penuh semangat. Selain menekankan
pada pola vokal cak yang berlapis, pertunjukan juga diperkaya dengan variasi tepukan,
gerakan tangan, dan formasi melingkar yang dinamis. Kehadiran anak-anak memberi
karakter khas: ekspresi polos namun penuh antusiasme, yang membuat kesenian ini
menarik sekaligus unik dibandingkan kelompok dewasa. Hingga kini, Kecak anak-anak
masih eksis di Desa Sebatu dan kerap ditampilkan pada acara desa, piodalan di pura, serta
festival budaya di tingkat kabupaten. Keterlibatan anak-anak menjadikan kesenian ini
terus hidup dan diwariskan lintas generasi. Kecak anak-anak juga dipandang sebagai
kebanggaan lokal karena mampu menjaga tradisi sambil mengadaptasikannya dalam

konteks pertunjukan modern.

Kecak anak-anak berfungsi ganda, yaitu sebagai sarana pelestarian seni tradisional
sekaligus wadah pembentukan karakter generasi muda. Pertunjukan ini mengajarkan
anak-anak nilai religius, kebersamaan, kerja sama, disiplin, serta rasa cinta tanah air.
Dalam konteks sosial, tarian Kecak anak-anak menjadi medium untuk memperkuat
solidaritas masyarakat Sebatu sekaligus memperkenalkan identitas budaya mereka
kepada khalayak lebih luas. Kesenian ini berdampak positif bagi anak-anak Desa Sebatu
yang terlihat pada peningkatan kedisiplinan, percaya diri, serta keterikatan dengan nilai
kebersamaan. Bagi masyarakat, kehadiran Kecak anak-anak memperkuat rasa bangga

terhadap warisan budaya lokal dan memastikan keberlanjutan seni tradisional di tengah

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 45
Kabupaten Gianyar - 2025



arus globalisasi. Kecak anak-anak dalam konteks ini tidak hanya berfungsi sebagai

hiburan, tetapi juga sebagai sarana pendidikan kultural dan penguatan identitas desa.

Foto 3.7 Pemetasan Tari Kecak di Pura Gunung Kawi Sebatu

3.2. Kerajinan

46

1)  Kerajinan Bokor Mote

Kerajinan bokor mote berbentuk wadah bokor yang terbuat dari anyaman bambu.
Permukaan bokor kemudian dihias dengan mote (manik-manik) yang dijarikan menjadi
pola tertentu. Karya ini biasanya digunakan sebagai wadah banten dalam upacara
keagamaan, sehingga memiliki fungsi estetis sekaligus religius. Awalnya mote hanya
digunakan sebagai hiasan pada saab, kenop, awiran, dan lain sebagaimnya. Seiring
perkembangan, penggunaan mote meluas hingga ke media bokor bambu. Transformasi
ini memperkaya ragam hias tradisional dan menjadikan bokor mote sebagai bentuk

kerajinan khas yang bernilai seni sekaligus fungsional.

Ciri khas bokor mote terletak pada kombinasi wadah bambu dan hiasan mote yang
dijahit membentuk pola. Motif yang umum digunakan antara lain motif bunga dan daun,
patra mesir, serta rang-rang. Ornamen mote yang dijahit rapi mempertegas pola
sehingga tampil berkilau, menarik, dan bernilai estetika tinggi. Hingga kini, bokor mote
masih eksis dan banyak digunakan masyarakat sebagai wadah banten pada upacara
keagamaan. Selain itu, bokor mote juga berkembang menjadi produk kerajinan bernilai

ekonomis, sering dijual sebagai cinderamata khas Bali.

Bokor mote berfungsi utama sebagai wadah banten dalam kegiatan ritual. Selain
itu, memiliki fungsi estetis sebagai dekorasi dan fungsi ekonomi sebagai produk

kerajinan tangan yang dapat menunjang kesejahteraan pengrajin lokal. Kerajinan bokor

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



mote memberikan dampak positif baik secara sosial maupun ekonomi. Bagi masyarakat,
keberadaannya memperkuat identitas budaya dan tradisi dalam kehidupan beragama.
Bagi pengrajin, kerajinan ini membuka peluang usaha dan meningkatkan kreativitas seni.
Bokor mote juga menjadi media pelestarian motif tradisional agar tetap dikenal lintas

generasi.

Foto 3.8 Kerajinan Bokor Mote Desa Sebatu

2) Kerajinan Patung Garuda dan Singa

Kerajinan patung Garuda dan Singa di Desa Pakudui telah dikenal hingga ke
mancanegara. Bentuknya sangat unik dengan pengerjaan yang sangat detail. Bentuk yang
detail mulai dari anatomi hingga hiasan (pepayasan) menjadikan karya patung garuda
dan singa di Desa Pakudui menjadi kerajinan berkualitas tinggi. Kerajinan patung garuda
dan singa menjadi ikonik dan kebanggan Desa Pakudui dan menjadi ciri khas dibanding
dengan desa lainnya. Hampir setiap warga di Desa Pakudui adalah pengerajin patung
garuda dan singga. Jika kita berkunjung ke Desa Pakudui dapat dipastikan disepanjang
jalan desa pasti akan disuguhkan produk patung garuda dan singa yang dipajang pada
setiap etalase besar atau kecil. Selain itu juga Kita disuguhkan para pengerajin yang

mengerjakan patung dan singga secara langsung.

Kerajinan patung garuda dan singa di Desa Pakudui berbahan katu tewel (Nangka),
Majegau, Panggal Buaya dan Suar. Bahkan untuk kepentingan khusus patung garuda dan
singga dapat berbahan kayu Cendana. Kerajinan patung dan singa di Desa Pakudui
digarap secara manual dengan tangan (hand made). Proses untuk mewujudkan patung
garuda dan singa yang berkualitas melalui proses yang panjang. Pertama dilakukan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 47
Kabupaten Gianyar - 2025



48

proses yang disebut macalmakalin yaitu membuat bentuk kasar dari patung garuda dan
singa. Setelah macal/makalin kemudian dibuat bentuk-bentuk detail hingga tahap
terakhir yang disebut dengan ngalusin. Terdapat salah satu teknik yang paling rumit
dalam membuat detail rambut atau bulu disebut dengan nyisir. Teknik nyisir ini
menggunakan teknik pahat yang sanggat tinggi dengan menggunakan pahat kecil dan

konsistensi pahatan menjaga ukuran tetap presisi.

Kerajinan patung garuda dan singga di Desa Pakudui paling diminati untuk
dijadikan hiasan dalam rumah. Dalam rumah adat Bali patung garuda dan singga
digunakan sebagai penyangga atap yang disebut dengan tugeh. Patung garuda Desa
Pakudui digemari untuk mengiasi sudut-sudut ruangan, mulai dari ukuran tinggi 80 cm
sampai 3 meter. Patung garuda Desa Pakudui dapat Kita jumpai pada ruang-ruangan
spesial seperti di Istana Negara, kantor pemerintahan, puri-puri bahkan hingga kantor
kedutaan besar RI di luar negeri. Patung garuda dan singga garapan pengerajin Desa
Pakudui juga dalam beberapa kondisi difungsikan sebagai benda sakral yang disebut
arca, pecanangan atau prelingga. Seniman patung garuda dan singga yang bereputasi di
Desa Pakudui diantaranya adalah | Made Ada, | Ketut Mustika, | Wayan Rugig dan lain-
lainnya. Karya-karya mereka telah dikoleksi oleh kolektor-kolektor nasional dan dunia.
Selain itu karya-karya mereka juga banyak yang disakralkan oleh masyarakat desa adat

sebagai sungsungan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



3) Kerajinan Ukiran Kayu dan Patung Padas

Kerajinan ukiran kayu dan padas di Desa Sebatu diperkirakan dimulai pada masa
pembangunan prahyangan desa dan jagat. Kerajinan kayu dan padas di Desa Sebatu
memiliki corak tersendiri berbeda dengan sentra kerajinan ukir di Bali laiinnya. Motif
ukiran di Desa Sebatu berciri ukiran kecil-kecil dan rumit. Dimensi ukiran cenderung
tajam dengan tebal. Punggel dari motif ukiran Desa Sebatu disebut ngatih dengan ampas
nangka beserta kuping guling bergurat tajam rapi. Kerajinan ukir kayu dan padas di Desa
Sebatu khusus untuk bentuk mua (muka) dan badan dari figurenya mengambil bentuk

stilir. Bentuk mua (muka) dan badan cenderung lebih panjang dari proporsi kebiasaan.

Kerajinan ukiran kayu dan padas di Desa Sebatu banyak difungsikan pada
bangunan prahyangan (pura). Selain di pura ukiran kayu dan padas gaya Desa Sebatu
digunakan untuk ukiran bale adat atau disebut dengan umah sikut satak (rumah adat
Bali). Ukiran kayu dan padas Desa Sebatu dari bentuknya sangat cocok untuk kebutuhan
pura dan rumah adat. Ukiran kayu Desa Sebatu khsususnya untuk ukiran pintu dan
gebyok memiliki corak tersendiri dan disebut dengan gaya antik. Kerajinan ukir kayu
dan padas gaya Desa Sebatu banyak dijumpai pada pura-pura di daerah Sebatu, Pujung,
Bayad, Bonjaka dan sekitar. Ukiran kayu gaya Desa Sebatu saat ini menghiasi ruangan

utama di Kantor Bupati Gianyar.

Salah satu seniman ukir kayu dan padas gaya Desa Sebatu adalah | Wayan Konten.
Karya | Wayan Konten saat ini paling banyak digunakan untuk menghias pura-pura dan
puri-puri di Bali. Terbaru karya-karya | Wayan Konten dalam bentuk pintu dan gebyok
digunakan sebagai hiasan interior ruangan Bupati Gianyar. Patung ciri khas Desa Sebatu
juga digunakan sebagai patung dwarapala pada pelinggih di Fakultas Seni Rupa Desain,
ISI Bali. Kelebihan dari I Wayan Konten dalam teknik pahat pada kayu ataupun padas
adalah dapat merealisasikan sketsa yang disebut orten dengan presisi serta memperkuat

dimensinya.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 49
Kabupaten Gianyar - 2025



50

Foto 3.10 Ukiran Karang Sae karya | Wayan Konten

4)  Kerajinan Cetak Serbuk Kayu

Kerajinan cetak serbuk kayu ini bermula dari ukiran kayu konvensional. Kerajinan
cetak serbuk kayu ini hanya ada di Desa Talepud, Pujung Kaja. Inisiator dari ukiran cetak
kayu ini adalah | Ketut Kenak seorang seniman multitalenta dari Desa Talepud, Pujung
Kaja. Ukiran cetak kayu ini sejatinya menduplikasi dari ukiran kayu konvensional.
Dengan teknik cetak kayu produk ukiran dapat diproduksi secara cepat dan masal.
Gagasan dari | Ketut Kenak terkait cetak kayu ini adalah untuk dapat melayani
permintaan masyarakat yang tinggi terhadap ukiran untuk kepentingan pembangunan
pura serta rumah adat Bali. Gagasan ini menurut | Ketut Kenak didapatkan dari
pengalamannya mengunjungi Eropa sebagai penari wayang wong yang melihat ukiran
gaya Eropa dari media gypsum. Dari sinilah I Ketut Kenak yang selain sebagai penari
dan penabuh juga seorang seniman kayu mendapat ide untuk membuat ukir kayu dengan

teknik cetak serbuk kayu.

Karya ukiran cetak kayu dari | Ketut Kenak belakangan ini mulai digemari oleh
masyarakat umum. Proses ukiran cetak kayu karya | Ketut Kenak diawali dengan proses
pembuatan master yang diukir secara manual. Proses berikutnya dilanjutkan dengan
pembuatan wadah cetakan berbahan karet. Tahapan berikutnya adalah pencampuran
serbuk kayu cempaka dan tewel dengan lem khusus sehingga menjadi adonan seperti
bubur kayu. Bubur kayu tersebut kemudian dicetak sesuai dengan ukiran yang diinginkan
menggunakan wadah cetakan berbahan karet yang telah dibuat sebelumnya. Adonan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



bubur kayu dalam wadah karet ditekan hingga menjadi solid dan halus, dilanjutkan
dengan mengeluarkan adonan dari wadah karet, untuk dijemur agar adonan kayu menjadi
keras. Tahapan terakhir diselesaikan dengan menggunakan pahat dan pisau untuk

merapikan bentuk ukiran secara presisi dan dimensinya.

| Ketut Kenak dapat menghasilkan banyak produk kerajinan seperti pintu, ring-
ring, ukiran adegan, ukiran karang tapel, tapel, arca dan tombak sakral untuk keperluan
di Pura melalui cetakan kayu. Saat ini banyak penggiat dekorasi yang memanfaatkan
produk | Ketut Kenak sebagai hiasannya seperti wayang, pepatran gemendung, frame
dan topeng. Cetakan ukiran dari | Ketut Kenak memberikan penawaran harga terjangkau
bagi masyarakat yang ingin memiliki ukiran kayu berkelas namun dengan harga
terjangkau dan waktu yang relative singkat. Teknik ukir cetakan serbuk kayu dari I Ketut
Kenak sudah didaftarkan Hak Paten.

Foto 3.11 Pintu Ukiran Cetak Serbuk Kayu karya | Ketut Kenak

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 51
Kabupaten Gianyar - 2025



52

5) Kerajinan Tatah Logam

Selain di Desa Celuk saat ini di Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod menggiat
sebagai sentra tatah logam. Tatah logam di Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod tidak
terlepas dari pengaruh ukiran kayu dan padas yang memiliki kaitan dengan di Desa
Pujung Kaja. Kerajinan tatah logam di Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod meliputi
tatahan logam tembaga, perak dan emas. Bentuk kerajinan tatah logam Banjar Delod
Seme, Desa Taro Kelod meliputi aksesoris, sarung keris dan dewasa ini terkenal pada
hiasan barong serta pretima. Kerajinan tatah logam Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod

termasuk produk tatahan tembaga, perak dan emas yang berkualitas tinggi.

Produk Aksesoris dari bahan perak dan emas hasil dari pengerajin Banjar Delod
Seme, Desa Taro Kelod tidak hanya digunakan oleh konsumen lokal dan nasional namun
telah merambah pasar dunia. Kemudian untuk menghias sarung (warangka) keris dengan
bahan perak dan emas, pengerajin Banjar Delod Seme Desa Taro Kelod terkenal dengan
kualitas penggarapannya yang berkelas. Selain itu dewasa ini tatahan perak dan emas
untuk hiasan barong serta pratima menjadi favorit masyarakat Bali saat ini. Hampir
seluruh wilayah di Bali untuk hiasan barong dan pretima berbahan perak atau emas

dikerjakan oleh pengerajin dari Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod.

Produk tatahan logam berbahan tembaga, perak dan emas hasil karya Banjar Delod
Seme, Desa Taro Kelod memiliki ciri khas yang menonjol dibandingkan dengan sentra
pengerajin logam desa lain di Bali. Ciri khas tatahan logam karya pengerajin dari Banjar
Delod Seme, Desa Taro Kelod adalah dimensi ukirannya timbul dan menyerupai hasil
ukiran kayu. Teknik tatah logamnya harus melewati beberapa tahapan yaitu membuat
plat, meludang (membuat cembung), ngecek (mempertegas bentuk), nyawi
(mempertegas garis) dan nyangkok (membuat tempat permata). Teknik yang
menyebabkan ukiran logam Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod menjadi timbul
terdapat pada proses meludang. Tahap meludang dapat dilakukan hingga 2 sampai 3 kali.
Selain itu kualitas sepahan emas dari Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod terbukti

sebagai kualitas terbaik menjadikan kilau cahaya emasnya menjadi lebih bercahaya.

Pengerajin tatahan logam dari Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod yang
bereputasi saat ini adalah | Made Pada, | Wayan Pujawan, | Wayan Nyana dan | Wayan
Maji. Keempat pengerajin tersebut yang saat ini karya-karya tatahan perak dan emas

sangat digandrungi oleh masyarakat untuk menghias sesuhunan barong dan pretima.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Keempat pengerajin tersebut selain insan kreatif juga memiliki teknik praktikal yang
mumpuni. Selain itu dari keempat pengerajin tersebut menyerap banyak tenaga kerja
lokal serta mendidik pengerajin muda untuk tumbuh dan berkembang dalam hal teknik

tatah logam.

Foto 3.12 Tatah Logam Emas untuk Hiasan Barong karya Made Pada

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 53
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 3.13 Tatahan Badong Emas karya Made Pada

3.3. Desain

54

1)  Tipografi

Di Banjar Bayad, Desa Tampaksiring, Kabupaten Gianyar, terdapat sebuah studio
tipografi bernama Alit Design, yang didirikan oleh | Ketut Alit Suarnegara, S.Sn pada
tahun 2012. Alit Design menjadi pelopor studio tipografi di Bali dan satu-satunya yang
berbasis di wilayah Tampaksiring. Keberadaannya menjadi tonggak penting dalam

perkembangan industri font digital di Indonesia.

Alit yang merupakan lulusan Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, mulai
mengenal tipografi saat duduk di bangku kuliah. Kala itu proses pembuatan huruf masih
didominasi teknik manual sekitar 80% dan hanya sebagian kecil saja yang dilakukan
secara digital. Sebelum fokus di bidang tipografi, ia terlebih dahulu menekuni bidang
ilustrasi. Ketertarikannya terhadap dunia huruf muncul setelah berinteraksi dengan
seorang rekan yang lebih dulu berkecimpung di bidang tersebut. Sejak saat itu, minatnya
terhadap tipografi terus berkembang hingga menjadi profesi yang digelutinya hingga

kini.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Seiring perkembangan teknologi, proses pembuatan font yang awalnya manual Kini
hampir sepenuhnya atau sekitar 95% proses produksi dilakukan secara digital
menggunakan perangkat lunak, dengan waktu pengerjaan sekitar 8—13 hari per font. Saat
ini, Alit Design memiliki delapan anggota tim, yang masing-masing bertanggung jawab
atas satu desain font dari tahap sketsa hingga finalisasi. Hasil karya mereka kemudian
diunggah ke situs alitdesign.net, yang menjadi platform distribusi dan penjualan font ke
berbagai negara. Alit Design menargetkan pembuatan sekitar sepuluh font setiap
bulannya, serta menerima pengerjaan pesanan khusus (by order) yang disesuaikan

dengan kebutuhan klien.

Docior St

MULTIVERSE OF MADNESS

MAY 6

Foto 3.14 Desain yang dibuat oleh Seniman Alit Suarnegara

Dalam berkarya, Alit selalu mengikuti trend dan kebutuhan pasar, sehingga karya-
karya mereka sangat digemari dan diterima hingga ke mancanegara. Font-font produksi
Alit Design telah digunakan secara luas di berbagai platform seperti aplikasi desain
grafis, media sosial, hingga berbagai media periklanan lainnya. Salah satu karya yang
paling populer dari studio ini adalah font Bromelo, yang telah diunduh lebih dari 3,8 juta
kali dan digunakan di media seperti televisi, majalah, pakaian, serta desain promosi.
Beberapa perusahaan besar seperti Disney, Marvel, dan Netflix bahkan menggunakan
font karya studio ini secara eksklusif, sementara sejumlah universitas internasional
memesan font khusus untuk dokumen resmi seperti ijazah. Keberhasilan ini membawa
nama Alit Design menempati peringkat ke-16 dunia dalam kategori desainer font

independen.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 55
Kabupaten Gianyar - 2025



56

Foto 3.15 Desain karya Alit Suarnegara

Meski demikian, jumlah pembuat font profesional di Indonesia masih terbatas. Di
Bali, hanya terdapat sekitar dua belas desainer font aktif, dengan empat hingga lima
studio yang benar-benar fokus menggeluti tipografi. Rendahnya kesadaran terhadap
lisensi dan royalti masih menjadi hambatan utama bagi perkembangan industri tipografi
di dalam negeri. Banyak pengguna belum memahami bahwa font merupakan karya cipta
yang memiliki nilai ekonomi dan perlindungan hukum. Sebaliknya, di luar negeri,

perusahaan dan institusi justru sangat menghargai lisensi.

Ke depan, diharapkan industri kreatif Indonesia, khususnya bidang tipografi, dapat
terus tumbuh melalui peningkatan apresiasi terhadap karya orisinal dan perlindungan hak
cipta. Penghargaan terhadap karya tidak hanya dilihat dari sisi estetika, tetapi juga
sebagai bentuk penghormatan terhadap proses panjang, kreativitas, dan dedikasi di balik

setiap huruf yang diciptakan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB IV
KECAMATAN TAMPAKSIRING

Kecamatan Tampaksiring merupakan wilayah dengan potensi alam yang kaya dan
beragam yang ditandai dengan topografi berbukit, tanah vulkanik yang subur, iklim yang sejuk,
hingga sistem hidrologi yang melimpah. Karakteristik geografis ini memberikan pengaruh
yang sangat besar terhadap pola kehidupan masyarakat, sistem pertanian, serta perkembangan
budaya dan seni rupa di kawasan tersebut. Perpaduan lingkungan fisik dan spiritual menjadikan
Kecamatan Tampaksiring sebagai bukti lanskap gerografis Bali dengan identitas budaya yang

khas dan berkelanjutan.

Kecamatan Tampaksiring secara geografis wilayah terletak di bagian utara-tengah
Kabupaten Gianyar, di kereng selatan Pegunungan Bali bagian tengah, dengan koordinat
wilayah berada pada kisaran 8°24°—8°29’ Lintang Selatan dan 115°17°-115°20 Bujur Timur.
Kecamatn Tampaksiring juga merupakan wilayah peralihan antara dataran tinggi dan dataran
rendah, dengan karakteristik bentang alam yang beragam dan nilai ekologis tinggi yang
berbatasan dengan Kecamatan Kintamani (Kabupaten Bangli) di sebelah utara; Kecamatan
Gianyar di sebelah selatan; Kecanatan Payangan di sebelah barat, dan Kecamatan Blahbatuh
di sebelah timur (BPS Kabupaten Gianyar 2024).

Kecamatan Tampaksiring memiliki luas wilayah sekitar 42,63 km? atau sekitar 9,64%
dari luas total Kabupaten Gianyar (BPS, Kecamatan Tampaksiring, 2024), yang secara
administrative terdiri dari 8 Desa yaitu; (1) Desa Manukaya; (2) Desa Pejeng; (3) Desa Pejeng
Kaja; (4) Desa Pejeng Kangin; (5) Desa Pejeng Kelod; (6) Desa Sanding; (7) Desa
Tampaksiring; (8) Desa Pejeng Kawan, dengan kekayaan seni rupa, desain dan seni
pertunjukan yang sangat beragam. Perkembangan seni rupa, desain dan seni pertunjukan di
Tampaksiring menggambarkan hubungan erat antara tradisi dan inovasi. Seni rupa
mempertahankan identitas lokal melalui seni ukir, ulat-ulatan, dan seni ogoh-ogoh, sementara
desain bergerak maju dengan integrasi teknologi digital dan perkembangan tipografi lokal yang
sudah mendunia. Seni pertunjukan tetap menjadi bagian vital kehidupan adat melengkapi
ekosistem seni yang menjadikan Tampaksiring sebagai salah satu pusat kreatif budaya Bali

kontemporer.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 57
Kabupaten Gianyar - 2025



4.1. Seni Pertunjukan

58

41.1. Wali

1)  Baris Dadap

Tari Baris merupakan salah satu pilar seni pertunjukan sakral di Bali, baik dalam
kategori Wali maupun Bebali, yang berfungsi mengekspresikan kewiraan
(kepahlawanan) dan dedikasi spiritual. Dalam khazanah yang luas tersebut, Tari Baris
Dadap muncul sebagai tipologi khas yang dinamai sesuai properti perisai (dadap) yang
digunakan. Meskipun jejak varian tarian sejenis dapat ditemukan di wilayah Bali lainnya,
Tari Baris Dadap pada locus spesifik di Desa Adat Bukit, Desa Tampaksiring, Gianyar,
memiliki konteks sosio-religius yang partikular. Desa Adat Bukit dikenal sebagai salah
satu desa Bali Mula yang masih mempraktikkan tata pemerintahan tradisional "Ulu
Apad”. Sistem kuno ini merupakan struktur adat yang berpusat pada pengelolaan
teritorial berbasis lahan (karang) dan, yang terpenting, manajemen sumber daya air
(irigasi), di mana pemimpin adat bertanggung jawab langsung atas keseimbangan ritual

dan ekologis palemahan (wilayah) desa.

Keunikan fundamental yang membedakan Tari Baris Dadap Desa Adat Bukit
adalah penggunaan delapan figur wayang sebagai properti esensial terdiri dari tokoh
Panji, Kresna, Baladewa, Yudistira, Bima, Arjuna, Nakula, dan Sahadewa. Penggunaan
wayang dalam konteks Tari Baris merupakan sebuah fenomena langka yang
mentransformasi tarian dari sekadar demonstrasi kepahlawanan menjadi medium ritual
yang kompleks. Dalam konteks masyarakat yang bertumpu pada keselarasan agraria
seperti Desa Adat Bukit, tarian ini berfungsi sebagai ekspresi ritual dari tata
pemerintahan Ulu Apad itu sendiri. Permasalahan utamanya adalah, tradisi yang sarat
makna filosofis dan identitas komunal ini Kini berada dalam status terancam punah
(endangered), sehingga telah teralienasi dari pengetahuan sebagian besar masyarakat

pendukungnya.

Secara fungsional, pementasan Tari Baris Dadap ini dapat dianalisis sebagai
sebuah yadnya (ritual) yang mengukuhkan dan memvalidasi tatanan sosial Ulu Apad.
Figur-figur wayang yang dihadirkan memiliki korelasi simbolik langsung dengan tujuan
tata kelola tersebut: Kresna sebagai titisan Dewa Wisnu merepresentasikan elemen air
(Tirta), yang vital bagi manajemen irigasi dan kesuburan lahan pertanian; Panca Pandawa

adalah simbol penegakan Dharma (keteraturan kosmik) yang diharapkan mampu

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



menetralisir Adharma dalam manifestasi agraris seperti hama atau wabah (gering); dan
figur Panji melambangkan siklus kesuburan serta kemakmuran lokal. Dengan demikian,
tarian ini berfungsi sebagai "Dadap™ (perisai) spiritual bagi palemahan desa, yang
bertujuan menjaga Dharma atas alam demi menjamin kesuburan lahan dan kesejahteraan

krama desa.

(Sumber : Luciana Ferrero, Desember 2025)

2) Rejang Tengsun

Tari Rejang Tengsun diklasifikasikan sebagai salah satu varian tari rejang (tari
ritual) yang keberadaannya teridentifikasi di wilayah Desa Adat Bukit, Tampaksiring.
Tarian ini memiliki status sakral (suci) dan dipentaskan secara eksklusif di Pura Puseh
Desa Adat Bukit. Eksklusivitas lokasi pementasan ini berakar pada keberadaan Pelinggih
Ratuning Rejang di pura tersebut, yang diyakini sebagai basis spiritualitas dan sumber
taksu (energi spiritual) tarian. Keterikatan ini menjadikan Rejang Tengsun sebagai tarian

komunal yang tidak dapat dipentaskan di luar Pura Puseh.

Secara etimologis, terminologi "Tengsun™ merupakan aglutinasi (penggabungan)
dari dua kata: teng dan sun. Kata teng dimaknai sebagai teng-teng, yang berarti
"menuntun” atau "membimbing"”, sementara kata sun berasal dari sunar yang berarti
"sinar" atau "cahaya". Secara filosofis, "Tengsun" dapat diinterpretasikan sebagai "sinar
yang dituntun”. Makna ini merujuk secara simbolis pada cahaya suci dari Ida Bhatari
(manifestasi ilahi) di Pelinggih Ratuning Rejang, yang diyakini menyinari para penari

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 59
Kabupaten Gianyar - 2025



60

serta seluruh krama (warga) Desa Adat Bukit sebagai anugerah kedamaian, keindahan

spiritual, dan kesejahteraan.

Tarian ini memiliki fungsi sentral dalam tatanan sosial-religius masyarakat.
Terdapat sebuah keyakinan komunal bahwa setiap keluarga yang memiliki anak
perempuan (pemudi) memiliki obligasi ritual untuk mementaskan tarian ini setidaknya
satu kali seumur hidup. Keyakinan ini didasari oleh kepercayaan bahwa paparan sinar
suci Ratuning Rejang mampu memberikan purifikasi (penyucian), proteksi
(perlindungan), serta meningkatkan aura positif para pemudi desa. Lebih dari itu, tarian
ini berfungsi sebagai medium transmisi nilai dan panduan etis-spiritual bagi generasi

muda.

Aspek ritual tarian ini mencakup simbolisme dan prosesi yang ketat. Sebelum
pelaksanaan pementasan, para penari Rejang Tengsun memiliki kewajiban mutlak untuk
menjalani serangkaian prosesi purifikasi (penyucian) yang bersifat esensial. Secara
teologis, prosesi ini dianalogikan sebagai Silihasih, sebuah konsep yang melampaui
sekadar penyucian fisik. Silihasih berfungsi sebagai medium vital untuk transfer energi
spiritual dan taksu (kekuatan suci) secara langsung dari sumber spiritual utama tarian,
yaitu Tapakan Pelinggih Ratuning Rejang, kepada tubuh dan batin para penari. Konsep
Silihasih ini dikonseptualisasikan sebagai inisiasi batiniah yang mendalam, bertujuan
untuk mengondisikan eksistensi penari agar mencapai keadaan suci sempurna (nirmala),
sebuah kondisi kemurnian yang bebas dari ikatan triguna dan triloka sebelum menerima
peran sakral sebagai wadah (medium) bagi manifestasi ilahi dalam pementasan Tari

Rejang Tengsun.

Dalam pementasan, setiap penari menggunakan atribut dupa yang ditancapkan di
atas kepala sebagai representasi simbolis dari kesucian dan integritas batin. Terdapat
sistem interpretasi komunal terkait kondisi dupa tersebut (menyala, padam, atau terjatuh),
yang berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial dan sarana internalisasi tanggung
jawab moral. Keunikan tarian ini juga terletak pada penggunaan properti kain cepuk kuno
yang diyakini bersifat arkais. Teknik pemakaiannya sangat spesifik, di mana ujung kain
diikatkan pada jari kelingking penari di formasi depan dan menempel pada pinggang
penari di formasi belakang, sehingga menciptakan formasi visual yang menyerupai
gelombang. Formasi ideal tarian ini melibatkan 16 orang penari dengan delapan helai

kain cepuk.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Tata busana ritual para penari terdiri dari tapih songket hijau, angkin kuning polos,
bebed songket kuning, kamen merah muda, serta petitis (hiasan kepala) yang wujudnya
telah direvitalisasi kembali ke bentuk aslinya pada masa lampau menyerupai Tari
Panyembrahma. Secara keseluruhan, Tari Rejang Tengsun melampaui fungsinya sebagai
aktivitas ritual semata. Tarian ini merupakan manifestasi pengabdian (ngayah), sarana
purifikasi diri kolektif, dan media transmisi nilai-nilai luhur bagi perempuan di Desa
Adat Bukit. Melalui Rejang Tengsun, masyarakat memelihara kesakralan, estetika, dan
tatanan moral warisan leluhur. Tarian ini merefleksikan harmoni antara dimensi
spiritualitas, tradisi adiluhung, dan kehidupan sosial yang terintegrasi secara utuh dalam

kebudayaan masyarakat setempat.

Gambar 4.12 Pementasan Tari Rejang Tengsun.
(Sumber: Erman Rizky Dewa Suprapta, S.Pd., M.Pd. Tahun 2014)

3) Tampyog

Tampyog merupakan salah satu ritual sakral yang terdapat di Desa Manukaya,
Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Tradisi ini termasuk dalam kategori
mebrusuk api atau menendang api, yang berfungsi sebagai persembahan suci (yadnya)
kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Tampyog menjadi simbol ketulusan bhakti,
kesetiaan, dan keberanian spiritual masyarakat dalam menyerahkan diri secara utuh
kepada Tuhan. Melalui media api, masyarakat menunjukkan keyakinan dan pengabdian

yang tulus tanpa pamrih.
Pelaksanaan Tampyog dilakukan di Pura Puseh Desa Manukaya, sebagali ritual

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 61
Kabupaten Gianyar - 2025



62

mengakhiri upacara Pujawali yang diselenggarakan setiap dua tahun sekali. Ritual ini
berlangsung pada malam hari, biasanya dimulai sekitar pukul 22.00 atau 23.00 WITA,
setelah seluruh rangkaian persembahyangan seperti muspa dan pujawali selesai
dilakukan.

Tampyog ini diikuti oleh enam belas orang peserta, yang terdiri atas delapan orang
pemangku dan delapan orang masyarakat biasa. Semua peserta yang ikut adalah laki-laki,
atas dasar niat tulus ngayah tanpa adanya paksaan. Siapa pun diperbolehkan
berpartisipasi dalam setiap pelaksanaannya, tidak terbatas pada orang yang sama.
Seluruh peserta yang melaksanakan Tampyog ini dalam keadaan sadar, bukan karena
kerauhan atau kesurupan, hal ini sebagai bentuk kesadaran spiritual dan keyakinan yang

mendalam.

Sebelum pelaksanaan, masyarakat mempersiapkan kayu sebagai bahan utama
pembakaran. Kayu tersebut berasal dari pohon beringin atau pohon leci yang tumbang
secara alami, bukan ditebang, dan telah dikeringkan sejak lama agar siap dibakar. Api
yang digunakan menjadi simbol penyucian diri dan pengorbanan tulus dalam

mempersembahkan yadnya.

Ritual diawali dengan penyalaan api di tengah area upacara. Kayu yang tidak
terbakar sempurna kemudian dikeluarkan agar tidak melukai peserta ketika prosesi
dimulai. Demi keselamatan, penonton tidak diperbolehkan berada terlalu dekat dengan
area api. Selanjutnya, enam belas peserta berjalan mengelilingi api sebanyak tiga kali
searah jarum jam sambil membawa dan menuangkan arak dan brem sebagai simbol
persembahan. Saat mencapai sudut kaja kangin, mereka menghaturkan persembahan ke
Pura Agung yang dipimpin oleh pemangku. Setelah persembahan dihaturkan, pemangku
memulai prosesi dengan menendang api pertama kali atau yang disebut nyeburin,
kemudian diikuti oleh peserta lainnya. Para peserta menendang, dan menginjak-injak
bara api selama kurang lebih sepuluh menit hingga api padam. Seluruh prosesi dilakukan
dengan penuh kesadaran, menunjukkan keberanian dan Kketulusan hati dalam

mempersembahkan yadnya.

Busana yang dikenakan para peserta sangat sederhana, yakni berupa kain atau
kamen putih yang diikat melingkar atau disebut mebulet (diikat sedemikian rupa
menyerupai celana pendek), serta udeng putih yang dililit dikepala dan diikat ke

belakang. Pemangku yang memimpin upacara juga mengenakan busana yang sama.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Warna putih melambangkan kesucian dan ketulusan hati dalam melaksanakan yadnya.

Ritual Tampyog diiringi oleh gamelan gong kebyar yang dimainkan dengan irama
semangat dan dinamis, lengkap dengan ceng-ceng kopyak. Iringan gamelan ini
menciptakan suasana yang heroik dan sakral, memperkuat nuansa spiritual dari prosesi

yang dijalankan dengan penuh keyakinan.

Mengingat prosesi ini berhubungan langsung dengan api, tim medis selalu
disiagakan di lokasi upacara. Biasanya para peserta hanya mengalami luka bakar ringan,
bahkan ada yang tidak terluka sama sekali. Hal ini diyakini sebagai hasil dari ketulusan

hati dan kesucian niat dalam melaksanakan yadnya.

Secara simbolis, Tampyog mencerminkan keteguhan iman, keberanian, dan
kesetiaan umat dalam mengabdi kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Api dalam ritual
ini melambangkan penyucian diri, pengorbanan, dan keberanian spiritual, sedangkan
tindakan menendang dan menginjak api menggambarkan ketulusan hati yang tidak
gentar menghadapi cobaan hidup. Dengan demikian, Tampyog bukan sekadar ritual fisik,
melainkan pengalaman spiritual yang mendalam, yang mengajarkan makna keberanian,
keikhlasan, dan pengabdian sejati dalam kehidupan beragama masyarakat Desa

Manukaya.

Gambar 4.13 Proses Pembakaran Kayu untuk Ritual Tampyog.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIW] w)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 63
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w

Gambar 4.4 Bara Api pembakaran Kayu.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIW] w)

Gambar 4.5 Ritual Mengelilingi Bara Api dengan menuangkan Arak Brem.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIW]_ w, 2025)

Gambar 4.6 Proses Menendang Bara Api oleh Pemangku
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIW] w)

64 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w

Gambar 4.7 Ritual Pemedek melanjutkan Mendang Bara Api
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8KOwIWj_w)

4)  Tari Baris Bedil

Tari Baris Bedil merupakan salah satu tari sakral yang hidup dan berkembang di
Desa Manukaya. Tarian ini melambangkan kemenangan Sri Aji Jaya Kesunu dalam
menegakkan dharma (kebenaran) melawan adharma (kejahatan). Melalui kemenangan
tersebut, masyarakat kembali dapat melaksanakan berbagai upacara yadnya, seperti
Dewa Yadnya, Manusa Yadnya, Rsi Yadnya, Pitra Yadnya dan Bhuta Yadnya, yang

sebelumnya sempat terhenti akibat larangan dari Raja Mayadenawa.

Dalam setiap pelaksanaan yadnya, keberadaan tari baris dan rejang menjadi unsur
penting. Tari Baris Bedil memiliki makna simbolis sebagai bentuk perlawanan terhadap
kejahatan, yang diwujudkan melalui penggunaan senjata berupa bedil (senapan) dari
kayu. Jumlah penari biasanya terdiri dari 16 orang, namun dapat menyesuaikan dengan

situasi dan kondisi saat upacara berlangsung.

Tari ini dipentaskan pada saat odalan sesuai tingkatan upacara di seluruh wilayah
Desa Manukaya. Penarinya adalah para pemuda desa, dan kini mulai diwariskan kepada
anak-anak usia sekolah dasar hingga sebelum menikah, mengingat banyaknya generasi
dewasa yang sibuk bekerja. Latihan dilakukan menjelang pementasan (tidak secara
rutin). lringan gamelan yang digunakan adalah gamelan gong kebyar, dan sebelum
pementasan, terdapat ritual khusus yang harus dilakukan sebagai bentuk penyucian dan
permohonan keselamatan. Secara simbolik, Tari Baris Bedil merepresentasikan
semangat memerangi adharma demi menegakkan dharma. Tarian ini terdapat di Desa

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 65
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w

66

Manukaya yakni di Banjar Tatag, Manukaya Let, dan Bantas.

‘ ’ a
Gambar 4.8 Tari Baris Bedil Desa Manukaya di Pura Tirta Empul
(Sumber : https://www.youtube.com/watch?v=m4cC6cZ BGq)

Selain di Desa Manukaya, tarian Baris Bedil juga terdapat di Banjar Sembuwulk,
Desa Pejeng Kaja. Tarian ini awalnya berasal dari Desa Manukaya dan diajarkan di
Banjar Sembuwuk oleh almarhum Bapak Kunir sekitar tahun 1975-1976, atas
permintaan masyarakat setempat yang ingin mempelajari tari Baris tersebut. Tari Baris
Bedil digolongkan sebagai tari wali, yakni tarian sakral yang dipentaskan saat upacara.
Tarian ini ditarikan saat pujawali di berbagai pura di Banjar Sembuwuk. Selain tampil di
pura, tarian ini juga kerap diundang untuk dipentaskan di rumah warga yang

melaksanakan upacara besar, bahkan beberapa kali tampil di luar daerah.

Dalam pertunjukannya, Tari Baris Bedil biasanya ditarikan oleh 16 orang penari
laki-laki, namun jumlah tersebut dapat disesuaikan dengan kondisi tempat pementasan.
Jika area pementasan terbatas, jumlah penari dapat dikurangi hingga minimal 8 orang.
Setiap penari membawa properti berupa bedil (senapan) yang terbuat dari kayu, dengan
iringan gamelan gong kebyar. Menurut cerita yang diwariskan secara turun-temurun,
Tari Baris ini memiliki keterkaitan dengan kisah Mayadenawa. Dikisahkan bahwa ketika
Mayadenawa menimbulkan kekacauan di bumi, Betara Indra turun ke dunia untuk
melawannya. Dalam peperangan tersebut, pasukan Betara Indra diracuni oleh
Mayadenawa. Untuk menyembuhkan pasukannya, Betara Indra menancapkan
tombaknya ke tanah hingga munculah air suci Tirta Empul, yang kemudian
menyembuhkan para prajuritnya. Pasukan Betara Indra inilah yang diyakini menjadi
simbolisasi dari Tari Baris Bedil yang dikenal hingga Kini.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=m4cC6cZ_BGg
https://www.youtube.com/watch?v=m4cC6cZ_BGg

Gambar 4.9 Tari Baris Bedil Ngayah di Pura Penataran Sasih
(Sumber: | Wayan Arya Perdiana, 2025)

Tari Baris Bedil di Banjar Sembuwuk sempat mengalami masa vakum pada tahun
2016, namun bangkit kembali pada masa pandemi COVID-19 sekitar tahun 2020 dengan
organisasi yang lebih terarah dan terstruktur. Saat ini, kelompok (sekaa) Baris Bedil
memiliki 28 orang penari dan 3 orang pengurus atau pembina, sehingga total keseluruhan
mencapai 31 orang. Keberlangsungan sekaa Baris Bedil ini, kini mendapat dukungan
penuh dari Desa Adat Sembuwuk serta para pembina senior (lingsir) yang merupakan
generasi terdahulu penari Baris Bedil. Keanggotaan kelompok ini terbuka untuk seluruh
warga tanpa batasan usia. Siapa pun yang memiliki niat ngayah (berbakti tanpa pamrih)
dapat ikut menari, mulai dari anak-anak, remaja, orang dewasa, hingga lansia. Untuk
menjaga kedisiplinan, diterapkan sistem denda bagi anggota yang tidak hadir latihan.
Denda tersebut dikumpulkan dan setiap enam bulan sekali dibagikan kepada anggota
yang rajin berpartisipasi. Meskipun demikian, pelaksanaannya tetap menjunjung asas

sukarela tanpa paksaan.

Dengan dukungan masyarakat adat dan para pembina, Tari Baris Bedil di Banjar
Sembuwuk tetap lestari hingga saat ini. Kesenian ini tidak hanya menjadi bagian penting
dari kegiatan keagamaan masyarakat, tetapi juga menjadi simbol semangat ngayah,

kebersamaan, dan komitmen warga dalam menjaga warisan budaya leluhur.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 67
Kabupaten Gianyar - 2025



68

5)  Tari Papendetan

Tari Papendetan yang dimaksud dalam hal ini merupakan salah satu tari upacara
yang khusus dimiliki oleh warga Kawitan Dhalem Mpu Aji, yang terdapat di Banjar
Tarukan, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Tarian ini
diciptakan atas perhatian terhadap seni sakral dan prakarsa | Ketut Beratadinata, yang

merupakan salah seorang Prajuru Pura Kawitan tersebut.

Menurut penuturan Bapak Beratadinata, cikal bakal munculnya Tari Papendetan
bermula pada peristiva yang dialaminya ketika kecil sekitar tahun 1970-an, saat
berlangsungnya upacara wali gede di Pura Mpu Aji Tarukan. Setelah upacara mebejian
dan persembahan segehan pranamia, secara tiba-tiba beberapa penglingsir (mangku dan
sutri) menari dengan gerakan yang lembut dan gemulai tanpa adanya iringan musik.
Gerakan tersebut dilakukan secara sadar, namun muncul secara spontan dan alami.
Fenomena tersebut kemudian dianggap sebagai perwujudan spiritual yang memiliki

makna sakral.

Seiring berjalannya waktu, para penglingsir yang menjadi pelaku awal tarian ini
satu per satu meninggal dunia. Hal tersebut menyebabkan Tari Papendetan sempat vakum
dan tidak lagi ditarikan dalam upacara tersebut. Berkat daya ingat dan kepedulian Bapak
Beratadinata sekitar tahun 2013, Beliau berinisiatif dan berdiskusi bersama prajuru dan
pemerhati seni lainnya untuk mengembangkan tarian tersebut. la kemudian berkonsultasi
dengan rekannya di Desa Peliatan untuk menyusun kembali bentuk tari berdasarkan
ingatan dan penuturan yang masih tersisa. Proses tersebut melahirkan bentuk baru yang
disebut Tari Papendetan dengan tetap mempertahankan unsur-unsur gerak dari tarian
terdahulu, dengan Ni Luh Nyoman Suastini sebagai koreografer, dan | Wayan Suparta,
S.Pd sebagai komposer. Sejak saat itu, tarian ini kembali ditarikan secara rutin dalam

rangkaian upacara di Pura Mpu Aji Tarukan.

Tari Papendetan ini ditarikan oleh kelompok ibu-ibu dan bapak-bapak pengempon
Pura Mpu Aji Tarukan, saat upacara odalan yakni dua kali dalam setahun. Tarian ini
dibawakan setelah Ida Pedanda mepuja dan muspa pertama. Meskipun berfungsi sebagai
bagian dari upacara rutin di pura tersebut, Tari Papendetan ini juga dapat ditampilkan di
pura lain sesuai permintaan masyarakat. Jumlah penari dalam pertunjukan ini tidak

ditentukan secara pasti, tergantung pada kondisi dan kebutuhan upacara, namun

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



disarankan berjumlah genap karena terdapat bagian tarian yang menampilkan formasi
berhadap-hadapan. Para penari perempuan membawa bokor berisi canang, sedangkan

penari laki-laki membawa pasepan, dupa, serta tetabuhan (arak brem).

Ciri khas Tari Papendetan ini terletak pada gerakan ngayab yang dilakukan sambil
ngegol. Para penari tidak diwajibkan untuk menjalani prosesi mewinten, namun
umumnya mereka yang telah mewinten diyakini memiliki kemampuan menari secara
alami dan lebih peka terhadap nilai-nilai spiritual tarian tersebut. Latihan biasanya
dilakukan menjelang waktu pementasan, dengan penabuh yang juga berasal dari bapak-
bapak pengempon pura.

Gambar 4.10 Foto Tari Papendetan saat ngayah di Pura Bale Agung
(Sumber : | Ketut Beratadinata, 2023)

Iringan Tari Papendetan menggunakan gamelan angklung, karena seperangkat
angklung tersimpan di wantilan pura tersebut. Dahulu, masyarakat pengempon pura
setempat sering membawa gamelan gong kebyar ke berbagai tempat untuk mengiringi
upacara wali di merajan gede semeton atau pura lain. Namun karena jumlahnya besar
dan berat untuk dibawa, kemudian dibelilah seperangkat angklung khusus dari hasil dana
punia semeton yang disimpan di Pura Dhalem Mpu Aji. Menariknya, angklung tersebut
tidak hanya difungsikan dalam upacara kematian, tetapi juga digunakan dalam upacara

wali, termasuk untuk mengiringi Tari Papendetan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 69
Kabupaten Gianyar - 2025



70

Gambar 4.11 Tari Papendetan (dimodifikasi sesuai kebutuhan)
Mewakili Kecamatan Tampaksiring dalam rangka HUT kota Gianyar
(Sumber : | Ketut Beratadinata, 2025)

Secara keseluruhan, Tari Papendetan tidak hanya menjadi wujud ekspresi estetis
masyarakat pengempon Pura Mpu Aji, Banjar Tarukan, tetapi juga simbol kebersamaan
dan pengabdian umat dalam menjaga kelestarian warisan budaya leluhur. Tarian ini
merepresentasikan hubungan yang harmonis antara manusia, alam, dan kekuatan

spiritual yang diyakini hadir dalam setiap pelaksanaan upacara di Pura Mpu Aji Tarukan.

6) Gamelan Gambang

Gamelan Gambang yang terdapat di Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja,
merupakan warisan turun-temurun dari keluarga | Made Arya Sujana. Berdasarkan
penuturan keluarga dari generasi ke generasi, gamelan ini diyakini sebagai pemberian
Raja Udayana, dan diperkirakan telah ada sejak sekitar abad ke-10, atau kurang lebih
1.100 tahun yang lalu, meskipun kebenaran historisnya belum dapat dipastikanSeiring
berjalannya waktu, gamelan ini pernah mengalami beberapa kali perbaikan, hanya bilah
gangsa (yang terbuat dari besi) masih terjaga keasliannya. Hingga Kini, gamelan
Gambang tersebut masih tersimpan dan dirawat dengan sangat baik di merajan (tempat

suci keluarga).

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gambar 4.12 Foto Pementasan Gamelan Gambang saat upacara Palebon
di Puri Ubud Tahun 2024
(Sumber : https://www.youtube.com/watch?v=BImzGzP8MKU)

Gamelan ini bersifat sakral, sehingga tidak dapat diperlakukan sembarangan.
Setiap kali akan digunakan, harus disiapkan banten khusus (banten suci gede). Pihak
keluarga meyakini bahwa jika banten yang dipersembahkan tidak lengkap, maka dapat
menimbulkan hal-hal yang tidak baik. Dalam berbagai kesempatan juga disebutkan
bahwa kejadian mistis atau gaib sering kali terjadi berkaitan dengan gamelan ini. Selain
itu, terdapat keyakinan bahwa yang berhak memainkan gamelan ini hanyalah keturunan
keluarga pewarisnya, karena dianggap memiliki ikatan spiritual dengan gamelan
tersebut. Keyakinan ini didukung oleh beberapa peristiwa di masa lalu, ketika seseorang
di luar keluarga pewaris mencoba memainkan gamelan tersebut namun tidak mampu
menghafal atau menguasai tabuhnya, meskipun orang tersebut dikenal mahir dalam

memainkan gamelan.

Gamelan Gambang ini difungsikan dalam upacara Pitra Yadnya, terutama saat
ngasti (upacara penghantaran roh leluhur). Disamping itu, gamelan ini juga turut serta
dalam upacara odalan seperti di Pura Desa dan Pura Dalem di wilayah Pejeng Kaja.
Selain digunakan di wilayah Pejeng Kaja, gamelan ini juga kerap diundang untuk
mengiringi upacara di berbagai daerah, seperti Karangasem, Bangli, Klungkung, dan

Ubud, tergantung pada permintaan masyarakat.

Terdapat empat tabuh yang diwariskan secara turun-temurun, yaitu:

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 71
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=BImzGzP8MKU

72

1. Tabuh Panji Marga, yang berfungsi sebagai pengantar roh saat upacara
ngasti.
2. Tabuh Pangkur.
3. Tabuh Aran Pengasih.
Tabuh Tamas Meura, tabuh ini bersifat khusus dan tidak dimainkan sembarangan.
Tabuh ini hanya dimainkan jika terjadi hal-hal yang dianggap mengganggu. Keluarga
meyakini bahwa jika tabuh ini dimainkan tanpa alasan yang tepat, dapat menimbulkan

dampak buruk, bahkan merusak atau menghancurkan upacara yang sedang berlangsung.

Keberadaan gamelan Gambang di Banjar Sembuwuk ini menjadi warisan budaya
sakral yang tidak hanya bernilai seni, tetapi juga memiliki makna spiritual dan historis

yang tinggi terutama bagi keluarga pewaris gamelan ini.

7)  Tari Baris Jangkang

Tari Baris Jangkang merupakan salah satu tari upacara yang hidup dan berkembang
di Banjar Eha, Desa Tampaksiring. Tarian ini memiliki kekhasan tersendiri dan berbeda
dengan Baris Jangkang yang terdapat di Nusa Penida. Berdasarkan penuturan masyarakat
setempat, Tari Baris Jangkang di Banjar Eha telah ada secara turun-temurun dan

dipercaya berasal dari Pura Mengening, yang berada di selatan Pura Tirta Empul.

Menurut cerita lisan, dahulu masyarakat Banjar Eha memohon (nunas) agar
kesenian Baris Jangkang dapat hadir dan berkembang di wilayah mereka. Seiring waktu,
Baris Jangkang di daerah asalnya pun menghilang, sementara di Banjar Eha tarian ini
justru tetap bertahan dan menjadi salah satu identitas budaya lokal. Masyarakat di daerah
asalnya pernah berupaya menghidupkan kembali tari ini dengan belajar ke Banjar Eha,
namun usaha tersebut tidak berhasil. Menurut kepercayaan masyarakat, kegagalan itu
diyakini berkaitan dengan hal-hal gaib atau peristiwa mistis yang menyertai upaya
tersebut. Hingga kini, Tari Baris Jangkang hanya dapat dijumpai di Banjar Eha, dan

menjadikannya satu-satunya pewaris tarian ini di kawasan Tampaksiring.

Dalam pementasannya, para penari membawa properti berupa tombak, dan diiringi
oleh gamelan angklung. Sekitar tahun 1980-an, instrumen pengiring ini diganti dengan
gamelan gong kebyar, menyesuaikan dengan perkembangan musik tradisional Bali pada
masa itu. Tarian ini dibawakan oleh remaja laki-laki, di mana anak yang telah
menamatkan sekolah dasar biasanya sudah mulai bergabung dalam sekehe baris. Setelah

menikah, mereka kemudian melanjutkan keterlibatan dalam sekehe gong.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Dahulu, kegiatan latihan dapat dilakukan secara rutin karena para pemuda memiliki
waktu luang seusai bekerja di sawah. Namun, kondisi tersebut kini mulai berubah.
Banyak generasi muda yang merantau dan kesibukan masyarakat semakin meningkat,

sehingga menyulitkan pelaksanaan latihan bersama secara teratur.

Jumlah penari Tari Baris Jangkang sebanyak 16 orang. Pola geraknya mengarah ke
berbagai penjuru, sehingga setiap penari harus benar-benar menguasai seluruh rangkaian
gerak. Ciri khas tarian ini terletak pada gerakan melompat seperti kodok dan gerakan
kauk-kauk yang mengisyaratkan seolah-olah memanggil temannya. Masyarakat setempat
meyakini bahwa nama jangkang berasal dari kata dongkang, yang berarti “kodok”,

mengacu pada karakteristik geraknya yang melompat seperti kodok.

Busana yang digunakan oleh penari sama dengan Tari Baris Tombak, menandakan
kesamaan makna simbolik dalam ekspresi keprajuritan dan semangat pengabdian. Tarian
ini dipentaskan saat ngayah saat upacara di Pura Kahyangan Tiga se-Banjar Eha, serta

ketika mendapat undangan untuk ngayah dalam upacara adat di banjar lain.

Bagi masyarakat Banjar Eha, Tari Baris Jangkang memiliki makna religius yang
mendalam. Tarian ini dipandang sebagai bentuk ungkapan rasa syukur dan bhakti kepada
Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Dalam kepercayaan masyarakat, tarian wali seperti Baris
Jangkang berfungsi sebagai media pemanggil kehadiran lda Bhatara, serta sebagai
ungkapan penghormatan agar Beliau berkenan turun dan menerima persembahan umat

dan memberikan anugerah kepada masyarakat.

v
»
”

~

deparntha

Gambar 4.13 Tari Baris Jangkang Banjar Eha Ngayah di Pura Tirta Empul di Tahun 2024
(Sumber : _https://www.youtube.com/watch?v=XCexP4h-Q18&list=RDXCexP4h-
QI8&start_radio=1)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 73
Kabupaten Gianyar - 2025


file:///C:/Users/Dwijak/Downloads/
file:///C:/Users/Dwijak/Downloads/
https://www.youtube.com/watch?v=XCexP4h-QI8&list=RDXCexP4h-QI8&start_radio=1

74

8)  Tari Baris Tombak

Tari Baris Tombak merupakan salah satu tarian wali dalam upacara keagamaan
yang menggunakan properti berupa tombak. Asal mula Tari Baris Tombak berkaitan erat
dengan kisah kemenangan Bhatara Indra melawan Raja Mayadenawa. Dalam mitologi,
Mayadenawa dikenal memiliki kesaktian yang hampir setara dengan para dewa. Setelah
ia gugur, diyakini bahwa masih tersisa kekuatan atau suara gaibnya yang berpotensi
mengganggu jalannya upacara. Untuk menetralkan pengaruh tersebut, para pengikut
Bhatara Indra mengadakan upacara di kawasan Tampaksiring, khususnya di Tirta Empul,
tempat dimana Bhatara Indra menciptakan tirta kamandalu untuk menetralkan racun dari
tirta cetik yang sebelumnya dibuat oleh Mayadenawa guna meracuni pasukan Bhatara
Indra. Setelah Mayadenawa berhasil dikalahkan, masyarakat setempat melaksanakan
upacara sebagai bentuk rasa syukur sekaligus penjagaan terhadap kesucian wilayah pura.
Oleh sebab itu, Tari Baris Tombak dikenal juga sebagai tarian penjagaan dan pemuput
wali. Sebagai tari penjagaan Tari Baris Tombak juga diibaratkan sebagai tarian
kegembiraan sekaligus bentuk penjagaan spiritual agar prosesi upacara di utamaning
mandala (bagian utama pura) tidak terganggu oleh kekuatan jahat. Oleh karena itu, tarian
ini juga berfungsi sebagai simbol kewaspadaan dan perlindungan terhadap upacara suci.
Sebagai pemuput wali tari baris ini sebagai tarian pelengkap yang menandai

berlangsungnya prosesi upacara.

Dalam keyakinan masyarakat, para pengikut Bhatara Indra yang pertama Kkali
mempersembahkan Tari Baris Tombak dikategorikan sebagai Widyadara dan Widyadari,
yakni makhluk suci pengiring para dewa yang menari sebagai simbol kegembiraan dan
penghormatan kepada kemenangan dharma atas adharma. Widyadara menarikan tari
baris, yang dikategorikan prajurit Bhatara Indra (laki-laki), sedangkan Widyadari

(wanita) menarikan rejang, yang dikategorikan iringan Bhatara Bhatari.

Saat tarian ini dipentaskan, penari mengucapkan kata “Ah, Ih, dan Uh” yang
diyakini sebagai bahasa para dewa yang sarat makna filosofis. “Ah” melambangkan
Agama, yaitu merujuk pada ajaran dan keyakinan suci secara umum. “Th” bermakna
Igama, yang merujuk pada ajaran dan keyakinan suci secara umum, Igama berkaitan
dengan hubungan spiritual individu dengan Tuhan (terutama dalam konteks pikiran dan
kecerdasan spiritual); sedangkan “Uh” berarti Ugama, yakni praktik atau tata cara

beragama, seperti ritual, upacara, dan aturan perilaku yang harmonis dengan sesama.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Tiga konsep ini menjadi dasar spiritual dari gerak dan makna Tari Baris Tombak.

Tari Baris Tombak dipentaskan setiap kali upacara piodalan di pura, yang
berlangsung sesuai tingkatan upacaranya (nista, madya, utama). Selain di pura, tari baris
ini juga dipentaskan bagi masyarakat yang melaksanakan piodalan utamaning utama di
merajannya atau paibon masing-masing. Setelah Tari Baris Tombak dipentaskan,
kemudian dilanjutkan dengan Tari Baris Pendet. Selain itu, terdapat pula Tari Baris
Tamiang, yang dipentaskan saat puncak acara piodalan setelah tari Baris Tombak, dan
Tari Baris Pendet dipentaskan. Ketiga jenis tarian tersebut pada dasarnya membentuk
satu kesatuan yang saling melengkapi dalam struktur upacara keagamaan. Tradisi
pementasan Tari Baris Tombak telah berlangsung sejak masa lampau, yakni sejak
peristiwa gugurnya Mayadenawa, dan hingga Kkini masih terus dilestarikan sebagai
bagian dari warisan budaya sakral yang dijaga turun-temurun oleh masyarakat Desa

Tampaksiring dan Manukaya.

Jumlah penari Tari Baris Tombak adalah 16 orang laki-laki. Kostum yang
digunakan sama dengan dua jenis tari baris lainnya, yakni Baris Pendet dan Baris
Tamiang. Dalam pelaksanaannya, terdapat seorang petugas khusus yang disebut
kesinoman (tutus), yang bertugas mengatur, menyiapkan, serta merawat seluruh
perlengkapan dan kostum para penari baris. Keberadaan petugas ini menunjukkan adanya
sistem pengelolaan tradisi yang terorganisir dalam masyarakat adat, sekaligus
mencerminkan kedisiplinan dan rasa tanggung jawab dalam menjaga kelestarian nilai-

nilai sakral Tari Baris Tombak.

Iringan musik Tari Baris Tombak umunya menggunakan gamelan gong kebyar,
menyesuaikan dengan gamelan yang tersedia di tempat pentas. Namun, di Pura Tirta
Empul digunakan gamelan gong gede, yang baru dimiliki sekitar sepuluh tahun terakhir.
Dalam beberapa kesempatan ngayah, apabila hanya tersedia gamelan Semar Pegulingan,
tarian ini juga dapat diiringi dengan gamelan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa
pelaksanaan Tari Baris Tombak bersifat fleksibel, selama pola tabuh atau gending yang
digunakan tetap sama, meskipun jenis gamelannya berbeda. Fleksibilitas ini menjadi
bentuk adaptasi masyarakat dalam menjaga kesinambungan tradisi tanpa mengurangi

makna dan kesakralan tarian tersebut.

Tari Baris Tombak terdapat di seluruh Banjar di Desa Tampaksiring, dan Desa

Manukaya, yang masing-masing terdapat 13 Banjar. Eksistensi Tari Baris Tombak

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 75
Kabupaten Gianyar - 2025



hingga Kini tetap terjaga karena dianggap sebagai bagian penting, sebagai tarian
penjagaan sekaligus pemuput wali dalam setiap upacara di pura. Tidak ada masyarakat
yang berani meniadakan tarian ini karena diyakini memiliki nilai spiritual dan sakral yang

tinggi.

Gambar 4.14 Tari Baris Tombak Ngiring Lunga ke Pura Mengening
(Sumber : I Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda, 2025)

Gambar 4.15 Tari Baris Tombak saat wali di Pura Penatataran Sarasidhi
(Sumber : 1 Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda) 2025)

9) Tari Baris Pendet

Tari Baris Pendet merupakan salah satu tari sakral yang berfungsi sebagai simbol

pelaksanaan upacara keagamaan di Desa Tampaksiring dan Manukaya. Tarian ini

76 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



menggambarkan prosesi persembahan kepada Sang Pencipta sebagai ungkapan srada
bhakti umat. Para penari membawa sarana upakara seperti canang sari, air penglukatan
atau air suci serta arak dan brem. Seluruh perlengkapan tersebut memiliki makna
simbolis sebagai bentuk persembahan suci. Tari Baris Pendet biasanya ditarikan setelah

Tari Baris Tombak. Pementasan ini dilakukan dalam rangkaian upacara piodalan.

Tari Baris Pendet ditarikan oleh 8 orang penari, empat diantaranya membawa
canang sari, air penglukatan atau air suci, serta arak dan brem, yang disebut pependetan.
Tahap berikutnya dihadirkan empat penari lain yang disebut penyawi, yang seolah-olah
hendak meminta atau mengambil properti yang sebelumnya dibawa oleh para penari
pependetan, untuk kemudian dilanjutkan sebagai bagian dari rangkaian tarian tersebut

untuk mencapai kesempurnaan.

Sama halnya dengan Baris Tombak, iringan tarian ini umumnya menggunakan
gamelan gong kebyar, karena jenis gamelan inilah yang tersedia di sebagian besar banjar.
Namun di Pura Tirta Empul, digunakan gong gede, yang baru dimiliki sekitar sepuluh
tahun terakhir. Tari Baris Pendet juga dapat ditemukan di seluruh banjar di wilayah Desa
Tampaksiring dan Manukaya (masing-masing 13 banjar), yang keberadaanya terjaga

hingga kini.

Gambar 4.16 Tari Baris Pendet saat Puncak Wali di Pura Mengening
(Sumber : | Wayan Mudita, 2025)

10) Tari Baris Tamiang

Tari Baris Tamiang merupakan salah satu tari wali yang yang juga berfungsi

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 77
Kabupaten Gianyar - 2025



/8

sebagai tari penjagaan atau pemuput wali, dengan membawa properti tameng. Dalam
setiap pertunjukan, Tari Baris Tamiang menjadi bagian penutup yang melengkapi dua

jenis tari baris lainnya, yakni Baris Tombak dan Baris Pendet.

Tari Baris Tamiang biasanya ditarikan oleh 7 orang penari laki-laki. Jumlah penari
dapat menyesuaikan kondisi dan kemampuan masyarakat setempat, sehingga tidak
bersifat baku. Tarian ini membawakan kisah Abimanyu Karebut, yang menggambarkan

perjuangan Abimanyu di medan perang hingga gugur dengan gagah berani.

Dari segi iringan, Tari Baris Tamiang juga sama seperti kedua tari Baris
Sebelumnya, yakni umumnya diiringi oleh gamelan gong kebyar. Namun, di Pura Tirta
Empul, iringan yang digunakan adalah gong gede, yang baru dimiliki sekitar sepuluh
tahun terakhir. Penggunaan jenis gamelan dalam pertunjukan bersifat fleksibel,

menyesuaikan dengan sarana yang tersedia di lokasi ngayah.

Tari Baris Tamiang terdapat di Desa Tampaksiring, yakni di Banjar Mantring,
Penaka, Tegal Suci, Kawan, dan Saraseda. Sementara itu, di Desa Manukaya, keberadaan
Tari Baris Tamiang terdapat di Banjar Manukaya Let, Manukaya Anyar, Panempahan,

dan Basangambu.

Gambar 4.17 Tari Baris Tamiang saat ngayah di Pura Desa Adat Jehem, Bangli.
(Sumber : Koleksi | Wayan Mudita, 2025)

11) Tari Rejang Gabor (Rejang Pengeger)

Tari Rejang Gabor atau Rejang Pengeger merupakan salah satu jenis tari wali, yang

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



berfungsi sebagai bagian dari persembahan suci dalam upacara keagamaan di pura.
Tarian ini biasanya dipentaskan setelah pementasan Tari Baris (Baris Tombak, Pendet,
dan Tamiang), sebagai bagian dari rangkaian prosesi upacara keagamaan khusus saat

puncak wali yang dilanjutkan dengan Rejang Playon dan Rejang renteng.

Tari Rejang Gabor telah dikenal sejak lama dan mengalami pembaruan sekitar
tahun 1986, tanpa mengubah pakem serta esensi tradisi yang telah diwariskan secara
turun-temurun. Dalam pementasannya, para penari menggunakan kipas sebagai properti.
Jumlah penari dalam Tari Rejang Gabor sebanyak empat orang perempuan remaja yang
tergabung dalam sekaa daha (kelompok remaja putri). Tarian ini diiringi oleh gamelan
gong kebyar, yang menciptakan suasana dinamis, anggun, dan khidmat sepanjang
pertunjukan. Busana penari memiliki warna yang disesuaikan berdasarkan kesepakatan
bersama, namun saat ini desa telah menyiapkan perlengkapan kostum dan bunga hiasan
kepala (masyarakat setempat menyebutnya bancangan), sehingga para penari hanya
tinggal memakainya. Tari Rejang Gabor terdapat di seluruh banjar di Desa Tampaksiring

dan Manukaya yang masing-masing berjumlah 13 Banjar.

Gambar 4.18 Tari Rejang Gabor saat ngayah di Pura Kulub, Tampaksiring
(Sumber : Koleksi foto | Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda), 2024)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 79
Kabupaten Gianyar - 2025



80

12) Tari Rejang Playon

Tari Rejang Playon merupakan salah satu tari wali yang terdapat di Desa Manukaya
dan Tampaksiring. Tarian ini biasanya ditarikan setelah Tari Rejang Gabor pada saat
puncak upacara wali, atau dapat pula menjadi tarian rejang pertama yang ditampilkan
setelah rangkaian Tari Baris (Baris Tombak, Baris Pendet, dan Baris Tamiang). Tarian
ini bersifat wajib dan memiliki peran penting sebagai bagian dari persembahan suci

kepada lda Sang Hyang Widhi Wasa.

Jumlah penari dalam Tari Rejang Playon terdiri atas 16 orang penari wanita remaja
(sekaa daha). Tarian ini diiringi oleh gamelan gong kebyar, yang menambah
kekhidmatan dan kemegahan suasana upacara. Para penari menggunakan properti kipas,
dengan warna kostum yang ditentukan berdasarkan kesepakatan bersama. Keberadaan
Tari Rejang Playon sendiri terdapat di seluruh banjar di wilayah Desa Tampaksiring dan
Desa Manukaya (masing-masing 13 Banjar), menunjukkan bahwa tradisi Rejang masih

terpelihara secara menyeluruh di masyarakat setempat.

Gambar 4.45 Tari Rejang Playon saat ngayah di Pura Mengening)
(Sumber : | Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda, 2024)

13) Tari Rejang Renteng

Tari Rejang Renteng merupakan salah satu jenis tari wali yang diwariskan secara
turun-temurun di wilayah Desa Tampaksiring dan Desa Manukaya, yang ditarikan
setelah Rejang Gabor dan Rejang Pelayon. Rejang ini berbeda dengan Rejang Renteng

yang kini populer di berbagai daerah Bali. Rejang Renteng ini memiliki bentuk dan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



makna yang berbeda, serta dikenal juga dengan istilah rerentengan, yang berarti

dilakukan secara berangkai atau bersama-sama.

Tarian ini memiliki makna simbolis, yakni sebagai ungkapan rasa syukur dan
penghatur yadnya kepada Tuhan atas anugerah yang telah diberikan, melalui gerakan
ngayab (mengayunkan tangan seolah mempersembahkan sesajen), dan diakhiri dengan
sembah puyung sebagai simbolis memohon pengampunan kepada masyarakat dan Tuhan
atas persembahan yadnya yang tentunya tidak sempurna serta menutup prosesi upacara.
Jumlah penari dalam Rejang Renteng ini adalah 16 orang perempuan remaja yang
tergabung dalam sekaa daha (kelompok remaja putri). Iringan tarian ini menggunakan

gamelan gong kebyar.

Kostum penari ditentukan berdasarkan kesepakatan sekaa menyesuaikan situasi
dan kondisi upacara, umumnya berwarna cerah dan dilengkapi dengan hiasan bunga yang
telah disiapkan oleh pihak desa. Tari Rejang Renteng terdapat di seluruh banjar di Desa
Tampaksiring dan di Desa Manukaya (masing-masing 13 banjar), serta Banjar
Mancawarna (Desa Sanding), menunjukkan bahwa tradisi ini masih dilestarikan secara

kuat sebagai bagian dari identitas budaya dan spiritual masyarakat setempat.

PR 2 !

ofifte

Gambar 4.46 Tari Rejang Renteng saat ngayah di Pura Kulub, Tampaksiring
(Sumber : | Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda, 2024)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 81
Kabupaten Gianyar - 2025



82

Gambar 4.47 Tari Rejang Renteng Banjar Saraseda Ngayah di areal Taman Pura Pancaka Tirta Mengening
saat Ngiring lda Bhatara Melasti.
(Sumber : https://www.youtube.com/watch?v=J8Bv26GsspE &t=107s)

14) Tari Baris Dayung (Baris Dandan/Baris Pugpug)

Tari Baris Dayung, yang juga dikenal dengan sebutan Baris Dandan atau Baris
Pugpug, merupakan salah satu jenis tari baris yang sangat jarang dipentaskan di Banjar
Saraseda. Tarian ini biasanya hanya dipentaskan dalam upacara-upacara besar,
khususnya saat upacara mamungkah (perbaikan atau penyucian kembali pura), serta pada

upacara balik sumpah atau tawur agung.

Fungsi utama Tari Baris Dayung adalah menetralisir kekuatan Bhuta Kala, atau
yang disebut juga dengan istilah pengruwat Bhuta. Dalam pelaksanaannya, para penari
diikat menggunakan benang tridatu yang menghubungkan satu penari dengan penari
lainnya, membentuk rantai melingkar kemudian mengitari areal pecaruan bersamaan
dengan prasarana pecaruan lainnya seperti obor, kul-kul, tulud, sampat, dan sebagianya

sambil bersorak atau mesuryak.

Jumlah penari dalam tari baris ini bervariasi antara empat, enam, hingga delapan
orang, tergantung pada lokasi upacara. Kostum yang digunakan sama seperti Tari Baris
Tombak. Para penari membawa properti berupa plepah salak yang telah dibersihkan
sebagian durinya (untuk memegang), yang memiliki makna simbolis sebagai alat untuk

menetralisir kekuatan Bhuta Kala.

Tarian ini disebut Tari Baris Dayung karena gerakannya menyerupai aktivitas
mendayung, yakni dengan gerakan menancapkan (najuk) dan menarik secara berulang-
ulang yang bermakna membuka jalan. Sebutan Baris Dandan muncul karena para
penarinya diikat dengan benang tridatu yang saling menyambung, sehingga membentuk

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=J8Bv26GsspE&t=107s
https://www.youtube.com/watch?v=J8Bv26GsspE&t=107s

rangkaian (dandan) yang tidak terputus antara satu penari dengan penari lainnya. Selain
itu, tarian ini juga dikenal dengan nama Baris Pugpug, karena para penarinya
menggunakan pelepah salak sebagai properti. Dalam istilah masyarakat setempat,
pelepah salak tersebut disebut pugpug. Pementasan tari baris ini tercatat pada tahun 1986
dan 2017 di Pura Mengening, serta pada tahun 2025 di Desa Adat Penendengan, Desa
Manukaya.

15) Bedag-bedagan

Bedag-bedagan merupakan salah satu fragmen tari sakral yang hidup dan
berkembang di Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar.
Pertunjukan ini dipentaskan setiap kali Ida Bhatara tedun bertepatan dengan perayaan
Galungan, dan hanya diselenggarakan satu kali dalam setahun. Tradisi ini telah
diwariskan secara turun-temurun sejak zaman dahulu dan menjadi bagian penting dari
kehidupan religius masyarakat setempat. Bedag-bedagan memuat filosofi kehidupan
yang dikenal dengan sebutan braya atut sampi idup. Braya atut berarti persaudaraan
dengan penuh ketulusan, dan sampi idup yang berarti sapi yang hidup kembali, sesuai
dengan cerita yang dibawakan. Nilai tersebut menegaskan pentingnya sikap saling
memaafkan, menjaga keharmonisan, dan hidup dalam kedamaian meskipun pernah

terjadi kesalahpahaman atau pertengkaran.

Kisah Bedag-bedagan menceritakan dua tokoh utama, yaitu | Kaki sebagai pemilik
sapi dan lwa Bedag sebagai pemilik tanaman. Diceritakan bahwa sapi milik | Kaki lepas
dan memakan tanaman milik lwa Bedag. Karena marah, lwa Bedag menjatuhkan sapi
tersebut ke sungai hingga mati. | Kaki pun murka karena sapinya diperlakukan dengan
kasar. Keduanya saling menyalahkan, hingga akhirnya menyadari bahwa keduanya
sama-sama bersalah. I Kaki lalai menjaga sapinya, sementara Iwa Bedag juga salah
karena tidak memagari tanamannya. Untuk menengahi perselisihan itu, hadir tokoh
Balian yang mengadakan upacara penyembuhan dan penghidupan kembali sapi yang
terluka. Upacara tersebut diiringi oleh tarian baris dan rejang sebagai simbol pemulihan
dan perdamaian. Cerita berakhir dengan momen saling memaafkan antara kedua tokoh
utama, melambangkan nilai braya atut sampi idup, yakni kerukunan dan kesadaran untuk

hidup kembali dalam keharmonisan.

Seluruh dialog dalam pementasan disampaikan melalui nyanyian berbahasa Bali,

yang menambah kekuatan dramatik serta nuansa jenaka dalam pertunjukan. Penari

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 83
Kabupaten Gianyar - 2025



84

Bedag-bedagan berjumlah 21 orang, dengan peran sebagai berikut:

Pemunut Ida Bhatara

Berjumlah 10 orang laki-laki yang mengenakan baju kaos dan celana panjang
bermotif loreng. Dua orang di antaranya memunut barong, sedangkan sisanya
menjadi pengiring. Barong yang digunakan merupakan barong sesuunan Pura
Desa Manukaya, yang dikenal sebagai salah satu barong terbesar di Bali. Memunut
barong ini dilakukan secara bergantian karena bobot barong yang besar dan berat

melebihi ukuran barong pada umumnya.
Tari Jauh

Diperankan oleh lima orang penari yang melambangkan rakyat. Mereka
mengenakan topeng sederhana yang hanya menutupi bagian hidung dan memakai

kostum mirip pakaian tari topeng pada umumnya.
Iwa Bedag

Diperankan oleh seorang laki-laki bertubuh tinggi besar dengan topeng/tapel
menyeramkan dengan kumis putih yang bergerak mengikuti napas,

menggambarkan sosok ugal-ugalan yang tidak takut kepada siapa pun.
I Kaki (Pemilik Sapi)

Digambarkan sebagai orang tua dengan kostum baju lusuh dan celana putih pudar,

memakai topeng/tapel tua yang lucu dan antik.
Balian

Tokoh spiritual yang berperan menghidupkan kembali sapi. Mengenakan busana

menyerupai peranda serta menggunakan topeng/tapel.
Punakawan

Diperankan oleh 2 orang penari laki-laki berpakaian lucu dan membawa kembal
(tas bambu berisi perlengkapan balian). Mereka menjadi pengikut balian dan

menarikan baris serta pada saat upacara berlangsung.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Tari Gandrung

Diperankan oleh seorang penari perempuan dengan tapel berwajah cantik. Sebagai

pengikut balian yang menarikan rejang pada saat upacara berlangsung.

Pertunjukan Bedag-bedagan memiliki durasi sekitar satu jam dan selalu
dilaksanakan pada siang hari. Pementasan umumnya berlangsung di natar Pura Agung
atau di Pura Tirta Empul. Namun, dalam beberapa kesempatan, pertunjukan ini juga
dapat digelar di pura-pura lain di wilayah Desa Manukaya apabila ada permintaan dari
masyarakat. Iringan gamelan yang digunakan merupakan gamelan khusus untuk

mengiringi barong yang dikenal oleh masyarakat setempat dengan sebutan gangsa lima.

Seluruh penari Bedag-bedagan berasal dari masyarakat Desa Manukaya sendiri.
Tidak terdapat persyaratan khusus untuk menjadi penari ini, karena siapa pun yang
bersedia ngayah dapat berpartisipasi sesuai kebutuhan masing-masing tokoh dalam
pertunjukan. Apabila penari lama sudah lanjut usia dan tidak mampu lagi menarikannya,
maka tanggung jawab tersebut akan dialihkan kepada penari baru yang bersedia. Proses
latihan biasanya dilakukan menjelang waktu pementasan, terutama jika terdapat penari
baru yang harus menyesuaikan diri dengan alur dan gerak tarian. Kostum Bedag-bedagan
disimpan dengan baik di Pura Agung, dan akan diganti apabila sudah mengalami

kerusakan.

Makna yang terkandung dalam tradisi Bedag-bedagan sangat mendalam bagi
masyarakat Manukaya. Nilai braya atut sampi idup menjadi pedoman hidup masyarakat
dalam menjalin hubungan sosial. Melalui tradisi ini, masyarakat diajarkan untuk tidak
menyimpan dendam, melupakan permasalahan yang telah terjadi, serta kembali merajut
hubungan baik demi menjaga keharmonisan bersama. Filosofi ini menggambarkan
bahwa dalam kehidupan manusia pasti ada kesalahan, namun yang utama adalah
kemauan untuk saling memaafkan dan berdamai. Masyarakat Manukaya memegang
teguh keyakinan bahwa tidak boleh “putus beradat™ hanya karena pertengkaran, sebab
perdamaian dan kerukunan merupakan fondasi utama kehidupan bersama. Oleh karena
itu, Bedag-bedagan bukan hanya sekadar pertunjukan sakral yang diwariskan dari
generasi ke generasi, melainkan juga sebuah tuntunan moral dan spiritual bagi
masyarakat untuk senantiasa hidup dalam semangat persaudaraan, kebersamaan, dan

kasih sayang.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 85
Kabupaten Gianyar - 2025



86

Gambar 4.48 Pementasan Bedag-bedagan
(Sumber: tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=-OD2_zDLg60&t=79s)

16) Tari Sang Hyang Jaran

Tari Sang Hyang Jaran merupakan salah satu ritual sakral terdapat di Pura
Penataran Sasih, Desa Pejeng, Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Ritual ini
tidak dapat direncanakan secara khusus, karena pelaksanaannya sepenuhnya bergantung
pada kayun Ida Bhatara, yakni kehendak suci beliau untuk tedun (turun) ke dunia sekala.
Oleh karena itu, masyarakat tidak dapat menentukan kapan tarian ini akan dilaksanakan.
Kemunculannya hanya terjadi ketika terdapat tanda-tanda niskala yang menandakan

kesiapan Beliau untuk hadir.

Dalam tradisi setempat, Sang Hyang Jaran dipahami sebagai salah satu wujud suci
dari Ratu Sang Hyang yang berstana di Pura Penataran Sasih. Penari dalam ritual ini
diyakini dipilih secara langsung oleh kekuatan suci melalui proses kerauhan. Pemangku
berperan sebagai perantara untuk mengenali tanda-tanda tersebut dan kemudian
menyampaikan kepada krama desa mengenai kesiapan niskala. Kemunculan ritual ini

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=-OD2_zDLg60&t=79s
https://www.youtube.com/watch?v=-OD2_zDLg60&t=79s

pertama Kkali tercatat pada tahun 1966, ketika pemugaran Pura Penataran Sasih.

Sebelum ritual dilaksanakan, masyarakat memohon izin melalui upacara nunas
pangaksama di pelinggih tempat berstana Ida Bhatara. Dalam tahap persiapan, dibuat
sebuah simbol jaran dari pelepah daun pinang yang dibentuk menyerupai kuda sebagai
sarana perwujudan Sang Hyang Jaran. Setelah seluruh sarana upacara siap, dilakukan

pembakaran api suci yang menjadi elemen penting dalam prosesi tedun Sang Hyang.

Pada puncak upacara, para penari yang telah mengalami kerauhan menari
mengelilingi bara api dalam prosesi yang disebut ngelamuk api. Bara api tersebut dibuat
dari batok kelapa kering (kekau) yang menghasilkan kobaran api besar, namun dianggap
paling sesuai secara spiritual. Dalam keadaan kerauhan, para penari sering kali
menerjang, menginjak, dan menari di atas bara api tanpa menunjukkan reaksi terhadap
panas atau rasa sakit. Hal ini diyakini terjadi karena tubuh mereka sepenuhnya dikuasai

oleh kekuatan suci beliau yang bersemayam di Pura Penataran Sasih.

Prosesi ini diiringi oleh tembang Sang Hyang Jaran yang dilantunkan oleh ibu-ibu
yang ada di Pura Penataran Sasih, yang berfungsi sebagai pengiring sakral untuk
memuliakan kehadiran beliau. Ritual berlangsung hingga bara api padam secara alami,
menandai selesainya prosesi niskala. Bagi masyarakat Pejeng, Tari Sang Hyang Jaran
tidak dipandang sebagai pertunjukan, melainkan sebagai persembahan suci yang
bertujuan memohon keselamatan, kesucian, keseimbangan alam, serta kerahayuan bagi
masyarakat dan lingkungan. Hingga Kini, keyakinan bahwa Sang Hyang Jaran tetap
berstana di Pura Penataran Sasih terus dipertahankan. Ketika kehendak suci itu datang,
masyarakat melaksanakan ritual ini dengan rasa bhakti yang mendalam, penuh kesadaran

spiritual, dan penghormatan terhadap kekuatan niskala yang menjaga kehidupan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 87
Kabupaten Gianyar - 2025



88

Gambar 4.49 Tari Sang Hyang Jaran di Pura Penataran Sasih.
(Sumber : https://www.youtube.com/watch?v=89ipt8yjiWo)

17) Sang Hyang Jaran Panca Dewata

Sang Hyang Jaran Panca Dewata merupakan salah satu bentuk tari sakral yang
terdapat di wilayah Desa Adat Kulu. Tradisi ini memiliki nilai spiritual yang tinggi dan
erat kaitannya dengan upaya masyarakat dalam menjaga keseimbangan antara alam
sekala dan niskala. Berdasarkan cerita turun-temurun di masyarakat setempat, tradisi ini
berawal dari peristiwa wabah yang pernah melanda desa pada masa lampau. Wabah
tersebut menyebabkan banyak warga meninggal dunia, hingga akhirnya masyarakat

memohon petunjuk dengan melakukan persembahyangan di Pura Dalem.

Dari proses persembahyangan tersebut, muncul pawisik atau wahyu agar
masyarakat membangkitkan kembali Sang Hyang Jaran sebagai wujud permohonan
penyucian dan perlindungan. Setelah Sang Hyang Jaran dibangkitkan, kehidupan
masyarakat kembali tenteram dan sejahtera. Namun, seiring perjalanan waktu dan karena
kondisi ekonomi masyarakat yang masih sulit kala itu, Sang Hyang Jaran ini kemudian

diluurkan atau dikembalikan kepada Sang Pencipta.

Sang Hyang Jaran Panca Dewata kembali dibangkitkan pada tahun 2015 atas
prakarsa Bapak | Wayan Wardana, selaku Bandesa Desa Adat Kulu. Beliau berpendapat
bahwa keseimbangan hidup masyarakat tidak hanya bergantung pada aspek fisik, tetapi
juga pada keseimbangan spiritual. Dalam pandangan Beliau, istilah “wabah” tidak hanya
dimaknai sebagai penyakit jasmani, melainkan juga sebagai bentuk ketidakseimbangan

pola pikir dan perilaku manusia. Oleh karena itu, kebangkitan kembali Sang Hyang Jaran

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=89ipt8yjiWo
https://www.youtube.com/watch?v=89ipt8yjiWo

dimaknai sebagai upaya untuk memulihkan keharmonisan sosial dan spiritual
Masyarakat setempat. Sejak saat itu, kehidupan masyarakat Desa Adat Kulu menjadi

lebih harmonis, saling mendukung, dan hidup dalam suasana yang tenteram.

Pementasan Sang Hyang Jaran Panca Dewata di Desa Adat Kulu dilaksanakan satu
kali dalam setahun, biasanya pada sasih keenam, melalui prosesi ngider desa atau
mengelilingi seluruh wewidangan desa. Pada pementasan rutin tahunan ini tidak terdapat
kerauhan dan tidak melibatkan unsur api. Tradisi tersebut dipandang sebagai sarana
penyucian wilayah desa sekaligus upaya menjaga keseimbangan antara alam sekala dan

niskala.

Pelaksanaan pementasan pada sasih keenam bertepatan dengan upacara Nangluk
Pecaruan, yang diadakan di sisi selatan desa menghadap ke arah segara sebagai bentuk
penetralan unsur-unsur negatif. Pada momen ini, tapakan Sang Hyang Jaran biasanya
tedun mesuryan di wilayah yang dianggap sebagai wewidangan jagat Desa Kulu untuk
melakukan penyucian dan penetralan kekuatan adharma. Upacara kemudian dilanjutkan
dengan prosesi pecaruan di ujung desa, termasuk katuran penyambleh kucit butuan
sebagai bagian dari rangkaian penyucian niskala. Setelah seluruh rangkaian ritual selesai,
masyarakat melaksanakan sembahyang bersama, kemudian dilanjutkan dengan mudalan,
yaitu mengiring tapakan Sang Hyang Jaran kembali ke Pura Bale Agung. Prosesi
penutup ini menandai berakhirnya upacara sekaligus menjadi simbol kembalinya
keseimbangan, keharmonisan, dan perlindungan niskala bagi Desa Adat Kulu beserta

seluruh warganya.

Selain pementasan tahunan tersebut, Sang Hyang Jaran ini juga ditarikan saat
upacara besar di Kayangan Tiga Desa Adat Kulu, seperti di Pura Dalem, Pura Puseh, dan
Pura Bale Agung (bergantung pada pawisik yang diterima), yang disertai dengan prosesi
kerauhan dan nyeburin api. Pada prosesi khusus ini, unsur api dibuat dari serabut kelapa
yang dibakar, dan seluruh rangkaian pelaksanaannya dilakukan dengan penuh kehati-

hatian sesuai petunjuk spiritual.

Proses pemilihan penari Sang Hyang Jaran Panca Dewata dilakukan secara
bertahap dan memiliki tata cara khusus. Saat upacara berlangsung, biasanya terjadi
kerauhan pada seorang perempuan yang disebut daratan. Dalam keadaan kerauhan,
daratan tersebut akan menunjuk lima orang laki-laki dari masyarakat yang hadir, untuk

menjadi calon penari Sang Hyang Jaran. Kelima orang tersebut tidak langsung menari,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 89
Kabupaten Gianyar - 2025



90

tetapi harus melalui proses penyucian diri terlebih dahulu pada upacara berikutnya.
Setelah tahap penyucian selesai, barulah pada upacara selanjutnya mereka diperbolehkan
menarikan Sang Hyang Jaran.

Prosesi pementasan dimulai sekitar pukul 22.00 malam dan mencapai puncak pada
sekitar pukul 00.00, atau saat terjadinya kerauhan. Sebelum puncak acara, dilakukan
prosesi dengan pasepan dengan doa dan persembahan, diiringi dengan nyanyian Sang
Hyang Jaran dan cak yang dibawakan oleh sekaa khusus yang dibentuk, serta diikuti oleh
seluruh warga desa yang hadir, mulai dari usia muda hingga lanjut usia, sehingga suasana

pementasan menjadi penuh kekhidmatan dan kebersamaan.

Pementasan terakhir Sang Hyang Jaran Panca Dewata yang melibatkan prosesi
nyebur api tercatat berlangsung pada tahun 2023. Para penari menggunakan properti
yang terbuat dari kayu dan rotan yang dibentuk sedemikian rupa menyerupai kuda.
Properti ini dibuat pada tahun 2015, bersamaan dengan kebangkitan kembali tradisi
tersebut, karena properti lama telah hilang dan hanya tersisa dua kereb (kain putih berisi
rerajahan). Hingga Kini, seluruh properti Sang Hyang Jaran disimpan di Pura Bale
Agung Desa Adat Kulu sebagai benda sakral dan bukti pelestarian warisan leluhur yang

masih dijaga dengan penuh rasa hormat oleh masyarakat setempat.

Gambar 4.50 Prosesi kerauhan pertama pada seorang perempuan yang disebut daratan.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8

Gambar 4.51 Prosesi saat daratan memilih 5 penari Sang Hyang Jaran Panca Dewata.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025)

Gambar 4.52 Prosesi penyucian 5 penari yang terpilih.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 91
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8

Gambar 4.53 Prosesi pemasangan properti Sang Hyang Jaran Panca Dewata.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025)

Gambar 4.54 Penari Sang Hyang Jaran sudah siap menari.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025)

92 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8

Gambar 4.55 Penari Sang Hyang Jaran Panca Dewata saat nyeburin api.
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025)

18) Tari Baris Jojor

Tari Baris Jojor merupakan salah satu tarian sakral yang menjadi bagian dari
rangkaian upacara di Desa Adat Kulu. Tarian ini dipentaskan saat ada upacara besar di
pura kayangan tiga Desa Adat Kulu, yakni Pura Dalem, Pura Puseh, dan Pura Bale
Agung, sebagai bagian dari upacara keagamaan dan persembahan suci kepada lda Sang
Hyang Widhi Wasa.

Jumlah penari dalam Tari Baris Jojor sebanyak enam belas orang laki-laki. Para
penari tergabung dalam sekaa baris, yaitu kelompok penari yang beranggotakan para
remaja outra, umumnya dari jenjang usia SMP hingga sebelum menikah. Latihan
dilakukan secara intensif menjelang waktu pementasan, dengan tujuan menjaga

kekompakan, ketepatan gerak, dan kekhidmatan pementasan.

Properti dalam tarian ini adalah tombak, yang dibawa oleh seluruh penari pada
bagian awal pertunjukan. Setelah bagian tersebut, para penari meletakkan tombak dan
menggantinya dengan properti lain seperti pasepan, canang, arak, dan brem, yang
menjadi bagian dari urutan dalam struktur pertunjukan. Pergantian properti ini memiliki

makna simbolis yang terkait dengan proses penyucian dan penyempurnaan dalam ritual.

Iringan musik gamelan gong kebyar digunakan untuk mengiringi pementasan Tari
Baris Jojor. Iringan ini berfungsi memperkuat dinamika gerak, membangun suasana
sakral, serta menegaskan karakter gagah dan berwibawa dari tarian baris. Dari segi

busana, kostum yang digunakan dalam Tari Baris Jojor secara umum tidak jauh berbeda

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 93
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8

94

dengan kostum tari baris pada umumnya.

Dalam konteks upacara, Tari Baris Jojor berfungsi sebagai pelengkap sekaligus
pemumput upacara, yaitu bagian penutup atau penyempurna dari keseluruhan rangkaian
ritual. Dengan demikian, keberadaan Tari Baris Jojor tidak hanya memiliki nilai estetika,
tetapi juga nilai spiritual yang tinggi dalam menjaga keseimbangan dan kesucian

pelaksanaan yadnya di Desa Adat Kulu.

Selain di Desa Adat Kulu, Tari Baris Jojor juga terdapat di beberapa wilayah lain
di kecamatan Tampaksiring, diantaranya Banjar Mancawarna (Desa Sanding), Desa Adat
Bukit (Desa Tampaksiring), Banjar Eha (Desa Tampaksiring), dan Banjar Basangambu

(Desa Manukaya).

Gambar 4.56 Foto Tari Baris Jojor saat ngayah di Prajapati, 2023.
(Sumber : Koleksi | Wayan Wardana (Bandesa Adat Kulu)

19) Tari Baris Tus

Tari Baris Tus dari Desa Adat Bukit Tampaksiring dapat dianalisis sebagali
manifestasi seni pertunjukan yang berakar kuat pada kategori Tari Wali (tarian sakral),
menempatkannya pada hierarki tertinggi dalam tatanan estetika Bali. Secara filosofis,
Baris Tus melampaui fungsi hiburan (Bebalihan) dan persembahan semi-sakral (Bebali);
ia adalah sebuah Yadnya (persembahan suci) dalam bentuk gerak, dimana penari
berfungsi sebagai medium penyampaian rasa bakti dan komunikasi spiritual.

Pementasannya yang terikat ketat pada konteks Pura Kahyangan menegaskan statusnya

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



sebagai bagian esensial dari ritual Piodalan, berfungsi sebagai penyempurna upacara,
yang secara akademis menunjukkan adanya integrasi yang utuh antara Tri Hita Karana
(hubungan harmonis antara manusia, lingkungan, dan Tuhan) dalam konteks seni

budaya.

Karakteristik Baris Tus yang ditarikan oleh delapan penari laki-laki dengan
properti spesifik empat buah tameng dan empat buah panah yang merefleksikan sebuah
dikotomi filosofis yang mendalam tentang keprajuritan. Delapan penari secara numerik
dapat diinterpretasikan sebagai representasi dari Asta Dala (delapan penjuru mata angin)
atau Asta Guna (delapan sifat kebaikan), melambangkan perlindungan kosmik terhadap
desa. Sementara itu, properti yang terbagi menjadi instrumen pertahanan (tameng) dan
instrumen serangan (panah) menyiratkan konsep Dharma Yuddha (perang suci) dalam
tradisi Hindu. Tameng melambangkan prinsip perlindungan (kesiagaan dan
kebijaksanaan), sedangkan panah melambangkan prinsip penegakan kebenaran
(ketegasan dan keberanian). Kesatuan gerak tarian ini secara akademis merupakan
sebuah simulasi kosmis atas perjuangan abadi ksatria dalam menyeimbangkan kekuatan
baik (Dharma) dan kekuatan buruk (Adharma) demi terciptanya Rwa Bhineda yang

harmonis.

Dari perspektif sosiologis, Baris Tus adalah praktik yang memperkuat kohesi sosial
dan identitas komunal Desa Adat Bukit. Penarinya, yang berasal dari Sekaa Baris Desa
Adat Bukit, tidak dipilih secara acak, melainkan melalui proses yang mengikat secara
adat dan spiritual. Keterlibatan sekaa ini dalam ritual mencerminkan sistem sosial
tradisional Bali yang mengintegrasikan seni (Seni) dan tugas (Dharma) dalam struktur
Desa Adat. Proses latihan dan pementasan bersama berfungsi sebagai mekanisme
transmisi nilai-nilai (seperti disiplin, tanggung jawab, dan jiwa kepemimpinan) dari
generasi tua ke generasi muda. Oleh karena itu, Baris Tus tidak hanya menyajikan
tontonan, tetapi juga mengukuhkan Pola Keseimbangan Sosial dan Kesadaran Kolektif
akan peran masing-masing individu dalam menjaga keharmonisan desa adat, menjadikan

tarian ini sebagai living tradition yang vital.

Baris Tus Desa Adat Bukit Tampaksiring merupakan pusaka kultural yang sarat
akan makna filosofis. Keberadaannya sebagai varian Baris yang sakral adalah cerminan
dari ideologi Hindu-Bali, yang memposisikan seni sebagai sarana Sradha Bhakti

(keyakinan dan pengabdian). Ketegasan gerak, komposisi penari yang terstruktur, serta

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 95
Kabupaten Gianyar - 2025



96

penggunaan properti yang simbolis, secara keseluruhan menciptakan sebuah medium
persembahan yang sempurna. Pementasan Baris Tus di pura kahyangan adalah sebuah
performative epistemology yang menegaskan kembali identitas spiritual dan historis
masyarakat Desa Adat Bukit sebagai keturunan ksatria yang senantiasa siap membela

Dharma.

Y d o

Gambar 4.57 Tari Baris Tus di Pura Dalem Desa Adat Bukit
(Sumber : tangkapan layar dari https://www.facebook.com/reel/839433809079871)

20) Baris Dargayung

Baris Dargayung di Desa Adat Bukit Tampaksiring merupakan sebuah culmination
rite yang signifikan, menempatkannya pada posisi terminal dalam hierarki ritual (Wali).
Secara filosofis, tarian ini berfungsi sebagai epilog spiritual, ditarikan tepat setelah
upacara puncak selesai dilaksanakan di Pura Bale Agung. Pura Bale Agung, sebagai
pusat kedaulatan adat dan spiritual, menjadi panggung bagi legitimasi otoritas. Pelaku
utama tarian ini adalah Paduluan Ulu Apad Desa Adat Bukit, figur yang mewakili Guru
Wisesa (pemerintah) dan Guru Rupaka (pemimpin adat). Kehadiran dan gerakan tarian
Paduluan Ulu Apad setelah tedun (turun) dari Bale Agung secara akademis
menjustifikasi bahwa kepemimpinan adat tidak hanya bersifat struktural, tetapi juga
Kinetik dan performatif, dimana otoritas spiritual ditransformasikan menjadi aksi gerak

yang diakui secara kolektif.

Kekhasan Baris Dargayung terletak pada fakta bahwa tarian ini tidak menggunakan
properti atau senjata apapun (Baris Polos). Ketiadaan properti perang (seperti tameng
atau panah) merupakan indikasi filosofis yang mendalam; tarian ini melambangkan
kondisi nir-bhaya (tanpa rasa takut) atau santi (kedamaian) yang telah dicapai setelah
perjuangan spiritual upacara selesai. Tarian yang hanya mengandalkan gerak tubuh dan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.facebook.com/reel/839433809079871

ekspresi sukacita pemimpin ini menekankan bahwa kekuatan keprajuritan yang sejati
(kesatriaan) tidak selalu dimanifestasikan melalui agresi atau pertahanan fisik,
melainkan melalui kemurnian hati (suci), pengabdian (bhakti), dan tanggung jawab
spiritual yang diemban oleh pemimpin. Ini adalah pergeseran fokus dari Dharma Yuddha

(perang suci) eksternal menuju Dharma (kewajiban) internal.

Aspek ritual yang melibatkan Sekaa Baris Desa Adat Bukit yang melakukan
papendetan (persembahan bunga/penjemputan) untuk menjemput Paduluan Ulu Apad
yang telah duduk di Bale Agung sangat signifikan. Papendetan yang dilakukan oleh
anak-anak muda (sekaa baris) kepada pemimpin adat (Ulu Apad) secara sosiologis
merupakan mekanisme reafirmasi tatanan sosial dan penghargaan terhadap Catur Guru.
Aksi papendetan berfungsi sebagai katalis untuk membangkitkan dan mengaktifkan
energi spiritual (Prana) dari Ulu Apad. Suasana yang kemudian dipenuhi tawa, canda,
dan kegembiraan adalah wujud dari rasa (estetika) yang timbul dari sukla (kemurnian)
upacara, dimana pemimpin dan rakyatnya bersatu dalam sukacita komunal, mengikis

batas hirarkis sementara demi merayakan kesempurnaan persembahan suci.

Baris Dargayung merupakan studi kasus yang kuat mengenai bhakti (pengabdian
tulus) dalam konteks kepemimpinan adat, khususnya dalam representasi Bhakti terhadap
Catur Guru. Gerak tarian ini, yang diwarnai oleh tawa dan suasana gembira, bukanlah
kebetulan; ia adalah emanasi dari energi positif yang terkumpul selama ritual, yang
dipimpin langsung oleh tokoh adat. Oleh karena itu, Baris Dargayung berfungsi sebagai
media transformasi energi ritual menjadi energi sosial, menuntun masyarakat keluar dari
kehidmatan upacara menuju kegembiraan kolektif. Tarian ini secara definitif
memposisikan pemimpin sebagai pelayan dan teladan, yang secara tulus membimbing
komunitasnya menuju kesejahteraan lahir dan batin, mengukuhkan Baris Dargayung
sebagai pusaka kultural yang mendefinisikan hubungan suci antara pemimpin, dewa, dan

masyarakat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 97
Kabupaten Gianyar - 2025



98

Gambar 4.58 Tari Baris Dargayung.
(Sumber : Erman Rizky Dewa Suprapta, S.Pd., M.Pd, 2014)

4.1.2. Bebali
1)  Wayang Wong

Keberadaan Wayang Wong di Pejeng Kangin terdapat di Banjar Pesalakan, yang
diperkirakan telah ada sejak tahun 1950-an. Pada masa itu, kesenian ini dikenal dengan
nama Parwa yang mengangkat cerita Mahabharata. Wayang Wong ini memiliki kaitan
erat dengan Pura Dalem Prajurit di wilayah setempat, karena tapel atau topengnya
disungsung (disucikan) dan disimpan di pura tersebut. Beberapa tokoh yang terdapat
dalam Wayang Wong ini antara lain Condong, Galuh, Merdah, Malen, Sangut, Delem,

dan Arjuna.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gambar 4.59 Pementasan Wayang Wong di Pura Dalem Prajurit,
Br. Pesalakan, Pejeng Kangin
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/live/TrorWHMK|TE)

Pada masa lalu, Wayang Wong Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin kerap
tampil dalam tradisi ngelawang setiap setelah perayaan Galungan, serta pada kegiatan
odalan meskipun tidak bersifat wajib. Selain itu, Wayang Wong ini juga sering diundang
untuk pentas di berbagai daerah, bahkan hingga ke luar kabupaten seperti Bangli dan

Klungkung. Musik pengiring tarian ini menggunakan gamelan gender dan bebatelan.

Sekitar tahun 1970-an, Wayang Wong ini sempat mengalami masa vakum.
Meskipun demikian, tapel atau topengnya masih tetap tedun (diturunkan) saat upacara
odalan, walaupun tidak lagi ditarikan. Sekitar tahun 1995, seorang warga setempat
bernama Anak Agung Suweta (alm.) berupaya membangkitkan kembali Wayang Wong
ini. Usaha tersebut sempat berjalan selama kurang lebih dua tahun, namun kembali
terhenti sekitar tahun 1996 karena beliau jatuh sakit dan meninggal dunia. Pada masa itu,
masih ada beberapa generasi lama (generasi kedua sejak tahun 1950-an) yang menjadi
penggerak utama. Namun karena keterbatasan sumber daya manusia, kerusakan kostum,

dan peralatan yang kurang memadai menyebabkan kesenian ini kembali vakum.

Akhirnya pada tahun 2023, Wayang Wong Pejeng Kangin berhasil dibangkitkan
kembali melalui program pengabdian masyarakat oleh Institut Seni Indonesia (ISI)
Denpasar. Sebagai bentuk pengembangan, kini Wayang Wong ini memiliki tapel baru
dengan karakter Hanoman. Ciri khas Wayang Wong Pejeng Kangin pada masa lampau
adalah seluruh penarinya merupakan laki-laki. Saat ini, sudah mulai ada penari
perempuan yang turut terlibat dalam pementasan. Namun upaya untuk menjaga dan
mempertahankan ciri khas semua penari laki-laki masih tetap diupayakan sebagai bagian

dari pelestarian identitas tradisional Wayang Wong Pejeng Kangin.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 99
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/live/TrorWHMKjTE
https://www.youtube.com/live/TrorWHMKjTE

100

4.1.3. Balih-balihan

1)  Janger Klasik

Kesenian Janger di Pejeng Kangin terdapat di Banjar Pesalakan dan mulai dibentuk
pada akhir tahun 2022 atas prakarsa Jro Klian Adat Banjar Pesalakan, Bapak | Wayan
Sutama. Janger ini disebut Janger Klasik, karena menggunakan gending-gending Janger
tahun 1930-an serta tetap mempertahankan gaya-gaya tarian Janger klasik. Janger ini
dibina oleh Ibu Ida Ayu Agung Yuliaswathi Manuaba, salah satu pelatih Janger

terkemuka di Bali yang dikenal atas dedikasinya dalam melestarikan seni Janger klasik.

Gambar 4.60 Janger Klasik Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin
di Pesta Kesenian Bali tahun 2024.
(Sumber: Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=F9UPIrCTf6M,

diakses 24 Oktober 2025)

Para penari dan penabuh Janger merupakan anggota sekehe teruna-teruni atau
kelompok pemuda-pemudi Banjar Pesalakan. Sejak tahun 2023, Janger ini mulai aktif
dalam kegiatan ngayah di lingkungan setempat, bahkan telah tampil di luar wilayah
Kabupaten Gianyar, seperti di Kabupaten Klungkung. Walaupun tergolong baru, Janger
Pejeng Kangin telah menunjukkan prestasi membanggakan dengan terpilih mewakili

Kabupaten Gianyar dalam ajang Pesta Kesenian Bali tahun 2024.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=F9UPlrCTf6M
https://www.youtube.com/watch?v=F9UPlrCTf6M

Gambar 4.61 Janger Klasik Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin di Kapal Pesiar
(Sumber : I Wayan Sutama, 2024)

Perkembangan Janger ini terus menunjukkan kemajuan pesat. Selain tampil pada
berbagai kegiatan adat dan budaya, kelompok ini juga menerima panggilan pementasan
pada sejumlah acara wisata, termasuk pertunjukan di kapal pesiar dan berbagai event
pariwisata lainnya, serta menyediakan jasa penyewaan kostum Janger. Keberadaan
Janger Pejeng Kangin memberikan dampak positif yang signifikan bagi masyarakat,
Khususnya para pemuda, baik dari segi ekonomi, pengembangan seni, maupun penguatan

semangat kebersamaan di lingkungan Banjar Pesalakan.

2)  Komunitas Sanggar Seni Suradiva

Komunitas Sanggar Seni Suradiva (KSSS) beralamat di Banjar Maniktawang, Desa
Manukaya, Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Sanggar ini didirikan oleh |
Ketut Gede Agus Adi Saputra, S.Sn pada tahun 2017, sebagai wadah pelestarian dan
pengembangan seni serta budaya, khususnya seni tari. Selain menjadi tempat belajar,
KSSS juga berfungsi sebagai bengkel kreatif bagi anak-anak di lingkungan sekitar,

tempat berlatih, berekspresi, dan mengembangkan potensi seni yang dimiliki.

Cikal bakal sanggar ini berawal dari sebuah komunitas seni bernama Sura
Productions, yang digagas oleh (Alm.) I Nyoman Sura, seorang tokoh penting dalam
dunia seni tari kontemporer Bali yang juga sebagai guru dari pendiri KSSS ini. Dari
singkatan “SP” (Sura Productions) kemudian lahirlah nama Sura Pradnya, yang
bermakna “pengetahuan seorang I Nyoman Sura”. Seiring dengan perkembangan
sanggar dan kebutuhan administratif, nama tersebut kemudian berubah menjadi

Komunitas Sanggar Seni Suradiva (KSSS).

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 101
Kabupaten Gianyar - 2025



102

KSSS ini juga didedikasikan untuk mengenang (Alm.) I Nyoman Sura, serta
berupaya melanjutkan semangat Beliau dalam mencetak seniman muda yang kreatif,
berkarakter, dan mampu bersaing di tingkat nasional maupun internasional, melalui

kegiatan pendidikan, pelatihan, dan penciptaan karya.

Saat ini, KSSS memiliki sekitar 120 orang anak didik yang aktif mengikuti kegiatan
pelatihan tari. Sebelum masa pandemi, seluruh latihan di sanggar diberikan secara gratis.
Setelah pandemi, diterapkan sistem iuran suka-duka dengan subsidi silang, sehingga

anak-anak dari keluarga kurang mampu tetap dapat berlatih tanpa hambatan.

Gambar 4.62 Fire Dance Group
(Sumber : | Ketut Gede Agus Adi Saputra, S.Sn 2006)

Kegiatan pembelajaran di KSSS terbagi menjadi beberapa kelas tari, meliputi kelas
dasar tari putra dan putri (tari Condong, tari Manuk Rawa, serta berbagai tari tradisi Bali
lainnya). Tari tradisi menjadi dasar utama dalam pelatihan, karena dianggap sebagai
fondasi penting bagi penguasaan teknik dan karakter tari. Setelah peserta didik
menyelesaikan tahap dasar, mereka akan mendapatkan pembekalan keterampilan
lanjutan, seperti tari kontemporer, tari modern, hip-hop dance, akrobatik, dan bentuk
eksplorasi gerak lainnya. Pendekatan ini bertujuan untuk menumbuhkan kreativitas,
memperluas wawasan seni, serta mengembangkan kemampuan adaptif terhadap berbagai

gaya tari.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


http://s.sn/

Gambar 4.63 Karya Tari Kontemporer The Blue tahun 2023
(Sumber : I Ketut Gede Agus Adi Saputra, S.Sn )

Hingga saat ini, KSSS telah melahirkan lebih dari 20 karya tari, mencakup tari
tradisional, kontemporer, modern, serta karya kolaboratif lintas disiplin seni. KSSS akan
terus berinovasi dalam bidang pendidikan seni, khususnya seni tari Bali, guna
mendukung pengembangan diri generasi muda di desa setempat dan memperkuat posisi

seni tari sebagai bagian penting dari identitas budaya Bali.

3) Sekaa Drama Gong Murda Langu Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan

Tampaksiring

Sekaa Drama Gong Murda Langu MKB Kecamatan Tampaksiring merupakan
wadah bagi para seniman drama gong yang tersebar di wilayah Kecamatan
Tampaksiring, dengan pusat kegiatan di Banjar Umahanyar, Desa Pejeng Kaja.
Berdirinya sekaa ini dilatarbelakangi oleh keprihatinan terhadap menurunnya minat
masyarakat terhadap seni drama gong, yang pada masa lalu pernah menjadi hiburan dan
tontonan populer di Bali. Banyak pelaku seni drama gong yang kemudian beralih ke
kesenian lain seperti topeng dan bondres, sehingga muncul kekhawatiran bahwa seni

drama gong akan mengalami kepunahan.

Atas dasar kepedulian tersebut, Bapak | Wayan Jana bersama rekan-rekan seniman
lainnya berinisiatif membentuk sebuah perkumpulan yang dapat menampung dan
menghidupkan kembali semangat para pelaku drama gong. Sekaa ini secara resmi berdiri
pada bulan April tahun 2025. Sekaa Drama Gong ini memiliki anggota yang berasal dari
berbagai banjar di wilayah Kecamatan Tampaksiring. Keberadaannya menjadi wadah
bagi para pemain drama gong yang sebelumnya tidak memiliki tempat untuk berproses

dan berkarya. Kegiatan sekaa ini meliputi pementasan pada berbagai acara adat dan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 103
Kabupaten Gianyar - 2025


http://s.sn/

keagamaan, seperti ngayah saat odalan di pura. Walaupun baru terbentuk, pementasan
sudah dilakukan beberapa kali seperti di Pura Penataran Sasih, Samuan Tiga, Pura Desa

Adat Umahanyar, dan Lapangan Umum Tampaksiring.

SManit Sasih

Gambar 4.64 Pementasan Sekaa Drama Gong Murda Langu
Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan Tampaksiring
(Sumber : tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=]yw4pfExxxY &t=48165)

Latihan rutin sekaa ini dilaksanakan satu hingga dua kali setiap bulan, dengan
repertoar cerita yang diangkat dari kisah-kisah kerajaan seperti Daha, Majapabhit,
Singasari, Bali, dan Kahuripan. Penentuan cerita dilakukan oleh para pemain senior yang

memiliki pengalaman panjang dalam dunia drama gong.

fanit Sasih

Gambar 4.65 Pementasan Sekaa Drama Gong Murda Langu
Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan Tampaksiring, 13-08-2025.
(Sumber: tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY &t=48165s)

'| 04 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s
https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s
https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s
https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s

4.2,

Melalui kehadiran Sekaa Drama Gong Murda Langu MKB, semangat pelestarian
seni pertunjukan tradisional ini mulai tumbuh kembali. Sekaa ini menjadi bukti nyata
bahwa meskipun drama gong tidak lagi sepopuler masa kejayaannya, upaya pelestarian

tetap dapat dilakukan melalui kerja sama, dedikasi, dan rasa cinta terhadap drama gong.

Seni Rupa
1)  [llustrasi Digital

Perkembangan seni ilustrasi di Desa Tampaksiring menunjukkan dinamika yang
signifikan, terutama melalui kehadiran HNS Studio sebagai ruang produksi,
pembelajaran, dan eksperimen visual di wilayah tersebut. Studio ini menjadi salah satu
simpul penting dalam ekosistem kreatif lokal, sekaligus merefleksikan pola
perkembangan ilustrasi yang berakar pada tradisi visual Bali namun terbuka terhadap
pengaruh estetika kontemporer. Dewa Gede Raka Jana Nuraga, S.Ds, lulusan Institut
Seni Indonesia (IS1) Denpasar sekaligus pemilik studio, merupakan ilustrator yang aktif
berkarya pada medium digital maupun konvensional. Baginya, praktik seni bukan
sekadar profesi, tetapi merupakan arena ekspresi yang terus diperkaya melalui proses

kreatif berkesinambungan.

Dalam pengamatannya, ilustrasi yang berkembang di Tampaksiring
memperlihatkan kecenderungan estetis yang mistis dan surealis. Karakter visual tersebut
muncul melalui pengolahan atmosfer spiritual, simbol-simbol budaya lokal, serta
representasi imajinatif yang mencerminkan kedekatan masyarakat dengan narasi religius
dan struktur ruang sakral. Kanvas menjadi medium yang dominan dalam praktik ilustrasi
ini, meskipun para perupa juga mengeksplorasi medium campuran dan digital untuk
mengembangkan ekspresi yang lebih eksperimental. Kecenderungan visual demikian
membentuk ciri khas ilustrasi Tampaksiring, yaitu penggabungan antara kedalaman

simbolik budaya Bali dan gaya visual kontemporer yang ekspresif.

Dalam praktik berkarya, Raka Jana mengutamakan kerja kolaboratif bersama tim
di HNS Studio. Pendekatan tersebut dipandang mampu mendorong pertukaran gagasan,
memperkaya interpretasi visual, serta memperluas kemungkinan-kemungkinan estetik
yang muncul dalam proses penciptaan. Minatnya pada dunia menggambar sudah tumbuh
sejak masa kanak-kanak, dipengaruhi oleh tontonan anime seperti Dragon Ball, yang

kemudian melebur dengan lingkungan tradisi seni Tampaksiring. Pertemuan antara

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 105
Kabupaten Gianyar - 2025



106

estetika anime dan tradisi visual Bali membentuk karakter ilustrasinya yang dinamis,
detail, dan kuat secara simbolik. Kepekaan visual Raka Jana juga dipengaruhi oleh
kehadiran arsitektur dan ukiran tradisional, khususnya ornamen dan relief pada pura-pura
di Tampaksiring. Elemen-elemen tersebut membentuk kecenderungannya untuk
mengeksplorasi hubungan antara narasi budaya lokal, figurasi hibrida, dan estetika
modern. Dengan demikian, karya ilustrasi yang ia hasilkan tidak hanya berfungsi sebagai
representasi visual, tetapi juga sebagai media naratif yang menjembatani tradisi dan

inovasi.

' {: " -
[ B L ¢

Gambar 4.66 Karya berjudul “Barong Macan”
(Sumber : Dewa Gede Raka Jana Nuraga, S.Ds)

Produksi visual Raka Jana meliputi berbagai konteks komersial, termasuk
pembuatan maskot acara, desain kaos, animasi, branding, dan proyek kreatif lainnya.
Meskipun bekerja dalam ranah industri kreatif modern, ia tetap menunjukkan perhatian
terhadap keberlanjutan keterampilan tradisional melalui kolaborasi dengan pengrajin
kayu lokal untuk menciptakan produk patung yang kemudian dipasarkan secara daring.
Inisiatif ini menjadi strategi untuk mendukung keberlangsungan praktik kerajinan yang
jumlah pelakunya semakin menurun. Pendirian unit produksi sablon di desanya juga
merupakan langkah strategis untuk membuka lapangan kerja baru dan memberikan

manfaat ekonomi bagi masyarakat setempat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gambar 4.67 Foto karya berjudul “Khala Rau”.
(Sumber : Dewa Gede Raka Jana Nuraga, S.Ds)

Perkembangan HNS Studio memperlihatkan peningkatan signifikan dari segi

keragaman maupun volume proyek yang ditangani. Studio ini berperan sebagai pusat
produksi kreatif sekaligus ruang pemberdayaan bagi seniman dan generasi muda. Banyak
siswa SMK dan mahasiswa dari berbagai daerah memilih magang di studio tersebut,
menunjukkan tingginya minat terhadap bidang ilustrasi dan desain visual. Selain
memberikan kontribusi pada ranah seni dan ekonomi, HNS Studio turut memperkuat
sektor pariwisata kreatif di Tampaksiring. HNS Studio sering dikunjungi wisatawan
mancanegara, khususnya dari Inggris, untuk mengikuti workshop maupun program study
tour. Fenomena ini mengindikasikan bahwa seni ilustrasi dapat menjadi medium
alternatif yang efektif dalam mengenalkan kehidupan budaya masyarakat lokal. la
berharap agar durasi kunjungan wisatawan ke depan dapat lebih panjang, sehingga
membuka peluang bagi berkembangnya usaha pendukung berbasis komunitas dan

kegiatan edukasi kreatif.

Raka Jana menekankan bahwa talenta muda di Tampaksiring memiliki potensi
yang sangat besar. Apabila potensi tersebut dikelola secara tepat dan konsisten, maka
akan memberikan dampak positif tidak hanya bagi perkembangan individu, tetapi juga

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 107
Kabupaten Gianyar - 2025



108

bagi kemajuan desa secara keseluruhan. Kepada generasi muda, ia menyampaikan pesan
yang mencerminkan filosofi perjalanan kreatifnya: “Fokus berkarya, sisanya biarkan

semesta yang bekerja”

SR "‘
V2

—

GO /

(Sumber : Dewa Gede Raka Jana Nuraga, S.Ds)

2)  Ogoh-ogoh

Ogoh-ogoh merupakan salah satu bentuk kesenian yang sangat menonjol dalam
tradisi budaya Bali, khususnya dalam menyambut Hari Raya Nyepi. Karya ini hadir
sebagai wujud ekspresi visual yang memadukan nilai estetika, spiritualitas, dan
kebersamaan sosial. Di Tampaksiring, ogoh-ogoh tidak hanya dipandang sebagai objek
pawai, tetapi juga sebagai karya seni rupa yang digarap melalui teknik, gagasan, dan
kesadaran budaya yang mendalam. Pengolahan anatomi tubuh, raut ekspresi, dan gestur
menjadi perhatian utama dalam proses penciptaan, sehingga ogoh-ogoh tampil bukan
sekadar figur raksasa, melainkan representasi simbolik dari nilai-nilai yang dijunjung

masyarakat.

Kesenian ogoh-ogoh di Tampaksiring memiliki akar sejarah yang berkaitan dengan
ritual penyomia yang dikenal sebagai Tawur Kesanga atau Bhuta Yadnya sebagai upaya
menyeimbangkan unsur-unsur negatif sebelum memasuki hari penyucian Nyepi. Seiring

berjalannya waktu, proses penciptaannya melibatkan pemuda sekaa teruna sebagai

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pelaksana dan penggerak kreativitas. Dalam perjalanan perkembangan tersebut, muncul
berbagai gagasan estetik, termasuk konsep Tulak Tunggul yang merupakan ogoh-ogoh
dari Banjar Kelodan, Tampaksiring. Tulak dipahami sebagai tindakan mengembalikan
atau meninjau ulang secara reflektif, sedangkan Tunggul merupakan tanda pengingat
nilai dan akar budaya. Konsep ini menekankan pentingnya masyarakat untuk tidak

terputus dari memori tradisi dan sejarah leluhur yang menjadi fondasi identitas.

Salah satu sumber inspirasi utama dari konsep Tulak Tunggul adalah pohon
beringin, yang secara tradisi dipandang sebagai simbol keteguhan, perlindungan, dan
kesinambungan kehidupan. Pohon beringin yang dibalut kain poleng mengandung
makna keseimbangan antara baik dan buruk, sakral dan profan, terang dan gelap. Simbol
ini mengakar dalam kosmologi Bali yang menempatkan harmoni sebagai tujuan utama
kehidupan. Kebetulan karya ogoh-ogoh ini dibuat pada tahun ketika Hari Raya Nyepi
bertepatan dengan peringatan Tumpek Uduh, yaitu hari pemujaan bagi tumbuh-
tumbuhan. Keselarasan momen tersebut memperkuat pesan ekologis dalam karya Tulak
Tunggul sebagai wujud penghormatan terhadap alam dan kesadaran akan pentingnya

kelestarian lingkungan.

Keunikan ogoh-ogoh Tampaksiring terletak pada penekanan gaya realis dalam
penggambaran anatomi. Struktur otot, lekuk tubuh, dan ekspresi wajah digarap dengan
teliti untuk menghasilkan kesan hidup dan monumental. Teknik pembentukan rangka
bambu atau ulat-ulatan merupakan salah satu elemen penting dalam penciptaan karya ini.
Prosesnya dimulai dengan penyusunan bambu tipis yang dianyam dan dibengkokkan
mengikuti kontur tubuh figur. Bambu dipilih bukan hanya karena ringan dan mudah
dibentuk, tetapi juga karena sifatnya yang fleksibel dan tahan lama. Pembuatannya
membutuhkan kejelian dalam mengatur kepadatan dan arah lengkungan, agar tubuh

ogoh-ogoh dapat memiliki proporsi yang meyakinkan dan kokoh saat diarak.

Setelah kerangka terbentuk, lapisan permukaan dibangun menggunakan kertas dan
tisu yang direkatkan bertahap. Penggunaan tisu bukan sekadar improvisasi, tetapi strategi
untuk menciptakan tekstur kulit yang kaya dimensi. Ketika ditempelkan dengan teknik
lipatan halus, tisu menghasilkan efek guratan yang menyerupai otot, kerutan, atau
permukaan kulit yang hidup. Teknik ini memberikan kualitas visual yang jauh lebih
ekspresif dibanding permukaan yang halus rata. Selain itu, pemilihan bahan ini

mencerminkan kesadaran ekologis, karena mengurangi penggunaan styrofoam dan bahan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 109
Kabupaten Gianyar - 2025



110

sintetis lain yang sulit terurai. Dengan demikian, teknik ulat-ulatan dan pelapisan tisu
bukan hanya menunjukkan ketelitian teknis, tetapi juga membawa pesan tentang

keberlanjutan dan tanggung jawab estetika terhadap lingkungan.

Dalam hal kostum (payas), seniman sering memilih tampilan yang minimalis agar
anatomi dan karakter ekspresif ogoh-ogoh tetap menjadi pusat perhatian, meskipun
pengaruh ritual Sanghyang tetap dihadirkan untuk memperkuat nuansa sakral. Pada sisi
lain, karakter visual antarbanjar mempertegas eksistensi seni sebagai penanda identitas
komunal. Banjar Kelodan menonjolkan karakter wajah tenang berintensitas aura, Banjar
Buruan menghasilkan ogoh-ogoh berwujud monumental, sementara Banjar Saraseda

dikenal dengan kehalusan detail pepayasan.

Kesenian ini memiliki fungsi ritual sebagai bagian dari proses penyucian diri dan
lingkungan, fungsi edukasi sebagai media pewarisan nilai budaya, serta fungsi sosial
sebagai sarana memperkuat solidaritas dan kebersamaan masyarakat. Melalui kerja
kolektif dalam pembuatan dan pengarakan, ogoh-ogoh menjadi ruang tumbuhnya rasa

memiliki bersama dan kebanggaan komunal.

Dampak dari keberlangsungan tradisi ini tampak pada kuatnya identitas budaya
masyarakat Tampaksiring, terbentuknya jaringan sosial yang harmonis, serta
meningkatnya kesadaran ekologis melalui inovasi material yang lebih ramah lingkungan.
Ogoh-ogoh bukan hanya ritual tahunan, tetapi juga penanda bahwa tradisi dapat hidup
dan berkembang apabila dirawat melalui refleksi budaya dan kreativitas yang

berkelanjutan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



> " TR
Gambar 4.69 Ogoh-Ogoh Tulak Tunggul dari Banjar Kelodan, Desa Tampaksiring
(Sumber: Instagram ST. Sentana Luhur, 2025)

3)  Seni Lukis Tema Flora dan Fauna

Seni lukis bertema flora dan fauna oleh Gusti Ketut Selamat merupakan bentuk
penghayatan visual terhadap alam yang dekat dengan kehidupan sehari-harinya. Karya-
karyanya menampilkan elemen-elemen seperti binatang, dedaunan, dan buah-buahan
tropis yang ditemukan di lingkungan tempat ia tinggal dan bekerja. Kehadiran unsur-
unsur tersebut tidak digunakan untuk membangun cerita tertentu, melainkan diolah
menjadi satu kesatuan visual yang bertujuan menghadirkan suasana tenang serta rasa

kedekatan dengan alam.

Gusti Ketut Selamat berasal dari Desa Pejeng Kawan, Tampaksiring. Menunjukkan
ketertarikan terhadap seni lukis sejak usia kanak-kanak. Lingkungan tempat ia tumbuh
terutama kawasan sekitar Tampaksiring yang dipenuhi pepohonan, sungai kecil, area
persawahan berteras, serta kehadiran berbagai jenis burung membekas kuat dalam
ingatannya dan menjadi sumber visual yang dituangkan sebagai refrensi visual dalam
proses berkarya. Ketertarikan tersebut kemudian berkembang melalui pengalaman
belajar langsung dari almarhum Dewa Putu Sena di Pengosekan, yang memperkuat
pemahaman teknis terutama dalam pengolahan warna dan ritme pewarnaan bertahap.
Namun demikian, wujud karya yang ia kembangkan saat ini tidak sepenuhnya

merupakan kelanjutan dari gaya gurunya, melainkan telah mengalami proses

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 111
Kabupaten Gianyar - 2025



penyesuaian melalui keputusan komposisi dan cara mengisi ruang pada karya.

Ciri visual yang menonjol dalam karya-karyanya dapat diamati melalui cara ia
menempatkan fauna sebagai fokus utama komposisi. Seperti objek burung yang
digambarkan dalam ukuran yang proporsional dengan detail bulu yang cukup halus. Di
sekitar burung, dedaunan dan buah dijadikan elemen struktural untuk membangun irama
visual. Daun-daun memenuhi sebagian besar bidang lukis, disusun dalam tumpukan yang
saling bertumpang tindih dan saling mengisi, sehingga menghasilkan kedalaman ruang.
Warna-warna yang digunakan cenderung bergerak dalam gradasi halus, terutama pada
bagian daun yang memperlihatkan peralihan dari hijau gelap ke hijau lebih terang.

Pendekatan ini menjadikan keseluruhan permukaan lukisan terlihat teratur dan menyatu.

Gambar 4.70 Karya Lukis Flora dan Fauna

Salah satu karya yang menampilkan dua burung di antara dedaunan dan buah
jambu air menunjukkan karakter tersebut secara jelas. Burung pertama terlihat dalam
posisi terbang dengan sayap terbuka, sementara burung kedua berada di cabang lebih
rendah dengan paruh yang seolah sedang berbunyi. Komposisi ini tidak menekankan

'| '| 2 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



peristiwa atau dramatisasi adegan, melainkan membangun kesan hubungan ruang yang
wajar antara objek-objek tersebut. Daun-daun yang memenuhi bidang tampak memiliki
variasi ukuran dan arah yang terukur, menunjukkan penguasaan atas ritme dan kerapatan.
Buah jambu air digambarkan dengan volume lembut melalui peralihan warna yang tipis,
sehingga tidak menonjol berlebihan, tetapi menyatu sebagai bagian dari keseluruhan
permukaan. Latar belakang berwarna gelap membantu mempertegas bentuk objek utama
tanpa menciptakan kontras yang terlalu tajam. Hasil akhirnya adalah kesan visual yang

tenang dan terorganisasi.

Proses pengerjaan karya dilakukan melalui langkah-langkah yang berlapis.
Dimulai dengan sketsa langsung pada permukaan kanvas untuk menentukan hubungan
antarobjek. Setelah bentuk dasar ditetapkan, ia mengaplikasikan pewarnaan monokrom
untuk menetapkan derajat terang dan bayangan. Tahap berikutnya adalah pelapisan
warna berulang dalam intensitas yang tipis, yaitu penghalusan warna sedikit demi sedikit
hingga membentuk gradasi yang halus. Tahap akhir mencakup penegasan detail tertentu
seperti bulu burung atau tepi daun. Proses pengerjaan semacam ini memerlukan

konsistensi, ketelitian, dan kontrol ritmis yang tidak dapat dilakukan secara tergesa-gesa.

Gambar 4.71 Proses Pembuatan Karya Lukis

Media yang digunakan meliputi kanvas atau panel sebagai dasar, dengan cat akrilik
sebagai bahan pewarna utama. Pemilihan akrilik memungkinkan pelapisan warna yang
berulang karena waktu pengeringannya relatif cepat dan stabil. Dengan demikian, teknik
dan media saling mendukung dalam menghasilkan permukaan visual yang halus dan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 113
Kabupaten Gianyar - 2025



114

terkontrol.

Karya-karya Gusti Ketut Selamat tersebar di beberapa galeri, terutama di kawasan
Ubud, dan telah menarik perhatian berbagai kolektor dari dalam dan luar negeri.
Penyebaran karya melalui galeri tidak hanya memperluas jangkauan apresiasi, tetapi juga
menghubungkan karya tersebut dengan jaringan wacana seni yang lebih luas. Meskipun
demikian, orientasi berkarya tidak diarahkan oleh tuntutan produksi cepat, melainkan

pada ketekunan dan konsistensi proses.

Gambar 4.72 Karya Lukis Flora dan Fauna
Melalui pendekatan tersebut, seni lukis flora dan fauna yang dihasilkan dapat

dipahami sebagai bentuk pemeliharaan hubungan makhluk hidup dengan lingkungan
yang diwujudkan melalui pengamatan dan pengolahan visual yang cermat. Keindahan

dihadirkan melalui keseimbangan bentuk, kesabaran dalam pengerjaan detail.

4)  Seni Lukis Kanvas Kulit Kayu

Karya lukisan yang terbuat dari kanvas kulit kayu diciptakan oleh I Nyoman Bawa,
seorang seniman lukis aliran tradisi yang berasal dari Banjar Petak, Desa Pejeng Kaja,
sekitar tahun 2019. Melalui karya ini, I Nyoman Bawa memperkenalkan gagasan baru
dalam dunia seni lukis dengan menghadirkan kulit kayu sebagai media pengganti kanvas.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Sebelumnya, ia telah menekuni seni lukis dengan media kanvas sejak usia muda dan telah

berkarya selama kurang lebih empat dekade.

Media yang digunakan adalah kulit kayu kapuak yang berasal dari pedalaman
Kalimantan. Kulit kayu ini memiliki tekstur kasar, serat alami yang kuat, serta warna
dasar yang hangat, sehingga memberikan karakter tersendiri pada hasil lukisan. Proses
persiapan bahan cukup panjang, memakan waktu lama dan membutuhkan ketelitian
tinggi. Pewarnaannya menggunakan bahan alami seperti seperti akar mengkudu untuk
menghasilkan warna merah dan Indigo Thailand untuk warna biru keunguan. Setelah
proses pelukisan selesai, permukaan karya dilapisi cat pernis untuk menjaga ketahanan
dan tampilan visualnya. Setelah jadi pun, lukisan ini memiliki perawatan khusus,
misalnya kulit kayu tidak boleh lembap agar tidak berjamur, serta tidak boleh terkena

sinar matahari terik.

Gambar 4.73 Canvas dari Kayu

Ciri khas karya lukis I Nyoman Bawa terletak pada tema dan warna. la banyak
mengangkat kisah-kisah pewayangan seperti Ramayana, Mahabharata, Calonarang,
serta terinspirasi dari naskah lontar, yang kemudian ia visualisasikan ke dalam lukisan.
Dari segi warna, ia cenderung menggunakan nuansa ngedop atau lembut, sehingga

menghadirkan kesan klasik, tenang, dan mistis.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 115
Kabupaten Gianyar - 2025



116

Gambar 4.74 Karya Lukisan pada Media Canvas dari Kayu

Bagi | Nyoman Bawa, setiap karya lukisan bukan sekadar hasil visual, tetapi juga
sarana kontemplatif yang menghubungkan nilai-nilai spiritual, filosofi Hindu-Bali, dan
kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, ia tidak membuat karya secara massal. | Nyoman
Bawa hanya membuat karya apabila ada permintaan yang sesuai dengan nilai estetik dan
harga yang disepakati. Proses penciptaannya sangat bergantung pada suasana hati (mood)
dan kesiapan batin, sehingga setiap lukisan memiliki energi dan makna tersendiri. MeskKi
demikian, lukisan-lukisannya telah dikenal di kalangan kolektor seni, salah satunya

Galeri Semar Kuning di Ubud, bahkan beberapa karyanya telah sampai ke India.

Melalui lukisan kulit kayu ini, I Nyoman Bawa menunjukkan bagaimana tradisi
dapat menjadi sumber inspirasi dan inovasi. la berhasil mengangkat nilai-nilai budaya
lokal ke dalam medium yang unik, menghadirkan keindahan visual yang tidak hanya

estetis, tetapi juga penuh makna spiritual dan filosofis.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



4.3. Kerajinan

1) Ulatan

Seni ulat-ulatan yang berkembang di wilayah Tampak Siring, Bali, dapat dipahami
sebagai sebuah inovasi artistik yang bersumber dari interaksi antara tradisi lokal dan
kebutuhan eksplorasi estetik pada masa kini. Kesenian ini tumbuh dari pemaknaan
kembali terhadap klakat, yakni anyaman bambu yang lazim digunakan sebagai struktur
dasar dalam pembuatan ogoh-ogoh dan berbagai kerajinan tradisional. Apabila dalam
praktik konvensional klakat ditempatkan sebagai konstruksi internal yang tidak terlihat,
maka dalam ulat-ulatan klakat justru diangkat menjadi permukaan visual yang menonjol
dan menjadi identitas utama karya. Proses kreatif ini mengubah kedudukan material dari
sekadar penopang menjadi medium ekspresif yang berbicara mengenai bentuk, ritme,
dan narasi visual. Dengan begitu, seni ulat-ulatan menghadirkan ruang dialog antara

warisan budaya dan kebaruan seni rupa kontemporer.

Perjalanan historis ulat-ulatan tidak lepas dari eksperimen artistik yang dilakukan
oleh I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn sekitar tahun 2018. Awalnya, ia
mempertanyakan alasan mengapa klakat harus selalu tersembunyi di balik lapisan
finishing pada ogoh-ogoh. Pertanyaan tersebut kemudian berkembang menjadi
eksplorasi yang bersifat konseptual, yaitu bagaimana mengubah sesuatu yang dianggap
sebagai konstruksi teknis menjadi elemen estetis yang layak ditonjolkan. Dorongan
tersebut menemukan momentum ketika karya berbahan klakat yang ia presentasikan di
kawasan Garuda Wisnu Kencana (GWK) mendapat perhatian positif dari publik dan
seniman lain. Penerimaan tersebut mempertegas bahwa klakat dapat diolah menjadi
bahasa visual yang memiliki daya ekspresi kuat. Sejak itu, ulat-ulatan berkembang
menjadi praktik seni rupa yang berdiri pada fondasi gagasan, eksperimentasi, dan

identitas personal.

Karakter visual ulat-ulatan sangat dipengaruhi oleh pola temu-silang yang menjadi
ciri khas anyaman klakat. Pola tersebut tidak hanya berfungsi sebagai struktur mekanis,
tetapi juga memproduksi tekstur yang khas dan ritme visual yang menyiratkan kesan
keteraturan sekaligus kelenturan. Seniman ulat-ulatan tidak merombak anyaman asli,
melainkan menyusunnya dengan metode kolase atau perakitan struktur, sehingga sifat
material dapat tetap terbaca dengan jelas. Bambu yang digunakan adalah bambu tali,
yang dikenal memiliki serat kokoh namun tetap fleksibel. Penentuan waktu panen

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 117
Kabupaten Gianyar - 2025



bambu, kadar air, dan teknik perlakuan permukaan menunjukkan bahwa praktik ini tidak
terlepas dari pengetahuan ekologis yang telah lama hidup dalam masyarakat. Dengan
kata lain, seni ini merupakan hasil pertemuan antara intuisi artistik dan kearifan material

yang diperoleh melalui pengalaman keseharian.

Gambar 4.75 Karya Ulatan oleh | Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn
(Sumber : 1 Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn, 2025 )

Karya ulat-ulatan oleh I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn dapat dibedakan
menjadi karya yang bersifat personal dan karya yang dibuat berdasarkan pesanan. Pada
karya personal, seniman lebih bebas mengekspresikan gagasan internal, misalnya melalui

'| '| 8 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



figur wajah manusia yang menyiratkan emosi universal. Figur tersebut tidak
dimaksudkan untuk menggambarkan sosok tertentu, tetapi lebih diarahkan sebagali
cerminan pengalaman batin dan refleksi visual. Sebaliknya, karya pesanan biasanya
berkaitan dengan kebutuhan simbolik pemilik karya, seperti representasi dewa, tokoh
pelindung, atau figur budaya yang memiliki makna khusus dalam kehidupan masyarakat
Bali. Meskipun berbeda orientasi, keduanya tetap menghadirkan klakat sebagai elemen

utama, sehingga identitas visual ulat-ulatan tetap konsisten.

Gambar 4.76 Karya Ulatan oleh | Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn
(Sumber: | Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn, 2025 )

Di Desa Manukaya juga berkembang seni ulatan oleh | Gusti Ngurah Dalem
Ramadi yang turut memperluas eksistensi seni ini melalui pendekatan personal dan
eksploratif. Keterlibatannya dalam seni ulatan berawal dari aktivitas Sekaa Truna,
khususnya pembuatan ogoh-ogoh yang menuntut penguasaan struktur bambu.
Pengalaman tersebut membentuk dasar pemahamannya terhadap karakter material

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 119
Kabupaten Gianyar - 2025



bambu yang lentur, kuat, dan memungkinkan bentuk organik. Momentum kreatifnya
bertambah ketika mendapat kesempatan membuat instalasi bambu dalam kegiatan
kampus yanng mendapat sambutan positif dan membuka jalan bagi proyek-proyek

interior, dekorasi ruang publik, hingga penugasan monumental.

Karya | Gusti Ngurah Dalem Ramadi banyak menghadirkan figur wanita sebagai
tema sentral. Pilihan ini lahir dari ketertarikannya terhadap keanggunan gerak, ekspresi
tubuh, dan kehalusan karakter visual perempuan Bali. Inspirasi estetisnya dipengaruhi
oleh karya seniman seperti Le Mayeur dan Bagus Indra, yang menampilkan tubuh dan
ekspresi perempuan dalam narasi visual yang puitis. Hal ini menciptakan ciri khas yang
kuat dalam karyanya yang menampilkan wajah-wajah dan figur perempuan dengan tubuh

ekspresif yang dibangun melalui ritme anyaman bambu yang berlapis dan berdimensi.

(Sumber : | Gusti Ngurah Dalem Ramadi, 2025)

Eksistensi seni ulat-ulatan di Tampak Siring berkembang melalui proses bertahap
yang bersumber dari penerimaan masyarakat terhadap karya-karya tersebut dalam
kehidupan sehari-hari maupun ruang pamer yang lebih formal. Seiring meningkatnya
apresiasi terhadap bentuk dan karakter visualnya, ulat-ulatan mulai tampil dalam

'| 20 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pameran seni, festival budaya, hingga ruang interior yang memerlukan sentuhan identitas
lokal. Kehadirannya memperkuat citra Tampak Siring sebagai daerah yang produktif
dalam mengembangkan inovasi seni berbasis tradisi. Pada saat yang sama, ulat-ulatan
menjadi wadah representasi nilai budaya yang hidup, karena ia tidak hanya menampilkan
keindahan bentuk, tetapi juga menyimpan pengetahuan mengenai bahan, proses, dan
filosofi yang melekat dalam keseharian masyarakat. Eksistensinya tidak hanya ditopang
oleh seniman penciptanya, tetapi juga oleh dukungan lingkungan sosial yang menghargai

keterampilan, proses, dan nilai budaya yang terkandung di dalamnya.

Seni ulat-ulatan memiliki fungsi yang luas dalam kehidupan masyarakat. Pola
temu-silang klakat erat kaitannya dengan konteks budaya dan upacara adat Hindu di Bali.
Kehadirannya membuka ruang bagi pelestarian pengetahuan mengenai bambu serta
teknik pengolahan yang ramah lingkungan. Dari aspek ekonomi, ulat-ulatan memberikan
peluang penciptaan karya bernilai jual tinggi, baik untuk pasar lokal maupun pameran
seni. Dengan demikian, seni ini tidak hanya berperan dalam ranah visual, tetapi juga

memperkuat jejaring kultural dan ekonomi kreatif berbasis tradisi.

Secara keseluruhan, seni ulat-ulatan merupakan contoh nyata bagaimana tradisi
dapat terus hidup melalui proses reinterpretasi yang kreatif. Klakat yang dahulu berada
dalam posisi tersembunyi kini tampil sebagai simbol identitas visual yang kuat.
Keberadaannya memperlihatkan bahwa perkembangan seni rupa Bali tidak terjebak pada
pelestarian bentuk semata, tetapi mampu bergerak secara dinamis sesuai perubahan
zaman. Seni ulat-ulatan menegaskan bahwa pembaruan tradisi bukan berarti
meninggalkan masa lalu, melainkan membacanya kembali melalui perspektif baru yang

relevan dengan pengalaman estetik dan sosial masa kini.

2) Banten Gebogan

Desa Pejeng di Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar, merupakan salah
satu kawasan yang memiliki tradisi keagamaan yang kuat dan terpelihara dalam
kehidupan masyarakat sehari-hari. Dalam konteks tersebut, banten gebogan menjadi
salah satu bentuk ekspresi budaya yang mencerminkan hubungan antara religiusitas,
Kreativitas seni, dan struktur sosial masyarakat desa. Banten gebogan berakar dari praktik
penyusunan gebogan sebagai banten, yakni persembahan yang tersusun dari buah, hasil
bumi, dan bunga. Seiring dengan perkembangan nilai estetika dalam masyarakat,
kreativitas dalam penyusunan tersebut berkembang menjadi bentuk yang menyerupai

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 121
Kabupaten Gianyar - 2025



122

figur tertentu. Banten gebogan tidak hanya berfungsi sebagai media persembahan, tetapi

juga sebagai representasi visual yang memuat nilai simbolik dan identitas budaya.

o
o~
£
“

-

-

-

A\ praany/

D e &

tiad

Gambar 4.78 Banten Gebogan
(Sumber: Kadek Sulastra, 2025)

Secara historis, tradisi gebogan telah lama dikenal dalam praktik Hindu Bali
sebagai bentuk ungkapan syukur atas kesuburan alam dan keseimbangan hubungan
antara manusia dan kekuatan kosmis. Pada akhir dekade 1990-an, masyarakat Desa
Pejeng mulai mengembangkan susunan gebogan menjadi karya figuratif. Proses ini
dipelopori oleh | Made Giri yang memiliki keterampilan dalam seni ukir buah dan hiasan
bahan segar. Dalam pengerjaan penyusunan gebogan dibantu oleh masyarakat yang
dikerjakan secara beramai-ramai yang menargetkan penyelesaian dalam waktu dua hari
agar bahan-bahan gebogan tetap segar saat digunakan pada kegiatan upacara.
Peningkatan variasi bentuk dari gebogan terjadi secara bertahap melalui proses dialog
dan praktik berulang dalam kegiatan upacara, terutama dalam rangkaian upacara Meped
di Pura Penataran Sasih yang menjadi pusat ritual utama desa. Hal ini menunjukkan
bahwa perkembangan patung gebogan merupakan hasil dari adaptasi kreatif yang

tumbuh dari pengalaman kolektif masyarakat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Proses pembuatan banten gebogan melibatkan kerja kolektif yang dilakukan secara
gotong royong di lingkungan banjar. Tahapan pembuatannya dimulai dengan pembuatan
sketsa oleh perajin atau pengukir yang berpengalaman, dilanjutkan dengan pembuatan
rangka menggunakan bahan kayu, dan dalam beberapa kasus menggunakan besi untuk
ukuran karya yang lebih besar agar struktur tetap kokoh. Rangka tersebut kemudian
dilapisi dengan bahan spon dan dililit dengan lakban guna mempertahankan bentuk serta
mempermudah pemasangan bahan organik di bagian luar. Setelah struktur siap, bahan-
bahan alami seperti semangka, labu, wortel, kacang panjang, daun, dan bunga ditusuk
dengan tusuk sate atau tusuk gigi dan ditempatkan atau disusun membentuk lekuk tubuh,
detail wajah, atau ornamen sesuai pola yang telah direncanakan. Proses penataan
dilakukan secara hati-hati dan sistematis agar komposisi warna dan bentuk terlihat
harmonis. Warna serta susunan bahan dipilih untuk memperkuat karakter visual figur
yang dihadirkan, sehingga patung gebogan memiliki keterbacaan simbolik yang jelas
bagi masyarakat yang melihatnya. Penataan elemen-elemen tersebut memerlukan
kepekaan visual sekaligus ketelitian tinggi agar menghasilkan bentuk yang selaras antara

fungsi religius dan nilai estetika.

-

Gambar 4.79 Banten Gebogan
(Sumber : Kadek Sulastra, 2025)

Ciri khas banten gebogan di Desa Pejeng terletak pada hal motif dan estetika,
pilihan figur cenderung merujuk pada kosmologi dan pewayangan Bali. Pemilihan warna

mengikuti kodifikasi karakter hijau untuk naga, merah untuk singa, kuning untuk figur

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 123
Kabupaten Gianyar - 2025



124

Mahadewa sehingga keterbacaan simbolik menjadi aspek penting. Selain buah dan
sayuran, elemen janur, kain hias, dan penerangan sederhana kerap ditambahkan untuk
menegaskan detail dekoratif dan memperjelas bentuk dalam prosesi malam hari bila

diperlukan.

Fungsi banten gebogan terutama berkaitan dengan pelaksanaan ritual, di mana
karya ini diarak dari banjar menuju pura sebagai bagian dari rangkaian upacara Meped,
khususnya menjelang Purnama Kesanga. Prosesi tersebut menegaskan kedudukan banten
gebogan sebagai sarana persembahan yang memiliki peran penting dalam tata upacara
setempat. Di luar konteks ritual, karya dengan bentuk serupa juga pernah ditampilkan
dalam pameran maupun lomba seni di tingkat kabupaten sebagai bentuk apresiasi
terhadap kreativitas masyarakat. Setelah prosesi keagamaan selesai, elemen-elemen
persembahan yang menyusun banten gebogan kemudian dikelola kembali sesuai

ketentuan adat yang berlaku.

Keberlanjutan tradisi banten gebogan memiliki dampak yang signifikan dalam
pembentukan identitas budaya masyarakat Pejeng. Keterlibatan lintas generasi
memperkuat pewarisan teknik. Kebersamaan partisipasi pemuda memberi dinamika baru
pada bentuk dan metode kerja dan keterlibatan warga dalam penyediaan bahan
menegaskan fungsi gotong-royong. Selain memperkaya ragam seni upacara, banten
gebogan menjadi salah satu penanda identitas lokal yang menunjukkan kemampuan
komunitas mengelola tradisi secara adaptif tanpa mengabaikan nilai-nilai keagamaan

yang melatarinya.

3) Kerajinan ukir Danganan

Kerajinan ukir danganan merupakan bentuk seni rupa tradisional yang berkaitan
dengan keberadaan keris sebagai pusaka dalam kebudayaan Bali. Di Tampaksiring, seni
ini hidup dan berkembang melalui praktik para pengukir yang menekuninya secara
berkelanjutan. Danganan merujuk pada ukiran figuratif berukuran kecil yang
ditempatkan pada bagian ulu-ulu atau gagang keris, sehingga menjadi unsur penting yang
memberi karakter identitas bagi keris itu sendiri. Walaupun dimensinya kecil, danganan
memiliki peran estetis, simbolik, dan spiritual yang sangat mendalam. Dalam kerangka
kebudayaan Bali, keris bukanlah objek yang berdiri sebagai senjata semata, tetapi sebagai
manifestasi nilai-nilai kosmologis. Karena itu, danganan dipandang sebagai bagian yang

menghubungkan makna visual dengan makna batin, menjadikannya kesenian yang

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



memerlukan ketekunan teknis sekaligus penghayatan filosofis.

& L

Gambar 4. 80 Seni Ukir Danganan

Tradisi pembuatan danganan di Tampaksiring berkembang melalui pewarisan
keluarga dan lingkungan. Ciri khas danganan Tampaksiring tampak dalam representasi
figur-figur yang dihadirkan. Tokoh-tokoh yang dipilih umumnya berasal dari cerita
pewayangan dan mitologi Hindu-Bali, seperti figur Prabu sebagai simbol kewibawaan
dan kearifan, serta figur Dewi Durga dalam wujud keibuan yang menggambarkan
keseimbangan antara daya protektif dan kasih semesta. Pemilihan tokoh tidak dilakukan
secara sembarangan, melainkan berdasarkan pakem ikonografi yang telah mengendap

dalam tradisi seni.

Secara fungsi, danganan adalah patung kecil yang ditempatkan pada ulu keris
sehingga menjadi elemen yang dapat digenggam sekaligus memperkaya nilai visual,
simbolik, dan spiritual dari pusaka tersebut. Istilah danganan berasal dari kata dangan
yang berarti “gampang dipegang”, menegaskan bahwa karya ini sejak awal dirancang
untuk memenuhi aspek ergonomi dan estetika dari sebuah keris. Di balik bentuknya yang
kecil, danganan mengandung lapisan makna yang berkaitan erat dengan kosmologi, etika
tradisional, dan nilai-nilai leluhur yang diwariskan turun-temurun. Pada tataran sosial,
seni danganan ini menegaskan identitas komunal Tampaksiring yang dikenal sebagai

wilayah dengan tradisi seni ukir yang bernilai tinggi.

Secara teknis, danganan Tampaksiring dikenal melalui teknik ukir yang menuntut
ketelitian dan kesabaran tinggi. Material yang digunakan adalah kayu yang memiliki nilai
kekuatan dan simbolik seperti kayu sentigi. Teknik pengukiran yang diterapkan dengan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 125
Kabupaten Gianyar - 2025



126

cara tradisional dan modern. Pahat dan pengotok menjadi alat utama untuk membentuk
struktur dasar, dan alat modern berupa bor kecil digunakan untuk membuat detail. Prinsip
dasarnya adalah menghasilkan karya yang kuat, detail, dan memiliki presisi tinggi tanpa

mengabaikan nilai-nilai estetika klasik.

Eksistensi seni danganan di Tampaksiring tampak melalui keberlanjutannya
sebagai praktik budaya yang terus hidup dan berkembang seiring zaman. Para pengukir
di wilayah ini mempertahankan pakem ikonografi dan nilai-nilai tradisi, sekaligus
mengadaptasikan teknik ukir dengan penggunaan alat modern tanpa menghilangkan
esensi klasik yang diwariskan leluhur. Keberadaan danganan di Tampaksiring juga
diperkuat oleh pesanan dari masyarakat lokal hingga kolektor dari berbagai daerah.
Melalui perpaduan antara kesinambungan tradisi, inovasi teknis, dan peran budaya yang
tetap aktif dalam kehidupan masyarakat, danganan memiliki posisi yang kokoh sebagai
ekspresi identitas lokal Tampaksiring sekaligus bagian penting dari perkembangan seni
ukir di Bali.

Dampak keberadaan seni ukir danganan bagi masyarakat Tampaksiring tidak
hanya terlihat pada keberlanjutan tradisi, tetapi juga pada pembentukan kesadaran
budaya kolektif. Seni ini memperkuat rasa kebanggaan lokal sekaligus menjadi ruang
pembentukan karakter dan etika hidup melalui internalisasi nilai-nilai yang
dihadirkannya. Di sisi lain, keberadaannya juga memberi kontribusi ekonomi bagi
pengrajin, sehingga seni danganan menjadi bagian penting dalam keberlanjutan sosial

dan ekonomi budaya.

4)  Seni Ukir Bangunan Bali

Seni ukir bangunan Bali di Desa Manukaya merupakan bentuk kesenian yang
memadukan keahlian pengolahan kayu dengan estetika arsitektur tradisional. Ornamen
yang dihasilkan diterapkan pada berbagai elemen bangunan seperti pintu, jendela, panel
dinding, bale, dan sanggah, sehingga kesenian ini menjadi bagian integral dari konstruksi
dan penampilan visual ruang-ruang tradisional Bali. Prosesnya melibatkan tahapan
pengolahan bahan, perakitan, hingga pengukiran detail, yang dikerjakan melalui kerja

kolaboratif antara perakitan dan pengukir yang tersebar di wilayah desa.

Ciri khas ukiran terletak pada penggabungan berbagai motif patra tradisional
seperti patra punggel, patra sari, dan patra cina ke dalam satu komposisi. Pengrajin

menata unsur flora dan fauna serta bentuk daun dalam tahap pertumbuhan berbeda,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



seperti kuncup dan mekar, sehingga menghasilkan struktur visual yang dinamis dan
terkesan “hidup.” Selain motif flora, ukiran juga dapat diperkaya dengan elemen naratif
seperti fauna dan bentuk pohon yang disusun menyerupai gaya naturalistik. Inovasi
visual ini memperlihatkan keluwesan pengrajin dalam menyesuaikan estetika dengan

kebutuhan dan permintaan konsumen.

Fungsi utama ukiran pada bangunan Bali adalah sebagai elemen estetika yang
memperindah sekaligus menegaskan identitas visual arsitektur tradisional. Keindahan
ukiran tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi, tetapi juga menyampaikan nilai-nilai
simbolik seperti kesuburan, harmoni, dan keseimbangan kosmis dalam budaya Bali.
Dengan tetap mengikuti standar konstruksi pada proses perakitannya, ukiran berperan

sebagai bagian dari sistem ornamental yang menyatu dengan struktur bangunan.

Eksistensi seni ukir di Manukaya hingga Kkini tetap eksis, ditandai oleh
meningkatnya permintaan masyarakat terhadap ornamen bangunan berciri Bali.
Tingginya jumlah pemesanan bahkan hingga melampaui kapasitas tenaga pengukir,
menunjukkan bahwa kesenian ini masih memiliki posisi penting dalam praktik
pembangunan maupun pemugaran bangunan tradisional. Permintaan yang terus
bertambah juga menunjukkan bahwa motif-motif ukiran tradisional tetap relevan

sekaligus adaptif ternadap perkembangan kebutuhan masyarakat.

Keberlanjutan seni ukir di desa ini memberikan dampak sosial dan ekonomi yang
signifikan. Aktivitas produksi menyerap tenaga kerja lokal, termasuk generasi muda
sehingga tercipta kesinambungan pengetahuan antar generasi. Keterampilan ini juga
mendorong kemandirian pengrajin, membuka peluang usaha baru, dan memperkuat
ekosistem ekonomi kreatif berbasis budaya lokal. Selain itu, beberapa produk ukiran
turut memperluas representasi estetika Bali hingga ke luar daerah, sehingga memberikan
kontribusi pada penyebaran nilai-nilai budaya dan keunikan visual arsitektur Bali secara

lebih luas.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 127
Kabupaten Gianyar - 2025



Gambar 4.81 Ukiran Pintu dan Jendela
(Sumber: Juswianta, 2025)

'| 28 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



5) Kerajinan Tulang

Seni ukir tulang di Kecamatan Tampaksiring, khususnya di wilayah Desa
Tampaksiring dan Desa Manukaya, merupakan salah satu bentuk tradisi kriya yang
memiliki kekhasan dan nilai estetika yang menonjol dalam perkembangan seni rupa
tradisional Bali. Tradisi ini hidup dalam keseharian masyarakat dan tidak hanya
berfungsi sebagai sumber penghidupan, tetapi juga sebagai penanda identitas visual serta
kesinambungan pengetahuan budaya yang diwariskan antar generasi. Ragam ukiran
tulang yang berkembang di daerah tersebut bahan bakunya berupa tulang sapi, tanduk
dan kepala kerbau. Bahan-bahan tersebut dipilih sebagai material utama karena memiliki
struktur yang padat, keras, namun tetap memberikan kemungkinan untuk dipahat dengan
detail halus pada permukaannya. Pengrajin dalam hal ini memiliki kepekaan tersendiri
terhadap karakter material, sebab tulang memiliki batas kekuatan yang perlu dipahami

melalui pengalaman dan intuisi kerja tangan yang terlatih.

Proses pembuatan karya ukir tulang dimulai dari pengumpulan bahan baku berupa
tulang sapi. Tulang dibersihkan dan direndam dalam larutan hydrogen peroxide (H20:)
selama satu hingga dua hari untuk menghasilkan warna putih alami. Setelah kering,
tulang dipotong, dibentuk, dan diukir sesuai desain. Desain dapat merupakan permintaan

khusus pemesan maupun rancangan yang dibuat oleh pengrajin sendiri.

Gambar 4.82 Ukiran Tulang

Pengukiran tulang sapi memerlukan keterampilan teknis yang tinggi dan

pengendalian tangan yang baik. Tulang memiliki bidang yang relatif sempit dan mudah

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 129
Kabupaten Gianyar - 2025



130

retak apabila tekanan pahat tidak tepat. Karena itu, seorang pengrajin harus memahami
arah serat tulang, ketebalan bagian tertentu, serta ritme gerak pahat yang stabil.
Keterampilan mengukir tulang umumnya dipelajari sejak kanak-kanak melalui

keterlibatan langsung dalam pekerjaan keluarga dan pengaruh lingkungan.

Karya ukiran memiliki ciri khas berupa motif spiral dan bentuk organik. Selain itu,
bentuk-bentuk figuratif seperti burung elang, srigala, dan hewan lain juga sering
dikerjakan berdasarkan permintaan pembeli. Ada karya yang memperlihatkan detail
padat dengan ragam ornamen yang rumit, namun ada pula karya yang mengarah pada
gaya minimalis dengan garis-garis yang lebih sederhana. Fungsi karya ukiran ini
sebagian besar bersifat dekoratif. Sebagian besar karya ditujukan untuk kebutuhan estetis
dan komersial, bukan untuk kepentingan ritual keagamaan. Pada beberapa karya, tulang
dipadukan dengan perak sebagai dasar pembuatan kalung dan anting, memberikan
tampilan estetis yang khas dan bernilai tinggi di pasar kerajinan. Dalam banyak kasus,
bentuk dan komposisi karya juga dipengaruhi oleh permintaan pasar atau pesanan khusus
dari pembeli. Oleh karena itu, karya ukir tulang di Tampaksiring dan Manukaya
memperlihatkan sifat yang adaptif dan dinamis tetap menyimpan akar tradisi, namun
memiliki kemampuan untuk berkembang mengikuti konteks kebutuhan dan selera

pembeli.

Sama halnya dengan tulang sapi, proses pengolahan kepala kerbau untuk menjadi
media ukir dilakukan melalui beberapa tahap penting, mulai dari pembersihan, perebusan
untuk menghilangkan sisa minyak dan jaringan, hingga pengeringan agar struktur tulang
menjadi stabil. Tahap awal ini menentukan kualitas material sehingga siap untuk dipahat
dengan detail. Ciri visual seni ukir kepala kerbau di Tampaksiring tampak pada
perpaduan bentuk naturalistik tengkorak dengan ornamen Bali yang sarat simbolisme
estetis. Permukaan tengkorak umumnya dihiasi motif patra, sulur-suluran, padma, serta
stilisasi flora yang menjadi bagian dari kekayaan ornamen Bali. Motif-motif tersebut
tidak hanya mempercantik bentuk, tetapi juga mencerminkan pandangan kosmologi

masyarakat Bali mengenai keterhubungan antara manusia dengan alam.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



4

Gambar 4.83 Ukiran Kepala Kerbau

Selain kepala kerbau, seni ukir tanduk juga terdapat di daerah Desa Tampaksiring
dan Desa Manukaya, yang dikenal memiliki kemampuan tinggi dalam mengolah bahan
tanduk menjadi karya seni bernilai estetika. Secara teknis, pengerjaan tanduk memiliki
tingkat kerumitan yang lebih tinggi dibandingkan pengerjaan tulang sapi karena sifat
tanduk yang padat, keras, dan memiliki serat alami yang tidak mudah dibentuk. Proses
pembuatannya memerlukan Kketelitian tinggi, terutama karena karakter tanduk yang
bersifat tiga dimensi harus dibentuk secara presisi agar menghasilkan lekukan dan detail
yang seimbang. Pengrajin harus memiliki pemahaman mendalam tentang arah serat dan
karakter material agar hasil akhir tampak halus dan proporsional. Pemanfaatan tanduk
dalam karya ini dilakukan secara terbatas, dengan material yang dibawa langsung oleh
pemesan. Setiap produk dibuat berdasarkan pesanan, sehingga proses kreatif berlangsung
secara terkontrol dan tidak melibatkan pengumpulan bahan di luar kebutuhan. Tanduk
umumnya digunakan untuk membuat hiasan ukiran sesuai permintaan pesanan. Dengan
keterampilan tangan dan ketelitian dalam setiap tahap pembuatannya, seni ukir tanduk di
daerah ini menampilkan perpaduan antara keindahan bentuk, presisi teknik, dan karakter

alami bahan yang digunakan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 131
Kabupaten Gianyar - 2025



132

Gambar 4.84 Seni UkKir terbuat dari Tanduk

Berbagai karya seni ukir tulang ini memiliki fungsi yang luas. Secara estetis, karya
ini menjadi elemen dekoratif yang memperindah ruang, baik pada ruang hunian, galeri
seni, ataupun ruangan yang mengusung nuansa etnik tertentu. Sebagai benda personal,
seni ukir tulang diwujudkan dalam bentuk liontin, gantungan, atau aksesori yang
memiliki nilai simbolik bagi pemakainya. Secara ekonomi, seni ukir tulang menjadi
sumber mata pencaharian yang berkontribusi penting bagi pengrajin dan keluarga
mereka. Penjualan karya dilakukan jalur lokal seperti di rumah atau toko serta melalui

jalur distribusi yang lebih luas hingga menembus pasar internasional.

Eksistensi seni ukir tulang ini masih tetap bertahan di Tampaksing namun penting
bagi regenerasi yang melanjutkan keberadaan seni ukir ini. Pelestarian seni ukir tulang
tidak hanya berkaitan dengan menjaga teknik atau bentuk karya, tetapi juga menyangkut
upaya memperkuat kebanggaan budaya dan memberi ruang bagi generasi muda untuk
melihat nilai masa depan dari tradisi kerajinan ini. Seni ukir tulang di Tampaksiring
bukan hanya sekadar produksi benda kerajinan, tetapi merupakan praktik budaya yang
mencerminkan hubungan antara keterampilan tangan, kreativitas, ekonomi lokal, dan
identitas daerah. Tradisi ini hidup karena adanya kesinambungan antara pengalaman

pribadi, lingkungan komunitas, dan dinamika kebutuhan zaman.
6) Kerajinan Piercing

Istilah piercing merujuk pada sumbatan telinga atau anting berukuran besar

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



yang digunakan untuk memperindah telinga yang telah dilubangi dengan ukuran lebar
(melebihi ukuran pada umumnya). Tradisi ini sesungguhnya telah dikenal sejak masa
lampau. Nenek moyang masyarakat Bali misalnya, sudah akrab dengan penggunaan
subeng besar yang menyebabkan lubang telinga menjadi lebar. Hal serupa juga dijumpai
pada suku-suku lainnya di Indonesia yang menjadikan telinga berlubang besar sebagai
bagian dari identitas budaya. Secara umum, segala bentuk hiasan tubuh yang dipasang
dengan cara ditusuk atau disematkan, baik di telinga, hidung, maupun lidah, termasuk

dalam kategori body piercing.

Fenomena tersebut kembali mencuat di dunia modern melalui tren body piercing
atau body jewelry yang berkembang pesat di negara-negara Barat. Pengaruh tren ini
kemudian sampai ke Bali, khususnya ke Desa Tampaksiring. Sekitar awal tahun 2000-
an, mulai bermunculan para pengrajin piercing di desa ini, berawal dari para tamu asing
yang berkunjung dan memesan berbagai desain piercing sesuai dengan keinginan
mereka. Melalui interaksi dan permintaan dari wisatawan tersebut, para pengrajin lokal
belajar serta mengembangkan keterampilan dalam membuat piercing menggunakan
bahan-bahan organik seperti tulang sapi, tanduk kerbau, tempurung kelapa, kerang, dan
kayu. Seluruh proses pembuatannya dilakukan secara manual atau handmade, sehingga

setiap karya memiliki keunikan tersendiri dan nilai seni yang tinggi.

Sekitar tahun 2008, kerajinan piercing di Tampaksiring mencapai masa
kejayaannya. Delapan banjar di wilayah ini semuanya aktif memproduksi piercing,
diantaranya Banjar Kelodan, Kawan, Tengah, Penaka, Griya, Mantring, Saraseda, dan
Manik Tawang. Pada masa itu, produksi piercing berkembang pesat dan menjadi salah

satu kerajinan yang tengah booming di kalangan masyarakat maupun wisatawan.

Jenis piercing yang dihasilkan pun beragam. Ada yang disebut plug, yakni model
sumbatan telinga yang berbentuk bulat, serta hanging style yang menggantung di telinga
dan bentuknya bisa beragam. Selain piercing konvensional, para pengrajin juga
menciptakan variasi seperti fake gauges atau split plug, yaitu aksesori yang menyerupai
piercing asli namun tidak memerlukan lubang telinga besar. Model ini menjadi solusi

bagi mereka yang ingin tampil bergaya tanpa harus melubangi telinga secara ekstrem.

Masa pandemi COVID-19 membawa perubahan besar bagi para pengrajin piercing
di Desa Tampaksiring. Banyak diantara mereka yang beralih profesi menjadi buruh

bangunan atau bekerja di kawasan pariwisata. Setelah pandemi berakhir, sebagian besar

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 133
Kabupaten Gianyar - 2025



134

tidak kembali ke profesi lama karena sudah merasa nyaman dengan pekerjaan barunya.
Saat ini, hanya sekitar lima persen saja pengrajin yang masih aktif menekuni kerajinan
piercing. Meski demikian, permintaan dari pembeli lokal maupun wisatawan

mancanegara tetap ada hingga sekarang.

Dalam proses pembuatannya, bahan terbaik untuk piercing adalah tanduk, terutama
tanduk kerbau. Selain itu, digunakan pula berbagai bahan alami lainnya seperti kayu,
tulang sapi, kerang, dan tempurung kelapa. Jenis kayu yang digunakan haruslah kayu
yang tidak mengandung getah, seperti kayu arang, kayu eboni, dan kayu sawo, karena

bahan tersebut aman digunakan dan tidak menimbulkan rasa gatal pada kulit.

Ciri khas piercing dari Tampaksiring terletak pada desainnya yang etnik dan
berukir. Motif yang digunakan umumnya berupa naga, ular, atau bentuk-bentuk
imajinatif lainnya. Banyak ide desain datang dari pembeli asing yang meminta bentuk
tertentu, seperti piercing bermotif bebek atau hewan lainnya. Proses pembuatannya
dimulai dari pembuatan desain atau pola secara manual, kemudian disempurnakan
menggunakan perangkat lunak CoreDRAW. Setelah itu, bahan dipotong sesuai pola dan

dilanjutkan dengan proses ukir hingga terbentuk piercing yang indah dan detail.

Dengan demikian, kerajinan piercing dari Tampaksiring tidak hanya menjadi
produk lokal yang bernilai ekonomi, tetapi juga merupakan bagian dari tren seni tubuh

dunia yang memiliki akar budaya, kreativitas, dan nilai estetika yang kuat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



et D e i d
AP AT kg oIS pupADIS g 206 PUO-AD1S g 108 PG A0 g0

Gambar 4.85 Produk Solid Plug Bahan Kayu
(Sumber: https://www.tindik-bali.com)

M P 0V gy Sy P SO0 B P 003 3y Tom P S g

Skt Puge 000 kg o Page 3104y Skt Pagn 211 oo okt Puge 01209

okt Pagn 313 yo So Puge 3144y YT o Tage Vg

Spm g tiey

okt Pagn 21t gy e LT Skt P 009 99

Gambar 4.86 Produk Split Plugs dari Kombinasi Bahan Kayu dan Kerang
(Sumber : https://www.tindik-bali.com)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 135
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.tindik-bali.com/4-1-1%20hand%20carved%20simple%20wood%20inlay%20SOLID%20PLUGS%20%20page%20A1.html
https://www.tindik-bali.com/3-5%20Hand%20made%20Jewelry,%20FAKE%20PLUGS%20page%201.html

136

Gambar 4.87 Produk Piercing Hanging Style dari Kerang
(Sumber : https://www.tindik-bali.com)

7)  Kerajinan Kayu

Kerajinan kayu ini berada di Desa Manukaya yang merupakan salah satu bentuk
ekspresi artistik yang tumbuh dari lingkungan keluarga dan diteruskan dari generasi ke
generasi. Kesenian ini menghadirkan karya dengan bentuk-bentuk figuratif maupun
abstrak, mulai dari patung berukuran kecil, liontin, hingga objek dekoratif untuk interior.
Bahan utamanya adalah kayu asam dan kayu sono yang dikenal memiliki karakter serat
yang khas dan memungkinkan pembentukan lekukan yang halus. Pengrajin memadukan
keterampilan teknis dan kepekaan artistik ketika mengolah kayu, sehingga karya yang
dihasilkan bukan sekadar benda hias, tetapi mengandung nilai estetik, pengalaman, serta

representasi identitas budaya.

Keterampilan untuk mengukir di daerah ini sesungguhnya sudah ada sejak lama
melalui praktik belajar pada orang tua atau turun temurun dan lingkungan. Keluarga
berperan sebagai ruang pendidikan utama, di mana anak-anak tumbuh melihat orang tua
bekerja, kemudian perlahan mengambil bagian dalam proses pengolahan bahan.
Perubahan kondisi sosial setelah pandemi juga mendorong semakin banyak warga untuk
kembali menguatkan pekerjaan sebagai pengrajin, karena pekerjaan ini terbukti tetap
memberikan peluang ekonomi yang stabil. Dengan demikian, seni ukir kayu bukan hanya

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.tindik-bali.com/1-4%20%20Organic%20Body%20Jewelry%20SHELLS%20MATERIALS%20page%201.htm
https://www.tindik-bali.com/1-4%20%20Organic%20Body%20Jewelry%20SHELLS%20MATERIALS%20page%201.htm

warisan keterampilan, tetapi juga strategi keberlanjutan hidup di tengah perubahan

Zaman.

Ciri karya terletak pada bentuk lengkung dan motif spiral yang mengalir. Bentuk
fauna, tumbuhan, dan figur abstrak juga muncul dalam karya, namun tetap menjaga
karakter garis yang lembut dan ritmis. Dari segi teknik, proses pembentukan karya tidak
dilakukan secara tergesa-gesa. Kayu terlebih dahulu melalui tahap perendaman atau dan
penjemuran alami untuk memunculkan serat yang menambah nilai ekonomi. Selain itu
juga untuk menstabilkan kelembaban kayu dan mencegah retakan saat dipahat. Setelah
kayu dianggap siap, pengrajin mulai membentuk pola dasar dan kemudian memahat
detail dengan alat tradisional seperti tatah dan pahat. Kepekaan terhadap tekanan tangan
dan arah serat kayu menjadi bagian penting dalam menciptakan kedalaman bentuk dan
ketepatan proporsi. Tahap akhir berupa penghalusan dan finishing dilakukan dengan

pengamplasan.

Gambar 4.88 Ukiran Kayu

Keberadaan seni ukir kayu di Tampaksiring hingga kini tetap terjaga dengan baik.
Karya-karya yang dihasilkan tidak hanya dipasarkan di lingkungan lokal, tetapi juga
dipesan oleh pembeli dari luar negeri, khususnya dari Prancis dan Alaska. Pemesan luar
negeri sering kali memberikan desain khusus sesuai identitas budaya mereka, namun
pengrajin tetap memasukkan sentuhan gaya ukir lokal pada setiap detailnya. Hal ini
menunjukkan bahwa tradisi dapat beradaptasi dengan kebutuhan pasar tanpa kehilangan
karakter estetiknya. Keberlanjutan seni ukir ini tidak hanya memperkuat identitas daerah,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 137
Kabupaten Gianyar - 2025



138

tetapi juga membuka ruang untuk pertukaran dan pengakuan dalam konteks yang lebih

luas.

Selain memiliki nilai estetis, seni ukir kayu juga memegang fungsi sosial dalam
kehidupan masyarakat. Proses mengukir dipahami tidak hanya sebagai pekerjaan tangan,
tetapi juga sebagai laku ketekunan. Melalui aktivitas ini, nilai tentang kesabaran,
ketelitian terus diwariskan. Dari sisi ekonomi, seni ukir telah menjadi sumber
penghidupan utama bagi sebagian besar keluarga. Pengrajin dapat memproduksi karya
kecil dalam jumlah banyak setiap hari maupun membuat karya besar dengan nilai jual
tinggi. Dampak keberadaan seni ukir kayu tidak hanya terlihat dari terciptanya objek seni,
tetapi juga dari terbentuknya jaringan sosial, kesinambungan ekonomi keluarga, dan

terpeliharanya identitas budaya lokal.
8) Kerajinan Patung kayu

Kerajinan patung kayu di Banjar Umahanyar, Desa Pejeng Kaja, pada masa lalu
banyak digeluti oleh warga setempat. Namun, seiring perkembangan zaman dan
perubahan mata pencaharian, jumlah pengrajin semakin berkurang. Saat ini hanya tersisa

satu orang pengrajin aktif, yaitu Bapak | Ketut Murtika.

Berbeda dengan sebagian besar warga yang beralih ke sektor pariwisata, Bapak
Ketut Murtika tetap setia menekuni profesinya sebagai pengrajin patung kayu. Jenis
karya yang biasa dibuat antara lain patung gorila, kingkong, dan monyet, yang dikerjakan

dengan keterampilan tangan dan ketelitian tinggi.

Dalam prosesnya, Bapak Ketut Murtika menggunakan kayu pinis yang dibeli dari
penjual kayu lokal. Setiap patung dipahat langsung tanpa melalui proses menggambar
terlebih dahulu. Hal tersebut menunjukkan kemampuan dan pengalaman panjang dalam
bidang seni pahat. Produk yang dihasilkan biasanya berupa patung setengah jadi, yang

kemudian diserahkan kepada pengepul untuk disempurnakan dan dipasarkan.

Menariknya, kerajinan ini tetap bertahan bahkan di masa pandemi COVID-19, saat
banyak sektor ekonomi mengalami penurunan. Bapak Ketut Murtika tetap aktif bekerja
di rumah, memahat dan menghasilkan karya, sehingga tradisi kerajinan patung kayu di
Banjar Umahanyar tidak terputus. Ketekunan dan komitmen beliau menjadi bukti bahwa

semangat berkarya dapat bertahan di tengah situasi sulit sekalipun.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gambar 4.89 Karya Patung | Ketut Murtika dari Banjar Umahanyar

Selain di Banjar Umahanyar, kerajinan patung kayu juga terdapat di Banjar
Panglan, Desa Pejeng. Berawal dari kondisi sosial ekonomi masyarakat yang pada masa
lalu mayoritas bekerja sebagai buruh pembuat bata merah. Pendapatan yang terbatas
membuat anak-anak yang pulang sekolah tanpa kegiatan ikut berinisiatif membantu
orang tua dengan membuat kerajinan kayu. Semangat anak-anak inilah yang mendorong
berkembangnya kerajinan patung kayu di Panglan. Sekitar tahun 1996 jumlah perajin
meningkat pesat, dan banyak warga mulai membuat patung hingga produksi barang
melimpah. Untuk menghindari keseragaman bentuk dan persaingan yang ketat, perajin
kemudian membagi jenis patung yang dihasilkan sehingga muncul beragam bentuk
seperti kepala kuda, ikan hias, kura-kura, dan patung abstrak. Pada tahun 1997 ketika
nilai dolar naik, penjualan patung seperti ikan hias dan kepala kuda sangat laku karena
daya beli tamu meningkat, karena semakin tinggi nilai dolar, semakin besar belanja

wisatawan, sehingga permintaan terhadap patung kayu juga meningkat.

Dalam proses produksi, perajin menggunakan berbagai jenis kayu, di antaranya
kayu jempinis yang paling sering digunakan karena ringan dan cepat kering namun Kini
sulit diperoleh karena pertumbuhannya lama dan hanya bisa didatangkan dari Bali, dan
jika terpapar panas seharian, kayu ini mudah pecah sehingga tidak dapat dipasok dari luar
daerah. Kayu suar juga banyak digunakan meskipun harganya lebih mahal dan
didatangkan dari Jawa. Serta beberapa kayu lain seperti kayu waru, kayu sono, dan kayu
panggal buaya. Dulu pembuatan patung dilakukan sepenuhnya secara manual, namun

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 139
Kabupaten Gianyar - 2025



140

seiring perkembangan jaman beberapa tahap pengerjaan mulai dibantu mesin. Prosesnya
diawali dengan memotong kayu, baik melalui tempat pemotongan kayu maupun
dipotong sendiri. Setelah itu perajin membuat mal (pola), menggambar bentuk di atas
kayu, lalu membentuk patung sesuai pola. Seorang perajin berpengalaman dapat
menghasilkan sekitar dua puluh patung per hari dengan variasi ukuran mulai dari lima

belas, dua puluh, dua puluh lima, tiga puluh, hingga lima puluh sentimeter.

Patung yang sudah selesai atau masih setengah jadi biasa disetor kepada pengepul
setiap satu hingga dua minggu sekali. Para perajin memiliki kelompok atau perkumpulan
sehingga dapat saling mendukung dalam produksi maupun pemasaran. Bahkan ketika
pandemi COVID-19 melanda, aktivitas perajin di Panglan tetap stabil karena pesanan
dari pengepul masih ada. Namun saat ini jumlah perajin semakin berkurang akibat
sulitnya memperoleh bahan baku seperti kayu jempinis, tingginya harga kayu suar, serta
menurunnya minat generasi muda untuk menekuni kerajinan ini. Meski demikian,
sebagian perajin tetap bertahan dengan memproduksi berbagai jenis patung mulai dari

ikan hias, kepala kuda, karya abstrak, hingga patung kura-kura.

Gambar 4.90 Patung Kayu Karya | Made Sumestra dari Banjar Panglan

9) Keris

Prapen Keris Yasa Bali merupakan satu-satunya pande keris yang terdapat di
Kecamatan Tampaksiring. Prapen ini didirikan oleh Pande Nyoman Yasa, yang mulai
belajar membuat keris pada tahun 2019 dan mulai berkarya secara mandiri sejak tahun
2021.

Pada awalnya, Pande Nyoman Yasa membuat berbagai alat dapur sebelum

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



akhirnya beralih ke pembuatan keris. la menimba ilmu di Banjar Babakan, Blahbatuh,
kepada Mpu Pande Ketut Nala, kemudian melanjutkan belajar di Banjar Jeleka, Batuan,
bersama Pande Made Sabar, yang merupakan Ketua SNKI (Sekretariat Nasional
Perkerisan Indonesia) se-Bali. Bahkan, ia sempat pula menimba ilmu hingga ke Madura

untuk memperdalam pengetahuan dan keterampilannya dalam dunia perkerisan.

PN o W SIS >

Gambar 4.91 Proses Pembuatan Keris di Prapen Keris Yasa Bali

Dalam proses produksinya, keris hanya dibuat berdasarkan pesanan. Setiap Kkali
akan memulai pembuatan Kkeris, proses diawali dengan mencari hari baik sebagai bentuk
penghormatan terhadap tradisi dan nilai spiritual seorang pande. Dalam satu bulan,
Prapen Keris Yasa Bali dapat menyelesaikan sekitar dua bilah keris, tergantung tingkat
kesulitannya. Untuk Keris dengan lipatan (pamor) yang mencapai seribu lipatan, proses
pembuatannya dapat memakan waktu hingga tiga bulan. Semakin banyak lipatan pamor
yang dibuat, maka harga keris pun semakin tinggi. Bahan pembuatan keris umumnya
terbuat dari besi, baja, dan nikel. Namun, jika menggunakan bahan khusus seperti

meteorit, nilainya akan jauh lebih tinggi.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 141
Kabupaten Gianyar - 2025



142

Gambar 4.93 Keris dengan Lekukan (Lambang Perempuan)

Keris-keris hasil karya Pande Nyoman Yasa banyak dipesan untuk berbagai
keperluan, seperti upacara di pura (pajenengan), ngonying, maupun sebagai properti tari.
Secara filosofi, keris lurus melambangkan laki-laki, sedangkan keris berlekuk

melambangkan perempuan.

10) Kerajinan Kotak Sumpit

Di Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, terdapat kerajinan pembuatan kotak
sumpit yang diperkirakan telah berlangsung sejak tahun 1980 dan masih bertahan hingga
saat ini. Para pengrajin di banjar ini memproduksi kotak sumpit dalam bentuk setengah
jadi, yaitu hanya bagian kotaknya saja. Selanjutnya, hasil tersebut diproses lebih lanjut
oleh pengepul hingga menjadi produk siap jual. Saat ini, masih terdapat tiga pengrajin

kotak sumpit yang aktif di Banjar Sembuwuk. Mereka tetap berkarya karena adanya

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



permintaan rutin dari pengepul. Permintaan terhadap kotak sumpit ini terbilang stabil,

karena pengepul secara berkala mencari dan mengambil hasil produksi para pengrajin.

Gambar 4.94 | Made Sutama (Pengerajin Kotak Sumpit)

Kotak sumpit yang diproduksi dibuat dengan motif ukiran sederhana seperti kapu-
kapu, batun timun, dan pipid. Bahan baku yang digunakan adalah kayu cempaka lokal,
karena jenis kayu ini dikenal tidak mudah menyusut, tidak berubah ukuran, serta

memiliki daya tahan yang baik.

Gambar 4.95 Karya Kerajinan Kotak Sumpit

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 143
Kabupaten Gianyar - 2025



144

Proses pembuatan kotak sumpit mengalami perkembangan dari waktu ke waktu.
Dahulu, kayu kayu dilubangi untuk membentuk kotak, namun Kini tekniknya dirakit agar
lebih efisien dan menghemat bahan baku. Kayu yang digunakan terlebih dahulu dipotong
di tempat khusus pemotongan menggunakan mesin sesuai ukuran yang dipesan. Setelah
itu, kayu diproses secara manual oleh pengrajin, yaitu dengan cara diukur, dipotong, dan
kemudian diukir langsung tanpa melalui proses menggambar terlebih dahulu.

11) Kerajinan Kain Tenun

Kain tenun di Pejeng Kangin merupakan salah satu warisan budaya yang masih
lestari hingga kini. Kegiatan menenun berkembang di dua banjar, yaitu Banjar Pesalakan
yang dikenal dengan produksi selendang tenun, serta Banjar Pengembungan yang dikenal

dengan produksi saput, udeng, dan kamen.

Gambar 4.96 Proses Menenun di Banjar Pesalakan, Pejeng Kangin

Pada awalnya, kain tenun yang dihasilkan berupa kain polos (sekordi) yang
digunakan untuk keperluan upacara keagamaan, seperti ngaben dan metatah (potong
gigi). Seiring berjalannya waktu, produksi tenun mulai berkembang dan merambah pada
pembuatan kain songket. Kegiatan menenun songket ini sebenarnya sudah dilakukan
sebelum tahun 1990-an, namun motif yang dibuat masih sederhana. Setelah mendapatkan
pembinaan dari pemerintah, khususnya melalui Ibu Tutut Soeharto (putri Presiden
Soeharto pada masa itu) beberapa pengrajin tenun di Pejeng Kangin dikirim ke Sidemen-
Karangasem, untuk memperdalam keterampilan dan mempelajari berbagai motif

songket. Sejak saat itu, produksi kain songket di Pejeng Kangin semakin berkembang.

Ketika sektor pariwisata di Bali berkembang pesat, sebagian masyarakat sempat
beralih profesi ke bidang pariwisata sehingga aktivitas menenun mengalami penurunan.

Namun, pada masa pandemi COVID-19, ketika banyak warga kehilangan pekerjaan,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



kegiatan menenun kembali digiatkan dengan dukungan pemerintah setempat.

Para penenun kemudian bangkit dengan semangat baru dan membentuk merek
lokal, yaitu Sari Bhakti di Banjar Pesalakan dan Merak Mas di Banjar Pengembungan.
Melalui dua brand ini, kegiatan menenun tidak hanya menjadi sumber penghasilan, tetapi
juga berkembang menjadi salah satu daya tarik wisata budaya. Seiring perkembangan
zaman dan perubahan kebutuhan masyarakat, kain tenun Pejeng Kangin Kkini tidak hanya
digunakan untuk kebutuhan adat dan upacara, tetapi juga mulai dimanfaatkan sebagai

bagian dari gaya berbusana maupun diolah menjadi produk kreatif lainnya.

Ciri khas tenun Pejeng Kangin terletak pada motif yang disebut gegambiran, yaitu
pola dengan lubang berbentuk kotak. Selain itu, terdapat pula motif lain seperti bunga
kapas, kekayonan, kenyeri, dan pugpug dengan ornamen lubang-lubang kecil. Seluruh
proses pembuatannya masih dilakukan secara manual dengan menggunakan alat tenun

tradisional, sebagai bentuk pelestarian terhadap warisan keterampilan leluhur.

Gambar 4.98 Selendang Motif Kenyeri

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 145
Kabupaten Gianyar - 2025



146

Gambar 4.99 Kain Songket Motif Kayonan dan Motif Bunga Kapas

Produk tenun Pejeng Kangin menggunakan dua jenis pewarna, yakni pewarna
alami dan pewarna buatan. Pewarna alami menghasilkan warna lembut yang dapat
dicuci, sedangkan pewarna buatan menghasilkan warna yang lebih cerah namun tidak

disarankan untuk dicuci.

Tradisi menenun di Pejeng Kangin tidak hanya menggambarkan keterampilan dan
ketekunan masyarakatnya, tetapi juga mencerminkan semangat dalam menjaga dan

menghidupkan kembali warisan budaya leluhur.

12) Kerajinan Tempurung/Batok Kelapa

Kerajinan tempurung atau batok kelapa berada di Banjar Penaka, Desa
Tampaksiring memiliki sejarah perkembangan yang erat kaitannya dengan perpindahan
dan penyebaran keterampilan dari wilayah Bangli. Para perajin awal di daerah tersebut
merupakan generasi penerus dari perajin tempurung di Bangli yang kemudian
mengembangkan keahliannya di lingkungan Tampaksiring. Pada masa awal, batok
kelapa tidak serta-merta diolah sebagai benda hias atau karya dekoratif, melainkan
dimanfaatkan sebagai bahan pembuatan kancing dan perlengkapan rumah tangga
sederhana. Seiring meningkatnya kebutuhan pasar serta berkembangnya kegiatan
pariwisata, batok kelapa mulai diolah menjadi produk-produk berestetika tinggi dengan

sentuhan ukiran yang mencerminkan identitas lokal.
Bahan baku untuk kerajinan ini diperoleh dari petani kelapa di daerah sekitar

Penyarikan dan wilayah sekitarnya. Batok kelapa yang telah dipisahkan dari daging

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



buahnya dibersihkan, dijemur, kemudian diproses dengan teknik pengamplasan bertahap
untuk menghilangkan serat kasar pada permukaan. Setelah itu, proses pengukiran
dilakukan menggunakan bor tuner alat yang memudahkan pembentukan detail halus dan
pola ukiran. Sebelum penggunaan alat tersebut, pengerjaan sepenuhnya dilakukan secara
manual menggunakan pisau ukir tradisional, yang membutuhkan waktu hingga satu
minggu untuk menghasilkan satu karya. Tahap penyelesaian (finishing) dilakukan
menggunakan pernis, semir, atau bahan alami lain untuk mempertahankan tekstur dan

warna asli tempurung.

Gambar 4.100 Kerajinan Tempurung
(Sumber : | Dewa Nyoman Wisnu Adiputra, 2025)

Motif ukiran yang dikembangkan cenderung mengacu pada unsur flora, seperti
bentuk dedaunan dan serat organik, serta motif wayang. Motif yang semakin kompleks
berpengaruh langsung pada nilai jual karya ukiran. Produk yang dihasilkan meliputi
mangkuk, tempat lilin, wadah penyajian, serta benda dekoratif interior yang banyak
digunakan oleh pelaku usaha kuliner dan perhotelan, khususnya di kawasan Ubud.
Kerajinan ini bahkan pernah dipasarkan hingga Jepang dan Belanda melalui jaringan

pesanan terbatas.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 147
Kabupaten Gianyar - 2025



148

Gambar 4.101 Kerajinan Tempurung berbentuk Lampu Belajar dan Tempat Lilin
(Sumber: | Dewa Nyoman Wisnu Adiputra, 2025)

Seiring perkembangan jaman dan munculnya para kompetitor, perajin di
Tampaksiring tetap mempertahankan ciri khas lokal melalui pemilihan motif, ketelitian
teknik pengerjaan, serta adaptasi bentuk sesuai kebutuhan pasar. Upaya inovasi terus
dilakukan, misalnya pada desain wadah air berukiran berbentuk kepala dan sayap bebek
yang pernah meraih penghargaan pada lomba kerajinan tingkat kabupaten dan mewakili
Gianyar dalam Pekan Kesenian Bali. Melalui kesinambungan tradisi, kreativitas, dan
kemampuan beradaptasi, kerajinan batok kelapa di Tampaksiring tetap hadir sebagai

salah satu identitas karya seni kriya yang berakar kuat pada kearifan lokal.

Kerajinan batok kelapa memberikan kontribusi penting terhadap kehidupan sosial
dan ekonomi masyarakat di wilayah Tampaksiring. Aktivitas produksi kerajinan ini
membuka peluang kerja informal bagi warga dalam hal pengamplasan batok kelapa.
Keberadaan kerajinan ini membantu menguatkan identitas lokal, mendukung sektor

pariwisata budaya, dan memperkuat rasa bangga terhadap kearifan lokal.

13) Kerajinan Wadah dan Bade

Kerajinan pembuatan wadah dan bade di Desa Tampaksiring, Kabupaten Gianyar,
merupakan bagian dari tradisi seni rupa upacara yang hidup di tengah masyarakat melalui
proses pembelajaran langsung dan keterlibatan dalam kegiatan adat. Wadah dan bade
memiliki fungsi utama sebagai sarana upacara, terutama dalam rangkaian upacara

kematian dan prosesi penghormatan kepada leluhur. Bentuk karyanya dapat berupa

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



struktur dekoratif berukuran kecil hingga sangat besar, yang digunakan untuk membawa
atau menempatkan simbol-simbol ritual sesuai dengan tingkatan upacara dan kedudukan
sosial. Dalam praktik keseharian, kerajinan ini tidak berdiri sebagai produksi individual
semata, melainkan berkelindan dengan sistem gotong royong dan pembagian peran

dalam Banjar.

A.A. Dalem Mayun Sukawati merupakan salah satu pengerajin wadah dan bade
dari Desa Tampaksiring. Perkembangan keterampilannya dalam pembuatan wadah dan
bade di Desa Tampaksiring berlangsung secara bertahap sejak akhir tahun 1990-an. Awal
proses pembelajaran terjadi melalui keterlibatan dalam pembuatan bade di wilayah
Bedulu, sebuah daerah yang memiliki tradisi kuat dalam produksi sarana upacara.
Pembelajaran berlangsung secara otodidak melalui pengamatan, praktik langsung, dan
diskusi informal antar pengrajin. Pada tahap awal, karya yang dihasilkan berukuran kecil,
sebelum kemudian meningkat ke pembuatan bade besar untuk upacara tokoh masyarakat
dan keluarga bangsawan di wilayah Ubud dan Carangsari. Puncak keterampilan tampak
dalam pengerjaan bade dengan tinggi mencapai £23 meter, yang memerlukan waktu satu
hingga dua bulan serta keterlibatan sekitar 30 hingga 40 orang dalam suatu sistem kerja
kolektif. Hal ini menunjukkan bahwa kerajinan tidak hanya berbasis keahlian teknis,

tetapi juga manajemen waktu, koordinasi tenaga, serta kepekaan terhadap tuntutan ritual.

Proses pembuatan bade memadukan bahan bambu dan kayu yang dirangkai sebagai
struktur utama. Pada masa lalu, rangka dibuat sepenuhnya dari bambu (rancang), yang
disusun melalui teknik ikat dan susun tradisional. Seiring perkembangan kebutuhan dan
pertimbangan efisiensi, rangka mulai dikombinasikan dengan kayu agar memiliki
ketahanan dan stabilitas yang lebih baik. Ornamen dekoratif kemudian disusun pada
bagian luar badan bade, menggunakan teknik ukiran kain beludru yang dikerjakan
dengan cara dipahat, bukan digunting. Kain beludru ditempelkan pada alas berupa kertas
keras atau kain berstruktur tipis sehingga memungkinkan pembentukan pola ukiran yang
presisi. Teknik ini dikombinasikan dengan penggunaan kertas emas atau bahan berlapis

emas sebagai aksen visual untuk menciptakan kesan megah dan sakral.

Ciri khas visual karya tampak terutama pada tekstur ukiran beludru yang
menampilkan kedalaman bidang, permainan pola yang berulang, serta komposisi warna
yang kontras namun tetap harmonis. Teknik ini memberikan identitas estetik yang

berbeda dibandingkan dengan teknik ukiran kertas yang lebih umum digunakan pada

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 149
Kabupaten Gianyar - 2025



sarana upacara lainnya. Inovasi ini kemudian berkembang dan berpengaruh terhadap
visual wadah dan bade di lingkungan sekitarnya.

Gambar 4.102 Karya Kerajinan Bade
(Sumber : A.A. Dalem Mayun Sukawati)

Dalam perspektif sosial dan budaya, pembuatan bade tidak hanya dipahami sebagai
pekerjaan teknis, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian. Pelaku kerajinan sering
menyesuaikan hasil karya dengan kemampuan dana masyarakat, terutama ketika
pekerjaan dilakukan dalam konteks ngayah. Proses pengerjaan mengandaikan kesiapan
batin, pengendalian diri, dan kesadaran bahwa karya ini berkaitan dengan perjalanan
ruhani dan penghormatan terakhir bagi seseorang yang telah meninggal. Dengan
demikian, kerajinan ini mengandung nilai etika, estetika, dan spiritual, sekaligus

'| 50 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



mencerminkan keberlanjutan tradisi yang adaptif terhadap perkembangan zaman.

Kerajinan wadah dan bade juga memiliki dampak sosial dan ekonomi yang
signifikan di wilayah Tampaksiring. Keberadaan pengrajin yang aktif memproduksi
sarana upacara berskala kecil maupun besar turut menggerakkan ekonomi lokal melalui
pembukaan lapangan kerja musiman hingga kerja tim yang lebih terorganisir. Proses
pengerjaan yang melibatkan banyak orang memungkinkan terjadinya alih keterampilan
antar generasi, sehingga kerajinan ini tidak hanya menjadi sumber pendapatan, tetapi
juga sarana pendidikan budaya bagi masyarakat setempat. Selain itu, kegiatan pembuatan
bade sering kali menguatkan solidaritas komunal melalui praktik ngayah, yang
mempererat hubungan antar-rumah tangga dan antar-banjar. Dalam skala yang lebih luas,
keberlanjutan kerajinan ini turut mempertegas identitas Tampaksiring sebagai salah satu
pusat seni upacara di Gianyar, menjadikannya wilayah yang diakui tidak hanya sebagai
ruang spiritual, tetapi juga sebagai ruang kreatif budaya yang dinamis dan adaptif
terhadap perkembangan zaman.

14) Kerajinan Rajutan

Kerajinan rajutan yang berkembang di Banjar Bantas, Desa Manukaya, mulai
dikenal sekitar tahun 1980-an. Bermula dari kawasan Tirta Empul yang menjadi salah
satu tujuan wisata, yang ramai dikunjungi wisatawan baik lokal maupun mancanegara.
Ramainya kunjungan tersebut turut mendorong tumbuhnya berbagai jenis kerajinan
tangan di wilayah sekitar, termasuk kerajinan rajutan. Munculnya kerajinan ini berawal
dari permintaan seorang wisatawan asing yang ingin dibuatkan rajutan. Wisatawan
tersebut membawa contoh hasil rajutan dan memberikannya kepada warga setempat
sebagai acuan pembuatan, yang kemudian menjadi titik awal berkembangnya kerajinan

rajutan di wilayah ini.

Seiring berjalannya waktu, keterampilan ini menyebar luas di kalangan
masyarakat, terutama diantara ibu-ibu rumah tangga dan remaja putri. Pada awalnya
hanya segelintir warga yang mampu merajut, namun setelah itu banyak yang belajar
secara otodidak dari mereka hingga hampir setiap rumah tangga memiliki anggota
keluarga yang menguasai keterampilan ini. Para pengrajin tersebar di beberapa banjar

antara lain Banjar Bantas, Penempahan, Banjar Tagtag, dan Banjar Manukaya.

Ciri khas rajutan dari daerah Tampaksiring terletak pada bentuk jahitannya yang

lebih rapat dan rapi. Produk yang dihasilkan cukup beragam, antara lain dress, bra (BH),

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 151
Kabupaten Gianyar - 2025



152

celana pendek, dan tank top. Dalam sehari, seorang pengrajin mampu menyelesaikan
sekitar tiga buah bra atau satu buah dress. Kini hasil rajutan tersebut dijual ke beberapa

tempat, dan sebagian besar dipasarkan ke daerah Ubud.

Bahan yang digunakan dalam proses pembuatan rajutan terdiri dari tiga jenis
benang, yaitu benang uluwatu, benang sutra, dan benang NN. Diantara ketiganya, benang
NN menjadi jenis yang paling diminati karena kualitasnya yang baik dan harganya yang
terjangkau. Motif yang sering digunakan dalam karya rajutan ini antara lain motif daun

sela sawi, bola mawar, rantai kawa (jaring kaba-laba), belah ketupat, dan bunga kipas.

Eksistensi kerajinan rajutan ini mengalami pasang surut seiring dengan dinamika
ekonomi dan permintaan pasar. Pada masa pandemi COVID-19, kegiatan produksi
sempat menurun karena tidak adanya pesanan. Meskipun demikian, beberapa pelanggan
tetap setia memesan hasil rajutan sehingga keberlangsungan kerajinan ini masih dapat

dipertahankan hingga kini.

)

Gambar 4.103 Produk Gaun, Celana dan Baju Rajutan

15) Kerajinan UKir Kerang

Kerajinan ukir kerang di Tampaksiring telah berkembang dalam rentang waktu
yang cukup panjang dan menjadi salah satu basis mata pencaharian masyarakat setempat
yang dikenal memiliki tradisi mengukir yang kuat, salah satunya terdapat di Banjar Tegal
Suci. Meskipun Tampaksiring tidak berada pada kawasan pesisir, pemanfaatan kerang
sebagai bahan utama dimungkinkan melalui suplai dari luar daerah Bali. Jenis kerang

yang digunakan beragam, antara lain kerang mutiara dan kerang cukli yang masing-

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



masing memiliki karakter material berbeda sebagai medium ukir. Keterampilan
mengolah kerang tersebut diwariskan secara turun-temurun dalam lingkup keluarga
maupun komunitas, sehingga membentuk pola pembelajaran tradisional berbasis praktik
langsung. Sejumlah pengrajin pada mulanya mengembangkan keahlian dari media kayu
atau ranting, sebelum kemudian mengadaptasikannya pada kerang yang menawarkan

tantangan teknis serta potensi estetis yang berbeda.

Gambar 4.104 Karya Ukiran Kerang

Produk kerajinan yang dihasilkan meliputi berbagai bentuk, baik sebagai aksesori
pribadi seperti anting, gelang, dan kalung, maupun objek dekoratif interior seperti
pajangan, lampu, dan hiasan dinding. Proses produksi menuntut tingkat ketelitian yang
tinggi, termasuk penggunaan peralatan teknis seperti mata bor kecil (graver), mesin
freddo, serta penerapan teknik pengukiran dengan aliran air untuk menjaga struktur
kerang tetap lentur dan tidak retak. Durasi pengerjaan sangat bergantung pada jenis
kerang , ukuran objek serta kompleksitas motif. VVariasi motif yang dihasilkan mulai dari
ornamen flora-fauna hingga gaya visual kontemporer dengan tetap mempertahankan ciri
khas berupa detail ukiran yang halus, sehingga karya asal Tampaksiring mudah dikenali

dan memiliki identitas visual tersendiri.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 153
Kabupaten Gianyar - 2025



154

Gambar 4.105 Karya Ukiran Kerang

Dalam aspek pemasaran, kerajinan ukir kerang ini pada umumnya dipasarkan
melalui jaringan lokal serta sistem pesanan langsung. Sebagian pengusaha lokal
bertindak sebagai perantara dengan membeli karya dari pengrajin untuk kemudian
dipasarkan kembali, termasuk ke pasar internasional. Minat terhadap kerajinan ini tetap
stabil, baik dari konsumen lokal maupun wisatawan, meskipun intensitas permintaan
cenderung fluktuatif mengikuti momentum pameran dan musim kunjungan. Keunikan
teknik pengukiran, kesinambungan keterampilan yang diwariskan, serta kemampuan
adaptasi terhadap kebutuhan pasar menjadikan kerajinan ukir kerang sebagai bagian

penting dari identitas budaya dan ekosistem ekonomi kreatif masyarakat Tampaksiring.

16) Kerajinan Ukir Batu

Tradisi ukir batu di Tampaksiring, berkembang melalui proses interaksi budaya
antara perajin lokal dengan para pendatang atau tamu dari luar daerah. Pada mulanya,
para perajin di wilayah ini lebih familiar dengan teknik ukir berbahan kayu maupun
tanduk yang telah diwariskan secara turun-temurun. Peralihan media ke batu terjadi
ketika sejumlah wisatawan membawa batu perhiasan beserta alat pengolahnya untuk
kemudian dipesankan karya ukiran. Melalui interaksi tersebut, para perajin mulai
mempelajari karakteristik material batu serta menyesuaikan teknik dan peralatan yang
diperlukan. Perkembangan ukir batu tidak muncul secara spontan dari tradisi setempat,

melainkan sebagai hasil pembelajaran dan adaptasi terhadap permintaan eksternal.
Perkembangan praktik ini mulai berkembang sekitar awal tahun 2000-an, salah

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



satunya terdaoat di Banjar Tegal Suci, Desa Tampaksiring. Material yang digunakan
umumnya berupa batu kristal dan batu perhiasan seperti giok dan labradorite, yang
memiliki nilai estetika sekaligus tingkat kekerasan tertentu sehingga membutuhkan
ketelitian teknis yang tinggi. Dibandingkan dengan ukiran pada kerang, ukir batu
memungkinkan penciptaan bentuk tiga dimensi yang lebih plastis dan mendalam. Hal ini

menjadikan ukir batu memiliki kompleksitas teknik yang lebih tinggi.

Proses pembuatan karya ukir batu dilakukan melalui pembentukan bentuk secara
langsung tanpa sketsa awal, kemudian dilanjutkan dengan proses penghalusan melalui
amplas dan pemolesan hingga mencapai kualitas permukaan yang halus dan detail yang
jelas. Durasi pengerjaan sangat bergantung pada ukuran dan kompleksitas bentuk; untuk
ukuran kecil sekitar 5 cm, waktu pengerjaan dapat mencapai sekitar satu minggu.
Keahlian ini menuntut ketekunan, ketepatan tangan, serta kemampuan mengidentifikasi

arah serat dan struktur batu agar tidak terjadi keretakan saat pembentukan.

Motif karya umumnya bersifat sesuai pesanan pelanggan, sehingga setiap karya
memiliki karakter visual yang khas dan personal. Kendati demikian, jumlah perajin ukir
batu di Tampaksiring relatif terbatas karena tingkat kesulitan teknis yang cukup tinggi,
sehingga keterampilan ini tidak berkembang secara massal. Meski jumlah pelaku tidak
banyak, keberadaan ukir batu tetap memberikan kontribusi penting dalam keragaman
bentuk kerajinan di Tampaksiring, serta memperkaya identitas seni rupa lokal yang

dinamis dan adaptif terhadap perubahan budaya dan kebutuhan pasar.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 155
Kabupaten Gianyar - 2025



156

Gambar 4.107 Karya Ukiran Batu

17) Kerajinan Ukir Kayu dan Paras Bangunan Bali

Tradisi ukiran Bali di Banjar Tatiapi Kelod, Desa Pejeng Kawan, Kabupaten
Gianyar, telah berkembang secara turun-temurun dari lingkungan masyarakat setempat.
Keterampilan mengukir menggunakan media kayu maupun batu paras telah berkembang
di wilayah ini sejak lama. Kegiatan mengukir tumbuh bersamaan dengan pola pewarisan
keluarga dan lingkungan, menjadikan praktik ini terus berlanjut dari satu generasi ke

generasi berikutnya.

Perkembangan penting dalam tradisi ukiran di wilayah ini adalah munculnya
sistem ukiran Bali bongkar-pasang (knock down) pada pertengahan tahun 2000-an yang
dipelopori oleh 1 Gede Winata Pemecutan. Inovasi tersebut dirancang sebagai respons
terhadap kebutuhan pasar akan karya ukiran yang lebih praktis, mudah dipindahkan, dan
dapat dirakit ulang di berbagai lokasi. Model ini kemudian berkembang pesat dan
diadopsi secara luas di daerahnya, sehingga produksi ukiran bongkar-pasang menjadi

salah satu bentuk yang dominan dalam dinamika produksi ukiran di Gianyar.

Produk ukiran yang dihasilkan meliputi berbagai bentuk elemen arsitektur Bali,
seperti ornamen pura, pelinggih, merajan, dan dekorasi rumah tinggal. Sistem bongkar-
pasang diterapkan tidak hanya pada karya berbahan kayu, tetapi juga pada batu paras.
Struktur tersebut dirancang agar dapat dibongkar dan dipasang kembali, sehingga
mempermudah proses transportasi dan instalasi.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Aktivitas produksi umumnya dilakukan di ruang kerja yang terintegrasi dengan
rumah dan gudang. Kualitas pengerjaan menjadi salah satu aspek penting dalam
penciptaan karya ukiran. Penekanan terhadap ketelitian, pemilihan material yang baik,
serta ketepatan proporsi menjadi aspek penting yang membentuk nilai estetik ukiran Bali.
Produk ukiran kayu dan paras telah dipasarkan secara luas, tidak hanya di Bali, tetapi
juga ke berbagai daerah seperti Lampung, Medan, dan Malang, serta mencapai pasar
internasional melalui pengiriman kargo. Praktik ukiran Bali di Banjar Tatiapi Kelod
memiliki posisi penting dalam pelestarian identitas visual dan budaya Bali, serta

memberikan kontribusi ekonomi bagi wilayah sekitarnya.

7 ’ :
‘.'.",",n'ﬁ'-..’:-...'.v.\"'\'-.;i '-‘;-Ci" IR # 7 4 l

Gambar 4.108 Ukiran Batu Paras Gapura Bali

18) Kerajinan Perak

Kerajinan perak berada di Banjar Pacung, Desa Pejeng Kelod yang kini hanya
dihasilkan oleh | Made Suardana yang masih mempertahankan proses produksi secara
konsisten. Kerajinan perak ini berkembang dengan perpaduan teknik handmade dan
proses casting modern. Pembuatan karya dimulai dari pengukiran lilin sebagai prototype,
kemudian dilanjutkan dengan pembuatan cetakan dan proses pencetakan perak yang
selanjutnya memasuki tahap finishing yang melibatkan amplas dan polis secara manual.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 157
Kabupaten Gianyar - 2025



Produk yang dihasilkan beragam, mulai dari gelang, kalung, rantai, hingga aksesoris
kontemporer yang mengikuti karakter desain yang dikirim langsung oleh pelanggan.
Seluruh proses berjalan dalam sistem produksi berbasis pesanan sehingga bentuk karya
sangat dipengaruhi oleh kebutuhan pasar internasional. Perjalanan usaha perak ini
bermula dari pengalaman yang didapat oleh | Made Suardana yang bekerja di industri
perhiasan pada awal tahun 2000. Pengetahuan mengenai proses finishing dan
perkembangan teknik casting menjadi dasar penting bagi pendirian usaha mandiri pada
tahun 2007. Perkembangan signifikan terjadi pada periode 2007-2010, sehingga

kapasitas produksi diperluas ke dua lokasi di Pejeng dan Kerobokan.

Keunikan kerajinan perak di Pejeng terlihat dari konsistensi penggunaan teknik
manual, terutama pada tahap ukiran lilin yang membutuhkan ketelitian tinggi. Walaupun
mengikuti arus kebutuhan desain modern dari klien internasional, nilai tradisional tetap
dipertahankan untuk memenuhi permintaan pelanggan yang menghargai sentuhan
manual. Seluruh pengerjaan dilakukan di tempat bekerja guna menjaga kualitas dan
menghindari ketidakteraturan yang dapat muncul jika dikerjakan secara individu di

rumah.

Karya-karya perak ini berfungsi sebagai aksesoris dan perhiasan yang dipasarkan secara

global. Keberlangsungan usaha ini tetap terjaga berkat jaringan pelanggan luar negeri yang

stabil dan terbentuk melalui relasi jangka panjang. Ketika pandemi Covid-19 menyebabkan

banyak industri perak mengalami penurunan, usaha ini justru menerima peningkatan pesanan

sehingga mampu mempertahankan seluruh pekerja dan melakukan renovasi fasilitas produksi.

Tantangan baru muncul ketika harga perak di pasar global meningkat tajam hingga

memengaruhi margin produksi pada kontrak kerja yang telah disepakati sebelumnya.

Meskipun demikian, penyesuaian harga pada pesanan baru serta komunikasi intensif dengan

pelanggan menjadi strategi yang menjaga usaha tetap berjalan. Kehadiran kerajinan perak ini

memberikan dampak positif bagi dinamika ekonomi lokal. Hubungan antara produksi lokal

dan pasar global menciptakan alur ekonomi yang memberi manfaat bagi pekerja, keluarga, dan

komunitas sekitarnya.

158

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gambar 4.109 Produk Perak Karya | Made Suardana

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 159
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB V
KECAMATAN UBUD

Kecamatan Ubud dikenal sebagai pusat perkembangan kesenian tradisional dan modern.
Kekayaan kesenian di Ubud memiliki akar dan sejarah yang panjang, bertautan dengan tradisi
spiritual, serta kondisi geografis yang sangat mendukung. Sejak masa pra-kerajaan hingga
periode kerajaan Bali kuno, wilayah ini telah menunjukkan tanda-tanda aktivitas kebudayaan
yang tinggi. Hal tersebut dibuktikan dengan ditemukannya berbagai peninggalan arkeologis
berupa arca, relief, serta sarkofagus yang banyak ditemukan di sepanjang Daerah Aliran Sungai

(DAS) Petanu dan Ayung, termasuk aliran Campuhan yang membelah kawasan Ubud.

Kondisi geografis Ubud yang berada di antara dua sungai besar memberikan pengaruh
besar terhadap kehidupan sosial dan kesenian masyarakatnya. Selain menjadi wilayah yang
subur dan kaya sumber daya alam, daerah ini juga menyediakan material batu padas dalam
jumlah melimpah. Batu padas tersebut menjadi bahan utama dalam pembuatan arca, patung,
serta elemen dekoratif pada bangunan suci seperti pura dan puri. Dapat dikatakan bahwa
lanskap alam Ubud tidak hanya membentuk kehidupan ekonomi dan spiritual masyarakatnya,
tetapi juga turut menentukan arah perkembangan seni rupa, terutama seni pahat dan ukir batu.
Tradisi bekerja dengan batu padas ini menjadi salah satu akar penting dari keahlian kriyawan

Ubud yang dikenal hingga Kini.

Secara historis, wilayah Ubud berada tidak jauh dari pusat pemerintahan Kerajaan Bali
Kuno di Bedahulu (kini Bedulu) yang berkembang pada abad ke-10 hingga ke-14 Masehi.
Kedekatan geografis ini membuat Ubud turut menjadi bagian dari dinamika budaya dan politik
zaman tersebut. Situs-situs purbakala seperti Goa Gajah, Yeh Pulu, dan Pura Pusering Jagat
menunjukkan adanya kesinambungan tradisi seni pahat batu dari masa klasik hingga Kini.
Motif-motif ukiran yang terdapat pada relief dan arca-arca batu di wilayah ini tidak hanya
bernilai religius, tetapi juga mencerminkan kehalusan estetika dan simbolisme yang menjadi

dasar bagi perkembangan seni rupa Bali selanjutnya.

Memasuki masa Kerajaan Ubud, khususnya pada era Bali Madya (abad ke-18 hingga ke-
19), Ubud berkembang menjadi kerajaan yang berpengaruh dan disegani di kawasan Gianyar.
Dukungan para raja dan bangsawan Ubud, seperti Cokorda Gede Sukawati dan generasi

berikutnya, menjadikan istana (puri) sebagai pusat patronase kesenian. Pada masa ini berbagai

'| 60 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



bentuk seni — mulai dari seni tari, seni tabuh, seni lukis, hingga seni ukir — mendapatkan
tempat yang istimewa dalam kehidupan masyarakat. Para seniman yang berasal dari berbagai
desa di Ubud dan sekitarnya mendapatkan perlindungan dan dukungan dari pihak kerajaan,
sehingga tradisi seni tumbuh subur dan menjadi bagian integral dari struktur sosial dan spiritual

masyarakat.

Keterbukaan Ubud terhadap pengaruh luar juga menjadi ciri khas tersendiri. Ketika
memasuki awal abad ke-20, wilayah ini menarik perhatian para seniman dan budayawan asing
seperti Walter Spies dan Rudolf Bonnet. Kehadiran mereka tidak hanya memperkenalkan
teknik dan perspektif baru dalam seni rupa, tetapi juga memperkuat posisi Ubud sebagai pusat
seni lukis modern Bali melalui gerakan Pita Maha yang didirikan tahun 1936. Dukungan Puri
Ubud terhadap Pita Maha menjadi bukti berlanjutnya peran kerajaan sebagai patron kesenian,
meskipun konteks sosial-politik telah berubah. Dari sinilah Ubud kemudian tumbuh menjadi
simpul penting dalam jaringan seni internasional, dengan karakteristik khas yang berpadu

antara tradisi lokal dan modernitas global.

Dengan demikian, akar kebudayaan Ubud dapat dilihat sebagai perpaduan antara faktor
geografis, historis, dan sosial-spiritual. Material alam berupa batu padas menjadi sumber daya
penting yang membentuk tradisi seni pahat dan arsitektur sakral; kedekatan dengan pusat
kerajaan Bali Kuno di Bedahulu menghubungkan Ubud dengan warisan klasik Hindu-Bali;
sementara patronase kerajaan Ubud dan interaksi dengan seniman luar negeri pada abad ke-20
memperkokoh posisinya sebagai pusat kesenian Bali yang dinamis hingga Kini.
Kesinambungan ini menjadikan Ubud bukan sekadar destinasi wisata budaya, melainkan juga

ruang hidup seni yang terus berevolusi di atas fondasi sejarah dan tradisi panjangnya.
5.1. Seni Pertunjukan
511 Wali

1)  Gong Beri — Kedewatan

Gamelan Gong Bheri di Desa Adat Kedewatan Ubud sering dipentaskan dalam
keperluan prosesi upacara keagamanan, baik dilingkungan Desa Adat Kadewatan sendiri
maupun di luar desanya jika diperlukan. Instrumen gamelan yang dipergunakan dalam
gamelan Gong Bheri Desa Adat Kadewatan, pada umumnya menggunakan 3 (tiga) jenis
kelompok instrument yaitu kelompok membranofon, idiofon, dan aerofon sebagai

sumber bunyinya.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 161
Kabupaten Gianyar - 2025



162

Adapun kelompok instrument membranofon dalam gamelan Gong Bheri Desa
Adat Kadewatan antara lain bedhug 1 (satu) buah, beberapa pasang jenis instrumen
kendhang. Kelompok instrument indiofon seperti gong bheri 2 (dua) buah, ceng-ceng
kopyak ukuran besar, bendhe, kempur, tawa-tawa, kempli. Kelompok instrument aerofon
yaitu sangka/sungu dan beberapa jenis suling Bali.

Foto 5.15 Pementasan gong beri dalam prosesi keagamaan.

2) Gambang

Keberadaan Gamelan Gambang dan sekaanya di Desa Padangtegal
dilatarbelakangi oleh arahan Ida Ratu Nabe dari Griya Peling Padangtegal yang di
dukung oleh Desa Adat Padangtegal agar dimainkan pada saat upacara Dewa Yadnya
maupun Pitra Yadnya. Gamelan Gambang ini ada di Padangtegal sekitar tahun 1990-an
yang dibuat di Desa Subagan, Karangasem oleh Sikak dan rekan-rekannya. Orang yang
pertama melatih Gamelan Gambang milik Desa Adat Padangtegal adalah Sikak dari Desa
Subagan, Karangasem. Sekaa gambang generasi pertama di Desa Padangtegal kini telah
punah yang disebabkan oleh beberapa anggota sekaa sudah tua dan kebanyakan sudah
meninggal dunia. Kemudian Putu Septa (Kuprit) sebagai generasi muda di Desa
Padangtegal mempunyai niat untuk belajar Gamelan Gambang agar Gamelan Gambang
yang ada di desanya kembali hidup dan eksis lagi bersama generasi mudanya. Dengan
mengajak rekan-rekan pemuda yang ada di sekitar lingkungan Desa Padangtegal untuk
belajar bersama bermain Gamelan Gambang. Dengan demikian terbentuklah Sekaa
Gambang generasi kedua di Desa Padangtegal. Selanjutnya kami mengundang Sikak

kembali untuk melatih gamelan gambang di Desa kami.

Keunikan dan menariknya gamelan gambang yang diajari oleh Sikak ialah terdapat
pada pola jedingannya. Jedingan adalah sebuah pertemuan pada suatu titik berat kalimat

lagu yang didasari oleh pukulan instrumen saron dan dibentuk melalui pola garap

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



cecandetan dalam instrumen pemetit, pemero, caket, penanga, dan jebag. Hal yang juga
menarik dalam gaya permainan gamelan gambang ini ialah alian-alian instrument
pemetit, pemero, caket, dan penanga yang menuju pada setiap nada pukulan instrumen
saronnya. Selain itu juga sabetan dalam instrumen saron tidak selalu terletak pada on

beat.

Sekaa Gambang Padangtegal kembali eksis hingga saat ini. Selain untuk keperluan
pentas dalam rangka Upacara Dewa Yadnya dan Pitra Yadnya, juga tidak menutup
kemungkinan untuk keperluan lain (hiburan estetis). Sekaa Gambang Desa Padangtegal
sangat terbuka sebagai generasi muda tidak mau mengikat instrumen maupun grup ini

secara ortodoks.

Foto 5.17 Anggota sekaa Gambang Desa Adat Padangtegal

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 163
Kabupaten Gianyar - 2025



164

Foto 5.18 Penabuh Gong Gambang dalam sebuah Upacara

5.1.2. Bebali

1)  Tradisi Wayang Wong Sakral di Pura Taman Pule

Salah satu warisan budaya tertinggi dari Desa Mas adalah Wayang Wong sakral di
Pura Taman Pule. Pertunjukan ini merupakan bentuk dramatari suci yang tidak dapat

dilepaskan dari siklus ritual keagamaan masyarakat setempat.

Wayang Wong di Mas bukan sekadar seni pertunjukan, tetapi sebuah upacara
religius yang melibatkan pementasan kisah Ramayana dengan tujuan menjaga
keseimbangan kosmos (sekala-niskala). Para penarinya menjalani prosesi penyucian
sebelum tampil, dan pementasan hanya dilakukan pada waktu-waktu tertentu, terutama
saat odalan di pura. Struktur naratif, dialog, dan musik gamelan yang mengiringi masih

mempertahankan bentuk klasik yang diwariskan turun-temurun.

Pertunjukan Wayang Wong ini menjadi simbol penting dari hubungan erat antara
seni, agama, dan kehidupan masyarakat Bali, sekaligus menunjukkan bahwa Desa Mas
bukan hanya penghasil karya seni rupa, tetapi juga pelestari nilai-nilai spiritual yang

mendalam.

2)  Wayang Wong Pura Taman Pule Desa Mas

Wayang wong di Bali merupakan bentuk dramatari yang pementasannya
menggunakan topeng. Beberapa daerah di Bali yang memiliki kesenian wayang wong

diantaranya adalah wayang wong yang ada di Pura Taman Pule Desa Mas — Ubud —

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gianyar. Keberadaan wayang wong ini diperkirakan sudah ada sejak abad XVIII yang
sampai sekarang masih terus dipentaskan selain ketika ada piodalan/ pujawali di Pura
Dhang Kahyangan Taman Pule Desa Adat Mas, juga dipentaskan setiap karya agung di
Desa Adat Mas. Sehingga dramatari ini merupakan jenis kesenian sakral yang
kehidupannya dijaga dan diwariskan secara turun temurun dan ditarikan setiap 210 hari
pada piodalan yang bertepatan dengan Hari Suci Kuningan. Oleh karena bentuk tarian
wali, maka pementasan dramatari wayang wong di Pura Taman Pule ini tidak bisa
sembarang waktu, sehingga harus disesuaikan dengan kalender upacara adat atau
piodalan di Pura Taman Pule Desa Mas yang bertepatan dengan Hari Raya Kuningan.

Menariknya pementasan wayang wong di Pura Taman Pule dilaksanakan 2 (dua)
hari, yang pertama saat malam hari penampahan dipentaskan wewalen dengan
mengambil lakon dari kisah cerita mahabarata (wayang parwa) dengan iringan batel.
Pada keseokan harinya saat acara puncak pujawali dipentaskan wewalen dengan
mengambl lakon dari kisah cerita ramayana, yang ditarikan saat mendak Ida Bhatara Pura
Buk Jambe. Menurut penjelasan dari tokoh adat Desa Mas, bahwa Pura Dhang
Kahyangan Taman Pule dan Pura Buk Jambe mempunyai hubungan yang sangat erat
antara ayah dan anak, sehingga saat pujawali di Pura Dhang Taman Pule, Ida Bhatara

Pura Buk Jambe katuwur oleh krama pamekasan ke Pura Taman Pule.

Keunikan yang menarik adalah adanya prosesi megat sesolahan dalam proses
mendak dalam pementasan wayang wong di Pura Taman Pule. Megat sesolahan yaitu
iring-iringan Ida Bhatara Pura Buk Jambe akan melintasi ditengah-tengah tempat dan
jalannya pementasan wayang wong. Proses menjemput lda Sesuhunan, bahwa Ida
Sesuhunan yang ada di Pura Taman Pule (tedun) turun menjemput (mendak) putra Ida

Sesuhunan yang ada di pura Buk Jambe.

3)  Kupu-kupu Tarum Singakrta

Kupu-kupu tarum merupakan bentuk seni sakral di Banjar Jungut Paku desa
Singakerta kecamatan Ubud Gianyar, sebagai tarian mengiringi sesuhunan Barong (Ratu
Gede Panji). Penari kupu-kupu tarum ini ditarikan oleh 6 (enam) penari wanita yang
semuanya menggunakan properti sayap yang terbuat dari rotan menyerupai sayap kupu-
kupu pada umumnya. Sayap tersebut dilapisi dengan kain yang diwarnai menyerupai
warna kupu-kupu. Sebagai bentuk kesenian yang disakralkan, maka sebelum dan setelah

digunakan menari sayap kupu-kupu tarum tersebut disimpan di pura. Untuk pakaiannya

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 165
Kabupaten Gianyar - 2025



166

atau baju penari yang digunakan kupu-kupu tarum cukup sederhana dan tidak ada

ketentuan yang ketat.

Waktu pelaksanaan pementasannya di hari yang sudah ditentukan dalam rangkaian
upacara/karya di Pura Banjar Jungut Paku, dan dipentaskan pada malam hari saat beliau
tedun atau napak pertiwi, mesolah ditarikan dengan diiringi dengan kupu-kupu tarum.
Menurut informasi dari Gus Ajik Mangku (wawancara tgl 27 Oktober 2025), kesenian
sakral ini sudah ada di banjar tersebut sejak ratusan tahun yang lalu. Diceritakan juga
bahwa tarian kupu-kupu tarumnya sempat vakum beberapa tahun, sayap yang terbuat
dari rotan yang dilapisi dengan kain diberikan warna menyerupai kupu-kupu rapuh dan
rusak. Setelah terjadi kevakuman beberapa tahun, ada kejadian saat napak pertiwi (ada
yang kerauhan) yang intinya agar tarian kupu-kupu tarum tersebut kembali

diselenggarakan untuk mengiringi sesuhuan Barong.

Foto 5.10 Kupu-kupu tarum saat mengiringi Ratu Gede Panji

4)  Joget Pingitan - Pengosekan

Joged pingitan adalah merupakan salah satu tarian tradisi Bali yang sifatnya sakral.
Hal ini bisa dilihat misalnya adanya susuhunan lda Ratu Mas Magelung yang berupa
gelungan Joged Pingitan yang melinggih di Pura Taman Lumut Pengosekan Di wilayah
Desa Pakraman Pengosekan Ubud. Keunikan dalam persembahan tarian ini adalah penari
yang bisa menggunakan gelungan joged pingitan tersebut hanya penari khusus yang
sudah ditunjuk oleh krama pura. Menurut pemangku Pura Taman Limut, sesuhunan
gelungan Joged Pingitan akan tedun masolah berdasarkan pawisik atau ciri yang
diturunkan kepada pemangku, sehingga kapan harus tedun mesolah waktunya tidak bisa

ditentukan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Menariknya adalah gamelan joged pingitan di desa Pengosekan yang digunakan
sebagai musik iringannya yang lumrah disebut gamelan gandrung. Gamelan Gandrung
di Pura Taman Limut Pengosekan memiliki kekhasan pada media fisik, musikal, serta
fungsinya dalam masyarakat. Secara organologi instrument gamelan ini mayoritas
berbahan bambu berbentuk bilah, diantaranya; ugal, pemade, kantilan, jegogan dan
kajar/gunthang), untuk instrument cenceng dan gong pulu berbahan perunggu/besi, dan
instrument kendang berbahan kayu dan kulit. Instrument bilah bambu tersebut
ditempatkan dengan cara digantung di atas tungguh berbahan kayu yang diukir dan diberi

resonator bambu/pipa pralon.

Beberapa reportoar gending yang pernah dimainkan merupakan gending-gending
yang diadaptasi dari gending palegongan dan gending penyalonarangan yang kemudian
ditransformasikan kedalam gamelan gandrung. Berdasarkan hasil observasi, terdapat 4
(empat) gending pokok yang hingga saat ini masih digunakan dalam prosesi sesolahan
sesuhunan Ida Ratu Mas Magelung di Pura Taman Limut Pengosekan. Dari 4 (empat
gending tersebut terbagi menjadi 2 (dua) bagian, yaitu gending untuk keperluan
instrumental dan gending untuk keperluan tari. Untuk gending instrumental dimainkan
tanpa terikat oleh pementasan seni yang lain (tari atau teater). Sedangkan gending iringan
tari merupakan sajian karawitan (musik) yang sajiannya untuk keperluan sesolahan

sesuhunan lda Ratu Mas Magelung di Pura Taman Limut Pengosekan.

Ny iy 9

Mg 3

Foto 5.11 Instrumen gamelan gandrung untuk keperluan iringan
Joged PingitanDesa Adat Pengosekan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 167
Kabupaten Gianyar - 2025



168

Foto 5.12 Joged pingitan pentas di Pura Desa Adat Pengosekan

5) Barong Landung — Padangtegal

Sesuhunan Ida Ratu Lingsir Barong Landung di Desa Padangtegal Ubud Gianyar
merupakan ekspresi dalam keperluan ritual yang secara rutin dipentaskan di hari suci.
Barong Landung Lanang (Jro Gede) yang memiliki wajah warna kelam yang menunjuk
pada sosok Raja Shri Aji Jaya Pangus di masa Bali Kuno. Sedangkan sesuhunan Barong
Landung Istri (Jro Luh) yang berwarna putih bersih, bermata sipit, dan berhidung
mancung memiliki wajah Cina yang menggambarkan Kang Cing Wie, putri Cina dari

Dinasti Sung, permaisuri Raja.

Di Pura Desa lan Puseh Adat Padangtegal, Ketika ada karya paduduasan agung
sesuhunan Banjar Truna Peliatan lunga ke Padang Tegal mesolah saat napak pertiwi,
sehingga ada 4 (empat) sesuhunan Barong Landung. Dua Barong Landung Lanang yang
memiliki wajah warna kelam dan dua Barong Landung Istri yang memiliki wajah warna
putih bersih dengan mata sipit. Keempat Barong Landung bersama-sama mesolah dengan
satu irama lagu gending yang dibarengi dengan lagu vocal (tembang). Adapun reportoar
gamelan yang digunakan untuk keperluan musik Barong Landung adalah gamelan batel
dengan instrument, kendang 1 (satu) pasang, ceng-ceng rincik 1 (satu) tungguh, guntang

1 (satu) buah, kajar, gong pulu, kempur, dan kemong.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



-
4 >

Desa Adat Padangtegal
s Puseh Desa Adat Padangtegal ||

Foto 5.14 Penabuh dan gamelan saat mengiringi sesuhunan Ida Ratu Lingsir

5.1.3. Balih-balihan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 169
Kabupaten Gianyar - 2025



170

1) Legong Desa Peliatan

Legong Peliatan adalah tari klasik Bali yang hidup dan berkembang di Desa
Peliatan, Gianyar. Kehidupan tari legong keraton yang awalnya diciptakan sekitar abad
ke-18 di istana sebagai kesenian hiburan raja dan kaum bangsawan dengan diiringi
gamelan palegongan. Kesenian ini dibina dan dikembangkan oleh Puri Agung Peliatan,
dan kemudian mulai sekitar tahun 1928 berkembang menjadi tarian hiburan populer yang
ditampilkan di luar istana dengan diiringi gamelan gong kebyar. Selain nama Wayan
Lotring dari Kuta - Badung, paling tidak ada 2 (dua) tokoh seniman besar yang
melahirkan dan mengembangkan legong Peliatan, yaitu Anak Agung Gede Mandra dan

dan Biang Sengong atau Gusti Made Sengong.

Pada tahun 1931, tari Legong Keraton Desa Peliatan pernah pentas di Paris dalam
misi kesenian Bali pada Colonial Exhibition, dibawah pimpinan Cokorda Gede Sukawati
dan A.A. Gde Mandera. Beberapa tahun berselang para peneliti dan budayawan Eropa
berdatangan ke Bali untuk mendokumentasikan kebudayaan Bali. Usaha mereka
membuahkan berbagai buku dan film tentang kebudayaan Bali terutama seni
pertunjukannya. Satu diantaranya yakni Covarrubias sangat tertarik dengan kelincahan

gerakan tari Legong sehingga dibuat sketsa secara lengkap dalam buku Island of Bali.

Tari legong ditarikan oleh 2 (dua) atau 3 (tiga) gadis, memiliki gerak yang lincah,
luwes dan halus dengan diiringi menggunakan gamelan semar pagulingan dan/ atau gong
kebyar. Cirikhas Legong Peliatan adalah struktur tubuh sang penari, agem gerak yang

dipadukan dengan alur musikal baik pola kotekan maupun permainan kendangannya.

Pada tahun 1952, tari Legong Peliatan kembali melakukan pentas dalam misi
kesenian Bali ke luar negeri yaitu ke Amerika atas tawaran Presiden Soekarno. Ada hal
yang menarik bahwa sekembalinya dari Amerika, Mandra memperbaharui gerakan tari
Legong Peliatan. Ini dilakukan karena terinspirasi dari kekagum pertunjukan tari Ballet
di Amerika yang gerakannya lincah, posisi telapak kaki menjinjit, dan dada dibusungkan.
Hal ini kiranya menjadikan Mandra memiliki gagasan memantapkan gerak pada agem
tari legong Peliatan yang semula posisi badannya tegak lurus kemudian dibuat menonjol
kedepan (cengked) serta pundak ditarik kebelakang sehingga penari terlihat tambah

seksidan enak ditonton.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



2)  Angklung Kocok

Gamelan Angklung di Banjar Kutuh Desa Sayan Kecamatan Ubud Kabupaten
Gianyar sangat unik, karena berbeda dengan gamelan-gamelan angklung yang ada di
daerah lain di Bali. Gamelan angklung merupakan salah satu gamelan tradisi dalam
karawitan Bali terbuat dari bahan perunggu yang penyajiannya sering digunakan dalam
prosesi dan/atau duduk pada upacara kematian (pengabenan). Tentunya selain bentuk
dan jenis gamelannya yang relatip kecil (ringan) untuk dibawa jalan ke setra, juga karena
reportoar gending-gendingnya yang dianggap memiliki nuansa sedih. Hal ini tentunya
jika dibanding dengan barungan-barungan gamelan (seperti; gong gede, gong kebyar,

semrpagulingan, dan yang lain) yang ada di Bali.

Laras yang dimiliki gamelan gamelan angklung adalah laras slendro 4 (empat) nada
yang orkestrasinya didominasi oleh instrument bilah dan pencon. Adapun nama dan
bentuk instrumn yang ada di Banjar Kutu — Sayan Ubud, yaitu; sepasang jegogan (bentuk
bilah), 2 (dua) pasang pemade (bentuk bilah), 2 (dua) pasang katil (bentuk pencon), 8
(delapan) angklung kocok, reyong (bentuk pencon) satu tungguh, kempur (bentuk
pencon) satu buah, klentang (bentuk pencon) satu buah, kajar (bentuk pencon) satu buah,
kemong (bentuk pencon) satu buah, cenceng satu tungguh, kendang 2 (dua) satu pasang,
suling 2 (dua) buah, dan angklung kocok 8 (delapan buah). Sedangkan jumlah personal
masyarakat yang ikut memainkan gamelan ini adalah sekitar 26 — sampai 30 orang, yang

semua dari Banjar Kutuh Desa Sayan Ubud.

Di dalam perkembangannya fungsi gamelan angklung sudah tidak terbatas lagi
sebagai penyempurnaan dalam upacara Pitra Yadnya (kematian), namun penyajiannya
sudah untuk memenuhi keperluan pariwisata yang bernilai ekonmi. Untuk keperluan
sajian pariwisata gamelan angklung yang ada di Banjar Kutuh Desa Sayan Ubud secara

rutin pentas mengisi acara di Four Seasons Resort Bali di Sayan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 171
Kabupaten Gianyar - 2025



172

Foto 5.16 Pertunjukan Angklung Kocok dalam sebuah Upacara

3) Gus Teja Junjungan

Seni modern seperti album-album karya Gus Tejo di Banjar Junjungan Ubud
Bersama kelompok muisinya adalah masuk ranah Word Musik. World Music yang
dibangun Gus Teja memadukan alat-alat musik yang dalam tradisi karawitan Bali, seperti
selonding, tingklik, kendang, dan dan berbagai jenis suling yang dikombinasi dengan
instrument gitar dan bass gitar. Berbagai jenis suling yang digunakan tidak hanya suling
Bali berbagai ukurun, namum denikian mereka memadukan alat-alat musik tiup dari
berbagai belahan dunia, seperti, native american flute, pan flute, ocarina, quena, whistle,
dan hulusi. Warna music dan teknik permainan instrument yang dibangun membuat
seluruh lapisan Masyarakat global bisa dan mau menerima, sehingga baik di mall, kantor,

hotel, dan yang lain biasa memperdengarkan alboum word music karya Gus Teja.

PO YO a0y
RO wes r‘?"l‘

) ik !
1 9

Foto 5.19 Beberapa contoh instrumen gamelan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



4)  Tari Kecak Wanita

Tari Kecak Wanita merupakan salah satu bentuk pengembangan dari Tari Kecak
tradisional Bali yang berasal dari daerah Ubud, Kabupaten Gianyar, Bali. Ubud dikenal
sebagai pusat seni dan budaya Bali yang memiliki peran penting dalam pelestarian dan
inovasi kesenian tradisional. Tari Kecak Wanita muncul sebagai hasil kreativitas seniman
lokal yang mengadaptasi Tari Kecak yang awalnya didominasi oleh penari pria, menjadi
pertunjukan yang dibawakan oleh penari perempuan tanpa menghilangkan nilai sakral
dan filosofisnya. Tari ini biasanya dipentaskan dalam konteks pertunjukan budaya,

pariwisata, maupun festival seni, baik di tingkat lokal maupun internasional.

Tari Kecak Wanita termasuk dalam jenis seni tari tradisional Bali yang bersifat
dramatari dan kolosal. Tari ini merupakan bagian dari seni pertunjukan yang
menggabungkan unsur tari, vokal, ritme, dan drama tanpa menggunakan iringan
gamelan. Sebagai gantinya, irama dan suasana pertunjukan dibangun melalui suara vokal
para penari berupa cak-cak-cak yang diucapkan secara ritmis dan berulang. Dari segi
fungsi, Tari Kecak Wanita lebih banyak berperan sebagai tari balih-balihan, yaitu seni
pertunjukan yang bersifat hiburan, meskipun tetap berakar pada nilai-nilai religius dan

budaya Hindu Bali, khususnya kisah Ramayana.

Karakteristik utama Tari Kecak Wanita terletak pada kekuatan vokal, kekompakan
gerak, serta ekspresi penari perempuan yang lembut namun tetap dinamis. Gerak tari
yang digunakan merupakan pengolahan dari gerak dasar tari Bali, seperti agem, tandang,
dan tangkep, yang disesuaikan dengan karakter perempuan. Para penari duduk melingkar
atau setengah melingkar, mengenakan busana khas Bali yang umumnya didominasi kain
poleng atau kain berwarna cerah, selendang, serta hiasan kepala sederhana. Tidak adanya
alat musik pengiring menjadikan suara vokal penari sebagai elemen utama pembentuk
irama dan suasana magis. Selain itu, ekspresi wajah dan gerakan tangan yang anggun
menjadi penanda kuat identitas Tari Kecak Wanita dibandingkan Kecak tradisional yang

cenderung maskulin.

Tari Kecak Wanita di daerah Ubud keberadaanya hingga saat ini masih terjaga
dengan baik. Tari ini sering dipentaskan di panggung-panggung seni, pura, sanggar tari,
serta menjadi bagian dari atraksi wisata budaya. Keberadaan sanggar-sanggar seni di

Ubud berperan besar dalam proses regenerasi penari dan pewarisan nilai-nilai budaya

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 173
Kabupaten Gianyar - 2025



5.2.

174

kepada generasi muda, khususnya perempuan. Selain itu, Tari Kecak Wanita juga
menjadi simbol keterlibatan aktif perempuan Bali dalam dunia seni pertunjukan, yang
sebelumnya lebih banyak didominasi oleh laki-laki. Melalui berbagai pertunjukan dan
dokumentasi digital, Tari Kecak Wanita semakin dikenal luas, baik di tingkat nasional

maupun internasional.

Tari Kecak Wanita memberikan dampak yang signifikan dalam berbagai aspek
kehidupan masyarakat. Tarian ini berkontribusi dalam pelestarian dan pengembangan
seni tradisional Bali agar tetap relevan dengan perkembangan zaman. Tari Kecak Wanita
membuka ruang partisipasi dan pemberdayaan perempuan dalam seni dan budaya,
sekaligus memperkuat identitas budaya lokal. Keberadaan tari ini juga mendukung sektor
pariwisata budaya di Ubud, menciptakan lapangan kerja bagi seniman, penari, dan pelaku
seni lainnya. Dengan demikian, Tari Kecak Wanita tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai media edukasi, pelestarian budaya, dan penggerak ekonomi

kreatif masyarakat setempat.

Foto 5.29 Pertunjukan Tari Kecak Wanita di Kecamatan Ubud
(Sumber: youtube bali.tv)

Seni Rupa
1)  Seni Lukis Pita Maha

Kebangkitan seni rupa modern di Ubud tidak dapat dilepaskan dari peran Pita
Maha, sebuah organisasi seniman yang berdiri pada tahun 1936 di bawah gagasan
Cokorda Gde Agung Sukawati (Puri Ubud), Walter Spies, dan Rudolf Bonnet. Pita Maha
mencerminkan semangat mereka untuk menjaga kualitas dan nilai estetika seni Bali di

tengah perjumpaan dengan modernitas.

Organisasi ini menjadi wadah pembinaan seniman lokal dari berbagai desa di

sekitar Ubud, seperti Peliatan, Padangtegal, Tebesaya, dan Mas. Pita Maha bukan hanya

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



lembaga sosial seni, tetapi juga gerakan intelektual dan kultural yang mengarahkan seni
rupa Bali dari sekadar fungsi ritual menuju bentuk ekspresi individual dan artistik, tanpa

kehilangan akar spiritual dan simbolik masyarakatnya.

Kelahiran Pita Maha pada dekade 1930-an menandai awal pembaruan besar dalam
seni rupa Bali. Sebelumnya, seni lukis dan patung di Bali berfungsi terutama dalam
konteks keagamaan dan ritual. Melalui bimbingan Spies dan Bonnet, para seniman lokal

mulai:

a.  Mengeksplorasi tema-tema kehidupan sehari-hari selain mitologi religius.

b.  Mengembangkan komposisi ruang, perspektif, dan pencahayaan yang lebih
dinamis.

c.  Menggunakan media dan teknik baru, seperti kertas, kanvas, serta pewarna impor.
d.  Menyadari nilai tanda tangan pribadi dan orisinalitas karya.

Dengan demikian, Pita Maha berperan sebagai jembatan antara seni tradisional dan
modern, menghubungkan seniman Ubud dengan pasar dan dunia internasional melalui

pameran di Batavia, Belanda, dan Eropa.

Namun, aktivitas Pita Maha mulai meredup pada awal 1940-an akibat Perang
Dunia Il dan pendudukan Jepang di Bali. Meski demikian, pengaruhnya meninggalkan

jejak yang kuat dalam pembentukan karakter seni rupa di seluruh wilayah Ubud.

Setelah perang berakhir, Rudolf Bonnet kembali ke Ubud pada 1956, bersama
Cokorda Gde Agung Sukawati menggagas pendirian Museum Puri Lukisan. Fase ini
menandai kebangkitan kedua seni rupa Ubud, di mana setiap desa mulai membangun

identitas estetiknya sendiri, dikenal sebagai “style pedesaan Ubud”.

Desa-desa di Ubud kemudian seperti berlomba mengembangkan gaya khas
berdasarkan warisan Pita Maha, lingkungan alam, dan komunitas lokalnya. Ketiga
wilayah ini dapat dianggap sebagai poros utama pelestarian gaya Pita Maha klasik, yang

menonjolkan keseimbangan antara nilai religius dan estetika naratif.

a.  Fokus: seni lukis klasik Ubud sebagai penerus langsung gaya Pita Maha.

b.  Ciri khas: narasi padat dengan tema kehidupan agraris, upacara, mitologi, dan
keseharian masyarakat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 175
Kabupaten Gianyar - 2025



176

c. Menerapkan teknik tradisional Pita Maha, menghasilkan pewarnaan lembut,
komposisi yang sehimbang, detail halus.

d. Konteks sosial: para pelukis dari banjar-banjar ini sering bekerja dalam kolektif,
menjaga kesinambungan tradisi klasik sambil beradaptasi dengan pasar seni wisata.

Kutuh Kelod (Desa Petulu)

a. Kecenderungan: mengembangkan gaya lukisan dekoratif dengan pola flora-fauna
dan struktur simetris.

b. Tema: penggambaran suasana pedesaan dan alam Ubud yang asri.

c. Ciri khas: warna-warna lembut dengan sentuhan ornamental kuat; menunjukkan
pengaruh gaya Pengosekan.

Desa Penestanan — Lahirnya “Young Artist Style”

Young Artist Style menjadi tonggak penting dalam perjalanan seni modern Bali

representasi dialog antara seni rakyat, ekspresi anak-anak, dan modernisme global.

a.  Peristiwa penting: munculnya Young Artist Style pada tahun 1960-an berkat

pertemuan anak-anak desa Penestanan dengan pelukis Belanda Arie Smit.

b.  Karakteristik: warna-warna cerah, bentuk-bentuk datar, perspektif bebas, dan tema

kehidupan sehari-hari.
c.  Filosofi: spontanitas dan ekspresi bebas, lepas dari aturan klasik Pita Maha.

d. Dampak: gaya ini menyebar hingga ke Desa Sayan (banjar Kutuh dan Baung),
melahirkan generasi pelukis muda dengan semangat individualisme baru. Desa

Pengosekan: Pusat Seni Lukis Flora-Fauna dan Eksperimen Visual Ubud

Posisi dan Konteks Historis

Desa Pengosekan, yang secara administratif merupakan bagian dari wilayah Desa
Mas, memiliki posisi istimewa dalam perkembangan seni rupa modern di Ubud.
Meskipun secara geografis tidak terlalu luas, desa ini memiliki kepadatan aktivitas seni
lukis yang sangat tinggi, menjadikannya salah satu pusat penting perkembangan seni

lukis Bali modern setelah masa kejayaan kelompok Pita Maha di tahun 1930-an.

Sejak masa Pita Maha yang digagas oleh Cokorda Gde Raka Sukawati, Walter

Spies, dan Rudolf Bonnet para seniman Pengosekan telah aktif terlibat dalam dinamika

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



kesenian Ubud. Lukisan-lukisan yang lahir dari masa ini banyak menampilkan gaya
wayang khas Ubud, yakni perpaduan antara figur-figur epik Ramayana-Mahabharata

dengan lanskap pedesaan Bali, serta penyusunan komposisi yang detail dan simetris.

Masa Transisi dan Kelahiran Gaya Flora-Fauna (1970-an)

Memasuki 177es ai 1970-an, seni 177es a Pengosekan mengalami pergeseran
tematik dan estetik. Pengaruh perubahan sosial, masuknya wisatawan, dan meningkatnya
interaksi dengan kolektor asing mendorong seniman 177es a untuk mengeksplorasi tema-

tema alam Bali yang lebih dekat dengan keseharian.

Pada masa ini lahirlah style flora-fauna Pengosekan, yakni gaya lukisan yang
menampilkan keindahan tumbuhan tropis, bunga, burung, kupu-kupu, dan hewan-hewan
kecil dalam komposisi padat dan ritmis. Lukisan-lukisan ini menggunakan warna-warna
lembut namun berlapis, menonjolkan kehalusan garis serta pengulangan motif alami

yang menenangkan.

Gaya ini berkembang pesat berkat peran desainer dan pelaku seni asing seperti
Linda Garland, yang pada masa itu bermukim di Ubud dan memberikan dorongan pada
para seniman 177es a untuk mengeksplorasi potensi dekoratif flora-fauna Bali. Linda
Garland dikenal pula sebagai sosok yang mendorong munculnya “Eco Aesthetic
Movement” di Ubud — pendekatan visual yang memadukan kesadaran ekologis dengan

nilai estetika tropis.

Flora-fauna style Pengosekan kemudian menjadi ikon visual baru Ubud, diterima
luas di pasar seni internasional dan menjadi representasi estetika Bali yang lembut,

harmonis, serta sarat simbol keseimbangan alam.

Gaya Individual: Dewa Mokoh dan Ekspresi Naif Ubud

Selain gaya kolektif flora-fauna, Desa Pengosekan juga melahirkan seniman-
seniman dengan gaya personal yang kuat, salah satunya adalah | Mokoh. I Dewa Putu
Mokoh dikenal sebagai pelukis dengan pendekatan naif dan humoris, menggambarkan
kehidupan sehari-hari masyarakat Bali dengan kesederhanaan bentuk namun kedalaman
ekspresi yang kuat. Lukisannya sering menampilkan 177es ai-figur manusia yang
bekerja, bersembahyang, atau bersosialisasi, digambarkan dengan proporsi spontan,

warna cerah, dan sentuhan kejujuran visual yang khas.
Gaya Mokoh sering disebut sebagai cermin dari “jiwa Ubud” — lugu, spiritual,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 177
Kabupaten Gianyar - 2025



178

dan penuh rasa humor — menjadikannya sosok penting dalam sejarah seni rupa modern
Bali. Karya-karyanya kini menjadi koleksi penting di beberapa museum dan galeri di

Ubud, termasuk Museum Agung Rai (ARMA) dan Museum Puri Lukisan.

Pengosekan dalam Jaringan Kesenian Ubud

Kehadiran Pengosekan memperkaya konfigurasi kesenian di Kecamatan Ubud.

Dalam konteks pemetaan kesenian, 178es aini menempati posisi penting karena:

a.  Menjadi pusat gaya lukisan flora-fauna Bali modern.

b.  Melahirkan seniman-seniman individualis dengan ekspresi visual khas, seperti |
Mokoh.

c.  Mewakili transformasi dari tradisi Pita Maha menuju seni 178es a modern berbasis

observasi alam dan kehidupan sehari-hari.

Selain itu, gaya Pengosekan juga memiliki pengaruh yang kuat terhadap
perkembangan seni 178es a di desa-desa sekitar seperti Kutuh Kelod, Katik Lantang, dan
Sayan, yang mengembangkan kecenderungan visual serupa dengan sentuhan 178es a

masing-masing.

Desa Mas

Desa Mas merupakan salah satu 178es aini di wilayah Kecamatan Ubud yang
memiliki peran strategis dalam sejarah kesenian Bali. Sejak masa kerajaan hingga era
modern, Desa Mas dikenal sebagai pusat pahat dan seni ukir kayu, sekaligus sebagai
tempat lahirnya tradisi pertunjukan sakral seperti Wayang Wong dan seni topeng. 178es
aini juga menampilkan kemampuan adaptif luar biasa, dengan melahirkan inovasi seni
berbasis logam seperti patung uang kepeng, yang memperkaya ragam ekspresi seni rupa
di Ubud.

2)  Seni kerajinan Topeng: Dari Sakral ke Profan

Selain Wayang Wong, Desa Mas juga terkenal sebagai pusat pembuatan topeng
tradisional Bali. Keahlian dalam membuat tapel atau topeng diwariskan dari para leluhur

dan terus berkembang hingga Kini.

Kayu yang digunakan umumnya berasal dari pohon pule atau cempaka, yang
dianggap suci. Sebelum proses pemahatan dimulai, dilakukan upacara nunas ica sebagai
permohonan restu kepada Tuhan agar karya yang dihasilkan memiliki taksu (daya

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



spiritual).

Topeng-topeng yang dibuat di Desa Mas beragam fungsinya mulai dari topeng
sakral seperti Topeng Sidakarya dan Topeng Pajegan, hingga topeng profan seperti
Topeng Bondres untuk hiburan. Ciri khas topeng Mas terletak pada ketelitian anatomi
wajah, ekspresi karakter yang kuat, dan nuansa spiritual yang memancar dari bentuk dan

detail ukirannya.

3) Desa Mas: Sentra Patung Kayu Ubud

Pada masa 1930-an, ketika kelompok Pita Maha berdiri di bawah bimbingan
Cokorda Gde Raka Sukawati, Walter Spies, dan Rudolf Bonnet, Desa Mas menjadi salah

satu pusat utama perkembangan seni patung kayu di Bali.

Para pematung Desa Mas mulai mengembangkan karya yang tidak hanya memiliki
nilai ritual, tetapi juga nilai estetika dan ekspresif yang dapat diapresiasi secara luas.
Tokoh-tokoh penting seperti Ida Bagus Nyana dan Ida Bagus Tilem menjadi pelopor

dalam membawa seni patung kayu Bali ke ranah internasional.

Ciri khas karya mereka antara lain:

o

Proporsi figur yang natural dan dinamis,
b.  Penekanan pada ekspresi emosional dan gerak tubuh,
c.  Penggunaan bahan kayu lokal seperti jati, suar, dan waru,

d. Tema yang berkembang dari tokoh mitologis ke adegan keseharian dan potret

kemanusiaan.

Pita Maha memberikan ruang bagi seniman Desa Mas untuk memperluas
cakrawala estetika, menjadikan patung kayu tidak hanya sebagai objek ritual tetapi juga
medium ekspresi artistik modern. Sejak masa inilah Desa Mas dikenal luas sebagai desa

pematung kayu Ubud yang mendunia.

4)  Seni Patung Nyuh Kuning

Desa Nyuh Kuning, yang secara administratif termasuk wilayah Desa Mas,
Kecamatan Ubud, merupakan salah satu kantong penting perkembangan seni patung di
Bali bagian tengah. Desa ini memiliki landskap alam dan sosial yang subur bagi

pertumbuhan seni pahat kayu, dikelilingi oleh material alam yang berlimpah, terutama

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 179
Kabupaten Gianyar - 2025



180

kayu keras dan batu padas dari tebing sungai Campuhan. Rudolf Bonnet — seniman
Belanda yang menjadi bagian penting dari kelompok Pita Maha pada 1930-an — tercatat
sering berkunjung ke Nyuh Kuning. Pada awalnya Bonnet tertarik dengan kerajinan
anyaman yang banyak ditemukan di desa tersebut. Namun kemudian ia menemukan
potensi artistik yang besar pada keterampilan memahat kayu yang telah diwariskan turun-
temurun oleh masyarakatnya. Dari sinilah cikal bakal lahirnya tradisi seni patung Nyuh

Kuning yang kemudian menjadi salah satu gaya (style) paling khas di wilayah Ubud.
Generasi Pertama

Generasi pertama seniman patung Nyuh Kuning tumbuh bersamaan dengan masa
aktifnya kelompok Pita Maha. Tokoh-tokoh penting seperti Mangku Tama, Kak Leceng,
Kak Silur, Mangku Puseh, dan Kak Landung menjadi pelopor dalam membentuk dua

kecenderungan utama dalam gaya patung Nyuh Kuning, yaitu:

a.  Mazhab Binatang (Tantri Style) Ditekuni oleh Kak Leceng dan Kak Silur, mazhab
ini menampilkan representasi hewan-hewan dari kisah Tantri, seperti monyet,
gajah, burung, dan kura-kura. Karya-karya mereka menonjolkan bentuk ekspresif
dan stilisasi yang kuat, menghadirkan karakter humoris dan imajinatif. Bentuknya
cenderung deformatif, namun tetap proporsional dan harmonis dalam konteks
estetik Bali. Patung jenis ini kemudian menjadi karakter khas Desa Nyuh Kuning,
yang membedakannya dari kecenderungan patung Desa Mas yang lebih realistis

dan spiritual.

b. Mazhab Figuratif Naif dengan Idiom Pratima Digarap oleh Mangku Tama,
Mangku Puseh, dan Kak Landung, kecenderungan ini menampilkan figur-figur
manusia yang berpadu dengan idiom-idiom klasik pratima Bali. Karya mereka
mengandung unsur religius dan simbolik, dengan teknik pahatan halus dan proporsi

yang lebih tegak, menyerupai figur arca kuil kuno.

Karya generasi pertama ini sebagian besar dikoleksi oleh Museum Puri Lukisan
Ubud, yang didirikan oleh Cokorda Gde Agung Sukawati dan Rudolf Bonnet pada tahun

1956, sebagai bentuk dokumentasi visual atas dinamika seni rupa Ubud pasca-Pita Maha.

Selain seni patung kayu, generasi awal juga banyak memahat batu padas untuk
kebutuhan arsitektur pura dan lanskap desa. Hal ini menunjukkan keterhubungan antara
seni patung dan sistem keagamaan tradisional masyarakat Nyuh Kuning

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Generasi Kedua

Generasi Kedua (1950-1960-an): Kebangkitan Pasca-Perang dan Konsolidasi
Gaya. Setelah Perang Dunia 11, situasi politik di Indonesia menyebabkan Bonnet kembali
ke Belanda untuk beberapa waktu. Namun, pada awal 1950-an ia kembali ke Bali dan
aktif membangun komunitas pelukis dan pematung di Ubud, yang menjadi titik awal

kebangkitan kembali kesenian Bali modern.

Pada periode ini, seni patung di Nyuh Kuning mengalami revitalisasi melalui
kemunculan generasi kedua, seperti Mangku Pendet dan Pak Mawi. Mereka memperkuat
identitas lokal Nyuh Kuning dengan mempertegas tema fauna, terutama hewan-hewan
khas hutan tropis seperti monyet, burung, dan gajah kecil. Teknik pengerjaannya semakin
halus, namun tetap mempertahankan ekspresi spontan dan karakter humoris yang

menjadi ciri utama.

Mangku Pendet dikenal luas karena keahliannya menciptakan patung monyet
terdistorsi, dengan bentuk tubuh dinamis dan ekspresi yang hidup. la memiliki gaya khas:
finishing tanpa amplas (non-polished finish), yang memberikan tekstur alami pada kayu
dan memperkuat kesan artistik. Periode ini juga menjadi masa ketika identitas “patung
binatang Nyuh Kuning” semakin mapan, dan mulai dikenal luas oleh kolektor serta

wisatawan asing yang berkunjung ke Ubud.
Generasi Pertama

Generasi Ketiga (1980-1990-an): Era Pariwisata dan “One Village One Product”.
Memasuki dekade 1980-1990-an, Bali mengalami apa yang disebut sebagai “ledakan
pariwisata” (tourism boom). Semangat ekonomi kreatif ini turut menghidupkan kembali
aktivitas seni di berbagai desa, termasuk Nyuh Kuning. Dalam konteks kebijakan “One
Product, One Village”, masing-masing desa di wilayah Ubud memperkuat identitas

seninya:
a. Nyuh Kuning: patung kayu bertema binatang,
b. Teges: patung kuda,

c. Mas: patung bertema yoga atau figur meditatif.

Generasi ketiga seniman Nyuh Kuning memanfaatkan momentum ini untuk

mengembangkan produksi patung dengan karakter unik, namun tetap menjaga keaslian

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 181
Kabupaten Gianyar - 2025



182

gaya lokal. Karya mereka tidak hanya berfungsi sebagai objek estetis, tetapi juga menjadi

bagian dari komoditas pariwisata budaya yang memiliki nilai ekonomi tinggi.
Generasi Kontemporer

Generasi Kontemporer: Pelestarian dan Regenerasi. Seniman seperti Made
Sumantra dan | Ketut Muka merupakan bagian dari generasi penerus yang masih
mempertahankan tradisi seni patung Nyuh Kuning hingga kini. Mereka melanjutkan
warisan gaya yang telah dirintis sejak 1930-an, dengan tetap mengeksplorasi tema-tema

fauna serta bentuk-bentuk organik yang dinamis.

Selain menjaga kesinambungan teknik tradisional, generasi ini juga mulai
mengadaptasi pendekatan kontemporer melalui eksperimen bentuk, ukuran, dan media

campuran, tanpa menghilangkan akar gaya khas Nyuh Kuning.

5)  Seni Patung Logam: Transformasi Material dan Skala

Memasuki akhir abad ke-20 hingga awal 2000-an, beberapa seniman dan bengkel
seni di Desa Mas mulai bereksperimen dengan material logam, seperti tembaga,
kuningan, dan baja nirkarat (stainless steel). Inovasi ini menandai pergeseran signifikan
dari medium kayu yang bersifat tradisional menuju medium logam yang menawarkan

kemungkinan bentuk, daya tahan, dan skala baru.

Seni patung logam dari Desa Mas umumnya mengambil bentuk abstrak atau semi-
figuratif, sering kali menggabungkan idiom-idiom lokal Bali — seperti motif flora, gerak
tari, atau simbol dewa-dewi, dalam pendekatan yang lebih modern dan ekspresif.
Beberapa di antaranya dibuat dalam ukuran monumental, dirancang untuk ruang publik,
taman, hotel, atau galeri terbuka, sehingga berfungsi tidak hanya sebagai objek estetis,

tetapi juga sebagai elemen arsitektur dan lanskap.

Fenomena ini mencerminkan pergeseran orientasi artistik masyarakat Desa Mas:
dari seni berbasis fungsi ritual dan tradisi, menuju seni yang berorientasi pada eksplorasi

estetika modern dan ekonomi kreatif global.

6) Seni Patung Batu Padas

Sebelum berbicara tentang seniman dan gaya, perlu dipahami bahwa akar dari seni
patung batu padas di Ubud terletak pada karakter geologis wilayahnya. Ubud, secara

geografis, berada di atas dataran tinggi endapan vulkanik yang berasal dari letusan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gunung Batur purba. Letusan besar yang terjadi ribuan tahun lalu meninggalkan lapisan
abu vulkanik yang kemudian mengeras menjadi batu padas, jenis batuan sedimen ringan,
berpori, namun kokoh. Batu ini banyak ditemukan di daerah aliran sungai Campuhan,
Ayung, dan Petanu, aliran sungai yang dianggap sakral oleh masyarakat sekitar.
Hubungan antara unsur alam, spiritualitas, dan sumber material ini menjadi fondasi
penting dalam memahami mengapa seni patung batu padas tumbuh subur di Ubud. Bagi
masyarakat setempat, batu padas bukan sekadar material, melainkan “bahan hidup” yang
memiliki roh alam (prana). Proses memahat batu padas, dengan demikian, bukan hanya
pekerjaan teknis, tetapi juga laku spiritual yang menghadirkan kesadaran, kesabaran, dan

rasa hormat terhadap alam.

Seni patung batu padas di Ubud memiliki akar panjang sejak masa Kerajaan Bali
Kuna (abad ke-9 hingga ke-14 Masehi). Pada masa itu, pahatan batu menjadi bagian dari
arsitektur bangunan candi dan tempat suci. Arca-arca peninggalan dari periode ini masih
dapat dijumpai di sekitar daerah aliran sungai (das) Campuhan dan Petanu. Hal ini dapat
menunjukkan adanya kesinambungan tradisi pahatan yang kuat. Ketika kerajaan-
kerajaan bermunculan di daerah ini, seni batu padas di Ubud berkembang mengikuti
patronase puri dan pura. Patronase ini memainkan peran penting dalam mendorong
pertumbuhan seni pahat. Pematung bekerja atas dasar pengabdian (ngayah), menciptakan
figur dewa, raksasa penjaga, maupun ornamen arsitektur yang menjadi bagian integral
dari bangunan suci. Gaya yang berkembang disebut gaya klasik Bali, dengan ciri gestur
dan hiasan menyerupai tarian wayang wong, dipadukan dengan ukiran ornament yang

memenuhi bagian busana, dan hiasan kepala.

Pada tahap ini, seni patung tidak berdiri sendiri; ia merupakan bagian dari sistem
budaya yang utuh. Setiap pahatan memiliki fungsi sakral, menjadi medium penghubung
antara manusia dan dunia spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa seni, dalam konteks
masyarakat Bali tradisional, tidak pernah terpisah dari agama dan kehidupan sehari-hari.
Perubahan besar terjadi pada awal abad ke-20, ketika Bali mulai terbuka terhadap
pengaruh luar. Kedatangan kolonial Belanda dan para seniman asing membawa
perspektif baru terhadap seni. Seni patung yang tadinya bersifat ritual dan komunal mulai

memasuki ranah ekspresi individual dan komersial.

Kelahiran kelompok Pita Maha pada tahun 1930-an menjadi titik penting. Gerakan

ini menghimpun para seniman lokal bersama pelukis dan pematung asing seperti Walter

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 183
Kabupaten Gianyar - 2025



184

Spies dan Rudolf Bonnet, yang memperkenalkan konsep estetika modern. Pita Maha
menumbuhkan kesadaran baru bahwa seni dapat menjadi bentuk ekspresi personal
sekaligus komoditas yang memiliki nilai ekonomi tanpa kehilangan akar tradisinya. Dari
sinilah lahir generasi seniman pahat batu yang mulai mengeksplorasi kebebasan bentuk
dan tema, tanpa harus terikat pada pakem sakral. Mereka mengubah fungsi batu padas

dari sekadar medium keagamaan menjadi medium ekspresi estetis dan sosial.

Salah satu tokoh penting yang menandai perubahan estetika ini adalah Pak Sadra
dari Banjar Ubud Kaja. la dianggap sebagai pelopor gaya primitif dalam seni patung batu
padas Ubud. Gaya ini muncul sebagai reaksi terhadap tradisi klasik yang dianggap terlalu
formal dan simbolik. Sadra memahat dengan spontanitas, menonjolkan bentuk-bentuk

sederhana dan ekspresi kasar yang justru menghadirkan kejujuran artistik.

Karya-karyanya tidak lagi tunduk sepenuhnya pada tuntutan religius, tetapi
mengekspresikan rasa, intuisi, dan pengalaman pribadi. Gaya ini kemudian berkembang
dan diikuti oleh pematung lain seperti I Wayan Cemul, yang dikenal produktif dan
berpengaruh dalam mempopulerkan patung batu padas sebagai komoditas estetis di hotel,
taman, dan ruang publik. Dari tangan mereka, batu padas tidak hanya menjadi bagian
dari pura, melainkan juga wajah dari lanskap budaya Ubud modern. Memasuki abad ke-
21, terutama setelah tahun 2010-an, muncul generasi baru seniman yang mengolah batu
padas dengan pendekatan eksperimental. Salah satu figur menarik adalah Pandi, seniman
otodidak dari Banjar Ubud Kaja. la memanfaatkan batu padas temuan dari sungai, bukan
hasil tambang, dan memahatnya menggunakan blakas, pisau sederhana yang biasanya

dipakai untuk memotong daging atau bambu.

Pendekatannya yang intuitif membuat karya-karyanya terasa hidup. la membiarkan
bentuk alami batu menuntun arah pahatannya, seolah berdialog dengan alam. Pada masa
pandemi Covid-19 (2020-2021), ketika aktivitas pariwisata berhenti, Pandi justru
menemukan ruang batin untuk berkarya lebih intens. Karyanya memancarkan kesan
introspektif, wajah-wajah manusia yang terkesan rapuh namun jujur, refleksi atas kondisi
sosial kala itu. Eksperimen serupa juga tumbuh di desa-desa seperti Lodtunduh, Taman
Kaja, dan Lungsiakan, di mana pematung memahat batu kali temuan menjadi
bebondresan — wajah-wajah karikatural yang lucu dan menghibur. Tren ini
menunjukkan perluasan makna seni patung batu padas: dari medium spiritual, menjadi

medium ekspresi sosial dan humor rakyat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Batu padas, yang secara fisik terbentuk dari letusan purba dan proses alam yang panjang,
seolah menjadi metafora dari ketahanan budaya Ubud. Ia lunak namun kokoh, mudah dibentuk
tetapi tidak mudah rapuh seperti masyarakat Ubud yang mampu beradaptasi dengan perubahan
zaman tanpa kehilangan akar tradisi. Seni patung batu padas bukan sekadar warisan estetika,
tetapi juga identitas kultural dan ekologis. la merepresentasikan hubungan harmonis antara
manusia, alam, dan spiritualitas. Dalam konteks modern, seni ini juga menjadi jembatan antara

masa lalu dan masa depan — antara tradisi lokal dan pasar global, antara ritual dan pariwisata,

antara tangan seniman dan denyut ekonomi desa.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 185
Kabupaten Gianyar - 2025



5.3.

186

Foto 5.23 Seni patung yang terbuat dari batu padas.

Kerajinan
1) Inovasi Seni Logam: Patung Uang Kepeng

Salah satu bentuk inovasi seni yang berkembang di Desa Mas pada periode
kontemporer adalah kerajinan dan seni patung uang kepeng. Para perajin di desa ini
berhasil mengolah uang kepeng (pis bolong) — yang semula digunakan sebagai sarana
upacara atau simbol spiritual — menjadi bahan utama karya patung dekoratif dan

simbolik.

Patung uang kepeng umumnya mengambil bentuk dewa-dewi Hindu, seperti
Rambut Sedana, Dewi Sri, atau Dewa Wisnu, serta figur pelindung dan simbol
kemakmuran. Dalam konteks masyarakat Bali, uang kepeng memiliki makna spiritual

sebagai lambang keseimbangan antara aspek material (artha) dan spiritual (dharma).

Melalui sentuhan artistik para pengrajin Desa Mas, kepingan logam kecil ini

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



disusun secara teliti hingga membentuk patung tiga dimensi yang indah dan bernilai
tinggi. Proses pembuatan membutuhkan keahlian tangan dan Kketelitian tinggi,
mencerminkan transformasi fungsi sakral menjadi estetika kontemporer tanpa

kehilangan nilai simbolisnya.

Seni patung uang kepeng ini kini menjadi salah satu identitas khas Desa Mas,
menunjukkan kemampuan adaptif masyarakatnya dalam membaca peluang ekonomi

kreatif berbasis warisan budaya.

2) Kriya Kaca Tiup: Inovasi dan Estetika Modern

Selain patung logam, Desa Mas juga menjadi tempat berkembangnya kerajinan
kaca tiup (glassblowing art) yang mulai muncul pada dekade 1990-an dan 2000-an. Seni
kaca tiup ini umumnya diinisiasi oleh kolaborasi antara perajin lokal dan desainer asing
yang bermukim di kawasan Ubud. Karya-karya kaca tiup yang dihasilkan menampilkan
bentuk-bentuk organik dan modern, sering kali berupa vas, lampu, atau instalasi dekoratif
yang memadukan elemen kaca dan kayu alami. Proses pembuatannya dilakukan dengan
teknik hot glass blowing, yaitu meniup kaca cair panas menjadi bentuk tiga dimensi, yang

kemudian disatukan dengan dasar kayu atau batu.

Kriya kaca tiup dari Desa Mas kini telah menjadi salah satu produk unggulan yang
banyak dicari oleh kolektor seni, hotel, dan galeri internasional, memperlihatkan
keberhasilan desa ini dalam mengintegrasikan seni tradisi, keterampilan kriya, dan

estetika modern.

3) Desain Dekorasi sebagai Ekspresi Estetika dan Sosial di Desa Ubud

Ubud, yang dikenal sebagai jantung seni dan budaya Bali, bukan hanya tempat di
mana lukisan, tari, dan musik tradisional tumbuh subur. Di balik hiruk-pikuk pariwisata
dan kemasyhuran seni rupa modernnya, terdapat satu bentuk ekspresi yang hidup dalam
keseharian masyarakat: desain dekorasi tradisional. Karya dekoratif ini hadir tidak
sekadar untuk memperindah ruang, melainkan menjadi wujud nyata dari nilai sosial,

religius, dan kreativitas kolektif masyarakat Ubud.

Dalam setiap pelaksanaan upacara adat, baik yang berlangsung di pura, puri,
maupun rumah-rumah masyarakat, elemen desain memainkan peran penting. Ruang-
ruang suci dihiasi dengan rangkaian janur, bunga, dan ornamen bambu yang ditata
dengan presisi dan rasa estetika yang mendalam. Setiap lengkungan, warna, dan susunan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 187
Kabupaten Gianyar - 2025



188

memiliki makna simbolik yang berakar pada filosofi harmoni antara manusia, alam, dan

Tuhan, konsep Tri Hita Karana yang menjadi napas kehidupan masyarakat Bali.

Menariknya, tradisi dekorasi ini berawal dari kegiatan sosial kepemudaan. Di
hampir setiap banjar di Ubud, para pemuda tergabung dalam Sekaa Teruna Teruni (STT),
yang menjadi wadah kebersamaan dan kreativitas mereka. Saat ada anggota masyarakat
yang menikah, mengadakan upacara adat, atau melaksanakan ritual keagamaan, para
pemuda secara sukarela "ngayah” bekerja tanpa pamrih untuk menyiapkan berbagai
dekorasi. Di tangan mereka, bambu, janur, dan kain menjadi media ekspresi. Dari
kegiatan sederhana ini, lahirlah pola desain dekoratif khas Ubud yang memadukan nilai

tradisi dan keindahan artistik.

Salah satu contoh yang menonjol adalah Udyana Art Space dan Sri Melanting.
Keduanya merupakan komunitas yang bergerak di ranah desain. komunitas Udyana Art
Space berasal dari Taman Kelod dan Sri Melanting berasal dari Banjar Pande Desa Sayan
Ubud. Keduanya memiliki tumpuan dan awalan yang serupa yaitu dari tadisi ngayah
dalam kegiatan kepemudaan. Seperti Udyana Art Space, yang awalnya merupakan
kelompok pemuda dari STT Udyana Banjar Taman Kelod. Awalnya mereka hanya
membuat dekorasi untuk kepentingan ngayah di pura dan acara adat setempat. Namun,
semangat dan kemampuan artistik mereka membawa perjalanan yang luar biasa. Pada
tahun 2018, Udyana Art Space dipercaya untuk membuat properti pembukaan Asian
Games di Jakarta, sebuah pencapaian yang membuka jalan bagi mereka untuk menembus
panggung nasional dan internasional. Demikian pula Sri Melanting mendapat
kepercayaan untuk membuat dekorasi di IKN (Ibu Kota Nusantara). Dari tradisi lokal,

mereka tumbuh menjadi representasi kreativitas global.

Fenomena ini menunjukkan bahwa desain dekorasi di Ubud bukan sekadar
kegiatan estetis, tetapi juga menjadi bagian dari transformasi sosial dan ekonomi
masyarakatnya. Tradisi yang lahir dari semangat gotong royong kini berkembang
menjadi profesi dan bentuk ekspresi seni yang diakui dunia. Setiap karya dekoratif yang
menghiasi ruang upacara maupun panggung modern sesungguhnya menyimpan cerita

tentang identitas, kebersamaan, dan daya cipta masyarakat Ubud yang terus lestari.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 5.20 Beberapa desain dekorasi yang dirancang pemuda Ubud.

4)  Kerajinan Lamak di Padang Tegal Ubud

Di tengah Desa Adat Ubud yang terkenal dengan warisan seni dan budayanya,
terdapat sebuah tradisi kerajinan yang jarang disebut namun memiliki peran penting
dalam kehidupan ritual masyarakat Bali: pembuatan lamak tradisional. Lamak adalah
hiasan dekoratif dari ron (daun rontal tua) dan ambu (daun rontal muda) yang diukir dan
dijarit dengan penuh ketelitian. Keindahannya menghiasi pelinggih di pura, sanggah
penjor, serta berbagai sarana upacara adat dan keagamaan. Dari sekian wilayah Ubud,
Desa Padang Tegal menjadi salah satu pusat kerajinan lamak yang paling kuat
mempertahankan tradisi ini. Menurut penuturan salah satu perajin, Nyoman Suweta,
tradisi membuat lamak telah berlangsung sejak lama, jauh sebelum Bali mengenal
perkembangan pariwisata seperti sekarang. la mengingat betul masa kecilnya, ketika
orang tuanya—dan hampir semua keluarga di sekitarnya sibuk memotong ron, mengukir

motif, hingga merangkai lamak di depan rumah.

Di Padang Tegal, sejumlah keluarga dikenal sebagai penjaga tradisi ini sejak
generasi terdahulu. Nama-nama seperti keluarga Pak Balug, Tantri, Kak Lengur, Kak
Lampiyung, Siaji Nomeran, hingga Pak Nyamping menjadi saksi sejarah bagaimana
kerajinan lamak tumbuh dari kegiatan rumah tangga menjadi identitas budaya lokal. Kini,
generasi baru seperti Nyoman Suweta sendiri dan Yan Lo meneruskan keahlian tersebut,
memastikan tradisi tidak berhenti hanya pada cerita masa lalu. Tradisi lamak awalnya
berkembang dari semangat ngayah atau gotong royong. Para pemuda Padang Tegal pada
tahun 1960-an kerap bekerja sama membuat dekorasi untuk pura atau upacara pernikahan
kerabat mereka. Seiring waktu, keterampilan ini semakin dibutuhkan masyarakat,
sehingga kegiatan yang dulu berasal dari kebersamaan Kini berkembang menjadi

kerajinan yang bernilai ekonomi tinggi.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 189
Kabupaten Gianyar - 2025



190

Produksi lamak lalu menyebar ke berbagai wilayah banjar di Padang Tegal—
Padang Tegal Kaja, Padang Tegal Tengah, dan Padang Tegal Kelod. Bahkan desa-desa
lain seperti Ubud dan Peliatan sempat mengembangkan gaya lamak mereka sendiri,
meski dengan ciri yang berbeda. Namun gaya khas Padang Tegal tetap memiliki identitas
kuat yang mudah dikenali. Keistimewaan lamak Padang Tegal terletak pada material,
motif ukiran, dan struktur penempatan motif. Material ambu (rontal muda), ron (rontal
tua). Kedua bahan ini dipilih karena lentur, awet, dan memberi kontras warna yang indah
setelah diukir. Motif ukiran pada lamak Padang Tegal sangat kaya dan memiliki simbol-

simbol filosofis, antara lain:

Tetimpasan — segitiga runcing menyerupai tombak

. Liking — guratan ornamental halus

. Candigara — susunan segi empat atau lingkaran, menyerupai motif mas-masan
. Cili — figur manusia geometris, didominasi bentuk segitiga

. Gebogan — visualisasi susunan buah dan bunga

. Kapu-kapu Kambang — menyerupai tanaman air

. Bulan — motif bulat yang diukir

. Bumbung Jangkrik — motif kotak-kotak seperti poleng

. Mangong — bentuk mirip cili namun lebih sederhana

Setiap motif tidak sekadar memperindah, tetapi juga menyimpan makna simbolis
kehidupan, kesucian, dan harmoni. Struktur Lamak yang Berlapis. Lamak Padang Tegal
memiliki struktur bak tubuh manusia yang terdiri dari tiga bagian. Bagian atas — diisi
motif kapu-kapu kambang. Bagian tubuh — menampilkan motif pokok seperti kayonan,
cili, candigara, atau bulan. Bagian kamben (bawah) — memakai motif tetimpasan sebagai

penutup.

Pada lamak ukuran 1 meter, biasanya hanya satu motif pokok yang ditampilkan.
Sementara untuk sanggah penjor anten atau upacara pernikahan, ukuran lamak dapat
mencapai 4-8 meter, disesuaikan dengan tinggi sanggah penjor. Lamak biasanya hadir
pada momen-momen penting dalam keagamaan masyarakat Bali, seperti piodalan,

rerainan, hingga Hari Raya Galungan. Kehadirannya bukan sekadar dekorasi, melainkan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



simbol pemuliaan, keindahan, dan ketulusan persembahan. Di tangan para perajin
Padang Tegal, lamak menjadi lebih dari sekadar hiasan; ia adalah wujud kreativitas,

disiplin, dan rasa bakti. Tradisi ini bukan hanya bertahan, tetapi juga berkembang.

Foto 5.26 Lamak yang terbuat dari bahan dasar Ambu dan Ron.

5) Kerajinan Pigura Ukir Kayu di Desa Petulu Ubud

Di tengah geliat seni rupa Ubud yang telah mendunia, Desa Petulu menempati
posisi penting sebagai salah satu sentra kerajinan pigura ukir kayu khas Bali. Kerajinan
ini tumbuh dan berkembang seiring denyut kehidupan para seniman lukis yang
menjadikan Ubud sebagai ruang berkarya. Pigura bukan sekadar bingkai, melainkan
bagian tak terpisahkan dari estetika sebuah karya seni lukis. Akar perkembangan
kerajinan pigura ukir kayu di wilayah Ubud sejatinya bermula pada sekitar tahun 1970-
an di Desa Padang Tegal dan Desa Tebesaya. Kedua desa ini dikenal sebagai pusat
aktivitas para pelukis gaya Ubud. Di Desa Padang Tegal, tercatat beberapa tokoh perintis
pengrajin pigura ukir kayu seperti I Nyoman Lempung dan | Wayan Tangap. Sementara
itu di Desa Tebesaya, sosok Jro Mangku Pura Desa dikenal sebagai pengrajin yang turut

menguatkan tradisi kerajinan ini.

Pada masa itu, banyak seniman ternama mempercayakan pengerjaan pigura lukisan
mereka kepada para pengrajin di Padang Tegal dan Tebesaya. Nama-nama besar seperti
Antonio Blanco, seniman kelahiran Spanyol yang menetap di Ubud, Hendra Gunawan,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 191
Kabupaten Gianyar - 2025



192

seniman nasional Indonesia, serta Dr. Moerdowo, menjadi pelanggan tetap | Wayan
Tangap. Sementara di tempat | Nyoman Lempung, banyak pelukis modern Indonesia
seperti Dullah dan Hardja memesan pigura. Dullah, pelukis realis yang sempat tinggal di
Pejeng, bahkan kerap mengajak murid dan rekan-rekannya untuk memesan pigura di
Ubud.

Perkembangan pesat ini kemudian melibatkan tenaga-tenaga ukir dari Desa Petulu,
khususnya Petulu Gunung. Para tukang ukir dari desa ini pada awalnya bekerja sebagai
tenaga ukir di bengkel milik 1 Wayan Tangap dan | Nyoman Lempung. Nama-nama
seperti | Made Poleng, | Wayan Nuasa, dan | Nyoman Kenik menjadi pionir tukang ukir
asal Petulu yang ikut menghidupkan industri pigura di Padang Tegal. Seiring
meningkatnya permintaan, pengerjaan pigura mulai “dibawa pulang” ke Desa Petulu.

Pada fase inilah Petulu perlahan tumbuh menjadi sentra baru kerajinan pigura ukir kayu.

Dalam perkembangannya, pigura ukir kayu di Desa Petulu memiliki keragaman
jenis berdasarkan motif ukiran yang diterapkan. Jenis yang paling sederhana adalah
pigura ukir keketusan atau geganggongan, dengan motif-motif sederhana seperti
ganggong kandik, pusuh, dan kuping celeng yang disusun secara berderet atau repetitif.
Di atasnya terdapat jenis pigura ukir pepatran yang memiliki motif lebih rumit dan detail.
Motif pepatran ini pun beragam, seperti patra punggal, patra ulanda, dan patra samblung.
Dari sisi teknik, ada pigura yang menerapkan teknik kerawang atau tembus, dan ada pula
yang tidak tembus. Kerumitan motif dan teknik ini sekaligus menjadi penanda kelas
sebuah pigura. Pigura pepatran tembus dengan ukiran rumit biasanya digunakan untuk
lukisan bernilai tinggi, sementara motif geganggongan digunakan untuk kelas yang lebih

sederhana.

Bahan baku pigura ukir kayu ini bersumber dari kayu-kayu lokal Bali seperti kayu
nangka, durian, wani, nyantuh, genitri, dan jabon. Keunggulan kayu-kayu ini terletak
pada kekuatan serat, kemudahan diukir, serta daya tahan terhadap cuaca dan usia. Seiring
membesarnya permintaan, hampir seluruh keluarga di Desa Petulu Gunung menggeluti
kerajinan pigura ukir kayu. Pada masa kejayaannya, Petulu dikenal sebagai sentra pigura
kayu ukir terbesar di Bali. Bahkan untuk memenuhi lonjakan pesanan, para pengrajin

mendatangkan tenaga ukir tambahan dari Desa Cebok, Tegalalang.

Memasuki tahun 1990-an, terjadi pembaruan penting dalam dunia pigura ukir kayu

di Petulu. I Wayan Suardana Tulu, anak dari I Wayan Poleng, sepulang menempuh

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pendidikan di Yogyakarta, mulai melakukan terobosan desain. la tidak lagi memandang
pigura sebagai bingkai standar, melainkan bagian dari narasi visual lukisan. Jika sebuah
lukisan bertema cili, maka pigura dirancang dengan motif cili agar selaras secara
konseptual. Gagasan ini terinspirasi dari praktik Antonio Blanco yang menempatkan
pigura sebagai bagian artistik utuh dari karya. Suardana Tulu juga bereksperimen
menggunakan kayu limbah jati, menggabungkan gaya ekspresif ala I Tjokot dengan
sentuhan surealis terinspirasi | Ketut Budiana. Selain pigura lukisan, ia juga merintis
pengembangan pigura untuk cermin dan kaca dengan gaya antik, yang kemudian
dipasarkan ke wilayah Pujung, Tegalalang. Inovasi ini muncul bersamaan dengan mulai

menurunnya permintaan terhadap pigura lukisan konvensional.

Tantangan berat mulai dihadapi para perajin pigura ukir kayu ketika pasar dibanjiri
pigura produksi mesin dari luar daerah serta pigura berbahan fiber. Produk-produk ini
lebih murah, seragam, presisi, dan tersedia dalam jumlah besar. Kondisi ini membuat
pigura kayu ukir tradisional semakin terdesak dan terpinggirkan. Banyak pelukis dan
konsumen beralih ke pigura modern karena faktor harga dan efisiensi, meskipun nilai

artistik dan sentuhan manualnya jauh berbeda.

Di balik seluruh dinamika tersebut, proses kerja pembuatan pigura ukir kayu tetap
mempertahankan tahapan tradisional. Pengerjaan diawali dengan menyiapkan bilah kayu
yang dipotong dengan kemiringan khusus menggunakan gergaji. Tahap berikutnya
adalah nyerut lis atau membentuk profil bingkai dengan alat pemirig dan pengerungan.
Setelah bentuk dasar terbentuk, proses ngukir dilakukan dengan pahat sesuai motif yang
diinginkan. Tahap terakhir adalah finishing, baik dengan pewarnaan maupun cukup
melalui proses pengamplasan untuk menampilkan serat alami kayu. Kerajinan pigura
ukir kayu di Desa Petulu tidak hanya merepresentasikan keterampilan teknis, tetapi juga
mencerminkan relasi erat antara perajin dan seniman lukis, antara fungsi dan estetika,
serta antara tradisi dan perubahan zaman. Meski kini menghadapi berbagai tantangan,
jejak sejarah dan nilai artistik pigura ukir kayu Petulu tetap menjadi bagian penting dari

perjalanan seni rupa Ubud dan Bali secara keseluruhan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 193
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 5.28 Pigura Ukir Kayu di Desa Petulu

'| 94 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB VI
KECAMATAN SUKAWATI

Kecamatan Sukawati merupakan salah satu kecamatan di Kabupaten Gianyar yang
dikenal sebagai pusat kesenian dan kerajinan Bali. Wilayah ini membentang dari kawasan
pesisir hingga pedalaman desa-desa seniman yang telah lama dikenal secara nasional maupun
internasional. Sukawati terdiri dari desa-desa seni seperti Batuan, Guwang, Singapadu, Celuk,
Ketewel, dan Batubulan yang masing-masing memiliki kekhasan tersendiri. Kawasan ini
dikenal sebagai ruang budaya yang tetap hidup hingga kini, ditandai oleh keberadaan pasar
seni, sanggar, pura-pura kuno, serta komunitas kreatif yang menjaga kesinambungan tradisi.
Dengan lanskap budaya yang kuat, Sukawati menjadi salah satu pusat perkembangan seni rupa,
seni pertunjukan, kerajinan Bali dan desain elemen arsitektur yang masih dapat ditemui secara

aktif sampai sekarang.

Kecamatan Sukawati juga merupakan simpul utama bagi berbagai bentuk seni rupa, seni
pertunjukkan, desain dan kerajinan yang tumbuh, bertahan, dan berkembang hingga kini.
Kekayaan seni tersebut meliputi Seni Lukis Corak Batuan, seni rupa topeng, seni pertunjukan
wayang kulit, pertunjukan Barong Kunti Sraya, seni topeng, Dramatari Gambuh Batuan,
kesenian genggong, Gong Luang, Joged Pingitan, Sanghyang Dedari Pura Penataran Agung
Sukawati, Tari Topeng Legong, Rejang Sutri, Barong Sesuhunan, pertunjukkan Arja, Barong
Landung, serta Wayang Tantri khas Wija. Di bidang kerajinan dan desain, Sukawati dikenal
melalui kerajinan perak dan emas Celuk, kerajinan layang-layang, kerajinan cangkang telur,
kerajinan wayang kulit, kerajinan seni patung batu cadas, kerajinan ukiran kayu dan plakat
nama, hingga tradisi desain elemen arsitektur berupa pintu ukiran Bali. Seluruh bentuk seni
kerajinan dan desain ini menjadi ciri identitas Sukawati sebagai salah satu pusat seni paling
dinamis di Bali, dengan warisan budaya yang tetap terpelihara dan terus berkembang mengikuti

kebutuhan zaman.

6.1. Seni Pertunjukan
6.1.1. Wali
1)  Joged Pingitan

Joged Pingitan di Kecamatan Sukawati berasal dari sebuah tarian sakral yang
berkembang di Desa Tegenungan, Kecamatan Sukawati, Gianyar, Bali. Awalnya, tarian

ini berasal dari gelungan (hiasan kepala) yang dikenal sebagai Ratu Megelung, yang

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 195
Kabupaten Gianyar - 2025



196

dianggap sebagai perwujudan dewi penjaga desa tersebut. Tarian ini dulunya hanya
ditampilkan dalam upacara keagamaan di pura-pura setempat dan hanya untuk kalangan

tertentu, terutama dalam lingkungan kerajaan.

Salah satu pelestari awal Joged Pingitan adalah Ni Cenik yang mengembangkan
kekhasan tarian yang berbeda dari joged pada umumnya. Berbeda dengan jenis tarian
Joged pada umumnya yang menonjolkan kelembutan dan keluwesan gerak, Joged
Pingitan kekhasan Batuan justru memperlihatkan karakter yang lebih maskulin.
Pergerakan tangan, tubuh, dan kaki tampak tegas dan kuat, bukan lembut seperti pada
tarian putri lainnya. Ciri khas lain terdapat pada ekspresi pandangan mata atau nyeledet
yang memiliki kekhasan tersendiri, dikenal sebagai Seledet Capung, yang

membedakannya dari kekhasan tarian Joged putri pada umumnya (Cakra, 2023a)

Foto 6.1 Joged Pingitan
(Sumber: Baliprawara, 2025)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.2 Seledet Capung, Joged Pingitan

Kekhususan Joged Pingitan di Sukawati terletak pada sifatnya yang sakral dan
aturan ketat saat pementasan. Tarian ini hanya dibawakan oleh penari perempuan dan
pengibing (penari pendamping) tidak boleh menyentuh atau berinteraksi bebas dengan
penari utama. Penari hanya boleh menari menyesuaikan gerak penari utama tanpa kontak
fisik. Iringan musik menggunakan gamelan bambu bernama Gandrangan atau rindik
berlaras pelog dengan repertoar palegongan. Gelungan asli yang dikenakan penari
adalah gelungan sakral yang hanya dipakai dalam upacara agama di pura setempat, dan
sering kali hanya dipamerkan sebagai duplikat saat pementasan umum. Secara artistik,
Joged Pingitan memiliki kerangka alur dramatik yang sering dihubungkan dengan lakon
Calonarang, sehingga tarian ini tidak sekadar tari pergaulan, melainkan mengandung

simbolisme spiritual dan magis (Budarsana, 2025)

2) Sanghyang Dedari Pura Penataran Agung Sukawati

Tari Sanghyang Dedari merupakan tarian sakral khas Bali yang memiliki makna
sebagai ritual penolak bala dan memohon keselamatan dari berbagai bencana, terutama
wabah penyakit. Menurut sejarah dan tradisi masyarakat Bali terutama yang berkembang

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 197
Kabupaten Gianyar - 2025



198

di Gianyar, termasuk Sukawati, asal-usul tarian ini berawal dari Desa Bona, Blahbatuh,
Gianyar. Warga desa tersebut mengalami wabah penyakit yang sulit diobati, hingga suatu
ketika beberapa gadis bermain di sekitar pura setelah upacara adat dan secara tidak sadar
mengalami kerauhan atau trance saat menari mengikuti nyanyian Sanghyang. Dari situ
tarian ini disakralkan sebagai sarana spiritual untuk mengusir wabah penyakit dan
marabahaya. Penari yang membawakan tari ini biasanya anak perempuan yang dianggap
suci dan belum mengalami haid, sehingga orang Bali percaya tari ini merupakan
perwujudan roh bidadari suci yang turun ke bumi dalam wujud penari yang kerauhan.
Dalam tari Sanghyang Dedari terdapat gambaran masuknya roh suci yang merupakan
penjelmaan widiadari ke dalam tubuh para penari yang tidak sadarkan diri. Sanghyang
Dedari dianggap sebagai dewi suci (bidadari) yaitu sebagai perwujudan Tuhan, dalam
bahasa Sansekerta disebut Vidyadhari, dalam Jawa Kuno disebut Widadari (Sulistiani,
2022)

Foto 6.3 Penari Sanghyang Dedari
(Sumber: Sulistiani, 2022)

Foto 6.4 Penari Sanghyang Dedari
(Sumber: Ermalia, 2024)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Tari Sanghyang Dedari merupakan bentuk seni sakral yang mencerminkan
hubungan harmonis antara manusia dan kekuatan spiritual dalam tradisi Bali. Tarian ini
masih dipertahankan sebagai warisan budaya religius yang berfungsi sebagai sarana
penolak bala dan pemulihan keseimbangan kosmis ketika masyarakat menghadapi wabah
atau gangguan niskala. Prosesi ritualnya yang melibatkan keadaan trance menunjukkan
keyakinan masyarakat bahwa roh suci (hyang) dapat turun ke dunia melalui tubuh penari
sebagai medium penyembuhan dan penyucian desa (Seramasara, 2022). Tari Sanghyang
Dedari di Pura Penataran Agung Sukawati memiliki kekhususan dan ciri khas yang
menegaskan kedudukannya sebagai tarian sakral dalam tradisi keagamaan Bali. Tarian
ini merupakan bagian dari upacara keagamaan yang sarat dengan nilai spiritual dan
berfungsi sebagai sarana memohon perlindungan serta keselamatan bagi masyarakat.
Penarinya adalah anak perempuan berusia sekitar delapan hingga dua belas tahun yang
dipilih secara khusus karena dianggap masih suci dan layak menjadi medium turunnya
roh suci. Pementasan diawali dengan serangkaian prosesi ritual yang panjang dan
terstruktur, meliputi upacara matur piuning, ngukup, dan nyineb, yang berfungsi untuk
mengundang serta mengembalikan roh suci bidadari ke alam niskala. Selama
pementasan, penari memasuki kondisi trance atau kerauhan, di mana roh suci dipercaya
turun dan menguasai tubuh mereka. Tarian ini biasanya dilakukan di area pura dengan
iringan gending Sanghyang yang khas, menonjolkan unsur api dan tata upacara yang
ketat. Busana penari berwarna putih melambangkan kesucian, dan selama ritual
berlangsung, mereka tidak boleh disentuh sembarangan oleh siapa pun. Di Pura
Penataran Agung Sukawati, Sanghyang Dedari berperan tidak hanya sebagai pertunjukan
spiritual, tetapi juga sebagai media komunikasi antara masyarakat dan alam gaib
setempat, serta simbol keseimbangan antara alam dan manusia dalam upaya menolak
segala bentuk marabahaya. Dengan demikian, Sanghyang Dedari di Pura Penataran
Agung Sukawati menjadi sebuah ritual seni yang menggabungkan unsur spiritual,
budaya, dan kesakralan yang kuat sebagai ciri khas tarian upacara Bali berfungsi khusus

untuk keselamatan dan penolak bala masyarakat setempat.
3) Tari Topeng Legong

Keunikan seni pertunjukan di Desa Ketewel sangat kental dengan nilai ritual dan
tradisi Bali yang sakral. Salah satu pertunjukan yang terkenal adalah Tari Topeng Legong
yang berasal dari desa ini, yang memiliki nilai historis dan makna religius yang tinggi.

Tari ini menampilkan gerak-gerak halus dan ekspresif dengan penggunaan berbagai

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 199
Kabupaten Gianyar - 2025



200

masker yang menggambarkan makhluk mitologis dan tokoh-tokoh dalam cerita rakyat
Bali. Seni pertunjukan ini diiringi oleh gamelan yang dinamis dan khas Bali, yang
memperkuat suasana magis dan narasi cerita. Selain itu, keterlibatan masyarakat secara
komunal dalam pementasan menjadikan seni pertunjukan di Ketewel sebuah cerminan
hidup dari budaya dan spiritualitas masyarakat Bali yang terus dilestarikan dari generasi
ke generasi. Tari Sang Hyang Legong Topeng merupakan tarian sakral asal Desa Ketewel
yang memiliki peran penting dalam upacara piodalan sebagai sarana pengukuhan
spiritual. Penelitian terhadap tarian ini berangkat dari tantangan perubahan zaman yang
mendorongnya untuk bisa ditampilkan di luar konteks ritual tanpa mengurangi
kesakralannya. Meski demikian, eksistensinya sebagai seni pertunjukan religius tetap
terjaga berkat upaya pelestarian melalui sistem transmisi budaya, yaitu pewarisan
pengetahuan dari generasi tua kepada generasi muda. Berdasarkan sumber seperti Babad
Dalem, Babad Dalem Sukawati, dan Lontar Raja Purana Tattwa, diketahui bahwa tarian
ini diciptakan oleh | Dewa Made Agung berdasarkan wahyu yang diterimanya melalui
mimpi, dan kemudian menjadi inspirasi bagi lahirnya tari Legong di Bali.Fungsi
utamanya adalah sebagai sarana pelaksanaan piodalan dan penolak bala atau wabah
penyakit. Secara simbolik, tarian ini mengandung nilai-nilai agama, budaya, sosial, dan
pendidikan. Keberadaannya tetap lestari karena adanya pembuatan topeng tiruan untuk
pertunjukan non-ritual, tanpa mengurangi kesucian versi aslinya. Sistem transmisinya
mencakup tiga aspek utama, yaitu materi tari yang diwariskan, proses pewarisan, dan

nilai-nilai budaya yang terkandung dalamnya (Agus, 2006).

Ciri khas seni pertunjukan di Desa Ketewel meliputi perpaduan erat antara seni tari,
musik gamelan, serta elemen teater dan ritual yang saling menguatkan. Kostum dan
properti yang digunakan biasanya memiliki desain tradisional yang kaya ornamen dan
simbolisme budaya Bali. Melalui pertunjukan ini, masyarakat tidak hanya
menyampaikan cerita dan hiburan, tetapi juga menjaga keseimbangan spiritual sekaligus
memperkuat ikatan sosial komunitas. Seni pertunjukan di Desa Ketewel menjadi bukti

nyata bagaimana warisan budaya Bali terjaga secara autentik dan hidup hingga kini.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



e
¥ e
| AR

i

e

Foto 6.6 Tari Topeng Legong
(Sumber: Budiadnyana, 2022)

Pementasan dilakukan oleh dua penari perempuan yang belum akil balig sebagai
simbol kesucian, dengan empat kali putaran tari dan pergantian topeng pada setiap putaran.
Selain berfungsi sebagai sarana upacara piodalan dan permohonan keselamatan, tarian ini juga
menjadi sumber inspirasi bagi perkembangan tari Legong klasik di Bali. Eksistensinya hingga
kini menunjukkan kekuatan masyarakat Bali dalam menjaga nilai spiritual, estetika, dan tradisi

leluhur melalui pewarisan budaya yang terus dijaga lintas generasi (Budiadnyana, 2022).

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 201
Kabupaten Gianyar - 2025



202

4)  Rejang Sutri

Di wilayah Gianyar terdapat berbagai jenis tarian sakral rejang, salah satunya
adalah Tari Rejang Sutri yang berasal dari Desa Batuan, Kecamatan Sukawati,
Kabupaten Gianyar. Tarian ini memiliki kekhasan tersendiri dibandingkan dengan tari
rejang pada umumnya, baik dari segi fungsi, tata rias, busana, maupun waktu
pelaksanaannya yang sangat unik. Berdasarkan wawancara dengan Bendesa Adat
Batuan, Bapak Made Jabur, dijelaskan bahwa Tari Rejang Sutri berfungsi sebagai tarian
tolak bala, yang dipercaya mampu melindungi masyarakat Batuan dari murka Ratu Gede
Mecaling. Dikisahkan bahwa Ratu Gede Mecaling pernah diusir oleh warga Batuan dan
kemudian menyimpan dendam, berjanji akan mengganggu masyarakat dengan
menyebarkan penyakit (Nur Hita dkk., 2018). Tari Rejang Sutri, yang memiliki kaitan
erat dengan cerita mitologis pertempuran antara | Dewa Babi dan | Dewa Gede Macaling
dipentaskan secara bergiliran sebagai penolak bala untuk melindungi desa dari wabah

penyakit dan malapetaka.

Foto 6.7 Tari Rejang Sutri
(Sumber: | Kadek Suartaya)

Tari Rejang Sutri biasanya digelar mulai hari Kajeng Kliwon Uwudan pada sasih
kalima dan berlangsung hingga hari Ngembak Geni, yaitu sehari setelah Hari Raya
Nyepi. Tradisi sakral ini telah diwariskan secara turun-temurun dan tidak boleh
ditinggalkan, karena diyakini dapat membawa malapetaka apabila tidak dilaksanakan.

Tarian ini dibawakan oleh para wanita di Desa Batuan sebagai bentuk ritual tolak bala,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



khususnya pada periode sasih keenam hingga sasih kesanga, yang oleh masyarakat
setempat dipercaya sebagai masa rentan munculnya berbagai penyakit (Jadesta
Kemenparekraf, 2025).

Foto 6.8. Tari Rejang Sutri
(Sumber:Jadesta Kemenparekraf, 2025)

Tarian ini berbeda dengan tari rejang lainnya, tari rejang sutri yang ada di Desa
Batuan dipentaskan khusus pada awal sasih kalima (November) sampai akhir sasih
kesanga, tepatnya saat hari ngembak geni. Pada periode dilaksanakannya tradisi ini, tari
rejang sutri ditampilkan di area wantilan Pura Puseh lan Desa, Desa Batuan setiap malam
mulai Pkl.19.00 WITA. Selain dikenal karena gerakannya yang khas, Tari Rejang Sutri
juga memiliki keunikan dalam busana para penarinya yang selalu dinantikan setiap
pementasan. Pada hari-hari biasa, para penari tampil dengan pakaian adat sederhana
berupa kebaya dan kamen (jarik), yang dikenal dengan sebutan Rejang Bogolan. Namun,
ketika tiba hari-hari suci (rerahinan) seperti purnama, tilem (bulan mati), atau perayaan
keagamaan lainnya, mereka mengenakan busana terbaik masing-masing. Menariknya,
kostum Rejang Sutri Batuan tidak memiliki keseragaman. Setiap penari bebas memakai
pakaian yang dimilikinya sendiri, tanpa ketentuan warna atau motif tertentu. Ciri khas
utama terdapat pada kain panjang yang menjuntai ke belakang dengan ujungnya
melintasi kedua kaki (melancingan). Para penari tidak mengenakan baju, melainkan
sabuk prada, yaitu sejenis stagen berhiaskan prada emas yang dililitkan di tubuh bagian
atas. Tata rias rambut pun mengikuti pakem adat tradisional: bagi wanita yang sudah

menikah menggunakan pusung tagel (sanggul dengan ujung diselipkan di pangkalnya),

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 203
Kabupaten Gianyar - 2025



204

sedangkan wanita yang belum menikah memakai pusung gonjer, yaitu rambut yang
sebagian dibiarkan terurai. Rambut dihias dengan bunga emas dan bunga segar,
menambah keanggunan penampilan para penari. Kombinasi warna busana yang
beragam, gerakan yang lembut dan ritmis, serta tempo tarian yang lambat dan penuh
penghayatan menjadikan Tari Rejang Sutri tampil memesona dan sakral di mata
penonton(Cakra, 2023b).

Foto 6.9 Tari Rejang Sutri (Sumber: | Kadek Suartaya).

Di Desa Pakraman Batuan, Tari Rejang Sutri memiliki fungsi utama sebagai tari
upacara (ritual) yang diselenggarakan setiap tahun mulai sasih kelima (sekitar bulan
November) hingga sasih kesanga (sekitar bulan Maret), bersamaan dengan pelaksanaan
upacara Bhuta Yadnya. Berdasarkan fungsinya, tarian ini tergolong tari sakral atau wali,
dan juga berperan sebagai tari tolak bala, dilihat dari waktu pelaksanaannya serta

rangkaian prosesi ritual yang menyertainya.

Pelaksanaan Tari Rejang Sutri diawali dengan upacara Dewa Yadnya, yaitu
persembahyangan di Pura Desa, Pura Puseh, Ratu Ngurah Agung, Ratu Saung, dan Ratu
Pase Leb. Persembahyangan ini dipimpin oleh pemangku Desa Batuan dengan
perlengkapan upakara pejati jangkep, canang sari, petabuh, dan sarana persembahan
lainnya. Setiap keluarga juga menghaturkan upakara pejati jangkep di Pura Desa atau
Pura Puseh, kemudian dibawa pulang untuk ditempatkan di pura keluarga (sanggah atau
merajan), khususnya di sanggah kemulan. Selama periode upacara, setiap hari
masyarakat menghaturkan canang, dan pada akhir pementasan Rejang Sutri dilakukan
nyineb atau penutupan upacara. Tahapan berikutnya adalah upacara mecaru (Bhuta

Yadnya) yang diadakan pada siang hari di Pura Desa dan Pura Puseh, menjelang

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pementasan Rejang Sutri pada malam harinya. Prosesi mecaru juga dilakukan di empat
tapal batas Desa Batuan: di Banjar Dentiyis (utara), Banjar Jeleka (barat), Banjar Puaya
Simbul (selatan), dan Banjar Peninjoan (timur). Setiap lokasi menggunakan sarana
seperti boki berisi tapak dara, wastra poleng, carang dadap, dan jeroan babi sebagai
simbol pengusir kekuatan negatif (pengamer-amer). Setelah itu, mecaru juga
dilaksanakan di setiap banjar serta di depan rumah warga (angkul-angkul) pada waktu
senja (sandikala). Malam harinya, pementasan Tari Rejang Sutri dimulai setelah
persembahan pejati di Pura Desa dan di Sanggar Tawang yang terletak di wantilan Pura
Desa, tepatnya di sudut timur laut (ersanya). Pejati ini dihaturkan oleh pemangku desa
sebagai persembahan untuk Widyadara-Widyadari dan Bethara-Bethari (Budiarsa,
2010).

Sanggar Tawang menjadi pusat kegiatan spiritual selama upacara berlangsung,
tempat sesajen diletakkan dan menjadi area pemujaan masyarakat Desa Batuan pada saat
Tari Rejang Sutri dipentaskan. Perbendaharaan gerak pada tari rejang sutri sangat
sederhana, terdiri dari beberapa macam gerakan yang diulang-ulang menyesuaikan
tempo gamelan yang cukup lambat. Penari memulai tarian mereka sepanjang wantilan,
dimulai dari sisi barat, diiringi dengan seperangkat gamelan yang dimainkan oleh
penduduk laki-laki dari Desa Batuan. Dengan gerakan yang sederhana, lembut dan
harmonis, membuat semua warga setempat bisa menarikannya tanpa harus mempunyai

kemampuan khusus dalam menari tarian Bali (Budiarsa, 2010).

Serangkaian dengan dipentaskannya tari rejang sutri, setiap sore krama desa
lanang atau laki-laki selalu berkumpul menggelar gocekan atau sabung ayam sebelum
dimulainya tari rejang sutri. Gocekan ini diadakan di bagian utama mandala Pura Puseh
lan Desa Batuan, yang dipercaya sebagai suatu upaya untuk mengalihkan perhatian I
Gede Mecaling beserta pengikutnya yang sekiranya hendak mengganggu ketentraman

masyarakat batuan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 205
Kabupaten Gianyar - 2025



206

Foto 6.10 Gocekan atau sabung ayam
(Sumber: | Kadek Suartaya)

Sebagai penutup dari keindahan dan historis yang terkandung dalam tarian rejang
sutri Desa Batuan, kita dapat melihat betapa pentingnya keberlangsungan tradisi ini bagi
masyarakat setempat. Tarian yang diwariskan secara turun-temurun ini bukan hanya
menyajikan gerakan yang elok, melainkan membawa serta sejuta nilai budaya dan
spiritual yang sangat bermakna. Desa Batuan, dengan gigihnya mempertahankan tari
rejang sutri, menjadi penjaga keseimbangan antara keindahan seni dan nilai-nilai kultural

yang turun-temurun.

5) Barong Sesuhunan

Seni pertunjukan di Desa Batuan Kaler meliputi sesuhunan Barong Bangkal, dan
Barong Landung yang semuanya memiliki makna religius dan simbolis yang kuat.
Pertunjukan ini didukung oleh gamelan gong kebyar, lengkap dengan iringan musik dan
dialog teatrikal yang hidup. Keunikan lainnya adalah pendekatan inklusif desa yang
membuka ruang bagi wisatawan untuk mengamati, belajar, dan bahkan ikut menari
bersama, sehingga pengalaman seni tradisi yang sakral dapat dinikmati sekaligus
dipahami secara mendalam. Dengan adanya sanggar seni yang aktif dan komunitas
seniman yang menjunjung tinggi tradisi leluhur, Desa Batuan Kaler menjadi pusat
regenerasi seni pertunjukan Bali yang autentik dan kaya makna spiritual. Seni
pertunjukan di sini menjadi media pelestarian budaya sekaligus ruang ekspresi solidaritas

sosial dan spiritual masyarakat setempat.
Desa Batubulan, yang terletak di Kecamatan Sukawati, Gianyar, Bali, dikenal

sebagai pusat seni pertunjukan tradisional yang kaya akan sejarah dan budaya, terutama

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



dengan kesenian Tari Barong dan Tari Keris. Sejarah seni pertunjukan Batubulan
bermula dari tradisi sakral yang berkembang seiring dengan kehidupan masyarakat
Hindu Bali sejak masa kerajaan dulu. Awalnya, Tari Barong Ket di Desa Batubulan
merupakan pertunjukan sakral yang dipentaskan dalam upacara-upacara keagamaan
untuk memohon perlindungan leluhur dan menjaga keseimbangan alam semesta. Seiring
dengan berjalannya waktu, kesenian Barong Ket mengalami transformasi menjadi
pertunjukan profan yang diperuntukkan sebagai hiburan dan daya tarik wisatawan,
khususnya sejak era awal abad ke-20. Pertunjukan ini terdiri dari lima babak utama yang
diawali dengan penghaturan sesajen di panggung, dan melibatkan penari serta penabuh
gamelan yang mempersiapkan diri dengan tata rias dan pakaian khusus. Pertunjukan
Barong Ket di Batubulan bukan hanya mengandung nilai hiburan, tetapi juga

mengandung nilai religius, estetika, sosial, dan ekonomi yang penting bagi komunitas.

Foto 6.11 Kesenian Barong Ket
(Sumber: Sadhu, 2018)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 207
Kabupaten Gianyar - 2025



208

Foto 6.12 Kesenian Barong Ket
(Sumber: Sugiartha dkk., 2019)

Latar Belakang Munculnya Seni Barong Ket Sebagai Seni Pertunjukan pada
Zaman Kerajaan Tari Barong Ket merupakan satu dari begitu banyak bentuk seni yang
ada di Bali. Tarian Barong ialah sebuah tari tradisional yang biasa ditandai dengan
adanya topeng hewan berkaki empat yang besar dan kostumnya dikenakan oleh satu
hingga dua orang. Hadirnya pertunjukan menggunakan topeng, atapukan atau pertapukan
(dalam prasasti Bebetin dari tahun 896 masehi). Kesenian ini sangat menarik untuk
disimak dikarenakan, antara lain, bahwa pertunjukan topeng ini menandakan adanya
keberlanjutan terhadap budaya pertunjukan yang melibatkan benda-benda seperti topeng
yang sejak zaman Pra Sejarah dianggap sebagai yang memiliki kekuatan magis
(keajaiban). Kemudian, pertunjukan ini juga menandakan bahwa tari menggunakan
topeng sudah dikenal di Bali lebih dari seribu tahun yang lalu (Bandem, 1995. Dalam
buku Dibia, 2013:17) Salah satu jenis tarian yang menggunakan topeng adalah Barong
Ket. Menurut Bandem (2017) Banyak para sarjana memastikan bahwa asal mula Barong
adalah tari singa Cina yang muncul selama dinasti Tang (abad ke 7-10) dan menyebar ke
barbagai negara di Asia Timur. Nampaknya pertunjukan tari singa ini pada awalnya

merupakan suatu bentuk pengganti dari pertunjukan singa asli oleh para penghibur

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



keliling professional (sirkus) yang tampil di setiap pasar malam atau festival musiman.
Bila dihubungkan dengan sang Budha, tari singa Cina memiliki konotasi sebagai
pengusir bala yang hidup sampai masa sekarang. Dilihat dari fungsinya Barong-barong
di Bali juga melakukan perjalanan ke luar desanya, berkeliling mengunjungi desa lain,
mengadakan pementasan di jalan raya atau dirumah orang secara profesional, memungut

uang untuk kepentingan kesejahteraan kelompoknya yang disebut ngelawang.

Masa kerajaan pada zaman pemerintahan Belanda dikatakan bahwa fungsi Barong
Ket adalah kepentingan upacara saja, namun dibalik itu khususnya di Banjar Denjalan
Desa Batubulan perkembangan dari tarian Barong Ket tersebut mengalami
perkembangan, karena bukan hanya untuk difungsikan sebagai tari bebali tapi juga balih-
balihan artinya pementasan tari Barong Ket untuk kepentingan pariwisata. Hal ini juga
didukung sumber seniman Kerawitan Lelambatan, | Wayan Djebeg menceritakan sekilas
pertunjukan Barong Ket di Batubulan khususnya di Banjar Denjalan, bahwa 4 Sekehe
Barong sudah pentas atau dikenal dengan istilah “Mecobak”,dimana pementasan Barong
Ket ini diawali dari keinginan seorang warga Jerman yang bernama Walter Spies atau
lebih terkenal dengan sebutan Tuan Tevis.Pementasannyadilakuka n setiap minggu atau
dua minggu sekali, seterusnya menyebabkan demikian yang istilah “mecobak” tidak
asing lagi didengar sampai sekarang oleh masyarakat Denjalan, Banjar Desa
Batubulan.Pertunjukan Barong Ketyang dipentaskan di Banjar Tegaltamu dengan cerita
“Kala Ekek” pada tahun 1940. Salah satu tokoh penggagas dalam pertunjukan tari
Barong dari yang bernilai sakral menjadi profan adalah Walter Spies. Belaiu menetap di
wilayah Ubud dengan aktivitas seni lukisnya. Disela sela waktu senggangya, beliau
sering mengajak temannya yang menginap di Bali Hotel Denpasar untuk pelaksanaan
melihat upacara keagamaan yang dilaksanakan oleh masyarakat Bali. Dari tradisi upacara
keagamaan yang dilihat oleh Walter Spies dan temannya tersebut, seiring
berkembangnya pariwisata di Bali, dengan ilmu tentang budaya yang dimilikinya, Spies
menemukan ide untuk mengembangkan tradisi tarian Barong sakral yang sering dilihat
saat upacara keagamaan, kemudian agar tak menunggu saat upacara saja maka
dipentaskan dalam pertunjukan untuk hiburan semata dan waktu pementasannya

disesuaikan dengan kebutuhan pariwisata.

Kesenian khususnya Seni Barong Ket pada zaman kedudukan Jepang mengalami
kemerosotan akibat adanya perang antara Belanda dengan Jepang | Wayan Djebeg

mengatakan bahwa sebagai akibat terjadinya perang antara Belanda dengan Jepang,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 209
Kabupaten Gianyar - 2025



210

dimana kekalahan terjadi di pihak Belanda, dan berakhir kekuasaan Belanda digantikan
oleh Jepang.Pada pemerintahan zaman Belanda kesenian Tari Barong Ket mengalami
perkembangan yang sangat pesat, namun dengan mulai berkuasanya Jepang keadaan
berbalik seratus persen. Pada masa perang antara Belanda dengan Jepang semua tempat-
tempat berkumpul dibakar habis oleh Jepang, karena itu pula pementasan Barong Ket
sebagian besar hanya bisa dilakukan di Pura, lambat laun karena di Pura ada pementasan

seni pertunjukan Barong Ket maka beberapa pura pun ikut dibakar.

Mengingat pengalaman yang terjadi pada masa pendudukan Jepang, bukan berarti
nilai kesenian yang sudah ada sudah punah sampai keakar-akarnya, sebab tokoh-tokoh
kesenian pada waktu itu masih hidup, | Wayan Djebeg mengatakan pada zaman
kemerdekaan, perkembangan Seni Barong Ket khususnya di Banjar 5 Denjalan, Desa
Batubulan sudah membaik seperti pada zaman pendudukan Belanda. Begitu pula aspek-
aspek estetisnya sudah semakin tertata sesuai dengan perkembangan zaman. Barong Ket
yang dulunya semua terbakar, dibuatkan lagi, baik untuk keperluan upacara maupun
untuk kepentingan pariwisata. Untuk menghidari persaingan juga agar tamu yang
menonton tidak memilih tempat karena alasan lakon yang berbeda, kehidupan kesenian
Barong Ket pada masa setelah kemerdekaan semakin membaik dan adanya persamaan
lakon yang dipentaskan yaitu Kunti Sraya. Walaupun ikhwal kesenian ini menjadi seni
turistik sudah dimulai pada tahun 1930-an. Atas campur tangan seorang pelukis Jerman,
Walter Spies, yang tinggal di Ubud yang sering mengajak teman-teman Baratnya
menonton drama tari Calonarang di Desa Batubulan seperti di BanjarTegaltamu, Pagutan
dan Banjar Denjalan Gianyar, bila ada odalan atau ritual agama di pura setempat. Untuk
dapat menyaksikan seni pertunjukan seni Calonarang tanpa perlu menunggu odalan, atas
saran Spies, seni pentas yang sakral itu, dibuatkan bentuk profannya dengan tetap
mempertahankan penampilan Barong Ket dan Rangda. Kontruksi inilah, dengan
pengembangan dan pemadatannya, yang kini lazim dinikmati oleh para wisatawan
(Geriya, 2007, 41).

Persiapan sebelum pementasan tari barong Ket sebagian hampir keseluruhan
pementasan seni di Bali diawali dengan hal sakral. Tanpa terkecuali tari Barong Ket.
Meskipun dipentaskan hanya untuk menghibur wisatawan, pementasan Barong Ket tetap
melaksanakan ritual sebelum pementasan dilaksanakan. Ritual yang dimaksudkan
memohon izin agar diberikan kelancaran dalam kegiatan yang dilakukan oleh para

Sekehe Barong Ket dengan menghaturkan sesajen berupa canang yang diletakkan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



ditempat khusus, yang di haturkan oleh salah seorang pemangku dan memanjatkan doa.
Disisi lain anggota sekehe Barong sangat percaya bahwa kualitas serta daya pikat sajian
seni pertunjukkan Bali akan sangat dipengaruhi oleh adanya kekuatan spiritual (kekuatan
Tuhan), atau karisma penampilan, yang lebih dikenal dengan taksu. Untuk menghadirkan
dan menghidupkan taksu dalam pertunjuukan, para seniman pada umumnya
melakukannya dengan melaksanakan ritual terutama menjelang pementasan dengan
menggunakan sesaji. Oleh sebab itu setiap sajian seni pertunjukan Bali selalu

membutuhkan sesaji.

Kostum Barong Ket biasanya merepresentasikan gabungan bentuk dari beberapa
hewan mitologis, seperti singa, harimau, dan lembu. Tubuhnya dihiasi berbagai ornamen
khas berupa ukiran dari kulit, potongan kaca cermin kecil, serta dihiasi bulu yang terbuat
dari serat daun pandan. Pertunjukan Barong Ket dimainkan oleh dua orang penari yang
bekerja sama secara harmonis: penari pertama berada di bagian depan untuk
menggerakkan kepala dan kaki depan Barong, sedangkan penari kedua berada di
belakang untuk mengatur gerak kaki belakang dan ekor. Sekilas, penampilan Barong Ket
memiliki kemiripan dengan Barongsai dari tradisi Tionghoa, namun perbedaannya

terletak pada alur cerita yang dibawakan.

Pembukaan pementasan Tari Barong Ket dengan gending diiringi atau nyanyian,
diceritakan Barong dan kera adalah dua sahabat tatkala itu berada dalam sebuah hutan
lebat. Kemudian muncul tiga orang bertopeng, tiga orang tersebut digambarkan sedang
membuat tuak di tengah hutan belantara, dan terlihat marah dan membuat keributan dan
gaduh di hutan karena anaknya meninggal dimakan harimau, dan akhirnya mereka
bertemu dengan Barong dan kera, melihat Barong yang berwujud seperti harimau
langsung menyerang Barong, dalam perkelahian tersebut, kera berhasil melukai salah
satu hidung dari bertopeng tiga tersebut, akhirnya mereka berlari. Tari Barong Ket dalam
pementasannya menggunakan pembabakan dari babak pertama hingga kelima. Babak |
dalam babak pertama dalam sinopsis Tari Barong Ket ini diceritakan, munculnya
pengikut-pengikut rangda yang dibawakan oleh 2 orang penari, pengikut rangda ini
mencari pengikut Dewi Kunti (ibu dari para Pandawa) yang sedang dalam perjalanan
untuk bertemu dengan maha patihnya. Babak Il Muncul pengikut-pengikut Dewi Kunti,
salah satu pengikut Rangda berubah wujud menjadi makhluk menyeramkan seperti
Rangda, dengan kekuatan mistisnya kekuatan setan dari Rangda tersebut mampu

mempengaruhi dan memasukkan kekuatan jahat kepada pengikut Dewi Kunti, sehingga

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 211
Kabupaten Gianyar - 2025



212

mereka menjadi pemarah dibawah pengaruh kekuatan Rangda. Babak Il Diantara 5
bersaudara panca Pandawa, diceritakan Sahadewa yang sedang bersama Dewi Kunti.
Dewi Kunti sendiri telah terikat janji dengan Rangda untuk menyerahkan Sahadewa
kepada Rangda. Babak 1V Dalam situasi seperti ini Sahadewa tidak bisa berbuat apa,
apalagi Patih dan pengikutnya semua dalam pengaruh Rangda. Dan saat itulah turun
Dewa Siwa memberikan keabadian dan kekuatan kepada Sahadewa tanpa diketahui oleh
Rangda ataupun pengikutnya. Babak V Merupakan babak terakhir yang menjadi
pertarungan sengit anatar Barong dan Rangda.Kekuatan mereka berimbang, sama sama

saktinya sehingga menjadi pertarungan abadi 7 tanpa ada yang kalah maupun menang.

Peralatan yang dipergunakan untuk mengiringi kesenian ini adalah gamelan Gong
Kebyar. terdiri dari : gong yang dimainkan oleh seorang diri, klentong satu orang,
klenang juga satu orang, calung dua orang, penyacah dua orang, jublag dua orang, kantil
empat orang, gangsa empat orang, ugal satu orang, kempluk satu orang, cengceng satu
orang, gender rambat dua orang, dan kendang juga satu orang. Jadi jumlah penabuh yang
diperlukan dalam setiap pementasan Barong Ket sekitar 23 orang penabuh. Tari Barong
Ket merupakan salah satu kesenian tradisional Bali yang sarat dengan berbagai nilai
kehidupan, baik dari aspek hiburan, religius, sosial, komunikasi, estetika, maupun
ekonomi. Dari segi nilai hiburan, tari ini memberikan kepuasan batin bagi penonton
melalui keindahan gerak, irama gamelan, dan kisah yang disuguhkan. Sebagaimana
dikemukakan oleh (Najib, 1992), hiburan merupakan bentuk pemenuhan kebutuhan batin
manusia yang menghadirkan kebahagiaan melalui komunikasi antara hasrat dan
kejiwaan. Dari sisi nilai religius, Barong Ket memiliki makna spiritual yang mendalam.
Topeng yang dikenakan penari dipercaya memiliki kekuatan magis (taksu) yang dapat
melindungi masyarakat dari marabahaya, sebagaimana dijelaskan oleh (Dibia, 2017)
bahwa Barong merupakan perwujudan makhluk mitologis yang disucikan oleh umat
Hindu Bali dan diyakini memiliki kekuatan spiritual yang bersemayam pada topengnya.
Sementara itu, nilai solidaritas sosial tampak dalam kebersamaan para anggota sekehe
Barong Ket yang terwujud melalui kegiatan mepatung menjelang hari raya Galungan dan
Kuningan. Tradisi ini mencerminkan rasa kekeluargaan tanpa memandang perbedaan
kasta atau status sosial, karena semua anggota dianggap setara. Dalam konteks nilai
komunikasi, interaksi antara penari dan penabuh menjadi unsur penting agar tercipta
keharmonisan gerak dan irama. (Yudiaryani, 1991) menjelaskan bahwa seni pertunjukan
merupakan bentuk komunikasi emosional antara seniman dan penonton, yang menjadi

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



jembatan penyalur ekspresi batin. Dari segi nilai estetika, perubahan bentuk dan inovasi
dalam pertunjukan Barong Ket tetap memperhatikan prinsip-prinsip keindahan, baik
dalam aspek penampilan, struktur pertunjukan, maupun keseluruhan komposisi. (Dibia,
2012) menegaskan bahwa inovasi dalam seni pertunjukan tradisional sering kali
dilakukan pada tingkat perwajahan tanpa meninggalkan nilai-nilai estetis dan prinsip-
prinsip dasar yang berlaku. Selain itu, terdapat pula nilai ekonomi, di mana para anggota
sekehe Barong memperoleh upah sesuai dengan peran dan kehadirannya dalam
pertunjukan, yang menjadi sumber penghidupan sekaligus bentuk apresiasi terhadap
karya seni. Secara keseluruhan, Tari Barong, termasuk Barong Guwang yang dikenal
unik dengan warna kostum cerah, ekspresi kuat, dan gerakan dinamis, menggambarkan
pertarungan abadi antara kebaikan (dharma) dan kejahatan (adharma), sejalan dengan
filosofi Rwa Bhineda dalam budaya Bali. Pertunjukan ini tidak hanya menghadirkan
keindahan visual dan musikal, tetapi juga mengandung makna filosofis mendalam
tentang keseimbangan dan harmoni kehidupan, menjadikannya warisan budaya yang

kaya nilai dan tetap hidup di tengah masyarakat Bali hingga Kini.

6) Barong Landung

Barong Landung sebagai simbol akulturasi budaya Bali & Tionghoa (karena kisah
Kang Cing Wie) serta simbol dualitas (laki-perempuan, yin-yang, Rwa Bhineda) yang
menunjukkan keseimbangan antara kekuatan dan kelembutan, lokal dan luar. “Landung”
berarti “tinggi atau menjulang”. Jadi Barong Landung diartikan sebagai barong yang
berbentuk tinggi, menyerupai manusia besar (bukan figur binatang seperti Barong Ket)
(Budiadnyana, 2023).

Rambut Jero Gede yang terurai panjang melambangkan bahwa kehidupan manusia
tidak terlepas dari berbagai permasalahan seperti kekusaman, kekeringan, dan panasnya
cobaan, sedangkan rambut Jero Luh yang tersanggul rapi mencerminkan ketenangan
batin serta kemampuan menyejukkan suasana di tengah situasi yang panas. Mata Jero
Gede yang melotot menjadi simbol dari sifat maha mengetahui, yang mampu melihat
segala hal baik maupun buruk, benar maupun salah dalam perilaku manusia di dunia.
Sebaliknya, mata Jero Luh yang sipit dengan jidat menonjol (jantuk) menggambarkan
ketenangan dan kebijaksanaan dalam menghadapi persoalan. Secara keseluruhan,
Barong Landung dimaknai sebagai simbol keseimbangan dan harmoni semesta, yang

mengajarkan manusia untuk dapat membedakan antara kebaikan dan keburukan, serta

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 213
Kabupaten Gianyar - 2025



214

menjunjung tinggi nilai kebenaran dan kebajikan di atas segala kesalahan dan kebatilan
(Raka dkk., 2020).

Foto 6.13 Barong Landung
(Sumber: dewaputra.gallery)

Barong Landung yang ada di Desa Singapadu Kaler memiliki sejarah yang erat
kaitannya dengan legenda Raja Sri Jayapangus dari Kerajaan Balingkang di Bali kuno.
Konon, Sri Jayapangus menikahi seorang wanita Cina bernama Kang Ching Wie yang
merupakan putri seorang saudagar kaya dari Tiongkok. Meski sudah menikah bertahun-
tahun, pasangan tersebut tidak dikaruniai keturunan. Raja kemudian melakukan tapa
semadi di Gunung Batur dan bertemu dengan Dewi Danu, hingga melahirkan keturunan
dari hubungan tersebut. Kisah tragis ini berlanjut dengan munculnya kutukan yang
menyebabkan Raja dan sang permaisuri berubah menjadi Barong Landung, dua boneka
besar yang memiliki bentuk seperti manusia. Barong Landung laki-laki melambangkan
Raja Sri Jayapangus, sementara Barong Landung perempuan melambangkan permaisuri
Kang Ching Wie. Kedua boneka besar ini kemudian dijadikan simbol sakral yang dipuja
dan ditarikan dalam upacara-upacara penting masyarakat Bali untuk memuja keberadaan
raja dan permaisuri tersebut. Barong Landung menjadi pengerian akulturasi budaya
antara Bali dan Tiongkok yang disalurkan melalui ritual dan tarian sakral di beberapa

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pura, termasuk di Singapadu Kaler.

Ciri khas Barong Landung adalah ukurannya yang sangat besar dan tinggi,
menghadirkan kesan magis dan sakral yang kuat. Pertunjukan Barong Landung biasanya
hanya dilakukan dalam upacara khusus dengan proses penyucian yang ketat, dan
dianggap mampu menyeimbangkan dan membersihkan energi negatif di lingkungan
sekitarnya. Tradisi Barong Landung di Singapadu Kaler menonjolkan perpaduan nilai
sejarah, spiritual, dan seni yang terus dilestarikan sebagai warisan budaya Bali yang unik
dan bernilai tinggi. Hubungan Barong Landung dengan Puri Singapadu Kaler sangat erat
dan sarat makna historis serta spiritual. Puri Singapadu Kaler merupakan pusat budaya
dan pemerintahan di wilayah Singapadu Kaler yang menjaga dan melestarikan tradisi
Barong Landung sebagai warisan leluhur. Barong Landung di desa ini dipercaya sebagai
simbol kongkret dari legenda dan kehormatan raja-raja serta leluhur penting, terutama
berkaitan dengan hubungan kekerabatan dan persaudaraan antara Puri Jagaraga dan Puri
Sangsi, yang keduanya menjadi bagian sentral dalam sejarah dan budaya Singapadu

Kaler.

Ritual Barong Landung di Singapadu Kaler dilaksanakan pada momen khusus
seperti upacara piodalan dan perayaan adat yang bertujuan untuk memohon perlindungan
kepada leluhur dan kekuatan spiritual agar terhindar dari marabahaya dan menjaga
keseimbangan kosmik. Fungsi Barong Landung tidak sekadar sebagai pertunjukan seni,
melainkan sebagai media sakral yang menghubungkan manusia dengan dunia roh dan
leluhur, sekaligus simbol pemersatu masyarakat dalam harmoni kultural dan spiritual
desa. Tradisi Barong Landung di sini dilengkapi dengan upacara penyucian,
pemeliharaan ketat terhadap replika barong, serta tari-tarian yang mengiringi yang penuh
dengan simbolisme dan keunikan kekhasan tari khas Puri Singapadu Kaler. Barong
Landung di Puri ini dipandang sebagai penjaga spiritual serta lambang kekuatan moral

dan sosial warga yang terjalin erat dalam kehidupan sehari-hari mereka.
6.1.2. Bebali

1)  Seni Pertunjukkan Topeng

Seni pertunjukkan topeng di Singapadu—Sukawati merupakan salah satu warisan
budaya Bali yang menonjol karena kekayaan estetika, kedalaman simbolik, serta
kesinambungannya sebagai medium pendidikan budaya. Singapadu dikenal sebagai

salah satu pusat seni topeng paling terkemuka di Bali, tempat para maestro topeng seperti

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 215
Kabupaten Gianyar - 2025



216

Cokorda Alit Artawan dan seniman-seniman Sukawati lainnya mengembangkan
kekhasan pementasan yang memadukan ekspresi dramatik, ketelitian karakter, dan nilai
sakral. Dalam pementasannya, seni topeng Singapadu tidak hanya menampilkan keahlian
teknis melalui penguasaan karakter seperti Topeng Tua, Bondres, maupun Panasar,
tetapi juga memuat filosofi lokal yang mencerminkan dinamika kehidupan masyarakat
Bali.

Kekhususan membuat seni pertunjukkan topeng Singapadu istimewa adalah
perpaduan antara unsur ritual, estetika visual, dan kekuatan naratif yang dihadirkan
melalui gerakan, mimik topeng, dan iringan gamelan. Topeng-topengnya dibuat dengan
standar artistik tinggi, dengan ukiran detail, proporsi proporsional, serta ekspresi wajah
yang kuat, sehingga mampu mempertegas karakter dalam cerita yang dibawakan.
Pementasannya pun memiliki struktur dramatik yang hidup, sering kali menampilkan
improvisasi untuk menyesuaikan konteks ruang, penonton, ataupun situasi adat, sehingga
menjadikan pertunjukan lebih komunikatif dan relevan. Para seniman tidak hanya
memahami proses membuat topeng secara fisik, tetapi juga mengutamakan kemampuan
menari dengan topeng tersebut, keindahan sebuah topeng muncul ketika topeng tersebut
dapat ditarikan. Sehingga karya seni topeng tidak “diam” namun memiliki taksu saat

dipentaskan.

Seni pertunjukan topeng Bali mencapai salah satu puncak kualitasnya melalui
karya dan dedikasi maestro | Ketut Kodi, seorang seniman karismatik dari Desa Bona,
Gianyar, yang dikenal luas sebagai pelestari sekaligus inovator dalam Topeng Pajegan
dan Topeng Panca. Dalam berbagai wawancara dan dokumentasi pertunjukan, | Ketut
Kodi menegaskan bahwa topeng bukan sekadar media hiburan, melainkan ruang spiritual
yang menuntut kedalaman penghayatan, disiplin, dan keterhubungan batin dengan
karakter yang dimainkan (Bandem, 2019). Penguasaannya terhadap berbagai tokoh
topeng, dari Topeng Tua hingga Panasar atau Bondres memperlihatkan kapasitasnya
untuk memadukan estetika tradisional dengan teknik dramatik yang halus dan ekspresif.
Dalam praktik panggung, | Ketut Kodi dikenal memiliki kemampuan tubuh dan vokal
yang luar biasa, sehingga setiap transisi antara karakter dapat dilakukan secara cepat
namun tetap konsisten secara dramatik. Peneliti seni pertunjukan mencatat bahwa Kodi
menghidupkan kembali dimensi filosofis topeng, terutama melalui konsep taksu sebagai
energi spiritual yang muncul dari ketulusan, latihan intensif, serta pemahaman mendalam

terhadap nilai-nilai adat (Dibia, 2020). Selain sebagai penampil, | Ketut Kodi juga

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



berperan besar dalam pendidikan seni pertunjukan Bali. la mengajar di berbagai sanggar
dan institusi seni, serta aktif pada pertunjukan tingkat internasional, yang menjadikannya
salah satu duta budaya Bali paling berpengaruh di ranah seni topeng (Bandem & de Boer,

1995).

Foto 6.15 Pertunjukkan Tari Topeng Tua oleh | Ketut Kodi

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 217
Kabupaten Gianyar - 2025



218

Foto 6.16 Pertunjukkan Tari Topeng Panasar oleh | Ketut Kodi

Melalui Kkiprahnya, | Ketut Kodi membantu memperkuat keberlanjutan tradisi
topeng di Bali, memastikan bahwa generasi muda tidak hanya mempelajari teknik tari,
tetapi juga memahami filosofi, etika, dan nilai spiritual yang menjadi inti dari topeng
Bali. Dengan demikian, kontribusinya tidak hanya berdampak pada seni pertunjukan,

tetapi juga pada pelestarian identitas budaya Bali secara lebih luas.

2)  Dramatari Gambuh Batuan

Seni pertunjukan tertua Bali yang ada di Kabupaten Gianyar adalah dramatari
Gambuh. Di Desa Batuan, Kecamatan Sukawati, teater tari yang dianggap sebagai

sumber seni pertunjukan Bali ini diwarisi secara turun-temuran dari generasi ke generasi.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Waluyo (2012) menjelaskan bahwa dramatari Gambuh merupakan salah satu bentuk
teater klasik tertua di Bali yang berakar dari tradisi sastra Jawa, khususnya kisah Panji
atau Malat yang berkembang pada masa kerajaan-kerajaan Jawa Timur sekitar abad ke-
12 hingga ke-14. Drama tari Gambuh Batuan ini diyakini muncul di Bali sejak masa
Majapahit, sekitar abad ke-14, sebagai hasil akulturasi antara budaya Jawa dan Bali.
Namun, beberapa sumber juga menyebutkan bahwa jejak awalnya sudah ada sejak abad
ke-11 M. Dalam perkembangannya, dramatari Gambuh Batuan menjadi dasar bagi
berbagai bentuk tari Bali lainnya karena memadukan unsur drama, tari, dialog, tembang,
dan gamelan dalam satu kesatuan pertunjukan yang utuh. Berfungsi tidak hanya sebagai
hiburan, tetapi juga memiliki makna ritual sebagai bagian dari upacara keagamaan di
pura-pura Bali, menandakan kedudukannya yang penting dalam sistem kebudayaan dan

spiritual masyarakat Bali.

Tari Gambuh merupakan dramatari klasik Bali yang menampilkan bentuk teater
total karena memadukan berbagai unsur seni, seperti seni suara, drama, tari, rupa, dan
sastra dalam satu kesatuan pertunjukan. Cerita utama yang digunakan biasanya
bersumber dari kisah Malat, dengan beragam tokoh dan karakter yang disesuaikan
dengan lakon yang dibawakan. Setiap tokoh memiliki kostum khas yang mencerminkan
watak dan statusnya, sementara iringan gamelan dan gending memperindah suasana
pementasan. Di Desa Adat Batuan, dramatari Gambuh memiliki fungsi penting sebagai
pengiring upacara Dewa Yadnya, yang ketidakhadirannya dianggap dapat mengurangi
kesakralan upacara tersebut. Selain nilai spiritual, pertunjukan ini juga mengandung nilai
pendidikan yang meliputi nilai estetika, etika, dan wisata. Dari sisi estetika, keindahan
dramatari Gambuh terletak pada kompleksitas geraknya yang ritmis dan harmonis
dengan iringan musiknya. Dari segi etika, dramatari ini menanamkan nilai-nilai luhur
seperti kesabaran, keuletan, disiplin, ketulusan, dan semangat kebersamaan antaranggota
sekaa. Sementara dari segi pariwisata, dramatari Gambuh berperan sebagai daya tarik
budaya yang memikat wisatawan lokal maupun mancanegara, sekaligus menjadi sumber
inspirasi bagi lahirnya berbagai bentuk tari Bali lainnya yang berakar pada gerak dan
prinsip dasar Gambuh (Wartha, 2021)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 219
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.17. Prabu Halus diperankan oleh | Made Bukel, dan Togog diperankan oleh | Made Ruju dalam
pementasan gambuh (Sumber : Budiarsa, 2016)

Upaya pelestarian dramatari Gambuh dilakukan dengan mempertahankan
fungsinya sebagai bagian dari ritual keagamaan yang diselenggarakan di desa-desa
tempat seni ini tumbuh. Sebagai warisan seni istana, Gambuh dikenal sebagai bentuk
pertunjukan yang sangat kompleks dan penuh aturan. Struktur penyajiannya bersifat
formal dan protokoler, sementara nilai artistiknya muncul dari kerumitan koreografi serta
komposisi musik yang saling terikat erat. Setiap tokoh memiliki pola gerak dan iringan
musik tersendiri yang panjang serta rumit, disertai penggunaan bahasa Kawi atau Jawa
Kuno dalam dialog yang disusun dengan retorika khas. Kompleksitas hubungan antara
gerak, musik, dan bahasa inilah yang menjadikan Gambuh sebagai karya seni yang
bernilai tinggi. Pengamat seni Barat, Walter Spies dan R. Goris, bahkan menyebut
Gambuh sebagai oertype van alle tooneel on alle muziek yakni bentuk asli atau sumber
dari seluruh jenis drama dan musik gamelan yang berkembang di Bali (Walter & Goris,
1937)

220 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.18. Dramatari Gambuh
(Sumber:Sugiartha dkk., 2019)

Pada masa kejayaan kerajaan-kerajaan Bali, khususnya di era pemerintahan Dalem
Waturenggong (1416-1550), Dramatari Gambuh menempati posisi istimewa sebagai
seni pertunjukan bergengsi yang sangat disukai di lingkungan istana. Setiap puri di Bali
umumnya memiliki panggung khusus yang disebut bale pegambuhan untuk pementasan
drama tari ini. Para seniman Gambuh yang memiliki kemampuan tinggi bahkan direkrut
menjadi bagian dari seniman istana dengan kedudukan sosial yang terhormat. Namun,
kejayaan tersebut mulai meredup seiring masuknya kolonialisme yang melemahkan
kekuasaan bangsawan Bali. Sejak saat itu, eksistensi Gambuh pun mulai menurun dan
hanya dipentaskan dalam upacara-upacara keagamaan penting. Seni pertunjukan yang
diyakini berasal dari Majapahit dan telah hadir di Bali sejak masa pemerintahan Raja
Udayana pada abad ke-11 ini kini hanya bertahan di beberapa wilayah, salah satunya di

Desa Bona dan terutama di Desa Batuan, Sukawati, Gianyar.

Masyarakat Batuan hingga Kini tetap melestarikan Dramatari Gambuh dalam
konteks sosial, adat, dan ritual keagamaan, menjaga esensi kehidupan tradisi tersebut di
tengah arus modernisasi. Selain dramatari Gambuh Batuan, terdapat pula dramatari
Gambuh Pedungan dari Denpasar yang keduanya memiliki ciri khas dan identitas
tersendiri. Di Institut Seni Indonesia (ISI) Bali, kedua kekhasan ini masih diajarkan
sebagai bagian penting dari pendidikan seni tari. Sebagai warisan kesenian kraton.

Dramatari Gambuh dikenal memiliki struktur yang rumit dan penuh aturan, dengan pola

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 221
Kabupaten Gianyar - 2025



222

pertunjukan yang ketat dan protokoler. Kompleksitasnya tampak dalam koreografi,
dialog berbahasa Jawa Kuno, serta iringan gamelan yang melibatkan instrumen utama
berupa suling panjang (suling gambuh). Setiap tokoh memiliki kekhasan tari dan iringan
musik tersendiri yang menuntut teknik tinggi, kontrol napas yang baik, serta kepekaan
musikalitas yang mendalam, menjadikan Dramatari Gambuh sebagai bentuk teater klasik

yang sarat nilai estetika dan intelektual (Suartaya, 2011)

Dramatari Gambuh di Gianyar mencapai masa keemasan pada era kerajaan,
terutama melalui Dramatari Gambuh Puri Gianyar yang terkenal dengan pemeran utama
tokoh Panji, yaitu I Dewa Manggis, Raja Gianyar. Kepiawaiannya dalam memerankan
tokoh Panji membuatnya sering diundang tampil di Puri Mengwi oleh Raja Mengwi, |
Gusti Ayu Oka, pada awal abad ke-19. Selain di Gianyar, Dramatari Gambuh juga
berkembang di Blahbatuh di bawah pimpinan | Gusti Ngurah Jelantik, serta di Sukawati,
Desa Batuan, dan Kedisan Tegalalang. Hingga kini, Desa Batuan dikenal sebagai pusat
pelestarian dramatari Gambuh yang masih aktif, dengan dua kelompok utama di bawah
pimpinan | Made Jimat dan | Nyoman Kantor, yang kemudian dilanjutkan oleh I Wayan
Budiarsa, dosen I1SI Bali. Gambuh yang bersumber dari kisah Panji tidak hanya sarat nilai
kepahlawanan, tetapi juga menjadi inspirasi bagi lahirnya berbagai karya tari klasik Bali.
Di samping dramatari Gambuh, di Gianyar juga berkembang dramatari Wayang Wong
dan Parwa, terutama di Banjar Babakan Sukawati dan Tegalalang. Sekaa Parwa Sukawati
memiliki keunggulan dalam penyajian lakon dan iringan berkat tradisi seni pedalangan
yang kuat. Pada masa jayanya di tahun 1950-an, kelompok ini sering tampil di berbagai
daerah sebagai hiburan dan pelengkap upacara keagamaan, dengan lakon populer seperti
Arjuna Buduh yang mengisahkan perjuangan Arjuna mencari Dewi Subadra. Parwa
Sukawati, yang dipelopori oleh para dalang seperti I Nyoman Geranyam, | Wayan
Gayung, dan | Made Rawa, sempat bubar pada tahun 1967, namun berhasil dibangkitkan
kembali pada tahun 1969 oleh generasi penerus. Keunggulan Parwa Sukawati terletak
pada kekhasan dialog (antawacana), nyanyian (sendon), serta penyajian dramatiknya

yang kuat dengan karakter seni pedalangan khas Sukawati (Sugiartha dkk., 2019)

Penyajian Parwa Sukawati pada masa kejayaannya dilakukan dengan tata busana
dan rias wajah yang sederhana. Para penari mengenakan kostum tanpa hiasan berwarna
emas atau ornamen praba, sementara gelungan dan topeng tokoh punakawan seperti
Malen, Merdah, Delem, dan Sangut merupakan peninggalan lama yang kurang terawat.

Rias wajahnya menggunakan bahan alami, seperti pamor untuk warna putih, adeng atau

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



mangsi untuk warna hitam, dan daun base untuk warna merah. Meskipun sederhana,
penampilan tari dan tabuhnya tetap menunjukkan ekspresi seni yang kuat. Baik dramatari
Wayang Wong maupun Parwa memuat ajaran keagamaan dengan sumber lakon dari epos
Ramayana dan Mahabharata. Keduanya menjadi media penyebaran nilai-nilai moral dan
etika Hindu, yang mengajarkan keseimbangan antara baik dan buruk, benar dan salah,
sejalan dengan konsep rwa bineda dalam kearifan lokal Bali. Selain itu, di Gianyar juga
berkembang dramatari Arja, seni pertunjukan yang memadukan gerak tari dan vokal.
Pusat perkembangan Arja terdapat di Desa Singapadu di bawah pimpinan Cokorde Raka
Tublen dan di Desa Kuramas dipimpin oleh | Gusti Agung Gelgel. Tokoh terkenal dari
Singapadu antara lain I Wayan Geria, | Made Kredek, | Made Rebu, Cokorde Istri, dan
seorang Galuh dari Blaluan, sedangkan di Kuramas dikenal I Nyoman Monjong dan |
Made Sadru. Pada tahun 1970, Radio Republik Indonesia (RRI) mengoordinasi para
seniman Arja dari Kuramas dan Singapadu dalam kelompok Arja Bonan, yang kemudian

sangat populer dan sering tampil di berbagai desa di Bali (Sugiartha dkk., 2019)

Namun, seiring waktu, Arja di Singapadu dan Kuramas menurun karena kurangnya
regenerasi dan pengelolaan sekaa di desa, hingga muncul Arja Muani, yaitu Arja yang
seluruh pemainnya laki-laki, dikoordinasikan oleh Sanggar Akah Canging. Kini, Arja
berkembang bukan lagi dalam konteks kedaerahan, melainkan sebagai komunitas
seniman lintas wilayah Gianyar, Badung, dan Tabanan. Secara etimologis, Arja berasal
dari kata Sanskerta reja yang berarti indah, dan merupakan bentuk transformasi dari
dramatari Gambuh, teater klasik Bali yang sangat berpengaruh. Berbeda dengan Gambuh
yang menggunakan bahasa Jawa Kuno, Arja memakai bahasa Bali agar lebih
komunikatif, namun tetap mempertahankan keindahan perpaduan antara tari dan
tembang. Lakon dalam Arja tidak hanya mengadaptasi kisah Panji, tetapi juga legenda,
babad, dan epos besar seperti Ramayana dan Mahabharata. Sebagai teater musikal Bali,
Arja menampilkan struktur dramatik yang baku, setiap tokoh memperkenalkan diri
melalui tembang sesuai dengan karakter masing-masing, dan kisahnya selalu diakhiri
dengan kemenangan kebenaran atas kejahatan. Media estetik utama dalam Arja adalah
tembang berbahasa Bali yang digunakan dalam monolog dan dialog, seperti macapat
(ginanti, pangkur, dangdanggula, sinom, pucung), yang mencerminkan berbagai suasana
emosional, gembira, sedih, tegang, atau damai. Karena itu, selain kemampuan menari,
keahlian menembang menjadi syarat utama bagi seorang penari Arja, sebab tembang

(sekar alit) dengan ragam seperti sinom, ginada, pangkur, durma, dan maskumambang

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 223
Kabupaten Gianyar - 2025



memainkan peran penting dalam menghidupkan ekspresi dramatik dan membangun

emosi penonton (Sugiartha dkk., 2019)

Foto 6.20 Kesenian Gambuh di desa Batuan oleh | Nyoman Suwida

Dramatari Gambuh di Desa Batuan, merupakan salah satu warisan seni
pertunjukan klasik Bali yang tetap hidup dan berfungsi penting di tengah arus globalisasi.
Sebagai peninggalan budaya istana, Gambuh memiliki nilai estetika, spiritual, dan
historis yang tinggi, mencerminkan perpaduan budaya Jawa dan Bali sejak masa Raja
Udayana hingga era Majapahit. Kini, meskipun pengaruh budaya luar semakin kuat,
masyarakat Desa Batuan tetap menunjukkan komitmen tinggi dalam melestarikan
Gambuh melalui pementasan rutin dalam konteks upacara keagamaan di pura-pura
setempat. Seni ini tidak hanya berfungsi sebagai media ritual, tetapi juga sebagai sarana
pendidikan nilai, penguatan identitas budaya, dan regenerasi seniman muda.

224 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Keberlangsungan dramatari Gambuh di Desa Batuan membuktikan bahwa tradisi lokal
dapat terus beradaptasi tanpa kehilangan jati dirinya, menjaga jiwa budaya Bali agar tetap

hidup dan bermakna di tengah tantangan zaman (Budiarsa, 2016).
3) Gong Luang

Di Bali terdapat berbagai jenis dan bentuk gamelan, salah satunya adalah Gong
Luang. Perkembangan Gong Luang tidak sepesat jenis gamelan lainnya, meskipun
barungan ini masih dapat dijumpai di beberapa wilayah, seperti di Banjar Seseh, Desa
Singapadu, Kecamatan Sukawati, Kabupaten Gianyar. Gong Luang pada umumnya
difungsikan sebagai pengiring upacara Pitra Yadnya dan Dewa Yadnya. Ansambel ini
menggunakan laras pelog tujuh nada dan dikenal memiliki istilah-istilah khas seperti
saih atau pepatutan yang mencakup kekhasan tabuhan selisir, tembung, sunaren,

pengenter, baro, dan lebeng.

Dalam konteks Dewa Yadnya, Gong Luang berperan mengiringi seni wali sebagai
bagian dari prosesi ritual susuhunan sebelum pelaksanaan piodalan atau upacara mekiyis
ke laut (segara). Pada fungsi ini, biasanya hanya digunakan beberapa instrumen utama
seperti caruk dan saron. Sementara itu, dalam Pitra Yadnya, Gong Luang dipakai sebagai
pengiring upacara ngaben beserta seluruh rangkaian acaranya. Beberapa gending yang
biasa dimainkan pada upacara tersebut antara lain Tabuh Panji Gede, Tabuh Delod
Pangkung, Tabuh Panji Cenik, Tabuh Ginada, Tabuh Tut Baru, dan Tabuh Lilit
(Muryana dkk., 2020)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 225
Kabupaten Gianyar - 2025



226

- TR ¢

N

Foto 6.21 Alat Musik Gong Luang Seseh
(Sumber: Sudirana, 2013)

Perbedaan susunan instrumen antara Gong Luang di Desa Seseh dan Gong Luang
di Desa Tangkas tidak menjadikan keduanya sebagai jenis ansambel yang berbeda.
Meskipun terdapat variasi pada instrumen yang digunakan, seperti adanya bedug dan
jublag di Tangkas yang tidak dijumpai di Seseh, serta kendang, kempur, jegogan, dan
ceng-ceng kopyak di Seseh yang tidak digunakan di Tangkas, masyarakat maupun para
penabuh tetap menyebut keduanya sebagai Gong Luang. Kesamaan tersebut didasarkan
pada penggunaan tiga instrumen utama, yakni terompong, saron, dan gangsa jongkok,
yang dianggap sebagai identitas musikal sekaligus esensi dari ansambel tersebut.
Sementara itu, instrumen lain seperti bedug, kendang, jublag, jegogan, kempur, dan
ceng-ceng kopyak hanya berfungsi sebagai pelengkap. Bagi para penabuh di kedua desa,
barungan mereka tetap disebut Gong Luang, baik dengan maupun tanpa instrumen
pendukung. Barungan lengkap disebut Gong Saron, sedangkan versi yang tidak lengkap
disebut Gong Luang, karena istilah luang berarti “kurang” atau “tidak lengkap”. Namun,

masyarakat Desa Tangkas kini tidak lagi membedakan istilah tersebut dan lebih sering

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



menggunakan sebutan Gong Luang. Sebaliknya kelompok di Seseh justru menggunakan
istilah Gong Luang untuk formasi lengkap, dan Gong Saron untuk versi dengan tiga
instrumen utama. Selain itu, Bandem (1983) menyatakan bahwa saron bukan sekadar
nama sebuah instrumen, melainkan juga sebutan lain bagi Gong Luang. Dewasa ini,
istilah Gong Luang telah lebih dikenal luas di kalangan masyarakat Bali dan lingkungan
akademik, termasuk di Institut Seni Indonesia Bali (ISI Bali) meskipun dalam praktiknya

instrumen saron (xilofon bambu) tidak selalu disertakan (Sudirana, 2013).

Fungsi Gong Luang di Banjar Seseh, Desa Singapadu telah mengalami perubahan
yang cukup signifikan. Meskipun gamelan ini masih digunakan untuk mengiringi
upacara ngaben, frekuensi penggunaannya semakin menurun. Kini, tidak semua prosesi
ngaben diiringi oleh Gong Luang karena perubahan pandangan masyarakat terhadap
makna ritual tersebut. Dalam pemahaman modern, keberhasilan upacara ngaben tidak
lagi bergantung pada kehadiran ansambel musik, termasuk Gong Luang. Pergeseran
serupa juga terjadi pada fungsi Gong Luang dalam konteks Dewa Yadnya, khususnya
sebagai pengiring odalan. Peran Gong Luang secara bertahap digantikan oleh Gong
Kebyar, yang kini digunakan untuk memainkan tabuh petegak maupun mengiringi tari-
tarian sakral dan drama tari. Selama satu dekade terakhir, Gong Luang tidak lagi
digunakan sebagai pengiring seni pertunjukan sakral, dan kehilangan sifatnya sebagai
gamelan multifungsi. Sebelum tahun 1980-an, Gong Luang memiliki nilai simbolik yang
tinggi dan menjadi kebanggaan masyarakat desa. Kepemilikan barungan Gong Luang
dianggap sebagai lambang kehormatan dan identitas budaya. Namun, seiring
perkembangan waktu, apresiasi terhadap Gong Luang menurun karena masyarakat Kini
lebih berfokus pada ansambel Gong Kebyar, yang dianggap lebih modern dan dinamis.
Akibatnya, posisi sosial dan kebanggaan terhadap kelompok penabuh Gong Luang juga
menurun. Pada masa lalu, penabuh Gong Luang mendapat status istimewa dan
dibebaskan dari kewajiban sosial desa karena dianggap sebagai aset budaya yang
mengangkat martabat desa. Kini, penghargaan tersebut perlahan memudar, dan para
penabuh Gong Luang diperlakukan layaknya penabuh biasa tanpa status sosial khusus.
Pemerintah Provinsi Bali berupaya melestarikan ansambel sakral langka seperti Gong
Luang melalui dukungan dana hibah dan penelitian akademik. Upaya ini juga mencakup
program rekonstruksi tabuh klasik yang hampir terlupakan dengan melibatkan penabuh
senior sebagai sumber pengetahuan utama. Dalam konteks revitalisasi budaya, kelompok

Gong Luang diundang untuk tampil dalam Pesta Kesenian Bali (PKB), meskipun di luar

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 227
Kabupaten Gianyar - 2025



228

fungsi ritual aslinya. Salah satu tokoh penting, Anak Agung Anom Suma, menyatakan
kekhawatirannya terhadap masa depan Gong Luang, terutama terkait minimnya
regenerasi dan hilangnya repertoar lama seperti Wargasari dan Saih Panji Cenik, yang
dahulu sering dimainkan dalam upacara ngaben. Generasi muda dinilai kurang tertarik
karena menganggap musik Gong Luang lambat, panjang, dan membosankan, berbeda
dengan kekhasan energik Gong Kebyar. Kekhawatiran ini menandakan perlunya langkah
konkret dalam pelestarian Gong Luang melalui pendidikan, dokumentasi, dan penelitian
agar warisan musikal ini tetap hidup dan dapat dipelajari oleh generasi mendatang
(Sudirana, 2013).

6.1.3. Balih-balihan

1)  Seni Pertunjukan Wayang Kulit

Seni pertunjukan Wayang Kulit Sukawati merupakan salah satu bentuk kesenian
tradisional Bali yang memiliki karakteristik khas, terutama dalam ciri khas pementasan,
bentuk wayang, serta teknik pewayangan yang diwariskan secara turun-temurun.
Wayang kulit dari Sukawati dikenal dengan ciri khas stilasi yang halus dan ekspresif,
menonjolkan kemampuan dalang dalam mengolah gerak bayangan, suara, serta iringan
gamelan untuk membangun suasana dramatik dan spiritual. Keunikan lainnya terletak
pada rancangan visual wayang yang proporsional dan artistik, dengan detail ukiran rumit
yang menunjukkan keahlian tinggi para pengrajin. Selain sebagai media hiburan,
pertunjukan ini juga berfungsi sebagai sarana pendidikan moral dan spiritual,
menyampaikan ajaran tentang kebaikan, keseimbangan, dan harmoni hidup melalui
Kisah-kisah epik seperti Ramayana dan Mahabharata. Sugita & Tilem Pastika (2022)
menjelaskan bahwa seni pertunjukan Wayang Kulit ciri khas Sukawati memiliki peran
penting dalam kehidupan religius dan sosial masyarakat Bali. Melalui lakon Bhima
Swarga, pertunjukan ini bukan hanya sarana hiburan, tetapi juga media spiritual yang
berfungsi sebagai pelengkap upacara Yadnya, khususnya dalam Pitra Yadnya atau ritual
penyucian roh leluhur. Pertunjukan tersebut menggabungkan unsur ritual sakral seperti
penggunaan wayang suci, banten, dan tirtha wayang, yang dipercaya memiliki kekuatan
penyucian. Selain itu, seni pertunjukkan ini juga berfungsi sebagai pendidikan agama,
menyampaikan nilai-nilai moral, etika, dan ajaran Panca Sradha melalui dialog dan cerita
epos Mahabharata. Fungsi lainnya adalah sebagai wadah kreativitas seni, tempat dalang

mengekspresikan karakter dan watak tokoh secara imajinatif, sekaligus sarana hiburan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



yang mendidik masyarakat melalui humor dan refleksi kehidupan. Lebih jauh,
pertunjukan ini memiliki fungsi ekonomi dan sosial, kegiatan ngayah dan daksina
menjadi bentuk keseimbangan antara pengabdian spiritual dan kebutuhan hidup seniman.
Dengan demikian, Wayang Kulit Sukawati bukan hanya representasi estetika budaya,

tetapi juga simbol harmoni antara seni, spiritualitas, dan kehidupan masyarakat Bali

Asal-usul dan perkembangan pertunjukan wayang kulit di Sukawati memiliki
sejarah yang panjang dan erat kaitannya dengan tradisi seni klasik Bali. Secara garis
besar, pertunjukan wayang kulit di Sukawati muncul dan berkembang pesat sejak akhir
abad ke-19, terutama di Banjar Babakan, Sukawati, yang dikenal sebagai pusat seni
pedalangan. Pertunjukan ini umumnya menggunakan lakon Mahabharata, khususnya
kisah Bharatayuda, yang memerlukan kemampuan tinggi dari dalang untuk menguasai
kakawin, tetikesan (gerak wayang), permainan cepala, dan antawacana sebagai ciri khas
dan kekayaan bentuk pertunjukan. Dalang Sukawati terkenal kreatif dan inovatif dalam
mempertahankan tradisi sekaligus menyesuaikan dengan perkembangan zaman, dengan
tokoh penting seperti | Wayan Suwija yang merupakan maestro pedalangan karakter khas
Sukawati. Wayang kulit di sini tidak hanya bertujuan sebagai hiburan, tetapi juga sebagai
media pendidikan dan penyebaran nilai-nilai agama Hindu serta budaya Bali yang sangat
kaya dan sakral. Perkembangan wayang kulit di Sukawati juga tak lepas dari pengaruh
sejarah politik dan sosial, termasuk bulanannya saat pemerintahan kerajaan dan masa
penjajahan Belanda yang menjadikan Bali sebagai destinasi wisata, sehingga seni ini juga
dijadikan sebagai representasi budaya yang dilestarikan dan dikembangkan lewat festival
dan pementasan yang melibatkan masyarakat luas. Secara keseluruhan, wayang kulit di
Sukawati adalah warisan budaya penting yang melambangkan keunikan seni Bali, seni
pertunjukan ini berkembang dari akar tradisi yang kuat dan terus hidup hingga masa Kini

dengan berbagai inovasi oleh para dalang lokal.

Seni pertunjukkan wayang Sukawati memiliki sistem gerak (tetikesan siat wayang)
dan pukulan cepala yang kompleks, yang menciptakan irama dramatik sekaligus spiritual
dalam setiap adegan. Jenis-jenis pukulan seperti pengawit, peneteg, peselah, pemalet,
pemalpal, dan pesiat berfungsi mengatur tempo adegan, menandai pergantian dialog,
hingga memperkuat emosi dalam adegan perang. Kombinasi antara gerak wayang yang
dinamis, ketepatan irama cepala, dan pengiring gender wayang menjadikan pertunjukan
kekhasan Sukawati memiliki intensitas ekspresif yang sulit ditandingi oleh kekhasan

pewayangan lain. Dalang seperti | Wayan Suwija, yang meneruskan tradisi dari maestro

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 229
Kabupaten Gianyar - 2025



seperti I Nyoman Granyam, menampilkan kemampuan teknis dan spiritual tinggi,
sehingga pertunjukan Wayang Sukawati tidak hanya menjadi tontonan estetis, tetapi juga
pengalaman religius yang menggugah rasa dan makna kehidupan. Pertunjukkan wayang
kulit Sukawati merepresentasikan harmoni antara teknik, estetika, dan nilai spiritual yang
menjadikannya sebagai salah satu puncak seni pertunjukan tradisional Bali di tengah arus
modernisasi (Raditya & Sidia, 2021)

Wayang Kulit Parwa ciri khas Sukawati mampu bertahan di tengah arus
modernisasi dan globalisasi. Eksistensinya dipertahankan melalui tiga faktor utama:
pertama, tumbuhnya kreativitas dan inovasi para dalang, seperti | Wayan Wija dan |
Made Juanda, yang tetap berpegang pada pakem tradisional sambil menambahkan
elemen baru agar pertunjukan lebih komunikatif dan menarik bagi penonton masa Kini.
Kedua, tingginya minat wisatawan mancanegara, yang tidak hanya menonton tetapi juga
mempelajari seni pewayangan Sukawati karena kekhasan estetik dan filosofisnya,
sehingga seni ini berperan sebagai media diplomasi budaya. Ketiga, kemampuan adaptasi
terhadap perkembangan zaman, yang ditunjukkan melalui lahirnya dalang-dalang muda,
inovasi bentuk wayang, serta dukungan komunitas dan lembaga seperti Pepadi dalam
regenerasi dan pelestarian. Dengan demikian, wayang Kulit Sukawati tidak hanya
bertahan sebagai seni tradisi sakral, tetapi juga menjadi simbol ketahanan budaya lokal
Bali yang mampu bertransformasi tanpa kehilangan identitasnya di era global (Sudanta,
2019).

Foto 6.22 Dalang | Bagus Wijna Bratanatyam Menampilkan Wayang Parwa Sukawati Adegan Delem Sangut

230

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.23 Dalang | Bagus Wijna Bratanatyam Mementaskan
Lakon Bratayudha Wayang Parwa

Foto 6.24 Dalang | Kadek Budi Setiawan Memperagakan Wayang
dalam Kegiatan Workshop di Sukawati

Perbedaan atau ciri khas wayang Sukawati dengan wayang Bali lain terutama
terletak pada aspek gerak (tetikesan), teknik dalang, dan penggunaan lakon. Wayang
Sukawati dikenal dengan pertunjukan wayang Bharatayuda yang sangat erat dengan
pakem tradisional Bali, dengan ukuran kelir sekitar 2,75 meter dan iringan gamelan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 231
Kabupaten Gianyar - 2025



232

gender wayang yang khusus. Ciri khas Sukawati mengedepankan permainan cepala
(gerakan kepala wayang) yang rumit dan penguasaan kakawin yang ketat. Dalang harus
mampu menyelaraskan kakawin dengan lakon yang dibawakan, hal ini menjadikan
pertunjukan wayang ciri khas Sukawati lebih kompleks dan sakral dibandingkan
pertunjukkan wayang lainnya. Sementara itu, ciri khas wayang Bali lain cenderung lebih
bervariasi dalam lakon dan teknik pementasan, dengan beberapa yang menggunakan
lakon Tantri yang lebih ringan dan menonjolkan unsur hiburan. Karakter figur wayang
Sukawati cenderung memiliki ukiran yang tegas dengan ekspresi yang kuat, sedangkan
kekhasan lain bisa lebih lembut atau berbeda dalam proporsi dan detail ukirannya.
Gamelan pengiring di Sukawati juga memiliki kekhasan irama yang lebih dinamis dan
kompleks dibanding kekhasan lain seperti Kayumas atau Pengosekan. Dengan demikian,
kekhasan Sukawati mempertahankan tradisi pewayangan Bali yang sangat serius dan
sakral dengan keunikan teknik dalang dan gerak wayang yang khas, sementara
pertunjukkan wayang lainnya mungkin menawarkan variasi yang lebih fleksibel dalam

aspek pementasan dan tema cerita.

Perbedaan teknik gamelan pengiring antara kekhasan Sukawati dan Pengosekan
terutama terlihat pada ritme, dinamika, dan cara menabuh instrumen. Gamelan gender
wayang ciri khas Sukawati dikenal memiliki kerumitan tinggi dengan pola kotekan
(interlocking pattern) yang sangat rumit dan jalur melodi yang kompleks, menghasilkan
suasana yang bersemangat dan dinamis pada irama gamelan. Para pengrawit (pemain
gamelan) Sukawati menggunakan teknik tabuhan yang sangat presisi dengan variasi
ketukan dan aksen yang kuat, sehingga gamelan ini terasa lebih hidup dan penuh energi.
Sementara itu, ciri khas Pengosekan berada di antara karakteristik Kayumas dan
Sukawati dalam hal kekerasan tabuhan dan tempo. Teknik menabuh di Pengosekan
cenderung lebih lembut dan sedikit lebih pelan dibandingkan Sukawati, namun tetap
memiliki keunikan tersendiri dalam pola tabuhannya. Pola kotekan di Pengosekan tidak
serumit Sukawati dan biasanya menggunakan kotekan telu (tiga). Dinamika gamelan
Pengosekan lebih halus, memberikan suasana iringan yang lebih santai dibandingkan
kesan kekebyaran atau semangat dari Sukawati. Secara ringkas, gamelan Sukawati
memberi nuansa ritmis yang kompleks, penuh dinamika dan ketazaman teknik,
sedangkan Pengosekan lebih mengedepankan kelembutan dan keseimbangan dalam
tabuhan, sehingga menghasilkan warna musikal yang berbeda namun sama-sama
kekhasan dalam tradisi gamelan Bali.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gender wayang di Sukawati memiliki asal-usul yang erat kaitannya dengan
perkembangan seni gamelan tradisional Bali yang sudah berlangsung lama sebagai
bagian dari tradisi pertunjukan wayang kulit. Gender wayang Sukawati memiliki ciri
khas unik dalam teknik permainan yang sangat elaborate, intricate, dan polyphonic
dengan berbagai pola kotekan atau interlocking yang rumit. Teknik permainan gender
ini dipelopori oleh para seniman di Banjar Babakan, Desa Sukawati, yang menguasai
cara bermain yang khas dan terus mempertahankan tradisi ini sebagai bagian penting dari
seni pertunjukan wayang kulit di Bali. Perkembangan gender wayang di Sukawati tidak
hanya sebagai pengiring pertunjukan, tetapi juga berkembang sebagai kesenian musik
instrumental mandiri yang mampu mengekspresikan dinamika dan nuansa yang beragam
dalam gamelan. Gender wayang Sukawati (salah satu ansambel gamelan tradisional Bali
yang terdiri dari empat bilah instrumen berbilah logam) dikenal memiliki bilah-bilah
yang lebih kecil dibandingkan gender wayang dari daerah lain seperti Badung, sehingga
memberikan karakter suara yang lebih cerah dan tajam, dengan tempo dan ritme yang
cenderung lebih cepat dan penuh variasi. Seni ini juga telah meluas dan dikenal tidak
hanya di Bali, tetapi juga di mancanegara melalui rekaman dan ajaran langsung oleh para

seniman Sukawati.

Selain sebagai bagian warisan budaya tradisional, gender wayang Sukawati juga
mengalami pembaruan dan inovasi dari seniman modern dan akademisi tanpa
menghilangkan nilai estetika dan etika tradisional. Gender wayang ini juga memainkan
peran penting dalam mengiringi upacara keagamaan seperti Metatah (potong gigi) dan
Ngaben (upacara kremasi), menegaskan perannya sebagai elemen spiritual dan budaya
yang vital di masyarakat Bali. Gender wayang di Sukawati berasal dari tradisi gamelan
Bali yang sudah berkembang lama, khususnya untuk mengiringi pertunjukan wayang
kulit. Gender wayang Sukawati memiliki ciri khas teknik permainan yang rumit dan
polyphonik dengan pola kotekan (interlocking) yang kompleks. Teknik ini
dikembangkan oleh para seniman di Banjar Babakan, Desa Sukawati, yang menguasai
pola dan ritme khas yang membedakan gender wayang Sukawati dari daerah lain. Bilah
gender wayang Sukawati lebih kecil dibandingkan dengan kekhasan Badung, sehingga
suaranya lebih cerah dan tajam dengan tempo yang lebih cepat serta variasi yang banyak.
Seni ini tidak hanya berperan sebagai pengiring pertunjukan wayang, tetapi juga
berkembang sebagai musik instrumental mandiri yang kaya ekspresi. Gender wayang

Sukawati juga kerap digunakan dalam upacara adat penting seperti Metatah (potong gigi)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 233
Kabupaten Gianyar - 2025



234

dan Ngaben, memperkuat makna spiritual dan budaya. Perkembangan gender wayang
Sukawati terus berlanjut melalui pembaruan dan inovasi oleh seniman modern dan
akademisi tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional, dan telah dikenal luas baik di Bali

maupun internasional lewat rekaman dan pengajaran langsung para seniman Sukawati.

Dokumen yang membahas sejarah awal Gender Wayang Sukawati dapat
ditemukan pada karya berjudul "Pembelajaran Gender Wayang" yang merupakan hasil
kajian dan penelitian dari 1SI Bali (Institut Seni Indonesia Bali). Dokumen ini merupakan
referensi penting bagi pemahaman asal-usul dan perkembangan Gender Wayang
Sukawati secara ilmiah dan historis, memaparkan secara rinci tentang asal-usul gamelan
Gender Wayang sebagai barungan gamelan Bali berlaras slendro yang khusus dipakai
untuk mengiringi pertunjukan wayang kulit dan wayang wong. Karakteristik Gender
Wayang Sukawati, termasuk ukuran bilah gender yang lebih kecil dibandingkan
kekhasan lain seperti Badung, sehingga memberikan karakter tempo dan ritme yang unik
dalam permainan. Dokumen ini juga mendeskripsikan teknik permainan, struktur
musikal, identitas, dan fungsi gender wayang dalam kehidupan masyarakat Bali. Salah
satu aspek penting dari sejarah gender wayang Sukawati adalah keberadaan kelompok
kekhasan yang terpisah dari Badung dan Buleleng, yang membentuk ciri khas dan
identitas tersendiri. Dokumen ini dapat diakses sebagai bahan akademik yang lengkap
dan komprehensif untuk memahami sejarah, teknik, dan perkembangan Gender Wayang

Sukawati secara mendalam.

2)  Seni Pertunjukkan Barong Kunti Sraya

Seni pertunjukan Barong Kunti Sraya merupakan salah satu dramatari penting yang
berkembang di Desa Singapadu, Sukawati, Gianyar, dan dikenal sebagai hasil kreativitas
seniman lokal dalam menggabungkan tradisi sakral dengan kebutuhan pertunjukan
modern. Pertunjukan ini diciptakan pada tahun 1948 oleh Ida Cokorda Oka, | Wayan
Geria, dan | Made Kredek, dan sejak awal telah mengintegrasikan unsur-unsur
bebarongan, palegongan, pagambuhan, serta patopengan, menjadikannya bentuk
dramatari yang kompleks dan ragam penyajian (Bali, 2017). Mengambil kisah dari
Mahabharata versi lokal, khususnya konflik antara Dewi Kunti, Durgha, dan Sahadewa,
Barong Kunti Sraya tidak hanya menampilkan keindahan artistik, tetapi juga memuat
pesan simbolis tentang pertarungan kosmik antara kebaikan dan kejahatan yang menjadi

dasar filosofi estetika Bali (Peradantha, 2011). Seiring pertumbuhan pariwisata di Bali,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Barong Kunti Sraya mengalami transformasi fungsi dari seni ritual yang sakral menjadi
seni pertunjukan wisata yang terstruktur dan mudah diterima oleh penonton
internasional. Penyesuaian durasi, penguatan elemen dramatik, serta komposisi musik
kebyar menjadikan pertunjukan ini salah satu ikon seni budaya yang paling sering
ditampilkan di kawasan Sukawati. Meskipun demikian, keberlanjutan nilai-nilai spiritual
dan identitas lokal tetap dijaga melalui keterlibatan komunitas seni Singapadu dan
pelaksanaan upacara banten kalangan sebelum pentas, sehingga pertunjukan ini tetap
berada dalam bingkai keseimbangan antara tuntutan hiburan modern dan akar tradisinya

Kondisi kreatif yang menonjol dalam pertunjukan Barong Kunti Sraya terletak
pada karakter iringan tariannya. Pertunjukan Barong Ket Kunti Sraya selalu
menggunakan musik hidup (live music), yakni gamelan pengiring yang dimainkan
langsung di atas panggung bersama para penarinya. Karena bentuk gerak tari Barong Ket
bersifat situasional dan sangat eksploratif, bahkan hampir tidak memiliki pola baku,
maka para penabuh harus memahami struktur garap secara menyeluruh dan memiliki
kepekaan tinggi terhadap setiap perubahan gerak yang muncul secara spontan. Dalam
konteks ini, ruang untuk kejadian insidental dalam musik menjadi bagian yang wajar,
sebab bentuk dan struktur iringan kerap menyesuaikan dinamika penari selama

pertunjukan berlangsung (Jaswanto, 2024).

Foto 6.25 Pertunjukkan Barong Kunti Sraya

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 235
Kabupaten Gianyar - 2025



236

(Sumber : Jaswanto, 2024)
3) Kesenian Genggong

Kesenian yang tidak kalah pentingnya terdapat dan merupakan ciri khas dari desa
ini adalah keberadaan Genggong Kutus. Genggong Kutus merupakan sanggar tabuh
gamelan Bali yang bertempat di Banjar Pekandelan, Desa Batuan, Kec. Sukawati, Kab.
Gianyar, Bali. Sanggar Tabuh Genggong Kutus fokus dalam ranah regenerasi,
pelestarian, inovasi, kolaborasi, eksperimental, hingga kontemporer. Inisiator awal
perjalanan Sanggar Tabuh Genggong Kutus adalah tokoh seniman dari Desa Batuan yaitu
I Nyoman Suwida. Berdiri pada tanggal 8 Agustus 2014 sampai saat ini Sanggar Tabuh
Genggong Kutus, aktif dalam partisifasi berkesenian kancah nasional dan internasional.
Sanggar Tabuh Genggong Kutus berasal dari kata “Genggong” yaitu instrumen harpa
mulut/Jaws Harp, sedangkan Kutus yaitu sebutan istilah dalam Bahasa Bali yang
mempunyai makna angka delapan dimulai dari goretan garis awal sampai dengan ujung

akhir akan bertemu kembali.

Makna falsafah yang tersiratkan dalam Genggong Kutus yaitu generasi penerus
khususnya Genggong tidak akan terputus-putus sampai sepanjang masa. Visi dan misi
Sanggar Tabuh Genggong Kutus yaitu regenerasi dengan pembaharuan kekinian. Tetap
berangkat dari pondasi yang lampau dengan cara pendekatan ekspolarasi yang tiada
henti. B. Biografi Genggong Kutus 1). International Jaws Harp Festival ke 5 di
Amsterdam pada tahun 2006. 2). Opening APMF tahun 2018 berkolaborasi bersama
Jerome Vianis. 3). Antida Garden Festival tahun 2020. 4). Bali Expo Festival di Ubud
pada tahun 2021. 5). Ubud Village Jazz Festival tahun 2021. 6). Bali Spirit Festival tahun
2023. 7). Arma Ubud Festival 2023. 8). Pesta Kesenian Bali tahun 2023. 9). Toure
Europe Festival Roskilde Europe tahun 2025 berkolaborasi Elektronik Musik bersama
Anton Friisgaard dan Putu Septa. 10). International Jews Harp Forum Miaoli Taiwan
2025, dalam rangka workshop instrument, dan pementasan genggong klasik dan
eloborasi electronic musik. 11). Lokovasia 2025 Lokakarya Konservasi dan Inovasi
Musik Tradisi Indonesia diselenggarakan oleh Kementerian Kebudayaan Republik

Indonesia di Universitas Negeri Semarang.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.26 Alat Musik Genggong
(Sumber: Sabiila, 2023)

Foto 6.27 | Nyoman Suwida saat memainkan alat musik Genggong
(Sumber: Mahaindra, 2024)

Seni genggong merupakan salah satu warisan budaya khas Desa Batuan, Sukawati,
yang mencerminkan kearifan lokal masyarakat Bali dalam mengekspresikan harmoni
antara manusia dan alam. Genggong merupakan instrumen musik tradisional yang dibuat
dari bahan pupug atau pelepah pohon enau. Cara memainkannya menggunakan teknik
ngengkahin sambil menarik bagian tertentu dari alat tersebut sehingga menghasilkan

bunyi unik yang menyerupai suara enggung, yaitu sejenis hewan amfibi. Genggong tidak

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 237
Kabupaten Gianyar - 2025



238

hanya berfungsi sebagai alat musik, tetapi juga sebagai media sosial dan spiritual dalam
kehidupan masyarakat. Dahulu dimainkan oleh para petani sebagai hiburan di waktu
senggang, kini genggong berkembang menjadi bagian penting dari pertunjukan seni dan
identitas budaya Batuan. Namun, di tengah derasnya arus globalisasi dan modernisasi,
keberadaan genggong semakin terpinggirkan. Upaya pelestarian melalui sanggar-
sanggar lokal, seperti Sanggar Genggong Kutus, menjadi langkah penting dalam menjaga
eksistensinya. Genggong tidak hanya perlu dilihat sebagai peninggalan masa lalu, tetapi
juga sebagai simbol kreativitas dan jati diri masyarakat Batuan yang mampu beradaptasi

dengan zaman tanpa kehilangan nilai tradisinya (Mahaindra, 2024).

!

$
i
51
3
i
i3

s LIl 0
roas? o4
et

et bhatd
>edes

§eeass:
3%

Foto 6.29 Kesenian Genggong oleh | Nyoman Suwida

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.30 Genggong Kutus Desa Batuan - Tabuh Telu
(Sumber: Tarsana, 2020)

Penelitian mengenai pertunjukan musik genggong di Desa Batuan, Kecamatan
Sukawati, Kabupaten Gianyar, menunjukkan bahwa kesenian ini memiliki bentuk,
fungsi, dan nilai yang sarat makna budaya dan religius. Pertunjukan genggong
melibatkan tahapan permainan, teknik khusus, serta pembagian peran antarpemain yang
menciptakan harmoni musikal khas. Selain berfungsi sebagai hiburan, genggong juga
memiliki fungsi sosial, estetika, ekspresif, dan menjadi sarana pelestarian budaya lokal.
Nilai-nilai pendidikan agama Hindu yang terkandung di dalamnya mencakup ajaran
moral, etika, tata upacara, serta nilai sosial dan budaya yang memperkuat karakter
masyarakat. Berdasarkan temuan penelitian, genggong diperkirakan berasal dari tradisi
para penggembala dan dinamai sesuai bunyi khas yang dihasilkannya “ngeng” dan
“ngong” yang mencerminkan hubungan erat antara manusia, alam, dan spiritualitas
dalam kehidupan masyarakat Bali (Saputra dkk., 2023). Seni pertunjukan Genggong
merupakan bagian penting dari identitas budaya masyarakat Desa Batuan, Sukawati,
yang kini menghadapi tekanan akibat perkembangan industri pariwisata dan pengaruh
budaya global. Kesenian tradisional ini semakin terpinggirkan oleh hadirnya bentuk seni
modern dan kontemporer, sehingga keberadaannya terancam punah. Hilangnya seni
Genggong tidak hanya berarti kehilangan satu jenis kesenian, tetapi juga menghapus
sebagian identitas budaya lokal masyarakat Batuan. Upaya untuk mengoptimalkan dan
merevitalisasi kesenian Genggong menjadi tantangan utama, baik karena kendala

internal para pelaku seni maupun faktor eksternal seperti kurangnya jejaring dukungan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 239
Kabupaten Gianyar - 2025



240

Mengingat Desa Batuan telah dikenal sebagai desa wisata budaya, pelestarian Genggong
memiliki potensi ganda: sebagai simbol kebanggaan lokal dan daya tarik wisata yang
bernilai edukatif dan ekonomi (Winyana dkk., 2020).

4)  Pertunjukkan Arja

Dilihat dari unsur-unsurnya, Arja merupakan bentuk seni teater rakyat yang
memiliki karakter sangat kompleks karena memadukan beragam cabang kesenian yang
berkembang di Bali. Di dalamnya terkandung unsur seni tari, drama, vokal, musik, puisi,
seni peran, pantomim, busana, dan seni rupa yang berpadu secara harmonis tanpa saling
mendominasi. Perpaduan ini menciptakan kesatuan estetika yang utuh, di mana seni
suara—»baik melalui tembang maupun gamelan bertangga nada slendro atau pelog—
menjadi sajian yang indah dan memikat. Sementara itu, jalan cerita diperkuat melalui
penyampaian monolog dan dialog para pemeran. Sebagai seni pertunjukan tradisional,
Arja menuntut kedekatan emosional antara pemain dan penonton. Interaksi langsung di
antara keduanya menjadi bagian penting yang menghidupkan suasana pementasan.
Karena itu, bentuk panggung yang digunakan umumnya berupa kalangan, yaitu
panggung melingkar yang memungkinkan komunikasi intens antara penari dan penonton
(Sugiartha dkk., 2019).

Foto 6.31 Pertunjukkan Arja Sukawati
(Sumber: Tarsana, 2024)

Sebagai bentuk seni pertunjukan, Arja memiliki fungsi edukatif yang kuat. Setelah
menyaksikan pementasan Arja selama beberapa hari, masyarakat sering kali menirukan

nyanyian, lelucon, atau gerak-gerak lucu yang ditampilkan para pemain. Ungkapan dan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



adegan yang menggugah tawa tersebut kemudian hidup kembali dalam interaksi sosial
sehari-hari, menjadikan Arja sebagai media komunikasi efektif untuk menyampaikan
pesan moral maupun sosial. Berdasarkan fungsinya, Arja termasuk dalam kategori Tari
Bali-balihan yang berbentuk teater. la merupakan seni teater yang kompleks karena
memadukan berbagai cabang seni yang berkembang di Bali—meliputi seni tari, drama,
vokal, musik instrumental, puisi, seni peran, pantomim, busana, serta seni rupa. Dalam
esensinya, Arja merupakan hasil perpaduan antara gagasan kreatif para pemain dan
respons penonton, sehingga tercipta pertunjukan yang hidup dan interaktif. Sebagai
bentuk teater tradisional, Arja memiliki daya komunikasi yang kuat dengan
masyarakatnya. Hingga Kini, kesenian ini tetap populer di kalangan masyarakat Bali,
yang terbukti dari antusiasme mereka untuk datang dan memeriahkan berbagai festival

Arja yang rutin digelar setiap tahun (Sugiartha dkk., 2019).

Sejarah seni arja di Desa Singapadu, Gianyar, Bali bermula sekitar awal abad ke-
20 setelah tren popularitas Arja di Bali Tengah sekitar tahun 1915-1920. Di Singapadu
muncul Arja dengan lakon Jayaprana yang konon dibawa oleh seorang pedagang candu
dari Desa Liligundi, Buleleng. Arja Jayaprana ini diperkenalkan oleh seniman seperti |
Made Tokolan, Nang Turun, dan I Gusti Ngurah Keceb. Keahlian seni ini kemudian
diwariskan oleh Nang Turun kepada | Wayan Geria dan | Made Kredek, yang kemudian
menjadi pembina Arja di Singapadu. Keunikan Arja Singapadu adalah perpaduan unsur
dramatari yang memadukan tembang macapat, tari, dan dialog bahasa Bali yang hidup
dan ekspresif. Lakon yang dimainkan sering kali mengangkat nilai-nilai moral, cerita
rakyat, dan budaya lokal, dengan partisipasi tokoh-tokoh wanita yang kuat seperti Ni
Nyoman Rindi, Ni Made Senun, A.A. Rai Tangi, dan Ni Jero Sebita dalam perkembangan
Arja Jayaprana. Selain itu, konsep dramaturgi dan struktur pementasan Arja di Singapadu
juga memiliki ciri khas dalam pola gerak dan musikalitas gamelan yang khas, serta

keutuhan unsur estetika lokal yang terus dipertahankan oleh generasi seniman desa.

Perkembangan Arja di Singapadu mengalami pasang surut selama lebih dari satu
abad, namun tetap bertahan sebagai seni pertunjukan tradisional yang berfungsi sebagai
media hiburan sekaligus pelestarian budaya dan nilai-nilai sosial dalam komunitas
masyarakat Bali. Sumber primer terbaik untuk sejarah Arja Singapadu dapat ditemukan
dalam kajian dan dokumentasi yang diwariskan oleh para maestro dan pelaku seni di
daerah tersebut, salah satunya adalah tulisan terkini dalam artikel "Dramatari Arja:

Sekilas Perkembangan, Struktur dan Pakem Style Singapadu" (2020) yang mengulas

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 241
Kabupaten Gianyar - 2025



242

asal-usul dan perkembangan Arja di Singapadu secara mendalam berdasarkan warisan
lisan dan praktik seni tradisional. Sumber ini merujuk pada catatan rinci tentang tahap
awal Arja yang muncul dari Arja Dadap dan perkembangan selanjutnya di Singapadu
melalui tokoh-tokoh penting seperti Nang Turun, | Made Kredek, dan | Wayan Geria

yang berperan sebagai pembina Arja Jayaprana di desa tersebut.

Wawancara dengan maestro Arja Singapadu yang tersedia salah satunya adalah
dengan Ni Nyoman Tjandri, seorang penari Arja klasik dari Desa Singapadu yang sangat
berperan dalam melestarikan dan mengembangkan seni Arja khas Singapadu.
Wawancara ini membahas tentang warisan pakem Arja klasik, pengajaran tembang dan
seni tari klasik Arja, serta perjuangannya dalam membina generasi muda penari Arja di
Banjar Mukti, Abasan, dan sekitarnya. la juga menjadi tenaga pengajar di berbagai
lembaga seni seperti Keluarga Kesenian Bali (KKB) di RRI Denpasar dan Akademi Seni
Tari Indonesia (ASTI) Denpasar. Ni Nyoman Tjandri secara aktif menghimpun dan
melatih anak-anak berbakat dan memperkenalkan inovasi dalam lakon dan iringan Arja
klasik melalui sanggar Makaradhwaja di Singapadu. la dianggap sebagai pewaris
langsung kekhasan | Made Kredek, salah satu tokoh penting dalam perkembangan Arja
Singapadu. Informasi wawancara ini dapat ditemukan dalam artikel dan workshop yang
membahas perkembangan dramatari Arja Singapadu, seperti pada publikasi tertulis yang
disajikan dalam Kriyaloka oleh Dinas Kebudayaan Provinsi Bali sekaligus menjadi

sumber belajar penting bagi pelestarian Arja klasik.

Keunikan seni pertunjukan di Singapadu Kaler terwujud dalam pementasan Barong
Api yang menceritakan kisah Cokorda Agung Api, pelopor seni topeng Singapadu yang
terinspirasi dari kilauan cahaya matahari. Gerak tarian yang meditatif dan dinamis serta
bunyi-bunyi khas dari properti tarian memberikan nuansa ritus yang berbeda dari
pertunjukan desa lain. Selain itu, desa ini juga dikenal dengan seni dramatari yang
melibatkan barong, topeng, opera Arja, dan kesenian tari lain yang berfungsi melayani
upacara adat dan hiburan masyarakat. Tradisi seni pertunjukan ini juga menjadi media
pelestarian budaya sekaligus identitas sosial yang sangat dihargai dan terus

dikembangkan oleh masyarakat desa.

5)  Pertunjukkan Wayang Tantri Khas Wija

Wayang Tantri khas Wija lahir pada era 1980-an di Desa Sukawati, Gianyar, ketika

seni pedalangan Bali mengalami perubahan akibat derasnya pengaruh globalisasi. Pada

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



masa itu, wayang kulit kekhasan Sukawati mulai mengalami kelesuan, sehingga
mendorong munculnya inovasi untuk menjaga keberlanjutan tradisi. Dalam situasi ini,
Dalang I Wayan Wija tampil sebagai tokoh sentral yang menghadirkan pembaruan
melalui penciptaan bentuk seni pewayangan baru yang bersumber dari cerita Tantri.
Karya inovatifnya kemudian dikenal sebagai Wayang Tantri, menandai transformasi

besar dalam dunia pedalangan Bali.

Wayang Tantri khas Wija merupakan salah satu bentuk seni pedalangan modern
Bali yang mengambil inspirasi dari kisah-kisah Tantri sebagai sumber cerita, namun
diolah dengan sentuhan kreatif khas dalang I Wayan Wija. Kekhasan utama khas Wija
terletak pada inovasi bentuk wayang yang lebih ekspresif, penggunaan karakter-karakter
hewan yang dibuat dengan detail artistik, serta teknik memainkan boneka wayang yang
dinamis dan lincah sehingga mampu menghadirkan suasana hidup di panggung. Selain
itu, khas Wija dikenal dengan dramaturgi yang komunikatif, memadukan humor segar,
dialog ringan, dan pesan moral yang mudah dipahami semua usia, tanpa meninggalkan
kekuatan nilai filosofi Tantri yang sarat etika dan pendidikan karakter. Menurut (Kodi,
2021) wayang tantri merupakan hasil kreativitas Dalang | Wayan Wija yang berupaya
mempertahankan prinsip dasar pewayangan Bali sambil melakukan inovasi melalui
penggunaan bebondresan sebagai elemen penting dalam sajian. Bebondresan yang
mencakup gerak, tokoh, dan dialog menjadi medium utama Wija untuk mengekspresikan
identitas artistiknya, sekaligus menunjukkan penguasaan mendalam terhadap tetikesan,

penciptaan figur wayang baru, dan antawacana.

Adegan bondres dalam Wayang Tantri lakon Bhagawan Kundala Nangun Yadnya
oleh Dalang I Wayan Wija terbukti menghadirkan kreativitas yang unik dan belum
pernah dilakukan dalang lain, sehingga memunculkan apresiasi penonton berupa tepuk
tangan sebagai tanda terpenuhinya rasa nikmat estetik. Melalui penelitian ini diketahui
bahwa adegan bondres dibangun oleh tiga tokoh wayang dua dimensi, pemain kendang,
wanita seksi, dan nenek lincah, yang dikombinasikan dengan jimbe, tamborin, vokal,
serta teknik permainan wayang satu tangan, menghasilkan wujud visual dan struktur
adegan yang padu. Analisis estetis menunjukkan adanya keterkaitan harmonis antar
elemen pertunjukan, kerumitan teknik bermain yang melibatkan koordinasi alat musik,
vokal, gerak, dan cepala secara simultan, serta penonjolan kreativitas Dalang Wija yang

ekspresif, individual, dan unik. Dengan demikian, estetika adegan bondres.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 243
Kabupaten Gianyar - 2025



244

Wayang Tantri tidak hanya terletak pada nilai sensuous yang tampak dari depan
kelir, tetapi juga pada nilai asosiatif yang terserap penonton ketika memahami
kompleksitas proses kreatif dalang, sehingga memperkuat posisi adegan ini sebagai
pencapaian artistik yang mencerminkan virtuositas seorang inovator pedalangan Bali
(Wicaksandita dkk., 2020)

Foto 6.32 Wayang Tantri Kekhasan Wija oleh | Wayan Wija

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



6.2.

‘.)/ \ e ‘, {z’;‘ v ~'.
N/ Bedlis A e :

Foto 6.33 Pertunjukkan Wayang Tantri Khas Wija oleh | Wayan Wija

Wayang-wayang Tantri khas Wija, baik manusia, binatang, maupun raksasa, yang
ditampilkan merupakan hasil eksperimen yang terus berubah dan disempurnakan,
memperlihatkan dinamika kreativitas yang tidak pernah berhenti. Sebagian besar tokoh
bondres merupakan ciptaan baru yang mengalami berbagai modifikasi sepanjang
perjalanan karir 1 Wayan Wija, sehingga wayang tantri yang ditampilkan kepada
penonton saat ini adalah bentuk terbarukan dari serangkaian proses kreatif yang panjang.
Keseluruhan temuan ini menegaskan bahwa inovasi bebondresan dalam wayang tantri
bukanlah sekadar hiburan, melainkan manifestasi pergulatan identitas dalang yang

berusaha menjaga tradisi sekaligus memperbaruinya melalui kreativitas berkelanjutan.
Seni Rupa
1)  Seni Lukis Corak Batuan

Seni lukis corak Batuan merupakan salah satu bentuk seni rupa tradisional Bali
yang tumbuh dan berkembang di Desa Batuan, Gianyar, sejak dekade 1930-an. Ciri
utama corak ini terletak pada komposisinya yang padat atau horror vacui, setiap bagian
kanvas dipenuhi berbagai elemen visual seperti figur manusia, unsur alam, serta
makhluk-makhluk supranatural, sehingga menghasilkan kesan yang kompleks, dinamis,
dan menyerupai labirin visual (Granquist, 2009). Pengaruh Barat terhadap seni lukis di

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 245
Kabupaten Gianyar - 2025



246

Batuan tidak sebesar di Ubud, sehingga para seniman yang menganut aliran Batuan
melukis dengan cara yang lebih tradisional, dengan penggambaran manusia dan tokoh-
tokoh mistis lainnya yang dipengaruhi oleh cara tokoh-tokoh wayang digambarkan.
Biasanya, lukisan Batuan ramai, sendu, dan mistis, lukisan-lukisan ini dengan sempurna
menangkap atmosfer spiritualitas mendalam yang menyelimuti Bali dalam konteks
suasana hutan yang rimbun dan muram . Adegan-adegan dari kehidupan sehari-hari
dipenuhi dengan monster, penyihir, dan setan corak ini dikenal melalui organisasi seni
Pita Maha, yang menjadi wadah awal munculnya seniman-seniman Bali modern dengan
ciri visual khas: bidang lukisan yang padat tanpa ruang kosong, detail rumit, serta

atmosfer mistis dan religius yang kuat (Adnyana, 2015).

Seni lukis corak Batuan mulai berkembang pada abad ke-18 dan mencapai
ketenaran luas pada awal abad ke-20 melalui karya seniman seperti I Ngendon dan Ida
Bagus Made Togog. Penggunaan warna gelap seperti hitam dan abu-abu juga merupakan
ciri khas seni lukis Batuan yang menciptakan kesan dramatis, kelam dan mencekam.
Tema yang diangkat umumnya mencakup mitologi Hindu, cerita rakyat Bali, kehidupan
sehari-hari, serta dimensi spiritual dan kegiatan keagamaan. Teknik melukis Batuan
melibatkan proses bertahap dan rumit seperti nyeket (sketsa awal), nyawi (sketsa lebih
jelas), nyigar (memperkuat warna hitam dan putih), dan menyunin (memberi kesan
berisi). Selain itu, motif lukisan sering mengambil tema pewayangan, kisah Ramayana
dan Mahabharata, serta pertarungan antara Barong dan Rangda yang sarat makna

simbolis.

Seni lukis corak Batuan ini bukan hanya sekadar karya seni visual, tetapi juga
memiliki fungsi religius dan sosial, menghias pura serta pelinggih di desa, serta berperan
sebagai media pelestarian budaya dan kepercayaan masyarakat. Museum Puri Lukisan di
Ubud, sebagai contoh, menyimpan banyak koleksi lukisan corak Batuan yang menjadi
bukti keberlanjutan dan autentisitas tradisi seni dari Desa Batuan tersebut. Dalam konteks
ekonomi dan budaya, seni lukis kekhasan Batuan memiliki nilai yang tinggi di pasar seni,
baik lokal maupun internasional. Lukisan dengan detail rumit dan penggarapan halus
dapat mencapai harga jutaan hingga puluhan juta rupiah, tergantung pada ukuran, usia,
serta reputasi pelukisnya. Pasar seni di Ubud, Sanur, dan Denpasar menjadi pusat utama
perdagangan karya Batuan, sementara beberapa di antaranya dilelang di galeri luar negeri
sebagai representasi seni Bali klasik. Nilai ekonomi yang tinggi ini juga mencerminkan

penghargaan terhadap warisan budaya dan keahlian turun-temurun para senimannya.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Proses penciptaan yang menuntut ketelitian ekstrem, penggunaan teknik tradisional tanpa
mengabaikan nilai simbolik, serta kedalaman makna spiritual di dalamnya menjadikan
setiap karya tidak hanya bernilai estetis tetapi juga kultural. Dengan demikian, seni lukis
kekhasan Batuan bukan sekadar komoditas pasar, melainkan simbol keberlangsungan

identitas budaya Bali di tengah arus modernisasi dan globalisasi.

Foto 6.34 Lukisan Seniman Khas Batuan oleh | Wayan Malik

Foto 6.35 Lukisan Seniman Khas Batuan oleh | Ketut Murtika
(Sumber : Backman, 2025)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 247
Kabupaten Gianyar - 2025



248

2)  Seni Rupa Topeng

Seni topeng di Desa Singapadu, Kecamatan Sukawati, Gianyar, merupakan bagian
penting dari tradisi pertunjukan Bali yang memadukan aspek estetika, fungsi ritual, dan
makna sosial. Daerah Singapadu sejak lama dikenal sebagai pusat seni, sehingga
perkembangan seni topeng di wilayah ini berlangsung secara dinamis dan berkelanjutan
(Bandem & DeBoer, 1995). Sebagai desa budaya, Singapadu memiliki warisan seni
tradisi Bali yang kuat, terutama seni topeng yang khas dan memikat. Tradisi topeng di
Desa Singapadu, telah berkembang sejak ratusan tahun lalu dan terus mengalami
perubahan bentuk seiring dinamika zaman. Dari perjalanan sejarahnya yang panjang,
muncul berbagai jenis topeng berkarakter manusia yang kemudian menjadi bagian
penting dalam dramatari topeng. Bagi masyarakat Singapadu, topeng bukan hanya
kebanggaan lokal, tetapi dianggap sebagai roh dan taksu yang menghidupi desa. Karena
itu, berbagai upaya terus dilakukan agar tradisi topeng tetap lestari dan dapat berkembang
sesuai kebutuhan masa kini (Anton, 2011).

Dalam konteks seni pertunjukan Bali, topeng berfungsi tidak hanya sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai sarana penyampaian pesan moral serta media spiritual yang
terintegrasi dengan berbagai upacara adat dan keagamaan. Dua bentuk utama seni topeng
yang berkembang di Sukawati adalah Topeng Pajegan dan Topeng Panca. Topeng
Pajegan, yang dimainkan oleh satu penari yang memerankan berbagai karakter secara
bergantian, menuntut penguasaan teknik dramatic embodiment yang sangat kuat,
termasuk penguasaan wiraga, wirama, dan wirasa. Sementara itu, Topeng Panca
menampilkan lima karakter utama yang mewakili keragaman sifat manusia, sehingga
pertunjukan ini sering dianggap sebagai refleksi sosial masyarakat Bali. Keberadaan
kedua formasi pertunjukan ini menunjukkan bahwa seni topeng di Sukawati memiliki
fungsi yang sekaligus estetis dan edukatif (Emigh, 1996). Selain performa, kekuatan seni
topeng di desa Singapadu-Sukawati juga terlihat dalam tradisi pembuatan topeng yang
diwariskan secara turun-temurun. Para seniman/sangging topeng menggunakan kayu
pule sebagai bahan utama, karena kayu ini dianggap suci dan dipercaya memiliki
kekuatan niskala, sehingga layak menjadi sarana ritual (Sudarma, 2019). Setiap proses
pembuatan topeng dilakukan dengan ketelitian tinggi, mulai dari pemilihan bentuk
wajah, detil ukiran, hingga pewarnaan ekspresif yang mencerminkan karakter masing-

masing tokoh. Ritual nunas ica atau permohonan restu juga dilakukan sebelum

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pengerjaan topeng dimulai, menegaskan bahwa pembuatan topeng tidak sekadar aktivitas
kriya, tetapi juga tindakan spiritual.

Cokorda Alit Artawan merupakan salah satu tokoh dalam tradisi seni topeng Bali,
khususnya dari Desa Singapadu, Gianyar. Merupakan generasi ke-10 dari keluarga
pembuat topeng di Singapadu. Cokorda Alit Artawan bukan hanya seorang seniman
pengukir topeng, tetapi juga Ketua Asosiasi Seniman Singapadu yang aktif mendorong
regenerasi seniman muda dan pelestarian topeng tradisional. Kekhususan karya terletak
pada kemampuan memadukan pakem tradisi leluhur dengan sentuhan estetika
kontemporer tanpa menghilangkan nilai sakralnya. Mempertahankan teknik klasik
seperti penggunaan kayu pule, detail ukiran halus, serta ekspresi karakter yang kuat,
namun memberi ciri khas melalui proporsi wajah yang lebih hidup, permainan garis yang
elegan, dan penekanan pada taksu atau karisma spiritual topeng. Karya-karyanya, seperti
topeng Rangda, Barong, dan berbagai karakter dramatari, menampilkan perpaduan antara
kesan magis, keagungan, dan kedalaman emosional sehingga mampu menghadirkan

identitas visual yang berbeda dari kekhasangay daerah lain di Bali.

Foto 6.36 Seni Topeng oleh Cokorda Alit Artawan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 249
Kabupaten Gianyar - 2025



250

Foto 6.37 Seni Topeng oleh Cokorda Alit Artawan

Dalam perkembangan kontemporer, seni topeng di Desa Singapadu terus
mengalami revitalisasi melalui berbagai sanggar seni dan kegiatan pertunjukan yang
melibatkan generasi muda. Regenerasi ini membuat seni topeng tetap relevan dan mampu
beradaptasi dengan kebutuhan zaman tanpa menghilangkan nilai filosofis yang
diwariskan leluhur. Dengan demikian, seni topeng di Desa Singapadu, Kecamatan
Sukawati, Gianyar bukan hanya warisan budaya, tetapi juga media yang hidup,

berkembang, dan terus membangun identitas masyarakat Bali.

3) Desain Elemen Arsitektur (Pintu Ukiran Bali)

Pintu ukiran Bali (termasuk tipe gebyok dan bingkai pintu tradisional) merupakan
salah satu elemen arsitektur yang menonjol di Bali, menggabungkan fungsi struktural
dengan nilai estetika dan simbolik. Ukiran pada “daun” dan kusen pintu sering
menampilkan motif-motif flora, fauna, figur mitologis (mis. barong, dewa/dewi), serta
pola geometris yang diperkaya ornamen khas setempat. Motif-motif ini selain berfungsi
dekoratif juga memuat makna kosmologis dan status sosial pemilik bangunan. Di Batuan,
Sukawati-Gianyar terdapat pusat-pusat pengrajin ukir kayu yang memproduksi pintu-
pintu tersebut. Toko ukir menerima pesanan lokal maupun untuk pasar luar Pulau Bali,
termasuk variasi pintu tradisional penuh ukir (gebyok) hingga model yang
disederhanakan untuk interior modern. Bahan yang umum dipakai adalah kayu jati atau
mahoni. Pengerjaan sering memadukan ukiran tangan tradisional dengan finishing
emas/prada untuk menonjolkan relief. Kehadiran toko, galeri, dan pemasaran online dari

pengrajin di Sukawati menunjukkan peran ekonomi kerajinan ini dalam menyokong mata

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pencaharian lokal dan pariwisata.

Salah satu kekhasan utama pintu ukir Bali di desa Batuan terletak pada karakter
visualnya yang sangat detail, ritmis, dan sarat makna simbolik. Motif flora seperti patra
punggel, patra mesir, dan patra sari dipahat dengan kedalaman relief yang menonjol,
sehingga menciptakan permainan bayang yang hidup ketika terkena cahaya. Selain itu,
penggunaan ornamen karang bhoma atau figur pelindung pada bagian atas pintu
memperkuat fungsi pintu sebagai elemen spiritual penjaga ruang. Penerapan teknik
prada emas menjadi ciri lain yang mudah dikenali, memberikan kesan mewah dan sakral
yang menjadi identitas estetika kerajinan ukir Bali. Pintu ukir buatan pengrajin Sukawati
juga khas karena memadukan teknik tradisional dengan inovasi motif kontemporer,
sehingga menghasilkan produk yang tetap berakar pada ikonografi Bali tetapi relevan

dengan kebutuhan arsitektur modern dan pasar pariwisata.

Galih Ukir di Desa Batuan, Sukawati, merupakan salah satu perajin ukir kayu Bali
yang secara khusus memproduksi elemen arsitektur tradisional, terutama pintu ukir Bali
seperti Kori Kuwadi. Berdiri sejak 1991 di bawah pengelolaan Drs. | Wayan Balika Ika,
tempat ini memadukan teknik ukir tradisional dengan desain yang adaptif terhadap
perkembangan zaman. Ciri khas karya seni Galih UKir terletak pada penggunaan bahan
berkualitas seperti kayu merbabu dan kayu jati (teak) yang dikenal kuat, tahan cuaca,
serta sangat ideal untuk detail ukiran halus. Motif klasik, seperti patra punggel, patra
sari, serta stilisasi tanaman pare dan anggur, dipadukan dengan desain pintu bergaya Bali
modern yang lebih minimalis namun tetap menampilkan identitas visual Bali. Teknik
finishing seperti prada, white-wash, solid Antique finishing memperkaya tampilan,
menjadikan setiap pintu sebagai perpaduan harmonis antara tradisi dan estetika

kontemporer.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 251
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.38 Satu Set Gayor oleh Galih Ukir

,,44.7 L~

o AW K

Foto 6.39 Pintu Ukir oleh Galih Ukir

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya

Kabupaten Gianyar - 2025

252



B e e S

Foto 6.40 Pintu Gebyog oleh Galih Ukir

Foto 6.41. Pintu Ukir oleh Galih Ukir

253

Kabupaten Gianyar - 2025

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya



6.3.

254

Sebagai pusat produksi yang mempekerjakan puluhan perajin, Galih Ukir telah
berkembang menjadi produsen yang tidak hanya melayani pasar lokal, tetapi juga
menjangkau konsumen internasional. Eksistensinya bahkan telah dikenal hingga
mancanegara seperti Australia, Malaysia, Denmark, berbagai negara Eropa, dan
Amerika, mencerminkan kualitas dan daya tarik desain pintu Bali di pasar global. Inovasi
dalam mengadaptasi pintu tradisional Bali ke konteks arsitektur modern, serta konsistensi
kualitas dan kemampuan menjaga identitas budaya Bali, menjadikan karya Galih Ukir
diminati untuk vila, hotel, residensial mewah, hingga proyek dekorasi internasional, hal
ini pula membuktikan Galih Ukir menjadi pilar penting dalam keberlanjutan desain
elemen arsitektur Bali.

Kerajinan
1)  Kerajinan Perak dan Emas

Kerajinan perak dan emas di Sukawati, Gianyar, merupakan salah satu wujud seni
kriya Bali yang menggabungkan kemampuan teknis tinggi dengan kepekaan estetik
masyarakat setempat. Perajin Sukawati dikenal terampil dalam teknik filigree, ukir,
cetak, dan patri, yang menghasilkan ragam produk mulai dari perhiasan tradisional,
seperti subeng, gelang, padung, dan kalung, hingga karya kontemporer yang mengikuti
tren global. Keunikan kerajinan ini terletak pada motif-motif dekoratif bernuansa flora,
fauna, serta simbol-simbol kosmologi Hindu Bali yang dipahat secara detalil,
memperlihatkan kesinambungan antara tradisi leluhur dan inovasi modern. Selain
menjadi bagian penting dari budaya ritual dan busana adat Bali, kerajinan perak dan emas
Sukawati juga berkembang sebagai komoditas ekonomi kreatif yang mendukung
pariwisata serta membuka ruang kolaborasi desain dengan pasar internasional.
Kombinasi antara keterampilan turun-temurun, kreativitas, dan adaptasi terhadap
kebutuhan pasar menjadikan kerajinan logam mulia Sukawati sebagai salah satu

representasi unggulan seni kriya Bali.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.42 Kerajinan Perak oleh | Wayan Murdana

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 255
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.43 Beberapa Proses Pembuatan Kerajinan Perak oleh | Wayan Murdana.

256 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.44 Kerajinan Emas oleh Kadek Martana (Sumber: Martana, 2025)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 257
Kabupaten Gianyar - 2025



258

Kerajinan perak dan emas di Sukawati memiliki kekhususan pada kemampuan
perajin dalam memadukan teknik filigree halus dengan motif-motif tradisional Bali yang
sarat makna filosofis. Keahlian mengolah detail ukiran miniatur—seperti motif patra
punggel, patra sari, dan ornamen fauna mitologis, menjadi ciri khas yang membedakan
karya Sukawati dari daerah lain (Ardana, 2019). Selain itu, perajin di wilayah ini dikenal
menjaga proporsi dan keseimbangan estetika secara ketat sehingga setiap karya, baik
perhiasan maupun objek dekoratif, menampilkan karakter elegan namun tetap kuat
merepresentasikan identitas lokal (Purnami, 2021). Kekhususan lainnya terletak pada
kemampuan mereka mengadaptasi permintaan pasar internasional tanpa meninggalkan
teknik manual tradisional, menjadikan kerajinan perak dan emas Sukawati tidak hanya
bernilai ekonomi tetapi juga memiliki legitimasi artistik di tingkat global (Widnyana,
2020).

2) Kerajinan Layang-layang

Kerajinan layang-layang di Sukawati menghadirkan perpaduan antara kreativitas
visual dan nilai tradisi Bali yang kuat. Dalam budaya Bali, layangan tidak dipandang
sebagai permainan belaka, melainkan objek simbolis yang dipercaya memiliki “tulang,
badan, dan roh,” sehingga mengandung makna spiritual yang melekat pada praktik
masyarakat agraris dan cerita mitologis seperti. Nilai budaya ini membuat layang-layang
Bali menempati posisi penting dalam kesenian tradisional, sekaligus menjadi identitas
visual masyarakat Sukawati yang diwariskan lintas generasi. Dari aspek desain, perajin
Sukawati terus mengembangkan bentuk-bentuk kreasi yang variatif, mulai dari layang-
layang tradisional seperti bebean hingga desain modern yang disesuaikan dengan
permintaan pasar. Inovasi ini dilakukan untuk mempertahankan daya tarik kerajinan,
terutama karena sektor ini turut menjadi produk suvenir dan dekorasi interior yang
diminati wisatawan. Tingginya perhatian terhadap detail seperti lukisan, warna, dan

finishing menjadikan layang-layang Sukawati bersaing dalam pasar kerajinan kreatif.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.45 Kerajinan Layang-Layang oleh | Ketut Mudika

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 259
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.47 Proses Melukis Layang-Layang

260 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Perajin layang-layang di Bali telah berhasil memanfaatkan Bali Kite Festival
sebagai pemicu untuk mengembangkan pasar ekspor. Layang-layang berukuran kecil
dengan lukisan abstrak menjadi komoditas ekspor yang diminati terutama di Italia,
Belgia, dan Amerika Serikat. Desain layangan ekspor sangat beragam dan disesuaikan
dengan selera pembeli luar negeri, mulai dari bentuk tradisional seperti be-bean (ikan),
janggan (naga), hingga motif modern seperti kodok, capung, burung, dan figur Dewi Sri
atau Garuda Wisnu. Lokasi produksi kerajinan ekspor ini terdapat di Gianyar, khususnya
Singapadu dan Sukawati, yang memungkinkan produksi massal namun tetap
mempertahankan estetika dan kemasan yang menarik sehingga mudah dieksport
menggunakan jalur laut (Burhani, 2007). Dari sisi ekonomi, kerajinan layang-layang
terbukti memiliki nilai komersial signifikan bagi masyarakat lokal. Pasar Seni Sukawati
juga menjadi saluran distribusi utama yang menghubungkan produk kerajinan ini dengan
wisatawan domestik maupun mancanegara, sehingga layang-layang tidak hanya

berfungsi sebagai artefak budaya, tetapi juga sebagai penopang ekonomi kreatif desa.

Kerajinan layang-layang Sukawati memiliki kekhususan pada perpaduan antara
fungsi estetis dan tradisi budaya Bali yang kuat. Para perajin di wilayah ini tidak hanya
membuat layang-layang sebagai permainan, tetapi mengolahnya menjadi karya seni yang
memuat makna simbolis, seperti bentuk bebean, janggan, serta figuratif hewan dan dewa-
dewi yang merepresentasikan kepercayaan agraris dan spiritual masyarakat Bali. Setiap
layangan dirancang dengan struktur yang proporsional, mulai dari kerangka bambu, pola
kain, hingga lukisan hias, sehingga menghasilkan karakter visual yang khas dan mudah
dikenali sebagai produk Sukawati. Kekhasan lain tampak pada teknik pewarnaan dan
motif lukis yang detail, menjadikan layang-layang ini bukan hanya objek fungsional,
tetapi juga karya seni yang bernilai dekoratif. Selain kekuatan tradisi, layang-layang
Sukawati memiliki ciri khusus pada keberlanjutan inovasinya, para perajin
menyesuaikan desain dengan kebutuhan pasar wisata dan ekspor, sehingga muncul
berbagai kreasi modern seperti naga ber-ekor panjang, burung berwarna cerah, capung,
kodok, hingga figur mitologi seperti Dewi Sri dan Garuda. Inovasi tersebut membuat
produk Sukawati tetap relevan dan memiliki daya tarik internasional, sekaligus

mempertahankan identitas lokal.

3) Kerajinan Cangkang Telur

Kerajinan lukis telur di Sukawati, terutama di Desa Batuan, tumbuh pesat berkat

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 261
Kabupaten Gianyar - 2025



262

kreativitas | Wayan Sadra yang sejak tahun 1997 mengeksplorasi cangkang telur sebagai
media alternatif untuk berkarya. Seniman ini memanfaatkan limbah telur yang biasanya
dibuang dan mengubahnya menjadi karya seni bernilai tinggi melalui proses yang sangat
teliti. Berbagai jenis telur, mulai dari bebek, angsa, kasuari hingga unta digunakan untuk
menghasilkan variasi ukuran dan karakter visual. Kesulitan memperoleh cangkang besar
mendorong munculnya inovasi berupa telur kayu albesia yang lebih mudah diakses.
Pergeseran dari kanvas ke cangkang telur ini menandai awal kreativitas | Wayan Sadra
yang berbeda dibanding seniman lainnya dan menjadikannya pelopor egg painting khas

Batuan.

Dalam hal teknik, proses melukis pada cangkang telur membutuhkan ketelitian
tinggi karena sifatnya yang rapuh dan melengkung. Sadra menggunakan stik kayu khusus
untuk menopang telur agar tidak pecah selama proses pembuatan. Kekhasan karya Sadra
tampak pada penerapan motif tradisi Batuan, dengan ciri pewayangan, pepatran, dan
detail garis yang rumit yang digabungkan dengan motif modern seperti hewan,
tumbuhan, kartun, hingga potret wajah. Perpaduan estetika tradisional dan inovasi motif
modern membuat karya Sadra berbeda dari perajin lain, terutama karena tingkat
kerumitan garis dan pewarnaan ngabur (gradasi gelap-terang) yang sangat halus. Tidak
hanya melukis, Sadra juga menghadirkan inovasi telor ukir, yang memperluas fungsi

telur menjadi dekorasi artistik dan lampu tidur.

Foto 6.48 Kerajinan Lukis Telur oleh | Wayan Sadra

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.50 Lampu Tidur dari Cangkang Telur oleh | Wayan Sadra
(Sumber: Wirawan dkk., 2013)

Betapapun rumit prosesnya, karya Sadra memiliki daya tarik ekonomi dan budaya
yang kuat. Kerajinan ini diminati wisatawan lokal dan mancanegara, dengan peningkatan
pesanan pada momen-momen khusus seperti Paskah dan Natal. Telur asli berukuran
besar memiliki nilai ekonomi tinggi, sementara telur kayu lebih terjangkau dan praktis
untuk pasar wisata. Selain itu, Sadra membuka ruang belajar bertempat di art shop untuk
membina anak-anak dan generasi muda, sehingga kekhasan teknik Batuan yang

dikembangkan dapat diwariskan dan terus hidup. Walaupun menghadapi tantangan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 263
Kabupaten Gianyar - 2025



264

seperti kelangkaan bahan baku dan lamanya proses pengeringan telur kayu, keunikan
karyanya yang menggabungkan tradisi, inovasi, kerumitan teknik, dan nilai estetika
tinggi menjadikan seni lukis telur Sukawati sebagai bentuk warisan budaya yang adaptif,

relevan, dan semakin bernilai dalam ekosistem seni rupa Bali.

e « - SRRRRAR

Foto 6.51 Proses Pembuatan Seni Lukis Telur oleh | Wayan Sadra (Sumber: Sad, 2023).

Kerajinan lukis telor yang dikembangkan oleh I Wayan Sadra di Desa Batuan,
Sukawati, mencerminkan perjalanan kreatif seorang seniman yang berawal dari media
kanvas kemudian beralih ke cangkang telur sebagai bentuk eksplorasi artistik yang unik
dan bernilai tinggi, dengan proses pembuatan yang meliputi pembersihan telur,
pembuatan sketsa, pewarnaan, dan finishing menggunakan vernis, serta penggunaan
beragam motif tradisi Batuan dan motif modern yang terus diperbarui hingga
menciptakan inovasi seperti telor ukir. Melalui upaya ini, Sadra tidak hanya memperluas
peluang ekonomi kreatif bagi masyarakat dan generasi muda, tetapi juga berkomitmen
untuk melestarikan seni lokal Bali melalui pengembangan motif dan teknik yang adaptif

terhadap kebutuhan pasar dan tantangan ketersediaan bahan baku (Wirawan dkk., 2013)
4)  Kerajinan Wayang Kulit

Kerajinan wayang kulit Sukawati di Banjar Babakan, Sukawati, Gianyar,
merupakan salah satu pusat tradisi pewayangan paling penting di Bali. Aktivitas
pembuatan wayang telah berlangsung sejak sekitar tahun 1963 dan diwariskan secara
turun-temurun, menjadikan desa ini sebagai lumbung seniman ukir dan dalang. Para
perajin memanfaatkan kulit sapi atau kerbau yang diproses secara tradisional agar kuat

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



namun lentur sebelum diukir menjadi figur pewayangan. Kerajinan ini juga menjadi
tulang punggung ekonomi masyarakat setempat, karena wayang Sukawati banyak
diminati wisatawan lokal maupun mancanegara (Antara, 2025). Proses pembuatan
wayang kulit di Sukawati terkenal rumit, mulai dari persiapan kulit, penggambaran motif,
pengukiran detail (ngukel), pewarnaan, hingga pemasangan tangkai. Setiap tahapan
mengandung kekhasan estetik Bali, terutama pola hias flora dan patra punggel yang
dipahat dengan teknik tusuk rapat. Wayang kayon atau gunungan yang dikerjakan dengan
detail tinggi sangat diminati kolektor dari Jerman serta Prancis. Kehalusan pengerjaan
ini menjadi ciri visual kuat yang membedakan wayang Sukawati dengan daerah di Bali
lainnya. Kontribusi para dalang besar Sukawati menjadi bagian penting dalam
membentuk kekhasan wayang kulit lokal. I Wayan Wija, maestro asal Sukawati, dikenal
sebagai inovator yang memadukan pakem klasik dengan kreativitas modern.
Menciptakan Wayang Tantri, sebuah transformasi cerita binatang dalam format wayang
kulit yang kemudian menjadi populer di Bali. Pertunjukannya juga menonjolkan
bebondresan atau humor tokoh-tokoh binatang yang mencerminkan estetika postmodern

namun tetap berakar pada filosofi lokal.

Foto 6.52 Wayang Kulit oleh | Wayan Wija

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 265
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.53 Salah Satu Proses Pembuatan Wayang Kulit oleh | Wayan Wija
Tokoh lain dalam seni wayang kulit adalah I Kadek Budi Setiawan, atau “Kadek

266 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Capung,” membuat berbagai jenis wayang kulit yang mencerminkan kekuatan tradisi
ukir Sukawati sekaligus keterbukaan pada inovasi. Karyanya mencakup wayang
Ramayana seperti Rama, Sita, Laksmana, Hanoman, dan Rahwana, serta tokoh-tokoh
Mahabharata seperti Pandawa, Kurawa, Karna, dan Drona yang menonjolkan detail
ornamen dan karakter ksatria. Selain itu, Kadek Capung juga menghasilkan wayang
Parwa khas Bali yang mengikuti pakem pedalangan lokal, serta tokoh-tokoh punakawan

seperti Twalen, Mredah, Delem, dan Sangut dengan ekspresi yang kuat.

Foto 6.55 Proses Pewarnaan Wayang Kulit oleh | Kadek Budi Setiawan

| Ketut Sudiana menambahkan warna lain dalam tradisi Sukawati melalui

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 267
Kabupaten Gianyar - 2025



268

kreativitas dan perannya sebagai pendidik. Sudiana menciptakan pola pedalangan baru
yang memungkinkan eksplorasi dialog sastra dan filosofi yang lebih bebas serta
kontemporer. Karya-karya | Ketut Sudiana tidak terbatas pada epos Ramayana atau
Mahabharata, tetapi lebih banyak menghadirkan lakon carangan dan garapan inovatif
yang relevan dengan persoalan kontemporer. Dikenal melalui karya besar seperti
“Wayang Wahya, Kelir Tanpa Batas”, yang menggabungkan konflik keluarga modern
dengan rujukan Mahabharata dalam struktur dramatiknya, serta eksplorasi visual melalui

penggunaan wayang kulit dan akrilik.

Foto 6.56 Wayang Kulit oleh | Keut Sudiana

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.57 Proses Pewarnaan Wayang Kulit oleh | Ketut Sudiana

5) Kerajinan Seni Patung Batu Cadas

Seni patung batu cadas di Singapadu-Sukawati, Gianyar, merupakan salah satu
tradisi kriya yang memiliki akar kuat dalam perkembangan seni rupa Bali. Batu cadas
jenis batu alam berwarna abu-abu muda yang mudah dipahat, menjadi media utama bagi

para seniman lokal untuk menciptakan ragam bentuk patung, mulai dari figur dewa-dewi,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 269
Kabupaten Gianyar - 2025



270

relief cerita epik, hingga ornamen dekoratif untuk pura dan rumah tinggal. Keahlian
memabhat ini diwariskan secara turun-temurun, sehingga banyak keluarga di Singapadu
yang menjadikan seni padas sebagai identitas dan mata pencaharian utama. Karakter batu
yang mudah dibentuk memungkinkan para seniman menghadirkan detail halus khas Bali,
dan ekspresi simbolis yang kuat pada setiap karya, menjadikan patung-patung ini tidak
hanya bernilai estetis tetapi juga sarat makna spiritual. Seniman patung secara konsisten
menghadirkan patung dengan ciri khas klasik tempo dulu yang sangat artistik dan langka
di era modern. Meskipun dikemas ulang agar lebih menarik dan sesuai selera masa kini,
patung-patung tersebut tetap mempertahankan ciri khas berada “di masa lalu”,
menunjukkan dedikasi seniman untuk melestarikan estetika tradisional. Lebih jauh,
fungsi patung telah berkembang, dulu semata-mata sebagai sarana pemujaan, kini juga
menjadi elemen dekoratif karena permintaan pasar yang beragam. Selera konsumen
sangat memengaruhi modifikasi karakteristik patung, sehingga produksi patung tidak
monoton tetapi fleksibel tergantung penggunaan akhir. Hal serupa juga dikemukan oleh
Suniti dkk (2019) yang menyatakan bahwa patung cadas kini tidak lagi terbatas pada
kebutuhan ritual semata, tetapi telah berkembang untuk memenuhi tuntutan estetika serta
keselarasan tata ruang sesuai kebutuhan masyarakat. Perkembangan ini terlihat dari
semakin banyaknya patung padas yang dimanfaatkan sebagai elemen dekoratif pada
berbagai ruang, seperti taman kota, kawasan wisata, hotel, hunian pribadi, hingga

gedung-gedung pemerintahan.

¥ s 1:5 IS

5 W N
y i / g Y
\ v v
. ! > .

Foto 6.58 Seni Patung oleh | Ketut Purna

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.60 Seni Patung oleh | Ketut Purna

Dalam perkembangannya, seni patung batu cadas di Singapadu-Sukawati tidak

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 271
Kabupaten Gianyar - 2025



272

hanya bertahan sebagai bagian dari tradisi religius, tetapi juga beradaptasi dengan
kebutuhan pasar modern. Para pengrajin kini memproduksi patung dekoratif untuk villa,
hotel, taman, maupun proyek arsitektur kontemporer yang berkembang pesat di Bali.
Meskipun ada tuntutan untuk menyesuaikan karakteristik dan bentuk sesuai selera
konsumen, seniman tetap mempertahankan karakter klasik Bali dengan sentuhan
ornamen tradisional seperti flora, fauna, dan simbol-simbol Hindu. Adaptasi kreatif ini
menjadikan seni patung padas mampu bersaing di pasar global tanpa kehilangan identitas
lokalnya. Seni patung batu padas pun tetap menjadi bukti ketekunan, kreativitas, dan
daya tahan tradisi seni rupa masyarakat Singapadu-Sukawati Gianyar di tengah

perubahan zaman.

6) Kerajinan Ukiran Kayu dan Plakat Nama

Kerajinan plakat nama di Sukawati, Gianyar, berkembang sebagai bagian dari
ekosistem seni rupa dan kriya Bali yang sudah lama dikenal akan keterampilan ukirnya.
Perajin di wilayah ini memadukan teknik ukir kayu tradisional dengan kebutuhan pasar
modern, sehingga plakat nama tidak hanya berfungsi sebagai penanda identitas, tetapi
juga sebagai karya dekoratif berciri budaya Bali. Menurut Putra (2020), kerajinan
Sukawati bertahan karena kemampuannya mengadaptasi estetika lokal ke produk
fungsional yang sesuai permintaan konsumen. Dengan demikian, plakat nama menjadi
salah satu bentuk produk yang menunjukkan dinamika inovasi kriya Bali. Dalam proses
pembuatannya, pengrajin biasanya menggunakan bahan seperti kayu jati, mahoni, dan
suar, kemudian diberi sentuhan ukiran motif patra punggel, patra mesir, karang goak,
hingga motif flora khas Bali. Pewarnaan dilakukan menggunakan kombinasi finishing
natural dan prada emas agar hasilnya lebih mewah dan berkarakter. Kehalusan ukiran
dan ketelitian detail ornamen adalah ciri utama kerajinan Sukawati, termasuk pada
produk kecil seperti plakat nama. Teknik manual ini menjadikan setiap plakat memiliki

karakter unik dan tidak pernah benar-benar seragam.

| Ketut Pugig merupakan salah satu perajin papan nama terkemuka di Banjar
Bucuan, Desa Batuan, Gianyar, yang telah berkarya sejak tahun 1970-an. Melalui UD
Putra Swastika, Pugig memproduksi berbagai papan nama ukiran kayu dengan motif
khas Bali serta menerima pesanan dalam berbagai bentuk dan ukuran, mulai dari papan
nama instansi, hotel, hingga permintaan khusus dari pelanggan. Keahlian Pugig tidak

hanya terbatas pada papan nama, tetapi juga mencakup pembuatan patung seperti “Dewi

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Keadilan,” yang mendapat apresiasi dari tokoh publik saat berkunjung ke workshop-nya.
Pengalaman panjang, ketelitian ukiran, serta konsistensi dalam menjaga kualitas

menjadikan Pugig memiliki reputasi kuat di kalangan pemesan lokal.

Ve - 2 >, _-..r_.‘.\'.'

g ~ L . Lo ;,-,.}.ﬁ“_
R aiabs 3o NI

Foto 6.61 Proses Pembuatan Plakat Nama oleh | Ketut Pugig dan | Nyoman Sutapa

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 273
Kabupaten Gianyar - 2025



274

Foto 6.62 Beberapa Contoh Plakat Nama oleh UD Putra Swastika
(I Ketut Pugig dan 1 Nyoman Sutapa)

Karya Pugig tidak hanya diminati di Bali, tetapi juga telah menjangkau pelanggan
internasional seperti Jepang, Belanda, dan Amerika Serikat. Keberlanjutan pesanan
bahkan saat masa pandemi menunjukkan ketahanan usaha serta loyalitas pasar terhadap
kualitas kerajinannya. Selain itu, usaha ini berperan penting dalam pemberdayaan
ekonomi lokal dengan menyerap tenaga kerja pengrajin di sekitarnya. Dalam menjaga
kesinambungan tradisi ukiran, Pugig Kini diteruskan oleh putranya, | Nyoman Sutapa,
yang juga memiliki keterampilan kuat dalam seni ukir dan pematungan. Kehadiran
Sutapa sebagai generasi penerus membantu mempertahankan kualitas sekaligus
memperluas kreativitas usaha keluarga, sehingga warisan kriya ukiran Bali tetap hidup

dan relevan di tengah perkembangan zaman.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 6.63 Beberapa Contoh Ukiran Kayu oleh UD Putra Swastika
(I Ketut Pugig dan | Nyoman Sutapa)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 275
Kabupaten Gianyar - 2025



276

Foto 6.64 Ukiran Kayu oleh UD Putra Swastika
(I Ketut Pugig dan 1 Nyoman Sutapa)

Dari sisi kekhasan, plakat nama Sukawati menonjol melalui perpaduan fungsi,
estetika tradisional, dan identitas lokal. Selain ukiran ornamen Bali, beberapa pengrajin
juga menambahkan elemen personal seperti aksara Bali, pepatraan, simbol-simbol
Hindu Bali, atau desain figuratif wayang sesuai permintaan. Hal ini sejalan dengan
pengamatan Dharmawan, (2021) bahwa kekhasan kerajinan plakat nama Sukawati
terletak pada kemampuan menyisipkan nilai budaya dalam produk kontemporer tanpa
kehilangan nilai-nilai tradisinya. Dengan fleksibilitas desain dan kualitas pengerjaan
yang tinggi, plakat nama dari Sukawati menjadi salah satu suvenir sekaligus produk

dekoratif yang diminati wisatawan maupun pemesan lokal.

7)  Kerajinan Tatah Marmer

Kerajinan tatah marmer di Sukawati umumnya berfokus pada ukiran dekoratif
seperti relief dinding, ornamen arsitektural, dan elemen hias untuk taman atau bangunan.
Penggunaan batu marmer cukup lazim dan menjadi medium ekspresif yang
menggabungkan estetika tradisional Bali dengan fungsi praktis. Teknik ukiran batu
marmer ini menuntut keahlian tinggi karena batu keras memerlukan peralatan khusus dan
ketelitian untuk menciptakan motif hias yang halus dan proporsional. Nyoman Jumu

Mustapa merupakan pemahat yang berakar di wilayah Sukawati, kawasan yang dikenal

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



sebagai pusat kriya batu dan kayu di Bali. Mustapa memfokuskan diri pada pembuatan
prasasti marmer, satu bidang yang menuntut ketelitian tinggi dalam memahat huruf,
garis, serta pola ornamen. Spesialisasi tersebut menunjukkan fokus kuat pada seni
terapan yang berkaitan dengan fungsi peringatan, dokumentasi, ataupun identitas

bangunan, bukan pada patung monumental atau figuratif besar.

Foto 6.66 Pahatan di atas Batu Granit oleh Nyoman Jumu Mustapa

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 277
Kabupaten Gianyar - 2025



278

. ~
TR EALSD S
=4 \

BANJAR /\l)/\'l'

o mwm\\

MK l{AR; %AJ{\

. - x '/‘ ST
MR ITY 22 OV E J»A\\,l ‘:-' A:‘

Foto 6.67 Beberapa Karya Pahatan di atas Batu Marmer oleh Nyoman Jumu Mustapa

Karya-karya Mustapa memperlihatkan penggunaan beragam bahan, terutama
marmer, granit, dsb. Keragaman ini mencerminkan fleksibilitas teknik pahatan yang
dikuasai, dari pengerjaan batu keras yang menuntut presisi dan kekuatan alat. Secara
visual dan gaya, karya Mustapa diperkirakan mengadopsi ornamen bergaya klasik atau
tradisional Bali pada bagian tepi prasasti, seperti motif tumbuhan, garis geometris, atau
simbol-simbol keagamaan. Ciri ini lazim digunakan dalam karya pahatan marmer di Bali,
sehingga memberikan identitas lokal yang kuat pada setiap pesanan. Kemampuan
memadukan fungsi teks dengan sentuhan estetika ornamen membuat karyanya tidak

hanya informatif, tetapi juga bernilai seni.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB VII
KECAMATAN BLAHBATUH

Kecamatan Blahbatuh merupakan salah satu wilayah administratif yang berada di
Kabupaten Gianyar, Provinsi Bali. Dengan luas wilayah mencapai kurang lebih 39,70
kilometer persegi, kecamatan ini menjadi salah satu daerah yang memiliki potensi budaya dan
sejarah yang sangat kaya di antara kecamatan lainnya di Gianyar. Secara administratif,
Kecamatan Blahbatuh terdiri atas sembilan desa, yaitu Desa Bedulu, Belega, Blahbatuh, Bona,
Buruan, Keramas, Medahan, Pering, dan Saba. Setiap desa memiliki kekhasan tersendiri, baik

dari segi tradisi, kesenian, maupun warisan budaya yang masih terjaga hingga Kini.

Salah satu hal yang menjadikan Blahbatuh begitu istimewa adalah kekayaan situs-situs
bersejarah yang tersebar di wilayahnya. Di antara situs yang paling dikenal adalah Goa Gajah
dan Candi Tebing Tegalinggah, dua peninggalan kuno yang terletak di Desa Bedulu. Goa Gajah
merupakan salah satu destinasi arkeologis terkenal di Bali yang sarat akan nilai spiritual dan
sejarah. Di dalamnya terdapat berbagai relief dan arca yang mencerminkan perpaduan budaya
Hindu dan Budha yang pernah berkembang di masa lampau. Sementara itu, Candi Tebing
Tegalinggah yang terletak di tebing Sungai Pakerisan juga memiliki nilai historis yang tinggi,
menandakan bahwa kawasan ini telah menjadi pusat kegiatan keagamaan dan kebudayaan

sejak berabad-abad lalu.

Tidak hanya itu, Blahbatuh juga menyimpan kekayaan budaya lain berupa pura-pura
bersejarah, seperti Pura Penataran Topeng dan Pura Gaduh yang terletak di Desa Blahbatuh.
Kedua pura tersebut memiliki nilai penting bagi masyarakat setempat, baik sebagai tempat
peribadatan maupun sebagai simbol keberlanjutan tradisi leluhur. Upacara keagamaan yang
dilakukan di pura-pura tersebut sering kali disertai dengan pertunjukan seni sakral yang
memperlihatkan hubungan erat antara agama dan kesenian dalam kehidupan masyarakat Bali.
Selain peninggalan sejarah dan tempat suci, Blahbatuh juga dikenal sebagai daerah yang subur
dalam bidang kesenian. Masyarakatnya memiliki apresiasi tinggi terhadap seni, baik seni
pertunjukan, seni sakral, seni rupa, maupun seni kerajinan. Setiap bentuk kesenian yang
berkembang di wilayah ini menunjukkan ciri khas tersendiri yang membedakannya dari daerah

lain di Bali.

Hasil survei yang dilakukan menunjukkan bahwa hampir setiap desa di Kecamatan
Blahbatuh memiliki komunitas seni yang aktif melestarikan tradisi leluhur sekaligus berinovasi

mengikuti perkembangan zaman. Misalnya, dalam bidang seni pertunjukan, masyarakat masih

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 279
Kabupaten Gianyar - 2025



memelihara berbagai jenis tari tradisional seperti Tari Baris, Legong, dan Topeng yang sering
ditampilkan dalam upacara adat maupun festival budaya. Dalam bidang seni sakral, Blahbatuh
memiliki berbagai ritual dan pertunjukan yang sarat makna spiritual, menjadi bagian tak

terpisahkan dari kehidupan religius masyarakat setempat.

Sementara dalam seni rupa dan seni kerajinan, Blahbatuh juga dikenal dengan para
pengrajinnya yang terampil. Mereka menghasilkan berbagai karya seperti ukiran kayu, topeng
tradisional, dan benda-benda ritual yang bernilai estetika tinggi. Produk-produk seni ini tidak
hanya digunakan dalam upacara adat, tetapi juga memiliki nilai ekonomi yang mendukung
kehidupan masyarakat. Dengan demikian, Kecamatan Blahbatuh dapat dikatakan sebagai salah
satu pusat kebudayaan penting di Kabupaten Gianyar. Kombinasi antara kekayaan sejarah,
situs arkeologis, serta keberagaman kesenian menjadikan wilayah ini bukan hanya sebagai
tempat tinggal masyarakat Bali yang religius dan kreatif, tetapi juga sebagai warisan budaya

hidup yang terus berkembang dan patut dijaga keberlangsungannya bagi generasi mendatang.
7.1. Seni Pertunjukan
711 Wali

1) Ilda Ratu Gede Sakti Lingsir di Pura Dalem Tanggaling

Dalam tradisi keagamaan dan kosmologi Bali, keberadaan sesuhunan atau
manifestasi kekuatan suci yang dipuja oleh masyarakat adat seringkali dibingkai melalui
narasi perjalanan sakral. Narasi-narasi tersebut tidak hanya menjelaskan asal-usul sebuah
kekuatan spiritual, tetapi juga berfungsi untuk meneguhkan legitimasi dan posisi
pentingnya dalam struktur sosial-religius suatu desa. Salah satu manifestasi suci yang
memiliki kisah panjang dan kaya makna adalah Ida Ratu Gede Sakti Lingsir di Pura
Dalem Tanggaling, Desa Adat Satria, Blahbatuh. Sosok suci ini diwujudkan dalam
bentuk Barong Ket berwarna putih dengan ukuran tapel yang luar biasa besar, sehingga

menempatkannya sebagai salah satu barong sakral yang unik di Bali.

280 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



PURADALEITANGGALING‘ !

'vcv‘m.qx:nx J‘.». '1 'I'“f.f(‘

Foto 7.1 Pura Dalem Tanggaling, Blahbatuh

Menurut penuturan lisan yang dihimpun dari Cokorda Agung Budiartha, Bendesa
Desa Adat Satria Blahbatuh, kisah Ida Ratu Gede Sakti bermula dari sebuah peristiwa
luar biasa di Pantai Masceti, dekat Desa Medahan Keramas. Pada suatu malam di masa
lampau—tanpa catatan tahun yang pasti—para bendega (nelayan) melihat cahaya terang
mengambang di tengah lautan. Cahaya tersebut tampak stabil, berpendar seolah berasal
dari suatu benda yang menyimpan energi suci. Terdorong rasa penasaran, beberapa
nelayan mendayung perahu ke arah cahaya tersebut. Ketika mereka mendekat, tampak
jelas bahwa cahaya itu berasal dari sebuah kepala Barong Ket yang terapung di
permukaan laut, memancarkan sinar seolah-olah hidup. Kejadian ini segera dipahami

sebagai pertanda kedatangan kekuatan niskala.

Masyarakat setempat mempercayai bahwa kejadian tersebut berkaitan erat dengan
Nusa Penida yang berada di seberang lautan. Narasi yang berkembang menyebutkan
bahwa lda Ratu Gede Sakti (pradana) yang ditemukan di Masceti adalah saudara dengan
Ida Ratu Sakti di Nusa Penida (purusa) menandai hubungan kosmologis maskulin—

feminin dalam konsep rwa bhineda.

Setelah kepala barong tersebut dibawa ke daratan dan diupacarai, masyarakat
Medahan menerima pawisik agar membawa sesuhunan tersebut ke Sumampan,
Kemenuh. Perjalanan dilakukan menyusuri pantai ke barat dan kemudian naik ke arah
Pura Dalem Sumampan, tempat di mana kepala barong itu dibuatkan badan, ekor, dan

busananya hingga menjadi barong lengkap yang layak dipuja sebagai manifestasi Tuhan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 281
Kabupaten Gianyar - 2025



282

Setelah sekian lama dipuja di Pura Dalem Sumampan—yang kemudian lebih
dikenal sebagai Pura Dalem Medahan Sumampan—Ida Ratu Gede Sakti rutin
melaksanakan tradisi nglawang pada sasih kelima (Juli-Agustus), periode ketika wabah
penyakit (grubug) kerap menyerang masyarakat Bali. Tradisi nglawang ini bukan
sekadar arak-arakan, melainkan sebuah ritus perjalanan sakral yang diyakini

membersihkan wilayah dari ancaman penyakit.

Namun, catatan lisan menyebutkan bahwa pada suatu masa, masyarakat mulai
dilanda rasa berat hati. Mereka merasa terbebani untuk mengiringi perjalanan suci itu,
sebagian bahkan tidak lagi percaya pada kesaktian Ida Ratu Gede Sakti. Ketegangan ini
mencapai puncaknya ketika sebagian masyarakat bermaksud mengembalikan sesuhunan
tersebut ke laut. Peristiwa tersebut kemudian dilaporkan kepada Raja Peliatan. Maka
diputuskanlah Ida Ratu Gede Sakti distanakan di Pura Dalem Tenggaling, sebuah pura
yang diperkirakan berdiri sejak sekitar tahun 1720.

Keunikan lIda Ratu Gede Sakti

Di antara banyaknya barong sakral di Bali, wujud Ida Ratu Gede Sakti memiliki
sejumlah keunikan yang jarang ditemukan di tempat lain. Pertama, tapel atau prerai
berwarna putih, bukan merah atau oranye seperti umumnya Barong Ket. Warna putih
dalam simbolisme Bali sering dikaitkan dengan kesucian, keteduhan, dan fungsi
penyembuhan. Masyarakat setempat percaya bahwa wujud putih ini menjadikan Ida Ratu
Gede Sakti berfungsi sebagai tetamba, pemberi penyembuhan bagi mereka yang

memohon tirta.

Foto 7.2 Ida Ratu Gede Sakti Pura Dalem Tanggaling
Dokumentasi: A.A. Gede Adhi Krisna Diatmika

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Kedua, ukuran tapel Ida Ratu Gede Sakti luar biasa besar dengan diameter sekitar
42 cm diakui sebagai tapel Barong Ket terbesar di Bali. Dalam konteks ikonografi
Barong, ukuran besar tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga melambangkan daya kekuatan
spiritual yang tinggi. Tradisi nglawang (tedun selawang-lawang) merupakan kegiatan
sakral yang dilakukan pada saat Galungan—Kuningan oleh lda Ratu Gede Sakti.
Perjalanan suci ini tidak hanya dilakukan di Blahbatuh, tetapi juga hingga Bona, Blega,
Buruan, Bonbiu, Banda, Bitra, dan kembali ke Sumampan. Prosesi ini tidak sekadar
tontonan, tetapi ritus pembersihan wilayah sekaligus pengingat hubungan timbal balik

antara masyarakat dan sesuhunan.

2)  Wayang Gambuh Blahbatuh

Wayang Gambuh yang berkembang di Desa Blahbatuh, Gianyar, merupakan salah
satu bentuk seni pertunjukan kuno yang bertahan melalui sejarah panjang dan proses
pewarisan antargenerasi. Penamaannya sebagai “Wayang Gambuh” merujuk pada
sumber ceritanya, yaitu lakon-lakon Gambuh yang berasal dari siklus Malat atau Panji.
Karena itu, repertoarnya tidak mengangkat kisah Ramayana atau Mahabharata seperti
banyak bentuk wayang Bali lainnya, melainkan menghadirkan kembali dunia kerajaan-
kerajaan Jawa lama—seperti Daha, Kahuripan, Jenggala, dan Singasari yang menjadi
latar utama dalam tradisi cerita Panji. Artikel ini menelusuri sejarah masuknya Wayang
Gambuh ke Blahbatuh, karakteristik estetikanya, serta proses regenerasi dalang hingga
masa Kkini, dengan penekanan pada pengalaman spiritual dan genealogis yang memegang

peranan penting dalam kesinambungan tradisi ini.

Akar historis Wayang Gambuh di Blahbatuh dapat dirunut ke peristiwa tahun 1634,
ketika Raja Mengwi, | Gusti Agung Putu, berhasil menaklukkan Blambangan di Jawa
Timur. Berkat kemenangan tersebut, maka diberikan gelar | Gusti Agung Sakti
Blambangan (Cokorda Sakti Blambangan), menandai supremasi kekuasaan Mengwi
terhadap wilayah Jawa Timur tersebut. Bersamaan dengan kemenangan itu, perangkat

Wayang Gambuh berikut dalangnya dibawa ke Bali sebagai hadiah kejayaan.

Raja Mengwi kemudian memberikan izin kepada | Gusti Ngurah Jelantik untuk
membawa perangkat wayang tersebut ke Blahbatuh. Dalang yang mengiringinya adalah
Arya Tega, sementara seorang pendeta bernama Mpu Kekeran (Pedanda Sakti Kekeran)

turut serta dalam rombongan. Sejak saat itu, Wayang Gambuh ditempatkan dalam

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 283
Kabupaten Gianyar - 2025



284

lingkungan budaya Blahbatuh dan mulai menjadi bagian dari struktur upacara dan

kehidupan sosial masyarakat.

Regenerasi dalang berlangsung dalam lingkup keluarga. Setelah Arya Tega, tradisi
ini diteruskan oleh 1 Gusti Kobor pada 1905, Gusti Putu Samprung pada 1908, dan
kemudian oleh | Gusti Nyoman Pering Tega. Dalang yang kini menjadi penjaga
keberlangsungan Wayang Gambuh di Desa Blahbatuh adalah 1 Gusti Ketut Jaya
Darmadi. Keberlanjutan genealogis ini menjadi salah satu faktor yang memungkinkan

Wayang Gambuh tetap hidup melewati arus perubahan sosial dan modernisasi.

Karakteristik Wayang Gambuh

Wayang Gambuh Blahbatuh menampilkan ciri-ciri fisik yang berbeda dari wayang
Bali pada umumnya. Estetikanya memperlihatkan kedekatan dengan gaya Jawa kuno,
sejalan dengan asal-usulnya dari Blambangan. Bentuk wajah wayang memiliki mata
melengkung yang lebih sempit, hidung panjang lurus, dan struktur wajah yang tidak se-
tegas relief Bali. Posisi tangannya cenderung lurus dan tidak menampilkan “patah” khas
wayang Bali, sehingga gerak visualnya mencerminkan gaya Jawa yang lebih linear dan
sederhana. Ornamen busana wayang juga memperlihatkan perbedaan mencolok:
mahkota lebih sederhana, ukiran lebih ringan, dan komposisinya tidak sepadat ornamen

wayang Bali.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 7.3 Beberapa karakter dalam Wayang Gambuh.

Perbedaan fisik ini memberikan penanda visual bahwa Wayang Gambuh
merupakan bentuk persilangan budaya yang mempertahankan karakter asalnya meskipun
telah berada dalam lanskap budaya Bali selama ratusan tahun. Estetika Jawa dalam
wayang ini tetap dipertahankan, menciptakan kesan historis yang kuat bagi siapa pun

yang melihatnya.

Dari sisi naratif, Wayang Gambuh Blahbatuh memegang peranan unik dalam
khazanah pewayangan Bali. Repertoarnya mengisahkan dunia kerajaan Jawa, bukan
kisah epos India yang menjadi fondasi bagi banyak seni pertunjukan Bali. Lakon-
lakonnya mengambil latar kerajaan seperti Daha, Jenggala, Kahuripan, Medang
Kemulan, dan Singasari, mencerminkan kesinambungan tradisi Gambuh yang memang

berorientasi pada cerita Panji dan sejarah kerajaan Jawa Timur.

Dalam konteks upacara, Wayang Gambuh dipentaskan pada upacara dengan
tingkatan tertentu, minmal dengan banten upakara yang menggunakan banten sorohan.
Salah satu aspek paling signifikan dalam keberlanjutan Wayang Gambuh Blahbatuh
adalah peran pengalaman spiritual dalam menentukan regenerasi dalang. Transformasi |

Gusti Ketut Jaya Darmadi menjadi dalang tidak berangkat dari proses belajar formal,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 285
Kabupaten Gianyar - 2025



286

melainkan melalui rangkaian pengalaman yang ia maknai sebagai titah leluhur.

Setelah ayahnya, | Gusti Putu Balik, meninggal pada 1971, Wayang Gambuh tidak
dipentaskan selama 33 tahun. Memasuki tahun 2004, Darmadi mengalami serangkaian
peristiwa yang dianggap sebagai penanda seperti rezeki tersendat, kehilangan uang, dan
kecelakaan yang menimpa anaknya. Ketika mencari petunjuk melalui meluasang
(bertanya ke paranormal), pesan yang muncul berulang kali adalah bahwa ia harus

melanjutkan Wayang Gambuh kuno milik keluarganya.

Setelah ia menyatakan kesanggupannya dalam hati, datang permintaan pentas
hanya tujuh hari kemudian—meski ia belum memiliki kemampuan teknis mendalang.
Proses pembelajarannya berlangsung secara intuitif: ia menonton latihan Gambuh di
Batuan, menyesuaikan lakon dengan konteks cerita kerajaan Jawa, dan mendengarkan
dari kaset. Pengalaman mistis dan unik juga dialaminya, di mana ia sering didatangi oleh
sesosok orang dalam mimpinya yang dipercaya sebagai leluhurnya. Dalam mimpinya
tersebut, diberikan gambaran bagaimana seharusnya memainkan Wayang Gambuh

tersebut.

Foto 7.4 Dalang Wayang Gambuh, | Gusti Ketut Jaya Darmadi

Darmadi menyebut proses mendalangnya sebagai kondisi antara sadar dan tidak

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



sadar. Ketika ia sudah memakan base (daun sirih), ia akan secara tiba-tiba mengetahui
cerita yang akan dipentaskan. Apa yang ia ucapkan saat pentas sering kali baru ia pahami
kemudian, lalu ia catat kembali di rumah. Seluruh proses ini menegaskan bahwa menjadi
dalang Wayang Gambuh baginya bukan profesi, melainkan wujud pelaksanaan titah

leluhur.
Wayang Gambuh sebagai Warisan Budaya Blahbatuh

Keberadaan Wayang Gambuh Blahbatuh hingga hari ini menunjukkan ketahanan
tradisi melalui jalur genealogis dan pengalaman spiritual. Penempatan wayang ini dalam
konteks upacara, penggunaan cerita Jawa yang tidak lazim dalam tradisi wayang Bali,
serta estetika fisik yang mempertahankan ciri Jawa kuno menjadikannya bagian penting
dari identitas budaya Blahbatuh.

Dalam lanskap seni pertunjukan Bali yang terus berkembang, Wayang Gambuh
Blahbatuh menegaskan dirinya sebagai tradisi khas desa tersebut—tradisi yang tidak
hanya menarik dari sisi sejarah, tetapi juga dari segi estetika, ritual, dan dinamika
pewarisan. la menjadi saksi bagaimana interaksi budaya dan loyalitas genealogis dapat

menghadirkan bentuk seni yang terus bertahan lintas generasi.

3) Ritus di Pura Masceti

Pura Masceti merupakan salah satu Pura Kahyangan Jagat yang memiliki posisi
penting dalam lanskap spiritual masyarakat Bali yang terletak secara administratif di
Desa Medahan, Blahbatuh. Secara historis, Pura Masceti telah menjadi pusat pemujaan
yang berkaitan erat dengan kesuburan, kemakmuran agraris, serta keseimbangan kosmis
antara manusia, alam, dan kekuatan niskala. Dalam sejumlah sumber tradisi lisan dan
naskah purana, Pura Masceti dikisahkan sebagai salah satu tempat suci tertua yang
menjadi tumpuan spiritual bagi masyarakat yang menggantungkan hidup pada pertanian.
Nama “Masceti” sendiri sering dikaitkan dengan makna kesuburan dan pemohon berkah

kepada Ida Bhatara Masceti agar tanah tetap subur serta panen melimpah.

Seiring berkembangnya desa-desa di sekitarnya, terutama Medahan, Keramas,
Cucukan, dan Tedung, Pura Masceti tidak hanya berfungsi sebagai tempat sembahyang,
tetapi juga menjadi ruang pelestarian tradisi. Beberapa ritus unik yang hanya ditemukan
di kawasan ini lahir dari interaksi panjang antara masyarakat dengan lingkungan agraris

mereka. Dua ritus yang menonjol adalah Baris Plawa yang serangkaian dengan Tajen

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 287
Kabupaten Gianyar - 2025



288

Masceti, serta Rejang Celolengan, masing-masing memiliki konteks ritual dan

sejarahnya sendiri.

Baris Plawa dan Siklus Tahunan Tajen Masceti

Setiap tahun, masyarakat pemaksan Pura Masceti melaksanakan rangkaian upacara
besar yang dikenal sebagai Aci Ketipat Masceti, serangkaian dengan acara Tajen
Masceti. Upacara ini dilaksanakan pada hari Anggarkasih Wuku Kulantir, dan Tajen
Masceti dimulai pada Sukra Pon Wuku Kulantir. Acara ini berlangsung selama beberapa
hari dengan berbagai kegiatan, mulai dari ritual di segara, tabuh rah, hingga pasar malam.
Tradisi ini merupakan ungkapan rasa syukur atas hasil pertanian yang melimpah dan
keselamatan masyarakat. Ritus ini juga merupakan bentuk merta mesambeh, yakni

persembahan simbolis atas berkah kesuburan yang diberikan Ida Bhatara Masceti.

Pada pagi hari sebelum Aci Ketipat, warga pemaksan Masceti menghaturkan
sesajen banten ke pantai. Mereka membawa banten dan tipat sebagai persembahan,
sekaligus menghaturkan pakelem di segara sebagai bentuk penyelarasan antara buana
alit (mikrokosmos) dan buana agung (makrokosmos). Pada tahap ini, salah satu unsur
yang paling menarik adalah penampilan Baris Plawa, sebuah tari baris sakral yang hanya

dipentaskan dalam konteks ritus Aci Ketipat dan Tajen Masceti.

Baris Plawa dibawakan oleh para utusan subak dari empat desa: Medahan,
Keramas, Cucukan, dan Tedung. Para penari membawa tombak yang ujungnya dihias
dengan daun plawa, simbol kesuburan dan kehidupan. Dalam pementasannya, tarian ini
tampil dalam bentuk yang sangat sederhana, baik dari segi gerak maupun busana. Penari

mengenakan pakaian adat sederhana, dan koreografinya menyerupai gerak orang mendet.

Baris Plawa ditarikan dua kali. Pertama, saat masyarakat melakukan matur piuning
di pantai sebelum perang ketipat. Pada tahap ini, tarian berfungsi sebagai pembuka ritus,
menciptakan ruang sakral sekaligus memohon restu agar seluruh prosesi berjalan lancar.
Setelah itu, penari menari kembali di Jaba Tengah Pura Masceti sambil menunggu
tibanya tirta pekuluh yang dibawa dari segara. Kehadiran tirta inilah yang menandai
dimulainya Aci Perang Ketipat, sebuah perang simbolik yang menandakan limpahan

berkah serta semangat kebersamaan masyarakat.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



g
ar

31”

——

Foto 7.5 Baris Plawa menari di Pantai Masceti
Dokumentasi: | Gusti Agung Adi Putra Suryawan

Baris Plawa diiringi oleh gending gegilakan memendet. Ketika perang ketipat
berlangsung, tempo gending meningkat menjadi kale, memberikan energi serta semangat
sehingga memperkuat suasana ritual. Ritme cepat ini mendorong para penari untuk saling
melempar ketipat sebagai simbol distribusi berkah kesuburan kepada seluruh
masyarakat. Setelah ritual selesai, ketipat yang dibawa pulang ke sawah masing-masing
tidak dimakan, tetapi disebarkan di lahan pertanian sebagai lambang berkah yang dibawa

kembali ke tanah tempat masyarakat menggantungkan hidup.

Tradisi perang ketipat di Masceti memiliki kemiripan dengan dresta di Mengwi,
yakni perang tipat Aci Rah Penganggon. Kesamaan ini mengindikasikan adanya
hubungan historis dan kekerabatan antara kedua wilayah tersebut, sebagaimana

disebutkan dalam sejumlah babad dan tradisi lisan.
Rejang Renteng Celoleng dalam Odalan Pura Masceti

Selain Baris Plawa, ritus penting lainnya dalam kehidupan religius masyarakat
Masceti adalah Rejang Renteng Celoleng, tarian sakral yang hanya ditampilkan saat
odalan Pura Masceti, yang jatuh setiap enam bulan pada hari Anggarkasih Wuku
Medangsia. Rejang Renteng Celoleng adalah bagian dari rangkaian penyambutan
(mendak) Ida Ratu Gede berupa Barong dan Rangda, yang dari Pura Penyimpenan di

Banjar Anggarkasih menuju Pura Masceti.

Menurut penuturan | Gusti Agung Adi Putra Suryawan, nama Rejang Renteng
Celoleng berasal dari gamelan pengiringnya, yaitu Gamelan Celolengan, sebuah

perangkat gamelan tua yang dahulu merupakan pusaka Puri Keramas dan pernah

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 289
Kabupaten Gianyar - 2025



disimpan di Pura Dalem Medahan. Instrumen ini memiliki bentuk mirip Gong Kebyar,
tetapi hanya setengah barung. Seiring waktu, gamelan ini dilebur dan dilengkapi
instrumen tambahan oleh masyarakat Banjar Penulisan agar menyerupai perangkat gong

kebyar yang lebih lengkap.

Rejang Celolengan ditarikan oleh para pemangku, juru sapuh, serta istri-istri pemaksan.
Berbeda dengan rejang di tempat-tempat lain yang ditarikan oleh gadis remaja, Rejang Renteng
Celoleng justru melibatkan figur dewasa perempuan yang memiliki kedekatan khusus dengan
pura. Hal ini menegaskan peran perempuan sebagai penjaga kesucian ritus dan penghubung
antara dunia sekala dan niskala. Secara makna, Rejang Renteng Celoleng diyakini hadir setelah
masa ketika masyarakat dilanda wabah penyakit dan hama pertanian. Tarian ini merupakan
tanda bahwa lda Bhatara Masceti menurunkan kekuatan dan kesaktiannya kembali untuk
melindungi masyarakat serta mengembalikan kemakmuran pertanian. Melalui gerak-geraknya
yang halus dan mengalir, Rejang Renteng Celoleng menjadi simbol penyambutan penuh
sukacita atas kehadiran sakti Ida Ratu Gede. Tarian ini menegaskan hubungan mendalam antara
masyarakat Medahan—Keramas dengan Masceti sebagai pusat spiritual yang memberi

perlindungan dan kesuburan.
7.1.2.  Balih-balihan
1)  Legong Saba

Legong merupakan salah satu genre tari klasik Bali yang menjadi sumber inspirasi
dari karya-karya tari baru. Beberapa daerah di Bali, menempatkan Legong sebagai
identitas penting budayanya. Di antara berbagai gaya legong yang berkembang—
Sukawati, Peliatan, Saba, dan lainnya—Legong Saba memiliki posisi yang unik. Tidak
hanya karena latar sejarahnya yang panjang, tetapi juga karena kemampuannya bertahan

melalui mekanisme regenerasi berkelanjutan yang kuat.

Sejarah Legong Saba berawal pada awal abad ke-20 yang terkait erat dengan
dinamika kesenian di bawah naungan Puri Saba sebagai patron. Sebelum legong
berkembang, Puri Saba telah memiliki tradisi pementasan Calonarang, sebuah seni ritual-
dramatik yang mengambil cerita lakon Calonarang yang bersumber pada zaman kerajaan
Raja Airlangga. Selanjutnya, minat terhadap legong muncul setelah terdengar kabar
bahwa Puri Sukawati, memiliki repertoar legong yang unik. Posisi Puri Sukawati yang
dekat dan berada di sebelah barat Puri Saba, membuat akses dan relasi kedua puri

semakin erat.

290 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Pada sekitar tahun 1911, pada masa kepemimpinan | Gusti Gede Oka, beberapa
calon penari dari Saba dikirim untuk belajar ke Puri Paang Sukawati. Mereka berguru
kepada tokoh penting legong, Anak Agung Rai Perit. Dari proses inilah Saba mulai
membangun tradisi legongnya sendiri. Para penari awal seperti Gusti Luh Kebetan dan
Gusti Nyoman Resik menjadi generasi pertama yang membawa pulang pengetahuan
teknik dan repertoar seperti Legong Lasem, Jobog, dan Kuntir. Tahap awal ini penting,
karena Saba tidak sekadar “mengadopsi” gaya Sukawati, tetapi kemudian

mengembangkan koreografinya yang khas.

Pada generasi kedua, perkembangan Legong Saba semakin pesat. | Gusti Gede Oka
memiliki dua anak, yaitu | Gusti Gede Sangka dan | Gusti Bagus Djelantik, di mana nama
terakhir menjadi tokoh sentral dalam pembentukan gaya Saba. Djelantik tidak hanya
kembali ke Sukawati untuk memperdalam legong, tetapi juga mengambil peran aktif
dalam pengembangan estetika khas Saba. la memiliki sejumlah murid utama seperti |
Gusti Nyoman Madri, Ida Ayu Ratna, | Gusti Ayu Citra, dan Jero Suraga, yang berperan

dalam penyebaran gaya ini ke banjar-banjar sekitar.

Salah satu kontribusi Djelantik yang sering disebut dalam penuturan lisan adalah
munculnya peran Condong, sebuah figur pembuka dalam struktur legong. Menurut
penuturan |1 Gusti Ngurah Serama Semadi, berdasarkan cerita ayahnya | Gusti Gede
Raka, peran Condong belum muncul dalam bentuk legong sebelum tahun 1925.
Djelantiklah yang dianggap menciptakan bentuk awalnya, kemudian melatih beberapa
penari seperti I Wayan Rindi (Denpasar), Jero Suraga, dan | Camplung (Bedulu).
Djelantik wafat tahun 1945, dan pengembangan Legong Saba kemudian diteruskan oleh

keponakannya, | Gusti Gede Raka.

Generasi ketiga yang dilanjutkan oleh | Gusti Gede Raka, merupakan fase krusial
dalam memperluas jangkauan Legong Saba. Raka mengajar di KOKAR dan ASTI—dua
lembaga pendidikan seni formal di Bali yang kini bertransformasi menjadi SMK Negeri
3 Sukawati (KOKAR) dan ISI Denpasar (ASTI). Melalui institusi ini, gaya Saba
menyebar ke berbagai daerah dan mencapai kalangan akademik. Murid-muridnya
meliputi nama-nama penting seperti Ni Gusti Putu Soli, Gusti Made Rai, dan Ida Ayu

Ratna.

Generasi berikutnya adalah | Gusti Ngurah Serama Semadi yang merupakan anak

dari | Gusti Gede Raka yang membawa tradisi ini ke ranah yang lebih luas. Selain

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 291
Kabupaten Gianyar - 2025



292

menjadi guru KOKAR, ia juga sering diundang untuk mengajar di berbagai kampus dan
institusi seni, termasuk ISI Denpasar, UNHI, dan ISI Yogyakarta. la tidak hanya
melestarikan gaya Saba, tetapi juga mempresentasikannya dalam berbagai konteks
pertunjukan, baik di Bali maupun luar negeri. Pada generasi terkini, Legong gaya Saba
diteruskan oleh putranya, | Gusti Ngurah Agung Giri Putra, menandai keberlanjutan
tradisi hingga generasi kelima.

Legong Saba dikenal memiliki repertoar yang luas. Selain tiga repertoar awal yang
dipelajari dari Sukawati—Lasem, Bapang, Kuntir, dan Jobog—Saba juga
mengembangkan repertoar lain seperti Semaradana, Sudarsana, Candra Kanta, dan
Legod Bawa. Bahkan rekonstruksi karya-karya klasik seperti Raja Cina, Bremara, dan

Gadung Melati turut memperkaya khasanah gaya ini.

Secara teknis, gaya Saba memiliki karakter gerak yang menonjol. Istilah seperti
nyeregseg (gerakan kaki yang lincah ke arah samping kanan atau Kiri), ngumbang
(gerakan berjalan), ngeget (gerak tajam), dan tetanjek angsel yang unik menjadi identitas
visual yang membedakan gaya ini dari gaya Sukawati maupun Peliatan. Keunikan ini
membuat gaya Saba sering dijadikan rujukan bagi koreografer kontemporer dalam

menciptakan garapan legong kreasi.

Foto 7.6 | Gusti Ngurah Serama Semadi mencontohkan gerakan tangan

khas Legong Saba untuk gerakan ngumbang

Salah satu aspek paling menarik dari Legong Saba adalah kemampuannya bertahan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



lebih dari satu abad. Banyak gaya tari klasik Bali berhenti berkembang ketika regenerasi
terputus, tetapi Legong Saba justru menunjukkan pola sebaliknya. Setiap generasi tidak
hanya melestarikan, tetapi juga memperluas penyebaran gaya. Pengajaran di lembaga
formal, undangan tampil di puri-puri seperti Puri Gianyar dan Puri Bangli, serta

pementasan rutin di PKB memperkuat visibilitasnya.

Lebih dari itu, Saba memiliki sejarah panjang pementasan internasional—Jerman
(1980, 1981), Italia (1981), Perancis (1987), dan London (1985). Dalam beberapa
catatan, Legong Saba bahkan disebut sebagai salah satu kesenian yang disukai Presiden
Soekarno pada masa awal Republik. Kombinasi antara patronase, penyebaran
pengetahuan, dan rekam jejak pertunjukan inilah yang menjadikan Saba salah satu gaya

legong yang eksis hingga kini.
2) Arja Keramas

Arja merupakan salah satu bentuk dramatari Bali yang memadukan seni vokal, tari,
musik, dan dialog ke dalam satu kesatuan estetika yang utuh. Dalam sejarahnya, Arja
diyakini berkembang dari Arja Dadap, sebuah bentuk pertunjukan yang muncul antara
tahun 1775-1825 pada masa pemerintahan | Dewa Gde Sakti di Puri Klungkung. Pada
masa itu, Arja Dadap dikenal sebagai bagian dari upacara pelebon besar-besaran untuk
keluarga bangsawan, menggunakan dahan dadap sebagai tiang kelir layaknya wayang
lemah. Penggunaan tembang sebagai pengiring menggambarkan bahwa unsur vokal telah
menjadi inti Arja sejak masa awalnya. Seiring perkembangan zaman, Arja Dadap
berkembang menjadi Arja Doyong, Arja Negak, Arja Gede, dan Arja Geguntangan serta
melahirkan gaya-gaya lokal di berbagai daerah Bali, salah satunya yang menonjol adalah

Arja Keramas.

Masyarakat Desa Keramas di Kecamatan Blahbatuh, Gianyar, dikenal luas sebagai
salah satu pusat berkembangnya Arja di Bali. Bisa dilihat bahwa desa ini sangat bangga
akan kesenian Arjanya salah satunya dibuktikan dengan dibangunnya patung-patung

karakter Arja pada gerbang masuk Desa Keramas.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 293
Kabupaten Gianyar - 2025



294

Koy T > ™~
(o =N ; S
— Ve o wlinas R T e

Foto 7.7 Jalan Masuk ke Desa Keramas menampilkan karakter Mantri, Penasar, Wijil, dan Liku

Arja Keramas diperkirakan mulai muncul sekitar tahun 1925, diprakarsai oleh Ida
I Gusti Agung Pajenengan (Ida I Gusti Agung Pakang Raras). Pada masa awalnya,
seluruh penari Arja Keramas adalah laki-laki, sebagaimana lazimnya kesenian dramatari
Bali pada periode tersebut. Kehadiran Arja di Keramas tidak dapat dilepaskan dari tradisi
vokal masyarakatnya yang kuat—Mekidung, Mabebasan, dan pupuh telah menjadi
bagian dari budaya sehari-hari, sehingga Arja menemukan lahan subur untuk

berkembang.

Arja Keramas diiringi oleh gamelan Geguntangan, sebuah ansambel kecil namun
kaya nuansa musikal. Gamelan ini memungkinkan fleksibilitas dalam mengikuti dialog
dan membangun suasana dramatik. Keunggulan Arja Keramas sejak masa awalnya
terletak pada kualitas vokal para penari. Para tokoh sepuh mengenang bahwa penari
Keramas dikenal memiliki suara tinggi, jernih, dan kuat sehingga mampu memukau

penonton. Tradisi vokal inilah yang menjadi ciri khusus penari Arja dari Keramas.

Arja Keramas berkembang melalui berbagai generasi, masing-masing dengan
tokoh dan karakter khasnya. Generasi awal mencakup nama-nama seperti Ida Bagus
(Kakiang) Gederan, | Gusti Agung Putu Gelgel, Pekak Karas, | Nyoman Mianta, |
Nyoman Monjong, Mangku Made Togog, dan Pekak Dira. Mereka adalah pelopor yang
mempelajari Arja secara mandiri dan menurunkannya kepada generasi selanjutnya

melalui proses latihan informal di banjar atau pekarangan rumah. Dalam konteks fungsi

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



sosial, Arja Keramas tampil sebagai hiburan (balih-balihan) sekaligus sarana ritual (wali)

terutama ketika digunakan untuk membayar kaul atau sesangi.

Generasi berikutnya, terutama pada dekade 1950-1970, mulai menampilkan
karakter-karakter Arja dengan struktur yang lebih matang. Pada masa ini muncul tokoh
penting seperti | Wayan Rawi, seorang pemain yang dikenal memiliki kemampuan vokal
luar biasa. Perannya sebagai Penasar Manis menjadikannya salah satu ikon Arja
Keramas. Dalam kompetisi Arja se-Bali tahun 1975, Rawi tampil bersama dua penari
Keramas lainnya—Ni Nyoman Muni sebagai Desak Rai dan Ni Wayan Latri sebagali
Mantri Manis—dan berhasil membawa pulang Juara Pertama untuk Kabupaten Gianyar

pada festival Arja se-Bali.

Foto. 7.8 Jero Mangku | Wayan Rawi, salah satu tokoh Arja Keramas

Tokoh lain yang tidak dapat diabaikan adalah Ni Wayan Latri, sosok yang
kemudian dikenal luas sebagai salah satu tokoh Arja Keramas. Latri tumbuh sebagai
seniman yang menguasai peran Mantri Manis dengan gaya vokal tajam, gerak anggun,
dan ekspresi dramatik yang kuat. Selain itu, Latri juga dikenal karena dedikasinya yang
konsisten dalam melatih generasi muda, mengikuti festival, serta memperkenalkan Arja

Keramas hingga tingkat nasional dan internasional.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 295
Kabupaten Gianyar - 2025



296

Arja Keramas sering mengikuti festival dan mendapatkan penghargaan. Seperti
yang disebutkan sebelumnya, tahun 1975 tiga orang penari Arja Keramas mengikuti
lomba Arja se-Bali. Pada tahun 1986, Arja Keramas mewakili Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan Kabupaten Gianyar dalam pekan Arja se-Bali. Pada tahun 1993, Arja
Keramas bahkan menerima penghargaan dari Kepala Perwakilan Republik Indonesia
untuk Negara Perancis atas kontribusinya dalam mendukung promosi kebudayaan
Indonesia di Paris. Prestasi ini memperlihatkan bahwa Arja Keramas tidak hanya
berbicara di tingkat lokal, tetapi juga mampu tampil di panggung internasional. Selain

itu, Arja Keramas sering pentas di desa-desa di seluruh Bali.

Arja Keramas selain membawakan cerita Panji seperti lazimnya Arja klasik dengan
setting pada Kerajaan Daha, Jenggala, Pejarakan, dan Gegelang, juga menampilkan kisah
rakyat seperti Godogan dan Cupak Gerantang, memperlihatkan fleksibilitas mereka
dalam menyajikan narasi yang dekat dengan masyarakat. Dalam pementasannya,
terdapat karakter-karatker yang baku seperti Condong, Galuh, Limbur, Desak Rai, Liku,
Penasar Manis, Wijil Manis, Mantri Buduh, Penasar Buduh, dan Wijil Buduh. Sering

pula terjadi penambahan karakter sesuai dengan kebutuhan lakon yang ditampilkan.

Faktor penting lain yang menjadi penyebab terkenalnya Arja Keramas adalah
adanya regenerasi. Meskipun mengalami masa naik-turun, namun sejak tahun 1925
hingga kini, Arja Keramas terus melahirkan generasi baru. Keberlanjutan ini ditopang
oleh pola pembelajaran organik di mana anak-anak desa tumbuh mendengar pesantian,

pupuh, dan latihan Arja di lingkungan mereka.

Dengan sejarah panjang hampir satu abad, Arja Keramas telah menjadi identitas
kultural Desa Keramas. Pengaruhnya tidak hanya terasa di tingkat desa, tetapi juga dalam
dinamika perkembangan Arja Bali secara lebih luas. Keunikan vokal, kekuatan lakon,
kematangan karakter, dan regenerasi yang konsisten menjadikan Arja Keramas sebagai

salah satu warisan seni pertunjukan yang paling penting dan terus hidup hingga hari ini.

3) Tari Kecak Bona

Kesenian tradisional Bali merupakan bagian integral dari sistem kebudayaan yang
menyatukan aspek religius, sosial, dan estetika. Salah satu bentuk seni pertunjukan yang
paling dikenal secara internasional adalah tari Kecak. Di antara berbagai kelompok dan
daerah yang mengembangkan tari Kecak, Kecak Bona memiliki posisi penting sebagai

salah satu representasi Kecak yang berkembang secara konsisten dan berorientasi pada

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pelestarian nilai tradisi sekaligus adaptasi terhadap perkembangan zaman. Kecak Bona
tidak hanya berfungsi sebagai tontonan seni, tetapi juga sebagai media ekspresi budaya,

identitas komunitas, serta sarana pelestarian warisan budaya Bali.

Kecak Bona berasal dari Desa Bona, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar,
Bali, sebuah wilayah yang dikenal sebagai pusat perkembangan seni dan budaya Bali.
Sejarah tari Kecak secara umum berakar pada ritual sakral Sanghyang, yaitu tradisi
pemanggilan kekuatan spiritual melalui media tari dan nyanyian vokal. Pada awal abad
ke-20, khususnya sekitar tahun 1930-an, ritual Sanghyang mengalami proses

transformasi menjadi bentuk seni pertunjukan yang lebih terbuka untuk konsumsi publik.

Transformasi tersebut tidak terlepas dari peran seniman Bali serta pengaruh
seniman asing, seperti Walter Spies, yang turut mendorong pengemasan Kecak sebagai
seni pertunjukan dramatik dengan mengadaptasi kisah Ramayana. Dalam konteks ini,
Kecak Bona berkembang sebagai salah satu kelompok Kecak yang mempertahankan
struktur dasar Kecak tradisional, baik dari segi vokal, formasi penari, maupun narasi

cerita.

Kecak Bona mengalami perkembangan dalam aspek artistik dan manajerial,
terutama ketika pariwisata Bali mulai berkembang pesat. Meskipun demikian, Kecak
Bona tetap menjaga akar tradisinya dengan mempertahankan nilai-nilai budaya lokal

serta keterlibatan masyarakat desa sebagai pelaku utama pertunjukan.

Salah satu keunikan utama Kecak Bona terletak pada kekuatan vokal kolektif yang
dihasilkan oleh puluhan hingga ratusan penari laki-laki. Bunyi ritmis “cak-cak-cak” yang
dihasilkan tanpa iringan alat musik menciptakan atmosfer dramatik yang khas dan

menjadi ciri pembeda Kecak dengan bentuk seni pertunjukan Bali lainnya.

Selain itu, Kecak Bona memiliki keunikan dalam penataan dramatik dan
koreografi. Pola lantai yang melingkar melambangkan konsep kosmologis Bali, seperti
keseimbangan antara manusia, alam, dan Tuhan (Tri Hita Karana). Gerak-gerak
sederhana namun repetitif mencerminkan kebersamaan dan kekuatan kolektif, bukan

individualitas penari.

Keunikan lain terletak pada keterlibatan komunitas lokal. Penari Kecak Bona
umumnya berasal dari masyarakat Desa Bona sendiri, sehingga pertunjukan ini tidak

hanya menjadi ekspresi seni, tetapi juga representasi identitas sosial desa. Aspek ini

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 297
Kabupaten Gianyar - 2025



298

memperkuat nilai autentisitas Kecak Bona dibandingkan dengan Kecak yang sepenuhnya

dikomersialkan.

Dalam konteks modernisasi dan globalisasi, eksistensi Kecak Bona menunjukkan
kemampuan adaptasi yang signifikan. Kecak Bona tidak hanya dipentaskan dalam
konteks upacara adat atau ritual tertentu, tetapi juga dalam ranah pariwisata dan

pertunjukan budaya untuk khalayak luas, baik domestik maupun internasional.

Eksistensi Kecak Bona juga didukung oleh sistem regenerasi yang berkelanjutan.
Anak-anak dan generasi muda Desa Bona dilibatkan sejak dini dalam proses latihan dan
pementasan, sehingga transfer pengetahuan dan nilai budaya dapat berlangsung secara
kontinu. Dengan demikian, Kecak Bona tidak hanya bertahan sebagai artefak budaya,

tetapi juga sebagai praktik hidup yang terus berkembang.

Selain itu, dukungan dari pemerintah daerah dan lembaga kebudayaan turut
memperkuat posisi Kecak Bona sebagai salah satu warisan budaya yang patut
dilestarikan. Pengakuan tari Kecak sebagai warisan budaya tak benda oleh UNESCO
semakin memperkuat legitimasi dan nilai strategis Kecak Bona dalam peta kebudayaan

global.

Kecak Bona memiliki berbagai fungsi yang saling berkaitan. Pertama, fungsi
religius dan spiritual, yang berakar dari tradisi Sanghyang. Meskipun telah mengalami
proses sekularisasi dalam bentuk pertunjukan, nilai spiritual tetap tercermin dalam
struktur, simbol, dan narasi yang dibawakan. Kedua, fungsi sosial, di mana Kecak Bona
menjadi sarana mempererat solidaritas masyarakat desa. Proses latihan dan pementasan
melibatkan kerja kolektif, sehingga memperkuat rasa kebersamaan dan identitas
komunal. Ketiga, fungsi edukatif, khususnya dalam mentransmisikan nilai-nilai budaya
Bali kepada generasi muda. Melalui keterlibatan langsung dalam Kecak Bona, generasi
muda belajar tentang disiplin, tanggung jawab, serta makna filosofis yang terkandung
dalam seni tradisional. Keempat, fungsi ekonomi, terutama dalam konteks pariwisata
budaya. Pertunjukan Kecak Bona memberikan kontribusi terhadap kesejahteraan

masyarakat lokal melalui penciptaan lapangan kerja dan peningkatan pendapatan desa.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 7.9 Foto Tari Cak Bona (sumber iWagu.pro)

4)  Tari Kecak Bedulu

Tari Kecak Bedulu merupakan salah satu varian tari Kecak yang berkembang dan
dilestarikan di Desa Bedulu, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Bali. Tari ini
tidak hanya berfungsi sebagai seni pertunjukan, tetapi juga memiliki keterkaitan yang
erat dengan nilai-nilai religius, sosial, dan budaya masyarakat setempat. Keberadaan Tari
Kecak Bedulu menjadi representasi penting dari upaya pelestarian tradisi Bali yang

berakar pada sistem kepercayaan Hindu serta kehidupan komunal masyarakat desa adat.

Secara historis, Tari Kecak berakar dari ritual sakral Sanghyang, yaitu sebuah
upacara keagamaan yang bertujuan memohon keselamatan dan perlindungan kepada para
dewa serta roh leluhur. Ritual ini melibatkan kondisi trance (kerauhan) dan dilaksanakan
sebagai media komunikasi antara manusia dan dunia spiritual. Di Desa Bedulu, praktik
ritual Sanghyang telah dikenal sejak lama dan menjadi bagian penting dari sistem
kepercayaan masyarakat setempat. Perkembangan Tari Kecak sebagai seni pertunjukan
diperkirakan mulai terjadi pada awal abad ke-20, ketika unsur-unsur dramatari Ramayana
mulai diadaptasi ke dalam ritual tersebut. Masyarakat Bedulu kemudian
mengembangkan bentuk Tari Kecak yang memiliki ciri khas tersendiri, baik dari segi
struktur pementasan, konteks pertunjukan, maupun keterkaitannya dengan upacara

keagamaan desa adat. Dengan demikian, Tari Kecak Bedulu tidak dapat dilepaskan dari

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 299
Kabupaten Gianyar - 2025



300

sejarah sosial dan religius masyarakat Bedulu itu sendiri.

Keunikan utama Tari Kecak Bedulu terletak pada kuatnya nuansa sakral yang
masih dijaga hingga saat ini. Berbeda dengan beberapa pertunjukan Kecak yang lebih
berorientasi pada pariwisata, Kecak Bedulu tetap mempertahankan nilai-nilai spiritual
dan adat sebagai landasan utama pementasan. Tari ini biasanya dipentaskan oleh puluhan
hingga ratusan penari laki-laki yang duduk melingkar sambil melantunkan vokal ritmis
“cak” secara berulang-ulang tanpa iringan alat musik gamelan. Selain itu, pola vokal,
dinamika gerak, dan tata ruang dalam Tari Kecak Bedulu memiliki kekhasan tersendiri
yang diwariskan secara turun-temurun. Gerakan penari cenderung sederhana, namun
sarat makna simbolik, terutama yang berkaitan dengan konsep keseimbangan kosmis (Tri
Hita Karana). Unsur dramatari Ramayana yang ditampilkan, seperti kisah Rama, Sita,
dan Hanoman, disajikan tidak semata-mata sebagai hiburan, tetapi sebagai sarana

penyampaian nilai moral dan spiritual.

Di tengah arus globalisasi dan modernisasi, eksistensi Tari Kecak Bedulu tetap
terjaga berkat peran aktif masyarakat desa adat, sekaa (kelompok seni), serta lembaga
adat dan keagamaan. Regenerasi penari dilakukan secara berkesinambungan melalui
proses pembelajaran informal maupun kegiatan adat desa. Anak-anak dan remaja
diperkenalkan pada Tari Kecak sejak usia dini sebagai bagian dari pendidikan budaya

dan spiritual.

Selain itu, Tari Kecak Bedulu juga mulai dikenal di luar lingkungan desa melalui
pementasan dalam konteks budaya dan pariwisata yang tetap memperhatikan batasan
adat. Upaya ini menjadi strategi penting dalam menjaga keberlanjutan seni tradisi tanpa
menghilangkan nilai-nilai sakral yang melekat di dalamnya. Dengan demikian, Tari
Kecak Bedulu mampu bertahan sebagai warisan budaya hidup yang relevan dengan
perkembangan zaman. Tari Kecak Bedulu memiliki beberapa fungsi utama dalam
kehidupan masyarakat. Pertama, fungsi religius, yaitu sebagai bagian dari upacara

keagamaan Hindu Bali.

Tari kecak berperan sebagai sarana persembahan (yadnya) kepada Ida Sang Hyang
Widhi Wasa dan manifestasi-Nya. Kedua, fungsi sosial, di mana Tari Kecak menjadi
media penguat solidaritas dan kebersamaan masyarakat desa melalui proses latihan dan
pementasan yang bersifat kolektif. Ketiga, fungsi edukatif, yakni sebagai sarana

transmisi nilai-nilai budaya, etika, dan filosofi hidup kepada generasi muda. Kisah

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Ramayana yang ditampilkan mengandung ajaran tentang dharma, kesetiaan, keberanian,
dan pengorbanan. Terakhir, fungsi estetis dan kultural, yaitu sebagai ekspresi seni yang
memperkaya khazanah budaya Bali dan memperkuat identitas lokal Desa Bedulu di

tingkat regional maupun nasional.

Foto 7.10 Tari Kecak Bedulu (sumber: kurvanetwork)

5) Tari Kecak Kemenuh

Tari Kecak Kemenuh merupakan salah satu bentuk seni pertunjukan tradisional
Bali yang berkembang di Desa Kemenuh, Kecamatan Sukawati, Kabupaten Gianyar.
Tari ini menjadi bagian penting dari khazanah budaya lokal yang merepresentasikan
perpaduan antara nilai religius, estetika seni, dan kehidupan sosial masyarakat setempat.
Keberadaan Tari Kecak Kemenuh tidak hanya mencerminkan kekayaan tradisi Bali,
tetapi juga menunjukkan kemampuan masyarakat desa dalam menjaga dan

menyesuaikan warisan budaya dengan perkembangan zaman.

Tari Kecak Kemenuh memiliki akar yang sama dengan perkembangan Tari Kecak
pada umumnya di Bali, yaitu berasal dari ritual sakral Sanghyang. Ritual ini merupakan
bentuk upacara keagamaan yang bertujuan memohon keselamatan, keseimbangan, dan
perlindungan dari kekuatan niskala. Dalam praktiknya, ritual Sanghyang melibatkan
lantunan vokal berirama yang diucapkan secara kolektif sebagai media pemanggil

kekuatan spiritual.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 301
Kabupaten Gianyar - 2025



302

Di Desa Kemenuh, tradisi ritual tersebut kemudian mengalami proses transformasi
seiring dengan masuknya unsur dramatari Ramayana pada awal abad ke-20. Masyarakat
setempat mulai mengembangkan Tari Kecak sebagai seni pertunjukan yang lebih
terstruktur, tanpa menghilangkan nilai-nilai sakral yang menjadi dasarnya. Sejak saat itu,
Tari Kecak Kemenuh berkembang sebagai identitas budaya desa yang diwariskan secara
turun-temurun dan menjadi bagian integral dari kehidupan adat dan keagamaan
masyarakat.

Ciri khas tari kecak Kemenuh terletak pada karakter pertunjukannya yang
menekankan keseimbangan antara aspek sakral dan profan. Tari ini dibawakan oleh
puluhan hingga ratusan penari laki-laki yang duduk melingkar, mengenakan kain poleng
atau kain hitam putih, sambil melantunkan suara “cak” secara ritmis dan
berkesinambungan. Tidak digunakannya iringan gamelan menjadikan vokal manusia

sebagai elemen utama pembentuk suasana dramatik.

Selain itu, Tari Kecak Kemenuh memiliki ciri khas dalam pengaturan tempo vokal
dan dinamika pementasan yang disesuaikan dengan konteks lokal desa. Adegan-adegan
Ramayana, seperti kisah Rama, Sita, Rahwana, dan Hanoman, ditampilkan dengan
penekanan pada nilai moral dan simbolisme religius. Pola gerak yang relatif sederhana
namun kompak mencerminkan filosofi kebersamaan dan harmoni yang menjadi dasar

kehidupan masyarakat Bali.

Tari Kecak Kemenuh hingga saat ini tetap terjaga berkat keterlibatan aktif
masyarakat desa adat, sekaa seni, serta dukungan lembaga adat dan keagamaan. Proses
regenerasi penari dilakukan secara berkelanjutan melalui kegiatan latihan rutin dan
partisipasi dalam upacara adat. Anak-anak dan remaja desa diperkenalkan pada Tari
Kecak sebagai bagian dari pendidikan budaya yang bersifat informal namun

berkesinambungan.

Di samping itu, Tari Kecak Kemenuh juga mengalami perkembangan dalam
konteks pariwisata budaya. Pementasan untuk wisatawan dilakukan dengan tetap
memperhatikan norma adat dan batasan kesakralan. Hal ini menunjukkan bahwa Tari
Kecak Kemenuh mampu beradaptasi dengan dinamika sosial dan ekonomi tanpa
kehilangan identitas budaya yang melekat di dalamnya. Keberlanjutan ini menjadikan
Tari Kecak Kemenuh sebagai warisan budaya hidup yang relevan di tengah perubahan

Zaman.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 7.11 Tari Kecak Kemenuh (sumber: youtube ubud community)

7.2. Kerajinan

1)  Seni Kerajinan Anyaman Lontar

Kerajinan anyaman lontar merupakan salah satu bentuk karya seni unggulan yang
berkembang di Desa Bona, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Bali. Desa ini
dikenal luas sebagai sentra produksi berbagai jenis kerajinan berbahan dasar daun lontar
yang memiliki nilai estetika tinggi serta mencerminkan kekayaan budaya lokal
masyarakatnya. Produk yang dihasilkan oleh para pengrajin di Bona sangat beragam,
mulai dari tas, topi, dompet, souvenir, hingga pernak-pernik pernikahan (wedding gift)
yang dibuat dengan tingkat ketelitian dan kreativitas tinggi. Ragam bentuk produk
tersebut dapat disesuaikan dengan permintaan konsumen, baik dari segi desain, ukuran,
maupun motif. Keunikan produk-produk ini menjadikan kerajinan anyaman lontar Bona
memiliki daya tarik tersendiri di pasar lokal, nasional, bahkan hingga ke tingkat

internasional.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 303
Kabupaten Gianyar - 2025



304

Foto 7.12 Kerajinan Lontar di Desa Bona

Aktivitas pembuatan kerajinan ini tidak hanya berperan sebagai bentuk pelestarian
tradisi turun-temurun, tetapi juga menjadi sumber mata pencaharian utama bagi sebagian
besar masyarakat setempat. Melalui kegiatan ini, masyarakat Desa Bona mampu
mengembangkan potensi ekonomi kreatif yang selaras dengan nilai-nilai budaya Bali.
Tidak sedikit pengrajin yang telah menjadikan usaha ini sebagai profesi tetap, dengan

jaringan distribusi yang meluas ke berbagai daerah bahkan hingga ke luar negeri.

Bahan baku utama dalam pembuatan kerajinan ini adalah daun lontar, yang tidak
seluruhnya berasal dari wilayah Bona. Sebagian besar daun lontar didatangkan dari
daerah lain di Bali, terutama dari Kabupaten Karangasem, dan terkadang juga dari luar
pulau Bali. Daun lontar yang digunakan untuk kerajinan ini umumnya merupakan daun
muda atau pucuk lontar, yang memiliki tekstur lentur dan mudah dianyam. Jenis daun ini
berbeda dengan daun lontar yang digunakan untuk penulisan naskah atau prasi, karena

daun prasi biasanya sudah berwarna hijau tua dan memiliki serat yang lebih keras.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 7.13 Bahan Baku Anyaman Lontar

Secara umum, proses pembuatan kerajinan anyaman lontar dimulai dengan
pengambilan dan pemilihan daun lontar berkualitas baik. Setelah dipetik, daun
dibersihkan dari kotoran dan getah, kemudian dipotong sesuai bentuk dan ukuran produk
yang akan dibuat. Tahap berikutnya adalah penjemuran hingga daun benar-benar kering
agar tidak mudah berjamur dan lebih tahan lama. Dalam beberapa kasus, daun yang telah
kering kemudian melalui proses pewarnaan, meskipun tahapan ini bersifat opsional dan
tergantung pada konsep desain produk. Pewarnaan dilakukan menggunakan bahan alami

atau sintetis untuk memberikan tampilan yang lebih menarik dan bernilai estetis tinggi.

Tahap yang paling penting adalah proses menganyam, di mana pengrajin mulai
menyusun potongan daun lontar secara hati-hati mengikuti pola tertentu. Keterampilan
dan ketelatenan sangat dibutuhkan dalam tahap ini agar hasil anyaman kuat, rapi, dan
memiliki nilai seni yang tinggi. Setiap pengrajin memiliki ciri khas dalam teknik dan

gaya menganyam, sehingga produk yang dihasilkan pun bervariasi dan unik.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 305
Kabupaten Gianyar - 2025



306

Foto 7.14 Berbagai Jenis Kerajinan Lontar yang Siap Dipasarkan

Berdasarkan hasil wawancara dengan salah satu pengrajin dan penjual lontar di
Toko Pande Lontar, diketahui bahwa bentuk dan fungsi kerajinan lontar mengalami
perubahan seiring perkembangan waktu. Sekitar tahun 2000, mulai muncul tren
pembuatan produk kerajinan lontar dalam bentuk tas yang kemudian menjadi salah satu
produk paling diminati. Namun, setelah peristiwa bom Bali tahun 2002, produksi
mengalami penurunan, terutama pada segmen ekspor yang sebelumnya sangat aktif.
Pandemi Covid-19 juga turut memperlambat proses produksi dan distribusi ke pasar

mancanegara.

Saat ini, sebagian besar pengrajin di Desa Bona lebih banyak memproduksi sarana
upacara keagamaan, terutama kebutuhan untuk pembuatan penjor, yang memiliki nilai
simbolik penting dalam tradisi Hindu Bali. Meskipun demikian, keberlanjutan kerajinan
anyaman lontar tetap dijaga melalui inovasi desain dan pengembangan produk agar tetap

relevan di tengah perubahan zaman serta tuntutan pasar yang semakin beragam.

2) Kerajinan Bambu

Desa Belega yang terletak di Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Bali,
dikenal luas sebagai salah satu sentra kerajinan bambu terbesar dan tertua di Pulau Bali.
Sejak puluhan tahun lalu, masyarakat Belega telah menjadikan bambu sebagai bagian
penting dari kehidupan dan sumber mata pencaharian utama. keberadaan industri
kerajinan bambu di Desa Belega telah menjadi bagian integral dari sejarah dan identitas

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



lokal sejak tahun 1980-an. Produk yang dihasilkan, seperti perabot rumah tangga dan
ornamen bambu, tidak hanya menjadi barang kebutuhan tetapi juga cerminan seni dan
tradisi masyarakat setempat. Pada tahun 2017, Desa Belega mencapai puncaknya dengan
115-unit usaha kerajinan bambu yang aktif, menunjukkan potensi ekonomi lokal yang
signifikan Hampir setiap rumah di desa ini memiliki kegiatan yang berkaitan dengan
kerajinan bambu, baik dalam skala rumahan maupun industri kecil menengah. Suasana
desa dipenuhi dengan aktivitas para pengrajin yang tekun menganyam, memotong, dan

membentuk bambu menjadi berbagai produk bernilai seni tinggi.

-!!Lﬂ !'N

Foto 7.15 Berbagai Kerajinan Berbahan Baku Bambu

Menurut keterangan I Made Balik Mudita “Keahlian masyarakat Belega dalam
mengolah bambu tidak muncul secara tiba-tiba melainkan diwariskan secara turun-
temurun dari generasi ke generasi. Bambu yang dahulu hanya digunakan untuk
kebutuhan rumah tangga seperti perabot, alat pertanian, dan perlengkapan upacara adat,

kini telah berkembang menjadi produk kerajinan bernilai ekonomi tinggi”

Para pengrajin Belega mampu menciptakan berbagai karya inovatif, seperti kursi,
meja, lampu hias, tas, ranjang, lemari, gazebo bambu (“bale bengong”), ornamen interior,
dan lain-lain aksesoris rumah tangga yang memiliki daya tarik estetis khas Bali.
Keunikan desain dan ketelitian pengerjaan menjadi ciri khas yang membuat produk
bambu Belega dikenal hingga pasar internasional. Selain keterampilan tangan yang luar

biasa, pengrajin di Desa Belega juga menunjukkan kemampuan beradaptasi dengan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 307
Kabupaten Gianyar - 2025



perkembangan zaman. Mereka mampu mengombinasikan teknik tradisional dengan
desain modern sesuai permintaan pasar. Dukungan pemerintah daerah dan lembaga
pendidikan seni turut berperan penting dalam pengembangan kreativitas para pengrajin
melalui pelatihan, promosi, dan pameran. Hal ini menjadikan Desa Belega bukan hanya
sebagai pusat produksi, tetapi juga sebagai pusat pembelajaran dan inovasi dalam bidang

kerajinan bambu.

308

Foto 7.16 Meja dan Kursi yang terbuat dari bahan Bambu

Dari sisi ekonomi, keberadaan sentra kerajinan bambu di Belega memberikan
dampak positif yang besar bagi masyarakat setempat. Banyak keluarga yang
menggantungkan hidupnya dari kegiatan ini, baik sebagai pengrajin, pengumpul bahan
baku, maupun pedagang hasil kerajinan. Kegiatan ini juga membuka peluang bagi
generasi muda untuk melanjutkan tradisi leluhur sekaligus menciptakan lapangan kerja
baru yang berdaya saing. Dengan semakin tingginya minat terhadap produk ramah
lingkungan, kerajinan bambu Belega memiliki potensi besar untuk terus berkembang di

pasar global.

Seiring waktu, terutama setelah peristiwa bom Bali 2002, usaha kerajinan bambu
di Belega mulai menghadapi tekanan. Permintaan menurun, stabilitas ekonomi
terganggu, serta persaingan dan perubahan gaya hidup ikut mempengaruhi. Data

menunjukkan bahwa dari sekitar 350 perajin, yang masih bertahan hanya sekitar 35 usaha

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



pada satu titik masa krisis. Pandemi COVID-19 membawa dampak tambahan. Salah satu
akibatnya, kunjungan wisatawan menurun drastis padahal sebelumnya pariwisata dan
pembeli lokal serta wisatawan menjadi salah satu kanal penting pemasaran kerajinan
bambu. Ekspor juga menjadi lebih menantang karena gangguan supply chain,

pembatasan perjalanan, dan permintaan yang menurun di beberapa pasar utama.

Dalam menghadapi tantangan tersebut, pelaku usaha kerajinan bambu di Belega
mulai melakukan adaptasi. Inovasi produk menjadi fokus, seperti pembuatan pernak-
pernik dari bambu (misalnya sedotan bambu, chasing tumbler, aksesoris kecil) yang
sesuai dengan tren ramah lingkungan dan pengurangan penggunaan plastik sekali pakai.
Pemasaran digital (media sosial, platform online, e-commerce) juga digunakan lebih
intensif untuk meraih pasar yang lebih luas dan mengurangi ketergantungan pada
kunjungan fisik pembeli. Pendampingan dan dukungan institusi baik pemerintah daerah
maupun akademisi turut membantu. Ada program pelatihan manajemen usaha,
pencatatan keuangan sederhana, digitalisasi usaha, branding, serta registrasi dan
pemasaran digital. Salah satunya, kegiatan pengabdian masyarakat membantu UMKM
kerajinan bambu di Desa Belega melakukan pembuatan akun toko online dan daftar

lokasi usaha di Google Maps.

Upaya untuk mengembangkan desa wisata bambu juga menjadi strategi pemulihan,
dengan memanfaatkan keunikan kerajinan bambu sebagai daya tarik. Banjar-banjar di
Desa Belega dijadikan pilot project untuk memperindah lingkungan fisik (ornamen
bambu di rumah, warung, bangunan umum), sehingga pengunjung bisa merasakan
suasana “kampung bambu”. Salah satu indikasi adalah rencana untuk Banjar Belega

Kangin sebagai proyek awal desa wisata bambu.

Saat ini, meskipun jumlah perajin tidak kembali ke masa keemasan, usaha yang
bertahan cenderung lebih fleksibel dan beradaptasi dengan kondisi pasar yang berubah.
Mereka lebih memilih produksi yang variatif dan produk yang bisa cepat laku, serta
memanfaatkan pemasaran online. Pemerintah daerah juga mulai lebih sistematis dalam
pemetaan dan pembinaan kerajinan, termasuk kerajinan bambu di Belega. Contoh:
kunjungan pembinaan dari pihak Dekranasda Gianyar, dokumentasi video proses
produksi untuk tujuan promosi, dan upaya memetakan potensi usaha agar mendapat
bantuan dan akses ke program-program pengembangan UMKM. Teknologi pengolahan

bambu, pengawetan yang lebih ramah lingkungan, dan kontrol kualitas menjadi fokus

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 309
Kabupaten Gianyar - 2025



310

penting agar produk-produk wysok bisa bersaing di pasar ekspor. Terdapat penelitian
yang menunjukkan perlunya pengawet yang tidak menyisakan residu berbahaya, serta
teknik pemilihan bambu yang tepat mempertimbangkan umur, kekeringan, dan resistansi

terhadap hama.

, ? f,“"‘i '

———

—
T

Foto 7.17 Bale Bengong yang berbahan Bambu

—

Dengan kondisi global yang makin peduli lingkungan dan mendorong penggunaan
bahan alami serta pengurangan plastik, kerajinan bambu di Desa Belega punya peluang
untuk meraih pasar dunia yang lebih besar, khususnya produk dekorasi, furniture ringan,
aksesori ramah lingkungan, dan suvenir berbahan bambu. Ditambah lagi, bila branding
“Kampung Bambu” berhasil dikembangkan secara baik, maka wisatawan dan pembeli
akan tertarik tidak hanya membeli produk tetapi juga datang melihat proses produksinya.

Ini akan menjadi nilai tambah ganda: ekonomi dan budaya.

Secara keseluruhan, Desa Belega merupakan contoh nyata bagaimana warisan
budaya lokal dapat menjadi kekuatan ekonomi kreatif yang berkelanjutan. ldentitas
masyarakat yang melekat kuat pada bambu menjadikan desa ini bukan sekadar tempat
produksi, tetapi juga simbol kreativitas dan ketahanan budaya Bali. Melalui perpaduan
antara tradisi, inovasi, dan semangat gotong royong, Desa Belega terus tumbuh sebagai

sentra kerajinan bambu yang membanggakan di tingkat nasional maupun internasional.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



3) Tenun Warna Alam

Kecamatan Blahbatuh di Kabupaten Gianyar, Bali, merupakan salah satu daerah
yang memiliki peranan penting dalam perkembangan seni tenun tradisional di Pulau
Dewata. Sejak dahulu, masyarakat Blahbatuh telah dikenal memiliki keterampilan tangan
yang tinggi dalam mengolah berbagai bahan menjadi karya seni bernilai tinggi, termasuk
kain tenun. Tradisi ini tidak hanya tumbuh sebagai kegiatan ekonomi, tetapi juga menjadi
bagian dari identitas budaya dan spiritual masyarakat Bali, yang erat kaitannya dengan

kehidupan adat, ritual, dan simbol keindahan.

Awal mula tenun di Blahbatuh dapat ditelusuri dari kegiatan masyarakat yang
menenun untuk kebutuhan pribadi dan upacara adat. Sebelum tahun 1980-an, kegiatan
menenun dilakukan secara sederhana di rumah-rumah penduduk, dengan menggunakan
alat tenun tradisional berbahan kayu. Tenun digunakan untuk membuat kain endek dan
songket yang dipakai dalam upacara adat seperti odalan, metatah, dan pawiwahan. Kain
hasil tenunan ini tidak diperjual belikan secara luas, melainkan diwariskan sebagai
simbol kehormatan keluarga. Memasuki akhir tahun 1980-an hingga awal 1990-an,
muncul kesadaran baru di kalangan masyarakat Blahbatuh untuk mengembangkan tenun
sebagai sumber penghidupan. Salah satu tokoh yang berperan besar dalam fase ini adalah
Ida Bagus B. Adnyana, pendiri Pertenunan Putri Ayu di Desa Blahbatuh. Beliau memulai
usaha tenun sekitar tahun 1991 dengan menggunakan beberapa alat tenun bukan mesin
(ATBM) dan memberdayakan ibu-ibu rumah tangga di sekitarnya. Melalui dedikasinya,
kegiatan menenun di Blahbatuh bertransformasi dari sekadar keterampilan tradisional

menjadi usaha ekonomi kreatif yang berkelanjutan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 311
Kabupaten Gianyar - 2025



312

)

'

i

=
il
!

Foto 7.18 Berbagai Jenis Kerajinan Tenun Warna Alam

Ida Bagus B. Adnyana dikenal sebagai tokoh inovatif yang berani melakukan
terobosan dalam teknik dan desain tenun. Beliau memperkenalkan teknik pewarnaan
gradasi dengan air-brush, yang pada masa itu merupakan hal baru dalam dunia
pertenunan tradisional Bali. Teknik ini menghasilkan efek warna yang lebih lembut dan
modern, tanpa meninggalkan karakter motif endek khas Bali. Selain itu, ia juga
mengembangkan berbagai motif baru yang terinspirasi dari lingkungan dan simbol-

simbol budaya Gianyar, seperti motif lubeng, pucuk rebung, gegalaran, dan patra sari.

Perkembangan pesat industri tenun di Blahbatuh juga didukung oleh dukungan
pemerintah daerah dan lembaga ekonomi. Dinas Perindustrian dan Perdagangan
Kabupaten Gianyar mulai melakukan pembinaan, pelatihan, serta promosi untuk
memperluas pasar tenun Blahbatuh. Tidak hanya itu, lembaga seperti Bank Indonesia
juga turut memberikan bantuan modal dan fasilitasi untuk memperkuat kapasitas
produksi serta mendorong inovasi produk. Dengan langkah-langkah ini, Blahbatuh mulai
dikenal sebagai salah satu sentra tenun potensial di Bali. Adapun beberapa Lokasi
pertenunan yang ada di Kecamatan Blahbatuh Sanggar Tenun Sekar Jagat - Desa Bona,
Kelompok Tenun Tradisional Bedulu - Desa Bedulu, Tenun Endek Sri Sedana - Desa
Buruan, Sentra Tenun Endek Bali "Kanti" - Desa Belega, Sanggar Tenun Ayu Manis -
Desa Pering.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 7.19 Berbagai Kerajinan Tenun Siap Dipasarkan

Pada awal tahun 2000-an, produk tenun Blahbatuh mulai menembus pasar nasional
bahkan internasional. Banyak perancang busana Bali dan Jakarta yang bekerja sama
dengan pengrajin di Blahbatuh untuk menciptakan karya mode kontemporer berbasis
kain endek. Fenomena ini turut meningkatkan kebanggaan masyarakat terhadap warisan
budaya mereka. Di sisi lain, generasi muda mulai tertarik untuk mempelajari teknik

tenun, yang sebelumnya dianggap pekerjaan tradisional orang tua.

Motif-motif tenun Blahbatuh mencerminkan filosofi kehidupan masyarakat Bali
yang harmonis dengan alam dan spiritualitas. Walau tradisi tenun di Bali lebih tua dan
memiliki pusat-pusat lama (mis. tradisi tenun ikat grinsing di Tenganan), pertenunan di
Blahbatuh mengembangkan karakter sendiri mengadaptasi motif-motif Bali, flora-fauna
lokal, dan teknik pewarnaan/penyelesaian yang variatif (mis. teknik “air brush” pada
beberapa produksi). Dengan kata lain, Blahbatuh menggabungkan warisan tenun Bali
dengan inovasi lokal. Misalnya, motif lubeng melambangkan kelincahan dan
keseimbangan, motif Pucuk Rebung menggambarkan pertumbuhan dan harapan baru,
sedangkan motif Gegalaran mengandung nilai keseimbangan antara unsur vertikal dan
horizontal, sebagai simbol hubungan manusia dengan Tuhan dan sesama. Keindahan
motif-motif ini tidak hanya terletak pada visualnya, tetapi juga pada makna mendalam
yang dikandungnya. Perajin di Blahbatuh tidak hanya memproduksi endek/ikat
tradisional, tetapi juga melakukan inovasi motif mis. motif Hanacaraka (aksara Bali),

Kajang Siwa serta teknik pewarnaan dan kombinasi dengan batik atau pencetakan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 313
Kabupaten Gianyar - 2025



314

Dalam proses produksi, pengrajin Blahbatuh tetap menjaga keseimbangan antara
teknik tradisional dan inovasi modern. Alat tenun bukan mesin (ATBM) masih menjadi
tulang punggung produksi, sementara penggunaan pewarna alami mulai dihidupkan
kembali untuk menjaga keberlanjutan lingkungan. Beberapa perajin bahkan
mengombinasikan teknik tenun ikat dengan songket, menghasilkan kain yang kaya
tekstur dan warna. Keterampilan ini diwariskan secara turun-temurun, menjadikan setiap

kain yang dihasilkan memiliki karakter dan jiwa tersendiri.

Perkembangan tenun di Blahbatuh juga memberi dampak sosial yang signifikan.
Banyak ibu rumah tangga yang kini memiliki penghasilan tetap dari kegiatan menenun,
sementara kelompok usaha bersama bermunculan untuk memperkuat daya saing. Di sisi
lain, kegiatan ini turut menjaga solidaritas sosial. Pada era modern saat ini, tenun
Blahbatuh terus beradaptasi dengan tren global tanpa kehilangan akar tradisinya.
Beberapa pengrajin telah mulai memasarkan produknya secara daring, mengikuti
pameran nasional, serta berkolaborasi dengan desainer muda Bali. Upaya pelestarian
juga dilakukan melalui pelatihan di sekolah-sekolah dan komunitas kreatif, agar generasi

muda tetap memahami nilai estetika dan filosofi di balik selembar kain tenun.

Dengan perjalanan panjangnya, kain tenun Blahbatuh Kkini tidak hanya menjadi
produk ekonomi, tetapi juga simbol warisan budaya dan kreativitas masyarakat Bali. Di
tangan para pengrajin yang penuh dedikasi seperti Ida Bagus B. Adnyana dan generasi
penerusnya, tradisi menenun di Blahbatuh terus hidup dan berkembang menjadi saksi
bagaimana budaya lokal dapat bertahan dan bertransformasi di tengah arus modernisasi

global.

Proses Benang Lungsi atau dihi Proses yang dibutuhkan pada benang lungsi (dihi)
terdiri atas lima tahapan. Benang lungsi Adalah benang yang letaknya ke arah vertikal

pada alat tenun bukan mesin (ATBM).

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 7.20 Pengerajin Tenun sedang Membuat Karyanya.

Proses pembuatan benang lungsi diawali dengan nganyinin atau menyimpan
benang ke dalam alat yang disebut molen, terlihat pada katun dan benang sutra. Untuk
benang katun, menggunakan ukuran 80/2, dibutuhkan sebanyak kurang lebih 3650 helai
benang dalam 50 putaran, benang dengan jumlah ini biasanya digunakan untuk
menghasilkan 85 m kain.Benang dari alat yang disebut molen kedalam gulungan kayu
yang lebih kecil atau pandalan untuk selanjutnya dipasang pada alat tenun. Proses
memasukkan benang ke dalam guun yang membutuhkan waktu sekitar dua hari, Proses
ini biasanya tidak bisa dilakukan sendiri dan membutuhkan orang lain. Karena benang
lungsi tersebut harus dimasukkan ke dalam sisir dan guun per helainya. Guun yang
digunakan ada dua, masing-masing guun memiliki dua layer, sehingga benang lungsi
harus dimasukkan dengan hitungan genap, pada layer 2 dan 4, kemudian ganjil pada layer
1 dan 3. Hal ini akan berpengaruh pada saat penenunan, dimana penenun akan menginjak
pedal pada alat ATBM bergantian antara ganjil dan genap untuk membentuk tenun

endek.

Proses yang dibutuhkan pada benang pakan terdiri dari sepuluh tahapan Benang
pakan adalah benang yang letaknya ke arah horizontal atau benang yang biasanya saat
proses penenunan mengarah dari Kiri ke kanan dan sebaliknya pada alat tenun bukan

mesin (ATBM). Berikut adalah tahapan proses pembuatannya.

Benang pakan pada umumnya benang dengan satu warna dasar, dimana benang
saat dibeli masih berwarna putih. Benang pakan yang dibeli oleh pengrajin atau penenun

datang dalam bentu pipih atau pepelan kemudian harus dipisahkan per helainya untuk

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 315
Kabupaten Gianyar - 2025



316

selanjutnya didistribusikan ke dalam bentuk alat penyimpan benang yang lebih kecil.
Benang pakan selanjutnya diatur dalam sebuah alat pemegang benang pakan, kemudian
benang dari alat ini ditarik oleh penenunsejumlah 28 hingga 30 helai benang ke dalam
alat pemempenan, yang biasa disebut dengan penamplikan, seperti terlihat pada gambar
2.5. Jumlah helai benang yang ditarik sejumlah 28 hingga 30 helai mewakili jumlah
helaian benang yang dibutuhkan dalam 1 cm kain. Jumlah helaian benang yang ditarik
sejumlah 28 hingga 30 helai ini kemudian diputar pada alat penamplikan beberapa kali
menjadi satu bulih. Satu bulih terdiri atas beberapa putaran benang, dimana sekali putaran
benangnya sejumlah 28 hingga 30 helai. Jumlah bulih yang digunakan tergantung dari
jenis motif yang diinginkan, biasanya pembuat motif sudah memperkirakan jumlah bulih

yang diinginkan untuk motif tertentu saat proses mempen.

Setelah benang dibawa ke penamplikan selanjutnya adalah proses untuk
menggambar motif pada benang. Proses menggambar motif pada benang berbeda dengan
proses menggambar di atas benang. Pembuat motif harus bisa memvisualisaikan gambar
motif yang diinginkan dalam medium benang, seperti terlihat pada gambar 2.6. Pertama-
tama benang akan diberikan garis tengah dan pembaginya untuk memudahkan dalam
proses menggambar, kemudian pembuat motif menggunakan spidol untuk memberikan
tanda gambar pada benang. Proses pembuatan motif pada benang biasanya dibutuhkan
waktu 2 hingga 3 hari. Namun, kembali lagi kepada pengalaman dan pemahaman
pembuat motif, bila sudah pernah membuat motif yang sama, proses pembuatan motif
maka akan lebih cepat, namun bila harus bereksplorasi dengan motif baru, dibutuhkan

waktu yang lebih lama.

Medbed berasal dari bahasa Bali yang artinya mengikat. Setelah proses desain
motif, maka pada penamplikan benang pakan sudah terlihat motif yang akan dibuat,
goresan tanda pada benang tersebut didajikan acuan oleh orang yang akan mengikat
benang, seperti terlihat pada tanda pada benang artinya adalah area yang perlu diikat, tali
yang digunakan pada saat ini adalah tali rafia. Area yang tertutupi oleh tali rafia, tidak

akan terkena warna pada saat proses pencelupan warna.

Nyelub berasal dari bahasa Bali yang artinya merendam atau mencelup, dalam hal
ini kaitannya dengan warna. Benang pakan yang sudah melalui proses medbed atau
pengikatan selanjutnya direndam pada larutan mordan sebelum ditambahkan pewarna.

Pewarna yang digunakan sebagian besar menggunakan pewarna sintetis jenis nandrin,

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



dengan kualitas yang lebih baik dan cenderung tidak luntur. Pada saat proses nyelub,
susunan benang yang sudah dimotif harus sesuai dengan urutan, untuk menjaga agar
urutan tidak berubah, maka dibagian ujung benang di tali dengan rafia agar benang tetap
sesuai dengan urutan. Proses nyelub atau pewarnaan yang pertama ini bertujuan untuk
mewarnai benang yang tidak diikat atau sebagai warna dasar. Setelah proses nyelub,
benang selanjutnya dijemur di bawah matahari. Proses pengeringan tergantung dari
cuaca, kurang lebih membutuhkan waktu antara 3-5 hari. Tenun endek ada yang hanya
terdiri atas dua warna, yakni warna dasar dan warna putih. Benang terdiri atas beragam

warna, yakni warna dasar dan warna-warna lain yang ditambahkan pada saat proses catri.

4)  Kerajinan Gerabah

Gerabah adalah salah satu kerajinan yang sudah menjadi ciri khas daerah Banjar
Perangsada, Desa Pering, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Bali. Dalam KBBI
V, gerabah diartikan sebagai alat dapur (untuk masak-memasak dsb) yang dibuat dari
tanah liat yang dibakar. Pemaknaan secara lebih luas sesuai konteks yang ada di Desa
Perangsada, gerabah bukan hanya dalam batas alat dapur semata, melainkan juga

mencakup alat atau sarana untuk pelaksanaan yadnya atau ritual.

Gerabah di Banjar Perangsada telah lama tumbuh dan berkembang dengan pesat.
Bahkan menurut penuturan Nyoman Lese, seorang pengrajin gerabah, keberadaan
gerabah di Banjar Perangsada telah ada jauh sebelum dia lahir. Diperkirakan Gerabah
telah dibuat oleh buyut Nyoman Lesa. Nyoman Lesa sendiri di tahun 2025 berusia 66
tahun, maka dapat diperkirakan gerabah ada sekitar tahun 1900-an. Keberatahan gerabah
yang tetap eksis sampai saat ini menjadi penanda bahwa kerajinan dari tanah liat ini

merupakan warisan secara turun temurun atau lintas generasi.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 317
Kabupaten Gianyar - 2025



BEEDY T : | S AR
Foto 7.21 Berbagai Jenis Kerajinan Gerabah

Keberadaan gerabah di Banjar Perangsada tidak terlepas dari aspek sosial dan
kebutuhan masyarakat. Tidak hanya masyarakat Perangsada, gerabah telah menjadi
kebutuhan masyarakat secara umum terutama masyarakat Hindu di Bali. Jauh sebelum
alat-alat modern hadir di tengah masyarakat, gerabah menjalankan berbagai macam

fungsi yang tidak tergantikan.

Beberapa bentuk atau jenis kerajinan gerabah di Banjar Perangsada dapat

dijelaskan sebagai berikut.

a. Paso atau pane

318

Paso atau pane dapat digunakan untuk berbagai macam fungsi: baik kaitannya dalam
upacara adat ataupun kebutuhan rumah tangga. Paso atau pane terbagi menjadi tiga
ukuran, yaitu pane gede (pane berukuran besar), pane nyalah (pane berukuran sedang

atau tanggung), dan pane cenik (pane berukuran kecil)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 7.22 Gerabah Berbentuk Pane atau Paso
b. Jeding

Jeding adalah satu jenis gerabah yang biasanya digunakan untuk tempat atau wadah air.
Jeding biasanya difungsikan untuk upacara adat atau ritual seperti tempat tirta atau air
suci. Namun, di luar acara keagamaan atau upacara adat, jeding juga biasa digunakan
untuk menampung air untuk kebutuhan rumah tangga, khususnya di dapur. Sama
dengan pane, jeding juga terdapat tiga ukuran. Jeding cenik (jeding berukuran kecil),
jeding nyalah atau tanggung (jeding berukuran sedang atau tanggung), dan jeding gede

(jeding berukuran paling besar).

Foto 7.23 Gerabah berbentuk Jeding

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 319
Kabupaten Gianyar - 2025



c. Pulu

Pulu memiliki fungsi secara umum untuk tempat menyimpan beras. Meskipun sebagian
masyarakat juga menggunakan pulu untuk menyimpan air. Gerabah pulu juga memiliki

tiga ukuran sama seperti jenis gerabah di atas. Pulu besar, sedang, dan kecil.

P \ < 2> O il iy

Foto 7.24 Beberapa Jenis Pulu
d. Keren

Keren merupakan salah satu jenis gerabah yang berbentuk tungku pembakaran yang
secara umum digunakan untuk kebutuhan rumah tangga seperti menanak nasi,

memasak air, dan lain sebagainya.

Foto 7.25 Berbagai bentuk Keren.

320 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



e. Penyanyaan

Penyanyaan memiliki bentuk yang mirip dengan wajan atau penggorengan. Penyayaan

biasanya digunakan untuk membakar jenis makanan tertentu.
f. Penglaklakan

Penglaklakan salah satu bentuk gerabah yang dibuat secara khusus hanya untuk
membuat jajan laklak. Jajan laklak adalah jajan tradisional khas Bali yang sampai Kini

masih banyak dijual di tengah masyarakat.
g. Cobek dan coblong

Cobek dan coblong merupakan gerabah yang secara ukuran tergolong kecil. Kedua
gerabah ini biasanya berbentuk cawan kecil yang kegunaannya bisa disesuaikan dengan

kebutuhan.

Bentuk gerabah mengalami perkembangan mengikuti kebutuhan masyarakat.
Gerabah yang awalnya dibuat dan dibentuk hanya untuk ritual dan rumah tangga, saat ini
menjelma ini menjadi salah satu properti artistik yang banyak diminati. Menurut
penuturan Nyoman Lese, banyak villa yang memesan gerabah dalam bentuk tertentu
untuk tujuan keindahan. Gerabah jenis ini biasanya berbentuk pot bunga, celengan untuk

menyimpan uang, tempat lampu, dan lain-lain.
Gerabah jika dilihat dari segi fungsinya dapat kategorikan menjadi beberapa fungsi:
a. Fungsi sosial

Secara fungsi sosial, gerabah dapat dilihat kegunaannya dalam konteks alat rumah
tangga. Dalam fungsi sosial gerabah dapat dilihat sebagai wadah atau tempat

penampung air, menyimpan beras, menanak nasi, wajan, dan lain sebagainya.
b. Fungsi upacara ritual keagaamaan

Gerabah bisa eksis sampai saat ini dapat dikatakan juga dipengaruhi oleh kebutuhan
dari ritual keagaaman khususnya agama Hindu di Bali. Gerabah dalam kaitannya
dengan pelaksanaan ritual adat digunakan dalam banyak hal, seperti tempat tirta, damar

kurung, dan lain sebagainya.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 321
Kabupaten Gianyar - 2025



C.

Foto 7.26 Berbagai bentuk Gerabah

Fungsi hiasan

Dalam perkembangannya, gerabah tidak lagi terbatas pada alat rumah tangga, tetapi
juga untuk kebutuhan keindahan atau nilai seni. Sifatnya yang dinamis, gerabah dapat
dibuat dalam berbagai bentuk dan dapat membangun kesan alami dan tradisional yang

dapat mengadirkan nuansa hangat.

d. Fungsi ekonomi

322

Perkembangan gerabah mengikuti kebutuhan pasar juga menandai adanya fungsi
ekonomi yang besar. Selain menjadi identitas produk kerajinan khas di Banjar
Perangsada, gerabah adalah konstruksi ekonomi lokal dan menjadi salah satu mata

pencaharian bagi pengrajin.

Gerabah Perangsada dibuat dengan proses yang masih tergolong tradisional dan
sederhana. Ada berbagai rangkaian proses yang lumayan panjang mulai dari mencari
tanah sampai pada proses pembakaran. Nyoman Lese menyampaikan bahwa proses
yang paling lama adalah proses pengeringan secara alami tanpa terpapar sinar matahari.

Berikut akan dijelaskan tahapan prouksi gerabah.
1. Pengambilan tanah liat.

Proses pertama ini sangat menentukan kualitas dan keberhasilan pembuatan
gerabah. Untuk mendapatkan tanah liat yang berkualitas, paling tidak harus dapat
mencari pada lapisan tanah ketiga atau keempat. Kualitas lapisan tanah ini sangat

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



bergantung pada tanah yang digali. Untuk daerah Perangsada, tanah liat

didatangkan dari berbagai daerah termasuk Blahbatuh dan Klungkung.
Nyemuh atau menjemur

Tanah liat yang sudah dipilih kemudian dijemur sampai kering. Saat penjemuran,

tanah diaduk agar tanah dapat kering secara merata.
Ngincuk atau menumbuk

Tanah yang sudah kering sempurna kemudian ditumbuk sampai halus. Proses
penumbukan ini juga masih sangat tradisional, hanya menggunakan kayu yang

biasanya disebut luu.

) '-4“ é’(&
B N
TR

Foto 7.27 Proses Pengayakan Tanah

Nyidi atau pengayakan

Tanah yang sudah ditumbuk hasul kemudian diayak agar dapat terpisahkan antara
tekstur yang masih kasar dan sudah halus. Tanah yang telah halus masuk ke dalam
tahap siap diolah dan yang masih kasar akan ditumbuk kembali untuk melihat yang

masih layak diambil atau dibuang.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 323
Kabupaten Gianyar - 2025



324

Ngulam, ngulet, atau membuat adonan

Ngulet adalah proses membuat adonan dengan mencapur tanah liat yang sudah
halus dengan air. Proses pengadonan ini juga harus dilakukan secermat mungkin
untuk dapat menghasilkan adonan yang bertekstur bagus agar nanti mudah dalam
proses pembentukan gerabah. Proses pengadonan ini biasanya dilakukan saat sore
hari, sekitar pukul 17.00, agar adonan melalui proses pendiaman sejenak sebelum

besoknya dibentuk sesuai keinginan.
Ngenyun atau pembentukan gerabah

Proses ngenyun adalah proses pembentukan tanah liat menjadi gerabah sesuai
keinginan atau pesanan. Proses ini memerlukan pengalaman dan keterampilan yang
matang untuk mendapatkan hasil yang maksimal. Proses pembentukan gerabah
menggunakan lilit atau alat yang dapat digunakan untuk memutar adonan agar
mudah dibentuk.

Ngisisang atau mengeringkan

Proses ini adalah tahap pengeringan tanpa menggunakan matahari langsung.
Gerabah yang sudah dibentuk didiamkan beberapa hari agar kadar air dapat kering
secara pelan dan alami. Gerabah dalam tahap ini sama sekali tidak boleh terpapar

sinar matahari.
Nyemuh atau menjemur

Gerabah yang sudah melalui proses pengeringan secara alami dilanjutkan ke dalam
tahap penjemuran. Tahap penjemuran ini gerabah sudah dapat terpapar sinar
matahari. Durasi penjemuran sangat bergantung pada cuaca. Jika cuaca saat
menjermur mendukung, proses penjemuran bisa berlangsung empat sampai lima

hari.
Mabah/mobor atau pembakaran

Gerabah yang sudah kering degan baik dilanjutkan ke dalam tahap pembakaran.
Pembakaran dilakukan dengan menggunakan somi atau sisa panen padi yang sudah
kering. Selain somi, pembakaran gerabah juga bisa menggunakan kayu bakar
terutama bambu. Proses pembakaran harus berlangsung dengan tepat, minimal dua

jam. Gerabah sudah dianggap bagus jika sudah menunjukkan warna kemerahan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gerabah di Banjar Perangsada, Desa Pering, Blahbatuh adalah salah satu bukti
bentuk warisan lintas generasi yang masih eksis dan berkembang dengan baik
hingga kini. Meskipun digempur modernisasi, gerabah Perangsada tetap

mempertahankan identitas dan karakter yang telah terbangun.

5) Kerajinan Gamelan Blahbatuh

Desa Blahbatuh di Kabupaten Gianyar sejak lama dikenal sebagai salah satu pusat
kerajinan gamelan di Bali. Reputasinya tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan tumbuh
perlahan melalui sejarah panjang keterampilan turun-temurun, kepekaan musikal, dan
kerja keras para pengrajin gamelan. Dalam kebudayaan Bali, gamelan memiliki posisi
sentral sebagai bagian dari Panca Gita—Ilima suara sakral yang wajib hadir dalam
rangkaian upacara. Oleh karena itu, keberadaan para pengrajin gamelan tidak hanya
berkaitan dengan seni, tetapi juga dengan keberlanjutan tradisi dan ritus keagamaan

masyarakat.

Dari penuturan Ir. Mangku Wayan Pager, pemilik kerajinan gamelan UD
Sidhakarya, jejak awal kerajinan gamelan di Blahbatuh dapat ditelusuri dari hubungan
erat antara Puri Blahbatuh dan Puri Klungkung. Pada masa lalu, penglingsir Puri
Blahbatuh meminta kepada Puri Klungkung untuk mengirimkan seorang ahli gamelan
guna merawat perangkat gamelan istana. Ahli yang dikirim adalah pilihan raja dan
berasal dari Desa Tihingan, Klungkung, dan dari sinilah tradisi keahlian pengrajin
gamelan di Blahbatuh mulai berakar. Sosok buyut dari Mangku Pager tercatat sebagai
generasi awal yang dipercaya memelihara gamelan puri, sekitar empat generasi sebelum
masa Kini. Seiring waktu, keluarga ini melepaskan diri dari lingkungan puri dan mulai
mengembangkan usaha secara mandiri, melayani masyarakat yang membutuhkan

perbaikan maupun pembuatan gamelan baru.

Generasi ketiga dan keempat memainkan peran penting dalam memperkuat
identitas kerajinan gamelan Blahbatuh. Pengrajin gamelan generasi ketiga Ketut Sindu,
misalnya, dikenal karena keahliannya membuat gamelan langsung di lokasi pemesan. la
bekerja bersama putranya, | Made Gableran dan | Wayan Sukarta, yang kemudian
menjadi salah tokoh penting dalam perkembangan kerajinan gamelan di desa tersebut.
Keunikan karya gamelan Blahbatuh ini terlihat dari ciri khas pencon reyong dengan
moncol cenik yang rapi serta bilah gangsa yang panjang dan ngelayur, mencerminkan
karakter estetik yang dihargai oleh banyak penabuh di Bali.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 325
Kabupaten Gianyar - 2025



326

-h.L;?.". Y S ‘.-':-? :' ) ‘S““‘:‘

Foto 7.28 Sentra Kerajinan Gamelan di Desa Blahbatuh

Sekitar tahun 1960-an, 1 Made Gableran merintis usaha gamelan yang tidak lagi
membuat gamelan di lokasi tempat si pemesan, tetapi sudah dipusatkan di rumahnya.
Promosi dari mulut ke mulut pun berkembang pesat pada masa ketika jumlah pengrajin
gamelan masih sangat sedikit. Hasil karya gamelan Blahbatuh dipesan di daerah-daerah
strategis yang banyak melihat gamelan tersebut sehingga promosi dilakukan secara mulut
ke mulut karena kualitas gamelan yang baik. Di antaranya adalah gamelan di Banjar
Pangkung, Tabanan serta Semar Pagulingan di Peliatan, wilayah dengan tradisi seni yang
kuat yang membuat gamelan hasil pengrajin Blahbatuh semakin tenar. Tidak
mengherankan bila kemudian banyak generasi muda keluarga ini ikut belajar dan

membuka jalan bagi kelangsungan tradisi pande gamelan.

Kini, keterampilan tersebut telah diwariskan hingga ke generasi keenam. Dalam
lingkup Desa Blahbatuh terdapat setidaknya lima pengrajin yang memiliki perapen,
tempat peleburan logam yang menjadi jantung dari produksi gamelan berbahan kerawang
atau perunggu. Ada juga pengrajin yang tidak memiliki perapen sendiri, namun tetap
berperan dalam proses akhir seperti pelarasan, pemasangan, atau penjualan instrumen.
Gamelan buatan Blahbatuh dikenal karena kerapian bentuk, kualitas logam yang baik,
serta pelarasan yang halus—unsur yang sangat menentukan karakter suara setiap

perangkat gamelan.

Proses pembuatan gamelan, merupakan pekerjaan yang kompleks dan memerlukan
ketelitian tinggi. Instrumen berbahan kerawang, misalnya, dibuat dari campuran timah
putih dan tembaga dengan perbandingan umum 1:3 atau 1:3,5. Sebagian besar material
perunggu didatangkan dari luar Bali karena di Bali tidak terdapat sumber tambang logam.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Material ini kemudian dilebur dalam suhu sangat tinggi, dicetak dalam laklakan, lalu
ditempa melalui serangkaian tahap yang disebut nguwad, ngancapan, ngentegan, hingga
nyepuh. Tahap-tahap ini bertujuan memadatkan dan membentuk bilah hingga mencapai

ukuran dan karakter suara tertentu.

N

Foto 7.29 Proses Pembuatan Bilah

Pembuatan bilah gamelan menjadi inti dari proses produksi karena bilah
merupakan sumber bunyi bagi berbagai instrumen seperti gangsa, pemade, atau kantil.
Setiap bilah melalui proses pengegrindaan, pengikiran, dan penghalusan sebelum
akhirnya memasuki tahap pelarasan. Pada tahap ini, keahlian seorang pengrajin gamelan
benar-benar diuji. Walaupun teknologi tuner sudah umum digunakan, banyak pengrajin
tetap mengandalkan kepekaan telinga—tradisi yang disebut meguru kuping. Pelarasan
gamelan Bali tidak mengikuti standar nada internasional, melainkan berpijak pada
konsep ngumbang-ngisep, yaitu hubungan antara bilah pengisep (tinggi) dan
pengumbang (rendah) yang menghasilkan gelombang bunyi bergetar, menciptakan

warna suara khas gamelan Bali.

Selain bilah, pembuatan resonator atau bumbung juga menjadi tahap penting. Dulu
resonator dibuat dari bambu, tetapi kini banyak pengrajin menggantikan bahan tersebut
dengan pipa paralon yang disumbat pada titik tertentu untuk menghasilkan frekuensi
yang diinginkan. Langkah berikutnya adalah pembuatan pelawah, struktur kayu yang
menjadi tempat meletakkan bilah. Proses ini melibatkan keahlian ukir Bali, mulai dari
membuat pola, macal, ngorten, hingga nyawi untuk mempertegas detail ornamen.

Pengecatan dengan prada emas menjadi sentuhan akhir yang sekaligus menampilkan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 327
Kabupaten Gianyar - 2025



328

nilai estetika khas gamelan Bali.

Gamelan buatan Blahbatuh tidak hanya diserap oleh pasar lokal. Instrumen dari
desa ini telah dikirim ke berbagai wilayah di Indonesia, termasuk kawasan transmigran
Bali di Kalimantan, Sulawesi, dan Lampung. Pesanan dari luar negeri pun berdatangan
dari Amerika Serikat, Jepang, Prancis, Swiss, Australia, dan sejumlah negara lain. Hal
ini menunjukkan bahwa kualitas kerja para pande Blahbatuh mampu bersaing di tingkat

global.

Kerajinan gamelan Blahbatuh pada akhirnya bukan hanya soal keterampilan teknis,
tetapi juga tentang melestarikan sebuah ekosistem budaya yang melibatkan ritus,
musikalitas, estetika, dan identitas masyarakat Bali. Selama tradisi ini terus diwariskan,
suara gamelan akan tetap hidup dari generasi ke generasi—mengiringi upacara, tari, dan

karya-karya baru dalam dunia karawitan Bali.
6) Kerajinan Keris

Pengrajin keris di Bali adalah kelompok masyarakat yang masih mempertahankan
tradisi pembuatan keris Bali yang telah ada sejak ratusan tahun yang lalu. Keris adalah
senjata tradisional yang mempunyai nilai historis dan pada masa sekarang digunakan
oleh Masyarakat Bali sebagai alat untuk spiritual dan kelengkapan yang wajib dibawa
oleh pecalang (penjaga keamanan tradisional Bali). Pembuatan keris Bali memerlukan
keahlian yang sangat tinggi dan prosesnya sangat rumit, mulai dari memilih bahan dasar,
membentuk bilah keris, menempa hingga merias dan menghias keris dengan ornamen-

ornamen yang khas.

Kecamatan Blahbatuh di Kabupaten Gianyar adalah wilayah yang memiliki
hubungan historis yang kuat dengan tradisi kepandean atau pembuatan pusaka keris.
Sejak masa Bali Kuno, Blahbatuh sudah dihuni kelompok masyarakat yang memilikKi
garis keturunan pande besi dan pande wesi, yaitu keluarga-keluarga yang mewarisi ilmu
metalurgi sakral. Keris di wilayah ini tidak hanya dibuat sebagai benda pakai, tetapi

sebagai benda hidup yang “diberi jiwa” melalui ritual dan doa.

Pada abad ke-17 hingga 18, ketika Kerajaan Sukawati menjadi salah satu pusat
kekuatan politik di Bali, para pande Blahbatuh mendapat peran penting dalam kebutuhan
istana: membuat senjata, ornamen logam, hingga perhiasan upacara. Dari sinilah tradisi

keris Blahbatuh berkembang, karena istana memberi ruang bagi para pande untuk

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



mengolah besi dengan teknik tinggi. Mereka membawa teknik dan filosofi itu hingga
Kini. Salah satu keluarga pande terkenal di wilayah ini adalah Pande Made Berata. Beliau
dianggap sebagai salah satu pande yang mempertahankan teknik tempa tradisional tanpa
menggunakan mesin modern. la tinggal di banjar Babakan, Desa Blahbatuh yang sejak

dulu dikenal memiliki konsentrasi keluarga pande.

Pande Made Brata, pria berusia 40 tahun yang masih aktif menempa keris, berkata:
“Menempa keris bukan pekerjaan, tetapi yadnya. Kalau besi hanya ditempa tanpa doa, ia
tidak akan hidup. Keris di Blahbatuh harus punya taksu, kalau tidak, ia hanya jadi besi
biasa. Saya disini masih menggunakan tekhnik kuno yaitu tehnik tempa lipat”

Pemahaman seperti inilah yang membuat keris buatan Blahbatuh memiliki citra sakral.
Teknik Pembuatan: Dari Api hingga Pamor

Proses pembuatan keris di Blahbatuh mengikuti kaidah klasik Bali.Pembuatan
keris tradisional merupakan sebuah proses panjang yang sarat nilai spiritual, teknik
metalurgi tinggi, serta tradisi turun-temurun para pande besi (pande keris). Prosesnya
tidak hanya menekankan keahlian teknis, tetapi juga mengandung unsur etika, ritual, dan

filosofi yang telah diwariskan sejak berabad-abad.
1.  Penentuan Konsep Awal

Penentuan konsep dalam pembuatan keris di Kecamatan Blahbatuh merupakan
tahap awal yang sangat penting karena menjadi dasar arah pengerjaan seorang pande
keris. Tahap ini tidak hanya menentukan tampilan akhir keris, tetapi juga menegaskan
fungsi, nilai filosofi, kaitan sosial-budaya seperti wangsa dan profesi pemilik, serta
bentuk atau dapur yang dipilih. Setelah itu barulah pemilihan hari baik atau awal mulai

pembuatan keris.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 329
Kabupaten Gianyar - 2025



330

SRR

Foto 7.30 Perapian pande
2. Pemilihan Bahan Logam

Tahap awal dimulai dengan pemilihan logam pilihan, biasanya berupa besi, baja,
dan nikel (pamor). Pada masa lalu, pande Bali kerap menggunakan besi meteorit (wesi
gentuh) untuk menghasilkan pamor yang unik. Kombinasi bahan ini penting karena akan

membentuk lapisan serta motif pamor pada bilah keris.
3. Pembersihan dan Pelaksanaan Upacara Awal

Sebelum menempa, seorang pande biasanya melaksanakan upacara pemelaspas
kecil untuk memohon keselamatan. Tahap ini adalah mapepada, yaitu penyucian bahan
besi, nikel pamor, dan batu meteorit jika digunakan. Upacara ini biasanya dilakukan di
padharman pande, tempat suci keluarga. Di sinilah doa dipanjatkan agar logam memuat
energi positif dan tidak menimbulkan rintangan selama proses tempa. Bahan logam
dibersinkan dan disucikan dengan air tirtha, bunga, dan asap dupa. Langkah ini

mencerminkan penghormatan terhadap unsur alam yang digunakan.
4.  Proses Penempaan (Ngempa)

Logam besi, baja, dan pamor disusun bersama menjadi satu tumpukan (tumpang
logam) lalu dipanaskan hingga memerah. Pada kondisi panas ini, pande mulai menempa
dengan palu, menyatukan lapisan-lapisan logam. Proses ini dilakukan berulang-ulang

untuk menciptakan struktur bilah yang kuat dan membentuk pola pamor.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 7.31 Bahan Keris
5. Pelipatan Logam (Ngetuk Lipet)

Untuk menghasilkan pamor yang indah, logam ditempa, dilipat, lalu ditempa
kembali hingga puluhan bahkan ratusan kali. Pelipatan ini menghasilkan lapisan-lapisan
yang membentuk motif unik seperti pamor Udan Mas, Beras Wutah, Adeg, atau Wos

Wutah yang sangat dikenal dalam tradisi keris Bali.
6.  Pembentukan Dapur (Bentuk Bilah)

Setelah titik kekerasan logam sesuai, pande mulai membentuk dapur, yaitu bentuk
dasar keris. Dapur keris Bali memiliki ciri khas tersendiri, seperti bilah lebih besar dan
tebal dibanding Jawa, ada yang lurus, ada yang berluk (luk), ornamen ukiran lebih

menonjol.

Foto 7.32 Proses Pembentukan Bilah

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 331
Kabupaten Gianyar - 2025



332

Bentuk luk dibuat dengan memanaskan bilah dan membengkokkannya perlahan
mengikuti jumlah gelombang yang diinginkan, misalnya 3, 5, 7, atau jumlah luk ganijil
lainnya. Dari segi dapur (bentuk keris), Blahbatuh memiliki ciri khas yang dipengaruhi
gaya Gianyar, yaitu bentuk yang halus, tidak terlalu agresif, dan memiliki keseimbangan
luk yang rapi. Keris lurus sangat populer di wilayah adat, tetapi keris ber-luk 5, 7, dan 9

menjadi favorit para kolektor.
Beberapa dapur yang sering dibuat :

a. Dapur Tilam Upih: sederhana namun anggun, cocok untuk mereka yang
mengutamakan ketenangan.

b.  Dapur Carubuk: simbol ketegasan, banyak dipakai tokoh masyarakat.

c.  Dapur Naga Sasra: dapur sakral dengan ukiran naga, jarang dibuat dan harus
melalui upacara khusus.

d.  Dapur Kebo Lajer: bentuk unik yang melambangkan kekuatan dan stabilitas.

Menurut Pande Made Brata, “Dapur bukan hanya soal bentuk, tetapi karakter.
Orang itu harus cocok dengan dapur kerisnya. Kalau tidak cocok, keris bisa tidak nyaman

disimpan.”
7.  Pembentukan Ganja

Ganja adalah bagian dasar keris yang menjadi dudukan bilah. Pada keris Bali,
ganja biasanya lebih besar dan terlihat nyata, dengan hiasan ukiran tertentu. Ganja
ditempa dan disatukan dengan bilah menggunakan teknik penyambungan panas

(nyambung ganja).
8.  Penghalusan (Ngampel dan Ngikir)

Bilah yang telah dibentuk kemudian melalui proses penghalusan menggunakan
Kikir atau batu asah. Pande merapikan lekukan, sisi bilah, hingga ujung, agar simetris dan

memiliki keindahan estetik. Proses ini membutuhkan ketelitian dan keseimbangan visual.
9.  Pembentukan Pamor dalam Larutan Warangan

Untuk menonjolkan pamor, bilah keris “dimatangkan” dalam larutan warangan
(arsenik alami yang dicampur jeruk atau nira). Reaksi kimia antara warangan dan logam
pamor akan membuat motif pamor tampak jelas—warna hitam dan perak keputihan yang

kontras.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



10. Pembuatan Hulu (Hulu Keris) dan Warangka

Setelah bilah selesai, pande bekerja sama dengan pengukir kayu untuk membuat
hulu dan warangka (sarung keris). Bahan yang digunakan biasanya kayu cendana,
kamper, atau kayu berkualitas lain. Motif ukiran Bali seperti patra punggel, patra sari,

dan karang bhoma kerap menghiasinya.
Konteks Sosial: Keris dalam Kehidupan Masyarakat Blahbatuh

Di Blahbatuh, keris bukan sekadar pusaka; ia adalah bagian dari struktur adat. Keris
sering digunakan pada upacara manusa yadnya, pitra yadnya, dan dewa yadnya. Dalam
upacara ngaben, keris dipakai oleh pemangku dan sangging sebagai pelindung spiritual.
Di beberapa desa adat, keris juga menjadi syarat dalam ritus mebayuh oton untuk anak
laki-laki.

Banyak keluarga di Blahbatuh menyimpan keris tua di gedong simpan, bangunan
suci untuk pusaka keluarga. Keris-keris ini biasanya diwariskan melalui jalur laki-laki.
Namun ada juga kasus khusus di mana keris diwariskan kepada anak perempuan yang
dianggap memiliki taksu kuat. Keris tua dari Blahbatuh sering ditemukan dengan pamor
halus yang menunjukkan proses tempa sangat sabar. Sebagian keris lama memiliki
lekukan yang mengikuti gaya kuno Bali—tipis, elegan, dan tidak terlalu mencolok.
Keris-keris ini biasanya dianggap memiliki energi lembut namun kuat. Dewasa ini,
meskipun modernisasi melanda, minat terhadap keris di Blahbatuh kembali meningkat—
terutama setelah keris ditetapkan sebagai Warisan Budaya Takbenda UNESCO. Para
pande mulai mengadakan demonstrasi tempa keris, pameran, hingga ritual penyucian
pusaka. Turis dan kolektor sering datang untuk melihat proses tempa, Sejarah keris di
Blahbatuh adalah sejarah panjang tentang hubungan manusia, logam, doa, dan tradisi.
Dari generasi ke generasi, pande-pande seperti Pande Made Brata menjaga kesucian seni
tempa dengan tekun. Mereka tidak hanya membuat keris, tetapi menjaga warisan spiritual
yang menyatukan masa lalu dan masa kini. Keris Blahbatuh menjadi bukti bahwa budaya
bukan hanya dilestarikan melalui benda, tetapi melalui nilai-nilai yang diteruskan. Di

tangan para pande, keris hidup bukan sebagai artefak, tetapi sebagai jiwa budaya Bali.
Rejang Renteng Celoleng dalam Odalan Pura Masceti
Selain Baris Plawa, ritus penting lainnya dalam kehidupan religius masyarakat

Masceti adalah Rejang Renteng Celoleng, tarian sakral yang hanya ditampilkan saat

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 333
Kabupaten Gianyar - 2025



334

odalan Pura Masceti, yang jatuh setiap enam bulan pada hari Anggarkasih Wuku
Medangsia. Rejang Renteng Celoleng adalah bagian dari rangkaian penyambutan
(mendak) Ida Ratu Gede berupa Barong dan Rangda, yang dari Pura Penyimpenan di

Banjar Anggarkasih menuju Pura Masceti.

Menurut penuturan | Gusti Agung Adi Putra Suryawan, nama Rejang Renteng
Celoleng berasal dari gamelan pengiringnya, yaitu Gamelan Celolengan, sebuah
perangkat gamelan tua yang dahulu merupakan pusaka Puri Keramas dan pernah
disimpan di Pura Dalem Medahan. Instrumen ini memiliki bentuk mirip Gong Kebyar,
tetapi hanya setengah barung. Seiring waktu, gamelan ini dilebur dan dilengkapi
instrumen tambahan oleh masyarakat Banjar Penulisan agar menyerupai perangkat gong
kebyar yang lebih lengkap.

Rejang Celolengan ditarikan oleh para pemangku, juru sapuh, serta istri-istri
pemaksan. Berbeda dengan rejang di tempat-tempat lain yang ditarikan oleh gadis
remaja, Rejang Renteng Celoleng justru melibatkan figur dewasa perempuan yang
memiliki kedekatan khusus dengan pura. Hal ini menegaskan peran perempuan sebagai
penjaga kesucian ritus dan penghubung antara dunia sekala dan niskala. Secara makna,
Rejang Renteng Celoleng diyakini hadir setelah masa ketika masyarakat dilanda wabah
penyakit dan hama pertanian. Tarian ini merupakan tanda bahwa Ida Bhatara Masceti
menurunkan kekuatan dan kesaktiannya kembali untuk melindungi masyarakat serta
mengembalikan kemakmuran pertanian. Melalui gerak-geraknya yang halus dan
mengalir, Rejang Renteng Celoleng menjadi simbol penyambutan penuh sukacita atas
kehadiran sakti Ida Ratu Gede. Tarian ini menegaskan hubungan mendalam antara
masyarakat Medahan—Keramas dengan Masceti sebagai pusat spiritual yang memberi

perlindungan dan kesuburan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB VIlII
KECAMATAN GIANYAR

Kecamatan Gianyar adalah salah satu dari 7 kecamatan di Kabupaten Gianyar, dengan
wilayah administratif pusat kabupaten berada di kecamatan Gianyar. Luas Kecamatan Gianyar
kurang lebih 50,59 km2.Wilayah ini mencakup sejumlah desa dan kelurahan — menurut data
terdapat 5 kelurahan dan 12 desa sebagai bagian dari pembagian administratif Kecamatan
Gianyar. Sebagai pusat pemerintahan kabupaten, Kecamatan Gianyar berperan penting dalam
administrasi dan layanan pemerintahan di Kabupaten Gianyar. Secara demografis, kecamatan
ini masuk dalam wilayah metropolitan sekitar (bersama sebagian kecamatan lain di selatan
kabupaten) mengindikasikan hubungan sosial-ekonomi yang cukup dinamis. Secara budaya
dan sosial, Kecamatan Gianyar berada di jantung kabupaten yang dikenal sebagai pusat seni
dan budaya Bali dimana Kabupaten Gianyar secara keseluruhan terkenal dengan warisan seni
ukiran, lukisan, patung, tari, dan kerajinan khas Bali. Kehidupan masyarakat di kecamatan ini
kemungkinan besar juga dipengaruhi oleh karakter kabupaten: campuran antara tradisi,

pemerintahan, dan aktivitas ekonomi lokal.
8.1. Seni Pertunjukan

8.1.1. Wali

1)  Angklung Sidan Gianyar

Merujuk pada jenis gamelan angklung klasik yang khas dari Desa Sidan,
Kecamatan Gianyar, Kabupaten Gianyar, Bali. Kesenian ini merupakan warisan budaya
tua di Bali dan memiliki karakteristik musikalitas serta peran sosial-religius yang
unik. Gamelan Angklung Sidan adalah salah satu perangkat gamelan tua yang masih

eksis dan berkembang di Bali.

Foto 8.1 Sekaa gong angklung Sidan Gianyar
(Sumber: www.youtube.com/@pecintaangklungsidanklasik9113)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 335
Kabupaten Gianyar - 2025


http://www.youtube.com/@pecintaangklungsidanklasik9113

336

Gamelan Angklung Sidan biasanya digunakan dalam upacara adat dan keagamaan
di desa setempat, seperti upacara Dewa Yadnya di Pura Bukit Camplung, serta upacara
pengabenan (kremasi). Kesenian ini dikenal dengan gaya klasiknya yang khas, sering

disebut "Angklung Klasik style Sidan Gianyar".
8.1.2. Bebali

1)  Tari Rangda Gaya Seronggga

Tari Rangda Serongga adalah tarian sakral Bali yang memiliki ciri khas gerakan
ekspresif dan dinamis, namun digambarkan memiliki gerakan yang lebih lemah gemulai
dibandingkan tarian Rangda pada umumnya. Tarian ini ditarikan oleh penari yang
disebut Jero Mangku Dalem Serongga. Berikut adalah ciri-ciri umum yang terkait

dengan Tari Rangda, termasuk konteks spesifik Serongga:

Wirasa: Meskipun peran Rangda pada umumnya bersifat agresif, Jero Mangku
Dalem Mertanadi atau yang lebih dikenal Mangku Kadek Serongga selalu menampilkan
tarian Rangda dengan gerakan yang relatif lebih lemah gemulai dan tidak seagresif
Barong, namun tetap memancarkan getaran magis yang mengagumkan, pada gerakan
menoleh Rangda yang secara perlahan menurut Jro Mangku Mertanadi lebih terlihat
elegan dan berkarisma, begitu juga pada saat loncat menggunakan rasa, serta pada saat
ngasah caling (taring). Tarian ini merupakan bagian dari pertunjukan yang lebih besar,
biasanya bersama Tari Barong, yang menggambarkan pertarungan abadi antara kebaikan

(dharma) dan kejahatan (adharma), atau konsep Rwa Bhinedadalam Hindu Bali.

Wirupa: Penari Rangda mengenakan topeng seram dengan rambut panjang acak-
acakan, kuku panjang, lidah menjulur, dan payudara panjang, melambangkan ratu iblis
atau Dewi Durga, dengan penekanan kostum yang pas tidak terlalu gendut, tidak terlalu

kecil sehingga Rangda akan terlihat memiliki aura yang lebih kuat.

Wirama: Wirama: Tarian Rangda gaya Serongga lebih menyesuaikan gerakan
tarian dengan irama gong/gamelan, sehingga terdapat kesesuaian dan harmonisasi gerak

tari Rangda

Para seniman yang melakoni tarian Rangda, seperti yang disampaikan oleh
Seniman Mangku Kadek Mertanadi Serongga, diharapkan mempelajari tarian ini
berdasarkan pada filosofi (darsana, tatwa) serta etika (susila) Hindu Bali untuk menjaga

kesakralan dan tradis

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 8.2 Tari Rangda Gaya Serongga

Foto 8.3 Mangku Dalem Mertanadi, tokoh tari Rangda gaya Serongga

8.1.3. Balih-balihan

1)  Kerawitan Sengguan

Ida Bagus Nyoman Brata sejak tahun 1952 memperdalam dan menekuni gamelan,

hingga ia belajar kerawitan ke Pulau Lombok di tahun 1960, kemudian sekembalinya di

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 337
Kabupaten Gianyar - 2025



338

Bali ia mengajarkan masyarakat sekitar di Puri Agung Gianyar hingga terbentuknya Seka
gong Semara sandhi, buah dari ketekunannya mempelajari kerawitan Ida Bagus Nyoman
Brata dengan seka gong Semara sandhinya sering mengikuti festival di beberapa kota
bahkan sampai ke mancanegara. Sejak tahun 1968, saking terkenalnya gamelan gaya
Sengguan lda Bagus Nyoman Brata sampai mengajar ke beberapa desa di Kabupaten

Gianyar, sampai ke Bangli dan Klungkung bahkan sampai ke Nusa Lembongan.

Gong Semara sandhi tetap aktif dan terus beregenerasi sampai sekarang dan masih
tetap terjaga, bahkan di sekaa gong Semara Sandhi juga terdapat sekaa gong wanita yang
biasanya dipersiapkan untuk ngayah (menyumbang tenaga/keahlian) pada upacara adat

di Sengguan.

Gambar 8.4 Ida Bagus Nyoman Brata
(Sumber: Dokumen pribadi lda Bagus Nyoman Brata)

Ida Bagus Nyoman Brata pada tahun 1969 terjadi pertemuan seluruh seniman di
Bali dan mendapat kesempatan untuk tampil di Negara Iran dan India, Spesialis beliau
ialah sebagai pemain ugal. Ciri khas dari sekaa gong Semara Nadhi ialah pada lagu
lelambatan, tabuh nem susunan berbeda sebelum gong terdapat suara kempur gantung
terus nyambung ke pengawak. Lelambatan klasik gaya Sengguan, menjadi barometer

Lelambatan di Wilayah Kota Gianyar, Kecamatan Gianyar, bahkan ada beberapa desa di

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Tegallalang dan Tampaksiring serta di beberapa desa Klungkung, karena pelatihnya dari
Sekaa Gong Semara Sandhi hingga saat ini diteruskan oleh generasinya, dan telah
ditampilkan oleh Sekaa Gong Semara Sandhi di pementasan Sekaa Gong Legend PKB
2023.

Gambar 8.5 Sekaa Gong Semara Nadhi, Sengguan
(Sumber: Dokumentasi Sekaa Gong Semara Nadhi)

2) Drama Gong Abianbase

Gianyar sebagai kota Pusaka menyimpan warisan budaya adiluhung yang masih
eksis di masyarakat. Salah satu warisan budaya tersebut adalah Kesenian Drama Gong.
Drama Gong berdasarkan beberapa sumber dinyatakan muncul pada pertengahan 1960-
an sebagai bentuk seni pertunjukan baru yang mengedepankan akting realistis dan dialog
verbal. Berbeda dengan dramatari seperti Gambuh atau Arja, Drama Gong menggunakan
Gamelan Gong Kebyar sebagai identitas musikal utama. Meskipun modern, seni ini tetap

berpijak pada tiga prinsip dasar kesenian Bali: satyam (kebenaran), shiwam (kesucian),

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 339
Kabupaten Gianyar - 2025



340

dan sundaram (keindahan). Drama Gong adalah hasil sintesis antara teknik teater barat
dan elemen tradisional Bali. Pertunjukannya tidak berbasis naskah tertulis, melainkan
improvisasi yang hidup. Pembahasan naskah berlangsung secara tradisional dan di
panggung direspon secara spontanitas. Sebelum pentas dimulai para seniman berkumpul
di belakang panggung mendiskusikan tentang alur cerita, struktur dramatik dan pesan
moral dari sebuah cerita. Tabuhan gamelan gong atau musik drama akan menyesuaikan
dengan struktur alur cerita dan mengiringi tiap pergerakan serta dialog para tokohnya.
Suasana yang dibangun lewat musik seringkali mampu membawa penonton hanyut
dalam suasana, bahkan sering kali terbawa rasa emosional marah, sedih, kesal, bahkan
larut dalam setiap adegan yang dibangun. Drama Gong jika ditinjau dari keintimannya
dengan penonton termasuk seni teater rakyat, karena bentuknya yang dekat dengan

masyarakat, meski tata artistik panggungnya terbilang kompleks.

Drama Gong merupakan bentuk seni pertunjukan yang menggabungkan teater, tari,
dan gamelan Bali. Pertunjukan ini biasanya mengambil cerita rakyat seperti cerita Panji,
Cupak Gerantang, Jaya Prana dan juga dari epos Ramayana atau Mahabharata. Dialognya
disampaikan dalam bahasa Bali dan diselipi humor serta kritik sosial. Gamelan Gong
Kebyar menjadi pengiring utama, memberikan dukungan dinamika yang kuat. Sejak
berkembang pada tahun 1960-an, Drama Gong menjadi hiburan favorit masyarakat di
desa maupun kota. Pementasan dilakukan di panggung terbuka atau pura, menyatu
dengan suasana spiritual dan budaya. Seni ini menunjukkan keluwesan masyarakat Bali
dalam mengemas nilai tradisi dengan hiburan. Kini, Drama Gong masih ditampilkan

dalam festival budaya maupun acara adat.

Drama Gong diciptakan oleh A.A. Gede Raka Payadnya pada 1966, terinspirasi
dari Sendratari Jayaprana. Awalnya menggunakan bahasa Indonesia, lalu beralih ke
bahasa Bali. I Gusti Bagus Nyoman Panji kemudian mengusulkan nama “Drama Gong”
untuk menegaskan peran gamelan dalam pertunjukan. Sebelum itu, telah ada bentuk

sandiwara dan Drama Janger yang memperlihatkan embrio teater rakyat Bali.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 8.6 A.A. Gede Raka Payadnya
(Sumber: tatkala.co)

Drama Gong membawakan cerita rakyat romantis seperti Jayaprana atau Cupak
Grantang, menggunakan dialog sehari-hari, tanpa tembang, namun tetap berakar pada
estetika tari dan musik Bali. Pertunjukannya kerap digelar di balai banjar, pura, hingga
ruang terbuka dengan sistem karcis, suatu hal yang baru dalam tradisi pertunjukan Bali.
Puncak kejayaan Drama Gong terjadi pada 1970-an. Festival Drama Gong se-Bali
menjadi panggung gemilang, dengan grup Wijaya Kusuma Abianbase sebagai juara
utama. Kecintaan masyarakat sangat tinggi hingga tiap banjar membentuk sekaa. Namun,
masuknya televisi pada 1980-an menggeser minat publik, menyebabkan
banyak sekaa bubar dan popularitas Drama Gong menurun tajam menjelang tahun 2000-

an.

Drama Gong berperan penting dalam pelestarian bahasa Bali. la menjadi ruang
pembelajaran bahasa secara hidup menggunakan tiga tingkat bahasa: alus, madya,
dan kasar, sesuai dengan situasi dramatik. Melalui struktur sosial yang direpresentasikan
dalam alur cerita, penggunaan Bahasa Bali yang sesuai dengan strukturnya dapat
diemplementasikan secara nyata. penonton dapat pengalaman langsung tentang

bagaimana berkomunikasi antar tokoh antar struktur dan konteks lainnya.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 341
Kabupaten Gianyar - 2025


https://tatkala.co/2022/09/23/

342

Gambar 8.7 Drama Gong Wijaya Kusuma Abianbase
(Sumber : suarasakingbali.com)

Bahasa kasar diperbolehkan, tetapi memisuh (mengumpat dengan kata-kata kotor)
tetap dihindari karena dapat menodai kesucian ruang pertunjukan. Etika berbahasa yang
halus, berestetika, dan bermakna menjadi tanggung jawab moral para pelaku seni di atas
panggung. Drama Gong Puspa Anom Banyuning Singaraja. Sebagai bentuk seni yang
dekat dengan kehidupan rakyat, Drama Gong sejak kemunculannya dengan mudah
menyebar sampai ke seluruh Kabupaten/Kota di Bali bahkan memasuki pelosok-pelosok

desa.

Di Kabupaten Gianyar saja, Drama Gong tersebar di beberapa kantong desa dengan
tokohnya seperti Bukit Batu muncul tokoh patih Agung Wayan Merta kini digantikan
Wayan Sugita; Singapadu patih werda Wayan Puja, Guwang -Sukawati tokoh parekan
Raja Buduh bernama Sumantara alias Bagong, Sukawati muncul Dadab-Kiul, Mas -
Ubudmuncul wayan Suwija, Kedewatan -Ubud muncul pemain putra Wayan Suteja,

Tegalinggah muncul Toko, Cebang Serongga, Keramas (Blahbatuh), dan lainya.

Di Kabupaten lainnya Sekaa Puspa Anom Banyuning dari Buleleng adalah
representasi Drama Gong Bali Utara, sejajar dengan Wijaya Kusuma Abianbase dari Bali
Selatan. Set tenda gulung realis, latar lukisan sesuai adegan (kerajaan, taman, makam);
cerita rakyat Sampik Ingtai, lakon tragis-romantis yang menyentuh berbagai emosi
penonton; dialog beraksen Buleleng, penggunaan bahasa Bali lengkap dalam tiga

tingkatan secara tepat dan elegan.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



8.2.

Meski sangat kuat secara dramaturgi dan identitas, drama Banyuning pun perlahan
menghilang seiring meredupnya kejayaan Drama Gong. Namun, tampilnya kembali di
Pesta Kesenian Bali menjadi momen nostalgia sekaligus bukti daya hidup seni ini.
Sebagai kesenian yang lahir dari denyut zaman dan tradisi, Drama Gong menjadi simpul
penting dalam sejarah seni pertunjukan Bali. la tidak sekadar menghibur, tapi juga
mendidik dan memuliakan nilai-nilai luhur budaya. Dengan keseimbangan antara logika,
etika, dan estetika, para seniman Drama Gong mengambil peran sebagai guru loka
pengajar nilai lewat seni. Maka, membangkitkan dan merawat Drama Gong bukan
sekadar nostalgia, melainkan bentuk cinta pada warisan budaya Bali yang otentik dan

dinamis.
Seni Rupa
1)  Lukisan Spaghetti Technique

Made Subrata atau yang lebih dikenal dengan nama Made Kedol, istilah ‘kedol’
menggambarkan bahwa ia adalah seorang bertangan kidal, pria kelahiran Desa Teges,
Gianyar, pada 1950 full melukis, bahkan hampir tak pernah keluar. “Sehari saya biasa
melukis selama delapan jam. Mungkin karena sudah maniak, kalau tidak dapat melukis
selama delapan jam rasanya ada yang kurang. Tapi saya juga bukan tipe pelukis yang
harus mencari mood tertentu dalam melukis atau perlu mengurung diri, saya relatif lebih
bebas. Barangkali hanya saya saja pelukis yang tidak pernah terganggu dalam proses

melukis, siapa saja boleh melihat atau ngobrol selama saya melukis.” Ungkapnya.

Foto 8.8 Made Subrata (Kedol) Sumber: Instagram “di.sanur_arthub”

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 343
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.instagram.com/di.sanur_arthub/
https://www.instagram.com/di.sanur_arthub/
https://blogger.googleusercontent.com/img/b/R29vZ2xl/AVvXsEgynWMWT_GaeqwjhiiTwEhAAoxZG1h4sOZfb7iPKplIu4x6LrsYlgNC3wgJ20UpejP1BxsHZgNaUO8JB4zUoh4ZPnM4Z4QNXiR-LENmulxZQnqqAEPzuVmJOWdrdqcUa7dCIOY4ndADdA4/s1600/DSC_0315.JPG

344

Teknik melukis yang diterapkan oleh Kedol dikenal dengan istilah “spaghetti
technique” hal ini bermula ketika ia berada di Yogjakarta. Untuk menyambung hidup di
sana, ia harus mencari kerja dan akhirnya bekerja di tempat pembuatan batik sekaligus
belajar membatik dengan berbagai peralatannya seperti canting dan malam. Ketika itu ia
tertarik dengan motif yang dihasilkan di atas kain, yakni berupa gambar timbul. Sejak
saat itu ia terinspirasi untuk mengaplikasikan teknik tersebut dalam sebuah lukisan di
atas kanvas, menghasilkan lukisan yang ‘timbul’ sehingga dan akhirnya ini menjadi ciri
khas dari setiap lukisannya dan ketika itu ia tercetus ide untuk memanfaatkan plastik
tersebut sebagai sarana, sebagai pengganti kuas. Plastik tersebut ia bentuk kojong dan
diisikan cat kurang lebih mirip seperti orang membuat kue. Setelah dicoba-coba ternyata
berhasil dan ia gunakan sampai sekarang, hingga hampir tak pernah lagi menggunakan
kuas. waktu pertama kali ia namakan lukisan saya sebagai lukisan benang kusut karena
saling bertumpuk dan mengait. Tapi ketika berkesempatan ke Swiss bersama beberapa
pelukis lain, seorang kurator di sana menyebut lukisannya dengan spaghetti
technique. Sejak saat itu teknik melukisnya dikenal dengan nama tersebut, dan ia juga
terus mengadakan perbaikan-perbaikan untuk menyempurnakan lukisan dengan gaya
seperti ini, seperti mencari komposisi cat yang pas hingga membuat dasar lukisan yang
tepat, yang tidak mudah rontok.

Foto 8.9 Karya lukis Made Subrata (Kedol)
(Sumber: Instagram “di.sanur_arthub”)

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.instagram.com/di.sanur_arthub/

8.3. Kerajinan

1)  Pertenunan

Pertenunan Setia didirikan oleh pasangan asal Bali, Ni Made Suwening dan Pande
Wayan Sira, pada tahun 1948. Kecintaan pasangan ini terhadap kain tenun menginspirasi
mereka memulai Pertenunan Setia. Pande Wayan Sira fokus pada aspek teknis dan
produksi, sedangkan Ni Made Suwening fokus pada operasional bisnis serta pembuatan
motif dan pola. Anak-anak kedua pasangan ini juga berpartisipasi dalam bisnis tersebut,
membantu memproduksi dan mendistribusikan stok dan bahan baku. Pada era tahun
1960, Pertenunan Setia memiliki jenama (merk) kain tenun ikat pertamanya bernama Cap
Cili yang mulai dikenal orang, Cili merupakan lambang perwujudan dari Dewi Sri
sebagai Dewi Kesuburan yang digambarkan sebagai perempuan bergelung dan berwajah
lancip. Brand Cap Cili kian dikenal hingga di luar Bali dan orang-orang mengenal
pertenunan yang terletak di jantung kota Gianyar ini sebagai Pertenunan Setia Cap Cili.
Selama bertahun-tahun, Pertenunan Setia Cap Cili telah memperluas lini produknya yang
meliputi selendang, kamen/kain sarung, sarung bantal, taplak meja, kimono, kemeja, dan

tas yang terbuat dari kain tenun.

Foto 8.10 Kain Tenun Cap Cili

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 345
Kabupaten Gianyar - 2025



Salah satu aspek Pertenunan Setia Cap Cili yang paling menginspirasi adalah
bagaimana sebuah pertenunan bisa memberikan dampak positif pada masyarakat sekitar.
Sejak awal, bisnis keluarga ini telah membuka lapangan pekerjaan dan kesempatan bagi
masyarakat Gianyar dan sekitarnya. Pada satu titik, Pertenunan tertua di Kota Gianyar
ini telah mempekerjakan lebih dari 200 pekerja dari tiga hingga lima desa di sekitarnya.
Pada tahun 1989, Kementerian Urusan Perempuan memberikan penghargaan kepada Ni
Made Suwening atas sebagai apresiasi atas dedikasi dan semangatnya dalam
meningkatkan produktivitas tenaga kerja perempuan. Pertenunan Setia Cap Cili memiliki
misi untuk melestarikan dan mewariskan tradisi Wastra Bali agar tidak terlupakan.
Dengan tetap menjaga aspek tradisional dan mengembangkannya dengan berbagai
inovasi, Pertenunan Setia Cap Cili menjadi tetap relevan dengan menjaga warisan budaya
Bali yang istimewa. Ada 3 jenis produk kain tenun yang dihasilkan, yaitu motif dengan

ukuran 1 meter dan 1,5 meter /nonmotif.

346

Foto 8.11 Proses tenun di Pertenunan Cap Cili

Selain tenun Cap Cili, di Kecamatan Gianyar juga terdapat pertenunan Putri Ayu,
namun berbeda dengan pertenunan Cap Cili yang motifnya dipengaruhi oleh motif

Jepang, pada pertenunan Putri Ayu motif yang ditonjolkan cendrung motif klasik Bali.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 8.12 Pertenunan Putri Ayu

2)  Kriya Ukir Desa Sumita

Menurut keterangan dari Jro Bendesa Adat Sumita, | Nyoman Wira Sugiartha,
kerajinan ukir di Desa Sumita sudah berjalan secara turun temurun sejak zaman dulu.
Setiap keluarga dan dirumah-rumah Desa Sumita hampir 95% merupakan seniman ukir
kayu, dengan struktur pengerajin disetiap rumah terdapat kelompok-kelompol pengukir
di dalamnya bahkan disaat tertentu ketika terdapat banyak pesanan ukiran, seniman ukir
Desa Sumita juga memperdayakan seniman ukir dari luar Desa Sumita. Bahan yang
dipakai biasanya kayu merbau hingga yang paling mahal yaitu kayu jati yang
didatangkan langsung dari Kabupaten Bojonegoro, pada umumnya seniman ukir di Desa
Sumita cenderung mengangkat tema cerita Ramayana, dengan perpaduan ukiran dengan
gaya yang digabungkan dari beberapa kabupaten, seperti Kabupaten Buleleng. Tokoh
seniman ukir yang terkenal di Desa Sumita ialah Pak Made Luput yang kini berumur 65
tahun dimana karya dari Pak Made Luput dipromosikan dan dijual oleh kakaknya yang

Bernama Ketut Gindil.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 347
Kabupaten Gianyar - 2025



348

S B o 2K T,
= L, ab- Ll e &

Foto 8.14 Hasil karya ukiran dan seniman ukir Desa Sumita
3)  Tedung Petak

Bapak Nyoman Suta merupakan seorang pengerajin tedung (payung) yang berasal
dari Petak Kaja. la menggeluti kerajinan tedung sejak tahun 2010 lalu. la mempelajari
teknik pembuatan tedung Bali secara mandiri dengan melihat keluarganya yang
kebanyakan seorang pekerja bangunan arsitektur Bali, berbekal pengetahuan dan
percobaan yang sudah dilakukan, Pak Nyoman Suta akhirnya memberanikan diri untuk
mulai menerima pesanan tedung Bali dengan menggunakan bahan bambu pilihan yang
langsung diambil dari Kabupaten Bangli sehingga kualitas tedung yang dihasilkan

mampu bertahan hingga lebih dari 8 tahun lamanya.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



''''''

g K\‘ 3 ‘“. —‘

Foto 8.15 Nyoman Suta

Nyoman Suta sangat memerhatikan kualitas tedungnya, bahkan untuk Menur
(ujung tedung) ia menggunakan dari bahan kayu cempaka, serta bahan untuk tangkai
tedung Nyoman Suta menggunakan kayu kamper sehingga lebih kuat dan anti rayap serta
tidak mudah berjamur. Berdasarkan berbagai bahan pilihan tersebut, ia menjual tedung

dengan harga bisa mencapai Rp3.000.000,- sepasang.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 349
Kabupaten Gianyar - 2025



350

Foto 8.16 Karya Tedung Nyoman Suta
Sumber: Dokumentasi Nyoman Suta

4)  Pengrajin Besi Desa Sidan

Desa Sidan di Kecamatan Gianyar, Bali, dikenal sebagai salah satu sentra kerajinan
pande besi (pandai besi) tradisional. Di wilayah ini, terdapat banyak perajin yang masih
menjalankan tradisi pembuatan berbagai alat dari besi. Kegiatan pande besi
terkonsentrasi di beberapa banjar, terutama di Banjar Sidan Kelod, Desa Sidan,
Kabupaten Gianyar. Lokasi para pande besi berada di sekitar JI. Raya Sidan. Para perajin
disini membuat berbagai macam produk, mulai dari peralatan pertanian, perkakas rumah
tangga, hingga benda tajam khas Bali seperti pisau, mutik (belati), dan blakas (pisau

besar).

Pande besi di Desa Sidan, Kecamatan Gianyar, memiliki ciri khas dimana setiap
pengrajin, yang disebut "seniman™ di bidangnya, cenderung memiliki spesialisasi dalam
produk kerajinan logam tertentu. Ini berarti, alih-alih semua pengrajin membuat produk
yang sama, masing-masing memiliki keunikan atau keahlian khusus yang membedakan
hasil karyanya. Ciri khas utama adalah adanya spesialisasi perajin, yang menunjukkan
keahlian unik dan turun-temurun dalam pembuatan barang-barang logam. Pemerintah
setempat telah mendorong bimbingan teknis untuk diversifikasi produk, yang
mengindikasikan kemampuan perajin untuk membuat berbagai macam barang, tidak

hanya terpaku pada satu jenis produk saja.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto0.8.17 Pande Besi Desa Sidan

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 351
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB IX
LINTAS KECAMATAN

9.1. Gamelan Salukat

Gamelan Salukat hasil kreativitas dari Dewa Alit dari Pengosekan, Ubud. Dewa Alit
memiliki pengalaman panjang mengenai gamelan Bali khususnya dengan lingkungan tempat
tumbuh berkembang di Desa Pengosekan. Kesenian karawitan di Desa Pengosekan yang
bersentuhan dengan kejayaan Semara Pegulingan di Peliatan. Desa Pengosekan kemudian
menjadi basis karawitan di Ubud dengan talenta penabuh bereputasi seperti Dewa Nyoman
Sura. Dengan talenta yang mumpuni menyebabkan kreator karawitan handal Peliatan seperti
Made Lebah dan Wayan Gandra kemudian banyak memberikan pelatihan hingga penciptaan
karya di Pengosekan. Sehingga ekosistem kesenimanan dan penciptaan karya karawitan di
Pengosekan menjadi tumbuh berkembang dengan eksis. Ekosistem yang baik ini menyebabkan
secara tidak langsung untuk Dewa Alit mengembangkan dirinya mulai dari belajar gamelan
dari gaya kebyar, Semara Dhana hingga penjelahan gramatikal baru dengan gamelan Salukat

yang diciptakan sendiri.

Foto 9.1 Pertunjukan Gambelan Salukat

Ciri khas dari Gamelan Salukat karya Dewa Alit adalah eksperimental bunyi dan
gramatikal baru dalam komposisi Gamelan. Dewa Alit memposisikan gamelan sebagai sebuah
karya intelektual serta ciri peradaban baru gamelan di Bali. Karya-karya dari Gamelan Salukat
melampaui spirit sezamannya. Dewa Alit melalui Gamelan Salukat memsosialisasikan cara

352 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



berpikir baru yang terpola serta terarah dalam bidang komposisi gamelan. Menjauhkan

gamelan Bali dari tendensi eksotisme dan sensasi gamelan sebagai hiburan semata.

Karya-karya komposisi karya Dewa Alit telah diakui dalam cakupan dunia. Pernah
tampil bersama Bang on A Can, Internationals Gamelan Music Festival Munchen,
Sommarscen Malmo Swedia, Sarjah-Dubai dan album Chasing the Phantom mendapat
penghargaan bereputasi dunia. Deretan karya-karya melalui media Gamelan Salukat seperti
Genetik, Ngejuk Memedi, Likad dan Baur Bentur berhasil memberikan perbendaharaan baru

dalam pergerakan musik baru untuk gamelan di Bali.

Foto 9.2 Gambelan Salukat dalam sebuah Pertunjukan

Gamelan Salukat berfungsi sebagai edukasi dan ruang bagi komposer gamelan baru
untuk tumbuh berkembang. Melalui Gamelan Salukat komposer muda apalagi jebolah lembaga
seni dapat menyalurkan ide dan gagasan untuk menciptakan hal-hal baru dalam kompoisi baru
untuk gamelan Bali. Selain itu Gamelan Salukat dapat meningkatkan daya apresiasi dan ruang

berkreativitas komposer gamelan Bali baru.
9.2. Gamelan Yuganada

Gamelan Yuganada adalah sebuah kelompok seni yang berakar pada semangat

pengembangan dan pembaharuan musik gamelan Bali. Didirikan pada tahun 2015 oleh |

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 353
Kabupaten Gianyar - 2025



Wayan Sudirana, kelompok ini beranggotakan 34 musisi dari Ubud dan sekitarnya yang
memiliki komitmen kuat untuk melestarikan kekayaan budaya lokal sekaligus membuka ruang
inovasi. Dalam setiap kegiatannya, baik latihan maupun pertunjukan, Gamelan Yuganada
menempatkan kerja sama dan kebersamaan sebagai fondasi utama. Mereka tidak hanya
memainkan komposisi tradisional, tetapi juga aktif menciptakan karya-karya baru yang

memadukan nilai-nilai tradisional dengan eksplorasi musik kontemporer.

Foto 9.3 Komunitas Gambelan Yuganada

Sejak berdiri, Gamelan Yuganada telah tampil di berbagai panggung bergengsi, baik
nasional maupun internasional. Partisipasi mereka dalam ajang-ajang seperti World Samulnori
Competition di Korea Selatan (2015), George Town Festival di Malaysia (2019), Kaleidoscope
Drumming Nation (2019), Cosmopolis Festival di Hongkong (2022), dan Perth Festival,
Australia (2025) menjadi bukti bahwa kelompok ini mampu membawa esensi musik Bali ke
kancah global. Kolaborasi dengan berbagai seniman, termasuk Hands Percussions (2015 —
sekarang), Michael Tenzer (2004 — sekarang), Andrew Clay McGraw (2007 — sekarang), Peter
Michael Stelee & Paddy Sandino (2007), Kim Dok Su (2015), Dieter Mack (2022) dan proyek-
proyek multimedia seperti Taksu Ubud (2020), Sudamala (2022), Cine-Concert Samsara
(2024), dan Camaraderie (2025) memperkuat posisi mereka sebagai penggerak inovasi dalam
musik gamelan. Selain itu, keterlibatan aktif mereka dalam upacara adat di Bali menunjukkan

dedikasi mereka terhadap pelestarian nilai-nilai budaya lokal.

354 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Gamelan Yuganada diperkuat oleh seniman muda kreatif disekitar Ubud. Visi yang
dibangun adalah untuk menempatkan gamelan sebagai sebuah produk intelektual. Gamelan
Yuganada menghadirkan geliat kreativitas gamelan yang serius mulai dari menggali kekayaan
gamelan tradisi hingga mengembangkannya dalam bentuk musik baru untuk gamelan.
Kesamaan visi inilah yang menyebabkan Gamelan Yuganada memiliki ciri khusus ditengah

industry pariwisata budaya di Ubud untuk memanjakan wisatawan.

HPISARR]Y

Foto 9.4 Komunitas Gambelan Yuganada dalam sebuah Pertunjukan

Di bawah pimpinan komposer Sudirana, Yuganada telah menunjukkan dedikasi yang
luar biasa dalam mewujudkan ide-ide baru dalam bentuk karya musik gamelan. Sebagai salah
satu kelompok yang konsisten menjaga tradisi musik gamelan Bali, Gamelan Yuganada juga
aktif mengeksplorasi genre-genre baru dengan menciptakan musik neoklasik dan kontemporer
yang mampu menyatukan unsur-unsur tradisional dengan inovasi musik. Sejak berdiri pada
tahun 2015, Gamelan Yuganada telah menghasilkan berbagai album yang menunjukkan
eksplorasi musik mereka. Album-album ini tidak hanya mencerminkan kreativitas mereka,
tetapi juga kontribusi mereka terhadap perkembangan gamelan Bali di era modern. Beberapa
album penting yang telah dirilis dan diterbitkan oleh kelompok ini antara lain: (1) Geguntangan
(2019); (2) "New Music for Gamelan” (2019); (3) "Taksu: New Works for Gamelan" (2020);
(4) "Pejati, the Offerings of Wayan Sudirana™ (2021); (5) "Prosesual” (2022); (6) "Gending

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 355
Kabupaten Gianyar - 2025



Penyalannarangan Sudamala™ (2024); (7) "Pesu Mulih" (2025). Melalui album-album ini,
Gamelan Yuganada tidak hanya menjaga kelestarian gamelan Bali, tetapi juga
mengembangkan musiknya ke arah yang lebih luas dan kontemporer, yang mampu menarik
pendengar dari berbagai latar belakang musik, dengan ciri khas berupa eksperimental bunyi
dan gramatikal baru dalam komposisi Gamela. Ciri khas inilah yang kemudian menarik tokoh-
tokoh seni dunia bekerjasama dengan Gamelan Yuganada. Tercatat Hands Percusions besutan
Bernard Goh dari Malaysia, Hanulim grup Samulnori Korea Selatan asuhan Kim Dok Su,
Michael Tenzer, Andrew Clay McGraw, Dieter Mack, Mark Riefer, Garin Nugroho, Happy
Salma dan Nicholas Saputra adalah nama beken yang pernah berkolaborasi dengan Gamelan

Yuganada.

Foto 9.5 Pertunjukan Gambelan Yuganada

Karya-karya komposisi | Wayan Sudirana telah diakui dalam cakupan dunia. Ini bia
dilihat dari pencapaian pementasan yang telah dilakoni oleh Sudirana, diantaranya pementasan
karya di Carnegie Hall tahun 2008 (sebuah concert hall ternama di dunia karena hanya yang
terhebat dan terpilih saja bisa pentas disana), Winter Olympic 2010 performance series dimana
Sudirana membuat komposisi yang berjudul Marathonologue (sebuah komposisi khusus
menggunakan Gamelan-Taiko-Bagpipes, yang ditujukan untuk menyemangati atlet-atlet yang
sedang bertanding), the Chan Centre Vancouver BC Canada, Esplanade Singapure, Her
Majesty Theatre Perth Australia, KLPAC Kuala Lumpur Malaysia, Taman Ismail Marzuki
Jakarta, H2 Museum Concert Hall Hongkong, dan Planery Hall Malaysia.

356 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Sudirana bersama gamelan Yuganada meraih piala Citra dalam kategori penata musik
terbaik pada Festival Film Indonesia tahun 2024. Penghargaan tersebut diraih atas karyanya
dalam film Samsara, sekaligus menjadi cerminan reputasi baik yang telah diraih. Modalitas
simbolis inilah yang memacu kreativitas Gamelan Yuganada untuk terus berkarya dan
berpengaruh, memperkaya khazanah seni musik tradisional maupun modern di Bali.
Pengakuan simbolis ini tidak hanya meningkatkan kredibilitas mereka, tetapi juga memacu
semangat anggota komunitas untuk terus berkarya dan mempersembahkan karya seni yang
memiliki daya tarik estetika sekaligus intelektual—memberikan ruang bagi komposer gamelan
baru untuk tumbuh berkembang dan meningkatkan daya apresiasi serta ruang berkreativitas

komposer gamelan Bali baru.
9.3. Komunitas Badan Gila (Kobagi) Desa Telepud Tegalalang

Komunitas Badan Gila atau yang sering dikenal dengan nama Kobagi muncul di Desa
Telepud, Kecamatan Tegalalang, Kabupaten Gianyar. Didirikan pada tahun 2008, komunitas
ini beranggotakan 16 seniman yang berdedikasi untuk mengembangkan ekosistem seni.
Konsep bermusik Kobagi ini berawal dari proyek seni Ujian Tugas Akhir karya Wayan Sutapa,
yang terinspirasi dari seni genjek, sebuah musik dan juga tarian vokal dari Karangasem yang
dibawakan dengan tradisi minum tuak. Kemudian Sutapa mengumpulkan sumber dana dan
support untuk memenuhi aspirasi dan keinginannya dalam mengubah persepsi tentang bentuk
seni tradisional yang sebenarnya identik dengan intoksikasi menjadi sebuah persepsi positif—
sebuah cara untuk memperbarui bentuk seni dan persepsi masyarakat guna mencegah erosi dan

ketidakjelasannya implementasi di kalangan generasi muda.

Dalam usaha untuk mewujudkan visi ini, Sutapa membayangkan sebuah komunitas yang
tidak membutuhkan modal besar. la mencetuskan ide untuk mengemas musik menggunakan
instrumen-instrumen murah, yaitu potongan bambu, seruling, dan instrumen lokal seperti
"keles" atau "kele", yang dilengkapi dengan vokal dan musik tubuh (body music). Media
ekonomis lainnya adalah gamelan lisan, termasuk genjek dan kecak, yang telah menginspirasi

terciptanya karya-karya teater dengan menggabungkan musik rakyat yang eksotis.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 357
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 9.6 Komunitas Badan Gila dalam sebuah Pertunjukan

Seiring waktu, kedatangan Marcello Pretto dari Prancis telah memperkenalkan dimensi
baru pada karya-karya Kobagi. Pretto telah mendalami musik tubuh (body music), sebuah
musik yang menggunakan seluruh bagian tubuh, termasuk tepukan tangan, hentakan kaki,
suara mulut, dan tepukan ke pipi, paha, dan tubuh, dalam eksplorasi yang lebih rumit dengan
pola ritme yang beragam. Musisi Prancis Grégoire Gensse, yang dikenal dengan nama sebutan
Made Bagus, tampaknya telah mengembangkan Barbatugues (salah satu bentuk body music)
sebagai fondasi karya kreatifnya, yang mengintegrasikan unsur-unsur perkusi musik dunia,
khususnya perkusi Bali, untuk mengekspresikan berbagai pola dan bentuk ritme. Metode
kerjanya juga cukup menarik, seperti jalinan cengceng kopyak dengan memainkannya pada
tepukan tangan atau jalinan aksentuasi dengan mulut manusia. Demikian pula, pola ritme
kendang ditransfer melalui ketukan langkah kaki dan tepukan tangan ke tubuh musisinya.
Alhasil, musik Kobagi menjadi unik dan memiliki ciri khas yang pada tahun-tahun tersebut

mendapatkan apresiasi yang luar biasa dari masyarakat.

Interaksi antara tradisi musik dan gaya artistik Barat dan Timur (Bali) tampak jelas dalam
pertunjukan Kobagi yang khas, terutama pemanfaatan tubuh sebagai perkusi yang selaras
dengan intensitas ritme gaya vokal kecak Bali. Kedua kelompok gaya artistik ini disandingkan
dan dibandingkan untuk menggambarkan keterbukaan seni Bali terhadap akulturasi dan potensi
kolaborasi. Pendekatan kolaboratif ini menghasilkan penciptaan bentuk-bentuk baru yang

inovatif dan memikat yang melestarikan esensi kekuatan estetika tradisi Bali.

Kobagi, sebagai ekspresi budaya, merupakan produk reproduksi budaya. la muncul dari
konvergensi budaya lokal Bali dengan budaya Barat. Budaya Bali, khususnya seni tembang,

cak, dan genjek, serta musik Bali yang menggunakan instrumen berbagai ukuran, termasuk

358 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Bambu, Suling, dan Kele, disandingkan dengan Barbatuges (musik tubuh) Barat. Jadi
Komunitas Badan Gila asuhan Sutapa ini merupakan buah eksplorasi musikal gerak dan efek
bunyi yang melahirkan genre pertunjukan baru dalam komposisi musik dan gerak tari yang
hidup. Kolaborasi kreatifnya bersama seniman Prancis Gregorie Gense sejak 2008 membuka
kemungkinan perluasan kreativitas kecak dan genjek menjadi bentuk seni yang lebih atraktif
dengan tubuh sebagai mediumnya. Kobagi telah menyajikan kreasinya dalam bentuk
reproduksi budaya dan memamerkan karyanya di berbagai acara budaya. Karya kreatif Kobagi
secara bertahap membantu mengubah persepsi publik tentang genjek sebagai bentuk seni yang
memabukkan. Kehadiran seniman mancanegara dalam karya kreatif ini semakin menegaskan
bahwa masyarakat Bali bersifat terbuka dan telah menjadi keniscayaan dari pergulatan dan
interaksi lokal-global di Bali. Bahkan, tidak dapat dipungkiri telah terjadi ‘glokalitas’, yakni

yang global dilokalisasikan.
9.4. Seni Lukis Kontemporer

A. | Made Djirna

| Made Djirna merupakan seniman yang proses kreatifnya berakar kuat pada tradisi visual
dan kosmologi budaya Bali, terutama melalui pengalaman mendalam terhadap kisah-kisah
pewayangan sejak masa kanak-kanak. Pertemuan awalnya dengan dunia seni berlangsung
dalam konteks kehidupan agraris dan tradisi pertuturan keluarga, di mana narasi wayang tidak
hanya hadir sebagai hiburan, tetapi juga sebagai medium penyampai nilai, etika, dan
pengetahuan hidup. Dalam kerangka tersebut, Djirna memaknai seni bukan sekadar sebagai
representasi estetis, melainkan sebagai sarana refleksi atas perjalanan hidup serta hubungan

manusia dengan alam dan lingkungannya.

Secara historis, perjalanan seni I Made Djirna menunjukkan keterkaitan erat antara
pengalaman budaya lokal dengan akses terhadap pendidikan seni formal. Pendidikan awalnya
di SSRI (Sekolah Seni Rupa Indonesia) memberikan dasar visual dan teknis bagi
perkembangan artistiknya. Selanjutnya melanjutkan studi di ASRI Yogyakarta yang
memperluas wawasannya melalui perjumpaan dengan wacana seni rupa nasional dan
komunitas seniman yang lebih luas, termasuk interaksi dengan museum dan Kkeraton.
Sepulangnya ke Bali pada akhir 1980-an, Djirna aktif dalam dinamika seni rupa lokal dan
berperan dalam pendirian Kelompok Tujuh, dengan pameran perdana di Museum Neka yang

menegaskan posisi artistiknya dalam lanskap seni rupa Bali.
Kekhasan artistik Djirna tercermin dalam kemampuannya mentransformasikan simbol

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 359
Kabupaten Gianyar - 2025



visual tradisi ke dalam bentuk ekspresif yang dinamis. Proses visualisasinya tidak diarahkan
pada pengulangan bentuk yang seragam, melainkan pada upaya pembaruan yang
berkelanjutan. Hal ini tampak jelas pada figur-figur wajah manusia dalam karya-karyanya yang
tidak pernah hadir dalam bentuk identik, melainkan selalu mengalami deformasi, transformasi,
dan variasi gestural. Keragaman tersebut tidak semata-mata strategi formal, tetapi merupakan
pernyataan konseptual bahwa seni merupakan proses yang hidup, bergerak, dan tidak statis.
Eksperimen medium termasuk penggunaan cat yang ia racik sendiri dengan campuran khusus

semakin menegaskan karakter kemandirian kreatif dalam praktik artistiknya.

Karya-karya Djirna menghadirkan ruang pembacaan ulang terhadap tradisi dalam
bingkai kontemporer. Melalui pendekatan tersebut, ia membuka kemungkinan interpretasi baru
atas nilai-nilai lokal sekaligus merefleksikan respons terhadap dinamika sosial. Penggunaan
material hasil percampuran warna yang diformulasi secara mandiri menegaskan pentingnya

kreativitas dan eksplorasi artistik dalam proses penciptaan karya.

Eksistensi | Made Djirna dalam medan seni rupa Bali dibangun melalui kontinuitas
proses kreatif dan partisipasinya dalam jaringan komunitas, baik di tingkat lokal maupun
nasional. Pameran tunggal yang ia selenggarakan secara berkala menunjukkan perkembangan
visual yang konsisten serta refleksi berkelanjutan atas perjalanan hidup dan pemaknaan

estetiknya.

Secara keseluruhan, kontribusi artistik dan kultural Djirna memiliki signifikansi dalam
arah perkembangan seni rupa kontemporer Bali yang berupaya menjembatani tradisi dan
inovasi. Cara ia menegosiasikan simbol budaya, bereksperimen dengan material alternatif, dan
menegaskan seni sebagai proses yang terus bergerak menjadikan karya-karyanya penting
dalam membangun kesadaran bahwa tradisi merupakan sumber daya kreatif yang senantiasa

dapat diperbarui seiring perubahan zaman

360 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 9.7 Karya dengan judul “Jejak Peradapan”, ukuran 300 cm x 165 cm, tahun 2023.

B. Made Arya Palguna

Made Arya Palguna merupakan seniman rupa kontemporer asal Ubud yang karya-
karyanya berakar pada pengalaman batinnya. Proses berkaryanya berpusat pada seni lukis,
namun tidak berhenti pada satu medium saja. Baginya, seni adalah ruang eksplorasi tanpa batas
sehingga ia juga menciptakan karya dalam bentuk patung, kolase, instalasi, dan keramik.
Pilihan untuk mengeksplorasi beragam media bukan hanya merupakan eksperimen teknis,
melainkan ekspresi keinginan untuk melakukan pembaruan melalui eksplorasi berbagai
medium. Studionya berada di Bali dan Yogyakarta yang menjadi ruang dialog antara gagasan,

pengalaman visual, dan kebutuhan ekspresif yang terus berkembang seiring perjalanan seninya.

Perjalanan kreatif Palguna berakar pada lingkungan keluarga dan budaya visual Ubud.
Ayahnya adalah seorang pelukis tradisional Ubud yang mengenalkannya dengan kegiatan
melukis sejak kecil, terutama penggunaan tinta Cina, goresan bertahap, dan pengolahan warna
yang lembut. Ketika menempuh pendidikan di SMSR dan kemudian di ISl Yogyakarta, ia
mulai bersentuhan dengan seni modern dan kontemporer. Perjumpaan antara tradisi dan
modernitas inilah yang kelak menjadi fondasi bahasa visualnya. Sejak pameran profesional
pertamanya pada tahun 1999, karya-karyanya terus menunjukkan perkembangan yang

konsisten dan dinamis.

Ciri visual paling khas dalam karya Palguna adalah kehadiran figur manusia dengan
karakter hidung yang bulat dan menonjol. Hidung tersebut bukanlah simbol tertentu, tetapi
muncul dari hasil penyederhanaan bentuk yang kemudian menjadi identitas visual yang kuat.

Figur yang dihadirkan tidak mewakili tokoh tertentu, melainkan muncul sebagai proyeksi

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 361
Kabupaten Gianyar - 2025



kesadaran batin, perenungan, atau respons terhadap fenomena sosial. Pada beberapa karya,
figur tersebut hadir tunggal namun ada juga yang berinteraksi dengan figur lain, hewan, atau
elemen simbolik tertentu. Pengolahan garis dan teksturnya bergerak antara spontanitas gestural
dan detail yang terukur, mencerminkan perpaduan antara disiplin tradisi dan kebebasan
kontemporer. Warna dalam karyanya mengalami perkembangan pada periode awal yang
didominasi nuansa tanah yang hangat, kemudian berkembang menjadi lebih beragam dengan
kontras visual yang lebih berani.

7

Foto 9.8 Karya “Dalam Dekapan Alam, 100x150 cm, 2024.

Karyanya bukan untuk menggurui atau menyampaikan pesan moral secara langsung,
tetapi untuk menghadirkan ruang refleksi dan penyadaran. Karya Palguna sering kali memuat
kritik sosial yang halus, terutama terkait perubahan sosial budaya dan dinamika kehidupan.
Namun kritik tersebut dibungkus dalam bentuk visual yang lembut, penuh rasa, dan tidak
menghakimi. Bagi Palguna, berkarya adalah cara memahami diri, lingkungan, dan kehidupan;
seni adalah proses merawat batin dan menyusun makna atas pengalaman sehari-hari. I Made
Palguna percaya bahwa kekuatan karya seni terletak pada kedalaman pengalaman yang

melahirkannya, bukan pada pencarian bentuk yang sekadar mengikuti tren.

362 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Eksistensinya dalam dunia seni tidak hanya berakar pada wilayah lokal, tetapi juga
berkembang ke tingkat nasional dan internasional. | Made Palguna telah mengikuti berbagai
pameran dan residensi di Asia dan Eropa, sehingga memperluas jejaring serta cakrawala
gagasannya. Konsistensinya dalam mempertahankan kedalaman gagasan dan karakter visual
menjadikannya bagian penting dalam perkembangan seni rupa kontemporer Bali masa kini.
Pengaruhnya bukan hanya hadir melalui karya, tetapi juga melalui sikap berkesenian yang

menekankan pentingnya kejujuran pengalaman dan kesungguhan proses.

Dalam khazanah seni rupa kontemporer Bali, praktik artistiknya berperan penting dalam
memperkuat artikulasi identitas visual daerah. la menunjukkan bahwa kualitas estetik tidak
dicapai melalui peniruan atau kecenderungan ekspresi instan, melainkan melalui proses kreatif
yang panjang dan reflektif yang ditopang oleh ketekunan dalam observasi. Melalui karya dan
pemikiran kreatifnya, Made Arya Palguna menempatkan seni sebagai medium untuk
memahami pengalaman hidup, sebuah proses kontemplatif yang pada akhirnya membentuk

karakter visual karyanya sekaligus membentuk subjektivitas penciptanya.

Foto 9.9 Karya “My Day Will Be Lit By Your Face”, Ukuran 200 cm x 300 cm, 2023.

C. | Made Muliana

| Made Muliana alias Bayak merupakan seniman asal Tampaksiring yang berkarya di
studionya yang berlokasi di Banjar Sakih, Guwang. Made Bayak menekuni seni lukis
kontemporer dengan karakter visual yang kuat pada permainan garis, siluet, dan komposisi

warna. Karyanya banyak menggunakan medium akrilik di atas kanvas, selain itu juga

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 363
Kabupaten Gianyar - 2025



mengeksplorasi bahan alternatif seperti kayu, kertas daur ulang, hingga limbah plastik yang
tidak hanya diposisikan sebagai material, tetapi juga sebagai penanda wacana ekologis.
Representasi figuratif, terutama makhluk mitologis menjadi ciri yang berulang dalam lukisan-
lukisannya. Figur tersebut tidak dihadirkan sebagai ornamen budaya semata, melainkan

sebagai metafora untuk membicarakan relasi antara manusia, alam, dan perubahan lingkungan.

Foto 9.10 Karya “Mitos Baru Penjaga Hutan”, 100x150 cm.

Perjalanan artistiknya berakar pada pengalaman masa kecil di Tampaksiring, sebuah
wilayah yang memiliki tradisi kriya kuat. Pengamatan terhadap aktivitas pengukiran batok
kelapa dan tulang di lingkungan tempat tinggalnya membentuk sensibilitas estetik serta
dorongan visual awal dalam proses kreatifnya. Selain itu, pengalaman masa kecil ketika
menyaksikan kakeknya menulis lontar dan menggambar rerajahan turut memberi pengaruh
signifikan terhadap perkembangan orientasi visual dan ketertarikannya pada seni. Pendidikan
formal di Sekolah Menengah Seni Rupa Batubulan dan kemudian di ISI Denpasar memperluas
pemahamannya mengenai seni lukis tradisi, seni lukis modern, komposisi, dan dasar-dasar
pengolahan medium. Sejak menamatkan pendidikan, I Made Bayak memilih jalur sebagai
seniman profesional dan aktif berpameran. Salah satu tonggak penting dalam kariernya adalah
inisiasi proyek Plasticology, yaitu proyek seni dan edukasi lingkungan yang memanfaatkan
limbah plastik sebagai media berkarya sekaligus sarana penyadaran ekologis melalui workshop
dan kolaborasi komunitas. Proyek ini dibiayai secara mandiri dari pendapatan penjualan karya,

menandakan komitmen etis dan konsistensi tanggung jawab sosial dalam praktik berkesenian.

364 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



d ’ - 7 Y a L
P e iy . oo i | e to Y
S W, 1 = ol > ». e ia ok
et > % TN
3 B . X i ) A 3 |

Foto 9.11 Karya “Bali Legacy 117, Plasticology Painting Series.

Karya-karya | Made Bayak tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi estetik, tetapi juga
memuat muatan edukatif dan reflektif. Melalui bahasa visual yang simbolik, ia mengangkat isu
lingkungan, sosial, dan budaya untuk membangun kesadaran kolektif mengenai perubahan
ekologis serta dinamika kehidupan masyarakat. Selain itu, keterlibatannya dalam Amarawati
Art Community serta kegiatan residensi internasional, seperti di Basel, Swiss, memperluas

jaringan kreatif dan membuka peluang pengembangan seri karya baru yang mengolah abstraksi

ruang dan lanskap urban.

fl)q\ '\ :

e
Foto 9.12 Karya Instalasi “Rainbow Dragon Mark 111, 2024.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 365
Kabupaten Gianyar - 2025



Pengalaman artistik | Made Bayak melalui berbagai workshop, residensi, pameran, dan
praktik performance art di berbagai negara yang memperluas ruang dialog antara seni, isu
lingkungan, dan wacana kontemporer. Partisipasinya dalam berbagai pameran kelompok, serta
program residensi di Asia, Eropa, dan Amerika Serikat tidak hanya memperkaya proses
kreatifnya, tetapi juga memperkuat posisinya dalam ranah seni global. Eksistensi seni lukisnya
memberikan dampak nyata bagi masyarakat dan wilayahnya, khususnya melalui rangkaian
workshop dan kegiatan edukasi seperti proyek Plasticology yang berkontribusi untuk
meningkatkan literasi visual serta kesadaran ekologis melalui karyanya. Karya | Made Bayak
tidak hanya menjadi representasi identitas visual, tetapi juga bagian dari ruang dialog budaya

serta instrumen kritik dan penyadaran terhadap persoalan lingkungan.

Foto 9.13 Kegiatan Workshop Plasticology

D. Nyoman Sujana,

Nyoman Sujana, yang dikenal dengan nama “Kenyem”, lahir di Desa Sayan, Ubud,
Gianyar pada tahun 1972. Nyoman Sujana Kenyem tumbuh dalam lingkungan sosial-budaya
yang memiliki tradisi seni rupa yang kuat, khususnya dalam konteks perkembangan gaya lukis
Ubud dan dinamika seni modern di Penestanan. Lingkungan tersebut berperan sebagai ruang
awal pembentukan sensibilitas estetiknya dari sejak masa kanak-kanak telah dimotivasi oleh
aktivitas para perupa yang bekerja di sekitar tempat tinggalnya. Pendidikan formalnya di
Sekolah Menengah Seni Rupa (SMSR) Ubud berfokus pada seni lukis tradisi. Setelah itu
melanjutkan studi sebagai angkatan pertama Jurusan Seni Lukis di Sekolah Tinggi Seni
Indonesia (STSI) Denpasar. Masa studinya di perguruan tinggi menjadi fase penting
pembentukan paradigma berpikir dan sikap kritis yang mendorongnya untuk melakukan

pencarian bentuk-bentuk estetik baru sesuai konteks perkembangan zaman.

366 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Fase pengokohan identitas artistik Sujana Kenyem terjadi pada tahun 1996 melalui
partisipasinya dalam sebuah pameran di Ubud yang menarik perhatian kolektor luar negeri.
Kesempatan tersebut mengantar dirinya pada pameran tunggal internasional pertamanya, yang
kemudian mempertegas posisinya sebagai seniman yang berkomitmen untuk menekuni praktik
seni rupa secara profesional. Setelah memperoleh gelar sarjana pada tahun 1998 dengan
penghargaan karya terbaik, sang seniman semakin intens melakukan pameran di ranah lokal,

nasional, dan internasional, termasuk di Malaysia, Singapura, Tiongkok, Korea, dan Swedia.

Secara visual, karya-karya Sujana Kenyem memperlihatkan kecenderungan
eksperimental dengan pemanfaatan medium yang luas, antara lain akrilik di atas kanvas, kertas
dan koran daur ulang, ranting bambu, serta material alam lainnya yang diolah menjadi struktur
instalasi maupun patung. Elemen visual yang menjadi ciri khas dalam karyanya adalah figur-
figur “orang-orang kecil” yang terinspirasi dari pengamatannya terhadap daun yang jatuh dari
pohon. Motif tersebut diartikulasikannya sebagai simbol perjalanan eksistensial manusia, yakni
proses kelahiran, pertumbuhan, kemandirian, serta potensi memberi dampak positif atau
negatif terhadap lingkungan sosial maupun ekologis. Pohon dalam karya-karyanya dihadirkan
sebagai metafora ruang asal, keluarga, dan sumber kehidupan, sedangkan penggunaan warna

bersifat ekspresif dan muncul sebagai artikulasi afektif yang spontan dalam proses penciptaan.

Foto 9.14 Karya “Mencari Keseimbangan”, 145x135 cm, Mixed Media, 2017.
Tema-tema yang diangkat Sujana memiliki keterkaitan erat dengan pengalaman

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 367
Kabupaten Gianyar - 2025



personal, fenomena alam, dan refleksi ekologis. la lebih memilih merespons perubahan
lingkungan dan dinamika alam ketimbang isu politik, karena baginya alam mengandung
kedalaman spiritual yang lebih esensial dalam memaknai kehidupan. Hal ini tampak dalam
sejumlah pameran tunggalnya seperti The Bicycle Diary, Symphony of Life, The Tree of Nature,
dan The I Am of Tree, yang masing-masing merepresentasikan hubungan emosional, ekologis,

dan filosofis antara manusia dengan ruang hidupnya.

Kontribusi Sujana Kenyem dalam perkembangan seni rupa kontemporer Bali tidak hanya
tampak melalui karya-karyanya, tetapi juga melalui perannya dalam membuka ruang yang
lebih luas bagi praktik seni dan pembicaraan tentang seni. la menghadirkan cara baru untuk
menggabungkan estetika tradisi Ubud dengan pendekatan visual kontemporer. Karya-karyanya
turut menumbuhkan perhatian terhadap isu ekologi dalam seni, sejalan dengan meningkatnya
urgensi keberlanjutan lingkungan dalam kehidupan sosial budaya kontemporer. Posisi artistik
Nyoman Sujana “Kenyem” tidak hanya dibentuk oleh kualitas karya dan jejak pamerannya,
tetapi juga oleh kemampuannya menghubungkan tradisi, identitas lokal, dan perkembangan

wacana seni rupa di tingkat global.

Foto 9.15 Karya “Kehidupan yang Tumbuh Dalam Diri”, 145x135 cm, Mixed Media, 2025

368 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



E.  Ngakan Putu Agus Arta Wijaya

Ngakan Putu Agus Arta Wijaya atau yang akrab disebut dengan NPAAW merupakan
seorang perupa kontemporer asal Desa Pejeng, Tampaksiring, yang membangun perjalanan
artistiknya melalui pengalaman pendidikan di ISI Denpasar dan pengembangan jaringan kreatif
di Yogyakarta. Seiring perjalanan pengembangan kreatifnya, karya-karyanya memperoleh
apresiasi yang lebih luas yang ditandai dengan partisipasinya dalam pameran di Yogyakarta,
Jakarta, serta beberapa negara Asia Tenggara seperti Singapura dan Malaysia. Praktik artistik
NPAAW menempatkan dirinya dalam spektrum seni lukis kontemporer yang mengalami
pergeseran estetik dari kecenderungan figuratif-surealis menuju abstraksi geometrik. Pada fase
awal, NPAAW mengolah figur binatang melalui proses deformasi sebagai strategi visual untuk
mengonstruksi relasi antara bentuk dan ruang kanvas. Transformasi ini kemudian berkembang
pada eksplorasi bidang-bidang geometrik yang disusun secara berlapis, membentuk pola kotak
yang repetitif (square pattern), di mana penggunaan cat akrilik, spray, dan teknik masking tape
menjadi perangkat utama dalam membangun tekstur, ritme, dan kedalaman optik. Perubahan
tersebut terinspirasi dari tampilan blank space pada perangkat lunak Photoshop, dan kemudian
berkembang menjadi konsep “space on space” yang menumpuk berbagai bidang visual secara
berlapis. Seni lukis menjadi medium utama yang memungkinkan ekspresi visualnya yang

berlangsung secara konsisten dalam struktur estetik yang terus berkembang.

Karya NPAAW memperlihatkan karakter geometrik dengan konstruksi pola kotak
berlapis yang membentuk komposisi ritmis yang menjadi ciri khasnya. Lapisan kotak tersebut
dihasilkan melalui pendekatan prosedural yang mengombinasikan masking tape, spray, dan
akrilik, menciptakan tumpukan bidang yang saling menembus dan membangun kedalaman
visual. Penggunaan warna dasar berfungsi sebagai penopang harmoni, memungkinkan

integrasi warna-warna pada lapisan berikutnya.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 369
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 9.16 Karya “COCOON #1”, 150x200 cm, Acrylic, Spray, collage on canvas, 2024.

Karya NPAAW mengalami transformasi dari representasi simbolik menuju fungsi estetik
yang lebih otonom. Pada periode surealis, karya-karyanya memuat lapisan makna dan pesan
naratif yang cukup kuat. Namun, pada fase terkini, ia menggeser perhatian ke aspek hubungan
warna, struktur bidang, dan komposisi. Pendekatan ini memungkinkan karya hadir sebagai
ruang kontemplasi visual yang menekankan pengalaman perseptual. Dengan demikian, fungsi
karya beralih menjadi medium eksplorasi estetik yang bersifat reflektif dan terbuka bagi

interpretasi penikmat.

370 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Foto 9.17 Karya “COCOON #2”, 150x200 cm, Acrylic, Spray, collage on canvas, 2024.

Keberlangsungan praktik seni lukisnya ditopang oleh keberadaan dua studio miliknya.
Studio pertama berada di Pejeng dan studio kedua berada di Denpasar, yang memungkinkan
kontinuitas produksi karyanya. Meskipun fokus utamanya adalah seni lukis, ia sesekali
mengerjakan karya instalasi sebagai bentuk perluasan medium meskipun tidak menjadi pusat
aktivitas artistiknya. Eksistensinya diperkuat oleh dukungan komunitas di sekitarnya yang
memperkaya referensi visualnya sekaligus memperluas jangkauan keberadaannya dalam
medan seni rupa. Karya-karya NPAAW memberikan kontrbusi penting terhadap dinamika
kreatif perkembangan seni rupa di Bali khususnya Desa Tampaksiring. Melalui eksperimennya
dalam teknik pelapisan bidang dan integrasi masking tape sebagai elemen struktural membuka
kemungkinan baru dalam praktik teknis seni lukis. Keterlibatannya dalam ruang diskusi dan
jaringan seniman menjadi bagian penting dalam menjaga keberlanjutan wacana seni

kontemporer.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 371
Kabupaten Gianyar - 2025



BAB X
PENUTUP

Buku “Seni, Desain, dan Kriya di Kabupaten Gianyar” disusun sebagai upaya untuk
memahami secara lebih mendalam kekayaan dan Kkreativitas seni yang hidup di tengah-tengah
masyarakat Gianyar. Melalui proses penyusunan, penggalian data, observasi lapangan, serta
dialog dengan para pelaku seni, desainer, dan perajin, terungkap bahwa Gianyar bukan hanya
pusat budaya Bali, melainkan juga ruang dinamis yang terus melahirkan inovasi tanpa

meninggalkan akar tradisinya.

Gambaran mengenai seni, desain, dan kriya setiap wilayah, ragam teknik yang
diwariskan lintas generasi, serta perkembangan gagasan desain kontemporer menunjukkan
bahwa keberadaan seni, desain, dan kriya di Kabupaten Gianyar memiliki potensi besar untuk
terus berkembang. Keberagaman tersebut menjadi modal penting bagi penguatan identitas

lokal sekaligus daya saing di tingkat nasional maupun global.

Harapannya, buku ini dapat menjadi rujukan bagi pelaku seni, akademisi, pemerintah
daerah, pelaku industri kreatif, maupun masyarakat luas dalam merancang strategi
pengembangan sektor seni, desain, dan kriya dimasa mendatang. Semoga dokumentasi dan
analisis yang disajikan dapat memberi inspirasi berbagai pihak untuk terus merawat,
mengembangkan, dan mempromosikan seni, desain, dan kriya di Kabupaten Gianyar agar tetap

terjaga, berkembang, dan berkelanjutan.

Akhir kata, penyusunan buku ini tentu tidak lepas dari berbagai keterbatasan. Namun
demikian, kami percaya bahwa langkah kecil ini dapat membuka jalan menuju penelitian
lanjutan dan kolaborasi yang lebih luas. Semoga buku ini memberikan manfaat dan kontribusi

nyata bagi kemajuan seni, desain, dan kriya Bali, khususnya di Kabupaten Gianyar.

372 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



DAFTAR PUSTAKA

Agastia, | B. 2022. Segara Giri Kumpulan Esai Sastra Jawa Kuna. Denpasar: Wyasa
Sanggraha.

Astiti, N. K. A. (2017). Kerajinan Tradisional Bali Sebagai Elemen Budaya Dan Daya Tarik
Wisata. Jurnal Kepariwisataan Indonesia, 12(1), 466-475.
https://doi.org/10.47608/jki.v1 2i12017.1-24

Atmojo, W. T. (2008). Pariwisata dan Seni Kerajinan Kayu di Gianyar Bali Kelangsungan
dan Perubahannya. BAHAS, 19(2), 1-12.
https://doi.org/10.24114/bhs.v0i69TH%20XX XV.2392.

Bandem, | Made. 1992. “Peranan Seniman Dalam Masyarakat”. Dalam Kongres
Kebudayaan, Kebudayaan Nasional: Kini dan di Masa Depan 1991. Depdikbud: Proyek
Penelitian Pengkajian dan Pembinaan Nilai-Nilai Budaya.

Bandem, | Made. dan Frederick Eguene deBoer. 1981. Kaja and Kelod : Balinese Dance in
Transition. Kualalumpur : Oxford Universityu Press.

Brockett, Askar, G. 1987. History of Theatre. Boston: Allyn and Bacon, inc

Copra, Fritjop. 2000. Titik Balik Peradaban, Sains Masyarakat dan Kebangkitan Kebudayaan.
Yogyakarta: Yayasan Banteng Budaya.

Covarrubias, Miquel. 1936. "The Theatre in Bali. Theatre Arts Monthly 20. (T.39): 575-654
New York : Theatre Arts inc.

Darma Putra, Nyoman. 1998. “Kesenian Bali di Panggung Elektronik: Perbandingan Acara
Apresiasi Budaya RRI dan TVRI Denpasar”. Dalam Mudra, Jurnal Seni Budaya No. 6
Th. VI. Denpasar: STSI.

Deboer, E. 1996. “Two Modern Balinese Theatre in Bali : Sendratari and Drama Gong”,
dalam Being Modern in Bali, Image and Change, Editor A. Vickers, monograph 43/Jule
Southeast Asia Studies.

Denny, S. (2019, April 23). Gianyar Ditetapkan Sebagai Kota Kerajinan Dunia. liputan6
.com.https://www.liputan6.com/bisnis/read/3947059/gianyar-ditetapkan-sebagai-kota-
kerajinan-dunia

Dewi, A. A. A. M. W., Indrayani, L., & Tripalupi, L. E. (2019). Pengaruh Orientasi Pasar dan
Inovasi Produk Terhadap Keunggulan Bersaing Usaha Kerajinan Perak di Desa Celuk
Kecamatan Sukawati Kabupaten Gianyar. Jurnal Pendidikan Ekonomi Undiksha, 11(2),
466-475. https://doi.org/10.23887/jjpe.v11i2.21525.

Dharmayudha, 1 Made. Kebudayaan Bali Pra Hindu-Pasca Hindu. Denpasar: Kayumas
Agung.

Dibia, Wayan. 1995. “Dari Wacak ke Kocak: Sebuah Catatan Terhadap Perubahan Seni
Pertunjukan Bali”’, dalam Mudra, Jurnal Seni Budaya No 3/111. Denpasar: STSI.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 373
Kabupaten Gianyar - 2025


https://doi.org/10.23887/jjpe.v11i2.21525

Duija, I Nengah. 2022.”Seni Sakral Dalam Kebudayaan Bali”. Dipresentasikan dalam Seminar
Seni Sakral di Cita Kelangen ISI Denpasar Tanggal 2 Agustus 2022.

Eliade, Mircea. 1957. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion.

lukmanzen. (2020, Januari 5). Fungsi Seni dalam Kehidupan Manusia. GBSRI. https://gbsri.
com/fungsi-seni-dalam-kehidupan-manusia/

Mustika, I. K. (2011). Fungsi dan Makna Patung Kayu Inovatif Karya | Ketut Muja di Desa
Singapadu, Gianyar. Mudra Jurnal Seni Budaya, 26(1), 84-94. https://doi.org/10.31091/
mudra.v26i1.1592.

Panji, 1.G.B.N. 1988. “Drama gong Bali: Dulu dan Kini”, dalam Puspanjali Persembahan
untuk Prof. Dr. Ida Bagus Mantra. Denpasar: CV. Kayumas.

Pichard. Michael 2006. Pariwisata Budaya dan Budaya Pariwisata. Jakarta:Kepustakaan
Populer Gramedia.

Pigeaud, Theodore G. Th. 1924. De Tantu Panggelaran, Prozatekst. Thesis Utrecht
University, Thesis Leiden University, The Hague, Groningen.

Pujiyanto dkk, 2020. Desain Antara Desain, Gaya Hidup, dan Bergaya Hidup Melaui Desain.
Malang: Universitas Negeri Malang.

Putra Semadi,AA. (2019) Drama Gong Dalam Panggung Pertunjukan Kesenian Bali di Era
Global. Ejournal Universitas Dwijendra Vol. 10. No 2.

Seramasara, | Gusti Ngurah. 2022. “Seni Pertunjukan Sakral: Proses dan Pementasanya
Dalam Masyarakat Hindu Bali”’Dipresentasikan dalam Seminar Seni Sakral di Gedung
Cita Kelangen ISI Denpasar Tanggal 2 Agustus 2022.

Soedarsono, R.M. 2002. Seni Pertunjukan di Era Globalisasi. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press.

Sudirga, | Komang. 2018.Kebangkitan Pasantian di Bali pada Era Gloabalisasi.
Yogyakarta: Media Kreativ.

Tim Penyusun 2015. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

TIM SPBE Kabupaten Gianyar. (2019, April 24). Gianyar Ditetapkan Sebagai Kota Kerajianan
Dunia.  Pemerintah  Kabupaten  Gianyar.  https://gianyarkab.go.id/informasi-
publik/berita/gianyar-ditetapkan-sebagai-kota-kerajianan-dunia.

Wira Adnyana, | Nyoman. 2019. Nilai pendididkan pada tari baris irengan di desa buahan
kaja kecamatan payangan kabupaten gianyar. Denpasar: 1SI Bali

Yudabakti, | Made dan | Wayan Watra. 2007. Filsafat Seni Sakral dalam Kebudayaan Bali.
Surabaya: Paramitha

Yugus, A.A Gde dan I Nyoman Ngidep Wiyasa. 2008. Eksistensi seni lukis popular gaya Keliki
dewasa ini. Denpasar: LPPM.

374 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025


https://www.goodreads.com/book/show/28024.The_Sacred_and_the_Profane
https://gianyarkab.go.id/informasi-publik/berita/gianyar-ditetapkan-sebagai-kota-kerajianan-dunia
https://gianyarkab.go.id/informasi-publik/berita/gianyar-ditetapkan-sebagai-kota-kerajianan-dunia

Zahra, F. A. (2025, Maret 6). Desa Celuk Bali: Surga Perajin Perak dengan Karya Kelas
Dunial https://www.goodnewsfromindonesia.id/2025/03/06/desa-celuk-bali-surga-
perajin-perak-dengan-karya-kelas-dunia?utm_source=chatgpt.com

Zam, R., Dharsono, D., & Raharjo, T. (2022). Transformasi Estetik Seni Kriya; Kelahiran Dan
Kriya Masa Kini. Gorga: Jurnal Seni  Rupa, 11(2), 302-310.
https://doi.org/10.24114/gr.v11i2.36026.

Adnyana, I. W. (2015). Arena Seni Pita Maha: Ruang Sosial dan Estetika Seni Lukis Bali
1930%an. 25(3).

Agus, I. G. K. A. (2006). Tari Sang Hyang Legong Topeng: Seni pertunjukan ritual dan sakral
di Desa Ketewel serta sistem transmisinya [Universitas Gadjah Mada].
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/32987

Antara. (2025). Wayang Sukawati Masih Dilirik Wisatawan Eropa—ANTARA News Bali.
https://bali.antaranews.com/berita/11482/wayang-sukawati-masih-dilirik-wisatawan-
eropa?utm_source=chatgpt.com

Anton, M. (2011, November 4). Mengenal Taksu Topeng Singapadu. BaleBengong.
https://balebengong.id/mengenal-taksu-topeng-singapadu/

Ardana, 1. W. (2019). Seni Kriya Logam Bali: Tradisi dan Perkembangan. Pustaka Larasan.

Backman, M. (2025). Village Scenes, Signed ‘K T Murtika / Batuan / Bali’, Watercolour on
paper. Michael Backman Ltd. https://www.michaelbackmanltd.com/object/village-
scenes-signed-k-t-murtika-batuan-bali-watercolour-on-paper/Bali, R. B. B. (2017,
Agustus 7). Tayang Film dan Timbang Pandang BARONG KUNTI SRAYA. Relawan
Bentara Budaya Bali. https://bentarabudayabali.wordpress.com/2017/08/07/tayang-film-
dan-timbang-pandang-barong-kunti-sraya/

Baliprawara. (2025, Juni 30). Joged Pingitan Berkembang pada Zaman Kerajaan, Pengibing
Tak Boleh Sentuh Penari. Bali Prawara. https://baliprawara.com/joged-pingitan-
berkembang-pada-zaman-kerajaan-pengibing-tak-boleh-sentuh-penari/

Bandem, I. M., & DeBoer, F. E. (1995). Kaja and Kelod: Balinese Dance in Transition. Oxford
University Press.

Budarsana, 1. N. (2025, Juni 30). Joged Pingitan dari Batuan-Sukawati di Pesta Kesenian Bali
2025: Simbol Bidadari Turun ke Bumi. Tatkala.Co. https://tatkala.co/2025/06/30/joged-
pingitan-dari-batuan-sukawati-di-pesta-kesenian-bali-2025-simbol-bidadari-turun-ke-
bumi/

Budiadnyana, A. (2022, September 16). Sejarah Tari Bali Topeng Legong dari Desa Ketewel,
Sakral. IDN Times Bali. https://bali.idntimes.com/life/education/sejarah-tari-topeng-
legong-c1c2-01-z9kr1-130xgb

Budiadnyana, A. (2023, Januari 24). Asal Mula Barong Landung, Perpaduan Budaya
Tionghoa dan Bali. IDN Times Bali. https://bali.idntimes.com/life/education/asal-mula-
barong-landung-c1c2-01-z9kr1-csd8bw

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 375
Kabupaten Gianyar - 2025


https://doi.org/10.24114/gr.v11i2.36026

Budiarsa, 1. W. (2010, Mei 18). Fungsi Wali Tari Rejang Sutri. ISl BALI.
https://isibali.ac.id/fungsi-wali-tari-rejang-sutri/

Budiarsa, 1. W. (2016, Juli 22). Eksistensi Seni Bebali: Drama Tari Gambuh Di Desa Batuan
Gianyar Dalam Era Global. ISI BALI. https://isibali.ac.id/category/artikel/

Burhani, R. (2007, Juli 12). Bali Ekspor Layangan Berhias Lukisan. Antara News.
https://www.antaranews.com/berita/69877/bali-ekspor-layangan-berhias-lukisan

Cakra, K. (2023a, Desember 8). Mengenal Joged Pingitan: Tarian Langka Dengan Iringan
Musik Bambu. URVASU. https://urvasu.wordpress.com/2023/12/08/mengenal-joged-
pingitan/

Cakra, K. (2023b, Desember 15). Rejang Sutri Batuan: Tarian Sakral di Bulan Keenam.
URVASU. https://urvasu.wordpress.com/2023/12/15/rejang-sutri-batuan-tarian-sakral-
di-bulan-keenam/

Dharmawan, P. (2021). Kriya Bali dan Identitas Budaya Lokal. Jurnal Seni Rupa Nusantara,
8(2), 55-67.

Dibia, I. W. (2012). Estetika seni pertunjukan Bali. Institut Seni Indonesia Denpasar.
Dibia, 1. W. (2017). Topeng dan spiritualitas dalam seni pertunjukan Bali. Pustaka Larasan.

Emigh, J. (1996). Masked Performance: The Play of Self and Other in Ritual and Theatre.
University of Pennsylvania Press.

Ermalia, A. A. U. (2024, Mei 19). Makna 5 Tari Sakral di Sagara Kethi saat World Water
Forum. IDN Times Bali. https://bali.idntimes.com/life/education/makna-tari-sakral-
sagara-kethi-saat-world-water-forum-00-r544s-jg470m

Granquist, B. (2009). Inventing Art The Paintings of Batuan Bali. Periplus Editions (HK) Ltd.

Jadesta Kemenparekraf. (2025). Atraksi Rejang Sutri.
https://jadesta.kemenparekraf.go.id/atraksi/rejang_sutri

Jaswanto. (2024, Juli 4). Tari Barong Ket Kunti Sraya di Denpasar: Yang Sakral, Profan, dan
Seragam. Tatkala.Co. https://tatkala.co/2024/07/04/tari-barong-ket-kunti-sraya-di-
denpasar-yang-sakral-profan-dan-seragam/

Kodi, I. K. (2021). Bebondresan Dalam Wayang Kulit Tantri Sebagai Representasi Pergulatan
Identitas Dalang | Wayan Wija di Desa Sukawati, Kabupaten Gianyar. Bali-Dwipantara
Waskita, 1.

Mahaindra, P. G. (2024, Oktober). Eksistensi Alat Musik Genggong di Desa Batuan Sukawati.
Rri.Co.ld - Portal Berita Terpercaya. https://rri.co.id/hiburan/1022813/eksistensi-alat-
musik-genggong-di-desa-batuan-sukawati

Martana, I. K. (2025). Intana Bali Jewelry (@pengrajinperhiasanbali) ¢ Instagram photos and
videos. https://www.instagram.com/pengrajinperhiasanbali

376 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Muryana, I. K., Haryanto, T., & Cahyadi, I. G. F. W. (2020). Eksistensi Gamelan Gong Luang
di Banjar Seseh Desa Singapadu. Kalangwan, 6(2), 105-110.

Najib, A. (1992). Filsafat seni: Suatu Pengantar. Angkasa.

Nur Hita, N. M. S., Santyadiputra, G. S., & Pradnyana, G. A. (2018). Film Dokumenter Tari
Rejang Sutri “Tarian Penolak Bala” Tradisi Khas Desa Batuan. Jurnal Nasional
Pendidikan Teknik Informatika (JANAPATI), 7(2), 48.
https://doi.org/10.23887/janapati.v7il.12447

Peradantha, 1. B. G. S. (2011, Juli 28). Drama Tari Kunti Sraya. ISl BALI.
https://isibali.ac.id/drama-tari-kunti-sraya/

Purnami, N. M. (2021). Estetika dan ldentitas dalam Kerajinan Perak Bali. Jurnal Kriya
Nusantara, 1(12), 45-57.

Raditya, W. D., & Sidia, 1. M. (2021). Kajian Gerak Wayang Style Sukawati Oleh Dalang
Suwija. Jurnal Damar Pedalangan, 1(1), 49-57. https://doi.org/10.59997/dmr.v1i1.690

Raka, A. A. G., Anoegrajekti, N., & Suyatna Yasa, P. N. (2020). Barong Landung: Inspirasi
Daya Tarik Wisata dan Industri Kreatif di Bali. Jurnal Kajian Bali (Journal of Bali
Studies), 10(1), 95. https://doi.org/10.24843/JKB.2020.v10.i01.p05

Sabiila, S. I. (2023, Mei). 17 Alat Musik Bali beserta Gambar dan Cara Memainkannya—
Sonora.id. https://www.sonora.id/read/423789822/17-alat-musik-bali-beserta-gambar-
dan-cara-memainkannya

Sad. (2023). Seni Lukis Telur Makin Diminati Wisatawan.
https://www.nusabali.com/berita/153606/seni-lukis-telur-makin-diminati-wisatawan

Sadhu, I. P. Y. (2018, September 20). Macam-macam barong Bali. IDN Times Bali.
https://bali.idntimes.com/life/education/macam-macam-barong-bali-c1c2-1-01-566dc-
rriggl

Sandy. (2024, Februari 22). Seni Dalam Cangkang, Keunikan Lukisan Telur. budayabali.com.
https://budayabali.com/id/seni-dalam-cangkang-keunikan-lukisan-
telur?utm_source=chatgpt.com

Saputra, I. K. B. D., Astawa, I. N. T., & Sukerni, N. M. (2023). Pementasan Musik Genggong
di Desa Batuan Kabupaten Gianyar. Metta : Jurnal [lmu Multidisiplin, 3(2), 156-171.
https://doi.org/10.37329/metta.v3i2.1765

Seramasara, |. G. N. (2022, Februari 3). Tari Sanghyang dan Wayang Saouh Leger: Ritual
Pembebasan Manusia Bali Pada Masa Pandemi [Monograph]. 1Sl Denpasar.
https://repo.isi-dps.ac.id/4620/

Suartaya, K. (2011, Januari 26). Drama Tari Gambuh Berlinang Air Mata. ISI BALLI.
https://isibali.ac.id/category/artikel/

Sudanta, 1. (2019). Eksistensi Pementasan Wayang Kulit Parwa Sukawati Pada Era
Globalisasi. Vidya Wertta: Media Komunikasi Universitas Hindu Indonesia, 2, 127-141.
https://doi.org/10.32795/vw.v2i1.345

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 377
Kabupaten Gianyar - 2025



Sudirana, 1. W. (2013). Gamelan Gong Luang: Ritual, Time, Place, Music, and Change in a
Balinese Sacred Ensemble. The University of British Columbia.

Sugiartha, I. G. A., Seramasara, I. G. N., Dibia, I. W., Sudirga, I. K., Suartaya, K., Suteja, 1.
K., Suweca, I. W., Arshiniwati, N. M., Wicaksana, I. D. K., Garwa, I. K., Setem, |. W.,
Sustiawati, N. L., & Yulianti, N. K. D. (2019). Sejarah Seni Pertunjukan Kabupaten
Gianyar. Pusat Penerbitan LP2MPP Institut Seni Indonesia Denpasar.

Sugita, I. W., & Tilem Pastika, I. G. (2022). Fungsi Seni Pertunjukan Wayang Kulit Bali Lakon
Bhima Swarga dalam Upacara Yadnya. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 6(3), 139-151.
https://doi.org/10.37329/jpah.v0i0.1624

Sulistiani. (2022, November 29). Sanghyang Dedari, Pertunjukan Penolak Marabahaya dari
Bali. Historia.ID. https://www.historia.id/article/sanghyang-dedari-pertunjukan-
penolak-marabahaya-dari-bali-vgznb

Suniti, N. W., Windia, W. P., Radiawan, I. M., & Purnawan, N. L. R. (2019). Perbaikan Proses
Produksi Patung Padas Dengan Menggunakan Material Sisa-Sisa Pembuatan Patung
Padas Melalui Cor Komposit. Buletin  Udayana  Mengabdi,  18(1).
https://doi.org/10.24843/BUM.2019.v18.i01.p15

Tarsana, G. A. (Direktur). (2020, Desember). (1217) Genggong Kutus Desa Batuan—Tabuh
Telu. - YouTube [Video recording]. https://www.youtube.com/watch?v=WO0tYSgET7L8

Tarsana, G. A. (Direktur). (2024, Juni 22). Bagian Terlucu !!!..Arja Remaja Kokar Sukawati
Gianyar Bali Pkb 2024.Bag.2 [Video recording].
https://www.youtube.com/watch?v=xz1MUgbDITI

Walter, S., & Goris, R. (1937). Overzicht van Dans en Tooneel in Bali [Overview of Dance
and Theatre in Bali]. Djawa, 17, 299-328.

Waluyo, H. (2012, Agustus). Dramatari Gambuh » Budaya Indonesia. https://budaya-
indonesia.org/Dramatari-Gambuh

Wartha, 1. B. N. (2021). Fungsi tari gambuh dalam upacara dewa yadya di pura desa adat
batuan, kecamatan sukawati, kabupaten gianyar. Jurnal Santiaji Pendidikan, 11(3), 231—
238.

Wicaksandita, I. D. K., Sariada, I. K., & Santosa, H. (2020). Estetika Adegan Bondres Wayang
Tantri oleh Dalang I Wayan Wija. Panggung, 30(2).
https://doi.org/10.26742/panggung.v30i1.1146

Widnyana, 1. K. (2020). Transformasi Kerajinan Perak Bali dalam Industri Kreatif Global.
Jurnal Seni Rupa Indonesia, 8(2), 112-123.

Winyana, I. N., Suarka, I. N., & Sugiarta, I. G. A. (2020). Marginalization of Genggong Art in
Batuan Villages in the Global Era. International Journal for Educational and Vocational
Studies, 2(4). https://doi.org/10.29103/ijevs.v2i4.2553

Wirawan, I. P. A, Sudiarta, I. W., Pd, S., & Pd, M. (2013). Proses Kreatif | Wayan Sadra Pada
Seni Lukis Telor Di Desa Batuan, Sukawati, Gianyar.

378 Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya
Kabupaten Gianyar - 2025



Yudiaryani. (1991). Teater modern dan tradisi: Telaah atas teori dan praktik seni pertunjukan.
Pustaka Pelajar.

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 379
Kabupaten Gianyar - 2025



LAMPIRAN

1. Kecamatan Payangan

Narasumber Seni Lukis Keliki Kawan

Nama : | Wayan Mardika
Alamat : Keliki Kawan, Payangan
HP/Email D -

Narasumber Tabuh Sekatian

Nama : | Kadek Angga Supandi Artha, S.Sn.
Alamat : Br. Payangan Desa, Payangan
HP/Email : 081999939663

Narasumber Tari Baris Irengan

Nama : | Kadek Angga Supandi Artha, S.Sn.
Alamat : Br. Payangan Desa, Payangan
HP/Email : 081999939663

Narasumber Tari Cupak Payangan

Nama . | Kadek Angga Supandi Artha, S.Sn.
Alamat : Br. Payangan Desa, Payangan
HP/Email : 081999939663

Narasumber Tari Rejang llut

Nama : I Nyoman Budiasa, S.Sn. & A.A. Gde Oka Santika
Alamat : Desa Bukian, Payangan, Desa Buahan, Payangan
HP/Email -

Narasumber Wastra Bale

Nama : | Made Suarjana
Alamat : Br. Geria, Desa Melinggih, Payangan
HP/Email : 083162931085

Narasumber Kerajinan Bambu Angin-angin

Nama : Made Parta
Alamat : Br. Puhu, Desa Kerta, Payangan
HP/Email -

Narasumber Tradisi Nyelung

Nama : I Nyoman Budiasa, S.Sn.
Alamat : Desa Bukian, Payangan
HP/Email -



Narasumber Aci Keburan

Nama : I Nyoman Suarka
Alamat : Desa Kelusa, Payangan
HP/Email |-

Kecamatan Tegalalang

Narasumber Tradisi Memelang

Nama : | Made Kartu Santika
Alamat : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email |-

Narasumber Tari Rejang Pelayon

Nama : | Made Kartu Santika
Alamat : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email |-

Narasumber Bokor Mote

Nama : 1 Wayan Deo Ayana, S.Sn
Alamat : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email -

Narasumber Tari Kecak

Nama : 1 Wayan Deo Ayana, S.Sn
Alamat : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email -

Narasumber Fragmen Tari Memelang

Nama : 1 Wayan Deo Ayana, S.Sn
Alamat : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email -

Narasumber Tari Nandir

Nama : | Made Kartu Santika
Alamat : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email -

Narasumber Kerajinan Ukiran Kayu dan Patung Padas Klasik
Nama : 1 Wayan Konten

Alamat . Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email -



Narasumber Patung Garuda dan Singa Klasik

Nama : | Wayan Rugig
Alamat : Br. Pakudui, Kec. Tegalalang
HP/Email |-

Narasumber Kerajinan Ukiran Cetakan Serbuk Kayu

Nama . | Ketut Kenak
Alamat : Br. Pujung Kaja, Desa Telepud, Kec. Tegalalang
HP/Email |-

Narasumber Kerajinan Tatah Logam, Emas, dan Perak

Nama : | Made Pada
Alamat : Br. Taro Kelod, Tempekan Delod Sema, Kec. Tegalalang
HP/Email |-

Narasumber Tari Sanghyang Dedari

Nama . | Gede Bawa Sujana, S.Sos., M.l.Kom.
Alamat : Br. Pujung Kaja, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email D -

Narasumber Tari Wayang Wong

Nama : | Gede Sujana, S.Sos., M.l.Kom.
Alamat : Br. Pujung Kaja, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang
HP/Email -

Kecamatan Tampaksiring

Narasumber Ogoh-ogoh

Nama : Komang Tri Warmayana (Komang EQi)
Alamat : Banjar Kelodan, Desa Tampaksiring
Hp : 081353069851

Narasumber Ulatan

Nama . | Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn

Alamat : Banjar Kelodan, Desa Tampaksiring

Hp : 081239748088

Nama . | Gusti Ngurah Dalem Ramadi

Alamat : Banjar Manukaya Let, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring

Hp : 085954693552


http://s.sn/

Narasumber Banten Gebogan

Nama : | Made Giri (Seniman Banten Gebogan)
Alamat : Banjar Puseh, Desa Pejeng, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 082144660879

Narasumber Janger Klasik & Wayang Wong

Nama : | Wayan Sutama (Jro Klian Adat Banjar Pesalakan)
Alamat : Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 08174754226

Narasumber Komunitas Sanggar Seni Suradiva

Nama . | Ketut Gede Agus Adi Saputra, S.Sn
Alamat : Banjar Maniktawang, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 085738453982

Narasumber Sekaa Drama Gong Murda Langu Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan
Tampaksiring

Nama : | Wayan Jana (Perbekel Desa Pejeng Kaja dan Ketua Sekaa Drama
Gong Murda Langu MKB Kecamatan Tampaksiring)

Alamat : Banjar Umahanyar, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring

Hp : 081246075211

Nasumber llustrasi Digital

Nama : Dewa Gede Raka Jana Nuraga S.Ds (llustrator)
Alamat : Banjar Buruan, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 082146987340

Narasumber Tari Baris Dadap, Baris Dargayung, Baris Tus, dan Rejang Tengsun

Nama : Erman Rizky Dewa Suprapta, S.Pd., M.Pd (Peneliti Tari Baris Dadap,
Baris Dargayung, Baris Tus, dan Rejang Tengsun)

Alamat : Banjar Mantring, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring

Hp : 081916161660

Narasumber Tampyog dan Bedag-bedagan

Nama : | Made Mawi Arnata (Bandesa Adat Manukaya Let)
Alamat : Banjar Manukaya Let, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 083119326026

Narasumber Tari Baris Bedil Desa Manukaya

Nama : Dewa Mangku Wenten (Pemangku Pura Tirta Empul)

Alamat : Banjar Manukaya Let, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring
Hp |-


http://s.sn/

Narasumber Tari Baris Bedil Desa Pejeng Kaja

Nama : | Wayan Arya Perdiana (Klian Baris Bedil Desa Pejeng Kaja)

Alamat : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring

Hp : 081237606080

Nama - 1 Wayan Andika Juliantara (Wakil Klian Baris Bedil Desa Pejeng Kaja)
Alamat : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring

Hp : 085738193934

Narasumber Tari Papendetan

Nama . | Ketut Beratadinata (Prajuru Pura Mpu Aji, Banjar Tarukan)
Alamat : Banjar Tarukan Kelod, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 0818558271

Narasumber Gamelan Gambang

Nama : | Made Arya Sujana (keluarga pewaris gamelan Gambang)
Alamat : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 085738336018

Narasumber Tari Baris Jangkang

Nama : | Wayan Sundia (Jro Bandesa Adat Eha)
Alamat : Banjar Eha, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 081337728956

Narasumber Tari Baris Tombak, Baris Pendet, Baris Tamiang, Rejang Gabor (Rejang
Pengeger), Rejang Playon, Rejang Renteng, dan Baris Dayung (Baris Dandan/Baris

Pugpug)

Nama : | Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda)

Alamat : Banjar Saraseda, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 087852744117

Narasumber Tari Sang Hyang Jaran dan Siat Sampian

Nama : Dewa Ngakan Putu Purnama Sudipta, S. Km (Juru Sirat)
Alamat : Banjar Intaran, Desa Pejeng, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 085792716150

Narasumber Sang Hyang Jaran Panca Dewata dan Tari Baris Jojor

Nama : | Wayan Wardana (Bandesa Adat Kulu)

Alamat : Banjar Kulu, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 087854118149



Narasumber Kerajinan Ukir Danganan

Nama : Dewa Gede Sutama (Pengerajin Danganan)

Alamat : Banjar Tengah Tampaksiring

Hp : 081236719657

Nama : Ida Bagus Asmara Winata (Pengerajin Danganan)

Alamat : Banjar Grya, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 081999027110

Narasumber Seni Ukir Bangunan Bali

Nama : | Made Juswianta
Alamat : Banjar Manukaya Let, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 08123662545

Narasumber Kerajinan Tulang

Nama : Dewa Gede Dalem Juliartawan, 2 Oktober 2025 (Pengerajin Tulang)
Alamat : Banjar Maniktawang, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring

Hp : 087752373965

Nama : I Nyoman Selamet , 9 Oktober 2025 (Pengerajin Tulang)

Alamat : Banjar Mantring, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring

Hp : 087787635592

Narasumber Kerajinan Piercing

Nama : | Wayan Parnata (Pengrajin dan pengusaha piercing)
Alamat : Banjar Mantring, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 081999029421

Narasumber Kerajinan Kayu

Nama : Dewa Gede Dalem Juliartawan, 2 Oktober 2025 (Pengerajin Kayu)
Alamat : Banjar Maniktawang, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 087752373965

Narasumber Kerajinan Patung Kayu

Nama . | Ketut Murtika (pengrajin patung kayu)

Alamat : Banjar Umahanyar, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 081943514395

Nama : | Made Sumestra (pengrajin patung kayu)

Alamat : Banjar Panglan, Desa Pejeng, Kecamatan Tampaksiring

Hp : 085237377960



Narasumber Pande Keris

Nama : Pande Nyoman Yasa
Alamat : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 087735903072

Narasumber Kerajinan Kotak Sumpit

Nama : | Made Sutama (Pengerajin Kotak Sumpit)
Alamat : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 082237787212

Narasumber Kerajinan Kain Tenun

Nama : Made Astawa (Klian Banjar Pesalakan)
Alamat : Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin
Hp : 081239603177

Narasumber Kerajinan Tempurung/Batok Kelapa

Nama : | Dewa Nyoman Wisnu Adiputra (Pengerajin tempurung/batok kelapa)
Alamat : Banjar Penaka, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 081805505565

Narasumber Kerajinan Wadah dan Bade

Nama - ALA. Dalem Mayun Sukawati (Pengerajin Wadah dan Bade)
Alamat : Banjar Tengah, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 082236365199

Narasumber Kerajinan Rajutan

Nama - Ni Ketut Ngilis
Alamat : Banjar Bantas, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 083849570131

Narasumber Kerajinan Ukir Kerang

Nama : | Made Pastika (pengrajin ukir kerang)
Alamat : Banjar Tegal Suci, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 083848302885

Narasumber Kerajinan Ukir Batu

Nama : Sang Made Mahasantya (pengrajin ukir batu)
Alamat : Banjar Tegal Suci, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 081999794477

Narasumber Kerajinan Ukir Kayu dan Paras Bangunan Bali
Nama : | Gede Winata Pemecutan

Alamat : Banjar Tatiapi Kelod, Desa Pejeng Kawan
Hp : 08123962455



Narasumber Kerajinan Perak

Nama : | Made Suardana
Alamat : Banjar Pacung, Desa Pejeng Kelod
Hp : 081999391710

Narasumber Seni Lukis Tema Flora dan Fauna

Nama . | Gusti Ketut Selamat (Pelukis)
Alamat : Banjar Tatiapi Kelod, Desa Pejeng Kawan
Hp : 087856187456

Narasumber Seni Lukis Kanvas Kulit Kayu

Nama : I Nyoman Bawa (pelukis kanvas kulit kayu)
Alamat : Banjar Petak, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring
Hp : 08123666544

Kecamatan Sukawati

Narasumber Karawitan, Pedalangan, dan Tari
Nama : Dr. | Kadek Suartaya, S.Skar., M.Si.
Alamat: Br. Babakan, Ds Sukawati

Hp  :08113800312

Narasumber Tari Gambuh Batuan

Nama : Dr. | Wayan Budiarsa, S.Sn., M.Sn.
Alamat: Ds Batuan, Kec. Sukawati

Hp : 081339822225

Narasumber Seni Pertunjukan Wayang Gaya Sukawati
Nama : | Bagus Wijna Bratanatyam, S.Sn., M.Sn
Alamat: Br. Babakan, Ds Sukawati

Hp  :082237797697

Narasumber Seni Perak

Nama : | Ketut Murdana, S.Pd

Alamat: Br. Celuk, Ds Celuk, Kec Sukawati
Hp : 081237423432

Narasumber Kerajinan Wayang Kulit, Pertunjukan Wayang Gaya Sukawati
Nama : | Kadek Budi Setiawan, S.Sn.

Alamat: Ds Batuan, Kec. Sukawati

Hp  :081805674716



Narasumber Seni Pertunjukan Wayang Kulit Tantri
Nama : | Wayan Wija (Jro Dalang)

Alamat: Br. Babakan, Ds Sukawati

Hp : 081237593005

Narasumber Seni Tari Joget Pingitan

Nama : | Wayan Gede Aditya Pratita, S.Pd., M.Sn.
Alamat: Br. Palak, Ds Sukawati

Hp  : 087701880604

Narasumber Seni Musik Gengong

Nama : I Nyoman Suwida

Alamat: Jalan Alas Arum Gang Gabor no 2 Banjar Pekandelan, Gianyar 80582
Hp -

Narasumber Seni Tari Sakral Topeng Legong
Nama : Komang Pande Meri Ariyanti
Alamat: Br, Desa, Ds Angantaka

Hp  :081803644991

Narasumber Seni Tari Sakral Topeng Legong
Nama : | Ketut Widia (Jro Mangku)
Alamat: Ds Ketewel Kec Sukawati

Hp P -

Narasumber Kerajinan Topeng dan Tari Topeng
Nama : Dr. | Ketut Kodi, SSP., M.Si.

Alamat: Br. Mukti, Ds Singapadu

Hp  :0817352043

Narasumber Seni Kerajinan Emas
Nama : Martana

Alamat: Ds. Singapadu. Kec Sukawati
Hp  :082144507775

Narasumber Seni Kerajinan Batu Cadas/Patung
Nama : | Ketut Purna

Alamat: Br. Mukti Singapadu

Hp  :082144380830

Narasumber Lukis Telur
Nama : | Wayan Sadra
Alamat: JI. Raya Negara No.100, Batuan, Kec. Sukawati
Hp : (0361) 297823



Narasumber Kerajinan Ukir Kayu dan Pelakat Nama
Nama : | Ketut Pugig dan I Nyoman Sutapa
Alamat: UD Putra Swastika

Hp  : 087861298296

Narasumber Kerajinan Tatah Marmer
Nama : | Nyoman Jumu Mustapa
Alamat: -

Hp : 081337413575

Narasumber Seni Ukir Pintu Ukir/Kori Kuwadi

Nama : Ni Nyoman Sri Antari

Alamat: JI. Raya Sakah, Br. Dentiyis, Batuan, Sukawati, Gianyar
Hp  :081222665733

5. Kecamatan Ubud

| Wayan Eris Stiawan, S.Sn,

Tanggal lahir Banjar Tunon Singakerta, 21 Mei 1990,
Pekerjaan: Guru Seni Budaya

Alamat Banjar Tunon Singakerta Ubud Gianyar

Ida Bagus Made Eka Prayatna
Tanggal lahir 22 Agustus1986
Alamat: Br. Jukut Paku, Desa Singakerta Ubud Gianyar

| Ketut Rina, S.ST

Tanggal lahir 13 Febuari 1966
Pekerjaan: Seniman

Alamat: Br. Teges kangin Peliatan Ubud

Ni Nyoman Kasih, S.ST.,M.Sn

Lahir di Mas Ubud, 20 Oktober 1964
Pekerjaan: Dosen

Alamat: Mas Ubud Gianyar

| Wayan Sudiarsa, S.Sn., M.Sn
Lahir di Peliatan Gianyar 2 Juli 1985
Pekerjaan: Seniman/Komposer
Alamat: Peliatan Ubud Gianyar

| Putu Swaryandana Ichi, S.Sn.,M.Sn
Lahir di Baturiti 20 September 1997
Pekerjaan: Mahasiswa S-3 University of Brititsh Colombia, Canada



Alamat: Gang Subak, Banjar Untal-Untal, Dalung, Kuta, Badung.

| Putu Adi Septa Suweca Putra, S.Sn.,M.Sn
Lahir di Ubud 29 September 1992
Pekerjaan: Seniman/Komposer

Alamat: Padang Tegal Ubud Gianyar

| Ketut Partha, S.Skar.,M.Si
Pekerjaan: Dosen (Purnabakti)
Alamat: Kadewatan Ubud Gianyar

| Kadek Sudiasa, S.Sn

Lahir di Gianyar 20 Mei 1984

Pekerjaan: Penggiat Seni Pariwisata

Alamat: JI. Raya Sayan No.8 Br Kutuh Desa Sayan, Kecamatan Ubud Gianyar.

Nyoman Sutarja Pandi
Seniman Patung Batu Padas

| Wayan Sukra
Seniman kereb

Dr. Cokorda Gde Bayu Putra, S.E., M.Si.
Rektor UNHI dan Budayawan Ubud

I Nyoman Suweta
Pengerajin Lamak Tradisional

Gusti Ngurah Putu Widiantara
Desainer dekorasi Udyana artspace

6. Kecamatan Blahbatuh

Nama : Pande Made Berata, S.Sn

Umur .45

Alamat : Prapen Pande Nala, Jin. Udayana, Gang Bisma, No.2, Br. Babakan, Ds.
Blahbatuh.

No Tlp : 081337604001

Pekerjaan  : Pengerajin Keris.



Nama : Ni Putu Amini

Umur 150
Alamat : Br. Pasedana Bona
No Tlp : 081805679672

Pekerjaan  : Pengerajin Lontar

Nama : Ni Nyoman Lese
Umur 61

Alamat : Br. Perangsada
No Tlp -

Pekerjaan  : Pengerajin Gerabah

Nama : | Made Balik Mudita
Umur : 52

Alamat : Br. Blega Jasri

No Tlp : 081803690935

Pekerjaan  : Pengerajin Anyaman Bambu.

Nama . Ida Bagus Adnyana

Umur : 69

Alamat - JIn. Lapangan Astina Jaya. No 3. Gianyar
No Tlp : 08123835533

Pekerjaan  : Pengerajin Tenun Putri Ayu

7. Kecamatan Gianyar

Desa Sumita:

Nyoman Wira Sugiartha
UKir kayu
0812-3856-1616

Desa Petak Kaja:
Nyoman Suta
Pengerajin Tedung

Desa Serongga:

Mertanadi

Tari Rangda Khas Serongga:
0821-2691-8999



Desa Sengguan:
Kerawitan Khas Sengguan
Ida Bagus Nyoman Brata
081338883011

Sukawati:

Ni Made Sweni
Pertenunan Setia Cap Cili
082147016100

8. Lintas Kecamatan

Narasumber Gambelan Yuganada

Nama . | Wayan Sudirana, S.Sn., M.Sn., Ph.D.
Alamat : Padang Tegal, Ubud
HP : 081238316022

Narasumber Gambelan Salukat

Nama : Dewa Alit

Alamat : Pengosekan Kaja, Ubud
HP -






	HALAMAN SAMPU
	KATA PENGANTAR
	SAMBUTAN BUPATI GIANYAR
	SAMBUTAN REKTOR  INSTITUT SENI INDONESIA BALI
	DAFTAR ISI
	BAB I  PENDAHULUAN
	1.1. Pengantar
	1.2. Batasan Seni
	1.2.1. Seni Pertunjukan
	1) Wali
	2) Bebali
	3) Balih-balihan

	1.2.2. Seni Rupa
	1.2.3. Seni Sastra

	1.3. Batasan Desain
	1.4. Batasan Kriya/Kerajinan

	BAB II  KECAMATAN PAYANGAN
	1
	2.
	2.1. Seni Pertunjukan
	2.1.1. Wali
	1) Tari Baris Irengan
	2) Tari Rejang Ilut

	2.1.2. Bebali
	1) Tabuh Sekatian Payangan
	2) Joged Pingitan
	3) Tari Cupak Payangan.


	2.2. Seni Rupa
	1) Seni Lukis Keliki Kawan

	2.3. Kerajinan
	1) Kerajinan Bambu Angin-angin
	2) Kerajinan Wastra Bale


	BAB III  KECAMATAN TEGALLALANG
	3.
	3.1. Seni Pertunjukan
	3.1.1. Wali
	1) Tari Rejang Pelayon
	2) Tari Sang Hyang Dedari
	3) Wayang Wong
	4) Tari Nandir
	5) Tari Sang Hyang

	3.1.2. Bebali
	1) Tari Memelang
	2) Tari Kecak


	3.2. Kerajinan
	1) Kerajinan Bokor Mote
	2) Kerajinan Patung Garuda dan Singa
	3) Kerajinan Ukiran Kayu dan Patung Padas
	4) Kerajinan Cetak Serbuk Kayu
	5) Kerajinan Tatah Logam

	3.3. Desain
	1) Tipografi


	BAB IV  KECAMATAN TAMPAKSIRING
	3
	4.
	4.1. Seni Pertunjukan
	4.1.1. Wali
	1) Baris Dadap
	2) Rejang Tengsun
	3) Tampyog
	4) Tari Baris Bedil
	5) Tari Papendetan
	6) Gamelan Gambang
	7) Tari Baris Jangkang
	8) Tari Baris Tombak
	9) Tari Baris Pendet
	10) Tari Baris Tamiang
	11) Tari Rejang Gabor (Rejang Pengeger)
	12) Tari Rejang Playon
	13) Tari Rejang Renteng
	14) Tari Baris Dayung (Baris Dandan/Baris Pugpug)
	15) Bedag-bedagan
	16) Tari Sang Hyang Jaran
	17) Sang Hyang Jaran Panca Dewata
	18) Tari Baris Jojor
	19) Tari Baris Tus
	20) Baris Dargayung

	4.1.2. Bebali
	1) Wayang Wong

	4.1.3. Balih-balihan
	1) Janger Klasik
	2) Komunitas Sanggar Seni Suradiva
	3) Sekaa Drama Gong Murda Langu Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan Tampaksiring


	4.2. Seni Rupa
	1) Ilustrasi Digital
	2) Ogoh-ogoh
	3) Seni Lukis Tema Flora dan Fauna
	4) Seni Lukis Kanvas Kulit Kayu

	4.3. Kerajinan
	1) Ulatan
	2) Banten Gebogan
	3) Kerajinan ukir Danganan
	4) Seni Ukir Bangunan Bali
	5) Kerajinan Tulang
	6) Kerajinan Piercing
	7) Kerajinan Kayu
	8) Kerajinan Patung kayu
	9) Keris
	10) Kerajinan Kotak Sumpit
	11) Kerajinan Kain Tenun
	12) Kerajinan Tempurung/Batok Kelapa
	13) Kerajinan Wadah dan Bade
	14) Kerajinan Rajutan
	15) Kerajinan Ukir Kerang
	16) Kerajinan Ukir Batu
	17) Kerajinan Ukir Kayu dan Paras Bangunan Bali
	18) Kerajinan Perak


	BAB V  KECAMATAN UBUD
	5.
	5.1. Seni Pertunjukan
	5.1.1. Wali
	1) Gong Beri – Kedewatan
	2) Gambang

	5.1.2. Bebali
	1) Tradisi Wayang Wong Sakral di Pura Taman Pule
	2) Wayang Wong Pura Taman Pule Desa Mas
	3) Kupu-kupu Tarum Singakrta
	4) Joget Pingitan - Pengosekan
	5) Barong Landung – Padangtegal

	5.1.3. Balih-balihan
	1) Legong Desa Peliatan
	2) Angklung Kocok
	3) Gus Teja Junjungan
	4) Tari Kecak Wanita


	5.2. Seni Rupa
	1) Seni Lukis Pita Maha
	2) Seni kerajinan Topeng: Dari Sakral ke Profan
	3) Desa Mas: Sentra Patung Kayu Ubud
	4) Seni Patung Nyuh Kuning
	5) Seni Patung Logam: Transformasi Material dan Skala
	6) Seni Patung Batu Padas

	5.3. Kerajinan
	1) Inovasi Seni Logam: Patung Uang Kepeng
	2) Kriya Kaca Tiup: Inovasi dan Estetika Modern
	3) Desain Dekorasi sebagai Ekspresi Estetika dan Sosial di Desa Ubud
	4) Kerajinan Lamak di Padang Tegal Ubud
	5) Kerajinan Pigura Ukir Kayu di Desa Petulu Ubud


	BAB VI  KECAMATAN SUKAWATI
	6.
	6.1. Seni Pertunjukan
	6.1.1. Wali
	1) Joged Pingitan
	2) Sanghyang Dedari Pura Penataran Agung Sukawati
	3) Tari Topeng Legong
	4) Rejang Sutri
	5) Barong Sesuhunan
	6) Barong Landung

	6.1.2. Bebali
	1) Seni Pertunjukkan Topeng
	2) Dramatari Gambuh Batuan
	3) Gong Luang

	6.1.3. Balih-balihan
	1) Seni Pertunjukan Wayang Kulit
	2) Seni Pertunjukkan Barong Kunti Sraya
	3) Kesenian Genggong
	4) Pertunjukkan Arja
	5) Pertunjukkan Wayang Tantri Khas Wija


	6.2. Seni Rupa
	1) Seni Lukis Corak Batuan
	2) Seni Rupa Topeng
	3) Desain Elemen Arsitektur (Pintu Ukiran Bali)

	6.3. Kerajinan
	1) Kerajinan Perak dan Emas
	2) Kerajinan Layang-layang
	3) Kerajinan Cangkang Telur
	4) Kerajinan Wayang Kulit
	5) Kerajinan Seni Patung Batu Cadas
	6) Kerajinan Ukiran Kayu dan Plakat Nama
	7) Kerajinan Tatah Marmer


	BAB VII  KECAMATAN BLAHBATUH
	7.
	7.1. Seni Pertunjukan
	7.1.1. Wali
	1) Ida Ratu Gede Sakti Lingsir di Pura Dalem Tanggaling
	2) Wayang Gambuh Blahbatuh

	1.1.
	1.1.1.
	1.1.2.
	3) Ritus di Pura Masceti

	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.
	7.1.
	7.2.
	7.3.
	7.4.
	7.5.
	7.6.
	7.7.
	7.8.
	7.1.2. Balih-balihan
	1) Legong Saba
	2) Arja Keramas
	3) Tari Kecak Bona
	4) Tari Kecak Bedulu
	5) Tari Kecak Kemenuh


	7.2. Kerajinan
	1) Seni Kerajinan Anyaman Lontar
	2) Kerajinan Bambu
	3) Tenun Warna Alam
	4) Kerajinan Gerabah
	5) Kerajinan Gamelan Blahbatuh
	6) Kerajinan Keris


	BAB VIII  KECAMATAN GIANYAR
	8.
	8.1. Seni Pertunjukan
	8.1.1. Wali
	1) Angklung Sidan Gianyar

	8.1.2. Bebali
	1) Tari Rangda Gaya Seronggga

	8.1.3. Balih-balihan
	1) Kerawitan Sengguan
	2) Drama Gong Abianbase


	8.2. Seni Rupa
	1) Lukisan Spaghetti Technique

	8.3. Kerajinan
	1) Pertenunan
	2) Kriya Ukir Desa Sumita
	3) Tedung Petak
	4) Pengrajin Besi Desa Sidan


	BAB IX  LINTAS KECAMATAN
	4
	9.
	9.1. Gamelan Salukat
	9.2. Gamelan Yuganada
	9.3. Komunitas Badan Gila (Kobagi) Desa Telepud Tegalalang
	9.4. Seni Lukis Kontemporer

	BAB X  PENUTUP
	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN

