
i 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

HALAMAN SAMPU



ii 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

 

 

 

SENI, DESAIN, DAN KRIYA DI KABUPATEN GIANYAR  
 

 

 

 

 

 

 

Tim Penyusun 

 

 

 

 

 

 

PUSAT PENERBITAN LPPM  

INSTITUT SENI INDONESIA BALI 

2025



iii 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

SENI, DESAIN, DAN KRIYA DI KABUPATEN GIANYAR  

 

Denpasar © 2025 BRIDA Kabupaten Gianyar 

Editor: Ni Kadek Dwiyani, I Nyoman Payuyasa 

Layout:  Agus Ngurah Arya Putraka, I Made Hendra Mahajaya Pramayasa, I Gst. Ngr. Dwijaksara 

Desain Sampul: I Made Hendra Mahajaya Pramayasa 

Penulis:  Anak Agung Gde Bagus Udayana, Dewa Made Agustawan, I Komang Sudirga, I Wayan 

Sudirana, I Wayan Diana Putra, I Gede Mawan, I Gde Made Indra Sadguna, Ni Kadek 

Dwiyani, Ni Nyoman Ayu Kunti Aryani, I Made Hendra Mahajaya Pramayasa, Saptono, I 

Wayan Agus Eka Cahyadi, I Dewa Ketut Wicaksandita, Ni Putu Hartini, I Gst. Ngr. 

Dwijaksara, I Wayan Dedy Prayatna, Agus Ngurah Arya Putraka, I Nyoman Payuyasa, Dewa 

Gede Sanjaya, Luh Putu Mega Permata Abadhi, Komang Citra Satyami 

 

Hak Cipta dilindungi undang-undang. 

Dilarang memperbanyak atau memindahkan Sebagian atau seluruh isi buku ke dalam bentuk apapun, 

secara elektronis maupun mekanis termasuk fotokopi, merekam, atau dengan teknik merekam lainnya, 

tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2024 tentang Hak Cipta. 

 

Diterbitkan pertama kali oleh: 

Pusat Penerbitan LP2MPP ISI Bali 

Jl. Nusa Indah, Denpasar 80235  

Telp: 0361-227316/0361-236100 

Email: lp2mpp@isi-dps.ac.id 

Website: https://isibali.ac.id/  

Bekerjasama dengan: 

Badan Riset dan Inovasi Daerah (BRIDA) Kabupaten 

Gianyar 

 

ISBN: 

Ukuran: 21 x 29,7 cm 

Halaman: 379 + xvi 

Cetakan I, Desember 2025 

 

 

mailto:lp2mpp@isi-dps.ac.id
https://isibali.ac.id/


iv 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur kehadapan Tuhan Yang Maha Esa/Hyang Widhi Wasa atas rahmat dan 

karunia-Nya sehingga buku “Seni, Desain dan Kriya di Kabupaten Gianyar” ini dapat 

diselesaikan. 

Buku ini disusun untuk mengetahui kondisi riil dari kesenian dan budaya unggulan dari 

ketujuh Kecamatan di Kabupaten Gianyar. Penyusunan buku ini merupakan bentuk upaya 

pemahaman, pengetahuan, tentang keberadaan seni, desain, dan kriya di Kabupaten Gianyar 

yang merupakan salah satu pusat kebudayaan serta kreativitas di Bali. Melalui penyusunan 

buku seni, desain, dan kriya ini, diharapkan muncul pemahaman, pengetahuan yang lebih 

komprehensif mengenai karakteristik lokal, kekayaan tradisi, serta dinamika inovasi yang terus 

tumbuh di tengah-tengah masyarakat seniman dan perajin di Kabupaten Gianyar. 

Penyusunan buku ini menjadi sumber informasi bagi akademisi, peneliti, dan praktisi 

seni, hasil  penyusunan buku seni, desain, dan kriya, sekaligus menjadi acuan bagi pemerintah 

daerah, lembaga pendidikan, dan pelaku industri kreatif dalam merancang strategi 

pengembangan kesenian dan kebudayaan berbasis kearifan lokal. Dengan demikian, kekayaan 

budaya yang diwariskan dari generasi ke generasi dapat terus terjaga sekaligus mampu 

beradaptasi dengan tantangan dan perkembangan zaman. 

Penyusunan buku ini difokuskan pada seni, desain, dan kriya yang ada di tujuh 

Kecamatan di Kabupaten Gianyar. Adapun seni yang dimaksud meliputi seni rupa (seni lukis 

dan kriya), seni pertunjukan (wali, bebali, dan balih-balihan), seni desain (ilustrasi digital dan 

typografi). Karakteristik dari seni, desain, dan kriya yang dimaksud adalah aktivitas budaya 

yang ada sejak jaman dahulu hingga saat ini masih tetap berkembang dan bertahan.  

Kami sangat bersyukur karena telah diberikan kesehatan, waktu, dan ketajaman pikiran 

sehingga buku ini bisa diwujudkan dalam bentuk fisik meskipun dengan berbagai kendala 

dijadikan sebagai motivasi dan penyemangat untuk penyelesaian buku ini.   

Kami berterima kasih kepada semua pihak yang telah berkontribusi, seperti para 

seniman, perajin, akademisi, bendesa adat, majelis kebudayaan Bali tujuh (7) kecamatan 

Gianyar serta instansi terkait yang telah memberikan data, informasi, wawasan, dan dukungan 

dalam berbagai bentuk dalam penyelesaian buku ini. Tanpa kerja sama dan dedikasi semua 

pihak, buku ini tidak akan pernah terwujud sebagaimana adanya. 



v 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Akhir kata, semoga buku ini dapat memberikan manfaat nyata bagi upaya sosialisai, 

pelestarian, pengembangan, dan apresiasi seni, desain, serta kriya di Kabupaten Gianyar, dan 

menjadi inspirasi bagi daerah lain dalam menumbuhkan ekosistem kreatif berbasis kearifan 

lokal. Buku ini juga diharapkan memberikan sumbangan untuk kemajuan ilmu pengetahuan 

melalui gagasan-gagasan yang disematkan. Terima kasih.  

Gianyar, Desember 2025 

Tim Penyusun 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

SAMBUTAN BUPATI GIANYAR 

 

Om Swastyastu, 

 

Puji syukur kita haturkan ke hadapan Ida Sang Hyang 

Widhi Wasa/Tuhan Yang Maha Esa, karena atas anugerah-

Nya kita dapat menyambut terbitnya buku Seni, Desain, 

dan Kriya Kabupaten Gianyar.  Buku ini adalah hasil kerja 

sama antara Badan Riset dan Inovasi Daerah (Brida) 

Kabupaten Gianyar dengan Institut Seni Indonesia Bali. 

Kerja sama ini merupakan langkah strategis dalam 

memperkuat fondasi kesenian sekaligus menjadi 

pembangunan ruang kreatif di Kabupaten Gianyar. 

Kabupaten Gianyar merupakan jantung perkembangan kesenian Bali dan telah lama dikenal 

sebagai pusat kebudayaan. Gelora berkesenian di Kabupaten Gianyar selalu bergema dan tak 

pernah surut Sejak 2019, Gianyar memperoleh predikat sebagai Kota Kreatif dari Badan 

Ekonomi Kreatif Republik Indonesia. Hal ini tentu saja berangkat dari kekayaan potensi seni, 

desain, dan kriya yang kita miliki. Ekosistem seni tumbuh dan berkembang dari akar yang solid 

dan kuat melalui aktivitas sanggar-sanggar yang masif di desa adat. Kreativitas yang 

berkelanjutan ini menjadi rutinitas yang positif, dan bermanifestasi menjadi identitas/jati diri, 

serta kekuatan ekonomi daerah, sehingga patut jika Kabupaten Gianyar sebagai destinasi 

budaya terkemuka di dunia.  

Gianyar menegaskan cita-cita pembangunan daerah dalam visi “Terwujudnya 

Masyarakat Gianyar yang Aman, Maju, Inklusif, Berdaya Saing, Berbudaya dan Berkelanjutan 

Berlandaskan Nilai-Nilai Kearifan Lokal Nangun Sat Kerthi Loka Bali Melalui Pola 

Pembangunan Semesta Berencana Dalam Bali Era Baru.” Visi ini diperkuat oleh misi untuk 

mengembangkan sumber daya manusia kreatif, melestarikan seni dan kearifan lokal, serta 

mendorong pertumbuhan ekonomi kreatif yang berkelanjutan. Kerja sama riset ini selaras 

dengan komitmen dan cita-cita yang telah ditetapkan bersama. Penyusunan buku seni, desain, 

dan kriya di Kabupaten Gianyar adalah sebuah langkah yang bukan hanya mencatat dan 

mendokumentasikan, tetapi menjadi peta seni budaya terdepan. 

Seni, desain, dan kriya yang berkembang di Gianyar tersebar luas di tujuh kecamatan. 

Masing-masing kecamatan memiliki kekhasan yang telah bertumbuh selama puluhan bahkan 

ratusan tahun. Kecamatan Payangan dan Tegallalang dikenal sebagai pusat seni pertunjukan 



vii 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Barong, Wayang Wong, serta seni patung; Tampaksiring dengan kriya tulang dan batok kelapa; 

Ubud menjadi kawasan seni lukis dan tari klasik; Sukawati dikenal dengan seni ukir batu padas, 

kerajinan emas perak, dan seni pertunjukan klasik; Blahbatuh kuat dengan tradisi Sanghyang, 

Kecak, serta kerajinan bambu; dan Kecamatan Gianyar memiliki potensi seni lukis, patung, 

tenun, serta seni drama. Seluruh kekayaan ini berkontribusi membentuk lanskap kebudayaan 

Gianyar yang kaya dan dinamis. 

Seni pertunjukan, desain, dan kriya di Gianyar tidak berdiri sendiri. Semuanya berakar 

pada nilai estetika, filosofi, spiritualitas, dan fungsi sosial masyarakat Bali. Seni sakral yang 

melekat pada ritual keagamaan, arsitektur pura, dan simbol-simbol adat, terus menjaga harmoni 

berdasarkan Tri Hita Karana. Sementara itu, desain kontemporer, kriya kayu, perak, tekstil, 

dan produk budaya lainnya kini semakin berkembang sebagai komoditas kreatif yang memiliki 

daya saing global. 

Penyusunan buku hasil kerja sama BRIDA dengan ISI Bali menjadi penting untuk dapat 

memahami secara utuh sejarah perkembangan seni hingga keberadaannya hari ini dan 

relevansinya di masa depan. Penyusunan buku ini menjadi upaya untuk memperkuat identitas 

lokal dan jati diri seni di tengah arus globalisasi. Masyarakat Gianyar telah membuktikan 

kemampuan beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan akar tradisi sebuah bentuk 

glokalisasi yang patut dibanggakan. Melalui interaksi antargenerasi dan pengaruh luar, karya 

seni di Gianyar selalu mempresentasikan dialog kreatif antara masa lalu, masa kini, dan masa 

depan. 

Melalui buku ini, kita memperoleh gambaran secara utuh dan menyeluruh mengenai 

dinamika, karakteristik unggulan, dan kontribusi seni, desain, dan kriya terhadap identitas 

budaya dan ekonomi kreatif Gianyar. Pemerintah Kabupaten Gianyar berkomitmen dan 

memacu dedikasi dalam pelestarian seni budaya yang berkelanjutan. Hal ini dapat dilihat dari 

ruang berkesenian dalam pawai budaya yang menjadi bentuk nyata apresiasi terhadap potensi 

seni di masing-masing kecamatan, sekaligus ruang bagi masyarakat untuk merayakan 

kekayaan budayanya. 

Akhir kata, saya mengucapkan terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya 

kepada seluruh pihak yang terlibat: Badan Riset dan Inovasi Daerah Kabupaten Gianyar, 

Institut Seni Indonesia Bali, para seniman, budayawan, dan seluruh masyarakat Kabupaten 

Gianyar. Semoga buku seni, desain, dan kriya di kabupaten Gianyar menjadi landasan kuat 

untuk menjaga Gianyar sebagai mercusuar seni, desain, dan kriya tidak hanya di Bali dan 

Indonesia, tetapi juga dunia. 

 



viii 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Om Santih, Santih, Santih Om. 

SAMBUTAN REKTOR  

INSTITUT SENI INDONESIA BALI 

 
Om Swastyastu  

Puji syukur kami panjatkan kehadapan Tuhan Yang Maha Esa/Hyang Widi 

Wasa, karena berkat rahmat dan anugerah-Nya, Buku Seni, Desain, dan Kriya di 

Kabupaten Gianyar dapat diselesaikan.   

Kabupaten Gianyar dikenal sebagai daerah pusat kebudayaan Bali dan juga 

pariwisata, serta daerah yang banyak memiliki warisan seni tradisional, kreativitas 

masyarakat yang unik, dan dinamika perkembangan seni kontemporer yang 

berkesinambungan. Kabupaten Gianyar banyak melahirkan maestro seni, baik 

bidang seni rupa, seni pertunjukan, seni kriya, maupun desain yang tidak hanya 

memberi warna bagi kebudayaan Bali, tetapi juga memberi reputasi bagi negara 

Indonesia.  

Seni tradisi menghadapi tantangan, perubahan selera generasi muda, arus 

globalisasi, serta tuntutan ekonomi kreatif yang menuntut inovasi tanpa 

meninggalkan akar budaya dan nilai-nilai kearifan lokal. Hal tersebut sangat 

dipengaruhi oleh perkembangan dunia yang ditandai oleh arus perubahan sosial 

dan teknologi yang sangat cepat, sehingga upaya penyusunan buku seni, desain dan 

kriya di kabupaten Gianyar sangat penting dilakukan. Buku ini memungkinkan 

agar kita memiliki data dasar dan peta jalan yang akurat dalam merancang sebuah 

kebijakan untuk mengembangkan seni, desain, dan kriya.   

Kegiatan penyusunan buku seni, desain, dan kriya menjadi langkah 

strategis dan sangat relevan di era sekarang. Penyusunan buku ini bukan hanya 

sekadar pendataan atau inventarisasi semata, tetapi juga merupakan upaya ilmiah 

dan kultural untuk memahami ekosistem seni, desain, dan kriya yang hidup di 

tengah masyarakat. Melalui penyusunan buku ini, kita dapat melihat sebaran jenis 

kesenian, potensi, tantangan, hingga kondisi regenerasi seniman di berbagai 

wilayah di Kabupaten Gianyar.   

Seni, desain, dan kriya tidak hanya hadir di panggung-panggung besar atau 

ruang akademis. Seni, desain, dan kriya sejatinya tumbuh di tengah masyarakat, di 

banjar, di pura, di desa adat, di rumah-rumah seniman, bahkan di ruang tak dikenal 

sekalipun. Penyusunan buku ini juga menjadi salah satu bentuk penghargaan 

terhadap seniman dan desainer, maupun kesenian itu sendiri, yang berperan 

menjaga keberlanjutan warisan leluhur dan kebudayaan Bali secara utuh. 

Kolaborasi pemerintah daerah, perguruan tinggi, dan masyarakat dapat 

membangun sebuah sistem kebudayaan yang berkelanjutan, diwujudkan dengan 



ix 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

komitmen Institut Seni Indonesia Bali (ISI Bali) sebagai satu-satunya Perguruan 

Tinggi Seni di Bali. ISI Bali sebagai perguruan tinggi seni memiliki tanggung 

jawab akademis untuk turut berperan aktif dalam menjaga, mengembangkan, serta 

mengkaji seni budaya Nusantara, khususnya seni, desain dan kriya yang ada dan 

berkembang di Kabupaten Gianyar, Bali. Oleh karena itu, kami menyambut baik 

dan memberikan apresiasi yang tinggi terhadap kegiatan ini, yang dilaksanakan 

oleh pemerintah Kabupaten Gianyar dan ISI Bali. 

Kolaborasi ini juga mencerminkan semangat “Tri Dharma Perguruan 

Tinggi”, khususnya dalam bidang penelitian dan pengabdian kepada masyarakat. 

ISI Bali sebagai perguruan tinggi seni memiliki peran mengembangkan ilmu 

pengetahuan dan praktik seni di dalam kampus dan luar kampus bekerja sama 

dengan pemerintah daerah, masyarakat seni untuk memajukan kebudayaan. Kami 

meyakini bahwa sinergi ini akan menghasilkan langkah konkret untuk menjaga 

kebudayaan di kabupaten Gianyar agar tetap berkembang di tengah-tengah 

masyarakat.  

Kami ingin menegaskan bahwa penyusunan buku seni, desain, dan kriya 

merupakan proses besar gerakan pengembangan seni, desain, dan kriya agar tetap 

lestari, serta dapat dijadikan dasar untuk merancang kebijakan-kebijakan serta 

program-program yang berpihak pada seniman serta ekosistem budaya di 

Kabupaten Gianyar. Kegiatan ini merupakan momentum kebangkitan kesadaran 

bersama, bahwa melestarikan seni bukan hanya tugas pemerintah atau akademisi, 

tetapi tanggung jawab seluruh masyarakat di Kabupaten Gianyar, Bali.  

Atas nama seluruh sivitas akademika ISI Bali, kami mengucapkan terima 

kasih dan apresiasi yang setinggi-tingginya kepada Pemerintah Kabupaten 

Gianyar, terutamanya BRIDA Kabupaten Gianyar, para seniman, serta semua 

pihak yang telah berpartisipasi. Semoga kegiatan penyusunan buku seni, desain, 

dan kriya ini memberikan manfaat nyata untuk kemajuan seni dan budaya di 

Kabupaten Gianyar, dan tentunya juga memberikan dampak pada perkembangan 

seni dan budaya Bali.  

 

Terima kasih.  

Om Santih, Santih, Santih Om. 

Denpasar, Desember 2025 

 

 

Prof. Dr. I Wayan Adnyana 

NIP 197604042003121002 

 



x 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN SAMPUL .......................................................................................................... i 

KATA PENGANTAR.......................................................................................................... iv 

SAMBUTAN BUPATI GIANYAR ..................................................................................... vi 

SAMBUTAN REKTOR  INSTITUT SENI INDONESIA BALI ........................................ viii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................................ x 

BAB I  PENDAHULUAN .................................................................................................... 1 

1.1. Pengantar ............................................................................................................ 1 

1.2. Batasan Seni ....................................................................................................... 3 

1.2.1. Seni Pertunjukan .............................................................................................. 3 

1) Wali .................................................................................................................... 6 

2) Bebali .................................................................................................................. 6 

3) Balih-balihan ....................................................................................................... 7 

1.2.2. Seni Rupa ........................................................................................................ 8 

1.2.3. Seni Sastra ..................................................................................................... 10 

1.3. Batasan Desain ................................................................................................. 12 

1.4. Batasan Kriya/Kerajinan ................................................................................... 14 

BAB II  KECAMATAN PAYANGAN ............................................................................... 18 

2.1. Seni Pertunjukan ............................................................................................... 18 

2.1.1. Wali ............................................................................................................... 18 

1) Tari Baris Irengan .............................................................................................. 18 

2) Tari Rejang Ilut ................................................................................................. 19 

2.1.2. Bebali ............................................................................................................ 21 

1) Tabuh Sekatian Payangan .................................................................................. 21 

2) Joged Pingitan ................................................................................................... 23 

3) Tari Cupak Payangan......................................................................................... 25 

2.2. Seni Rupa ......................................................................................................... 26 

1) Seni Lukis Keliki Kawan ................................................................................... 26 

2.3. Kerajinan .......................................................................................................... 29 

1) Kerajinan Bambu Angin-angin .......................................................................... 29 

2) Kerajinan Wastra Bale ....................................................................................... 30 

BAB III  KECAMATAN TEGALLALANG ....................................................................... 32 



xi 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

3.1. Seni Pertunjukan ............................................................................................... 32 

3.1.1. Wali ............................................................................................................... 32 

1) Tari Rejang Pelayon .......................................................................................... 32 

2) Tari Sang Hyang Dedari .................................................................................... 33 

3) Wayang Wong ................................................................................................... 37 

4) Tari Nandir ........................................................................................................ 40 

5) Tari Sang Hyang................................................................................................ 41 

3.1.2. Bebali ............................................................................................................ 43 

1) Tari Memelang .................................................................................................. 43 

2) Tari Kecak ......................................................................................................... 45 

3.2. Kerajinan .......................................................................................................... 46 

1) Kerajinan Bokor Mote ....................................................................................... 46 

2) Kerajinan Patung Garuda dan Singa................................................................... 47 

3) Kerajinan Ukiran Kayu dan Patung Padas .......................................................... 49 

4) Kerajinan Cetak Serbuk Kayu ............................................................................ 50 

5) Kerajinan Tatah Logam ..................................................................................... 52 

3.3. Desain ............................................................................................................... 54 

1) Tipografi ........................................................................................................... 54 

BAB IV  KECAMATAN TAMPAKSIRING ...................................................................... 57 

4.1. Seni Pertunjukan ............................................................................................... 58 

4.1.1. Wali ............................................................................................................... 58 

1) Baris Dadap ....................................................................................................... 58 

2) Rejang Tengsun ................................................................................................. 59 

3) Tampyog ........................................................................................................... 61 

4) Tari Baris Bedil ................................................................................................. 65 

5) Tari Papendetan ................................................................................................. 68 

6) Gamelan Gambang ............................................................................................ 70 

7) Tari Baris Jangkang ........................................................................................... 72 

8) Tari Baris Tombak ............................................................................................. 74 

9) Tari Baris Pendet ............................................................................................... 76 

10) Tari Baris Tamiang ........................................................................................ 77 

11) Tari Rejang Gabor (Rejang Pengeger) ............................................................ 78 

12) Tari Rejang Playon ........................................................................................ 80 

13) Tari Rejang Renteng ...................................................................................... 80 



xii 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

14) Tari Baris Dayung (Baris Dandan/Baris Pugpug) ........................................... 82 

15) Bedag-bedagan .............................................................................................. 83 

16) Tari Sang Hyang Jaran ................................................................................... 86 

17) Sang Hyang Jaran Panca Dewata ................................................................... 88 

18) Tari Baris Jojor .............................................................................................. 93 

19) Tari Baris Tus ................................................................................................ 94 

20) Baris Dargayung ............................................................................................ 96 

4.1.2. Bebali ............................................................................................................ 98 

1) Wayang Wong ................................................................................................... 98 

4.1.3. Balih-balihan ............................................................................................... 100 

1) Janger Klasik ................................................................................................... 100 

2) Komunitas Sanggar Seni Suradiva ................................................................... 101 

3) Sekaa Drama Gong Murda Langu Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan 

Tampaksiring ......................................................................................................... 103 

4.2. Seni Rupa ....................................................................................................... 105 

1) Ilustrasi Digital ................................................................................................ 105 

2) Ogoh-ogoh ...................................................................................................... 108 

3) Seni Lukis Tema Flora dan Fauna .................................................................... 111 

4) Seni Lukis Kanvas Kulit Kayu ......................................................................... 114 

4.3. Kerajinan ........................................................................................................ 117 

1) Ulatan .............................................................................................................. 117 

2) Banten Gebogan .............................................................................................. 121 

3) Kerajinan ukir Danganan ................................................................................. 124 

4) Seni Ukir Bangunan Bali ................................................................................. 126 

5) Kerajinan Tulang ............................................................................................. 129 

6) Kerajinan Piercing .......................................................................................... 132 

7) Kerajinan Kayu ............................................................................................... 136 

8) Kerajinan Patung kayu ..................................................................................... 138 

9) Keris................................................................................................................ 140 

10) Kerajinan Kotak Sumpit ............................................................................... 142 

11) Kerajinan Kain Tenun .................................................................................. 144 

12) Kerajinan Tempurung/Batok Kelapa ............................................................ 146 

13) Kerajinan Wadah dan Bade .......................................................................... 148 

14) Kerajinan Rajutan ........................................................................................ 151 

15) Kerajinan Ukir Kerang ................................................................................. 152 



xiii 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

16) Kerajinan Ukir Batu ..................................................................................... 154 

17) Kerajinan Ukir Kayu dan Paras Bangunan Bali ............................................ 156 

18) Kerajinan Perak ........................................................................................... 157 

BAB V  KECAMATAN UBUD ....................................................................................... 160 

5.1. Seni Pertunjukan ............................................................................................. 161 

5.1.1. Wali ............................................................................................................. 161 

1) Gong Beri – Kedewatan ................................................................................... 161 

2) Gambang ......................................................................................................... 162 

5.1.2. Bebali .......................................................................................................... 164 

1) Tradisi Wayang Wong Sakral di Pura Taman Pule ........................................... 164 

2) Wayang Wong Pura Taman Pule Desa Mas ..................................................... 164 

3) Kupu-kupu Tarum Singakrta ........................................................................... 165 

4) Joget Pingitan - Pengosekan ............................................................................ 166 

5) Barong Landung – Padangtegal ....................................................................... 168 

5.1.3. Balih-balihan ............................................................................................... 169 

1) Legong Desa Peliatan ...................................................................................... 170 

2) Angklung Kocok ............................................................................................. 171 

3) Gus Teja Junjungan ......................................................................................... 172 

4) Tari Kecak Wanita ........................................................................................... 173 

5.2. Seni Rupa ....................................................................................................... 174 

1) Seni Lukis Pita Maha ....................................................................................... 174 

2) Seni kerajinan Topeng: Dari Sakral ke Profan .................................................. 178 

3) Desa Mas: Sentra Patung Kayu Ubud .............................................................. 179 

4) Seni Patung Nyuh Kuning ............................................................................... 179 

5) Seni Patung Logam: Transformasi Material dan Skala ..................................... 182 

6) Seni Patung Batu Padas ................................................................................... 182 

5.3. Kerajinan ........................................................................................................ 186 

1) Inovasi Seni Logam: Patung Uang Kepeng ...................................................... 186 

2) Kriya Kaca Tiup: Inovasi dan Estetika Modern ................................................ 187 

3) Desain Dekorasi sebagai Ekspresi Estetika dan Sosial di Desa Ubud ............... 187 

4) Kerajinan Lamak di Padang Tegal Ubud .......................................................... 189 

5) Kerajinan Pigura Ukir Kayu di Desa Petulu Ubud ........................................... 191 

BAB VI  KECAMATAN SUKAWATI............................................................................. 195 

6.1. Seni Pertunjukan ............................................................................................. 195 



xiv 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

6.1.1. Wali ............................................................................................................. 195 

1) Joged Pingitan ................................................................................................. 195 

2) Sanghyang Dedari Pura Penataran Agung Sukawati ........................................ 197 

3) Tari Topeng Legong ........................................................................................ 199 

4) Rejang Sutri..................................................................................................... 202 

5) Barong Sesuhunan ........................................................................................... 206 

6) Barong Landung .............................................................................................. 213 

6.1.2. Bebali .......................................................................................................... 215 

1) Seni Pertunjukkan Topeng ............................................................................... 215 

2) Dramatari Gambuh Batuan .............................................................................. 218 

3) Gong Luang..................................................................................................... 225 

6.1.3. Balih-balihan ............................................................................................... 228 

1) Seni Pertunjukan Wayang Kulit ....................................................................... 228 

2) Seni Pertunjukkan Barong Kunti Sraya ............................................................ 234 

3) Kesenian Genggong......................................................................................... 236 

4) Pertunjukkan Arja............................................................................................ 240 

5) Pertunjukkan Wayang Tantri Khas Wija .......................................................... 242 

6.2. Seni Rupa ....................................................................................................... 245 

1) Seni Lukis Corak Batuan ................................................................................. 245 

2) Seni Rupa Topeng ........................................................................................... 248 

3) Desain Elemen Arsitektur (Pintu Ukiran Bali) ................................................. 250 

6.3. Kerajinan ........................................................................................................ 254 

1) Kerajinan Perak dan Emas ............................................................................... 254 

2) Kerajinan Layang-layang ................................................................................. 258 

3) Kerajinan Cangkang Telur ............................................................................... 261 

4) Kerajinan Wayang Kulit .................................................................................. 264 

5) Kerajinan Seni Patung Batu Cadas ................................................................... 269 

6) Kerajinan Ukiran Kayu dan Plakat Nama......................................................... 272 

7) Kerajinan Tatah Marmer .................................................................................. 276 

BAB VII  KECAMATAN BLAHBATUH ........................................................................ 279 

7.1. Seni Pertunjukan ............................................................................................. 280 

7.1.1. Wali ............................................................................................................. 280 

1) Ida Ratu Gede Sakti Lingsir di Pura Dalem Tanggaling ................................... 280 

2) Wayang Gambuh Blahbatuh ............................................................................ 283 



xv 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

3) Ritus di Pura Masceti ....................................................................................... 287 

7.1.2. Balih-balihan ............................................................................................... 290 

1) Legong Saba .................................................................................................... 290 

2) Arja Keramas .................................................................................................. 293 

3) Tari Kecak Bona .............................................................................................. 296 

4) Tari Kecak Bedulu ........................................................................................... 299 

5) Tari Kecak Kemenuh ....................................................................................... 301 

7.2. Kerajinan ........................................................................................................ 303 

1) Seni Kerajinan Anyaman Lontar ...................................................................... 303 

2) Kerajinan Bambu ............................................................................................. 306 

3) Tenun Warna Alam ......................................................................................... 311 

4) Kerajinan Gerabah ........................................................................................... 317 

5) Kerajinan Gamelan Blahbatuh ......................................................................... 325 

6) Kerajinan Keris ............................................................................................... 328 

BAB VIII  KECAMATAN GIANYAR ............................................................................. 335 

8.1. Seni Pertunjukan ............................................................................................. 335 

8.1.1. Wali ............................................................................................................. 335 

1) Angklung Sidan Gianyar ................................................................................. 335 

8.1.2. Bebali .......................................................................................................... 336 

1) Tari Rangda Gaya Seronggga .......................................................................... 336 

8.1.3. Balih-balihan ............................................................................................... 337 

1) Kerawitan Sengguan ........................................................................................ 337 

2) Drama Gong Abianbase ................................................................................... 339 

8.2. Seni Rupa ....................................................................................................... 343 

1) Lukisan Spaghetti Technique ........................................................................... 343 

8.3. Kerajinan ........................................................................................................ 345 

1) Pertenunan....................................................................................................... 345 

2) Kriya Ukir Desa Sumita................................................................................... 347 

3) Tedung Petak ................................................................................................... 348 

4) Pengrajin Besi Desa Sidan ............................................................................... 350 

BAB IX  LINTAS KECAMATAN ................................................................................... 352 

9.1. Gamelan Salukat ............................................................................................. 352 

9.2. Gamelan Yuganada ......................................................................................... 353 

9.3. Komunitas Badan Gila (Kobagi) Desa Telepud Tegalalang ............................. 357 



xvi 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

9.4. Seni Lukis Kontemporer ................................................................................. 359 

BAB X  PENUTUP ........................................................................................................... 372 

DAFTAR PUSTAKA ....................................................................................................... 373 

LAMPIRAN ..................................................................................................................... 380 

 



 

1 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

1.1. Pengantar 

Kabupaten Gianyar merupakan salah satu pusat kebudayaan yang ada di Bali. Selain 

sebagai pusat kebudayaan, Kabupaten Gianyar pada tahun 2019 Badan Ekonomi Kreatif 

Republik Indonesia memberikan penghargaan sebagai kota kreatif. Kreativitas seni, desain, 

dan kriya bertumbuh dan berkembang saat ini sehingga menjadi daya tarik global untuk 

mengunjungi kabupaten Gianyar sebagai destinasi wisata dunia. Kabupaten Gianyar dikenal 

memiliki potensi seni, desain, dan kriya yang berdaya saing global menjadikannya sebagai 

jantung perkembangan kesenian Bali. Sebagai daerah budaya, Kabupaten Gianyar merupakan 

pusat kebudayaan dan kesenian Bali, berbagai kesenian telah muncul dan berkembang dengan 

nilai estetika, filosofis, dan spiritual. Kabupaten Gianyar sebagai pusat kebudayaan Bali yang 

diakui secara nasional dan internasional karena memiliki kekayaan warisan seni, desain dan 

kriya yang tersebar di 7 (tujuh) Kecamatan di wilayah Kabupaten Gianyar. Seni, desain, dan 

kriya yang ada di wilayah ini, hingga tiga puluh tahun silam memiliki wujud ekspresi unggulan 

dengan karakteristik yang berbeda-beda.  

Di masa lampau, Kecamatan Payangan merupakan suatu wilayah yang memiliki berbagai 

jenis tari-tarian upacara, seni pertunjukan Barong, dan aktivitas budaya yang bernafas 

kehidupan masyarakat agraris. Kecamatan Tegalalang, memiliki berbagai jenis tari-tarian 

upacara, seni pertunjukan Barong, Wayang Wong, dan aktivitas budaya bernafaskan kehidupan 

masyarakat agraris. Di bidang seni, desain dan kriya, kecamatan ini dikenal sebagai sentra 

pembuatan patung Garuda Wisnu dan patung-patung lainnya. Kecamatan Tampaksiring 

merupakan rumah dari berbagai jenis tari baris upacara, ditambah dengan seni pertunjukan 

barong dengan berbagai aktivitas budaya yang diwarnai oleh kehidupan masyarakat. Seni 

patung tulang dan batok kelapa merupakan salah satu produk seni kerajinan unggulan dari 

kecamatan ini. Kecamatan Ubud merupakan salah satu basis Seni Lukis, tari-tarian klasik Bali 

seperti Barong, Legong, dan Wayang Wong. Di bidang seni rupa, kecamatan ini dikenal dengan 

seni lukis dan seni patungnya.  Kecamatan Sukawati, merupakan salah satu basis tari-tarian 

klasik Bali seperti Barong, Gambuh, Topeng, Arja, dan Legong. Di bidang seni, desain, dan 

kriya, wilayah ini dikenal karena seni patung, tatahan kulit, kerajinan busana tari, seni ukir batu 

padas, dan kerajinan emas dan perak menjadi unggulan dari Kecamatan Sukawati. Kecamatan 

Blahbatuh merupakan salah satu basis tari-tarian klasik Bali seperti Barong, Legong, Arja, 



2 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Sanghyang, dan Kecak. Di bidang seni kerajinan, kerajinan bambu dan anyam-anyaman 

berbahan daun lontar menjadi seni kerajinan unggulan dari Kecamatan ini. Kecamatan Gianyar, 

memiliki berbagai jenis seni Babarongan, dan seni drama. Seni lukis, seni patung, dan kerajinan 

tenun merupakan seni kerajinan unggulan dari Kecamatan ini. 

Kabupaten Gianyar yang menjadi pusat seni pertunjukan, desain dan kriya terus 

mengalami perkembangan dari dulu hingga saat ini. Pada tahun ini, ISI Bali dan Brida Gianyar 

melakukan kerjasama terkait penyusunan buku seni, desain, dan kriya di kabupaten Gianyar  

yang ada di tujuh (7) kecamatan.  Penyusunan buku ini bertujuan untuk mengeksplorasi sejarah 

perkembangan seni, desain, dan kriya serta gambar keberadaannya saat ini dan masa depan. 

Kabupaten Gianyar memiliki posisi yang sangat baik menjadi pusat pariwisata budaya Bali 

terutamanya seni, desain, dan kriya selalu ada di masyarakat dan kebutuhan industri pariwisata. 

Oleh karena itu, seni, desain, dan kriya tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi budaya, tetapi 

juga sebagai katalisator untuk pertumbuhan ekonomi kreatif yang berkelanjutan. Selain itu, 

diharapkan bahwa penyusunan buku ini akan membantu memperkuat identitas lokal dalam era 

globalisasi. Saat ini Masyarakat Kabupaten Gianyar mempertahankan tradisi mereka sambil 

mengikuti perkembangan teknologi dan tren global. Hal ini dapat menjadikan Gianyar sebagai 

contoh sempurna dari "glokalisasi", yaitu kemampuan untuk mengubah nilai-nilai lokal 

menjadi relevan dengan nilai-nilai yang ada di seluruh dunia. Perkembangan seni, desain, dan 

kriya Gianyar tidak terjadi secara terpisah. Hal ini tercipta oleh proses sosial, interaksi antar 

generasi, dan faktor luar. Oleh karena itu, karya-karya yang dibuat oleh masyarakat Kabupaten 

Gianyar menunjukkan pergulatan antara masa kini, masa lalu, dan masa depan.  

Penyusunan buku seni, desain, dan kriya akan menjadi langkah strategis untuk 

memastikan bahwa Kabupaten Gianyar akan tetap menjadi mercusuar seni, desain, dan kriya 

di Bali, Indonesia, dan bahkan di dunia, dengan kerja sama dari seniman, desainer, pemerintah 

daerah, akademisi, dan masyarakat luas. Seni, desain, dan kriya berasal dari tradisi lama yang 

menggabungkan nilai estetika, filosofi, dan fungsi religius sekaligus menjadi komoditas 

budaya yang bernilai ekonomi tinggi. Seni rupa kabupaten Gianyar mencerminkan kehalusan 

rasa dan kedalaman filosofi masyarakat Bali. Seni pertunjukan yang berakar dari ritual dan 

tradisi, seperti tari, drama, dan karawitan, berkembang di kabupaten Gianyar. Pertunjukan tidak 

hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga berfungsi sebagai sebuah pertunjukan yang 

menyebarkan nilai-nilai filosofi, mengajarkan etika, moral, dan spiritual Bali. Seni sakral di 

kabupaten Gianyar sangat penting karena terkait erat dengan agama dan kepercayaan 

masyarakat. Selain seni pertunjukan seni sakral juga dapat dilihat melalui arsitektur pura, 



 

3 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

ukiran, simbol-simbol ritual, dan berbagai medium yang digunakan untuk menjaga harmoni 

antara manusia, alam, dan Hyang Widhi (Tri Hita Karana). Dalam konteks kontemporer, karya 

desain di Kabupaten Gianyar berfungsi sebagai jembatan antara inovasi dan tradisi. Prinsip 

desain komunikasi visual, desain produk, arsitektur, desain mode, dan desain interior terus 

berkembang dengan sentuhan lokal yang unik, menghasilkan produk yang mampu bersaing di 

pasar global. Kerajinan tangan Gianyar menunjukkan keahlian turun-temurun dan terkenal di 

seluruh dunia dalam kayu, perak, tekstil, dan berbagai produk lainnya. Seni kerajinan tidak 

hanya mempertahankan keterampilan tradisi tetapi juga membuka peluang bisnis kreatif yang 

menguntungkan.  

Buku Seni, Desain, dan Kriya di Kabupaten Gianyar memberikan gambaran lengkap 

tentang ragam kekayaan seni, desain, dan kriya yang berkembang di antara penduduk 

Kabupaten Gianyar. Pembaca diharapkan dapat memahami karakteristik unik, dinamika, 

keberadaan, dan kontribusi masing-masing bidang seni, desain, dan kriya terhadap identitas 

kebudayaan dan perkembangan ekonomi kreatif di daerah ini melalui penyusunan yang 

sistematis. Serta untuk merayakan serta mensosialisasikan penghargaan dan apresiasi atas 

potensi seni dan budaya unggulan yang dimiliki oleh desa-desa di ke tujuh Kecamatan di 

Kabupaten Gianyar, dalam rangka memperingati hari jadi Kota Gianyar, Pemerintah 

Kabupaten Gianyar mengadakan pawai budaya. Melalui pawai budaya ini, masing-masing 

Kecamatan menampilkan potensi seni, desain dan kriya yang dimiliki. Sehingga diharapkan 

buku ini tidak hanya berfungsi sebagai wadah dokumentasi, tetapi juga berfungsi sebagai 

rujukan bagi akademisi, peneliti, seniman, desainer, dan pengambil kebijakan yang ingin 

mendapatkan pemahaman yang lebih baik tentang lingkup seni, desain, dan kriya Kabupaten 

Gianyar. Buku ini akan memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana 

seni, desain, dan kriya berperan strategis dalam menciptakan citra, indentitas Kabupaten 

Gianyar sebagai pusat kebudayaan Bali dan Kabupaten kreatif. Hal ini memastikan bahwa 

warisan budaya, pendidikan, dan kebijakan ekonomi kreatif yang berkelanjutan dapat terus 

hidup, berkembang, dan bermanfaat bagi generasi mendatang. 

1.2. Batasan Seni 

1.2.1. Seni Pertunjukan 

Seni pertunjukan merupakan salah satu bentuk ekspresi budaya yang hidup dan dinamis 

dalam masyarakat. Seni pertunjukan tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai 

media komunikasi sosial, pendidikan, dan pelestarian nilai-nilai tradisi. Soedarsono (1999) 



4 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

menjelaskan tentang hubungan seni pertunjukan dengan masyarakat pendukungnya. Menurut 

Soedarsono, seni pertunjukan adalah sebuah rumpun seni yang berfungsi sebagai sarana ritual, 

hiburan pribadi, dan presentasi estetika yang mengajarkan bagaimana selayaknya manusia 

berperilaku sosial. Melalui seni pertunjukan, gagasan, emosi, serta identitas budaya suatu 

komunitas dapat diwujudkan secara estetis dan bermakna. Bentuk-bentuk seni pertunjukan 

meliputi tari, musik, teater, dan drama yang sering kali dipentaskan dalam konteks upacara 

keagamaan, perayaan adat, maupun kegiatan hiburan masyarakat. 

Dalam konteks Indonesia yang kaya akan keragaman budaya, seni pertunjukan memiliki 

peran penting dalam menjaga kontinuitas tradisi sekaligus menjadi wadah kreativitas generasi 

masa kini. Perkembangan teknologi dan globalisasi turut memengaruhi bentuk, fungsi, dan 

penyajian seni pertunjukan, sehingga menuntut adanya pemahaman yang mendalam terhadap 

nilai-nilai lokal serta kemampuan adaptasi terhadap perubahan zaman. Oleh karena itu, 

mempelajari seni pertunjukan tidak hanya berarti memahami aspek estetika, tetapi juga 

menggali makna sosial, budaya, dan sejarah yang melatarbelakanginya. 

Penjelasan tersebut semakin meneguhkan betapa seni pertunjukan bahkan menjadi 

pretiwimba (contoh) bagi manusia di dalam berperilaku sosial. Penempatan yang demikian bisa 

memberikan pengertian bahwa seni pertunjukan merupakan ungkapan budaya, nilai, dan norma 

dari masyarakat tertentu yang bisa menjadi sarana edukasi bagi masyarakat pendukungnya. 

Susatyo (2007:1-23) juga menjelaskan, seni pertunjukan adalah sebuah ungkapan budaya, 

wahana untuk menyampaikan nilai-nilai budaya dan perubahan norma-norma estetik-artistik 

yang berkembang sesuai zaman, dan wilayah dimana bentuk seni pertunjukan itu tumbuh dan 

berkembang. Oleh karena itu, sudah jelas bahwa seni pertunjukan secara langsung sebagai 

wahana penyampaian nilai-nilai budaya yang berkembang sesuai dengan zamannya. 

Seni pertunjukan Bali, sama seperti seni pertunjukan di daerah lain, merupakan salah satu 

wujud ekspresi budaya yang paling menonjol di antara kekayaan kesenian Nusantara. Seni ini 

tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga memiliki kedudukan penting dalam 

kehidupan religius dan sosial masyarakat Bali. Dalam setiap upacara adat dan keagamaan, seni 

pertunjukan hadir sebagai bagian integral dari pelaksanaan yadnya (upacara suci), yang 

mencerminkan hubungan harmonis antara manusia, alam, dan Tuhan (Tri Hita Karana). 

Ragam seni pertunjukan Bali sangat beragam, mulai dari tari-tarian sakral seperti Tari 

Rejang, Baris, Sang Hyang, dan Joged Pingitan, hingga pertunjukan yang bersifat hiburan 

seperti Legong, Janger, dan Drama Gong. Masing-masing seni pertunjukan tersebut memiliki 



 

5 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

nilai, fungsi, dan konteks yang berbeda. Keberagaman ini menunjukkan betapa eratnya 

keterkaitan antara seni pertunjukan dengan sistem kepercayaan, struktur sosial, serta 

pandangan hidup masyarakat Bali. 

Namun, seiring perkembangan zaman dan pengaruh globalisasi, seni pertunjukan Bali 

mengalami berbagai perubahan, baik dalam bentuk, fungsi, maupun penyajiannya. Pertunjukan 

yang dahulu bersifat sakral kini banyak dikemas dalam bentuk hiburan wisata, sementara 

muncul pula inovasi-inovasi baru yang memadukan unsur tradisi dan modernitas. Kondisi ini 

menimbulkan tantangan sekaligus peluang bagi keberlanjutan seni pertunjukan Bali di tengah 

masyarakat modern. 

Kabupaten Gianyar, salah satu daerah dan wilayah budaya di Bali yang memiliki potensi 

seni dan budaya yang melimpah, juga tidak luput dari pengaruh globalisasi. Warisan seni dan 

budaya di yang tersebar di tujuh Kecamatan di wilayah Kabupaten Gianyar, dari jaman 

dahulu   hingga tiga puluh tahun silam, memiliki wujud ekspresi seni unggul dengan 

karakteristik yang berbeda-beda. Bentuk-bentuk kesenian yang memiliki akar budaya dan 

masyarakat yang kuat, mampu bertahan dari pengaruh deras globalisasi. Ada pula bentuk-

bentuk kesenian yang mampu berasimilasi terhadap pengaruh-pengaruh luar tersebut. Alhasil, 

terdapat banyak bentuk-bentuk Seni Pertunjukan yang masih bertahan sampai saat ini 

dengan nilai kekhususan dan karakteristiknya masing-masing.  

Kajian dalam buku ini fokus pada bentuk-bentuk Seni Pertunjukan yang sudah ada sejak 

dahulu dan mampu bertahan hingga saat ini. Dengan kata lain, ciri-ciri dan karakteristik 

kesenian yang sudah ada sejak dahulu masih tetap lestari dan berkesinambungan dengan 

perkembangan jaman. Hal ini tidak terlepas dari dukungan organisasi (Desa, Sekaa, Sanggar, 

komunitas), para tokoh terkait (seniman, maestro), dan fungsi dari kesenian yang masih 

bertahan hingga saat ini. Secara spesifik, kajian dan pemetaan ini memerhatikan bentuk-bentuk 

Seni Pertunjukan yang memiliki sejarah panjang di masing-masing Kecamatan, memiliki ciri 

khas dan karakteristik yang kuat, dan masih memiliki fungsi sosial maupun fungsi pada 

berbagai ritual keagamaan di masing-masing Kecamatan. 

Dalam usaha untuk menyajikan data-data yang valid, tindakan penelitian dalam buku ini 

merujuk pada teknik penelitian action research atau penelitian tindakan. Menurut Kurt Lewin, 

action research merupakan salah satu bentuk rancangan penelitian yang mengharuskan peneliti 

untuk mendeskripsikan, menginterpretasi dan menjelaskan suatu situasi sosial pada waktu yang 

bersamaan dengan melakukan perubahan atau intervensi dengan tujuan perbaikan atau 



6 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

partisipasi. Action research dalam pandangan tradisional adalah suatu kerangka penelitian 

pemecahan masalah, dimana terjadi kolaborasi antara peneliti dengan masyarakat sebagai 

client dalam mencapai pemecahan permasalahan yang dimaksud. 

1) Wali 

Wali merupakan kategori seni pertunjukan dalam kebudayaan Bali yang memiliki 

kedudukan paling sakral. Seni Wali lahir dan berkembang dalam konteks religius serta 

menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari pelaksanaan upacara keagamaan Hindu di 

Bali. Keberadaan seni Wali tidak semata-mata ditujukan untuk kepentingan estetis atau 

hiburan, melainkan berfungsi sebagai sarana persembahan (yadnya) kepada Ida Sang 

Hyang Widhi Wasa beserta manifestasi-Nya. Oleh karena itu, seni Wali hanya dapat 

dipentaskan pada waktu, tempat, dan kondisi tertentu yang telah ditetapkan secara adat 

dan religius. 

Secara konseptual, seni Wali dipahami sebagai seni ritual yang bersifat sakral dan 

transendental. Kesakralan tersebut tercermin dalam berbagai aspek pertunjukan, mulai 

dari proses penciptaan, pelaksanaan, hingga tujuan pementasannya. Seni Wali umumnya 

dipentaskan di area utama pura (jeroan), sebagai bagian integral dari rangkaian upacara 

keagamaan. Beberapa contoh seni Wali antara lain tari Sanghyang, Rejang, dan Baris 

Gede, yang masing-masing memiliki fungsi ritual tertentu serta terkait erat dengan 

kepercayaan masyarakat Bali terhadap kekuatan niskala. 

Keberadaan seni Wali juga menunjukkan keterkaitan yang kuat antara seni, agama, 

dan kehidupan sosial masyarakat Bali. Seni Wali tidak dapat dipisahkan dari sistem 

kepercayaan dan nilai-nilai adat yang diwariskan secara turun-temurun. Proses pewarisan 

seni Wali dilakukan melalui tradisi lisan dan praktik langsung dalam lingkungan 

masyarakat adat, sehingga nilai kesakralan dan fungsi spiritualnya tetap terjaga. Dengan 

demikian, seni Wali tidak hanya berfungsi sebagai media ekspresi religius, tetapi juga 

sebagai sarana pelestarian identitas budaya Bali. 

2) Bebali 

Bebali merupakan kategori seni pertunjukan Bali yang berfungsi sebagai 

pelengkap upacara keagamaan, sekaligus memiliki nilai estetis dan naratif. Berbeda 

dengan seni Wali yang sepenuhnya sakral, seni Bebali bersifat semi-sakral. Artinya, seni 

ini tetap terkait dengan konteks ritual, namun juga mengandung unsur hiburan dan 



 

7 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pendidikan bagi masyarakat. Seni Bebali umumnya dipentaskan di area tengah pura (jaba 

tengah) dan berperan sebagai penghubung antara unsur sakral dan profan dalam suatu 

upacara. 

Secara fungsional, seni Bebali berperan sebagai media penyampaian ajaran agama, 

nilai moral, dan etika kehidupan. Hal ini tampak pada bentuk-bentuk seni Bebali seperti 

Wayang Kulit, Gambuh, dan Topeng Pajegan yang sering mengangkat cerita epos 

Ramayana, Mahabharata, maupun kisah-kisah lokal. Melalui dialog, simbol, dan alur 

cerita, seni Bebali menjadi sarana edukatif yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai 

dharma kepada masyarakat. 

Dalam konteks kebudayaan Bali, seni Bebali mencerminkan keseimbangan antara 

aspek ritual dan estetika. Meskipun memiliki unsur tontonan, seni Bebali tetap terikat 

pada aturan adat dan norma keagamaan. Hal ini menunjukkan bahwa seni Bebali tidak 

sekadar berorientasi pada hiburan, tetapi juga memiliki tanggung jawab kultural dan 

spiritual. Dengan demikian, seni Bebali berperan penting dalam menjaga kesinambungan 

tradisi serta memperkuat pemahaman masyarakat terhadap ajaran agama Hindu di Bali. 

3) Balih-balihan 

Balih-balihan merupakan kategori seni pertunjukan Bali yang bersifat profan dan 

berorientasi pada hiburan. Seni ini berkembang seiring dengan dinamika sosial 

masyarakat Bali dan kebutuhan akan ekspresi seni yang lebih bebas serta komunikatif. 

Berbeda dengan seni Wali dan Bebali, seni Balih-balihan tidak terikat secara langsung 

dengan ritual keagamaan, sehingga dapat dipentaskan di luar konteks upacara dan pada 

berbagai kesempatan sosial. 

Seni Balih-balihan menekankan aspek estetika, kreativitas, dan daya tarik visual 

sebagai sarana hiburan bagi masyarakat maupun wisatawan. Contoh seni Balih-balihan 

antara lain tari Legong Keraton, Joged Bumbung, Drama Gong, dan berbagai bentuk 

kreasi tari kontemporer Bali. Dalam seni ini, unsur inovasi dan pengembangan menjadi 

lebih dominan, meskipun tetap berakar pada tradisi dan pakem seni Bali. 

Keberadaan seni Balih-balihan memiliki peran strategis dalam pelestarian dan 

pengembangan seni budaya Bali di era modern. Melalui seni Balih-balihan, nilai-nilai 

tradisi dapat dikemas secara lebih adaptif dan relevan dengan perkembangan zaman. 

Selain itu, seni Balih-balihan juga berkontribusi terhadap sektor pariwisata dan ekonomi 



8 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

kreatif, tanpa menghilangkan identitas budaya Bali. Dengan demikian, seni Balih-balihan 

menjadi bukti bahwa seni tradisional dapat berkembang secara dinamis tanpa kehilangan 

akar budayanya. 

 

1.2.2. Seni Rupa  

Kabupaten Gianyar dikenal luas sebagai jantung kebudayaan Bali. Wilayah ini bukan 

sekadar tempat kelahiran para seniman besar, tetapi juga ruang di mana nilai-nilai estetika, 

spiritualitas, dan tradisi berbaur menjadi satu kesatuan hidup yang dinamis. Dalam setiap lekuk 

wilayah Gianyar, dari pegunungan hingga pesisir, Kecamatan Tampak Siring, Tegalalang, 

Payangan, Ubud, Gianyar, Blahbatuh dan Sukawati, denyut seni terasa nyata, seolah menjadi 

napas kehidupan masyarakatnya. 

Akar seni rupa di Gianyar dapat ditelusuri jauh ke masa prasejarah. Penemuan artefak 

seperti arca batu, sarkofagus, dan nekara perunggu di wilayah Bedulu, Pejeng, dan sekitarnya 

membuktikan bahwa masyarakat Gianyar sejak lama telah mengenal simbol, bentuk, dan 

ekspresi artistik. Benda-benda tersebut kini tersimpan di Museum Purbakala Gedong Arca, dan 

sebagian juga disakralkan dalam areal tempat suci pura, yang menjadi saksi penting bagi 

peradaban awal masyarakat Bali. Melalui peninggalan itu, tampak bahwa seni telah menjadi 

bagian integral dari spiritualitas dan kehidupan sosial masyarakat sejak masa-masa awal 

sejarah Bali. 

Secara geografis, Gianyar dilalui oleh sejumlah sungai besar Tukad Pakerisan, Tukad 

Petanu, Tukad Ayung, dan Campuhan (Tukad Oos). Keempat sungai ini bukan sekadar jalur 

air, melainkan jalur peradaban yang menghubungkan berbagai komunitas di masa lampau. Di 

sepanjang daerah aliran sungai ini ditemukan banyak peninggalan arkeologis seperti Goa 

Gajah, Pura Gunung Kawi, dan situs-situs kuno lain yang menunjukkan tingginya tingkat 

peradaban dan kepekaan estetis masyarakatnya. Pada masa itu pula Gianyar menjadi pusat 

pemerintahan Kerajaan Bali Kuna di Bedahulu, yang kini dikenal sebagai Desa Bedulu sebuah 

bukti bahwa wilayah ini telah lama menjadi pusat kehidupan politik dan budaya. 

Kekayaan alam Gianyar juga memberi pengaruh besar pada perkembangan seni rupanya. 

Salah satu anugerah alam tersebut adalah batu padas, batuan andesit yang bertekstur padat dan 

mudah dipahat. Batu padas banyak ditemukan di kawasan Gianyar dan sejak masa Bali Kuna 

menjadi bahan utama dalam pembuatan arca, relief pura, hingga patung. Di tangan para undagi 



 

9 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dan pengrajin Gianyar, batu padas berubah menjadi karya monumental yang tidak hanya indah 

secara visual, tetapi juga sarat makna spiritual. Desa-desa seperti Batubulan, Sukawati, dan 

Mas hingga kini dikenal sebagai sentra seni patung batu dan kayu, tempat kreativitas 

diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. 

Ketika Bali memasuki masa kerajaan Gelgel dan Klungkung, Gianyar tetap memainkan 

peran penting sebagai pendukung kebudayaan istana. Di berbagai puri seperti Puri Gianyar, 

Puri Ubud, dan Puri Peliatan, berkembang tradisi seni rupa yang terikat erat dengan ritual 

keagamaan dan upacara adat. Tradisi pelebon, misalnya, melahirkan karya seni rupa 

monumental seperti bade dan lembu - hasil keterampilan para undagi yang menggabungkan 

keindahan visual, simbolisme, dan fungsi spiritual. Seni rupa di Gianyar pada masa itu tidak 

hanya menampilkan bentuk, tetapi juga menjadi representasi hubungan manusia dengan alam 

dan para dewa. Tradisi ini tetap bertahan hingga kini. Di sekitar pusat kerajaan, tetap 

mempertahankan tradisi pengerjaan bade dan lembu yang dikerjakan oleh para undagi, seperti 

di daerah Ubud, Peliatan dan Tampak Siring. 

Memasuki awal abad ke-20, Gianyar, khususnya Ubud, menjadi pusat pembaharuan seni 

rupa Bali. Pada masa penjajahan Belanda, Ubud menjadi magnet bagi para seniman dan 

budayawan asing seperti Walter Spies dan Rudolf Bonnet. Bersama Cokorda Gde Agung 

Sukawati, mereka mendirikan organisasi Pita Maha pada tahun 1936, yang menjadi tonggak 

penting dalam sejarah seni rupa modern Bali. Melalui Pita Maha, seniman-seniman Ubud 

seperti I Gusti Nyoman Lempad, Anak Agung Gde Sobrat, dan Ida Bagus Kembeng mendapat 

ruang untuk mengekspresikan diri secara lebih bebas. Mereka tidak hanya menyalin tradisi, 

tetapi juga menafsir ulang kehidupan Bali dengan gaya dan pendekatan visual yang lebih 

personal. Dari sinilah lahir seni lukis Bali modern yang kemudian dikenal dan dikoleksi di 

berbagai penjuru dunia. 

Peninggalan semangat Pita Maha masih terasa hingga kini. Ubud menjadi episentrum 

ekosistem seni rupa Bali. Di sini berdiri museum-museum bergengsi seperti Museum Puri 

Lukisan, Museum Neka, ARMA (Agung Rai Museum of Art), dan Museum Rudana. Selain 

menjadi ruang penyimpanan karya, museum-museum tersebut berfungsi sebagai pusat 

pendidikan, apresiasi, dan regenerasi seniman. Di sekelilingnya tumbuh galeri-galeri 

independen, studio, dan ruang alternatif yang memperkuat ekosistem seni kontemporer 

Gianyar. 

Dalam lanskap seni rupa kontemporer, Gianyar terus melahirkan seniman-seniman 



10 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

penting yang membawa semangat pembaruan. I Made Djirna, misalnya, dikenal dengan karya-

karyanya yang ekspresif, menggali sisi spiritual dan sosial masyarakat Bali dalam bentuk 

lukisan dan instalasi. I Nyoman Erawan dari Sukawati menggabungkan unsur ritual, 

simbolisme Hindu, dan konsep modern dalam karya-karya visual art dan performatifnya. I 

Made Arya Palguna menghadirkan gagasan universal dan eksperimental melalui lukisan dan 

instalasi yang reflektif terhadap isu budaya dan kemanusiaan. Para seniman ini mewakili wajah 

baru seni rupa Gianyar tetap berakar pada tradisi, tetapi berpikir global. 

Selain para maestro, generasi muda Gianyar juga menunjukkan geliat yang menarik. 

Desainer muda seperti Raka Jana memadukan ornamen tradisional Bali dengan gaya visual 

kontemporer yang segar dan komunikatif. Karya-karya mereka tidak hanya hidup di ruang 

pamer, tetapi juga di ranah digital, fashion, dan desain komersial, menandai terjadinya 

pergeseran praktik seni rupa menuju bentuk ekspresi yang lebih luas dan lintas disiplin. 

Kini, Gianyar dapat disebut sebagai ekosistem seni rupa paling lengkap di Bali. Ia 

memiliki warisan arkeologis yang kuat, tradisi kerajinan yang hidup, lembaga budaya yang 

mapan, serta jaringan seniman dan desainer muda yang terus berinovasi. Pariwisata memang 

menjadi salah satu faktor pendorongnya, namun di balik itu ada semangat kreatif yang tumbuh 

dari kesadaran budaya dan spiritualitas masyarakatnya. Dari pahatan batu padas yang kukuh 

hingga kanvas kontemporer yang eksperimental, Gianyar adalah cerminan dari perjalanan 

panjang seni rupa Bali dari akar tradisi hingga pembaharuan yang terus berlanjut. 

1.2.3. Seni Sastra 

Seni sastra merupakan salah satu cabang seni yang memiliki peran penting dalam 

perkembangan peradaban manusia. Sejak masa awal sejarah, sastra telah menjadi medium 

utama bagi manusia untuk mengekspresikan gagasan, perasaan, nilai-nilai budaya, serta 

pandangan hidup. Keberadaan sastra tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai 

sarana komunikasi simbolik yang mencerminkan realitas sosial, moral, dan ideologis suatu 

masyarakat. Oleh karena itu, seni sastra menempati posisi strategis dalam kajian kebudayaan 

dan humaniora. 

Secara etimologis, istilah sastra berasal dari bahasa Sanskerta, yaitu sas yang berarti 

“mengajar” atau “memberi petunjuk” dan tra yang berarti “alat” atau “sarana”. Dengan 

demikian, sastra dapat dipahami sebagai sarana untuk menyampaikan ajaran atau nilai tertentu 

kepada masyarakat. Dalam perkembangannya, pengertian sastra mengalami perluasan makna, 

tidak hanya terbatas pada karya yang bersifat didaktis, tetapi juga mencakup karya-karya 



 

11 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

imajinatif yang mengutamakan keindahan bahasa dan kedalaman makna. Hal ini menunjukkan 

bahwa sastra memiliki dimensi estetis sekaligus intelektual. 

Seni sastra pada hakikatnya merupakan hasil kreativitas manusia yang diwujudkan 

melalui bahasa sebagai medium utama. Bahasa dalam sastra tidak digunakan secara denotatif 

semata, melainkan dikembangkan secara konotatif, simbolik, dan figuratif untuk menghasilkan 

efek estetik. Oleh sebab itu, karya sastra sering kali mengandung makna yang bersifat implisit 

dan membutuhkan proses interpretasi. Keunikan inilah yang membedakan sastra dari bentuk 

komunikasi bahasa lainnya, seperti bahasa ilmiah atau bahasa sehari-hari. 

Dalam konteks seni, sastra memiliki karakteristik khas yang menggabungkan unsur 

keindahan (estetika) dan makna (semantika). Keindahan sastra dapat dilihat dari penggunaan 

gaya bahasa, struktur naratif, ritme, serta citraan yang membangkitkan imajinasi pembaca. 

Sementara itu, makna sastra berkaitan erat dengan tema, pesan, serta nilai-nilai yang 

terkandung di dalamnya. Dengan demikian, seni sastra tidak hanya menghibur, tetapi juga 

mampu memberikan pengalaman batin dan pemahaman yang lebih mendalam tentang 

kehidupan manusia. 

Sastra juga berfungsi sebagai cerminan realitas sosial. Karya sastra sering kali lahir dari 

konteks sosial, budaya, dan sejarah tertentu, sehingga dapat digunakan sebagai dokumen 

kultural yang merekam dinamika masyarakat pada zamannya. Melalui tokoh, alur, dan konflik 

yang dihadirkan, pengarang merepresentasikan berbagai persoalan manusia, seperti 

ketidakadilan sosial, konflik batin, pencarian identitas, hingga pergulatan nilai moral. Dengan 

demikian, sastra berperan sebagai media kritik sosial yang halus namun efektif. 

Selain sebagai cerminan realitas, sastra juga memiliki fungsi transformatif. Karya sastra 

mampu membentuk cara pandang pembaca terhadap dunia dan dirinya sendiri. Melalui proses 

pembacaan dan penghayatan, pembaca diajak untuk merefleksikan nilai-nilai kemanusiaan, 

empati, dan kepekaan sosial. Dalam hal ini, seni sastra berkontribusi terhadap pembentukan 

karakter dan kesadaran moral individu maupun masyarakat secara kolektif. 

Dalam dunia akademik, sastra dikaji melalui berbagai pendekatan dan disiplin ilmu, 

seperti strukturalisme, sosiologi sastra, psikologi sastra, hingga kajian budaya. Pendekatan-

pendekatan tersebut menunjukkan bahwa sastra merupakan objek kajian yang kompleks dan 

multidimensional. Tidak hanya aspek estetik yang menjadi perhatian, tetapi juga relasi antara 

teks, pengarang, pembaca, dan konteks sosialnya. Oleh karena itu, studi sastra menuntut 

kemampuan analisis kritis serta pemahaman yang mendalam terhadap teori dan konsep 



12 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

keilmuan. 

Perkembangan teknologi dan globalisasi turut memengaruhi bentuk dan fungsi seni 

sastra. Sastra tidak lagi terbatas pada media cetak, tetapi juga hadir dalam bentuk digital, seperti 

sastra siber dan karya sastra berbasis media sosial. Perubahan ini menunjukkan bahwa sastra 

bersifat dinamis dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Meskipun bentuknya mengalami 

transformasi, esensi sastra sebagai ekspresi kreatif dan refleksi kemanusiaan tetap 

dipertahankan. 

Di tengah arus modernisasi dan budaya populer, keberadaan seni sastra tetap relevan. 

Sastra menawarkan ruang kontemplasi dan kedalaman makna yang sering kali tidak ditemukan 

dalam produk budaya instan. Oleh sebab itu, pengenalan dan pemahaman terhadap seni sastra 

menjadi penting, khususnya dalam dunia pendidikan. Melalui pembelajaran sastra, peserta 

didik tidak hanya dilatih untuk memahami teks, tetapi juga untuk mengembangkan kepekaan 

rasa, daya imajinasi, serta kemampuan berpikir kritis. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa seni sastra merupakan bagian 

integral dari kehidupan manusia yang memiliki fungsi estetis, sosial, dan edukatif. Sastra tidak 

hanya berperan sebagai karya seni yang indah, tetapi juga sebagai media refleksi, kritik, dan 

transformasi nilai-nilai kemanusiaan. Oleh karena itu, kajian tentang seni sastra perlu terus 

dikembangkan agar mampu memberikan kontribusi nyata bagi perkembangan ilmu 

pengetahuan, kebudayaan, dan peradaban manusia. 

1.3. Batasan Desain 

Desain merupakan rancangan, perencanaan, atau hasil karya kreatif yang dirancang 

dengan berbagai pertimbangan fungsi, estetika, dan manfaat. Desain dapat juga dikatakan 

sebagai rancangan proses kreatif untuk memecahkan masalah atau solusi yang fungsional, 

estetis, dan komunikatif untuk meningkatkan nilai yang dapat digunakan manusia. Desain 

bukan hanya masalah estetik (keindahan), tetapi juga masalah fungsi, kenyamanan, 

komunikasi, dan nilai simbolis. Dalam dunia akademik, desain adalah bidang yang melibatkan 

ide, kreativitas, inovasi, dan teknologi. Dalam desain, konsep ide dihubungkan dengan visual 

dan material. Oleh karena itu, desain dapat mencakup banyak bidang, seperti arsitektur, 

interior, produk, mode, dan desain komunikasi visual. Meskipun masing-masing bidang 

menggunakan pendekatan, prinsip, dan metode yang berbeda, semua terhubung dalam satu 

tujuan utama: menghasilkan pemecahan masalah yang bermanfaat dan bermakna bagi 

masyarakat. Hal yang sama juga disampaikan oleh Pujiyanto, dkk (2020) bahwa desain 



 

13 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

merupakan proses merancang suatu objek menjadi objek baru yang berguna, desain juga dapat 

diistilahkan sebagai seni terapan, arsitektur, dan proses kreatif lainnya. 

Budaya visual menggunakan desain untuk menciptakan identitas lokal. Desain dapat 

menggabungkan nilai-nilai tradisi melalui inovasi kontemporer dengan menggunakan simbol, 

motif, bentuk, dan gaya. Oleh sebab itu, desain sering dianggap sebagai penghubung antara 

warisan budaya dan kemajuan zaman atau penanda jaman. Kabupaten Gianyar, yang disebut 

sebagai "jantung seni dan budaya Bali," memiliki sejarah desain yang panjang. Sejak era 

kerajaan, masyarakat Gianyar telah terbiasa merancang ruang, benda, dan simbol. Sejak 

berabad-abad lalu, desain telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari orang Gianyar, 

seperti yang terlihat dari pura, rumah adat, kain endek, patung kayu, dan motif ukiran. 

Perkembangan desain di kabupaten Gianyar menunjukkan perpaduan antara tradisi dan 

modernitas. Rumah adat Bali di Kabupaten Gianyar masih dibangun menurut pakem Asta 

Kosala Kosali dan filosofi Tri Hita Karana. Namun, di Ubud, arsitektur kontemporer, termasuk 

vila, resort, dan galeri seni, menggabungkan ide tropis kontemporer dengan bahan lokal seperti 

batu padas dan kayu jati. Seiring dengan pertumbuhan sektor pariwisata, desain interior 

Kabupaten Gianyar berkembang pesat. Desain dengan menggunakan elemen tradisi seperti 

ukiran, tenun endek, dan ornamen bunga di dalam hotel, restoran, dan spa untuk menonjolkan 

suasana Bali. Terjadi dialog antara tradisi dan modernitas karena interior kontemporer yang 

lebih minimalis mulai diadopsi, terutama di pasar global.  

Kabupaten Gianyar dikenal dengan sentra kriya yang mendunia dalam desain produk. 

Desa Celuk terkenal karena membuat perak, Desa Mas karena membuat ukiran kayu, patung 

dengan uang kepeng, dan Desa Tampaksiring karena membuat ukiran tulang. Para pengrajin 

tidak hanya mempertahankan gaya tradisional tetapi juga membuat produk kreatif yang sesuai 

dengan selera pasar di seluruh dunia. Hal ini menunjukkan bahwa desain produk Gianyar tidak 

statis; itu terus berubah. Dalam hal desain mode, Gianyar memiliki warisan yang kuat dari kain 

endek dan songket, yang dahulunya digunakan terutama untuk upacara adat. Namun, banyak 

desainer lokal maupun nasional yang memasukkan motif endek ke dalam busana modern. Oleh 

karena itu, desain mode Kabupaten Gianyar tidak hanya merupakan representasi budaya tetapi 

juga alat untuk menghasilkan pendapatan kreatif yang kompetitif. Selama era digital, 

Kabupaten Gianyar mengalami kemajuan besar dalam desain komunikasi visualnya. Ini 

terbukti dengan desain baju barong, desain tipografi, desain ilustrasi, desain kemasan produk 

lokal, dan branding pariwisata. Para desainer muda menggunakan teknologi digital untuk 

memadukan hiasan Bali dengan gaya modern. Ini memungkinkan mereka untuk menjangkau 



14 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pasar domestik, internasional, dan global. Secara keseluruhan, kemajuan desain di Kabupaten 

Gianyar menunjukkan persaingan antara konservasi tradisi dan kemajuan kontemporer. 

Kabupaten Gianyar adalah tempat untuk membuat seni dan kriya serta desain yang berakar 

pada budaya lokal. Inilah yang membuat Kabupaten Gianyar berbeda dari tempat lain di Bali 

dan Indonesia. 

1.4. Batasan Kriya/Kerajinan 

Seni kerajinan merupakan ekspresi kreativitas manusia yang diwujudkan dalam bentuk 

benda yang bernilai estetika, fungsional, serta merepresentasikan identitas budaya. Berbeda 

dengan seni rupa murni yang menekankan ekspresi visual, atau seni pertunjukan yang berfokus 

pada pengalaman temporer, seni kerajinan mengintegrasikan fungsi praktis, nilai estetika, dan 

makna simbolik dalam konteks budaya tertentu. Salah satu contohnya, seni kerajinan perak di 

Desa Celuk, Kabupaten Gianyar, Bali. Tidak hanya berfungsi sebagai aksesori, tetapi juga 

merepresentasikan identitas budaya lokal sekaligus menampilkan keahlian pengrajin. Zahra, 

(2025) menegaskan bahwa desa ini dikenal sebagai sentra kerajinan perak sejak awal abad ke-

20 dan menjadi salah satu pusat kerajinan perak terbesar di Indonesia. Seni kerajinan 

mencerminkan nilai-nilai budaya dan spiritual, sebagai bagian integral dari kebudayaan, seni 

kerajinan diturunkan melalui proses pembelajaran seperti internalisasi, sosialisasi, dan 

enkulturasi. Menjadi simbol ekspresif yang tidak hanya membentuk struktur budaya, tetapi 

juga menyimpan makna mitologis dan nilai-nilai sosial masyarakat.   

Dalam seni kerajinan menekankan pemanfaatan berbagai material, seperti kayu, batu, 

logam, tanah liat, dan sebagainya yang melalui keterampilan dan teknik tertentu diolah menjadi 

karya yang tidak hanya bernilai estetika tetapi juga mengandung makna budaya dan sosial yang 

merefleksikan identitas kelompok, status, atau sejarah tertentu. Lukmanzen (2020) 

mendeskripsikan seni kerajinan memiliki nilai ganda, yakni fisik dan nonfisik. Nilai fisik 

tercermin dari fungsinya yang praktis maupun ritualistik, seperti patung tradisional untuk 

keperluan keagamaan atau kerajinan modern untuk tujuan komersial. Sementara itu, nilai non 

fisik berkaitan dengan estetika, kegunaan praktis seperti kenyamanan, kepuasan dan efisiensi.  

Dengan demikian, seni kerajinan tidak hanya mempertahankan fungsi fisik dan kultural 

sebagai medium pelestarian nilai-nilai budaya, tetapi juga mengintegrasikan aspek ekonomis 

dan kepuasan visual yang meningkatkan daya tarik serta nilai guna karya. Transformasi ini 

menjadikan seni kerajinan sebagai media multifungsi yang menyatukan nilai praktis, estetika, 

dan simbolik, sekaligus memperkuat identitas budaya dalam konteks modern. Zam, dkk. (2022: 



 

15 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

305) menambahkan bahwa inovasi dalam seni kerajinan tradisional tidak menghapuskan akar 

budaya, melainkan menyesuaikan diri dengan kebutuhan kontemporer, membuka peluang bagi 

pengembangan ekonomi kreatif, serta memperluas apresiasi estetika dalam lingkungan sosial 

kontemporer.  Fenomena tersebut terwujud jelas di Kabupaten Gianyar, Bali, yang berhasil 

mengintegrasikan pelestarian budaya dengan inovasi kerajinan, sekaligus mempertahankan 

nilai estetika dan fungsional di tengah dinamika sosial kontemporer. 

Kabupaten Gianyar, Bali, merupakan salah satu pusat seni dan kerajinan terkemuka di 

Indonesia, bahkan telah diakui sebagai Kota Kerajinan Dunia (World Craft City) pertama di 

Indonesia oleh World Craft Council (WCC) (Denny, 2019). Data hingga 2018 menunjukkan 

bahwa industri kerajinan di Kabupaten Gianyar berjumlah 36.890 unit, dan mampu menyerap 

81.946 tenaga kerja. Hampir semua jenis kerajinan tumbuh di daerah ini, terutama kerajinan 

kayu, perhiasan emas dan perak, tenun endek, serta produk berbasis bambu, pangan, dan kulit 

(TIM SPBE Kabupaten Gianyar, 2019). Rekognisi ini membuktikan bahwa hampir semua jenis 

industri kerajinan hidup dan berkembang pesat di Gianyar, seni kerajinan di wilayah ini tidak 

hanya menjadi bentuk ekspresi estetis masyarakat, tetapi juga bagian integral dari kehidupan 

sosial, spiritual, dan ekonomi. Berakar kuat pada tradisi Hindu-Bali, seni kerajinan di Gianyar 

mencerminkan harmonisasi antara nilai religius, kearifan lokal, serta kebutuhan praktis dan 

estetika masyarakat. 

Gianyar memiliki reputasi internasional sebagai daerah yang melahirkan para seniman 

dan pengerajin handal dalam berbagai bidang, mulai dari patung kayu, ukir batu padas, seni 

lukis, perak dan emas, tenun, topeng, hingga kerajinan anyaman. Desa-desa seni seperti Mas, 

Ubud, Celuk, Batubulan, dan Bona menjadi ikon yang memamerkan kekayaan kerajinan 

tradisional sekaligus pusat kreativitas kontemporer. Keberadaan desa-desa ini memperlihatkan 

bagaimana seni kerajinan tumbuh dalam ekosistem budaya yang terjaga, diwariskan antar 

generasi, sekaligus beradaptasi dengan pasar pariwisata dan dinamika global. Seni kerajinan di 

Gianyar tidak hanya dilihat sebagai aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai warisan budaya 

turun-temurun yang berakar kuat pada nilai-nilai agama dan tradisi Bali. Fungsi seni kerajinan 

di Gianyar tidak dapat dilepaskan dari kebutuhan ritual keagamaan. Salah satu contoh, ukiran, 

patung, dan topeng umum digunakan dalam upacara adat dan keagamaan, sementara kerajinan 

perak dan emas banyak dimanfaatkan dalam upacara atau sebagai simbol status sosial. Selain 

berfungsi dalam konteks adat dan ritual, seni kerajinan Gianyar juga menjadi bagian dari 

ekonomi kreatif dan pariwisata. Seiring berkembangnya sektor pariwisata, seni kerajinan juga 

mengalami transformasi menjadi komoditas budaya yang memiliki nilai ekonomi tinggi, 



16 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

diminati pasar global, tanpa kehilangan identitasnya sebagai warisan budaya. Astiti, (2017: 

2), mengemukakan bahwa seni kerajinan mengalami transformasi menjadi komoditas yang 

dikemas dalam bentuk barang (souvenir) bertujuan untuk mendukung perekonomian lokal, dan 

memperkuat identitas Bali sebagai destinasi seni dan budaya.  

Kabupaten Gianyar dikenal memiliki sentra-sentra kerajinan spesifik yang menghasilkan 

karya berkualitas tinggi dan menjadi salah satu aset budaya sekaligus ekonomi penting di Bali. 

Kerajinan ukiran kayu merupakan salah satu ikon penting Kabupaten Gianyar, dengan pusat 

produksi yang dominan di Desa Mas, Desa Guwang, dan Desa Petulu. Produk ukiran dari 

kawasan ini dicirikan oleh rancangan artistik yang khas, detail pengerjaan yang presisi, serta 

pemanfaatan bahan baku berkualitas, Mustika (2011) menyebutkan bahwa seiring 

perkembangan pariwisata dan globalisasi, kerajinan ukiran kayu Gianyar mengalami 

diversifikasi produk, dari tradisi menuju inovasi modern yang memadukan nilai estetis, 

spiritual, dan kultural, sehingga memperkaya warisan budaya sekaligus beradaptasi dengan 

dinamika sosial dan pasar global. Sedangkan Desa Celuk di Kecamatan Sukawati telah lama 

diakui sebagai sentra kerajinan perak terbesar di Bali dan menjadi salah satu representasi 

penting dari seni kriya tradisional yang berorientasi global. Dewi dkk., (2019:471–473) 

mengemukakan bahwa orientasi pasar dan inovasi produk berpengaruh signifikan terhadap 

daya saing kerajinan perak di Desa Celuk. Pengrajin yang memahami kebutuhan pasar dan 

berinovasi dalam desain maupun kualitas produk akan lebih unggul, sehingga kombinasi kedua 

strategi ini menjadi kunci utama menghadapi persaingan.  

Desa-desa lain seperti Batubulan terkenal dengan seni pahat patung batu dan topeng 

tradisional, serta Singapadu yang banyak menghasilkan ukiran batu paras untuk arsitektur pura 

dan bangunan adat. Di bidang tekstil, Desa Sidan dikenal dengan tenun tradisional bermotif 

khas Bali, Pejeng melestarikan kain tenun dan berbagai perlengkapan ritual, sedangkan Bitera 

menjadi salah satu pusat batik dengan motif bernuansa budaya lokal. Keberagaman ini 

memperlihatkan kekayaan tradisi kerajinan Gianyar yang tidak hanya bernilai seni tinggi, tetapi 

juga berperan besar dalam mendukung perekonomian masyarakat serta menjaga identitas 

budaya Bali. Keindahan, detail, serta makna simbolis yang terkandung dalam setiap karya 

menunjukkan keterampilan tinggi para pengrajin yang diwariskan turun-temurun, sekaligus 

menjadi nilai tambah yang mampu bersaing di pasar global. Keunikan budaya lokal tercermin 

dalam produk kerajinan yang tidak hanya bernilai estetis, tetapi juga memiliki daya tarik 

internasional sebagai karya seni kerajinan bernuansa tradisi yang otentik dan eksklusif.  



 

17 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Seni kerajinan di Gianyar mengalami transformasi dari fungsi sakral yang berakar pada 

tradisi lokal menuju posisi sebagai komoditas global, namun tetap mempertahankan 

keterikatannya dengan nilai-nilai budaya inti (Atmojo, 2008: 5-7). Perkembangan signifikan 

ini didorong oleh tradisi artistik yang kaya serta pengaruh pariwisata yang masif, sehingga 

mampu menembus pasar lokal hingga internasional. Upaya pengrajin Gianyar dalam 

memadukan keterampilan tradisional dengan desain kontemporer tidak hanya melestarikan 

nilai budaya, tetapi juga memperkokoh reputasi Bali sebagai destinasi seni dan budaya 

internasional. Dengan demikian, seni kerajinan Kabupaten Gianyar menegaskan diri sebagai 

representasi autentik dari integrasi tradisi, spiritualitas, kreativitas, dan ekonomi. 



18 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB II  

KECAMATAN PAYANGAN 

Kecamatan Payangan terletak paling ujung utara Kabupaten Gianyar. Kecamatan 

Payangan memiliki luas 75,88 km2 dan merupakan wilayah terluas di wilayah Kabupaten 

Gianyar yang memiliki luas 368 km2 sehingga Kecamatan Payangan memiliki 20,62 % dari 

luas wilayah Kabupaten Gianyar. Wilayah ini memiliki 9 (sembilan) desa yaitu, Melinggih 

Kelod, Melinggih, Kelusa, Bresela, Bukian, Puhu, Buahan, Buahan Kaja, dan Desa Kerta. 

Daerah ini memiliki keindahan alam yang masih asri serta budaya lokal yang masih dapat 

dijumpai saat ini. 

Kecamatan Payangan merupakan bagian penting dari lanskap seni, dan kriya yang telah 

ada dan berkembang sampai saat ini, seperti: seni lukis gaya keliki kawan payangan, seni 

pertunjukan joged pingitan, tabuh sekatian payangan, seni sakral baris irengan, seni sakral 

cupak payangan, kerajinan bambu angin-angin, dan kerajinan wastra bale, yang dijelaskan pada 

uraian sebagai berikut: 

2.1. Seni Pertunjukan  

2.1.1. Wali  

1) Tari Baris Irengan 

Keberadaan Tari Baris Irengan diperkirakan ada sekitar tahun 1948-an, bahkan 

sebelumnya juga sudah sempat ditarikan. Tempat pementasan tari Baris Irengan hanya 

ditarikan di pura Batu Kapas, yang mana pura tersebut diyakini sebagai tempat pemujaan 

Dewa Wisnu. Hal ini terlihat juga dari instrument penari baris irengan berwana hitam. 

Tari Baris Irengan memiliki struktur gerak yang sederhana, lincah dan dinamis. 

Bentuknya dapat diperhatikan dari indera pengelihatan sebagai sebuah tarian yang timbul 

dari Gerakan penari, riasan penari dan busana yang dikenakan. Semua itu merupakan 

satu kesatuan yang dimiliki oleh tarian Baris Irengan.  

Tari Baris Irengan ditarikan oleh laki-laki dan harus berstatus sebagai krama desa 

ngarep tepatnya di Banjar Tengipis, Desa Buahan Kaja, Kecamatan Payangan. Usia 

penari rata-rata 30 tahun dimana mereka sudah berstatus menikah. Oleh sebab itu, 

pemuda yang sudah menikah sudah pasti memiliki tanggung jawab sebagai pengayah. 

Nama Baris merujuk pada formasi barisan prajurit sedangkan kata ireng berarti hitam 

menggambarkan dominasi warna kostum yang digunakan penari memiliki makna 



 

19 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

filosofis yang melambangkan kewaspadaan, kekuatan, dan keteguhan hati. Selain itu, 

pakaian tari Baris Irengan berwarna hitam juga menggambarkan perburuan satwa liar 

(kera hitam) yang diyakini dahulu pernah merusak areal pertanian masyarakat setempat.  

Pengiring gamelan yang digunakan dalam pentas tari Baris Irengan adalah gong 

kebyar. Gong kebyar adalah instrumen gamelan yang sangat popular di lingkungan 

masyarakat Bali. Hampir seluruh banjar memiliki instrumen gamelan gong kebyar. 

Busana yang dikenakan oleh penari Baris Irengan memiliki identitas tersendiri. Ini dapat 

diketahui dari tata busana yang kenakan oleh penari bersifat teatrikal yang memiliki 

makna sebuah busana yang khusus dipakai oleh penari dalam pementasan tari Baris 

Irengan. Busana tersebut terdiri dari: udeng selem dipakai di kepala, kamen selem 

digunakan pada bagian lutu sampai dada, anteng poleng digunakan untuk hiasan leher 

penari, celana hitam panjang sebagai bagian penutup bawah penari, don gegirang dipakai 

di telinga, gongseng dikenakan pada mata kaki dan, tombak sebagai senjata penari Baris 

Irengan. 

Tari Baris Irengan dikategorikan tari sakral karena hanya dipentaskan di Pura Batu 

Kapas pada malam jumat saat Pujawali pura setempat. Piodalan di Pura Batu Kapas jatuh 

pada Buda Umanis Wuku Julungwangi setiap satu tahun sekali. Tarian ini tidak boleh 

dipentaskan sembarang tempat dan hanya ditarikan di Pura Batu Kapas sebagai ritual 

pembersihan. Meskipun tari Baris Irengan tidak dapat dipentaskan ditempat lain, tarian 

ini tetap mengalami keberlangsungan dari masa ke masa tebukti dalam upaya generasi 

masyarakat banjar Tengipis tetap melestarikan tarian ini sebagai sebuah warisan. 

  

Foto 2.1 Tari Baris Irengan dipentaskan di Pura Batu Kapas,  

pada saat Pujawali Buda Umanis Wuku Julungwangi. 

 

2) Tari Rejang Ilut 

Tari Rejang Ilut berasal dari Desa Buahan, Kecamatan Payangan, Gianyar baru saja 

ditetapkan pemerintah sebagai Warisan Budaya Tak Benda (WBTB) Nasional tahun 



20 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

2021. Keunikan atau kekhasan dari tarian rejang ini adalah terletak pada gerakan tubuh 

dalam Tari Rejang Ilut, yakni ‘ngilut’, yang merupakan simboli dari peran wanita sebagai 

sakti dalam kehidupan manusia. 

Tari Rejang Ilut awalnya merupakan tarian sakral untuk pengiring berbagai upacara 

keagamaan di Desa Buahan, Kecamatan Payangan. Namun, Tari Rejang Ilut sempat 

‘menghilang’ selama 15 tahun, tergantikan oleh Tari Rejang Dewa. Untuk 

menghidupkan kembali dan melestarikan warisan tradisi budaya yang adi luhung ini, 

kemudian dilakukan upaya rekonstruksi. 

Upaya rekonstruksi Tari Rejang Ilut sudah dilakukan sejak Juli 2013 silam. Upaya 

itu disertai dengan pembuatan film dokumenter oleh Kader Pelestari Budaya Kabupaten 

Gianyar, pada 31 Januari sampai dengan 2 Februari 2014. “Film dokumenter itulah yang 

diharapkan menjadi salah satu media pembelajaran bagi generasi muda untuk 

mempelajari Tari Rejang Ilut dari Desa Buahan.  

Pasca rekonstruksi, Tari Rejang Ilut kemudian diusulkan Dinas Kebudayaan 

Gianyar ke pusat sebagai WBTB pada tahun 2021. Kemudian, semenjak saat itu tari 

Rejang Ilut ditetapkan Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, Teknologi 

(Kemendikbud Ristek) sebagai WBTB, pada 30 Oktober 2021 lalu. Ada dua item 

kebudayaan dari Gianyar yang ditetapkan menjadi WBTB tahun 2021. Salah satunya 

adalah tari rejang ilut. 

Sesuai namanya, tarian sakral dari Desa Buahan ini disebut Tari Rejang Ilut, karena 

gerakan tarinya yang ngilut, identik dengan bodhyagiri mudrā, yaitu sikap tangan 

menggenggam sesuatu. Gerakan mudra tersebut memiliki makna keteguhan 

pengetahuan/kesadaran. Fungsi utama dari tarian sakral rejang ilut adalah untuk 

mengiringi upacara keagamaan di pura yang berlokasi di Desa Buahan, Kecamatan 

Payangan, Kabupaten Gianyar. 



 

21 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

   

 

Foto 2.2 Tarian rejang Ilut di Desa Buahan (sumber: youtube KPB Gianyar) 

 

2.1.2. Bebali 

1) Tabuh Sekatian Payangan 

Tabuh Sekatian Payangan merupakan salah satu komposisi gamelan sakral yang 

memiliki gaya permainan (Gaya Sekatian) pada gamelan Bali yang dimainkan oleh 

masyarakat Payangan. Tabuh Sekatian Payangan pernah direvitalisasi oleh sanggar 

Cudamani desa Payangan pada tahun 90-an. Tabuh Sekatian Payangan dimainkan hanya 

untuk mengiringi upacara dewa yadnya di Pura sekecamatan Payangan. Lahirnya Tabuh 

Sekatian Payangan bermula dari tokoh di Puri Payangan meminta kepada seluruh 

masyarakat yang memiliki keahlian khususnya menabuh untuk pergi ke Pura Batur agar 

belajar mendengar tabuh yang ada di Pura Batur. Setelah itu para penabuh tersebut 

diminta untuk membuat sebuah gending yang menjadi ciri khas Payangan. Gending itu 

saat ini dikenal sebagai Tabuh Sekatian Payangan.  

Struktur tabuh Sekatian Payangan terdiri dari tiga bagian irama yaitu kwang, kang, 

tolo dengan elemen gegilakan atau pengantar ritmis yang energik, encog curik adalah 

bagian irama cepat, lilit ron adalah melodi melingkar yang halus, dan terakhir 

tetembungan adalah penutup yang harmonis. Tempo dalam tabuh Sekatian Payangan 

lebih lambat daripada tabuh Sekatian yang tumbuh di Buleleng, yang mana tempo 

permainannya lebih cepat.  



22 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Sampai saat ini, tabuh Sekatian Payangan masih berkembang di lingkungan 

masyarakat Payangan yang dapat dijumpai saat upacara Dewa Yadnya, hampir seluruh 

seka gong bisa memainkan tabuh Sekatian. Pada saat upacara di Pura Batur tahun 2020, 

Tabuh Sekatian pernah dimainkan oleh Sekaa gong Dharma Kusuma Banjar Payangan 

desa. Pada tahun yang sama tabuh Sekatian juga pernah dimainkan oleh sanggar 

Cudamani di Pura Taman Pule Mas, Ubud Gianyar. Sekaa gong Sukamerih pernah 

memainkan tabuh Sekatian pada saat piodalan disebuah pura tepatnya di Banjar Pengaji. 

Tabuh Sekatian sampai saat ini tetap dipertahankan sebagai bentuk identitas dan spiritual 

masyarakat Payangan. Tokoh adat setempat aktif mengadakan pelatihan untuk 

memperkenalkan dan melestarikan gaya permainan tabuh Sekatian kepada generasi 

muda di Payangan. 

Tabuh sekatian Payangan berfungsi sebagai pengiring upacara keagamaan di pura-

pura besar khususnya pada saat upacara nganteg linggih, puncak piodalan, ataupun 

melasti. Tabuh ini diyakini mampu mengundang kehadiran para dewata dan menciptakan 

suasana sakral. Disisi lain tabuh Sekatian juga berfungsi sebagai media pendidikan 

spiritual bagi masyarakat. Hal ini dapat dilihat dari nilai-nilai yang terkandung seperti 

nilai kesabaran, kebersamaan, dan penghormatan terhadap tradisi adat dan leluhur, ketika 

proses permainan Tabuh Sekatian itu sendiri. Tabuh Sekatian Payangan tidak hanya 

sebuah warisan budaya atau tradisi tetapi juga adalah sebuah symbol kekuatan spiritual 

dan budaya yang harus dijaga keberadaannya. 

 

Foto 2.3 Sekaa Gong Dharma Kusuma Banjar Payangan Desa tampil di pura Penataran Besakih,  

memainkan tabuh Sekatian Payangan. 

 
 



 

23 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 2.4 Seka gong Sukamerih Banjar Pengaji, memainkan tabuh sekatian. 

 

2) Joged Pingitan 

Menurut catatan lokal Joged Pingitan berasal dari Banjar Susut, Desa Buahan, 

Kecamatan Payangan. Tarian ini pernah dipertunjukan secara ngelawang ke rumah-

rumah dari serangkaian upacara Galungan dan Kuningan. Namun, pada suatu peristiwa 

ngelawang kurang lebih pada tahun 1890-an ketika tarian Jogeg Pingitan dipentaskan di 

pura para pengayah atau penari mengalami kesurupan. Setelah kejadian itu dianggap 

bahwa tarian Joged Pingitan harus disakralkan atau dipingitkan, yang memiliki makna 

pementasannya dibatasi hanya diperuntukkan mengiringi upacara ritual keagamaan. 

Sejak saat itulah gelungan yang dipakai oleh penari Joged Pingitan mulai disimpan dan 

disakralkan disebuah tempat yang bernama Gedong Pingit di Pura Penatar Pingit. 

Keunikan tari Joged Pingitan tidak hanya terletak pada konteks tariannya yang 

pingit atau sakral, tetapi juga penari yang menarikan adalah seorang gadis yang telah 

mengalami proses pawintenan atau penyucian dan baru diperbolehkan menari. Hal ini 

tentunya berbeda dengan tarian joged pada umumnya, yang mana pengibing tari Joged 

Pingitan tidak boleh menyentuh penari ataupun kontak fisik lainnya. Gamelan pengiring 

tarian ini berupa tabuh gegandrungan yang mana gamelan berbahan dasar bambu. Atribut 

pada Joged Pingitan juga terbilang unik seperti gelungan (hiasan kepala) yang dikenakan 

sangat sarat akan kesakralan disimpan dengan baik di dalam keben dan disungsung di 

Pura setempat, pakaian yang dikenakan penari Joged Pingitan sekilas seperti tari legong, 

dan khusus tari joged pingitan tidak menggunakan pengibing karena dipercayai saat 

penari mulai menarikan tarian tidak boleh disentuh. Tari Joged Pingitan memiliki nilai 

religius dan kesakralan yang tinggi. Tarian ini khusus diperuntukkan untuk mengiri 



24 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

upacara ritual keagamaan. 

Tari Joged Pingitan dikatakan sakral, karena eksistensi Joged Pingitan yang pernah 

mengalami tantangan seperti, regenerasi penari dan pengibing mulai mengalami 

penurunan. Tari Joged Pingitan tidak dipentaskan pada sembarang hari, melainkan hanya 

pada saat hari raya piodalan di pura-pura besar sedesa Payangan. Masyarakat 

berpendapat bahwa tari Joged Pingitan harus dijaga proses dan penampilannya sehingga 

tarian ini tetap memiliki nilai kesakralan yang tinggi, sehingga tarian ini dianggap 

sebagai media spiritual dan penyembuhan.   

Keberadaan tari Joged Pingitan merupakan identitas masyarakat Banjar Susut, desa 

Buahan, kecamatan Payangan yang sudah dikenal luas di Bali. Tari Joged Pingitan ini 

dapat dilihat dan ditonton oleh masyarakat pada saat upacara di pura Penataran Pingit. 

Tarian ini dipentaskan untuk melengkapi upacara keagamaan. Disisi lain tari Joged 

Pingitan dipentaskan di Desa Manikliu setiap tiga puluh tahun sekali ketika ada upacara 

besar di desa tersebut tepatnya pada saat Ageng Wali atau Puncak Karya Mamungkah. 

Sehingga tari Joged Pingitan tidak boleh sembarangan dipentaskan. 

 

Foto 2.5 Penabuh gamelan gegandrungan sebagai pengiring dari Tari Joged Pingitan. 

 

 



 

25 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 2.6 Joged Pingitan pentas di Kalangan Ayodya Art Centre Denpasar. 

 

3) Tari Cupak Payangan. 

Tari Cupak atau yang dikenal sebagai tarian legenda Cupak-Gerantang sebenarnya 

sudah ada sejak dulu di berbagai daerah di Bali begitu juga Cupak Payangan mengadopsi 

cerita yang sama, namun pada pementasannya Cupak Payangan memiliki keunikan yang 

berbeda dari Tarian Cupak lainnya. Tarian Cupak Payangan berasal dari Desa Kerta 

Cupak Payangan hanya ditarikan oleh satu keluarga dalam garis keturunan yang sama, 

dimana penari Cupak sendiri tidak boleh diperankan oleh sembarang orang, tarian ini 

sudah biasa dipentaskan terutama di Pura Alas Angker di Desa Kerta Payangan saat 

piodalan. Tarian ini digunakan sebagai sarana pembersihan desa setempat secara religius 

yang dipercayai memberikan keharmonisan dan kesejahteraan bagi masyarakat setempat. 

Keunikan tarian Cupak Payangan tersebut terletak pada Lelampahan, yang mana Cupak 

Payangan digambarkan sebagai konotasi negatif yang memiliki sifat rakus, beringas dan 

pemarah. Selain itu, tarian Cupak Payangan saat ditarikan akan melakukan hal-hal diluar 

nalar seperti, memakan daging dalam porsi besar dan menginjak bara api tidak merakan 

panas tanpa menggunakan alas kaki. Tokoh penari Cupak sering kali menjadi pusat 

perhatian karena penampilannya yang jenaka, kostum penari yang mencolok serta gaya 

bicara yang mengandung banyak lelucon. Sehingga pertunjukan itu bisa diterima oleh 

semua kalangan baik anak-anak maupun orang dewasa. 

Keberadaan Cupak Payangan tetap dipertahankan di tengah kemajuan teknologi 

digital dan budaya modern, bahkan sering mengalami revitalisasi melalui berbagai ajang 

pentas seni. Komunitas seniman lokal memberikan dukungan terhadap keberadaan tarian 

Cupak Payangan agar tetap terjaga. Selain itu, adanya dukungan dari penonton 



26 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

masyarakat desa Kerta Payangan terhadap pertunjukan tari Cupak Payangan membuat 

tarian ini masih digemari hingga saat ini. Tari Cupak Payangan tidak hanya sekedar seni 

pertunjukan biasa tetapi juga sebuah identitas yang memperkuat jati diri masyarakat 

khususnya masyarakat desa Kerta Payangan. 

   

 

Foto 2.7 Pementasan Tarian Cupak Payangan di Pura Alas Angker Desa Kerta, Kecamatan Payangan. 

 

2.2. Seni Rupa  

1) Seni Lukis Keliki Kawan 

Seni lukis Keliki Kawan Payangan merupakan seni lukis yang berkembang pada 

awal tahun 70-an. Seni lukis Keliki Kawan Payangan tumbuh di lingkungan desa Kelusa 

tepatnya di Banjar Keliki Kawan. Karakteristik seni lukis Keliki Kawan Payangan 

memiliki bidang dimensi yang cenderung lebih kecil atau miniatur yang selalu 

menggambarkan kehidupan sehari-hari masyarakat Bali seperti suasana upacara, pasar, 

kehidupan petani, nelayan, dan kesenian. Kekhasan seni lukis Keliki Kawan Payangan 

terletak pada perpaduan lukisan gaya Ubud dengan gaya Batuan yang dituangkan dalam 

media kertas kecil. Teknik yang digunakan oleh pelukis di desa Keliki Kawan Payangan 

hampir mirip penciptaan seni lukis tradisional Bali dengan teknik basah menggunakan 

cat air di atas kertas ataupun kanvas yang memiliki ukuran relatif kecil. Hal ini, 

menjadikan kekhasan yang berbeda dari seni lukis yang ada di luar desa Keliki Kawan.   

Seni lukis Keliki Kawan Payangan atau style Keliki Kawan diciptakan untuk 

memenuhi pesanan, sehingga bentuk dan tema disesuaikan dengan selera pasar 



 

27 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pariwisata. Perkembangan pariwisata di Bali menjadikan seni lukis Keliki ini sebagai 

produk karya seni industri yang diciptakan secara masal untuk memenuhi pasar 

pariwisata. Sehingga, seni lukis Payangan tidak hanya bertahan tetapi juga tumbuh dan 

menjadi bagian penting wajah kontemporer masyarakatnya. Lukisan Keliki Kawan 

Payangan memiliki fungsi sebagai sarana keindahan dan hiasan dinding.  

Seni lukis Keliki Kawan Payangan memiliki struktur atau susunan yang memiliki 

hubungan dengan pelibatan komposisi, proporsi, irama, dan keseimbangan. Komposisi 

seni lukis Keliki Kawan Payangan menerapkan komposisi asimetris walaupun beberapa 

karya juga ada yang menerapkan simetris terutamanya pada penggambaran ornamen. 

Proporsi yang diterapkan yaitu perbandingan kepala, badan, dan kaki yang melukiskan 

ukuran manusia, binatang, dan alam lingkungan yang menyerupai bentuk-bentuk ideal. 

Irama terlihat lewat pengulangan bentuk elemen-elemen dasar seperti garis, bidang, 

ruang, dan tekstur yang adanya perbedaan ukuran sehingga menunjukan garis yang 

dinamis dan tidak membosankan. Keseimbangan yang diperlihatkan dalam seni lukis 

Keliki Kawan Payangan dengan cara pengorganisasian elemen-elemen seni rupa ke 

dalam keseimbangan asimetris maupun simetris sehingga mewujudkan keharmonisan 

antara elemen-elemen seni rupa secara keseluruhan.  

Seni lukis Keliki Kawan Payangan diwujudkan menggunakan berbagai peralatan, 

bahan, dan warna seperti: kuas, drawing pen, pena, tempat gosok bak cina, batok kelapa 

yang dihaluskan, dan meja gambar. Bahan-bahan perwujudan seni lukis Keliki Kawan 

Payangan ini menggunakan warna tinta cina cair, kertas, dan warna (water color, sakura, 

dan acrylic). 

Proses perwujudan seni lukis Keliki Kawan Payangan melalui beberapa tahapan 

seperti, pertama: membuat sketsa awal penciptaan obyek lukisan, terkait komposisi, 

perspektif dengan menggunakan pensil disesuaikan dengan tema-tema yang akan 

digambarkan di atas kertas kedua: proses nyawi dengan memberi kontur atau 

mempertegas garis sket detail hiasannya ketiga: proses ngabur dengan membentuk 

volume pada bagian-bagian obyek seperti anatomi, perspektif, gelap terang atau gradasi. 

Proses ngabur ini dilakukan dengan menggunakan tinta cina dan peralatan kuas bambu. 

Keempat memberikan warna setelah teknik ngabur dianggap selesai. Warna digunakan 

seperti water color, sakura, dan acrylic diterapkan secara transparan dengan teknik blok 

pada bagian-bagian tertentu sehingga mendekati warna asli suatu obyek. Tahapan akhir 



28 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

menerapkan warna-warna terang pada bagian-bagian tertentu sehingga memberikan 

aksen penyinaran terkesan sinar bayangan dan perspektif pada lukisan. 

 

 

Foto 2.8  Lukisan Keliki Kawan Payangan oleh seniman I Wayan Mardika. 
 

 

Foto 2.9 Lukisan Calonarang Keliki Kawan Payangan  oleh I Wayan Mardika. 

 



 

29 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

2.3. Kerajinan 

1) Kerajinan Bambu Angin-angin 

Bambu angin-angin adalah sebuah kerajinan bambu yang berasal dari banjar Puhu 

desa Kerta, kecamatan Payangan. Dahulu kerajinan bambu angin-angin digunakan petani 

untuk mengusir burung di sawah, hingga saat ini berkembang menjadi sebuah kerajinan 

yang merupakan ciri khas masyarakat dari banjar Puhu. Kerajinan ini terus berkembang 

dari tahun 1990 sampai sekarang, yang diwariskan dari generasi ke generasi. 

Kerajinan ini berbahan baku bambu dengan diameter yang beragam, ukurannya 

bisa 3-5 cm, menggunakan tali rami, batok kelapa, dan juga menggunakan bahan kayu 

albesia. Kerajinan bambu angin-angin berbahan baku utama bambu telah mengalami 

proses pemanasan dengan api terlebih dahulu untuk membentuk bambu menjadi ringan 

dan menghasilkan bunyi yang halus serta nyaring. 

Bambu angin-angin yang dahulunya berfungsi sebagai alat tradisional untuk 

mengusir burung di sawah kini telah mengalami pergeseran makna dan fungsi. Dari 

peralatan pertanian yang sederhana, bambu ini kini menjelma menjadi elemen estetika 

yang memperindah tampilan rumah. Suara khas yang dihasilkan oleh bambu saat tertiup 

angin memberikan nuansa alami dan menenangkan. Kerajinan bambu angin-angin 

memiliki bentuk yang unik dan berkesan tradisional. Perubahan fungsi ini mencerminkan 

bagaimana masyarakat mulai menghargai nilai-nilai keindahan dalam kehidupan sehari-

hari, sekaligus menjaga warisan budaya. 

Pada saat ini, pengerajin bambu angin-angin tetap konsisten memproduksi 

kerajinan tersebut, ini terlihat dari masyarakat yang ada di banjar Puhu sebagian besar 

memiliki keahlian membuat bambu angin-angin. Kerajinan bambu angin-angin saat ini 

mengalami peningkatan permintaan pasar, namun tidak disertai dengan jumlah 

pengerajin yang ada. Sehingga mengalami kendala dalam produksi untuk memenuhi 

permintaan pasar.  Sebagai salah satu contoh ketika modal usaha tersedia tidak dibarengi 

dengan jumlah tersedianya bahan baku. Hal ini yang menjadi tantangan pengerajin dalam 

produksi kerajinan bambu angin-angin. 

Dilihat dari sisi ekonomi, aktivitas kerajinan bambu yang terus berkembang di 

masyarakat Banjar Puhu, Desa Kerta, Kecamatan Payangan, warga yang dulunya hanya 

bergantung pada sektor pertanian kini mulai beralih untuk menambah penghasilan 



30 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

melalui pembuatan bambu angin-angin. Kerajinan ini tidak hanya menjadi sumber 

pendapatan alternatif, tetapi juga membuka peluang usaha rumahan yang melibatkan 

berbagai lapisan masyarakat, mulai dari pemotongan bambu, perakitan, finishing, hingga 

pemasaran. Permintaan yang meningkat, baik dari pasar lokal maupun wisatawan, turut 

mendorong pertumbuhan ekonomi masyarakat. 

       

 

Foto 2.10  Kerajinan bambu angin-angin di Banjar Puhu, Desa Kerta, Kecamatan Payangan. 

 
 

2) Kerajinan Wastra Bale 

Kerajinan Wastra Bale Payangan merupakan seni kriya berbentuk kerajinan kain 

hiasan atau wastra yang diperuntukan pada bale dan tempat-tempat suci umat Hindu. 

Kerajinan ini melibatkan teknik lukis tangan dengan pola seperti jajar kembang atau pola 

geometris. Kerajinan ini berkembang di Banjar Geria Kelod, Desa Melinggih, 

Kecamatan Payangan, dengan motif kerajinan menyerupai seni lukis wayang kamasan.  

Wastra Bale berbahan kain beludru atau katun halus dengan ukuran panjang 3-5 meter.  

Kerajinan wastra bale ini sudah berkembang sejak tahun 2019 sampai saat ini. 

Pengerajin wastra bale ini diawali oleh keluarga Congita dan juga melibatkan orang lain 

untuk memenuhi permintaan pasar yang terus meningkat. Peningkatan pasar wastra bale 

ini biasanya terjadi saat menjelang hari raya Galungan dan Kuningan, piodalan Pura, 



 

31 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dan piodalan di rumah masing-masing masyarakat. Wastra bale ini dibuat oleh 

pengerajin untuk digunakan menghiasi tempat suci dan juga bale yang ada di rumah 

masyarakat Bali.  

Pengerajin wastra bale ini merupakan kegiatan ekonomi kreatif masyarakat yang 

memiliki nilai ekonomis dan keindahan yang unik serta berdampak nyata bagi pengerajin 

itu sendiri. Keberadaan pengerajin wastra bale saat ini masih ada dan terus berkembang 

di Banjar Geria, Desa Melinggih, Kecamatan Payangan.  

 

Foto 2.11 Wastra Bale yang sudah terpasang di tempat suci Hindu. 

 

 

Foto 2.12 Wastra Bale yang telah selesai dilukis. 

 



32 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB III  

KECAMATAN TEGALLALANG 

Kecamatan Tegalalang adalah salah satu daerah dengan ragam kesenian yang lengkap di 

Kabupaten Gianyar. Kesenian yang tumbuh dan berkembang meliputi seni rupa, pertunjukan 

dan seni logam. Kesenian tersebut lahir dari insan-insan kreatif masyarakat Tegalalang yang 

dilandasi oleh spiritual yang kuat. Seni rupa, seni pertunjukan dan seni logam sebelum 

diberdayakan sebagai penunjang pemenuhan ekonomi merupakan bagian dari ritual. Kesenian 

yang dilandasi oleh nilai spiritual tidak dapat dilepaskan dari faktor Kecamatan Tegalalang 

perjalanan Maha Rsi Markandeya dalam perjalanan suci menuju Basukihan. Daerah yang 

pernah ditapaki oleh Maha Rsi Markandeya mulai dari Desa Keliki hingga Desa Taro yang 

kemudian disebut dengan Amunduk Taro banyak menghasilkan seni pertunjukan bersifat 

sakral, karya lukis dan bahkan dewasa ini terkenal dengan seni logamnya khususnya tatah emas 

dan perak. Selain itu di kawasan timurnya mulai dari Desa Gentong hingga Desa Sebatu banyak 

lahir kerajinan tangan berupa seni ukiran kayu. Desa Pakudui salah satu yang berada pada 

kawasan tersebut bahkan telah terkenal hingga ke mancanegara melalui kerajinan patung 

Garuda. 

Seni pertunjukan yang bersifat sakral meliputi Tari Ndar-Ndir di Desa Taro dan Sebatu, 

Wayang Wong di Desa Talepud, Pujung Kaja, Gambuh di Desa Kedisan, Tari Sang Hyang di 

Sebatu dan Seni Gamelan Gambang di Desa Talepud, Pujung Kaja. Seni lukis tradisi gaya 

Keliki tersebar dari Desa Keliki Kangin hingga Keliki Kawan. Kemudian saat ini melejit sentra 

kerajinan tatah logam dari bahan emas dan perak yang berkembang di Banjar Delod Seme, 

Desa Taro. Bahkan produk dari tatah logam emas dan perak dari Banjar Delod Seme, Desa 

Taro sangat digemari oleh masyarakat di Bali untuk kepentingan hiasan sesuhunan barong, 

arca, pretima dan keris. Selain kesenian yang bersifat sakral dan bergaya tradisi, Kecamatan 

Tegalalang juga memiliki kesenian kontemporer yang disebut dengan Kobagi. Kobagi 

merupakan akronim dari Komunitas Badan Gila menyajikan karya musik dengan olah tubuh 

seperti tepukan pada mulut, dada, perut dan hentakan kaki. 

3.1. Seni Pertunjukan 

3.1.1. Wali 

1) Tari Rejang Pelayon  

Tari Rejang Pelayon adalah tari tradisional yang berasal dari Desa Sebatu, 



 

33 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

ditampilkan dalam konteks upacara adat dan keagamaan sebagai tarian sakral, namun 

pada perkembangannya juga dapat dipentaskan sebagai tarian profan di luar ritual. Tarian 

ini biasanya dibawakan oleh anak-anak hingga remaja perempuan. Tari Rejang Pelayon 

diciptakan oleh I Jujul, warga asli Banjar Sebatu, yang tahun kelahirannya tidak diketahui 

karena sudah sangat lama, dan sejak dahulu diwariskan secara turun-temurun sebagai 

bagian penting dari upacara desa. 

Tarian ini memiliki gerakan lemah gemulai khas tari rejang, dengan nama Pelayon 

berasal dari kata pelayu (pala = buah, ayu = kebaikan) yang bermakna buah kebaikan 

sebagai simbol harapan agar upacara berlangsung baik dan lancar. Hingga kini, Tari 

Rejang Pelayon masih tetap eksis dalam berbagai upacara adat dan keagamaan di Desa 

Sebatu, serta diwariskan kepada generasi muda perempuan sebagai bentuk pelestarian 

tradisi. 

Fungsi utama tarian ini adalah sebagai pengiring upacara adat dan keagamaan 

sekaligus media untuk menjaga identitas budaya Desa Sebatu. Keberadaan Tari Rejang 

Pelayon berdampak pada penguatan identitas budaya, menumbuhkan rasa kebersamaan 

masyarakat, serta melestarikan tradisi religius yang diwariskan secara turun-temurun. 

 

Foto 3.1 Tari Rejang Pelayon Desa Sebatu 

 

2) Tari Sang Hyang Dedari 

Sanghyang Dedari di Desa Adat Talepud merupakan tari sakral yang memiliki 

karakteristik serupa dengan tradisi Sanghyang di wilayah Bali lainnya. Keunikan bentuk 



34 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

penyajiannya terletak pada tempat pementasan yang umumnya dilaksanakan di balai 

wantilan, yang memiliki struktur lengkap seperti rangguan/tingge dan perlengkapan 

khusus pertunjukan sakral beserta perangkat iringannya. 

Secara visual, pementasan Sanghyang Dedari Talepud memiliki kemiripan dengan 

tari Gandrung atau Joged Pingitan. Gelungannya menyerupai Legong, namun di bagian 

belakang terdapat ornamen menyerupai bulu belibis. Selain itu, penarinya mengenakan 

bancangan dan busana dominan putih dengan kombinasi warna tertentu. 

Dalam tradisi, terdapat 128 jenis Dedari yang tercatat dalam buku kidung. Namun, 

tidak semua pernah dipentaskan karena kehadiran setiap Dedari ditentukan oleh bisikan 

petapakan saat proses kelingsen (trance). Biasanya, urutan kemunculan diawali oleh 

Sanghyang Dedari Kekincir, kemudian disusul Dedari lainnya seperti Dedari Putih, 

Dedari Kuning, Dedari Kembang Jenar, Dedari Manik Toya, Dedari Tunjung Beru, 

Dedari Mancawarna, Dedari Mas Makitel, dan sebagainya. Setiap jenis Dedari memiliki 

ciri khas dan tema gerak berbeda, misalnya: 

 Dedari Putih: menari dengan iringan dua perempuan pengiring. 

 Dedari Tunjung Beru: memeragakan kisah transformasi Ida Betara Durga 

menjadi Dewi Parwati/Dewi Uma. 

 Dedari Ngelampit: menggambarkan suasana membajak sawah. 

 Dedari Blecing: menampilkan permainan dolanan bernuansa hiburan. 

 Dedari Mancagina: menggambarkan aktivitas menulis lontar. 

 Dedari Botoh: menyerupai permainan judi klasik Bali (mekece). 

 Dedari Suci: terkait saat Ida Betara mapica sanganan; setelahnya dilakukan 

pembagian lungsuran kepada warga. 

 Dedari Begal: muncul saat Ida Betara mapica boga, yang ditandai dengan 

pembagian sesajen berupa makanan. 

Penataan keseluruhan pertunjukan ditangani oleh masyarakat Desa Adat Talepud. 

Menurut Eka Ilikita Desa Adat Talepud, tradisi Sanghyang Dedari tidak dapat dipisahkan 

dari sejarah hubungan dengan Desa Adat Sebatu. Diceritakan bahwa Ida Ratu Manik 

Toya memiliki seorang putri bernama Ida Ratu Dedari yang sangat cantik dan menolak 



 

35 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

menikah dengan tokoh dari lingkungan serumpun Desa Adat Sebatu. Beliau kemudian 

merajuk dan pergi menuju arah neriti/ngelod kauhan. 

Beliau berhenti di sebuah area persawahan luas bernama Uma Linggah, dan 

bersembunyi di bawah kelakah (potongan bambu panjang yang sering digunakan sebagai 

atap). Sejak saat itu beliau disungsung sebagai Ratu Sanghyang Klakah, dengan 

pelinggih di Pura Dugul Kelod, Desa Adat Talepud. Figur inilah yang diyakini 

memberikan tuntunan dan taksu bagi masyarakat Talepud, terutama dalam kegiatan 

kesenian. Segala bentuk pementasan seni biasanya diawali dengan memohon restu di 

Pura Dugul Kelod. 

Tradisi ini juga berkaitan dengan ritual agraris Acin Padi, yang mencerminkan 

tahapan masyarakat Talepud dalam bercocok tanam, mulai dari membuat emping hingga 

proses nyacahin, sebagai ungkapan syukur kepada beliau yang dipandang sebagai 

perwujudan Betara Sri Wisnu. Keunikan utama Tari Sanghyang Dedari Talepud terletak 

pada: 

1. Pementasan sakral di wantilan dengan tata ruang khusus sakral. 

2. Busana khas: gelungan menyerupai Legong, dihias ornamen bulu belibis, busana 

putih dengan kombinasi warna, serta bancangan. 

3. Variasi Dedari yang sangat banyak (128 jenis) dengan karakter, iringan, dan tema 

pementasan yang berbeda-beda, mulai dari sakral, agraris, hingga hiburan ritual. 

4. Kehadirannya ditentukan oleh petapakan, bukan oleh pilihan manusia, sehingga 

setiap pertunjukan selalu berbeda dan tidak dapat diprediksi. 

Sanghyang Dedari di Desa Adat Talepud masih terjaga dan rutin dipentaskan 

karena merupakan tarian wajib dalam siklus ritual desa. Eksistensinya sangat bergantung 

pada kekuatan niskala dalam menentukan siapa yang terpilih menjadi petapakan. Pada 

tahun 2024 pernah muncul dua petapakan, sedangkan tahun 2025 hanya satu. Variasi ini 

memperlihatkan bahwa tradisi hidup secara organik dan mengikuti kehendak niskala, 

bukan melalui pemilihan manusia. Fungsi utama Sanghyang Dedari adalah: 

1. Sebagai wujud rasa syukur terhadap keberhasilan panen dan bagian tak 

terpisahkan dari prosesi Ngacahin. 

2. Media pemurnian desa, penjaga harmoni, serta penyambung hubungan 



36 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

masyarakat dengan Ida Ratu Sanghyang. 

3. Penguat identitas budaya lokal masyarakat Desa Adat Talepud. 

Tarian Sanghyang Dedari memiliki beberapa dampak diantaranya: 

Implikasi internal: 

 Tradisi ini mendorong generasi muda untuk belajar menari selama Ida Ratu 

Sanghyang nyejer (selama tiga bulan). 

 Melatih kemampuan megamel, mekidung, dan penguasaan dasar-dasar 

karawitan. 

 Mendorong perkembangan kesusastraan, terutama melalui aktivitas menulis 

aksara Bali (misalnya dalam tradisi Dedari Mancagina). 

 Menguatkan keterlibatan masyarakat dalam kegiatan ritual dan seni. 

Implikasi eksternal: 

 Desa Adat Talepud dikenal lebih luas sebagai desa dengan kekhasan tradisi 

Sanghyang Dedari. 

 Menjadi daya tarik budaya sekaligus mempertegas posisi Talepud sebagai 

pusat tradisi sakral yang masih lestari. 

 

 

Foto 3.2 Tari Sanghyang Dedari Desa Telepud (sumber: youtube tarn@pro). 



 

37 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

3) Wayang Wong  

Wayang Wong di Desa Adat Talepud memiliki karakteristik yang sangat berbeda 

dari Wayang Wong di Bali pada umumnya, seperti yang populer di Tejakula maupun 

Batuan. Keunikan utamanya terletak pada busana dan struktur pepeson. Busana Wayang 

Wong Talepud menggunakan pakaian gegambuhan yang menyerupai kostum dalam 

kesenian Topeng klasik, bukan busana Wayang Wong yang lazim ditemui di daerah lain. 

Struktur pepeson berlangsung secara normal dan berurutan, dimulai dari kemunculan 

punakawan, dilanjutkan tokoh-tokoh praratu sesuai alur cerita Ramayana. 

Pada bagian iringan, Wayang Wong Talepud memiliki karakter musikal yang khas 

dan belum dijumpai di tempat lain. Instrumen pengiringnya menyerupai Gamelan Batel 

Bebadungan dengan tambahan calung, yang menciptakan warna bunyi unik. Susunan 

instrumen meliputi: 

 Gender 4 tungguh 

 Calung 2 tungguh 

 1 kempur 

 1 kemong 

 1 tawa-tawa 

 1 kecek 

 Sepasang kendang 

Perpaduan ini membentuk identitas musikal Wayang Wong Talepud yang khas dan 

berbeda dari tradisi serupa di Bali. Sejarah Wayang Wong Talepud tercatat dalam Eka 

Ilikita Desa Adat Talepud. Dikisahkan bahwa tiga tapel Wayang Wong pertama 

ditemukan di daerah sebelah utara Tegallalang. Tapel tersebut adalah Hanuman, Tualen, 

dan Merdah. Setelah ditemukan, tapel-tapel ini disungsung, dan dari sinilah muncul 

bisama agar kelengkapan karakter Wayang Wong ditambah sehingga dapat berfungsi 

penuh dan dipentaskan. 

Perkembangan selanjutnya menambah jumlah karakter hingga saat ini terdapat 25 

tapel Wayang Wong, yang kini distanakan di Pura Bale Bang. Meskipun tidak diketahui 

siapa penciptanya, masyarakat menyebutkan bahwa pada masa sebelum tahun 1960-an 



38 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

bentuk tariannya masih sangat klasik. Tokoh penting seperti alm. Daje Jro Gede Kubayan 

I Ketut Mica bersama para penglingsir lainnya kemudian menyusun dan menata Wayang 

Wong Talepud sehingga lebih terstruktur, baik dari segi pakem gerak, karakterisasi, 

maupun ucapan dialog. Keunikan Wayang Wong Talepud antara lain: 

1. Busana khas gegambuhan/topeng, bukan busana Wayang Wong umumnya. 

2. Iringan Batel Bebadungan yang dimodifikasi dengan tambahan calung, 

menciptakan warna bunyi yang unik. 

3. Dialog murni menggunakan kutipan-kutipan dari Kekawin Ramayana, menjadikan 

bahasa Kawi sebagai unsur utama yang tidak terpisahkan. 

4. Total 25 karakter tapel yang distanakan di Pura Bale Bang dan bersifat sakral. 

5. Menjadi satu-satunya tradisi Wayang Wong di Bali dengan kombinasi pakaian, 

pepeson, dan iringan yang memiliki pakem berbeda dari tradisi lain. 

Eksistensi Wayang Wong di Talepud terjaga kuat karena memiliki kedudukan 

sebagai bagian dari ritual desa. Setiap upacara/piodalan, terutama ketika sudah memakai 

bangun urip, Wayang Wong wajib dipentaskan sebagai bagian dari pemuput yadnya. 

Oleh karena fungsinya yang sakral, Wayang Wong digunakan menggantikan fungsi 

Wayang Kulit atau Wayang Lemah dalam Dewa Yadnya, sehingga tradisi tersebut 

hampir tidak ditemukan dalam konteks ritual Talepud. Keberadaan tapel yang berstana 

di Pura Bale Bang serta kewajiban pementasannya membuat keterjagaan tradisi ini 

bersifat niskala sekaligus sosial-budaya. 

Wayang Wong Talepud berfungsi sebagai: 

1. Pemuput wali/yadnya, karena tapel Wayang Wong bersifat dikeramatkan. 

2. Media penyampaian nilai moral, terutama ajaran kepahlawanan, etika, dan 

tuntunan hidup dari kisah Ramayana. 

3. Peneguh identitas budaya desa, karena Wayang Wong telah menjadi bagian dari 

struktur upacara adat Talepud. 

4. Sarana pendidikan karakter, terutama melalui dialog Kawi dan alur cerita 

Ramayana. 

Adapun dampak tarian wayang wong, sebagai berikut:  



 

39 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Implikasi internal: 

 Meningkatkan minat generasi muda untuk belajar menari Wayang Wong. 

 Menguatkan tradisi belajar ucapan Kawi dan penguasaan pakem dialog. 

 Menjadi ruang pembinaan seni sejak kecil; banyak anak termotivasi karena 

Wayang Wong Talepud sering tampil di luar Bali maupun luar negeri. 

 Membentuk karakter disiplin, etika, dan pemahaman nilai-nilai kepahlawanan dari 

cerita Ramayana. 

Implikasi eksternal: 

 Wayang Wong Talepud dikenal luas hingga mancanegara. Sejak tahun 1975 tradisi 

ini telah beberapa kali pentas di Eropa, terakhir pada tahun 2014. 

 Menjadi tontonan dan tuntunan bagi masyarakat luas dengan pesan moral yang 

kuat. 

 Menguatkan citra Talepud sebagai desa dengan kekhasan tradisi sakral Wayang 

Wong. 

Terdapat satu kutipan Kawi yang menjadi nilai utama pementasan: 

“Sang apa angrana Ramayana carita sama juga kautamane dening catur Weda rakwa”, 

yang bermakna bahwa siapa pun yang dengan seksama menyimak pementasan 

Ramayana dalam Wayang Wong sama halnya dengan mempelajari Catur Weda. 

 

Foto 3.3 Wayang Wong tedun ring Pura Puseh Pakuseba Taro (sumber: youtube AdimasOfficial) 

 



40 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

4) Tari Nandir  

Tari Nandir adalah tari tradisional dari Banjar Sebatu yang ditarikan oleh delapan 

penari perempuan, terdiri dari empat penari sebagai Nandir Muani (laki-laki) dan empat 

penari sebagai Nandir Luh (perempuan). Dalam penyajian, Nandir Muani tampil dengan 

membawa kepet (kipas) sebagai properti utama, sedangkan Nandir Luh menampilkan 

gerakan lemah gemulai yang melengkapi peranannya. Tari Nandir diciptakan oleh I 

Nyoman Duwaja, seorang seniman dari Banjar Sebatu. Sejak tahun 1970-an, tarian ini 

sering dipentaskan melalui organisasi seni Sekaa Gong Carman Wati Sebatu di berbagai 

festival seni, termasuk di Eropa, dan hingga kini tetap eksis sebagai bagian dari kesenian 

balih-balihan (tari hiburan/pertunjukan) di Desa Sebatu. 

Ciri khas Tari Nandir terletak pada penggambaran peran ganda, di mana empat 

penari menjadi Nandir Muani (laki-laki) yang membawa properti kepet (kipas), 

mengenakan udeng emas dan kamen dengan ciri khas kancut di samping, sedangkan 

empat penari lainnya sebagai Nandir Luh (perempuan) yang mengenakan hiasan kepala 

berupa bunga emas serta memakai selendang kuning di sisi kanan dan kiri pinggang. 

Hingga kini Tari Nandir tetap eksis di Desa Sebatu, sering ditampilkan dalam acara seni, 

pementasan budaya, dan festival, baik lokal maupun internasional.  

Tari Nandir berfungsi sebagai kesenian balih-balihan yang menghibur sekaligus 

sebagai media untuk memperkenalkan seni tradisional Desa Sebatu ke khalayak luas. 

Keberadaan Tari Nandir berdampak positif dalam memperkuat identitas budaya Desa 

Sebatu, menumbuhkan kebanggaan masyarakat, serta memperluas jaringan apresiasi seni 

melalui pertunjukan hingga ke luar negeri.  

    

Foto 3.4 Tari Nandir Desa Adat Sebatu  

 



 

41 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

5) Tari Sang Hyang 

Tari Sang Hyang yang ada di Banjar Pujung Kaja, Tegalalang sering disebut 

sebagai Ratu Sanghyang Dedari Tunjung Biru. Tarian ini memiliki kesan yang paling 

magis diantara perwujudan Ratu Sanghyang Dedari yang ada di Bali. Penggambaran dari 

tarian Sang Hyang ini adalah wujud Rangda yang memberikan anugerah kepada rakyat. 

Nama Tunjung Biru diartikan sebagai obat untuk kesembuhan segala penyakit yang 

dialami masyarakat. Dari pengertian tersebut, Sang Hyang Dedari Tunjung Biru 

merupakan sebuah sarana pengobatan dan pemberkatan bagi masyarakat agar terhindar 

penyakit dan hal-hal negatif lainya. Perwujudan Rangda merupakan manifestasi dari Ida 

Bhatari Durga tedun mesolah atau napak pertiwi. 

Tari Ratu Sanghyang Dedari di Banjar Pujung Kaja pernah tidak dipentaskan dari 

tahun 1991 sampai tahun 2001 (hampir 10 tahun), dan dari tahun 2012 hingga 2019 

(hampir 7 tahun). Hal ini dikarenakan secara niskala sesuhunan yang berstana di Pura 

Sanghyang Klakah tidak berkenan menari (mesolah). Padahal, pelaksanaan Odalan 

sudah di gelar setiap tahunnya, termasuk ritual khusus untuk memohon yang berstana di 

pura tersebut untuk tedun mesolah. Hal ini membangkitkan kekhawatiran dari para tetua 

adat akan keberlangsungan kesenian sakral ini, karena generasi muda perlu menyaksikan 

secara langsung bagaimana prosesi sakral ini dilakukan.  

Menurut Ni Komang Debby Julianawati, seorang Tapakan (penari yang dipilih 

secara ritual niskala) dari Tari Ratu Sanghyang Dedari Tunjung Biru, menyatakan tarian 

sakral ini merupakan sebuah tarian tunggal yang khusus dipentaaskan pada saat piodalan 

di Pura Sanghyang Klakah Desa Adat Talepud, Banjar Pujung Kaja. Namun ada juga 

penari lain yang sudah mepinget (ditandai) untuk mengiringi Ida Bhetari tedun mesolah. 

Gerakan tari dari penari pengiring tersebut mirip seperti tarian ngibing, sebuah ajakan 

untuk menari bersama di atas panggung.  

Prosesi pertunjukan tari Sang Hyang ini meliputi proses persiapan dan penyucian 

untuk menghadirkan kekuatan spirit beliau (ritual Nusdus), prosesi pertunjukan setelah 

kekuatan energi beliau “masuk” kedalam tubuh tapakan (ritual Masolah), dan proses 

ngeluwur/kekuatan spiritual beliau dihaturkan untuk kembali ke tempat asalnya sebagai 

akhir dari pertunjukan (ritual Munggah). Ketiga prosesi tersebut menghadirkan 

pengalaman spiritual maupun artistik yang khusuk, magis, dan sentuhan jiwa yang 

mendalam bagi masyarakat. 



42 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

  

Foto 3.5 Ratu Sanghyang Dedari Tunjung Biru masolah 2024 

 

Ritual nusdus menjadi pertanda dimulainya ritual sesolahan Sang Hyang Tunjung 

Biru. Segala sarana, baik itu sesajen dan sarana lainnya, sudah dipersiapkan untuk 

melakukan ritual pembersihan diri dari tapakan dengan iringan kidung, sebuah tradisi 

vokal khusus dengan rangkaian pola melodi Sesanghyangan. Iringan kidung ini otomatis 

menciptakan suasana sakral nan magis yang sangat khas. Lantunan kidung ini juga 

sebagai penanda bahwa pertunjukan tarian Sang Hyang akan segera di mulai, dan 

masyarakat yang hadir di Pura melakukan persembahyangan untuk memohon anugrah 

dan berkah kepada Ratu Sang Hyang Dedari Tunjung Biru.  

Setelah persembahyangan tersebut, mulailah tapakan Ida Bhatara menari menuju 

tragtag, sebuah tempat penyimpanan hiasan kepala (gelungan) sakral. Setelah prosesi 

tersebut, ada dua orang penari yang berperan sebagai Pandung, tokoh penari dengan 

menggunakan properti keris, menuju keatas tragtag tersebut. Ini sebagai simbol kekuatan 

dari beliau yang sangat besar, tidak tembus oleh senjata tajam. Prosesi ini merupakan 

wujud keyakinan dari masyarakat akan kekuatan dan berkah dari beliau. Penari pandung 

menari melakukan tugasnya untuk membuktikan kekuatan beliau sambil menuntun 

tapakan dari tragtag sampai di halaman tempat pementasan. Kemudian setelah selesai 

prosesi pandung tersebut, dilanjutkan dengan tarian dari Ratu Sang Hyang Dedari 

Tunjung Biru sebagai simbol pemberkatan kepada seluruh masyarakat. Kekereb (kain 



 

43 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sakral yang di gambar rerajahan) dikibaskan pada kepala setiap warga sebagai simbol 

pemberkatan . Momen ini menambah kesakralan dari pertunjukan tersebut.  

Proses pemberkatan tersebut menjadi penanda akhir pertunjukan tari Ratu 

Sanghyang Dedari Tunjung Biru. Pemimpin upacara (pemangku) kemudian 

mempersiapkan proses akhir, yang disebut munggah, sebuah proses menempatkan 

pralingga (wujud simbolik) kembali ke tempatnya. Dalam prosesi mungga ini, semua 

elemen pertunjukan dikumpulkan dan disucikan untuk bisa “kembali” disimpan pada 

tempatnya. Hal ini menjadi simbolisasi harmonis sebagai bentuk penyatuan rasa untuk 

menciptakan kesan penuh makna. 

3.1.2. Bebali 

1) Tari Memelang  

Fragmen Tari Memelang ditarikan oleh para pemuda dan pemudi Desa Adat 

Sebatu. Pertunjukan ini pernah dipentaskan pada Festival Budaya di Kabupaten Gianyar 

tanggal 17 April 2025, serta ditampilkan kembali sebagai hiburan (balih-balihan) pada 

upacara piodalan di Pura Gunung Kawi Sebatu. Fragmen ini diiringi oleh gamelan 

bebonangan, menghadirkan suasana dinamis dan sakral. Penyajian menggambarkan 

prosesi ritual Memelang, mulai dari persiapan haturan, arak-arakan asagan berisi jajan 

lempeng, hingga adegan perebutan jajan yang diwarnai peran juru adur memecut anak-

anak sebagai simbol pengusiran hama padi. 

Fragmen ini terinspirasi dari tradisi sakral tahunan Memelang di Desa Adat Sebatu. 

Tradisi tersebut merupakan ritual agraris warisan leluhur yang dilaksanakan oleh krama 

subak sebagai ungkapan syukur dan doa untuk kesuburan padi. Dalam 

perkembangannya, tradisi ini ditransformasikan ke dalam bentuk seni pertunjukan 

fragmen tari agar dapat ditampilkan dalam konteks festival maupun acara budaya. 

Fragmen Tari Memelang diproduksi oleh STT Cila Mekar Sebatu pada tahun 2025, 

dengan I Made Suwamba, S.Pd. sebagai penata tari dan ide cerita digagas oleh I Made 

Kartu Santika. Kehadiran fragmen ini menjadi wujud nyata kreativitas generasi muda 

Desa Sebatu dalam melestarikan sekaligus memperkenalkan tradisi lokal kepada 

masyarakat luas. 

Ciri khas Fragmen Tari Memelang terletak pada penggambaran suasana desa 

agraris yang sakral namun penuh semarak. Properti khas seperti asagan berhiaskan janur 



44 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dengan tumpukan jajan lempeng menjadi pusat perhatian. Kehadiran juru adur dengan 

lidi sebagai simbol petani yang mengusir hama serta sorak riuh para pemuda yang 

berebut jajan memperkuat karakter dramatik fragmen ini. Fragmen Tari Memelang telah 

dipentaskan di festival budaya tingkat kabupaten dan juga tampil dalam konteks upacara 

piodalan, menunjukkan fleksibilitasnya sebagai kesenian yang mampu hadir di ruang 

sakral maupun hiburan. Hingga kini, fragmen ini tetap dilestarikan oleh masyarakat Desa 

Sebatu sebagai wujud kebanggaan budaya lokal.  

Fragmen Tari Memelang berfungsi sebagai media pelestarian tradisi sakral melalui 

bentuk seni pertunjukan. Selain menjadi hiburan (balih-balihan), fragmen ini juga 

berfungsi edukatif, karena memperkenalkan makna filosofis ritual Memelang kepada 

masyarakat luas, khususnya nilai religius, kebersamaan, dan penghormatan pada alam. 

Keberadaan Fragmen Tari Memelang berdampak positif dalam memperkuat identitas 

budaya Desa Sebatu. Pertunjukan ini menumbuhkan kebanggaan masyarakat terhadap 

tradisi leluhur, memperkenalkan nilai luhur Tri Hita Karana dalam bentuk estetis, serta 

membuka ruang apresiasi seni di tingkat lokal. 

 

 

Foto 3.6 Fragmen Tari Memelang di Pura Gunung Kawi Sebatu  
 



 

45 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

2) Tari Kecak  

Kesenian Tari Kecak anak-anak di Desa Sebatu disajikan dalam bentuk 

pertunjukkan kolosal dengan duduk melingkar sambil meneriakkan suara cak secara 

bersahut-sahutan. Anak-anak terlibat dalam pola lantai yang dinamis, memadukan vokal, 

gerakan tangan, serta formasi yang membangun suasana dramatik. Penyajiannya tidak 

hanya menonjolkan kekompakan vokal, tetapi juga interaksi kelompok yang 

mencerminkan semangat kebersamaan. Tari Kecak di Desa Sebatu berakar dari tradisi 

Sanghyang yang kemudian dipadukan dengan cerita Ramayana. Sejak berkembang pada 

abad ke-20, kesenian ini mulai dilestarikan oleh masyarakat Sebatu dengan melibatkan 

anak-anak sebagai pewaris budaya. Kehadiran kelompok Kecak anak-anak menjadi 

strategi untuk menjaga kesinambungan tradisi sekaligus memperkenalkan seni sakral ini 

dalam konteks pertunjukan hiburan dan budaya. 

Ciri khas tari Kecak anak-anak di Desa Sebatu terletak pada kekompakan vokal 

anak-anak yang memunculkan nuansa energik dan penuh semangat. Selain menekankan 

pada pola vokal cak yang berlapis, pertunjukan juga diperkaya dengan variasi tepukan, 

gerakan tangan, dan formasi melingkar yang dinamis. Kehadiran anak-anak memberi 

karakter khas: ekspresi polos namun penuh antusiasme, yang membuat kesenian ini 

menarik sekaligus unik dibandingkan kelompok dewasa. Hingga kini, Kecak anak-anak 

masih eksis di Desa Sebatu dan kerap ditampilkan pada acara desa, piodalan di pura, serta 

festival budaya di tingkat kabupaten. Keterlibatan anak-anak menjadikan kesenian ini 

terus hidup dan diwariskan lintas generasi. Kecak anak-anak juga dipandang sebagai 

kebanggaan lokal karena mampu menjaga tradisi sambil mengadaptasikannya dalam 

konteks pertunjukan modern. 

Kecak anak-anak berfungsi ganda, yaitu sebagai sarana pelestarian seni tradisional 

sekaligus wadah pembentukan karakter generasi muda. Pertunjukan ini mengajarkan 

anak-anak nilai religius, kebersamaan, kerja sama, disiplin, serta rasa cinta tanah air. 

Dalam konteks sosial, tarian Kecak anak-anak menjadi medium untuk memperkuat 

solidaritas masyarakat Sebatu sekaligus memperkenalkan identitas budaya mereka 

kepada khalayak lebih luas. Kesenian ini berdampak positif bagi anak-anak Desa Sebatu 

yang terlihat pada peningkatan kedisiplinan, percaya diri, serta keterikatan dengan nilai 

kebersamaan. Bagi masyarakat, kehadiran Kecak anak-anak memperkuat rasa bangga 

terhadap warisan budaya lokal dan memastikan keberlanjutan seni tradisional di tengah 



46 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

arus globalisasi. Kecak anak-anak dalam konteks ini tidak hanya berfungsi sebagai 

hiburan, tetapi juga sebagai sarana pendidikan kultural dan penguatan identitas desa. 

 

Foto 3.7 Pemetasan Tari Kecak di Pura Gunung Kawi Sebatu 

3.2. Kerajinan  

1) Kerajinan Bokor Mote  

Kerajinan bokor mote berbentuk wadah bokor yang terbuat dari anyaman bambu. 

Permukaan bokor kemudian dihias dengan mote (manik-manik) yang dijarikan menjadi 

pola tertentu. Karya ini biasanya digunakan sebagai wadah banten dalam upacara 

keagamaan, sehingga memiliki fungsi estetis sekaligus religius. Awalnya mote hanya 

digunakan sebagai hiasan pada saab, kenop, awiran, dan lain sebagaimnya. Seiring 

perkembangan, penggunaan mote meluas hingga ke media bokor bambu. Transformasi 

ini memperkaya ragam hias tradisional dan menjadikan bokor mote sebagai bentuk 

kerajinan khas yang bernilai seni sekaligus fungsional. 

Ciri khas bokor mote terletak pada kombinasi wadah bambu dan hiasan mote yang 

dijahit membentuk pola. Motif yang umum digunakan antara lain motif bunga dan daun, 

patra mesir, serta rang-rang. Ornamen mote yang dijahit rapi mempertegas pola 

sehingga tampil berkilau, menarik, dan bernilai estetika tinggi. Hingga kini, bokor mote 

masih eksis dan banyak digunakan masyarakat sebagai wadah banten pada upacara 

keagamaan. Selain itu, bokor mote juga berkembang menjadi produk kerajinan bernilai 

ekonomis, sering dijual sebagai cinderamata khas Bali.  

Bokor mote berfungsi utama sebagai wadah banten dalam kegiatan ritual. Selain 

itu, memiliki fungsi estetis sebagai dekorasi dan fungsi ekonomi sebagai produk 

kerajinan tangan yang dapat menunjang kesejahteraan pengrajin lokal. Kerajinan bokor 



 

47 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

mote memberikan dampak positif baik secara sosial maupun ekonomi. Bagi masyarakat, 

keberadaannya memperkuat identitas budaya dan tradisi dalam kehidupan beragama. 

Bagi pengrajin, kerajinan ini membuka peluang usaha dan meningkatkan kreativitas seni. 

Bokor mote juga menjadi media pelestarian motif tradisional agar tetap dikenal lintas 

generasi. 

 

Foto 3.8 Kerajinan Bokor Mote Desa Sebatu  

 

2) Kerajinan Patung Garuda dan Singa 

Kerajinan patung Garuda dan Singa di Desa Pakudui telah dikenal hingga ke 

mancanegara. Bentuknya sangat unik dengan pengerjaan yang sangat detail. Bentuk yang 

detail mulai dari anatomi hingga hiasan (pepayasan) menjadikan karya patung garuda 

dan singa di Desa Pakudui menjadi kerajinan berkualitas tinggi. Kerajinan patung garuda 

dan singa menjadi ikonik dan kebanggan Desa Pakudui dan menjadi ciri khas dibanding 

dengan desa lainnya. Hampir setiap warga di Desa Pakudui adalah pengerajin patung 

garuda dan singga. Jika kita berkunjung ke Desa Pakudui dapat dipastikan disepanjang 

jalan desa pasti akan disuguhkan produk patung garuda dan singa yang dipajang pada 

setiap etalase besar atau kecil. Selain itu juga kita disuguhkan para pengerajin yang 

mengerjakan patung dan singga secara langsung. 

Kerajinan patung garuda dan singa di Desa Pakudui berbahan katu tewel (Nangka), 

Majegau, Panggal Buaya dan Suar. Bahkan untuk kepentingan khusus patung garuda dan 

singga dapat berbahan kayu Cendana. Kerajinan patung dan singa di Desa Pakudui 

digarap secara manual dengan tangan (hand made). Proses untuk mewujudkan patung 

garuda dan singa yang berkualitas melalui proses yang panjang. Pertama dilakukan 



48 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

proses yang disebut macalmakalin yaitu membuat bentuk kasar dari patung garuda dan 

singa. Setelah macal/makalin kemudian dibuat bentuk-bentuk detail hingga tahap 

terakhir yang disebut dengan ngalusin. Terdapat salah satu teknik yang paling rumit 

dalam membuat detail rambut atau bulu disebut dengan nyisir. Teknik nyisir ini 

menggunakan teknik pahat yang sanggat tinggi dengan menggunakan pahat kecil dan 

konsistensi pahatan menjaga ukuran tetap presisi. 

Kerajinan patung garuda dan singga di Desa Pakudui paling diminati untuk 

dijadikan hiasan dalam rumah. Dalam rumah adat Bali patung garuda dan singga 

digunakan sebagai penyangga atap yang disebut dengan tugeh. Patung garuda Desa 

Pakudui digemari untuk mengiasi sudut-sudut ruangan, mulai dari ukuran tinggi 80 cm 

sampai 3 meter. Patung garuda Desa Pakudui dapat kita jumpai pada ruang-ruangan 

spesial seperti di Istana Negara, kantor pemerintahan, puri-puri bahkan hingga kantor 

kedutaan besar RI di luar negeri. Patung garuda dan singga garapan pengerajin Desa 

Pakudui juga dalam beberapa kondisi difungsikan sebagai benda sakral yang disebut 

arca, pecanangan atau prelingga. Seniman patung garuda dan singga yang bereputasi di 

Desa Pakudui diantaranya adalah I Made Ada, I Ketut Mustika, I Wayan Rugig dan lain-

lainnya. Karya-karya mereka telah dikoleksi oleh kolektor-kolektor nasional dan dunia. 

Selain itu karya-karya mereka juga banyak yang disakralkan oleh masyarakat desa adat 

sebagai sungsungan. 

 

Foto 3.9 Patung Singa Ambara karya I Wayan Rugig 

 



 

49 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

3) Kerajinan Ukiran Kayu dan Patung Padas 

Kerajinan ukiran kayu dan padas di Desa Sebatu diperkirakan dimulai pada masa 

pembangunan prahyangan desa dan jagat. Kerajinan kayu dan padas di Desa Sebatu 

memiliki corak tersendiri berbeda dengan sentra kerajinan ukir di Bali laiinnya. Motif 

ukiran di Desa Sebatu berciri ukiran kecil-kecil dan rumit. Dimensi ukiran cenderung 

tajam dengan tebal. Punggel dari motif ukiran Desa Sebatu disebut ngatih dengan ampas 

nangka beserta kuping guling bergurat tajam rapi. Kerajinan ukir kayu dan padas di Desa 

Sebatu khusus untuk bentuk mua (muka) dan badan dari figurenya mengambil bentuk 

stilir. Bentuk mua (muka) dan badan cenderung lebih panjang dari proporsi kebiasaan. 

Kerajinan ukiran kayu dan padas di Desa Sebatu banyak difungsikan pada 

bangunan prahyangan (pura). Selain di pura ukiran kayu dan padas gaya Desa Sebatu 

digunakan untuk ukiran bale adat atau disebut dengan umah sikut satak (rumah adat 

Bali). Ukiran kayu dan padas Desa Sebatu dari bentuknya sangat cocok untuk kebutuhan 

pura dan rumah adat. Ukiran kayu Desa Sebatu khsususnya untuk ukiran pintu dan 

gebyok memiliki corak tersendiri dan disebut dengan gaya antik. Kerajinan ukir kayu 

dan padas gaya Desa Sebatu banyak dijumpai pada pura-pura di daerah Sebatu, Pujung, 

Bayad, Bonjaka dan sekitar. Ukiran kayu gaya Desa Sebatu saat ini menghiasi ruangan 

utama di Kantor Bupati Gianyar. 

Salah satu seniman ukir kayu dan padas gaya Desa Sebatu adalah I Wayan Konten. 

Karya I Wayan Konten saat ini paling banyak digunakan untuk menghias pura-pura dan 

puri-puri di Bali. Terbaru karya-karya I Wayan Konten dalam bentuk pintu dan gebyok 

digunakan sebagai hiasan interior ruangan Bupati Gianyar. Patung ciri khas Desa Sebatu 

juga digunakan sebagai patung dwarapala pada pelinggih di Fakultas Seni Rupa Desain, 

ISI Bali. Kelebihan dari I Wayan Konten dalam teknik pahat pada kayu ataupun padas 

adalah dapat merealisasikan sketsa yang disebut orten dengan presisi serta memperkuat 

dimensinya.  



50 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 3.10 Ukiran Karang Sae karya I Wayan Konten 

 

4) Kerajinan Cetak Serbuk Kayu  

Kerajinan cetak serbuk kayu ini bermula dari ukiran kayu konvensional. Kerajinan 

cetak serbuk kayu ini hanya ada di Desa Talepud, Pujung Kaja. Inisiator dari ukiran cetak 

kayu ini adalah I Ketut Kenak seorang seniman multitalenta dari Desa Talepud, Pujung 

Kaja. Ukiran cetak kayu ini sejatinya menduplikasi dari ukiran kayu konvensional. 

Dengan teknik cetak kayu produk ukiran dapat diproduksi secara cepat dan masal. 

Gagasan dari I Ketut Kenak terkait cetak kayu ini adalah untuk dapat melayani 

permintaan masyarakat yang tinggi terhadap ukiran untuk kepentingan pembangunan 

pura serta rumah adat Bali. Gagasan ini menurut I Ketut Kenak didapatkan dari 

pengalamannya mengunjungi Eropa sebagai penari wayang wong yang melihat ukiran 

gaya Eropa dari media gypsum. Dari sinilah I Ketut Kenak yang selain sebagai penari 

dan penabuh juga seorang seniman kayu mendapat ide untuk membuat ukir kayu dengan 

teknik cetak serbuk kayu. 

Karya ukiran cetak kayu dari I Ketut Kenak belakangan ini mulai digemari oleh 

masyarakat umum. Proses ukiran cetak kayu karya I Ketut Kenak diawali dengan proses 

pembuatan master yang diukir secara manual. Proses berikutnya dilanjutkan dengan 

pembuatan wadah cetakan berbahan karet. Tahapan berikutnya adalah pencampuran 

serbuk kayu cempaka dan tewel dengan lem khusus sehingga menjadi adonan seperti 

bubur kayu. Bubur kayu tersebut kemudian dicetak sesuai dengan ukiran yang diinginkan 

menggunakan wadah cetakan berbahan karet yang telah dibuat sebelumnya. Adonan 



 

51 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

bubur kayu dalam wadah karet ditekan hingga menjadi solid dan halus, dilanjutkan 

dengan mengeluarkan adonan dari wadah karet, untuk dijemur agar adonan kayu menjadi 

keras. Tahapan terakhir diselesaikan dengan menggunakan pahat dan pisau untuk 

merapikan bentuk ukiran secara presisi dan dimensinya. 

I Ketut Kenak dapat menghasilkan banyak produk kerajinan seperti pintu, ring-

ring, ukiran adegan, ukiran karang tapel, tapel, arca dan tombak sakral untuk keperluan 

di Pura melalui cetakan kayu. Saat ini banyak penggiat dekorasi yang memanfaatkan 

produk I Ketut Kenak sebagai hiasannya seperti wayang, pepatran gemendung, frame 

dan topeng. Cetakan ukiran dari I Ketut Kenak memberikan penawaran harga terjangkau 

bagi masyarakat yang ingin memiliki ukiran kayu berkelas namun dengan harga 

terjangkau dan waktu yang relative singkat. Teknik ukir cetakan serbuk kayu dari I Ketut 

Kenak sudah didaftarkan Hak Paten. 

 

 

Foto 3.11 Pintu Ukiran Cetak Serbuk Kayu karya I Ketut Kenak 

 

 



52 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

5) Kerajinan Tatah Logam 

Selain di Desa Celuk saat ini di Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod menggiat 

sebagai sentra tatah logam. Tatah logam di Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod tidak 

terlepas dari pengaruh ukiran kayu dan padas yang memiliki kaitan dengan di Desa 

Pujung Kaja. Kerajinan tatah logam di Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod meliputi 

tatahan logam tembaga, perak dan emas. Bentuk kerajinan tatah logam Banjar Delod 

Seme, Desa Taro Kelod meliputi aksesoris, sarung keris dan dewasa ini terkenal pada 

hiasan barong serta pretima. Kerajinan tatah logam Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod 

termasuk produk tatahan tembaga, perak dan emas yang berkualitas tinggi. 

Produk Aksesoris dari bahan perak dan emas hasil dari pengerajin Banjar Delod 

Seme, Desa Taro Kelod tidak hanya digunakan oleh konsumen lokal dan nasional namun 

telah merambah pasar dunia. Kemudian untuk menghias sarung (warangka) keris dengan 

bahan perak dan emas, pengerajin Banjar Delod Seme Desa Taro Kelod terkenal dengan 

kualitas penggarapannya yang berkelas. Selain itu dewasa ini tatahan perak dan emas 

untuk hiasan barong serta pratima menjadi favorit masyarakat Bali saat ini. Hampir 

seluruh wilayah di Bali untuk hiasan barong dan pretima berbahan perak atau emas 

dikerjakan oleh pengerajin dari Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod. 

Produk tatahan logam berbahan tembaga, perak dan emas hasil karya Banjar Delod 

Seme, Desa Taro Kelod memiliki ciri khas yang menonjol dibandingkan dengan sentra 

pengerajin logam desa lain di Bali. Ciri khas tatahan logam karya pengerajin dari Banjar 

Delod Seme, Desa Taro Kelod adalah dimensi ukirannya timbul dan menyerupai hasil 

ukiran kayu. Teknik tatah logamnya harus melewati beberapa tahapan yaitu membuat 

plat, meludang (membuat cembung), ngecek (mempertegas bentuk), nyawi 

(mempertegas garis) dan nyangkok (membuat tempat permata). Teknik yang 

menyebabkan ukiran logam Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod menjadi timbul 

terdapat pada proses meludang. Tahap meludang dapat dilakukan hingga 2 sampai 3 kali. 

Selain itu kualitas sepahan emas dari Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod terbukti 

sebagai kualitas terbaik menjadikan kilau cahaya emasnya menjadi lebih bercahaya. 

Pengerajin tatahan logam dari Banjar Delod Seme, Desa Taro Kelod yang 

bereputasi saat ini adalah I Made Pada, I Wayan Pujawan, I Wayan Nyana dan I Wayan 

Maji. Keempat pengerajin tersebut yang saat ini karya-karya tatahan perak dan emas 

sangat digandrungi oleh masyarakat untuk menghias sesuhunan barong dan pretima. 



 

53 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Keempat pengerajin tersebut selain insan kreatif juga memiliki teknik praktikal yang 

mumpuni. Selain itu dari keempat pengerajin tersebut menyerap banyak tenaga kerja 

lokal serta mendidik pengerajin muda untuk tumbuh dan berkembang dalam hal teknik 

tatah logam. 

 

Foto 3.12 Tatah Logam Emas untuk Hiasan Barong karya Made Pada 

 



54 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 3.13 Tatahan Badong Emas karya Made Pada 

 

3.3. Desain 

1) Tipografi 

Di Banjar Bayad, Desa Tampaksiring, Kabupaten Gianyar, terdapat sebuah studio 

tipografi bernama Alit Design, yang didirikan oleh I Ketut Alit Suarnegara, S.Sn pada 

tahun 2012. Alit Design menjadi pelopor studio tipografi di Bali dan satu-satunya yang 

berbasis di wilayah Tampaksiring. Keberadaannya menjadi tonggak penting dalam 

perkembangan industri font digital di Indonesia.  

Alit yang merupakan lulusan Institut Seni Indonesia (ISI) Denpasar, mulai 

mengenal tipografi saat duduk di bangku kuliah. Kala itu proses pembuatan huruf masih 

didominasi teknik manual sekitar 80% dan hanya sebagian kecil saja yang dilakukan 

secara digital. Sebelum fokus di bidang tipografi, ia terlebih dahulu menekuni bidang 

ilustrasi. Ketertarikannya terhadap dunia huruf muncul setelah berinteraksi dengan 

seorang rekan yang lebih dulu berkecimpung di bidang tersebut. Sejak saat itu, minatnya 

terhadap tipografi terus berkembang hingga menjadi profesi yang digelutinya hingga 

kini. 



 

55 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Seiring perkembangan teknologi, proses pembuatan font yang awalnya manual kini 

hampir sepenuhnya atau sekitar 95% proses produksi dilakukan secara digital 

menggunakan perangkat lunak, dengan waktu pengerjaan sekitar 8–13 hari per font. Saat 

ini, Alit Design memiliki delapan anggota tim, yang masing-masing bertanggung jawab 

atas satu desain font dari tahap sketsa hingga finalisasi. Hasil karya mereka kemudian 

diunggah ke situs alitdesign.net, yang menjadi platform distribusi dan penjualan font ke 

berbagai negara. Alit Design menargetkan pembuatan sekitar sepuluh font setiap 

bulannya, serta menerima pengerjaan pesanan khusus (by order) yang disesuaikan 

dengan kebutuhan klien. 

 

Foto 3.14 Desain yang dibuat oleh Seniman Alit Suarnegara 

 

Dalam berkarya, Alit selalu mengikuti trend dan kebutuhan pasar, sehingga karya-

karya mereka sangat digemari dan diterima hingga ke mancanegara. Font-font produksi 

Alit Design telah digunakan secara luas di berbagai platform seperti aplikasi desain 

grafis, media sosial, hingga berbagai media periklanan lainnya. Salah satu karya yang 

paling populer dari studio ini adalah font Bromelo, yang telah diunduh lebih dari 3,8 juta 

kali dan digunakan di media seperti televisi, majalah, pakaian, serta desain promosi. 

Beberapa perusahaan besar seperti Disney, Marvel, dan Netflix bahkan menggunakan 

font karya studio ini secara eksklusif, sementara sejumlah universitas internasional 

memesan font khusus untuk dokumen resmi seperti ijazah. Keberhasilan ini membawa 

nama Alit Design menempati peringkat ke-16 dunia dalam kategori desainer font 

independen. 



56 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 3.15 Desain karya Alit Suarnegara  

 

 

Meski demikian, jumlah pembuat font profesional di Indonesia masih terbatas. Di 

Bali, hanya terdapat sekitar dua belas desainer font aktif, dengan empat hingga lima 

studio yang benar-benar fokus menggeluti tipografi. Rendahnya kesadaran terhadap 

lisensi dan royalti masih menjadi hambatan utama bagi perkembangan industri tipografi 

di dalam negeri. Banyak pengguna belum memahami bahwa font merupakan karya cipta 

yang memiliki nilai ekonomi dan perlindungan hukum. Sebaliknya, di luar negeri, 

perusahaan dan institusi justru sangat menghargai lisensi. 

Ke depan, diharapkan industri kreatif Indonesia, khususnya bidang tipografi, dapat 

terus tumbuh melalui peningkatan apresiasi terhadap karya orisinal dan perlindungan hak 

cipta. Penghargaan terhadap karya tidak hanya dilihat dari sisi estetika, tetapi juga 

sebagai bentuk penghormatan terhadap proses panjang, kreativitas, dan dedikasi di balik 

setiap huruf yang diciptakan. 



 

57 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB IV  

KECAMATAN TAMPAKSIRING 

Kecamatan Tampaksiring merupakan wilayah dengan potensi alam yang kaya dan 

beragam yang ditandai dengan topografi berbukit, tanah vulkanik yang subur, iklim yang sejuk, 

hingga sistem hidrologi yang melimpah. Karakteristik geografis ini memberikan pengaruh 

yang sangat besar terhadap pola kehidupan masyarakat, sistem pertanian, serta perkembangan 

budaya dan seni rupa di kawasan tersebut. Perpaduan lingkungan fisik dan spiritual menjadikan 

Kecamatan Tampaksiring sebagai bukti lanskap gerografis Bali dengan identitas budaya yang 

khas dan berkelanjutan.   

Kecamatan Tampaksiring secara geografis wilayah terletak di bagian utara-tengah 

Kabupaten Gianyar, di kereng selatan Pegunungan Bali bagian tengah, dengan koordinat 

wilayah berada pada kisaran 8°24’–8°29’ Lintang Selatan dan 115°17’–115°20’ Bujur Timur. 

Kecamatn Tampaksiring juga merupakan wilayah peralihan antara dataran tinggi dan dataran 

rendah, dengan karakteristik bentang alam yang beragam dan nilai ekologis tinggi yang 

berbatasan dengan Kecamatan Kintamani (Kabupaten Bangli) di sebelah utara; Kecamatan 

Gianyar di sebelah selatan; Kecanatan Payangan di sebelah barat, dan Kecamatan Blahbatuh 

di sebelah timur (BPS Kabupaten Gianyar 2024). 

 Kecamatan Tampaksiring memiliki luas wilayah sekitar 42,63 km² atau sekitar 9,64% 

dari luas total Kabupaten Gianyar (BPS, Kecamatan Tampaksiring, 2024), yang secara 

administrative terdiri dari 8 Desa yaitu; (1) Desa Manukaya; (2) Desa Pejeng; (3) Desa Pejeng 

Kaja; (4) Desa Pejeng Kangin; (5) Desa Pejeng Kelod; (6) Desa Sanding; (7) Desa 

Tampaksiring; (8) Desa Pejeng Kawan, dengan kekayaan seni rupa, desain dan seni 

pertunjukan yang sangat beragam. Perkembangan seni rupa, desain dan seni pertunjukan di 

Tampaksiring menggambarkan hubungan erat antara tradisi dan inovasi. Seni rupa 

mempertahankan identitas lokal melalui seni ukir, ulat-ulatan, dan seni ogoh-ogoh, sementara 

desain bergerak maju dengan integrasi teknologi digital dan perkembangan tipografi lokal yang 

sudah mendunia. Seni pertunjukan tetap menjadi bagian vital kehidupan adat melengkapi 

ekosistem seni yang menjadikan Tampaksiring sebagai salah satu pusat kreatif budaya Bali 

kontemporer. 

 

 



58 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

4.1. Seni Pertunjukan 

4.1.1. Wali 

1) Baris Dadap 

Tari Baris merupakan salah satu pilar seni pertunjukan sakral di Bali, baik dalam 

kategori Wali maupun Bebali, yang berfungsi mengekspresikan kewiraan 

(kepahlawanan) dan dedikasi spiritual. Dalam khazanah yang luas tersebut, Tari Baris 

Dadap muncul sebagai tipologi khas yang dinamai sesuai properti perisai (dadap) yang 

digunakan. Meskipun jejak varian tarian sejenis dapat ditemukan di wilayah Bali lainnya, 

Tari Baris Dadap pada locus spesifik di Desa Adat Bukit, Desa Tampaksiring, Gianyar, 

memiliki konteks sosio-religius yang partikular. Desa Adat Bukit dikenal sebagai salah 

satu desa Bali Mula yang masih mempraktikkan tata pemerintahan tradisional "Ulu 

Apad". Sistem kuno ini merupakan struktur adat yang berpusat pada pengelolaan 

teritorial berbasis lahan (karang) dan, yang terpenting, manajemen sumber daya air 

(irigasi), di mana pemimpin adat bertanggung jawab langsung atas keseimbangan ritual 

dan ekologis palemahan (wilayah) desa. 

Keunikan fundamental yang membedakan Tari Baris Dadap Desa Adat Bukit 

adalah penggunaan delapan figur wayang sebagai properti esensial terdiri dari tokoh 

Panji, Kresna, Baladewa, Yudistira, Bima, Arjuna, Nakula, dan Sahadewa. Penggunaan 

wayang dalam konteks Tari Baris merupakan sebuah fenomena langka yang 

mentransformasi tarian dari sekadar demonstrasi kepahlawanan menjadi medium ritual 

yang kompleks. Dalam konteks masyarakat yang bertumpu pada keselarasan agraria 

seperti Desa Adat Bukit, tarian ini berfungsi sebagai ekspresi ritual dari tata 

pemerintahan Ulu Apad itu sendiri. Permasalahan utamanya adalah, tradisi yang sarat 

makna filosofis dan identitas komunal ini kini berada dalam status terancam punah 

(endangered), sehingga telah teralienasi dari pengetahuan sebagian besar masyarakat 

pendukungnya. 

Secara fungsional, pementasan Tari Baris Dadap ini dapat dianalisis sebagai 

sebuah yadnya (ritual) yang mengukuhkan dan memvalidasi tatanan sosial Ulu Apad. 

Figur-figur wayang yang dihadirkan memiliki korelasi simbolik langsung dengan tujuan 

tata kelola tersebut: Kresna sebagai titisan Dewa Wisnu merepresentasikan elemen air 

(Tirta), yang vital bagi manajemen irigasi dan kesuburan lahan pertanian; Panca Pandawa 

adalah simbol penegakan Dharma (keteraturan kosmik) yang diharapkan mampu 



 

59 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

menetralisir Adharma dalam manifestasi agraris seperti hama atau wabah (gering); dan 

figur Panji melambangkan siklus kesuburan serta kemakmuran lokal. Dengan demikian, 

tarian ini berfungsi sebagai "Dadap" (perisai) spiritual bagi palemahan desa, yang 

bertujuan menjaga Dharma atas alam demi menjamin kesuburan lahan dan kesejahteraan 

krama desa. 

 

Gambar 4.1 Pementasan Tari Baris Dadap. 

(Sumber : Luciana Ferrero, Desember 2025) 
 

2) Rejang Tengsun 

Tari Rejang Tengsun diklasifikasikan sebagai salah satu varian tari rejang (tari 

ritual) yang keberadaannya teridentifikasi di wilayah Desa Adat Bukit, Tampaksiring. 

Tarian ini memiliki status sakral (suci) dan dipentaskan secara eksklusif di Pura Puseh 

Desa Adat Bukit. Eksklusivitas lokasi pementasan ini berakar pada keberadaan Pelinggih 

Ratuning Rejang di pura tersebut, yang diyakini sebagai basis spiritualitas dan sumber 

taksu (energi spiritual) tarian. Keterikatan ini menjadikan Rejang Tengsun sebagai tarian 

komunal yang tidak dapat dipentaskan di luar Pura Puseh. 

Secara etimologis, terminologi "Tengsun" merupakan aglutinasi (penggabungan) 

dari dua kata: teng dan sun. Kata teng dimaknai sebagai teng-teng, yang berarti 

"menuntun" atau "membimbing", sementara kata sun berasal dari sunar yang berarti 

"sinar" atau "cahaya". Secara filosofis, "Tengsun" dapat diinterpretasikan sebagai "sinar 

yang dituntun". Makna ini merujuk secara simbolis pada cahaya suci dari Ida Bhatari 

(manifestasi ilahi) di Pelinggih Ratuning Rejang, yang diyakini menyinari para penari 



60 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

serta seluruh krama (warga) Desa Adat Bukit sebagai anugerah kedamaian, keindahan 

spiritual, dan kesejahteraan. 

Tarian ini memiliki fungsi sentral dalam tatanan sosial-religius masyarakat. 

Terdapat sebuah keyakinan komunal bahwa setiap keluarga yang memiliki anak 

perempuan (pemudi) memiliki obligasi ritual untuk mementaskan tarian ini setidaknya 

satu kali seumur hidup. Keyakinan ini didasari oleh kepercayaan bahwa paparan sinar 

suci Ratuning Rejang mampu memberikan purifikasi (penyucian), proteksi 

(perlindungan), serta meningkatkan aura positif para pemudi desa. Lebih dari itu, tarian 

ini berfungsi sebagai medium transmisi nilai dan panduan etis-spiritual bagi generasi 

muda. 

Aspek ritual tarian ini mencakup simbolisme dan prosesi yang ketat. Sebelum 

pelaksanaan pementasan, para penari Rejang Tengsun memiliki kewajiban mutlak untuk 

menjalani serangkaian prosesi purifikasi (penyucian) yang bersifat esensial. Secara 

teologis, prosesi ini dianalogikan sebagai Silihasih, sebuah konsep yang melampaui 

sekadar penyucian fisik. Silihasih berfungsi sebagai medium vital untuk transfer energi 

spiritual dan taksu (kekuatan suci) secara langsung dari sumber spiritual utama tarian, 

yaitu Tapakan Pelinggih Ratuning Rejang, kepada tubuh dan batin para penari. Konsep 

Silihasih ini dikonseptualisasikan sebagai inisiasi batiniah yang mendalam, bertujuan 

untuk mengondisikan eksistensi penari agar mencapai keadaan suci sempurna (nirmala), 

sebuah kondisi kemurnian yang bebas dari ikatan triguna dan triloka sebelum menerima 

peran sakral sebagai wadah (medium) bagi manifestasi ilahi dalam pementasan Tari 

Rejang Tengsun. 

Dalam pementasan, setiap penari menggunakan atribut dupa yang ditancapkan di 

atas kepala sebagai representasi simbolis dari kesucian dan integritas batin. Terdapat 

sistem interpretasi komunal terkait kondisi dupa tersebut (menyala, padam, atau terjatuh), 

yang berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial dan sarana internalisasi tanggung 

jawab moral. Keunikan tarian ini juga terletak pada penggunaan properti kain cepuk kuno 

yang diyakini bersifat arkais. Teknik pemakaiannya sangat spesifik, di mana ujung kain 

diikatkan pada jari kelingking penari di formasi depan dan menempel pada pinggang 

penari di formasi belakang, sehingga menciptakan formasi visual yang menyerupai 

gelombang. Formasi ideal tarian ini melibatkan 16 orang penari dengan delapan helai 

kain cepuk. 



 

61 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Tata busana ritual para penari terdiri dari tapih songket hijau, angkin kuning polos, 

bebed songket kuning, kamen merah muda, serta petitis (hiasan kepala) yang wujudnya 

telah direvitalisasi kembali ke bentuk aslinya pada masa lampau menyerupai Tari 

Panyembrahma. Secara keseluruhan, Tari Rejang Tengsun melampaui fungsinya sebagai 

aktivitas ritual semata. Tarian ini merupakan manifestasi pengabdian (ngayah), sarana 

purifikasi diri kolektif, dan media transmisi nilai-nilai luhur bagi perempuan di Desa 

Adat Bukit. Melalui Rejang Tengsun, masyarakat memelihara kesakralan, estetika, dan 

tatanan moral warisan leluhur. Tarian ini merefleksikan harmoni antara dimensi 

spiritualitas, tradisi adiluhung, dan kehidupan sosial yang terintegrasi secara utuh dalam 

kebudayaan masyarakat setempat. 

 

Gambar 4.12 Pementasan Tari Rejang Tengsun. 

(Sumber: Erman Rizky Dewa Suprapta, S.Pd., M.Pd. Tahun 2014) 

 

 

3) Tampyog  

Tampyog merupakan salah satu ritual sakral yang terdapat di Desa Manukaya, 

Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Tradisi ini termasuk dalam kategori 

mebrusuk api atau menendang api, yang berfungsi sebagai persembahan suci (yadnya) 

kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Tampyog menjadi simbol ketulusan bhakti, 

kesetiaan, dan keberanian spiritual masyarakat dalam menyerahkan diri secara utuh 

kepada Tuhan. Melalui media api, masyarakat menunjukkan keyakinan dan pengabdian 

yang tulus tanpa pamrih. 

Pelaksanaan Tampyog dilakukan di Pura Puseh Desa Manukaya, sebagai ritual 



62 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

mengakhiri upacara Pujawali yang diselenggarakan setiap dua tahun sekali. Ritual ini 

berlangsung pada malam hari, biasanya dimulai sekitar pukul 22.00 atau 23.00 WITA, 

setelah seluruh rangkaian persembahyangan seperti muspa dan pujawali selesai 

dilakukan. 

Tampyog ini diikuti oleh enam belas orang peserta, yang terdiri atas delapan orang 

pemangku dan delapan orang masyarakat biasa. Semua peserta yang ikut adalah laki-laki, 

atas dasar niat tulus ngayah tanpa adanya paksaan. Siapa pun diperbolehkan 

berpartisipasi dalam setiap pelaksanaannya, tidak terbatas pada orang yang sama. 

Seluruh peserta yang melaksanakan Tampyog ini dalam keadaan sadar, bukan karena 

kerauhan atau kesurupan, hal ini sebagai bentuk kesadaran spiritual dan keyakinan yang 

mendalam. 

Sebelum pelaksanaan, masyarakat mempersiapkan kayu sebagai bahan utama 

pembakaran. Kayu tersebut berasal dari pohon beringin atau pohon leci yang tumbang 

secara alami, bukan ditebang, dan telah dikeringkan sejak lama agar siap dibakar. Api 

yang digunakan menjadi simbol penyucian diri dan pengorbanan tulus dalam 

mempersembahkan yadnya. 

Ritual diawali dengan penyalaan api di tengah area upacara. Kayu yang tidak 

terbakar sempurna kemudian dikeluarkan agar tidak melukai peserta ketika prosesi 

dimulai. Demi keselamatan, penonton tidak diperbolehkan berada terlalu dekat dengan 

area api. Selanjutnya, enam belas peserta berjalan mengelilingi api sebanyak tiga kali 

searah jarum jam sambil membawa dan menuangkan arak dan brem sebagai simbol 

persembahan. Saat mencapai sudut kaja kangin, mereka menghaturkan persembahan ke 

Pura Agung yang dipimpin oleh pemangku. Setelah persembahan dihaturkan, pemangku 

memulai prosesi dengan menendang api pertama kali atau yang disebut nyeburin, 

kemudian diikuti oleh peserta lainnya. Para peserta menendang, dan menginjak-injak 

bara api selama kurang lebih sepuluh menit hingga api padam. Seluruh prosesi dilakukan 

dengan penuh kesadaran, menunjukkan keberanian dan ketulusan hati dalam 

mempersembahkan yadnya. 

Busana yang dikenakan para peserta sangat sederhana, yakni berupa kain atau 

kamen  putih yang diikat melingkar atau disebut mebulet (diikat sedemikian rupa 

menyerupai celana pendek), serta udeng putih yang dililit dikepala dan diikat ke 

belakang. Pemangku yang memimpin upacara juga mengenakan busana yang sama. 



 

63 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Warna putih melambangkan kesucian dan ketulusan hati dalam melaksanakan yadnya. 

Ritual Tampyog diiringi oleh gamelan gong kebyar yang dimainkan dengan irama 

semangat dan dinamis, lengkap dengan ceng-ceng kopyak. Iringan gamelan ini 

menciptakan suasana yang heroik dan sakral, memperkuat nuansa spiritual dari prosesi 

yang dijalankan dengan penuh keyakinan. 

Mengingat prosesi ini berhubungan langsung dengan api, tim medis selalu 

disiagakan di lokasi upacara. Biasanya para peserta hanya mengalami luka bakar ringan, 

bahkan ada yang tidak terluka sama sekali. Hal ini diyakini sebagai hasil dari ketulusan 

hati dan kesucian niat dalam melaksanakan yadnya. 

Secara simbolis, Tampyog mencerminkan keteguhan iman, keberanian, dan 

kesetiaan umat dalam mengabdi kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Api dalam ritual 

ini melambangkan penyucian diri, pengorbanan, dan keberanian spiritual, sedangkan 

tindakan menendang dan menginjak api menggambarkan ketulusan hati yang tidak 

gentar menghadapi cobaan hidup. Dengan demikian, Tampyog bukan sekadar ritual fisik, 

melainkan pengalaman spiritual yang mendalam, yang mengajarkan makna keberanian, 

keikhlasan, dan pengabdian sejati dalam kehidupan beragama masyarakat Desa 

Manukaya. 

 

Gambar 4.13 Proses Pembakaran Kayu untuk Ritual Tampyog. 

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w) 

 

https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w


64 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.4 Bara Api pembakaran Kayu. 

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w) 

 

 

Gambar 4.5 Ritual Mengelilingi Bara Api dengan menuangkan Arak Brem. 

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w, 2025) 

 

 

Gambar 4.6 Proses Menendang Bara Api oleh Pemangku  

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w) 

https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w


 

65 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Gambar 4.7 Ritual Pemedek melanjutkan Mendang Bara Api  

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w) 

 

4) Tari Baris Bedil 

Tari Baris Bedil merupakan salah satu tari sakral yang hidup dan berkembang di 

Desa Manukaya. Tarian ini melambangkan kemenangan Sri Aji Jaya Kesunu dalam 

menegakkan dharma (kebenaran) melawan adharma (kejahatan). Melalui kemenangan 

tersebut, masyarakat kembali dapat melaksanakan berbagai upacara yadnya, seperti 

Dewa Yadnya, Manusa Yadnya, Rsi Yadnya, Pitra Yadnya dan Bhuta Yadnya, yang 

sebelumnya sempat terhenti akibat larangan dari Raja Mayadenawa. 

Dalam setiap pelaksanaan yadnya, keberadaan tari baris dan rejang menjadi unsur 

penting. Tari Baris Bedil memiliki makna simbolis sebagai bentuk perlawanan terhadap 

kejahatan, yang diwujudkan melalui penggunaan senjata berupa bedil (senapan) dari 

kayu. Jumlah penari biasanya terdiri dari 16 orang, namun dapat menyesuaikan dengan 

situasi dan kondisi saat upacara berlangsung. 

Tari ini dipentaskan pada saat odalan sesuai tingkatan upacara di seluruh wilayah 

Desa Manukaya. Penarinya adalah para pemuda desa, dan kini mulai diwariskan kepada 

anak-anak usia sekolah dasar hingga sebelum menikah, mengingat banyaknya generasi 

dewasa yang sibuk bekerja. Latihan dilakukan menjelang pementasan (tidak secara 

rutin). Iringan gamelan yang digunakan adalah gamelan gong kebyar, dan sebelum 

pementasan, terdapat ritual khusus yang harus dilakukan sebagai bentuk penyucian dan 

permohonan keselamatan. Secara simbolik, Tari Baris Bedil merepresentasikan 

semangat memerangi adharma demi menegakkan dharma. Tarian ini terdapat di Desa 

https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w
https://www.youtube.com/watch?v=Bj8kOwIWj_w


66 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Manukaya yakni di Banjar Tatag, Manukaya Let, dan Bantas. 

 

Gambar 4.8 Tari Baris Bedil Desa Manukaya di Pura Tirta Empul  

(Sumber : https://www.youtube.com/watch?v=m4cC6cZ_BGg) 

 

Selain di Desa Manukaya, tarian Baris Bedil juga terdapat di Banjar Sembuwuk, 

Desa Pejeng Kaja. Tarian ini awalnya berasal dari Desa Manukaya dan diajarkan di 

Banjar Sembuwuk oleh almarhum Bapak Kunir sekitar tahun 1975–1976, atas 

permintaan masyarakat setempat yang ingin mempelajari tari Baris tersebut. Tari Baris 

Bedil digolongkan sebagai tari wali, yakni tarian sakral yang dipentaskan saat upacara. 

Tarian ini ditarikan saat pujawali di berbagai pura di Banjar Sembuwuk. Selain tampil di 

pura, tarian ini juga kerap diundang untuk dipentaskan di rumah warga yang 

melaksanakan upacara besar, bahkan beberapa kali tampil di luar daerah. 

Dalam pertunjukannya, Tari Baris Bedil biasanya ditarikan oleh 16 orang penari 

laki-laki, namun jumlah tersebut dapat disesuaikan dengan kondisi tempat pementasan. 

Jika area pementasan terbatas, jumlah penari dapat dikurangi hingga minimal 8 orang. 

Setiap penari membawa properti berupa bedil (senapan) yang terbuat dari kayu, dengan 

iringan gamelan gong kebyar. Menurut cerita yang diwariskan secara turun-temurun, 

Tari Baris ini memiliki keterkaitan dengan kisah Mayadenawa. Dikisahkan bahwa ketika 

Mayadenawa menimbulkan kekacauan di bumi, Betara Indra turun ke dunia untuk 

melawannya. Dalam peperangan tersebut, pasukan Betara Indra diracuni oleh 

Mayadenawa. Untuk menyembuhkan pasukannya, Betara Indra menancapkan 

tombaknya ke tanah hingga munculah air suci Tirta Empul, yang kemudian 

menyembuhkan para prajuritnya. Pasukan Betara Indra inilah yang diyakini menjadi 

simbolisasi dari Tari Baris Bedil yang dikenal hingga kini. 

https://www.youtube.com/watch?v=m4cC6cZ_BGg
https://www.youtube.com/watch?v=m4cC6cZ_BGg


 

67 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

  

 Gambar 4.9 Tari Baris Bedil Ngayah di Pura Penataran Sasih  

(Sumber:  I Wayan Arya Perdiana, 2025) 

 

Tari Baris Bedil di Banjar Sembuwuk sempat mengalami masa vakum pada tahun 

2016, namun bangkit kembali pada masa pandemi COVID-19 sekitar tahun 2020 dengan 

organisasi yang lebih terarah dan terstruktur. Saat ini, kelompok (sekaa) Baris Bedil 

memiliki 28 orang penari dan 3 orang pengurus atau pembina, sehingga total keseluruhan 

mencapai 31 orang. Keberlangsungan sekaa Baris Bedil ini, kini mendapat dukungan 

penuh dari Desa Adat Sembuwuk serta para pembina senior (lingsir) yang merupakan 

generasi terdahulu penari Baris Bedil. Keanggotaan kelompok ini terbuka untuk seluruh 

warga tanpa batasan usia. Siapa pun yang memiliki niat ngayah (berbakti tanpa pamrih) 

dapat ikut menari, mulai dari anak-anak, remaja, orang dewasa, hingga lansia. Untuk 

menjaga kedisiplinan, diterapkan sistem denda bagi anggota yang tidak hadir latihan. 

Denda tersebut dikumpulkan dan setiap enam bulan sekali dibagikan kepada anggota 

yang rajin berpartisipasi. Meskipun demikian, pelaksanaannya tetap menjunjung asas 

sukarela tanpa paksaan. 

Dengan dukungan masyarakat adat dan para pembina, Tari Baris Bedil di Banjar 

Sembuwuk tetap lestari hingga saat ini. Kesenian ini tidak hanya menjadi bagian penting 

dari kegiatan keagamaan masyarakat, tetapi juga menjadi simbol semangat ngayah, 

kebersamaan, dan komitmen warga dalam menjaga warisan budaya leluhur. 

 



68 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

5) Tari Papendetan  

Tari Papendetan yang dimaksud dalam hal ini merupakan salah satu tari upacara 

yang khusus dimiliki oleh warga Kawitan Dhalem Mpu Aji, yang terdapat di Banjar 

Tarukan, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Tarian ini 

diciptakan atas perhatian terhadap seni sakral dan prakarsa I Ketut Beratadinata, yang 

merupakan salah seorang Prajuru Pura Kawitan tersebut. 

Menurut penuturan Bapak Beratadinata, cikal bakal munculnya Tari Papendetan 

bermula pada peristiwa yang dialaminya ketika kecil sekitar tahun 1970-an, saat 

berlangsungnya upacara wali gede di Pura Mpu Aji Tarukan. Setelah upacara mebejian 

dan persembahan segehan pranamia, secara tiba-tiba beberapa penglingsir (mangku dan 

sutri) menari dengan gerakan yang lembut dan gemulai tanpa adanya iringan musik. 

Gerakan tersebut dilakukan secara sadar, namun muncul secara spontan dan alami. 

Fenomena tersebut kemudian dianggap sebagai perwujudan spiritual yang memiliki 

makna sakral. 

Seiring berjalannya waktu, para penglingsir yang menjadi pelaku awal tarian ini 

satu per satu meninggal dunia. Hal tersebut menyebabkan Tari Papendetan sempat vakum 

dan tidak lagi ditarikan dalam upacara tersebut. Berkat daya ingat dan kepedulian Bapak 

Beratadinata sekitar tahun 2013, Beliau berinisiatif dan berdiskusi bersama prajuru dan 

pemerhati seni lainnya untuk mengembangkan tarian tersebut. Ia kemudian berkonsultasi 

dengan rekannya di Desa Peliatan untuk menyusun kembali bentuk tari berdasarkan 

ingatan dan penuturan yang masih tersisa. Proses tersebut melahirkan bentuk baru yang 

disebut Tari Papendetan dengan tetap mempertahankan unsur-unsur gerak dari tarian 

terdahulu, dengan Ni Luh Nyoman Suastini sebagai koreografer, dan I Wayan Suparta, 

S.Pd sebagai komposer. Sejak saat itu, tarian ini kembali ditarikan secara rutin dalam 

rangkaian upacara di Pura Mpu Aji Tarukan. 

Tari Papendetan ini ditarikan oleh kelompok ibu-ibu dan bapak-bapak pengempon 

Pura Mpu Aji Tarukan, saat upacara odalan yakni dua kali dalam setahun. Tarian ini 

dibawakan setelah Ida Pedanda mepuja dan muspa pertama. Meskipun berfungsi sebagai 

bagian dari upacara rutin di pura tersebut, Tari Papendetan ini juga dapat ditampilkan di 

pura lain sesuai permintaan masyarakat. Jumlah penari dalam pertunjukan ini tidak 

ditentukan secara pasti, tergantung pada kondisi dan kebutuhan upacara, namun 



 

69 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

disarankan berjumlah genap karena terdapat bagian tarian yang menampilkan formasi 

berhadap-hadapan. Para penari perempuan membawa bokor berisi canang, sedangkan 

penari laki-laki membawa pasepan, dupa, serta tetabuhan (arak brem). 

Ciri khas Tari Papendetan ini terletak pada gerakan ngayab yang dilakukan sambil 

ngegol. Para penari tidak diwajibkan untuk menjalani prosesi mewinten, namun 

umumnya mereka yang telah mewinten diyakini memiliki kemampuan menari secara 

alami dan lebih peka terhadap nilai-nilai spiritual tarian tersebut. Latihan biasanya 

dilakukan menjelang waktu pementasan, dengan penabuh yang juga berasal dari bapak-

bapak pengempon pura. 

 

Gambar 4.10 Foto Tari Papendetan saat ngayah di Pura Bale Agung 

(Sumber : I Ketut Beratadinata, 2023) 

 

Iringan Tari Papendetan menggunakan gamelan angklung, karena seperangkat 

angklung tersimpan di wantilan pura tersebut. Dahulu, masyarakat pengempon pura 

setempat sering membawa gamelan gong kebyar ke berbagai tempat untuk mengiringi 

upacara wali di merajan gede semeton atau pura lain. Namun karena jumlahnya besar 

dan berat untuk dibawa, kemudian dibelilah seperangkat angklung khusus dari hasil dana 

punia semeton yang disimpan di Pura Dhalem Mpu Aji. Menariknya, angklung tersebut 

tidak hanya difungsikan dalam upacara kematian, tetapi juga digunakan dalam upacara 

wali, termasuk untuk mengiringi Tari Papendetan. 



70 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.11 Tari Papendetan (dimodifikasi sesuai kebutuhan)  

Mewakili Kecamatan Tampaksiring dalam rangka HUT kota Gianyar 

(Sumber : I Ketut Beratadinata, 2025) 

 

Secara keseluruhan, Tari Papendetan tidak hanya menjadi wujud ekspresi estetis 

masyarakat pengempon Pura Mpu Aji, Banjar Tarukan, tetapi juga simbol kebersamaan 

dan pengabdian umat dalam menjaga kelestarian warisan budaya leluhur. Tarian ini 

merepresentasikan hubungan yang harmonis antara manusia, alam, dan kekuatan 

spiritual yang diyakini hadir dalam setiap pelaksanaan upacara di Pura Mpu Aji Tarukan. 

6) Gamelan Gambang  

Gamelan Gambang yang terdapat di Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, 

merupakan warisan turun-temurun dari keluarga I Made Arya Sujana. Berdasarkan 

penuturan keluarga dari generasi ke generasi, gamelan ini diyakini sebagai pemberian 

Raja Udayana, dan diperkirakan telah ada sejak sekitar abad ke-10, atau kurang lebih 

1.100 tahun yang lalu, meskipun kebenaran historisnya belum dapat dipastikanSeiring 

berjalannya waktu, gamelan ini pernah mengalami beberapa kali perbaikan, hanya bilah 

gangsa (yang terbuat dari besi) masih terjaga keasliannya. Hingga kini, gamelan 

Gambang tersebut masih tersimpan dan dirawat dengan sangat baik di merajan (tempat 

suci keluarga). 



 

71 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

                          

Gambar 4.12 Foto Pementasan Gamelan Gambang saat upacara Palebon 

di Puri Ubud Tahun 2024 

(Sumber : https://www.youtube.com/watch?v=BImzGzP8MKU) 

 

Gamelan ini bersifat sakral, sehingga tidak dapat diperlakukan sembarangan. 

Setiap kali akan digunakan, harus disiapkan banten khusus (banten suci gede). Pihak 

keluarga meyakini bahwa jika banten yang dipersembahkan tidak lengkap, maka dapat 

menimbulkan hal-hal yang tidak baik. Dalam berbagai kesempatan juga disebutkan 

bahwa kejadian mistis atau gaib sering kali terjadi berkaitan dengan gamelan ini. Selain 

itu, terdapat keyakinan bahwa yang berhak memainkan gamelan ini hanyalah keturunan 

keluarga pewarisnya, karena dianggap memiliki ikatan spiritual dengan gamelan 

tersebut. Keyakinan ini didukung oleh beberapa peristiwa di masa lalu, ketika seseorang 

di luar keluarga pewaris mencoba memainkan gamelan tersebut namun tidak mampu 

menghafal atau menguasai tabuhnya, meskipun orang tersebut dikenal mahir dalam 

memainkan gamelan. 

Gamelan Gambang ini difungsikan dalam upacara Pitra Yadnya, terutama saat 

ngasti (upacara penghantaran roh leluhur). Disamping itu, gamelan ini juga turut serta 

dalam upacara odalan seperti di Pura Desa dan Pura Dalem di wilayah Pejeng Kaja. 

Selain digunakan di wilayah Pejeng Kaja, gamelan ini juga kerap diundang untuk 

mengiringi upacara di berbagai daerah, seperti Karangasem, Bangli, Klungkung, dan 

Ubud, tergantung pada permintaan masyarakat. 

Terdapat empat tabuh yang diwariskan secara turun-temurun, yaitu: 

https://www.youtube.com/watch?v=BImzGzP8MKU


72 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

1. Tabuh Panji Marga, yang berfungsi sebagai pengantar roh saat upacara  

ngasti. 

2. Tabuh Pangkur. 

3. Tabuh Aran Pengasih. 

Tabuh Tamas Meura, tabuh ini bersifat khusus dan tidak dimainkan sembarangan. 

Tabuh ini hanya dimainkan jika terjadi hal-hal yang dianggap mengganggu. Keluarga 

meyakini bahwa jika tabuh ini dimainkan tanpa alasan yang tepat, dapat menimbulkan 

dampak buruk, bahkan merusak atau menghancurkan upacara yang sedang berlangsung. 

Keberadaan gamelan Gambang di Banjar Sembuwuk ini menjadi warisan budaya 

sakral yang tidak hanya bernilai seni, tetapi juga memiliki makna spiritual dan historis 

yang tinggi terutama bagi keluarga pewaris gamelan ini. 

7) Tari Baris Jangkang  

Tari Baris Jangkang merupakan salah satu tari upacara yang hidup dan berkembang 

di Banjar Eha, Desa Tampaksiring. Tarian ini memiliki kekhasan tersendiri dan berbeda 

dengan Baris Jangkang yang terdapat di Nusa Penida. Berdasarkan penuturan masyarakat 

setempat, Tari Baris Jangkang di Banjar Eha telah ada secara turun-temurun dan 

dipercaya berasal dari Pura Mengening, yang berada di selatan Pura Tirta Empul. 

Menurut cerita lisan, dahulu masyarakat Banjar Eha memohon (nunas) agar 

kesenian Baris Jangkang dapat hadir dan berkembang di wilayah mereka. Seiring waktu, 

Baris Jangkang di daerah asalnya pun menghilang, sementara di Banjar Eha tarian ini 

justru tetap bertahan dan menjadi salah satu identitas budaya lokal. Masyarakat di daerah 

asalnya pernah berupaya menghidupkan kembali tari ini dengan belajar ke Banjar Eha, 

namun usaha tersebut tidak berhasil. Menurut kepercayaan masyarakat, kegagalan itu 

diyakini berkaitan dengan hal-hal gaib atau peristiwa mistis yang menyertai upaya 

tersebut. Hingga kini, Tari Baris Jangkang hanya dapat dijumpai di Banjar Eha, dan 

menjadikannya satu-satunya pewaris tarian ini di kawasan Tampaksiring. 

Dalam pementasannya, para penari membawa properti berupa tombak, dan diiringi 

oleh gamelan angklung. Sekitar tahun 1980-an, instrumen pengiring ini diganti dengan 

gamelan gong kebyar, menyesuaikan dengan perkembangan musik tradisional Bali pada 

masa itu. Tarian ini dibawakan oleh remaja laki-laki, di mana anak yang telah 

menamatkan sekolah dasar biasanya sudah mulai bergabung dalam sekehe baris. Setelah 

menikah, mereka kemudian melanjutkan keterlibatan dalam sekehe gong. 



 

73 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Dahulu, kegiatan latihan dapat dilakukan secara rutin karena para pemuda memiliki 

waktu luang seusai bekerja di sawah. Namun, kondisi tersebut kini mulai berubah. 

Banyak generasi muda yang merantau dan kesibukan masyarakat semakin meningkat, 

sehingga menyulitkan pelaksanaan latihan bersama secara teratur. 

Jumlah penari Tari Baris Jangkang sebanyak 16 orang. Pola geraknya mengarah ke 

berbagai penjuru, sehingga setiap penari harus benar-benar menguasai seluruh rangkaian 

gerak. Ciri khas tarian ini terletak pada gerakan melompat seperti kodok dan gerakan 

kauk-kauk yang mengisyaratkan seolah-olah memanggil temannya. Masyarakat setempat 

meyakini bahwa nama jangkang berasal dari kata dongkang, yang berarti “kodok”, 

mengacu pada karakteristik geraknya yang melompat seperti kodok. 

Busana yang digunakan oleh penari sama dengan Tari Baris Tombak, menandakan 

kesamaan makna simbolik dalam ekspresi keprajuritan dan semangat pengabdian. Tarian 

ini dipentaskan saat ngayah saat upacara di Pura Kahyangan Tiga se-Banjar Eha, serta 

ketika mendapat undangan untuk ngayah dalam upacara adat di banjar lain. 

Bagi masyarakat Banjar Eha, Tari Baris Jangkang memiliki makna religius yang 

mendalam. Tarian ini dipandang sebagai bentuk ungkapan rasa syukur dan bhakti kepada 

Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Dalam kepercayaan masyarakat, tarian wali seperti Baris 

Jangkang berfungsi sebagai media pemanggil kehadiran Ida Bhatara, serta sebagai 

ungkapan penghormatan agar Beliau berkenan turun dan menerima persembahan umat 

dan memberikan anugerah kepada masyarakat. 

 

Gambar 4.13 Tari Baris Jangkang Banjar Eha Ngayah  di Pura Tirta Empul di Tahun 2024 

(Sumber :  https://www.youtube.com/watch?v=XCexP4h-QI8&list=RDXCexP4h-

QI8&start_radio=1) 

  

file:///C:/Users/Dwijak/Downloads/
file:///C:/Users/Dwijak/Downloads/
https://www.youtube.com/watch?v=XCexP4h-QI8&list=RDXCexP4h-QI8&start_radio=1


74 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

8) Tari Baris Tombak 

Tari Baris Tombak merupakan salah satu tarian wali dalam upacara keagamaan 

yang menggunakan properti berupa tombak. Asal mula Tari Baris Tombak berkaitan erat 

dengan kisah kemenangan Bhatara Indra melawan Raja Mayadenawa. Dalam mitologi, 

Mayadenawa dikenal memiliki kesaktian yang hampir setara dengan para dewa. Setelah 

ia gugur, diyakini bahwa masih tersisa kekuatan atau suara gaibnya yang berpotensi 

mengganggu jalannya upacara. Untuk menetralkan pengaruh tersebut, para pengikut 

Bhatara Indra mengadakan upacara di kawasan Tampaksiring, khususnya di Tirta Empul, 

tempat dimana Bhatara Indra menciptakan tirta kamandalu untuk menetralkan racun dari 

tirta cetik yang sebelumnya dibuat oleh Mayadenawa guna meracuni pasukan Bhatara 

Indra. Setelah Mayadenawa berhasil dikalahkan, masyarakat setempat melaksanakan 

upacara sebagai bentuk rasa syukur sekaligus penjagaan terhadap kesucian wilayah pura. 

Oleh sebab itu, Tari Baris Tombak dikenal juga sebagai tarian penjagaan dan pemuput 

wali. Sebagai tari penjagaan Tari Baris Tombak juga diibaratkan sebagai tarian 

kegembiraan sekaligus bentuk penjagaan spiritual agar prosesi upacara di utamaning 

mandala (bagian utama pura) tidak terganggu oleh kekuatan jahat. Oleh karena itu, tarian 

ini juga berfungsi sebagai simbol kewaspadaan dan perlindungan terhadap upacara suci. 

Sebagai pemuput wali tari baris ini sebagai tarian pelengkap yang menandai 

berlangsungnya prosesi upacara. 

Dalam keyakinan masyarakat, para pengikut Bhatara Indra yang pertama kali 

mempersembahkan Tari Baris Tombak dikategorikan sebagai Widyadara dan Widyadari, 

yakni makhluk suci pengiring para dewa yang menari sebagai simbol kegembiraan dan 

penghormatan kepada kemenangan dharma atas adharma. Widyadara menarikan tari 

baris, yang dikategorikan prajurit Bhatara Indra (laki-laki), sedangkan Widyadari 

(wanita) menarikan rejang, yang dikategorikan iringan Bhatara Bhatari. 

Saat tarian ini dipentaskan, penari mengucapkan kata “Ah, Ih, dan Uh” yang 

diyakini sebagai bahasa para dewa yang sarat makna filosofis. “Ah” melambangkan 

Agama, yaitu merujuk pada ajaran dan keyakinan suci secara umum. “Ih” bermakna 

Igama, yang merujuk pada ajaran dan keyakinan suci secara umum, Igama berkaitan 

dengan hubungan spiritual individu dengan Tuhan (terutama dalam konteks pikiran dan 

kecerdasan spiritual); sedangkan “Uh” berarti Ugama, yakni praktik atau tata cara 

beragama, seperti ritual, upacara, dan aturan perilaku yang harmonis dengan sesama. 



 

75 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Tiga konsep ini menjadi dasar spiritual dari gerak dan makna Tari Baris Tombak. 

Tari Baris Tombak dipentaskan setiap kali upacara piodalan di pura, yang 

berlangsung sesuai tingkatan upacaranya (nista, madya, utama). Selain di pura, tari baris 

ini juga dipentaskan bagi masyarakat yang melaksanakan piodalan utamaning utama di 

merajannya atau paibon masing-masing. Setelah Tari Baris Tombak dipentaskan, 

kemudian dilanjutkan dengan Tari Baris Pendet. Selain itu, terdapat pula Tari Baris 

Tamiang, yang dipentaskan saat puncak acara piodalan setelah tari Baris Tombak, dan 

Tari Baris Pendet dipentaskan. Ketiga jenis tarian tersebut pada dasarnya membentuk 

satu kesatuan yang saling melengkapi dalam struktur upacara keagamaan. Tradisi 

pementasan Tari Baris Tombak telah berlangsung sejak masa lampau, yakni sejak 

peristiwa gugurnya Mayadenawa, dan hingga kini masih terus dilestarikan sebagai 

bagian dari warisan budaya sakral yang dijaga turun-temurun oleh masyarakat Desa 

Tampaksiring dan Manukaya. 

Jumlah penari Tari Baris Tombak adalah 16 orang laki-laki. Kostum yang 

digunakan sama dengan dua jenis tari baris lainnya, yakni Baris Pendet dan Baris 

Tamiang. Dalam pelaksanaannya, terdapat seorang petugas khusus yang disebut 

kesinoman (tutus), yang bertugas mengatur, menyiapkan, serta merawat seluruh 

perlengkapan dan kostum para penari baris. Keberadaan petugas ini menunjukkan adanya 

sistem pengelolaan tradisi yang terorganisir dalam masyarakat adat, sekaligus 

mencerminkan kedisiplinan dan rasa tanggung jawab dalam menjaga kelestarian nilai-

nilai sakral Tari Baris Tombak. 

Iringan musik Tari Baris Tombak umunya menggunakan gamelan gong kebyar, 

menyesuaikan dengan gamelan yang tersedia di tempat pentas. Namun, di Pura Tirta 

Empul digunakan gamelan gong gede, yang baru dimiliki sekitar sepuluh tahun terakhir. 

Dalam beberapa kesempatan ngayah, apabila hanya tersedia gamelan Semar Pegulingan, 

tarian ini juga dapat diiringi dengan gamelan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa 

pelaksanaan Tari Baris Tombak bersifat fleksibel, selama pola tabuh atau gending yang 

digunakan tetap sama, meskipun jenis gamelannya berbeda. Fleksibilitas ini menjadi 

bentuk adaptasi masyarakat dalam menjaga kesinambungan tradisi tanpa mengurangi 

makna dan kesakralan tarian tersebut. 

Tari Baris Tombak terdapat di seluruh Banjar di Desa Tampaksiring, dan Desa 

Manukaya, yang masing-masing terdapat 13 Banjar. Eksistensi Tari Baris Tombak 



76 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

hingga kini tetap terjaga karena dianggap sebagai bagian penting, sebagai tarian 

penjagaan sekaligus pemuput wali dalam setiap upacara di pura. Tidak ada masyarakat 

yang berani meniadakan tarian ini karena diyakini memiliki nilai spiritual dan sakral yang 

tinggi. 

 

Gambar 4.14 Tari Baris Tombak Ngiring Lunga ke Pura Mengening  

(Sumber : I Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda, 2025) 

 

 

Gambar 4.15 Tari Baris Tombak saat wali di Pura Penatataran Sarasidhi 
(Sumber :  I Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda) 2025) 

 

9) Tari Baris Pendet 

Tari Baris Pendet merupakan salah satu tari sakral yang berfungsi sebagai simbol 

pelaksanaan upacara keagamaan di Desa Tampaksiring dan Manukaya. Tarian ini 



 

77 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

menggambarkan prosesi persembahan kepada Sang Pencipta sebagai ungkapan srada 

bhakti umat. Para penari membawa sarana upakara seperti canang sari, air penglukatan 

atau air suci serta arak dan brem. Seluruh perlengkapan tersebut memiliki makna 

simbolis sebagai bentuk persembahan suci. Tari Baris Pendet biasanya ditarikan setelah 

Tari Baris Tombak. Pementasan ini dilakukan dalam rangkaian upacara piodalan. 

Tari Baris Pendet ditarikan oleh 8 orang penari, empat diantaranya membawa 

canang sari, air penglukatan atau air suci, serta arak dan brem, yang disebut pependetan. 

Tahap berikutnya dihadirkan empat penari lain yang disebut penyawi, yang seolah-olah 

hendak meminta atau mengambil properti yang sebelumnya dibawa oleh para penari 

pependetan, untuk kemudian dilanjutkan sebagai bagian dari rangkaian tarian tersebut 

untuk mencapai kesempurnaan. 

Sama halnya dengan Baris Tombak, iringan tarian ini umumnya menggunakan 

gamelan gong kebyar, karena jenis gamelan inilah yang tersedia di sebagian besar banjar. 

Namun di Pura Tirta Empul, digunakan gong gede, yang baru dimiliki sekitar sepuluh 

tahun terakhir. Tari Baris Pendet juga dapat ditemukan di seluruh banjar di wilayah Desa 

Tampaksiring dan Manukaya (masing-masing 13 banjar), yang keberadaanya terjaga 

hingga kini. 

 

Gambar 4.16 Tari Baris Pendet saat Puncak Wali di Pura Mengening 

(Sumber : I Wayan Mudita, 2025) 

  

10) Tari Baris Tamiang  

Tari Baris Tamiang merupakan salah satu tari wali yang yang juga berfungsi 



78 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sebagai tari penjagaan atau pemuput wali, dengan membawa properti tameng. Dalam 

setiap pertunjukan, Tari Baris Tamiang menjadi bagian penutup yang melengkapi dua 

jenis tari baris lainnya, yakni Baris Tombak dan Baris Pendet. 

Tari Baris Tamiang biasanya ditarikan oleh 7 orang penari laki-laki. Jumlah penari 

dapat menyesuaikan kondisi dan kemampuan masyarakat setempat, sehingga tidak 

bersifat baku. Tarian ini membawakan kisah Abimanyu Karebut, yang menggambarkan 

perjuangan Abimanyu di medan perang hingga gugur dengan gagah berani. 

Dari segi iringan, Tari Baris Tamiang juga sama seperti kedua tari Baris 

Sebelumnya, yakni umumnya diiringi oleh gamelan gong kebyar. Namun, di Pura Tirta 

Empul, iringan yang digunakan adalah gong gede, yang baru dimiliki sekitar sepuluh 

tahun terakhir. Penggunaan jenis gamelan dalam pertunjukan bersifat fleksibel, 

menyesuaikan dengan sarana yang tersedia di lokasi ngayah. 

Tari Baris Tamiang terdapat di Desa Tampaksiring, yakni di Banjar Mantring, 

Penaka, Tegal Suci, Kawan, dan Saraseda. Sementara itu, di Desa Manukaya, keberadaan 

Tari Baris Tamiang terdapat di Banjar Manukaya Let, Manukaya Anyar, Panempahan, 

dan Basangambu. 

  

 Gambar 4.17 Tari Baris Tamiang saat ngayah di Pura Desa Adat Jehem, Bangli. 
(Sumber : Koleksi I Wayan Mudita, 2025) 

 

11) Tari Rejang Gabor (Rejang Pengeger) 

Tari Rejang Gabor atau Rejang Pengeger merupakan salah satu jenis tari wali, yang 



 

79 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

berfungsi sebagai bagian dari persembahan suci dalam upacara keagamaan di pura. 

Tarian ini biasanya dipentaskan setelah pementasan Tari Baris (Baris Tombak, Pendet, 

dan Tamiang), sebagai bagian dari rangkaian prosesi upacara keagamaan khusus saat 

puncak wali yang dilanjutkan dengan Rejang Playon dan Rejang renteng. 

Tari Rejang Gabor telah dikenal sejak lama dan mengalami pembaruan sekitar 

tahun 1986, tanpa mengubah pakem serta esensi tradisi yang telah diwariskan secara 

turun-temurun. Dalam pementasannya, para penari menggunakan kipas sebagai properti. 

Jumlah penari dalam Tari Rejang Gabor sebanyak empat orang perempuan remaja yang 

tergabung dalam sekaa daha (kelompok remaja putri). Tarian ini diiringi oleh gamelan 

gong kebyar, yang menciptakan suasana dinamis, anggun, dan khidmat sepanjang 

pertunjukan. Busana penari memiliki warna yang disesuaikan berdasarkan kesepakatan 

bersama, namun saat ini desa telah menyiapkan perlengkapan kostum dan bunga hiasan 

kepala (masyarakat setempat menyebutnya bancangan), sehingga para penari hanya 

tinggal memakainya. Tari Rejang Gabor terdapat di seluruh banjar di Desa Tampaksiring 

dan Manukaya yang masing-masing berjumlah 13 Banjar. 

   

Gambar 4.18 Tari Rejang Gabor saat ngayah di Pura Kulub, Tampaksiring  

(Sumber : Koleksi foto I Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda), 2024) 

 



80 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

12) Tari Rejang Playon 

Tari Rejang Playon merupakan salah satu tari wali yang terdapat di Desa Manukaya 

dan Tampaksiring. Tarian ini biasanya ditarikan setelah Tari Rejang Gabor pada saat 

puncak upacara wali, atau dapat pula menjadi tarian rejang pertama yang ditampilkan 

setelah rangkaian Tari Baris (Baris Tombak, Baris Pendet, dan Baris Tamiang). Tarian 

ini bersifat wajib dan memiliki peran penting sebagai bagian dari persembahan suci 

kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. 

Jumlah penari dalam Tari Rejang Playon terdiri atas 16 orang penari wanita remaja 

(sekaa daha). Tarian ini diiringi oleh gamelan gong kebyar, yang menambah 

kekhidmatan dan kemegahan suasana upacara. Para penari menggunakan properti kipas, 

dengan warna kostum yang ditentukan berdasarkan kesepakatan bersama. Keberadaan 

Tari Rejang Playon sendiri terdapat di seluruh banjar di wilayah Desa Tampaksiring dan 

Desa Manukaya (masing-masing 13 Banjar), menunjukkan bahwa tradisi Rejang masih 

terpelihara secara menyeluruh di masyarakat setempat. 

 

Gambar 4.45 Tari Rejang Playon saat ngayah di Pura Mengening) 

(Sumber : I Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda, 2024) 

 

13) Tari Rejang Renteng 

Tari Rejang Renteng merupakan salah satu jenis tari wali yang diwariskan secara 

turun-temurun di wilayah Desa Tampaksiring dan Desa Manukaya, yang ditarikan 

setelah Rejang Gabor dan Rejang Pelayon. Rejang ini berbeda dengan Rejang Renteng 

yang kini populer di berbagai daerah Bali. Rejang Renteng ini memiliki bentuk dan 



 

81 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

makna yang berbeda, serta dikenal juga dengan istilah rerentengan, yang berarti 

dilakukan secara berangkai atau bersama-sama. 

Tarian ini memiliki makna simbolis, yakni sebagai ungkapan rasa syukur dan 

penghatur yadnya kepada Tuhan atas anugerah yang telah diberikan, melalui gerakan 

ngayab (mengayunkan tangan seolah mempersembahkan sesajen), dan diakhiri dengan 

sembah puyung sebagai simbolis memohon pengampunan kepada masyarakat dan Tuhan 

atas persembahan yadnya yang tentunya tidak sempurna serta menutup prosesi upacara. 

Jumlah penari dalam Rejang Renteng ini adalah 16 orang perempuan remaja yang 

tergabung dalam sekaa daha (kelompok remaja putri). Iringan tarian ini menggunakan 

gamelan gong kebyar. 

Kostum penari ditentukan berdasarkan kesepakatan sekaa menyesuaikan situasi 

dan kondisi upacara, umumnya berwarna cerah dan dilengkapi dengan hiasan bunga yang 

telah disiapkan oleh pihak desa. Tari Rejang Renteng terdapat di seluruh banjar di Desa 

Tampaksiring dan di Desa Manukaya (masing-masing 13 banjar), serta Banjar 

Mancawarna (Desa Sanding), menunjukkan bahwa tradisi ini masih dilestarikan secara 

kuat sebagai bagian dari identitas budaya dan spiritual masyarakat setempat. 

   

Gambar 4.46 Tari Rejang Renteng saat ngayah di Pura Kulub, Tampaksiring 

(Sumber : I Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda, 2024) 

 



82 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.47 Tari Rejang Renteng Banjar Saraseda Ngayah di areal Taman Pura Pancaka Tirta Mengening 

saat Ngiring Ida Bhatara Melasti. 

(Sumber : https://www.youtube.com/watch?v=J8Bv26GsspE&t=107s) 

 

14) Tari Baris Dayung (Baris Dandan/Baris Pugpug) 

Tari Baris Dayung, yang juga dikenal dengan sebutan Baris Dandan atau Baris 

Pugpug, merupakan salah satu jenis tari baris yang sangat jarang dipentaskan di Banjar 

Saraseda. Tarian ini biasanya hanya dipentaskan dalam upacara-upacara besar, 

khususnya saat upacara mamungkah (perbaikan atau penyucian kembali pura), serta pada 

upacara balik sumpah atau tawur agung. 

Fungsi utama Tari Baris Dayung adalah menetralisir kekuatan Bhuta Kala, atau 

yang disebut juga dengan istilah pengruwat Bhuta. Dalam pelaksanaannya, para penari 

diikat menggunakan benang tridatu yang menghubungkan satu penari dengan penari 

lainnya, membentuk rantai melingkar kemudian mengitari areal pecaruan bersamaan 

dengan prasarana pecaruan lainnya seperti obor, kul-kul, tulud, sampat, dan sebagianya 

sambil bersorak atau mesuryak. 

Jumlah penari dalam tari baris ini bervariasi antara empat, enam, hingga delapan 

orang, tergantung pada lokasi upacara. Kostum yang digunakan sama seperti Tari Baris 

Tombak. Para penari membawa properti berupa plepah salak yang telah dibersihkan 

sebagian durinya (untuk memegang), yang memiliki makna simbolis sebagai alat untuk 

menetralisir kekuatan Bhuta Kala. 

Tarian ini disebut Tari Baris Dayung karena gerakannya menyerupai aktivitas 

mendayung, yakni dengan gerakan menancapkan (najuk) dan menarik secara berulang-

ulang yang bermakna membuka jalan. Sebutan Baris Dandan muncul karena para 

penarinya diikat dengan benang tridatu yang saling menyambung, sehingga membentuk 

https://www.youtube.com/watch?v=J8Bv26GsspE&t=107s
https://www.youtube.com/watch?v=J8Bv26GsspE&t=107s


 

83 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

rangkaian (dandan) yang tidak terputus antara satu penari dengan penari lainnya. Selain 

itu, tarian ini juga dikenal dengan nama Baris Pugpug, karena para penarinya 

menggunakan pelepah salak sebagai properti. Dalam istilah masyarakat setempat, 

pelepah salak tersebut disebut pugpug. Pementasan tari baris ini tercatat pada tahun 1986 

dan 2017 di Pura Mengening, serta pada tahun 2025 di Desa Adat Penendengan, Desa 

Manukaya. 

15) Bedag-bedagan  

Bedag-bedagan merupakan salah satu fragmen tari sakral yang hidup dan 

berkembang di Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. 

Pertunjukan ini dipentaskan setiap kali Ida Bhatara tedun bertepatan dengan perayaan 

Galungan, dan hanya diselenggarakan satu kali dalam setahun. Tradisi ini telah 

diwariskan secara turun-temurun sejak zaman dahulu dan menjadi bagian penting dari 

kehidupan religius masyarakat setempat. Bedag-bedagan memuat filosofi kehidupan 

yang dikenal dengan sebutan braya atut sampi idup. Braya atut berarti persaudaraan 

dengan penuh ketulusan, dan sampi idup yang berarti sapi yang hidup kembali, sesuai 

dengan cerita yang dibawakan. Nilai tersebut menegaskan pentingnya sikap saling 

memaafkan, menjaga keharmonisan, dan hidup dalam kedamaian meskipun pernah 

terjadi kesalahpahaman atau pertengkaran. 

Kisah Bedag-bedagan menceritakan dua tokoh utama, yaitu I Kaki sebagai pemilik 

sapi dan Iwa Bedag sebagai pemilik tanaman. Diceritakan bahwa sapi milik I Kaki lepas 

dan memakan tanaman milik Iwa Bedag. Karena marah, Iwa Bedag menjatuhkan sapi 

tersebut ke sungai hingga mati. I Kaki pun murka karena sapinya diperlakukan dengan 

kasar. Keduanya saling menyalahkan, hingga akhirnya menyadari bahwa keduanya 

sama-sama bersalah. I Kaki lalai menjaga sapinya, sementara Iwa Bedag juga salah 

karena tidak memagari tanamannya. Untuk menengahi perselisihan itu, hadir tokoh 

Balian yang mengadakan upacara penyembuhan dan penghidupan kembali sapi yang 

terluka. Upacara tersebut diiringi oleh tarian baris dan rejang sebagai simbol pemulihan 

dan perdamaian. Cerita berakhir dengan momen saling memaafkan antara kedua tokoh 

utama, melambangkan nilai braya atut sampi idup, yakni kerukunan dan kesadaran untuk 

hidup kembali dalam keharmonisan.  

Seluruh dialog dalam pementasan disampaikan melalui nyanyian berbahasa Bali, 

yang menambah kekuatan dramatik serta nuansa jenaka dalam pertunjukan. Penari 



84 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Bedag-bedagan berjumlah 21 orang, dengan peran sebagai berikut: 

Pemunut Ida Bhatara 

Berjumlah 10 orang laki-laki yang mengenakan baju kaos dan celana panjang 

bermotif loreng. Dua orang di antaranya memunut barong, sedangkan sisanya 

menjadi pengiring. Barong yang digunakan merupakan barong sesuunan Pura 

Desa Manukaya, yang dikenal sebagai salah satu barong terbesar di Bali. Memunut 

barong ini dilakukan secara bergantian karena bobot barong yang besar dan berat 

melebihi ukuran barong pada umumnya. 

Tari Jauh 

Diperankan oleh lima orang penari yang melambangkan rakyat. Mereka 

mengenakan topeng sederhana yang hanya menutupi bagian hidung dan memakai 

kostum mirip pakaian tari topeng pada umumnya. 

Iwa Bedag 

Diperankan oleh seorang laki-laki bertubuh tinggi besar dengan topeng/tapel 

menyeramkan dengan kumis putih yang bergerak mengikuti napas, 

menggambarkan sosok ugal-ugalan yang tidak takut kepada siapa pun. 

I Kaki (Pemilik Sapi) 

Digambarkan sebagai orang tua dengan kostum baju lusuh dan celana putih pudar, 

memakai topeng/tapel tua yang lucu dan antik. 

Balian 

Tokoh spiritual yang berperan menghidupkan kembali sapi. Mengenakan busana 

menyerupai peranda serta menggunakan topeng/tapel. 

Punakawan 

Diperankan oleh 2 orang penari laki-laki berpakaian lucu dan membawa kembal 

(tas bambu berisi perlengkapan balian). Mereka menjadi pengikut balian dan 

menarikan baris serta pada saat upacara berlangsung. 

 

 



 

85 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Tari Gandrung 

Diperankan oleh seorang penari perempuan dengan tapel berwajah cantik. Sebagai 

pengikut balian yang menarikan rejang pada saat upacara berlangsung. 

Pertunjukan Bedag-bedagan memiliki durasi sekitar satu jam dan selalu 

dilaksanakan pada siang hari. Pementasan umumnya berlangsung di natar Pura Agung 

atau di Pura Tirta Empul. Namun, dalam beberapa kesempatan, pertunjukan ini juga 

dapat digelar di pura-pura lain di wilayah Desa Manukaya apabila ada permintaan dari 

masyarakat. Iringan gamelan yang digunakan merupakan gamelan khusus untuk 

mengiringi barong yang dikenal oleh masyarakat setempat dengan sebutan gangsa lima. 

Seluruh penari Bedag-bedagan berasal dari masyarakat Desa Manukaya sendiri. 

Tidak terdapat persyaratan khusus untuk menjadi penari ini, karena siapa pun yang 

bersedia ngayah dapat berpartisipasi sesuai kebutuhan masing-masing tokoh dalam 

pertunjukan. Apabila penari lama sudah lanjut usia dan tidak mampu lagi menarikannya, 

maka tanggung jawab tersebut akan dialihkan kepada penari baru yang bersedia. Proses 

latihan biasanya dilakukan menjelang waktu pementasan, terutama jika terdapat penari 

baru yang harus menyesuaikan diri dengan alur dan gerak tarian. Kostum Bedag-bedagan 

disimpan dengan baik di Pura Agung, dan akan diganti apabila sudah mengalami 

kerusakan. 

Makna yang terkandung dalam tradisi Bedag-bedagan sangat mendalam bagi 

masyarakat Manukaya. Nilai braya atut sampi idup menjadi pedoman hidup masyarakat 

dalam menjalin hubungan sosial. Melalui tradisi ini, masyarakat diajarkan untuk tidak 

menyimpan dendam, melupakan permasalahan yang telah terjadi, serta kembali merajut 

hubungan baik demi menjaga keharmonisan bersama. Filosofi ini menggambarkan 

bahwa dalam kehidupan manusia pasti ada kesalahan, namun yang utama adalah 

kemauan untuk saling memaafkan dan berdamai. Masyarakat Manukaya memegang 

teguh keyakinan bahwa tidak boleh “putus beradat” hanya karena pertengkaran, sebab 

perdamaian dan kerukunan merupakan fondasi utama kehidupan bersama. Oleh karena 

itu, Bedag-bedagan bukan hanya sekadar pertunjukan sakral yang diwariskan dari 

generasi ke generasi, melainkan juga sebuah tuntunan moral dan spiritual bagi 

masyarakat untuk senantiasa hidup dalam semangat persaudaraan, kebersamaan, dan 

kasih sayang. 



86 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.48 Pementasan Bedag-bedagan 

(Sumber: tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=-OD2_zDLg60&t=79s) 

 

16) Tari Sang Hyang Jaran 

Tari Sang Hyang Jaran merupakan salah satu ritual sakral terdapat di Pura 

Penataran Sasih, Desa Pejeng, Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Ritual ini 

tidak dapat direncanakan secara khusus, karena pelaksanaannya sepenuhnya bergantung 

pada kayun Ida Bhatara, yakni kehendak suci beliau untuk tedun (turun) ke dunia sekala. 

Oleh karena itu, masyarakat tidak dapat menentukan kapan tarian ini akan dilaksanakan. 

Kemunculannya hanya terjadi ketika terdapat tanda-tanda niskala yang menandakan 

kesiapan Beliau untuk hadir. 

Dalam tradisi setempat, Sang Hyang Jaran dipahami sebagai salah satu wujud suci 

dari Ratu Sang Hyang yang berstana di Pura Penataran Sasih. Penari dalam ritual ini 

diyakini dipilih secara langsung oleh kekuatan suci melalui proses kerauhan. Pemangku 

berperan sebagai perantara untuk mengenali tanda-tanda tersebut dan kemudian 

menyampaikan kepada krama desa mengenai kesiapan niskala. Kemunculan ritual ini 

https://www.youtube.com/watch?v=-OD2_zDLg60&t=79s
https://www.youtube.com/watch?v=-OD2_zDLg60&t=79s


 

87 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pertama kali tercatat pada tahun 1966, ketika pemugaran Pura Penataran Sasih. 

Sebelum ritual dilaksanakan, masyarakat memohon izin melalui upacara nunas 

pangaksama di pelinggih tempat berstana Ida Bhatara. Dalam tahap persiapan, dibuat 

sebuah simbol jaran dari pelepah daun pinang yang dibentuk menyerupai kuda sebagai 

sarana perwujudan Sang Hyang Jaran. Setelah seluruh sarana upacara siap, dilakukan 

pembakaran api suci yang menjadi elemen penting dalam prosesi tedun Sang Hyang. 

Pada puncak upacara, para penari yang telah mengalami kerauhan menari 

mengelilingi bara api dalam prosesi yang disebut ngelamuk api. Bara api tersebut dibuat 

dari batok kelapa kering (kekau) yang menghasilkan kobaran api besar, namun dianggap 

paling sesuai secara spiritual. Dalam keadaan kerauhan, para penari sering kali 

menerjang, menginjak, dan menari di atas bara api tanpa menunjukkan reaksi terhadap 

panas atau rasa sakit. Hal ini diyakini terjadi karena tubuh mereka sepenuhnya dikuasai 

oleh kekuatan suci beliau yang bersemayam di Pura Penataran Sasih. 

Prosesi ini diiringi oleh tembang Sang Hyang Jaran yang dilantunkan oleh ibu-ibu 

yang ada di Pura Penataran Sasih, yang berfungsi sebagai pengiring sakral untuk 

memuliakan kehadiran beliau. Ritual berlangsung hingga bara api padam secara alami, 

menandai selesainya prosesi niskala. Bagi masyarakat Pejeng, Tari Sang Hyang Jaran 

tidak dipandang sebagai pertunjukan, melainkan sebagai persembahan suci yang 

bertujuan memohon keselamatan, kesucian, keseimbangan alam, serta kerahayuan bagi 

masyarakat dan lingkungan. Hingga kini, keyakinan bahwa Sang Hyang Jaran tetap 

berstana di Pura Penataran Sasih terus dipertahankan. Ketika kehendak suci itu datang, 

masyarakat melaksanakan ritual ini dengan rasa bhakti yang mendalam, penuh kesadaran 

spiritual, dan penghormatan terhadap kekuatan niskala yang menjaga kehidupan. 



88 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.49 Tari Sang Hyang Jaran di Pura Penataran Sasih. 

(Sumber :  https://www.youtube.com/watch?v=89ipt8yjiWo) 

 

17) Sang Hyang Jaran Panca Dewata  

Sang Hyang Jaran Panca Dewata merupakan salah satu bentuk tari sakral yang 

terdapat di wilayah Desa Adat Kulu. Tradisi ini memiliki nilai spiritual yang tinggi dan 

erat kaitannya dengan upaya masyarakat dalam menjaga keseimbangan antara alam 

sekala dan niskala. Berdasarkan cerita turun-temurun di masyarakat setempat, tradisi ini 

berawal dari peristiwa wabah yang pernah melanda desa pada masa lampau. Wabah 

tersebut menyebabkan banyak warga meninggal dunia, hingga akhirnya masyarakat 

memohon petunjuk dengan melakukan persembahyangan di Pura Dalem. 

Dari proses persembahyangan tersebut, muncul pawisik atau wahyu agar 

masyarakat membangkitkan kembali Sang Hyang Jaran sebagai wujud permohonan 

penyucian dan perlindungan. Setelah Sang Hyang Jaran dibangkitkan, kehidupan 

masyarakat kembali tenteram dan sejahtera. Namun, seiring perjalanan waktu dan karena 

kondisi ekonomi masyarakat yang masih sulit kala itu, Sang Hyang Jaran ini kemudian 

diluurkan atau dikembalikan kepada Sang Pencipta. 

Sang Hyang Jaran Panca Dewata kembali dibangkitkan pada tahun 2015 atas 

prakarsa Bapak I Wayan Wardana, selaku Bandesa Desa Adat Kulu. Beliau berpendapat 

bahwa keseimbangan hidup masyarakat tidak hanya bergantung pada aspek fisik, tetapi 

juga pada keseimbangan spiritual. Dalam pandangan Beliau, istilah “wabah” tidak hanya 

dimaknai sebagai penyakit jasmani, melainkan juga sebagai bentuk ketidakseimbangan 

pola pikir dan perilaku manusia. Oleh karena itu, kebangkitan kembali Sang Hyang Jaran 

https://www.youtube.com/watch?v=89ipt8yjiWo
https://www.youtube.com/watch?v=89ipt8yjiWo


 

89 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dimaknai sebagai upaya untuk memulihkan keharmonisan sosial dan spiritual 

Masyarakat setempat. Sejak saat itu, kehidupan masyarakat Desa Adat Kulu menjadi 

lebih harmonis, saling mendukung, dan hidup dalam suasana yang tenteram. 

Pementasan Sang Hyang Jaran Panca Dewata di Desa Adat Kulu dilaksanakan satu 

kali dalam setahun, biasanya pada sasih keenam, melalui prosesi ngider desa atau 

mengelilingi seluruh wewidangan desa. Pada pementasan rutin tahunan ini tidak terdapat 

kerauhan dan tidak melibatkan unsur api. Tradisi tersebut dipandang sebagai sarana 

penyucian wilayah desa sekaligus upaya menjaga keseimbangan antara alam sekala dan 

niskala. 

Pelaksanaan pementasan pada sasih keenam bertepatan dengan upacara Nangluk 

Pecaruan, yang diadakan di sisi selatan desa menghadap ke arah segara sebagai bentuk 

penetralan unsur-unsur negatif. Pada momen ini, tapakan Sang Hyang Jaran biasanya 

tedun mesuryan di wilayah yang dianggap sebagai wewidangan jagat Desa Kulu untuk 

melakukan penyucian dan penetralan kekuatan adharma. Upacara kemudian dilanjutkan 

dengan prosesi pecaruan di ujung desa, termasuk katuran penyambleh kucit butuan 

sebagai bagian dari rangkaian penyucian niskala. Setelah seluruh rangkaian ritual selesai, 

masyarakat melaksanakan sembahyang bersama, kemudian dilanjutkan dengan mudalan, 

yaitu mengiring tapakan Sang Hyang Jaran kembali ke Pura Bale Agung. Prosesi 

penutup ini menandai berakhirnya upacara sekaligus menjadi simbol kembalinya 

keseimbangan, keharmonisan, dan perlindungan niskala bagi Desa Adat Kulu beserta 

seluruh warganya. 

Selain pementasan tahunan tersebut, Sang Hyang Jaran ini juga ditarikan saat 

upacara besar di Kayangan Tiga Desa Adat Kulu, seperti di Pura Dalem, Pura Puseh, dan 

Pura Bale Agung (bergantung pada pawisik yang diterima), yang disertai dengan prosesi 

kerauhan dan nyeburin api. Pada prosesi khusus ini, unsur api dibuat dari serabut kelapa 

yang dibakar, dan seluruh rangkaian pelaksanaannya dilakukan dengan penuh kehati-

hatian sesuai petunjuk spiritual. 

Proses pemilihan penari Sang Hyang Jaran Panca Dewata dilakukan secara 

bertahap dan memiliki tata cara khusus. Saat upacara berlangsung, biasanya terjadi 

kerauhan pada seorang perempuan yang disebut daratan. Dalam keadaan kerauhan, 

daratan tersebut akan menunjuk lima orang laki-laki dari masyarakat yang hadir, untuk 

menjadi calon penari Sang Hyang Jaran. Kelima orang tersebut tidak langsung menari, 



90 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

tetapi harus melalui proses penyucian diri terlebih dahulu pada upacara berikutnya. 

Setelah tahap penyucian selesai, barulah pada upacara selanjutnya mereka diperbolehkan 

menarikan Sang Hyang Jaran. 

Prosesi pementasan dimulai sekitar pukul 22.00 malam dan mencapai puncak pada 

sekitar pukul 00.00, atau saat terjadinya kerauhan. Sebelum puncak acara, dilakukan 

prosesi dengan pasepan dengan doa dan persembahan, diiringi dengan nyanyian Sang 

Hyang Jaran dan cak yang dibawakan oleh sekaa khusus yang dibentuk, serta diikuti oleh 

seluruh warga desa yang hadir, mulai dari usia muda hingga lanjut usia, sehingga suasana 

pementasan menjadi penuh kekhidmatan dan kebersamaan. 

Pementasan terakhir Sang Hyang Jaran Panca Dewata yang melibatkan prosesi 

nyebur api tercatat berlangsung pada tahun 2023. Para penari menggunakan properti 

yang terbuat dari kayu dan rotan yang dibentuk sedemikian rupa menyerupai kuda. 

Properti ini dibuat pada tahun 2015, bersamaan dengan kebangkitan kembali tradisi 

tersebut, karena properti lama telah hilang dan hanya tersisa dua kereb (kain putih berisi 

rerajahan). Hingga kini, seluruh properti Sang Hyang Jaran disimpan di Pura Bale 

Agung Desa Adat Kulu sebagai benda sakral dan bukti pelestarian warisan leluhur yang 

masih dijaga dengan penuh rasa hormat oleh masyarakat setempat. 

  

Gambar 4.50 Prosesi kerauhan pertama pada seorang perempuan yang disebut daratan. 

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8) 
 

https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8


 

91 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.51 Prosesi saat daratan memilih 5 penari Sang Hyang Jaran Panca Dewata. 

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025) 

  

 

  

Gambar 4.52 Prosesi penyucian 5 penari yang terpilih. 
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025)  

 

https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8


92 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.53 Prosesi pemasangan properti Sang Hyang Jaran Panca Dewata. 

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025) 
 

  

Gambar 4.54 Penari Sang Hyang Jaran sudah siap menari. 

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8,  2025) 

 

https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8


 

93 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

  

Gambar 4.55 Penari Sang Hyang Jaran Panca Dewata saat nyeburin api. 

(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8, 2025) 

 

18) Tari Baris Jojor 

Tari Baris Jojor merupakan salah satu tarian sakral yang menjadi bagian dari 

rangkaian upacara di Desa Adat Kulu. Tarian ini dipentaskan saat ada upacara besar di 

pura kayangan tiga Desa Adat Kulu, yakni Pura Dalem, Pura Puseh, dan Pura Bale 

Agung, sebagai bagian dari upacara keagamaan dan persembahan suci kepada Ida Sang 

Hyang Widhi Wasa. 

Jumlah penari dalam Tari Baris Jojor sebanyak enam belas orang laki-laki. Para 

penari tergabung dalam sekaa baris, yaitu kelompok penari yang beranggotakan para 

remaja outra, umumnya dari jenjang usia SMP hingga sebelum menikah. Latihan 

dilakukan secara intensif menjelang waktu pementasan, dengan tujuan menjaga 

kekompakan, ketepatan gerak, dan kekhidmatan pementasan. 

Properti dalam tarian ini adalah tombak, yang dibawa oleh seluruh penari pada 

bagian awal pertunjukan. Setelah bagian tersebut, para penari meletakkan tombak dan 

menggantinya dengan properti lain seperti pasepan, canang, arak, dan brem, yang 

menjadi bagian dari urutan dalam struktur pertunjukan. Pergantian properti ini memiliki 

makna simbolis yang terkait dengan proses penyucian dan penyempurnaan dalam ritual. 

Iringan musik gamelan gong kebyar digunakan untuk mengiringi pementasan Tari 

Baris Jojor. Iringan ini berfungsi memperkuat dinamika gerak, membangun suasana 

sakral, serta menegaskan karakter gagah dan berwibawa dari tarian baris. Dari segi 

busana, kostum yang digunakan dalam Tari Baris Jojor secara umum tidak jauh berbeda 

https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8
https://www.youtube.com/watch?v=fKTc013-je8


94 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dengan kostum tari baris pada umumnya. 

Dalam konteks upacara, Tari Baris Jojor berfungsi sebagai pelengkap sekaligus 

pemumput upacara, yaitu bagian penutup atau penyempurna dari keseluruhan rangkaian 

ritual. Dengan demikian, keberadaan Tari Baris Jojor tidak hanya memiliki nilai estetika, 

tetapi juga nilai spiritual yang tinggi dalam menjaga keseimbangan dan kesucian 

pelaksanaan yadnya di Desa Adat Kulu. 

Selain di Desa Adat Kulu, Tari Baris Jojor juga terdapat di beberapa wilayah lain 

di kecamatan Tampaksiring, diantaranya Banjar Mancawarna (Desa Sanding), Desa Adat 

Bukit (Desa Tampaksiring), Banjar Eha (Desa Tampaksiring), dan Banjar Basangambu 

(Desa Manukaya). 

   

 Gambar 4.56 Foto Tari Baris Jojor saat ngayah di Prajapati, 2023. 

(Sumber : Koleksi I Wayan Wardana (Bandesa Adat Kulu) 

 

19) Tari Baris Tus 

Tari Baris Tus dari Desa Adat Bukit Tampaksiring dapat dianalisis sebagai 

manifestasi seni pertunjukan yang berakar kuat pada kategori Tari Wali (tarian sakral), 

menempatkannya pada hierarki tertinggi dalam tatanan estetika Bali. Secara filosofis, 

Baris Tus melampaui fungsi hiburan (Bebalihan) dan persembahan semi-sakral (Bebali); 

ia adalah sebuah Yadnya (persembahan suci) dalam bentuk gerak, dimana penari 

berfungsi sebagai medium penyampaian rasa bakti dan komunikasi spiritual. 

Pementasannya yang terikat ketat pada konteks Pura Kahyangan menegaskan statusnya 



 

95 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sebagai bagian esensial dari ritual Piodalan, berfungsi sebagai penyempurna upacara, 

yang secara akademis menunjukkan adanya integrasi yang utuh antara Tri Hita Karana 

(hubungan harmonis antara manusia, lingkungan, dan Tuhan) dalam konteks seni 

budaya. 

Karakteristik Baris Tus yang ditarikan oleh delapan penari laki-laki dengan 

properti spesifik empat buah tameng dan empat buah panah yang merefleksikan sebuah 

dikotomi filosofis yang mendalam tentang keprajuritan. Delapan penari secara numerik 

dapat diinterpretasikan sebagai representasi dari Asta Dala (delapan penjuru mata angin) 

atau Asta Guna (delapan sifat kebaikan), melambangkan perlindungan kosmik terhadap 

desa. Sementara itu, properti yang terbagi menjadi instrumen pertahanan (tameng) dan 

instrumen serangan (panah) menyiratkan konsep Dharma Yuddha (perang suci) dalam 

tradisi Hindu. Tameng melambangkan prinsip perlindungan (kesiagaan dan 

kebijaksanaan), sedangkan panah melambangkan prinsip penegakan kebenaran 

(ketegasan dan keberanian). Kesatuan gerak tarian ini secara akademis merupakan 

sebuah simulasi kosmis atas perjuangan abadi ksatria dalam menyeimbangkan kekuatan 

baik (Dharma) dan kekuatan buruk (Adharma) demi terciptanya Rwa Bhineda yang 

harmonis. 

Dari perspektif sosiologis, Baris Tus adalah praktik yang memperkuat kohesi sosial 

dan identitas komunal Desa Adat Bukit. Penarinya, yang berasal dari Sekaa Baris Desa 

Adat Bukit, tidak dipilih secara acak, melainkan melalui proses yang mengikat secara 

adat dan spiritual. Keterlibatan sekaa ini dalam ritual mencerminkan sistem sosial 

tradisional Bali yang mengintegrasikan seni (Seni) dan tugas (Dharma) dalam struktur 

Desa Adat. Proses latihan dan pementasan bersama berfungsi sebagai mekanisme 

transmisi nilai-nilai (seperti disiplin, tanggung jawab, dan jiwa kepemimpinan) dari 

generasi tua ke generasi muda. Oleh karena itu, Baris Tus tidak hanya menyajikan 

tontonan, tetapi juga mengukuhkan Pola Keseimbangan Sosial dan Kesadaran Kolektif 

akan peran masing-masing individu dalam menjaga keharmonisan desa adat, menjadikan 

tarian ini sebagai living tradition yang vital. 

Baris Tus Desa Adat Bukit Tampaksiring merupakan pusaka kultural yang sarat 

akan makna filosofis. Keberadaannya sebagai varian Baris yang sakral adalah cerminan 

dari ideologi Hindu-Bali, yang memposisikan seni sebagai sarana Sradha Bhakti 

(keyakinan dan pengabdian). Ketegasan gerak, komposisi penari yang terstruktur, serta 



96 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

penggunaan properti yang simbolis, secara keseluruhan menciptakan sebuah medium 

persembahan yang sempurna. Pementasan Baris Tus di pura kahyangan adalah sebuah 

performative epistemology yang menegaskan kembali identitas spiritual dan historis 

masyarakat Desa Adat Bukit sebagai keturunan ksatria yang senantiasa siap membela 

Dharma. 

 

Gambar 4.57 Tari Baris Tus di Pura Dalem Desa Adat Bukit 

(Sumber : tangkapan layar dari https://www.facebook.com/reel/839433809079871) 

 

20) Baris Dargayung 

Baris Dargayung di Desa Adat Bukit Tampaksiring merupakan sebuah culmination 

rite yang signifikan, menempatkannya pada posisi terminal dalam hierarki ritual (Wali). 

Secara filosofis, tarian ini berfungsi sebagai epilog spiritual, ditarikan tepat setelah 

upacara puncak selesai dilaksanakan di Pura Bale Agung. Pura Bale Agung, sebagai 

pusat kedaulatan adat dan spiritual, menjadi panggung bagi legitimasi otoritas. Pelaku 

utama tarian ini adalah Paduluan Ulu Apad Desa Adat Bukit, figur yang mewakili Guru 

Wisesa (pemerintah) dan Guru Rupaka (pemimpin adat). Kehadiran dan gerakan tarian 

Paduluan Ulu Apad setelah tedun (turun) dari Bale Agung secara akademis 

menjustifikasi bahwa kepemimpinan adat tidak hanya bersifat struktural, tetapi juga 

kinetik dan performatif, dimana otoritas spiritual ditransformasikan menjadi aksi gerak 

yang diakui secara kolektif. 

Kekhasan Baris Dargayung terletak pada fakta bahwa tarian ini tidak menggunakan 

properti atau senjata apapun (Baris Polos). Ketiadaan properti perang (seperti tameng 

atau panah) merupakan indikasi filosofis yang mendalam; tarian ini melambangkan 

kondisi nir-bhaya (tanpa rasa takut) atau santi (kedamaian) yang telah dicapai setelah 

perjuangan spiritual upacara selesai. Tarian yang hanya mengandalkan gerak tubuh dan 

https://www.facebook.com/reel/839433809079871


 

97 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

ekspresi sukacita pemimpin ini menekankan bahwa kekuatan keprajuritan yang sejati 

(kesatriaan) tidak selalu dimanifestasikan melalui agresi atau pertahanan fisik, 

melainkan melalui kemurnian hati (suci), pengabdian (bhakti), dan tanggung jawab 

spiritual yang diemban oleh pemimpin. Ini adalah pergeseran fokus dari Dharma Yuddha 

(perang suci) eksternal menuju Dharma (kewajiban) internal. 

Aspek ritual yang melibatkan Sekaa Baris Desa Adat Bukit yang melakukan 

papendetan (persembahan bunga/penjemputan) untuk menjemput Paduluan Ulu Apad 

yang telah duduk di Bale Agung sangat signifikan. Papendetan yang dilakukan oleh 

anak-anak muda (sekaa baris) kepada pemimpin adat (Ulu Apad) secara sosiologis 

merupakan mekanisme reafirmasi tatanan sosial dan penghargaan terhadap Catur Guru. 

Aksi papendetan berfungsi sebagai katalis untuk membangkitkan dan mengaktifkan 

energi spiritual (Prana) dari Ulu Apad. Suasana yang kemudian dipenuhi tawa, canda, 

dan kegembiraan adalah wujud dari rasa (estetika) yang timbul dari sukla (kemurnian) 

upacara, dimana pemimpin dan rakyatnya bersatu dalam sukacita komunal, mengikis 

batas hirarkis sementara demi merayakan kesempurnaan persembahan suci. 

Baris Dargayung merupakan studi kasus yang kuat mengenai bhakti (pengabdian 

tulus) dalam konteks kepemimpinan adat, khususnya dalam representasi Bhakti terhadap 

Catur Guru. Gerak tarian ini, yang diwarnai oleh tawa dan suasana gembira, bukanlah 

kebetulan; ia adalah emanasi dari energi positif yang terkumpul selama ritual, yang 

dipimpin langsung oleh tokoh adat. Oleh karena itu, Baris Dargayung berfungsi sebagai 

media transformasi energi ritual menjadi energi sosial, menuntun masyarakat keluar dari 

kehidmatan upacara menuju kegembiraan kolektif. Tarian ini secara definitif 

memposisikan pemimpin sebagai pelayan dan teladan, yang secara tulus membimbing 

komunitasnya menuju kesejahteraan lahir dan batin, mengukuhkan Baris Dargayung 

sebagai pusaka kultural yang mendefinisikan hubungan suci antara pemimpin, dewa, dan 

masyarakat. 



98 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

  

Gambar 4.58 Tari Baris Dargayung. 

(Sumber : Erman Rizky Dewa Suprapta, S.Pd., M.Pd, 2014) 

 

 

4.1.2. Bebali 

1) Wayang Wong 

Keberadaan Wayang Wong di Pejeng Kangin terdapat di Banjar Pesalakan, yang 

diperkirakan telah ada sejak tahun 1950-an. Pada masa itu, kesenian ini dikenal dengan 

nama Parwa yang mengangkat cerita Mahabharata. Wayang Wong ini memiliki kaitan 

erat dengan Pura Dalem Prajurit di wilayah setempat, karena tapel atau topengnya 

disungsung (disucikan) dan disimpan di pura tersebut. Beberapa tokoh yang terdapat 

dalam Wayang Wong ini antara lain Condong, Galuh, Merdah, Malen, Sangut, Delem, 

dan Arjuna. 



 

99 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.59 Pementasan Wayang Wong di Pura Dalem Prajurit,  

Br. Pesalakan, Pejeng Kangin 
(Sumber : Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/live/TrorWHMKjTE) 

 

Pada masa lalu, Wayang Wong Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin kerap 

tampil dalam tradisi ngelawang setiap setelah perayaan Galungan, serta pada kegiatan 

odalan meskipun tidak bersifat wajib. Selain itu, Wayang Wong ini juga sering diundang 

untuk pentas di berbagai daerah, bahkan hingga ke luar kabupaten seperti Bangli dan 

Klungkung. Musik pengiring tarian ini menggunakan gamelan gender dan bebatelan. 

Sekitar tahun 1970-an, Wayang Wong ini sempat mengalami masa vakum. 

Meskipun demikian, tapel atau topengnya masih tetap tedun (diturunkan) saat upacara 

odalan, walaupun tidak lagi ditarikan. Sekitar tahun 1995, seorang warga setempat 

bernama Anak Agung Suweta (alm.) berupaya membangkitkan kembali Wayang Wong 

ini. Usaha tersebut sempat berjalan selama kurang lebih dua tahun, namun kembali 

terhenti sekitar tahun 1996 karena beliau jatuh sakit dan meninggal dunia. Pada masa itu, 

masih ada beberapa generasi lama (generasi kedua sejak tahun 1950-an) yang menjadi 

penggerak utama. Namun karena keterbatasan sumber daya manusia, kerusakan kostum, 

dan peralatan yang kurang memadai menyebabkan kesenian ini kembali vakum. 

Akhirnya pada tahun 2023, Wayang Wong Pejeng Kangin berhasil dibangkitkan 

kembali melalui program pengabdian masyarakat oleh Institut Seni Indonesia (ISI) 

Denpasar. Sebagai bentuk pengembangan, kini Wayang Wong ini memiliki tapel baru 

dengan karakter Hanoman. Ciri khas Wayang Wong Pejeng Kangin pada masa lampau 

adalah seluruh penarinya merupakan laki-laki. Saat ini, sudah mulai ada penari 

perempuan yang turut terlibat dalam pementasan. Namun upaya untuk menjaga dan 

mempertahankan ciri khas semua penari laki-laki masih tetap diupayakan sebagai bagian 

dari pelestarian identitas tradisional Wayang Wong Pejeng Kangin. 

https://www.youtube.com/live/TrorWHMKjTE
https://www.youtube.com/live/TrorWHMKjTE


100 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

4.1.3. Balih-balihan 

1) Janger Klasik 

Kesenian Janger di Pejeng Kangin terdapat di Banjar Pesalakan dan mulai dibentuk 

pada akhir tahun 2022 atas prakarsa Jro Klian Adat Banjar Pesalakan, Bapak I Wayan 

Sutama. Janger ini disebut Janger Klasik, karena menggunakan gending-gending Janger 

tahun 1930-an serta tetap mempertahankan gaya-gaya tarian Janger klasik. Janger ini 

dibina oleh Ibu Ida Ayu Agung Yuliaswathi Manuaba, salah satu pelatih Janger 

terkemuka di Bali yang dikenal atas dedikasinya dalam melestarikan seni Janger klasik. 

 

 

Gambar 4.60 Janger Klasik Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin 

di Pesta Kesenian Bali tahun 2024. 

(Sumber: Tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=F9UPlrCTf6M, 

diakses 24 Oktober 2025) 

 

Para penari dan penabuh Janger merupakan anggota sekehe teruna-teruni atau 

kelompok pemuda-pemudi Banjar Pesalakan. Sejak tahun 2023, Janger ini mulai aktif 

dalam kegiatan ngayah di lingkungan setempat, bahkan telah tampil di luar wilayah 

Kabupaten Gianyar, seperti di Kabupaten Klungkung. Walaupun tergolong baru, Janger 

Pejeng Kangin telah menunjukkan prestasi membanggakan dengan terpilih mewakili 

Kabupaten Gianyar dalam ajang Pesta Kesenian Bali tahun 2024. 

https://www.youtube.com/watch?v=F9UPlrCTf6M
https://www.youtube.com/watch?v=F9UPlrCTf6M


 

101 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.61 Janger Klasik Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin di Kapal Pesiar 

(Sumber : I Wayan Sutama, 2024) 

 

Perkembangan Janger ini terus menunjukkan kemajuan pesat. Selain tampil pada 

berbagai kegiatan adat dan budaya, kelompok ini juga menerima panggilan pementasan 

pada sejumlah acara wisata, termasuk pertunjukan di kapal pesiar dan berbagai event 

pariwisata lainnya, serta menyediakan jasa penyewaan kostum Janger. Keberadaan 

Janger Pejeng Kangin memberikan dampak positif yang signifikan bagi masyarakat, 

khususnya para pemuda, baik dari segi ekonomi, pengembangan seni, maupun penguatan 

semangat kebersamaan di lingkungan Banjar Pesalakan. 

2) Komunitas Sanggar Seni Suradiva 

Komunitas Sanggar Seni Suradiva (KSSS) beralamat di Banjar Maniktawang, Desa 

Manukaya, Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar. Sanggar ini didirikan oleh I 

Ketut Gede Agus Adi Saputra, S.Sn pada tahun 2017, sebagai wadah pelestarian dan 

pengembangan seni serta budaya, khususnya seni tari. Selain menjadi tempat belajar, 

KSSS juga berfungsi sebagai bengkel kreatif bagi anak-anak di lingkungan sekitar, 

tempat berlatih, berekspresi, dan mengembangkan potensi seni yang dimiliki. 

Cikal bakal sanggar ini berawal dari sebuah komunitas seni bernama Sura 

Productions, yang digagas oleh (Alm.) I Nyoman Sura, seorang tokoh penting dalam 

dunia seni tari kontemporer Bali yang juga sebagai guru dari pendiri KSSS ini. Dari 

singkatan “SP” (Sura Productions) kemudian lahirlah nama Sura Pradnya, yang 

bermakna “pengetahuan seorang I Nyoman Sura”. Seiring dengan perkembangan 

sanggar dan kebutuhan administratif, nama tersebut kemudian berubah menjadi 

Komunitas Sanggar Seni Suradiva (KSSS). 



102 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

KSSS ini juga didedikasikan untuk mengenang (Alm.) I Nyoman Sura, serta 

berupaya melanjutkan semangat Beliau dalam mencetak seniman muda yang kreatif, 

berkarakter, dan mampu bersaing di tingkat nasional maupun internasional, melalui 

kegiatan pendidikan, pelatihan, dan penciptaan karya. 

Saat ini, KSSS memiliki sekitar 120 orang anak didik yang aktif mengikuti kegiatan 

pelatihan tari. Sebelum masa pandemi, seluruh latihan di sanggar diberikan secara gratis. 

Setelah pandemi, diterapkan sistem iuran suka-duka dengan subsidi silang, sehingga 

anak-anak dari keluarga kurang mampu tetap dapat berlatih tanpa hambatan. 

 

Gambar 4.62  Fire Dance Group   

(Sumber : I Ketut Gede Agus Adi Saputra, S.Sn  2006) 

 

Kegiatan pembelajaran di KSSS terbagi menjadi beberapa kelas tari, meliputi kelas 

dasar tari putra dan putri (tari Condong, tari Manuk Rawa, serta berbagai tari tradisi Bali 

lainnya). Tari tradisi menjadi dasar utama dalam pelatihan, karena dianggap sebagai 

fondasi penting bagi penguasaan teknik dan karakter tari. Setelah peserta didik 

menyelesaikan tahap dasar, mereka akan mendapatkan pembekalan keterampilan 

lanjutan, seperti tari kontemporer, tari modern, hip-hop dance, akrobatik, dan bentuk 

eksplorasi gerak lainnya. Pendekatan ini bertujuan untuk menumbuhkan kreativitas, 

memperluas wawasan seni, serta mengembangkan kemampuan adaptif terhadap berbagai 

gaya tari. 

http://s.sn/


 

103 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

  

Gambar 4.63 Karya Tari Kontemporer The Blue  tahun 2023 

(Sumber : I Ketut Gede Agus Adi Saputra, S.Sn ) 

 

Hingga saat ini, KSSS telah melahirkan lebih dari 20 karya tari, mencakup tari 

tradisional, kontemporer, modern, serta karya kolaboratif lintas disiplin seni. KSSS akan 

terus berinovasi dalam bidang pendidikan seni, khususnya seni tari Bali, guna 

mendukung pengembangan diri generasi muda di desa setempat dan memperkuat posisi 

seni tari sebagai bagian penting dari identitas budaya Bali. 

3) Sekaa Drama Gong Murda Langu Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan 

Tampaksiring  

Sekaa Drama Gong Murda Langu MKB Kecamatan Tampaksiring merupakan 

wadah bagi para seniman drama gong yang tersebar di wilayah Kecamatan 

Tampaksiring, dengan pusat kegiatan di Banjar Umahanyar, Desa Pejeng Kaja. 

Berdirinya sekaa ini dilatarbelakangi oleh keprihatinan terhadap menurunnya minat 

masyarakat terhadap seni drama gong, yang pada masa lalu pernah menjadi hiburan dan 

tontonan populer di Bali. Banyak pelaku seni drama gong yang kemudian beralih ke 

kesenian lain seperti topeng dan bondres, sehingga muncul kekhawatiran bahwa seni 

drama gong akan mengalami kepunahan. 

Atas dasar kepedulian tersebut, Bapak I Wayan Jana bersama rekan-rekan seniman 

lainnya berinisiatif membentuk sebuah perkumpulan yang dapat menampung dan 

menghidupkan kembali semangat para pelaku drama gong. Sekaa ini secara resmi berdiri 

pada bulan April tahun 2025. Sekaa Drama Gong ini memiliki anggota yang berasal dari 

berbagai banjar di wilayah Kecamatan Tampaksiring. Keberadaannya menjadi wadah 

bagi para pemain drama gong yang sebelumnya tidak memiliki tempat untuk berproses 

dan berkarya. Kegiatan sekaa ini meliputi pementasan pada berbagai acara adat dan 

http://s.sn/


104 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

keagamaan, seperti ngayah saat odalan di pura. Walaupun baru terbentuk, pementasan 

sudah dilakukan beberapa kali seperti di Pura Penataran Sasih, Samuan Tiga, Pura Desa 

Adat Umahanyar, dan Lapangan Umum Tampaksiring. 

 

Gambar 4.64 Pementasan Sekaa Drama Gong Murda Langu 

Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan Tampaksiring 

(Sumber : tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s) 

 

 

Latihan rutin sekaa ini dilaksanakan satu hingga dua kali setiap bulan, dengan 

repertoar cerita yang diangkat dari kisah-kisah kerajaan seperti Daha, Majapahit, 

Singasari, Bali, dan Kahuripan. Penentuan cerita dilakukan oleh para pemain senior yang 

memiliki pengalaman panjang dalam dunia drama gong. 

 

Gambar 4.65 Pementasan Sekaa Drama Gong Murda Langu 

Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan Tampaksiring, 13-08-2025. 

(Sumber: tangkapan layar dari https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s) 

 

https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s
https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s
https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s
https://www.youtube.com/watch?v=jyw4pfExxxY&t=4816s


 

105 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Melalui kehadiran Sekaa Drama Gong Murda Langu MKB, semangat pelestarian 

seni pertunjukan tradisional ini mulai tumbuh kembali. Sekaa ini menjadi bukti nyata 

bahwa meskipun drama gong tidak lagi sepopuler masa kejayaannya, upaya pelestarian 

tetap dapat dilakukan melalui kerja sama, dedikasi, dan rasa cinta terhadap drama gong. 

 

4.2. Seni Rupa 

1) Ilustrasi Digital 

Perkembangan seni ilustrasi di Desa Tampaksiring menunjukkan dinamika yang 

signifikan, terutama melalui kehadiran HNS Studio sebagai ruang produksi, 

pembelajaran, dan eksperimen visual di wilayah tersebut. Studio ini menjadi salah satu 

simpul penting dalam ekosistem kreatif lokal, sekaligus merefleksikan pola 

perkembangan ilustrasi yang berakar pada tradisi visual Bali namun terbuka terhadap 

pengaruh estetika kontemporer. Dewa Gede Raka Jana Nuraga, S.Ds, lulusan Institut 

Seni Indonesia (ISI) Denpasar sekaligus pemilik studio, merupakan ilustrator yang aktif 

berkarya pada medium digital maupun konvensional. Baginya, praktik seni bukan 

sekadar profesi, tetapi merupakan arena ekspresi yang terus diperkaya melalui proses 

kreatif berkesinambungan. 

Dalam pengamatannya, ilustrasi yang berkembang di Tampaksiring 

memperlihatkan kecenderungan estetis yang mistis dan surealis. Karakter visual tersebut 

muncul melalui pengolahan atmosfer spiritual, simbol-simbol budaya lokal, serta 

representasi imajinatif yang mencerminkan kedekatan masyarakat dengan narasi religius 

dan struktur ruang sakral. Kanvas menjadi medium yang dominan dalam praktik ilustrasi 

ini, meskipun para perupa juga mengeksplorasi medium campuran dan digital untuk 

mengembangkan ekspresi yang lebih eksperimental. Kecenderungan visual demikian 

membentuk ciri khas ilustrasi Tampaksiring, yaitu penggabungan antara kedalaman 

simbolik budaya Bali dan gaya visual kontemporer yang ekspresif. 

Dalam praktik berkarya, Raka Jana mengutamakan kerja kolaboratif bersama tim 

di HNS Studio. Pendekatan tersebut dipandang mampu mendorong pertukaran gagasan, 

memperkaya interpretasi visual, serta memperluas kemungkinan-kemungkinan estetik 

yang muncul dalam proses penciptaan. Minatnya pada dunia menggambar sudah tumbuh 

sejak masa kanak-kanak, dipengaruhi oleh tontonan anime seperti Dragon Ball, yang 

kemudian melebur dengan lingkungan tradisi seni Tampaksiring. Pertemuan antara 



106 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

estetika anime dan tradisi visual Bali membentuk karakter ilustrasinya yang dinamis, 

detail, dan kuat secara simbolik. Kepekaan visual Raka Jana juga dipengaruhi oleh 

kehadiran arsitektur dan ukiran tradisional, khususnya ornamen dan relief pada pura-pura 

di Tampaksiring. Elemen-elemen tersebut membentuk kecenderungannya untuk 

mengeksplorasi hubungan antara narasi budaya lokal, figurasi hibrida, dan estetika 

modern. Dengan demikian, karya ilustrasi yang ia hasilkan tidak hanya berfungsi sebagai 

representasi visual, tetapi juga sebagai media naratif yang menjembatani tradisi dan 

inovasi. 

 

Gambar 4.66 Karya berjudul “Barong Macan” 

(Sumber : Dewa Gede Raka Jana Nuraga, S.Ds) 

 

Produksi visual Raka Jana meliputi berbagai konteks komersial, termasuk 

pembuatan maskot acara, desain kaos, animasi, branding, dan proyek kreatif lainnya. 

Meskipun bekerja dalam ranah industri kreatif modern, ia tetap menunjukkan perhatian 

terhadap keberlanjutan keterampilan tradisional melalui kolaborasi dengan pengrajin 

kayu lokal untuk menciptakan produk patung yang kemudian dipasarkan secara daring. 

Inisiatif ini menjadi strategi untuk mendukung keberlangsungan praktik kerajinan yang 

jumlah pelakunya semakin menurun. Pendirian unit produksi sablon di desanya juga 

merupakan langkah strategis untuk membuka lapangan kerja baru dan memberikan 

manfaat ekonomi bagi masyarakat setempat. 



 

107 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.67 Foto karya berjudul “Khala Rau”. 

(Sumber : Dewa Gede Raka Jana Nuraga, S.Ds) 

Perkembangan HNS Studio memperlihatkan peningkatan signifikan dari segi 

keragaman maupun volume proyek yang ditangani. Studio ini berperan sebagai pusat 

produksi kreatif sekaligus ruang pemberdayaan bagi seniman dan generasi muda. Banyak 

siswa SMK dan mahasiswa dari berbagai daerah memilih magang di studio tersebut, 

menunjukkan tingginya minat terhadap bidang ilustrasi dan desain visual.  Selain 

memberikan kontribusi pada ranah seni dan ekonomi, HNS Studio turut memperkuat 

sektor pariwisata kreatif di Tampaksiring. HNS Studio sering dikunjungi wisatawan 

mancanegara, khususnya dari Inggris, untuk mengikuti workshop maupun program study 

tour. Fenomena ini mengindikasikan bahwa seni ilustrasi dapat menjadi medium 

alternatif yang efektif dalam mengenalkan kehidupan budaya masyarakat lokal. Ia 

berharap agar durasi kunjungan wisatawan ke depan dapat lebih panjang, sehingga 

membuka peluang bagi berkembangnya usaha pendukung berbasis komunitas dan 

kegiatan edukasi kreatif. 

Raka Jana menekankan bahwa talenta muda di Tampaksiring memiliki potensi 

yang sangat besar. Apabila potensi tersebut dikelola secara tepat dan konsisten, maka 

akan memberikan dampak positif tidak hanya bagi perkembangan individu, tetapi juga 



108 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

bagi kemajuan desa secara keseluruhan. Kepada generasi muda, ia menyampaikan pesan 

yang mencerminkan filosofi perjalanan kreatifnya: “Fokus berkarya, sisanya biarkan 

semesta yang bekerja” 

 

Gambar 4.68 karya berjudul “Legong” 

(Sumber : Dewa Gede Raka Jana Nuraga, S.Ds) 

 

2) Ogoh-ogoh 

Ogoh-ogoh merupakan salah satu bentuk kesenian yang sangat menonjol dalam 

tradisi budaya Bali, khususnya dalam menyambut Hari Raya Nyepi. Karya ini hadir 

sebagai wujud ekspresi visual yang memadukan nilai estetika, spiritualitas, dan 

kebersamaan sosial. Di Tampaksiring, ogoh-ogoh tidak hanya dipandang sebagai objek 

pawai, tetapi juga sebagai karya seni rupa yang digarap melalui teknik, gagasan, dan 

kesadaran budaya yang mendalam. Pengolahan anatomi tubuh, raut ekspresi, dan gestur 

menjadi perhatian utama dalam proses penciptaan, sehingga ogoh-ogoh tampil bukan 

sekadar figur raksasa, melainkan representasi simbolik dari nilai-nilai yang dijunjung 

masyarakat. 

Kesenian ogoh-ogoh di Tampaksiring memiliki akar sejarah yang berkaitan dengan 

ritual penyomia yang dikenal sebagai Tawur Kesanga atau Bhuta Yadnya sebagai upaya 

menyeimbangkan unsur-unsur negatif sebelum memasuki hari penyucian Nyepi. Seiring 

berjalannya waktu, proses penciptaannya melibatkan pemuda sekaa teruna sebagai 



 

109 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pelaksana dan penggerak kreativitas. Dalam perjalanan perkembangan tersebut, muncul 

berbagai gagasan estetik, termasuk konsep Tulak Tunggul yang merupakan ogoh-ogoh 

dari Banjar Kelodan, Tampaksiring. Tulak dipahami sebagai tindakan mengembalikan 

atau meninjau ulang secara reflektif, sedangkan Tunggul merupakan tanda pengingat 

nilai dan akar budaya. Konsep ini menekankan pentingnya masyarakat untuk tidak 

terputus dari memori tradisi dan sejarah leluhur yang menjadi fondasi identitas. 

Salah satu sumber inspirasi utama dari konsep Tulak Tunggul adalah pohon 

beringin, yang secara tradisi dipandang sebagai simbol keteguhan, perlindungan, dan 

kesinambungan kehidupan. Pohon beringin yang dibalut kain poleng mengandung 

makna keseimbangan antara baik dan buruk, sakral dan profan, terang dan gelap. Simbol 

ini mengakar dalam kosmologi Bali yang menempatkan harmoni sebagai tujuan utama 

kehidupan. Kebetulan karya ogoh-ogoh ini dibuat pada tahun ketika Hari Raya Nyepi 

bertepatan dengan peringatan Tumpek Uduh, yaitu hari pemujaan bagi tumbuh-

tumbuhan. Keselarasan momen tersebut memperkuat pesan ekologis dalam karya Tulak 

Tunggul sebagai wujud penghormatan terhadap alam dan kesadaran akan pentingnya 

kelestarian lingkungan. 

Keunikan ogoh-ogoh Tampaksiring terletak pada penekanan gaya realis dalam 

penggambaran anatomi. Struktur otot, lekuk tubuh, dan ekspresi wajah digarap dengan 

teliti untuk menghasilkan kesan hidup dan monumental. Teknik pembentukan rangka 

bambu atau ulat-ulatan merupakan salah satu elemen penting dalam penciptaan karya ini. 

Prosesnya dimulai dengan penyusunan bambu tipis yang dianyam dan dibengkokkan 

mengikuti kontur tubuh figur. Bambu dipilih bukan hanya karena ringan dan mudah 

dibentuk, tetapi juga karena sifatnya yang fleksibel dan tahan lama. Pembuatannya 

membutuhkan kejelian dalam mengatur kepadatan dan arah lengkungan, agar tubuh 

ogoh-ogoh dapat memiliki proporsi yang meyakinkan dan kokoh saat diarak. 

Setelah kerangka terbentuk, lapisan permukaan dibangun menggunakan kertas dan 

tisu yang direkatkan bertahap. Penggunaan tisu bukan sekadar improvisasi, tetapi strategi 

untuk menciptakan tekstur kulit yang kaya dimensi. Ketika ditempelkan dengan teknik 

lipatan halus, tisu menghasilkan efek guratan yang menyerupai otot, kerutan, atau 

permukaan kulit yang hidup. Teknik ini memberikan kualitas visual yang jauh lebih 

ekspresif dibanding permukaan yang halus rata. Selain itu, pemilihan bahan ini 

mencerminkan kesadaran ekologis, karena mengurangi penggunaan styrofoam dan bahan 



110 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sintetis lain yang sulit terurai. Dengan demikian, teknik ulat-ulatan dan pelapisan tisu 

bukan hanya menunjukkan ketelitian teknis, tetapi juga membawa pesan tentang 

keberlanjutan dan tanggung jawab estetika terhadap lingkungan. 

Dalam hal kostum (payas), seniman sering memilih tampilan yang minimalis agar 

anatomi dan karakter ekspresif ogoh-ogoh tetap menjadi pusat perhatian, meskipun 

pengaruh ritual Sanghyang tetap dihadirkan untuk memperkuat nuansa sakral. Pada sisi 

lain, karakter visual antarbanjar mempertegas eksistensi seni sebagai penanda identitas 

komunal. Banjar Kelodan menonjolkan karakter wajah tenang berintensitas aura, Banjar 

Buruan menghasilkan ogoh-ogoh berwujud monumental, sementara Banjar Saraseda 

dikenal dengan kehalusan detail pepayasan. 

Kesenian ini memiliki fungsi ritual sebagai bagian dari proses penyucian diri dan 

lingkungan, fungsi edukasi sebagai media pewarisan nilai budaya, serta fungsi sosial 

sebagai sarana memperkuat solidaritas dan kebersamaan masyarakat. Melalui kerja 

kolektif dalam pembuatan dan pengarakan, ogoh-ogoh menjadi ruang tumbuhnya rasa 

memiliki bersama dan kebanggaan komunal. 

Dampak dari keberlangsungan tradisi ini tampak pada kuatnya identitas budaya 

masyarakat Tampaksiring, terbentuknya jaringan sosial yang harmonis, serta 

meningkatnya kesadaran ekologis melalui inovasi material yang lebih ramah lingkungan. 

Ogoh-ogoh bukan hanya ritual tahunan, tetapi juga penanda bahwa tradisi dapat hidup 

dan berkembang apabila dirawat melalui refleksi budaya dan kreativitas yang 

berkelanjutan. 

 



 

111 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.69 Ogoh-Ogoh Tulak Tunggul dari Banjar Kelodan, Desa Tampaksiring 

(Sumber: Instagram ST. Sentana Luhur, 2025)  

 

3) Seni Lukis Tema Flora dan Fauna 

Seni lukis bertema flora dan fauna oleh Gusti Ketut Selamat merupakan bentuk 

penghayatan visual terhadap alam yang dekat dengan kehidupan sehari-harinya. Karya-

karyanya menampilkan elemen-elemen seperti binatang, dedaunan, dan buah-buahan 

tropis yang ditemukan di lingkungan tempat ia tinggal dan bekerja. Kehadiran unsur-

unsur tersebut tidak digunakan untuk membangun cerita tertentu, melainkan diolah 

menjadi satu kesatuan visual yang bertujuan menghadirkan suasana tenang serta rasa 

kedekatan dengan alam.  

Gusti Ketut Selamat berasal dari Desa Pejeng Kawan, Tampaksiring. Menunjukkan 

ketertarikan terhadap seni lukis sejak usia kanak-kanak. Lingkungan tempat ia tumbuh 

terutama kawasan sekitar Tampaksiring yang dipenuhi pepohonan, sungai kecil, area 

persawahan berteras, serta kehadiran berbagai jenis burung membekas kuat dalam 

ingatannya dan menjadi sumber visual yang dituangkan sebagai refrensi visual dalam 

proses berkarya. Ketertarikan tersebut kemudian berkembang melalui pengalaman 

belajar langsung dari almarhum Dewa Putu Sena di Pengosekan, yang memperkuat 

pemahaman teknis terutama dalam pengolahan warna dan ritme pewarnaan bertahap. 

Namun demikian, wujud karya yang ia kembangkan saat ini tidak sepenuhnya 

merupakan kelanjutan dari gaya gurunya, melainkan telah mengalami proses 



112 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

penyesuaian melalui keputusan komposisi dan cara mengisi ruang pada karya. 

Ciri visual yang menonjol dalam karya-karyanya dapat diamati melalui cara ia 

menempatkan fauna sebagai fokus utama komposisi. Seperti objek burung yang 

digambarkan dalam ukuran yang proporsional dengan detail bulu yang cukup halus. Di 

sekitar burung, dedaunan dan buah dijadikan elemen struktural untuk membangun irama 

visual. Daun-daun memenuhi sebagian besar bidang lukis, disusun dalam tumpukan yang 

saling bertumpang tindih dan saling mengisi, sehingga menghasilkan kedalaman ruang. 

Warna-warna yang digunakan cenderung bergerak dalam gradasi halus, terutama pada 

bagian daun yang memperlihatkan peralihan dari hijau gelap ke hijau lebih terang. 

Pendekatan ini menjadikan keseluruhan permukaan lukisan terlihat teratur dan menyatu. 

 

Gambar 4.70 Karya Lukis Flora dan Fauna 

 

Salah satu karya yang menampilkan dua burung di antara dedaunan dan buah 

jambu air menunjukkan karakter tersebut secara jelas. Burung pertama terlihat dalam 

posisi terbang dengan sayap terbuka, sementara burung kedua berada di cabang lebih 

rendah dengan paruh yang seolah sedang berbunyi. Komposisi ini tidak menekankan 



 

113 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

peristiwa atau dramatisasi adegan, melainkan membangun kesan hubungan ruang yang 

wajar antara objek-objek tersebut. Daun-daun yang memenuhi bidang tampak memiliki 

variasi ukuran dan arah yang terukur, menunjukkan penguasaan atas ritme dan kerapatan. 

Buah jambu air digambarkan dengan volume lembut melalui peralihan warna yang tipis, 

sehingga tidak menonjol berlebihan, tetapi menyatu sebagai bagian dari keseluruhan 

permukaan. Latar belakang berwarna gelap membantu mempertegas bentuk objek utama 

tanpa menciptakan kontras yang terlalu tajam. Hasil akhirnya adalah kesan visual yang 

tenang dan terorganisasi. 

Proses pengerjaan karya dilakukan melalui langkah-langkah yang berlapis. 

Dimulai  dengan sketsa langsung pada permukaan kanvas untuk menentukan hubungan 

antarobjek. Setelah bentuk dasar ditetapkan, ia mengaplikasikan pewarnaan monokrom 

untuk menetapkan derajat terang dan bayangan. Tahap berikutnya adalah pelapisan 

warna berulang dalam intensitas yang tipis, yaitu penghalusan warna sedikit demi sedikit 

hingga membentuk gradasi yang halus. Tahap akhir mencakup penegasan detail tertentu 

seperti bulu burung atau tepi daun. Proses pengerjaan semacam ini memerlukan 

konsistensi, ketelitian, dan kontrol ritmis yang tidak dapat dilakukan secara tergesa-gesa. 

        

Gambar 4.71 Proses Pembuatan Karya Lukis 

Media yang digunakan meliputi kanvas atau panel sebagai dasar, dengan cat akrilik 

sebagai bahan pewarna utama. Pemilihan akrilik memungkinkan pelapisan warna yang 

berulang karena waktu pengeringannya relatif cepat dan stabil. Dengan demikian, teknik 

dan media saling mendukung dalam menghasilkan permukaan visual yang halus dan 



114 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

terkontrol.  

Karya-karya Gusti Ketut Selamat tersebar di beberapa galeri, terutama di kawasan 

Ubud, dan telah menarik perhatian berbagai kolektor dari dalam dan luar negeri. 

Penyebaran karya melalui galeri tidak hanya memperluas jangkauan apresiasi, tetapi juga 

menghubungkan karya tersebut dengan jaringan wacana seni yang lebih luas. Meskipun 

demikian, orientasi berkarya tidak diarahkan oleh tuntutan produksi cepat, melainkan 

pada ketekunan dan konsistensi proses. 

     

Gambar 4.72 Karya Lukis Flora dan Fauna 

Melalui pendekatan tersebut, seni lukis flora dan fauna yang dihasilkan dapat 

dipahami sebagai bentuk pemeliharaan hubungan makhluk hidup dengan lingkungan 

yang diwujudkan melalui pengamatan dan pengolahan visual yang cermat. Keindahan 

dihadirkan melalui keseimbangan bentuk, kesabaran dalam pengerjaan detail.  

4) Seni Lukis Kanvas Kulit Kayu 

Karya lukisan yang terbuat dari kanvas kulit kayu diciptakan oleh I Nyoman Bawa, 

seorang seniman lukis aliran tradisi yang berasal dari Banjar Petak, Desa Pejeng Kaja, 

sekitar tahun 2019. Melalui karya ini, I Nyoman Bawa memperkenalkan gagasan baru 

dalam dunia seni lukis dengan menghadirkan kulit kayu sebagai media pengganti kanvas. 



 

115 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Sebelumnya, ia telah menekuni seni lukis dengan media kanvas sejak usia muda dan telah 

berkarya selama kurang lebih empat dekade. 

Media yang digunakan adalah kulit kayu kapuak yang berasal dari pedalaman 

Kalimantan. Kulit kayu ini memiliki tekstur kasar, serat alami yang kuat, serta warna 

dasar yang hangat, sehingga memberikan karakter tersendiri pada hasil lukisan. Proses 

persiapan bahan cukup panjang, memakan waktu lama dan membutuhkan ketelitian 

tinggi. Pewarnaannya menggunakan bahan alami seperti seperti akar mengkudu untuk 

menghasilkan warna merah dan Indigo Thailand untuk warna biru keunguan. Setelah 

proses pelukisan selesai, permukaan karya dilapisi cat pernis untuk menjaga ketahanan 

dan tampilan visualnya. Setelah jadi pun, lukisan ini memiliki perawatan khusus, 

misalnya kulit kayu tidak boleh lembap agar tidak berjamur, serta tidak boleh terkena 

sinar matahari terik.   

 

Gambar 4.73 Canvas dari Kayu  

 

Ciri khas karya lukis I Nyoman Bawa terletak pada tema dan warna. Ia banyak 

mengangkat kisah-kisah pewayangan seperti Ramayana, Mahabharata, Calonarang, 

serta terinspirasi dari naskah lontar, yang kemudian ia visualisasikan ke dalam lukisan. 

Dari segi warna, ia cenderung menggunakan nuansa ngedop atau lembut, sehingga 

menghadirkan kesan klasik, tenang, dan mistis. 



116 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.74 Karya Lukisan pada Media Canvas dari Kayu 

 

Bagi I Nyoman Bawa, setiap karya lukisan bukan sekadar hasil visual, tetapi juga 

sarana kontemplatif yang menghubungkan nilai-nilai spiritual, filosofi Hindu-Bali, dan 

kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, ia tidak membuat karya secara massal. I Nyoman 

Bawa hanya membuat karya apabila ada permintaan yang sesuai dengan nilai estetik dan 

harga yang disepakati. Proses penciptaannya sangat bergantung pada suasana hati (mood) 

dan kesiapan batin, sehingga setiap lukisan memiliki energi dan makna tersendiri.  Meski 

demikian, lukisan-lukisannya telah dikenal di kalangan kolektor seni, salah satunya 

Galeri Semar Kuning di Ubud, bahkan beberapa karyanya telah sampai ke India. 

Melalui lukisan kulit kayu ini, I Nyoman Bawa menunjukkan bagaimana tradisi 

dapat menjadi sumber inspirasi dan inovasi. Ia berhasil mengangkat nilai-nilai budaya 

lokal ke dalam medium yang unik, menghadirkan keindahan visual yang tidak hanya 

estetis, tetapi juga penuh makna spiritual dan filosofis.



 

117 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

4.3. Kerajinan 

1) Ulatan 

Seni ulat-ulatan yang berkembang di wilayah Tampak Siring, Bali, dapat dipahami 

sebagai sebuah inovasi artistik yang bersumber dari interaksi antara tradisi lokal dan 

kebutuhan eksplorasi estetik pada masa kini. Kesenian ini tumbuh dari pemaknaan 

kembali terhadap klakat, yakni anyaman bambu yang lazim digunakan sebagai struktur 

dasar dalam pembuatan ogoh-ogoh dan berbagai kerajinan tradisional. Apabila dalam 

praktik konvensional klakat ditempatkan sebagai konstruksi internal yang tidak terlihat, 

maka dalam ulat-ulatan klakat justru diangkat menjadi permukaan visual yang menonjol 

dan menjadi identitas utama karya. Proses kreatif ini mengubah kedudukan material dari 

sekadar penopang menjadi medium ekspresif yang berbicara mengenai bentuk, ritme, 

dan narasi visual. Dengan begitu, seni ulat-ulatan menghadirkan ruang dialog antara 

warisan budaya dan kebaruan seni rupa kontemporer. 

Perjalanan historis ulat-ulatan tidak lepas dari eksperimen artistik yang dilakukan 

oleh I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn sekitar tahun 2018. Awalnya, ia 

mempertanyakan alasan mengapa klakat harus selalu tersembunyi di balik lapisan 

finishing pada ogoh-ogoh. Pertanyaan tersebut kemudian berkembang menjadi 

eksplorasi yang bersifat konseptual, yaitu bagaimana mengubah sesuatu yang dianggap 

sebagai konstruksi teknis menjadi elemen estetis yang layak ditonjolkan. Dorongan 

tersebut menemukan momentum ketika karya berbahan klakat yang ia presentasikan di 

kawasan Garuda Wisnu Kencana (GWK) mendapat perhatian positif dari publik dan 

seniman lain. Penerimaan tersebut mempertegas bahwa klakat dapat diolah menjadi 

bahasa visual yang memiliki daya ekspresi kuat. Sejak itu, ulat-ulatan berkembang 

menjadi praktik seni rupa yang berdiri pada fondasi gagasan, eksperimentasi, dan 

identitas personal. 

Karakter visual ulat-ulatan sangat dipengaruhi oleh pola temu-silang yang menjadi 

ciri khas anyaman klakat. Pola tersebut tidak hanya berfungsi sebagai struktur mekanis, 

tetapi juga memproduksi tekstur yang khas dan ritme visual yang menyiratkan kesan 

keteraturan sekaligus kelenturan. Seniman ulat-ulatan tidak merombak anyaman asli, 

melainkan menyusunnya dengan metode kolase atau perakitan struktur, sehingga sifat 

material dapat tetap terbaca dengan jelas. Bambu yang digunakan adalah bambu tali, 

yang dikenal memiliki serat kokoh namun tetap fleksibel. Penentuan waktu panen 



118 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

bambu, kadar air, dan teknik perlakuan permukaan menunjukkan bahwa praktik ini tidak 

terlepas dari pengetahuan ekologis yang telah lama hidup dalam masyarakat. Dengan 

kata lain, seni ini merupakan hasil pertemuan antara intuisi artistik dan kearifan material 

yang diperoleh melalui pengalaman keseharian. 

 

Gambar 4.75  Karya Ulatan oleh I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn 

(Sumber :  I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn, 2025 ) 

 

Karya ulat-ulatan oleh I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn dapat dibedakan 

menjadi karya yang bersifat personal dan karya yang dibuat berdasarkan pesanan. Pada 

karya personal, seniman lebih bebas mengekspresikan gagasan internal, misalnya melalui 



 

119 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

figur wajah manusia yang menyiratkan emosi universal. Figur tersebut tidak 

dimaksudkan untuk menggambarkan sosok tertentu, tetapi lebih diarahkan sebagai 

cerminan pengalaman batin dan refleksi visual. Sebaliknya, karya pesanan biasanya 

berkaitan dengan kebutuhan simbolik pemilik karya, seperti representasi dewa, tokoh 

pelindung, atau figur budaya yang memiliki makna khusus dalam kehidupan masyarakat 

Bali. Meskipun berbeda orientasi, keduanya tetap menghadirkan klakat sebagai elemen 

utama, sehingga identitas visual ulat-ulatan tetap konsisten. 

 

Gambar 4.76 Karya Ulatan oleh I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn  

(Sumber:  I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn, 2025 ) 

 

Di Desa Manukaya juga berkembang seni ulatan oleh I Gusti Ngurah Dalem 

Ramadi yang turut memperluas eksistensi seni ini melalui pendekatan personal dan 

eksploratif. Keterlibatannya dalam seni ulatan berawal dari aktivitas Sekaa Truna, 

khususnya pembuatan ogoh-ogoh yang menuntut penguasaan struktur bambu. 

Pengalaman tersebut membentuk dasar pemahamannya terhadap karakter material 



120 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

bambu yang lentur, kuat, dan memungkinkan bentuk organik. Momentum kreatifnya 

bertambah ketika mendapat kesempatan membuat instalasi bambu dalam kegiatan 

kampus yanng mendapat sambutan positif dan membuka jalan bagi proyek-proyek 

interior, dekorasi ruang publik, hingga penugasan monumental. 

Karya I Gusti Ngurah Dalem Ramadi banyak menghadirkan figur wanita sebagai 

tema sentral. Pilihan ini lahir dari ketertarikannya terhadap keanggunan gerak, ekspresi 

tubuh, dan kehalusan karakter visual perempuan Bali. Inspirasi estetisnya dipengaruhi 

oleh karya seniman seperti Le Mayeur dan Bagus Indra, yang menampilkan tubuh dan 

ekspresi perempuan dalam narasi visual yang puitis. Hal ini menciptakan ciri khas yang 

kuat dalam karyanya yang menampilkan wajah-wajah dan figur perempuan dengan tubuh 

ekspresif yang dibangun melalui ritme anyaman bambu yang berlapis dan berdimensi. 

 

Gambar 4.77 Karya Ulatan Karya I Gusti Ngurah Dalem Ramadi 

(Sumber : I Gusti Ngurah Dalem Ramadi, 2025) 

 

Eksistensi seni ulat-ulatan di Tampak Siring berkembang melalui proses bertahap 

yang bersumber dari penerimaan masyarakat terhadap karya-karya tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari maupun ruang pamer yang lebih formal. Seiring meningkatnya 

apresiasi terhadap bentuk dan karakter visualnya, ulat-ulatan mulai tampil dalam 



 

121 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pameran seni, festival budaya, hingga ruang interior yang memerlukan sentuhan identitas 

lokal. Kehadirannya memperkuat citra Tampak Siring sebagai daerah yang produktif 

dalam mengembangkan inovasi seni berbasis tradisi. Pada saat yang sama, ulat-ulatan 

menjadi wadah representasi nilai budaya yang hidup, karena ia tidak hanya menampilkan 

keindahan bentuk, tetapi juga menyimpan pengetahuan mengenai bahan, proses, dan 

filosofi yang melekat dalam keseharian masyarakat. Eksistensinya tidak hanya ditopang 

oleh seniman penciptanya, tetapi juga oleh dukungan lingkungan sosial yang menghargai 

keterampilan, proses, dan nilai budaya yang terkandung di dalamnya. 

Seni ulat-ulatan memiliki fungsi yang luas dalam kehidupan masyarakat. Pola 

temu-silang klakat erat kaitannya dengan konteks budaya dan upacara adat Hindu di Bali. 

Kehadirannya membuka ruang bagi pelestarian pengetahuan mengenai bambu serta 

teknik pengolahan yang ramah lingkungan. Dari aspek ekonomi, ulat-ulatan memberikan 

peluang penciptaan karya bernilai jual tinggi, baik untuk pasar lokal maupun pameran 

seni. Dengan demikian, seni ini tidak hanya berperan dalam ranah visual, tetapi juga 

memperkuat jejaring kultural dan ekonomi kreatif berbasis tradisi. 

Secara keseluruhan, seni ulat-ulatan merupakan contoh nyata bagaimana tradisi 

dapat terus hidup melalui proses reinterpretasi yang kreatif. Klakat yang dahulu berada 

dalam posisi tersembunyi kini tampil sebagai simbol identitas visual yang kuat. 

Keberadaannya memperlihatkan bahwa perkembangan seni rupa Bali tidak terjebak pada 

pelestarian bentuk semata, tetapi mampu bergerak secara dinamis sesuai perubahan 

zaman. Seni ulat-ulatan menegaskan bahwa pembaruan tradisi bukan berarti 

meninggalkan masa lalu, melainkan membacanya kembali melalui perspektif baru yang 

relevan dengan pengalaman estetik dan sosial masa kini. 

2) Banten Gebogan 

Desa Pejeng di Kecamatan Tampaksiring, Kabupaten Gianyar, merupakan salah 

satu kawasan yang memiliki tradisi keagamaan yang kuat dan terpelihara dalam 

kehidupan masyarakat sehari-hari. Dalam konteks tersebut, banten gebogan menjadi 

salah satu bentuk ekspresi budaya yang mencerminkan hubungan antara religiusitas, 

kreativitas seni, dan struktur sosial masyarakat desa. Banten gebogan berakar dari praktik 

penyusunan gebogan sebagai banten, yakni persembahan yang tersusun dari buah, hasil 

bumi, dan bunga. Seiring dengan perkembangan nilai estetika dalam masyarakat, 

kreativitas dalam penyusunan tersebut berkembang menjadi bentuk yang menyerupai 



122 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

figur tertentu. Banten gebogan tidak hanya berfungsi sebagai media persembahan, tetapi 

juga sebagai representasi visual yang memuat nilai simbolik dan identitas budaya. 

 

Gambar 4.78 Banten Gebogan 

(Sumber: Kadek Sulastra, 2025) 

 

Secara historis, tradisi gebogan telah lama dikenal dalam praktik Hindu Bali 

sebagai bentuk ungkapan syukur atas kesuburan alam dan keseimbangan hubungan 

antara manusia dan kekuatan kosmis. Pada akhir dekade 1990-an, masyarakat Desa 

Pejeng mulai mengembangkan susunan gebogan menjadi karya figuratif. Proses ini 

dipelopori oleh I Made Giri yang memiliki keterampilan dalam seni ukir buah dan hiasan 

bahan segar.  Dalam pengerjaan penyusunan gebogan dibantu oleh masyarakat yang 

dikerjakan secara beramai-ramai yang menargetkan penyelesaian dalam waktu dua hari 

agar bahan-bahan gebogan tetap segar saat digunakan pada kegiatan upacara. 

Peningkatan variasi bentuk dari gebogan terjadi secara bertahap melalui proses dialog 

dan praktik berulang dalam kegiatan upacara, terutama dalam rangkaian upacara Meped 

di Pura Penataran Sasih yang menjadi pusat ritual utama desa. Hal ini menunjukkan 

bahwa perkembangan patung gebogan merupakan hasil dari adaptasi kreatif yang 

tumbuh dari pengalaman kolektif masyarakat. 

 



 

123 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Proses pembuatan banten gebogan melibatkan kerja kolektif yang dilakukan secara 

gotong royong di lingkungan banjar. Tahapan pembuatannya dimulai dengan pembuatan 

sketsa oleh perajin atau pengukir yang berpengalaman, dilanjutkan dengan pembuatan 

rangka menggunakan bahan kayu, dan dalam beberapa kasus menggunakan besi untuk 

ukuran karya yang lebih besar agar struktur tetap kokoh. Rangka tersebut kemudian 

dilapisi dengan bahan spon dan dililit dengan lakban guna mempertahankan bentuk serta 

mempermudah pemasangan bahan organik di bagian luar. Setelah struktur siap, bahan-

bahan alami seperti semangka, labu, wortel, kacang panjang, daun, dan bunga ditusuk 

dengan tusuk sate atau tusuk gigi dan ditempatkan atau disusun membentuk lekuk tubuh, 

detail wajah, atau ornamen sesuai pola yang telah direncanakan. Proses penataan 

dilakukan secara hati-hati dan sistematis agar komposisi warna dan bentuk terlihat 

harmonis. Warna serta susunan bahan dipilih untuk memperkuat karakter visual figur 

yang dihadirkan, sehingga patung gebogan memiliki keterbacaan simbolik yang jelas 

bagi masyarakat yang melihatnya. Penataan elemen-elemen tersebut memerlukan 

kepekaan visual sekaligus ketelitian tinggi agar menghasilkan bentuk yang selaras antara 

fungsi religius dan nilai estetika. 

 

Gambar 4.79 Banten Gebogan 

(Sumber : Kadek Sulastra, 2025) 

 

Ciri khas banten gebogan di Desa Pejeng terletak pada hal motif dan estetika, 

pilihan figur cenderung merujuk pada kosmologi dan pewayangan Bali. Pemilihan warna 

mengikuti kodifikasi karakter hijau untuk naga, merah untuk singa, kuning untuk figur 



124 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Mahadewa sehingga keterbacaan simbolik menjadi aspek penting. Selain buah dan 

sayuran, elemen janur, kain hias, dan penerangan sederhana kerap ditambahkan untuk 

menegaskan detail dekoratif dan memperjelas bentuk dalam prosesi malam hari bila 

diperlukan. 

Fungsi banten gebogan terutama berkaitan dengan pelaksanaan ritual, di mana 

karya ini diarak dari banjar menuju pura sebagai bagian dari rangkaian upacara Meped, 

khususnya menjelang Purnama Kesanga. Prosesi tersebut menegaskan kedudukan banten 

gebogan sebagai sarana persembahan yang memiliki peran penting dalam tata upacara 

setempat. Di luar konteks ritual, karya dengan bentuk serupa juga pernah ditampilkan 

dalam pameran maupun lomba seni di tingkat kabupaten sebagai bentuk apresiasi 

terhadap kreativitas masyarakat. Setelah prosesi keagamaan selesai, elemen-elemen 

persembahan yang menyusun banten gebogan kemudian dikelola kembali sesuai 

ketentuan adat yang berlaku. 

Keberlanjutan tradisi banten gebogan memiliki dampak yang signifikan dalam 

pembentukan identitas budaya masyarakat Pejeng. Keterlibatan lintas generasi 

memperkuat pewarisan teknik. Kebersamaan partisipasi pemuda memberi dinamika baru 

pada bentuk dan metode kerja dan keterlibatan warga dalam penyediaan bahan 

menegaskan fungsi gotong-royong. Selain memperkaya ragam seni upacara, banten 

gebogan menjadi salah satu penanda identitas lokal yang menunjukkan kemampuan 

komunitas mengelola tradisi secara adaptif tanpa mengabaikan nilai-nilai keagamaan 

yang melatarinya. 

3) Kerajinan ukir Danganan 

Kerajinan ukir danganan merupakan bentuk seni rupa tradisional yang berkaitan 

dengan keberadaan keris sebagai pusaka dalam kebudayaan Bali. Di Tampaksiring, seni 

ini hidup dan berkembang melalui praktik para pengukir yang menekuninya secara 

berkelanjutan. Danganan merujuk pada ukiran figuratif berukuran kecil yang 

ditempatkan pada bagian ulu-ulu atau gagang keris, sehingga menjadi unsur penting yang 

memberi karakter identitas bagi keris itu sendiri. Walaupun dimensinya kecil, danganan 

memiliki peran estetis, simbolik, dan spiritual yang sangat mendalam. Dalam kerangka 

kebudayaan Bali, keris bukanlah objek yang berdiri sebagai senjata semata, tetapi sebagai 

manifestasi nilai-nilai kosmologis. Karena itu, danganan dipandang sebagai bagian yang 

menghubungkan makna visual dengan makna batin, menjadikannya kesenian yang 



 

125 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

memerlukan ketekunan teknis sekaligus penghayatan filosofis. 

   

Gambar 4. 80 Seni Ukir Danganan 

 

Tradisi pembuatan danganan di Tampaksiring berkembang melalui pewarisan 

keluarga dan lingkungan. Ciri khas danganan Tampaksiring tampak dalam representasi 

figur-figur yang dihadirkan. Tokoh-tokoh yang dipilih umumnya berasal dari cerita 

pewayangan dan mitologi Hindu-Bali, seperti figur Prabu sebagai simbol kewibawaan 

dan kearifan, serta figur Dewi Durga dalam wujud keibuan yang menggambarkan 

keseimbangan antara daya protektif dan kasih semesta. Pemilihan tokoh tidak dilakukan 

secara sembarangan, melainkan berdasarkan pakem ikonografi yang telah mengendap 

dalam tradisi seni. 

Secara fungsi, danganan adalah patung kecil yang ditempatkan pada ulu keris 

sehingga menjadi elemen yang dapat digenggam sekaligus memperkaya nilai visual, 

simbolik, dan spiritual dari pusaka tersebut. Istilah danganan berasal dari kata dangan 

yang berarti “gampang dipegang”, menegaskan bahwa karya ini sejak awal dirancang 

untuk memenuhi aspek ergonomi dan estetika dari sebuah keris. Di balik bentuknya yang 

kecil, danganan mengandung lapisan makna yang berkaitan erat dengan kosmologi, etika 

tradisional, dan nilai-nilai leluhur yang diwariskan turun-temurun. Pada tataran sosial, 

seni danganan ini menegaskan identitas komunal Tampaksiring yang dikenal sebagai 

wilayah dengan tradisi seni ukir yang bernilai tinggi.  

Secara teknis, danganan Tampaksiring dikenal melalui teknik ukir yang menuntut 

ketelitian dan kesabaran tinggi. Material yang digunakan adalah kayu yang memiliki nilai 

kekuatan dan simbolik seperti kayu sentigi. Teknik pengukiran yang diterapkan dengan 



126 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

cara tradisional dan modern. Pahat dan pengotok menjadi alat utama untuk membentuk 

struktur dasar, dan alat modern berupa bor kecil digunakan untuk membuat detail. Prinsip 

dasarnya adalah menghasilkan karya yang kuat, detail, dan memiliki presisi tinggi tanpa 

mengabaikan nilai-nilai estetika klasik. 

Eksistensi seni danganan di Tampaksiring tampak melalui keberlanjutannya 

sebagai praktik budaya yang terus hidup dan berkembang seiring zaman. Para pengukir 

di wilayah ini mempertahankan pakem ikonografi dan nilai-nilai tradisi, sekaligus 

mengadaptasikan teknik ukir dengan penggunaan alat modern tanpa menghilangkan 

esensi klasik yang diwariskan leluhur. Keberadaan danganan di Tampaksiring juga 

diperkuat oleh pesanan dari masyarakat lokal  hingga kolektor dari berbagai daerah. 

Melalui perpaduan antara kesinambungan tradisi, inovasi teknis, dan peran budaya yang 

tetap aktif dalam kehidupan masyarakat, danganan memiliki posisi yang kokoh sebagai 

ekspresi identitas lokal Tampaksiring sekaligus bagian penting dari perkembangan seni 

ukir di Bali. 

Dampak keberadaan seni ukir danganan bagi masyarakat Tampaksiring tidak 

hanya terlihat pada keberlanjutan tradisi, tetapi juga pada pembentukan kesadaran 

budaya kolektif. Seni ini memperkuat rasa kebanggaan lokal sekaligus menjadi ruang 

pembentukan karakter dan etika hidup melalui internalisasi nilai-nilai yang 

dihadirkannya. Di sisi lain, keberadaannya juga memberi kontribusi ekonomi bagi 

pengrajin, sehingga seni danganan menjadi bagian penting dalam keberlanjutan sosial 

dan ekonomi budaya.  

4) Seni Ukir Bangunan Bali 

Seni ukir bangunan Bali di Desa Manukaya merupakan bentuk kesenian yang 

memadukan keahlian pengolahan kayu dengan estetika arsitektur tradisional. Ornamen 

yang dihasilkan diterapkan pada berbagai elemen bangunan seperti pintu, jendela, panel 

dinding, bale, dan sanggah, sehingga kesenian ini menjadi bagian integral dari konstruksi 

dan penampilan visual ruang-ruang tradisional Bali. Prosesnya melibatkan tahapan 

pengolahan bahan, perakitan, hingga pengukiran detail, yang dikerjakan melalui kerja 

kolaboratif antara perakitan dan pengukir yang tersebar di wilayah desa. 

Ciri khas ukiran terletak pada penggabungan berbagai motif patra tradisional 

seperti patra punggel, patra sari, dan patra cina ke dalam satu komposisi. Pengrajin 

menata unsur flora dan fauna serta bentuk daun dalam tahap pertumbuhan berbeda, 



 

127 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

seperti kuncup dan mekar, sehingga menghasilkan struktur visual yang dinamis dan 

terkesan “hidup.” Selain motif flora, ukiran juga dapat diperkaya dengan elemen naratif 

seperti fauna dan bentuk pohon yang disusun menyerupai gaya naturalistik. Inovasi 

visual ini memperlihatkan keluwesan pengrajin dalam menyesuaikan estetika dengan 

kebutuhan dan permintaan konsumen. 

Fungsi utama ukiran pada bangunan Bali adalah sebagai elemen estetika yang 

memperindah sekaligus menegaskan identitas visual arsitektur tradisional. Keindahan 

ukiran tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi, tetapi juga menyampaikan nilai-nilai 

simbolik seperti kesuburan, harmoni, dan keseimbangan kosmis dalam budaya Bali. 

Dengan tetap mengikuti standar konstruksi pada proses perakitannya, ukiran berperan 

sebagai bagian dari sistem ornamental yang menyatu dengan struktur bangunan. 

Eksistensi seni ukir di Manukaya hingga kini tetap eksis, ditandai oleh 

meningkatnya permintaan masyarakat terhadap ornamen bangunan berciri Bali. 

Tingginya jumlah pemesanan bahkan hingga melampaui kapasitas tenaga pengukir, 

menunjukkan bahwa kesenian ini masih memiliki posisi penting dalam praktik 

pembangunan maupun pemugaran bangunan tradisional. Permintaan yang terus 

bertambah juga menunjukkan bahwa motif-motif ukiran tradisional tetap relevan 

sekaligus adaptif terhadap perkembangan kebutuhan masyarakat. 

Keberlanjutan seni ukir di desa ini memberikan dampak sosial dan ekonomi yang 

signifikan. Aktivitas produksi menyerap tenaga kerja lokal, termasuk generasi muda 

sehingga tercipta kesinambungan pengetahuan antar generasi. Keterampilan ini juga 

mendorong kemandirian pengrajin, membuka peluang usaha baru, dan memperkuat 

ekosistem ekonomi kreatif berbasis budaya lokal. Selain itu, beberapa produk ukiran 

turut memperluas representasi estetika Bali hingga ke luar daerah, sehingga memberikan 

kontribusi pada penyebaran nilai-nilai budaya dan keunikan visual arsitektur Bali secara 

lebih luas. 

    



128 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

      

 

Gambar 4.81 Ukiran Pintu dan Jendela 
(Sumber: Juswianta, 2025) 

 



 

129 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

5) Kerajinan Tulang 

Seni ukir tulang di Kecamatan Tampaksiring, khususnya di wilayah Desa 

Tampaksiring dan Desa Manukaya, merupakan salah satu bentuk tradisi kriya yang 

memiliki kekhasan dan nilai estetika yang menonjol dalam perkembangan seni rupa 

tradisional Bali. Tradisi ini hidup dalam keseharian masyarakat dan tidak hanya 

berfungsi sebagai sumber penghidupan, tetapi juga sebagai penanda identitas visual serta 

kesinambungan pengetahuan budaya yang diwariskan antar generasi. Ragam ukiran 

tulang yang berkembang di daerah tersebut bahan bakunya berupa tulang sapi, tanduk 

dan kepala kerbau. Bahan-bahan tersebut dipilih sebagai material utama karena memiliki 

struktur yang padat, keras, namun tetap memberikan kemungkinan untuk dipahat dengan 

detail halus pada permukaannya. Pengrajin dalam hal ini memiliki kepekaan tersendiri 

terhadap karakter material, sebab tulang memiliki batas kekuatan yang perlu dipahami 

melalui pengalaman dan intuisi kerja tangan yang terlatih. 

Proses pembuatan karya ukir tulang dimulai dari pengumpulan bahan baku berupa 

tulang sapi. Tulang dibersihkan dan direndam dalam larutan hydrogen peroxide (H₂O₂) 

selama satu hingga dua hari untuk menghasilkan warna putih alami. Setelah kering, 

tulang dipotong, dibentuk, dan diukir sesuai desain. Desain dapat merupakan permintaan 

khusus pemesan maupun rancangan yang dibuat oleh pengrajin sendiri. 

   

Gambar 4.82 Ukiran Tulang  
 

Pengukiran tulang sapi memerlukan keterampilan teknis yang tinggi dan 

pengendalian tangan yang baik. Tulang memiliki bidang yang relatif sempit dan mudah 



130 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

retak apabila tekanan pahat tidak tepat. Karena itu, seorang pengrajin harus memahami 

arah serat tulang, ketebalan bagian tertentu, serta ritme gerak pahat yang stabil. 

Keterampilan mengukir tulang umumnya dipelajari sejak kanak-kanak melalui 

keterlibatan langsung dalam pekerjaan keluarga dan pengaruh lingkungan. 

Karya ukiran memiliki ciri khas berupa motif spiral dan bentuk organik. Selain itu, 

bentuk-bentuk figuratif seperti burung elang, srigala, dan hewan lain juga sering 

dikerjakan berdasarkan permintaan pembeli. Ada karya yang memperlihatkan detail 

padat dengan ragam ornamen yang rumit, namun ada pula karya yang mengarah pada 

gaya minimalis dengan garis-garis yang lebih sederhana. Fungsi karya ukiran ini 

sebagian besar bersifat dekoratif. Sebagian besar karya ditujukan untuk kebutuhan estetis 

dan komersial, bukan untuk kepentingan ritual keagamaan. Pada beberapa karya, tulang 

dipadukan dengan perak sebagai dasar pembuatan kalung dan anting, memberikan 

tampilan estetis yang khas dan bernilai tinggi di pasar kerajinan.  Dalam banyak kasus, 

bentuk dan komposisi karya juga dipengaruhi oleh permintaan pasar atau pesanan khusus 

dari pembeli. Oleh karena itu, karya ukir tulang di Tampaksiring dan Manukaya 

memperlihatkan sifat yang adaptif dan dinamis tetap menyimpan akar tradisi, namun 

memiliki kemampuan untuk berkembang mengikuti konteks kebutuhan dan selera 

pembeli.  

Sama halnya dengan tulang sapi, proses pengolahan kepala kerbau untuk menjadi 

media ukir dilakukan melalui beberapa tahap penting, mulai dari pembersihan, perebusan 

untuk menghilangkan sisa minyak dan jaringan, hingga pengeringan agar struktur tulang 

menjadi stabil. Tahap awal ini menentukan kualitas material sehingga siap untuk dipahat 

dengan detail. Ciri visual seni ukir kepala kerbau di Tampaksiring tampak pada 

perpaduan bentuk naturalistik tengkorak dengan ornamen Bali yang sarat simbolisme 

estetis. Permukaan tengkorak umumnya dihiasi motif patra, sulur-suluran, padma, serta 

stilisasi flora yang menjadi bagian dari kekayaan ornamen Bali. Motif-motif tersebut 

tidak hanya mempercantik bentuk, tetapi juga mencerminkan pandangan kosmologi 

masyarakat Bali mengenai keterhubungan antara manusia dengan alam. 



 

131 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.83 Ukiran Kepala Kerbau 

 

Selain kepala kerbau, seni ukir tanduk juga terdapat di daerah Desa Tampaksiring 

dan Desa Manukaya, yang dikenal memiliki kemampuan tinggi dalam mengolah bahan 

tanduk menjadi karya seni bernilai estetika. Secara teknis, pengerjaan tanduk memiliki 

tingkat kerumitan yang lebih tinggi dibandingkan pengerjaan tulang sapi karena sifat 

tanduk yang padat, keras, dan memiliki serat alami yang tidak mudah dibentuk. Proses 

pembuatannya memerlukan ketelitian tinggi, terutama karena karakter tanduk yang 

bersifat tiga dimensi harus dibentuk secara presisi agar menghasilkan lekukan dan detail 

yang seimbang. Pengrajin harus memiliki pemahaman mendalam tentang arah serat dan 

karakter material agar hasil akhir tampak halus dan proporsional. Pemanfaatan tanduk 

dalam karya ini dilakukan secara terbatas, dengan material yang dibawa langsung oleh 

pemesan. Setiap produk dibuat berdasarkan pesanan, sehingga proses kreatif berlangsung 

secara terkontrol dan tidak melibatkan pengumpulan bahan di luar kebutuhan. Tanduk 

umumnya digunakan untuk membuat hiasan ukiran sesuai permintaan pesanan. Dengan 

keterampilan tangan dan ketelitian dalam setiap tahap pembuatannya, seni ukir tanduk di 

daerah ini menampilkan perpaduan antara keindahan bentuk, presisi teknik, dan karakter 

alami bahan yang digunakan. 



132 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

          

Gambar 4.84 Seni Ukir terbuat dari Tanduk 

 

Berbagai karya seni ukir tulang ini memiliki fungsi yang luas. Secara estetis, karya 

ini menjadi elemen dekoratif yang memperindah ruang, baik pada ruang hunian, galeri 

seni, ataupun ruangan yang mengusung nuansa etnik tertentu. Sebagai benda personal, 

seni ukir tulang diwujudkan dalam bentuk liontin, gantungan, atau aksesori yang 

memiliki nilai simbolik bagi pemakainya. Secara ekonomi, seni ukir tulang menjadi 

sumber mata pencaharian yang berkontribusi penting bagi pengrajin dan keluarga 

mereka. Penjualan karya dilakukan jalur lokal seperti di rumah atau toko serta melalui 

jalur distribusi yang lebih luas hingga menembus pasar internasional. 

Eksistensi seni ukir tulang ini masih tetap bertahan di Tampaksing namun penting 

bagi regenerasi yang melanjutkan keberadaan seni ukir ini. Pelestarian seni ukir tulang 

tidak hanya berkaitan dengan menjaga teknik atau bentuk karya, tetapi juga menyangkut 

upaya memperkuat kebanggaan budaya dan memberi ruang bagi generasi muda untuk 

melihat nilai masa depan dari tradisi kerajinan ini. Seni ukir tulang di Tampaksiring 

bukan hanya sekadar produksi benda kerajinan, tetapi merupakan praktik budaya yang 

mencerminkan hubungan antara keterampilan tangan, kreativitas, ekonomi lokal, dan 

identitas daerah. Tradisi ini hidup karena adanya kesinambungan antara pengalaman 

pribadi, lingkungan komunitas, dan dinamika kebutuhan zaman. 

6) Kerajinan Piercing 

  Istilah piercing merujuk pada sumbatan telinga atau anting berukuran besar 



 

133 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

yang digunakan untuk memperindah telinga yang telah dilubangi dengan ukuran lebar 

(melebihi ukuran pada umumnya). Tradisi ini sesungguhnya telah dikenal sejak masa 

lampau. Nenek moyang masyarakat Bali misalnya, sudah akrab dengan penggunaan 

subeng besar yang menyebabkan lubang telinga menjadi lebar. Hal serupa juga dijumpai 

pada suku-suku lainnya di Indonesia yang menjadikan telinga berlubang besar sebagai 

bagian dari identitas budaya. Secara umum, segala bentuk hiasan tubuh yang dipasang 

dengan cara ditusuk atau disematkan, baik di telinga, hidung, maupun lidah, termasuk 

dalam kategori body piercing. 

Fenomena tersebut kembali mencuat di dunia modern melalui tren body piercing 

atau body jewelry yang berkembang pesat di negara-negara Barat. Pengaruh tren ini 

kemudian sampai ke Bali, khususnya ke Desa Tampaksiring. Sekitar awal tahun 2000-

an, mulai bermunculan para pengrajin piercing di desa ini, berawal dari para tamu asing 

yang berkunjung dan memesan berbagai desain piercing sesuai dengan keinginan 

mereka. Melalui interaksi dan permintaan dari wisatawan tersebut, para pengrajin lokal 

belajar serta mengembangkan keterampilan dalam membuat piercing menggunakan 

bahan-bahan organik seperti tulang sapi, tanduk kerbau, tempurung kelapa, kerang, dan 

kayu. Seluruh proses pembuatannya dilakukan secara manual atau handmade, sehingga 

setiap karya memiliki keunikan tersendiri dan nilai seni yang tinggi. 

Sekitar tahun 2008, kerajinan piercing di Tampaksiring mencapai masa 

kejayaannya. Delapan banjar di wilayah ini semuanya aktif memproduksi piercing, 

diantaranya Banjar Kelodan, Kawan, Tengah, Penaka, Griya, Mantring, Saraseda, dan 

Manik Tawang. Pada masa itu, produksi piercing berkembang pesat dan menjadi salah 

satu kerajinan yang tengah booming di kalangan masyarakat maupun wisatawan. 

Jenis piercing yang dihasilkan pun beragam. Ada yang disebut plug, yakni model 

sumbatan telinga yang berbentuk bulat, serta hanging style yang menggantung di telinga 

dan bentuknya bisa beragam. Selain piercing konvensional, para pengrajin juga 

menciptakan variasi seperti fake gauges atau split plug, yaitu aksesori yang menyerupai 

piercing asli namun tidak memerlukan lubang telinga besar. Model ini menjadi solusi 

bagi mereka yang ingin tampil bergaya tanpa harus melubangi telinga secara ekstrem. 

Masa pandemi COVID-19 membawa perubahan besar bagi para pengrajin piercing 

di Desa Tampaksiring. Banyak diantara mereka yang beralih profesi menjadi buruh 

bangunan atau bekerja di kawasan pariwisata. Setelah pandemi berakhir, sebagian besar 



134 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

tidak kembali ke profesi lama karena sudah merasa nyaman dengan pekerjaan barunya. 

Saat ini, hanya sekitar lima persen saja pengrajin yang masih aktif menekuni kerajinan 

piercing. Meski demikian, permintaan dari pembeli lokal maupun wisatawan 

mancanegara tetap ada hingga sekarang. 

Dalam proses pembuatannya, bahan terbaik untuk piercing adalah tanduk, terutama 

tanduk kerbau. Selain itu, digunakan pula berbagai bahan alami lainnya seperti kayu, 

tulang sapi, kerang, dan tempurung kelapa. Jenis kayu yang digunakan haruslah kayu 

yang tidak mengandung getah, seperti kayu arang, kayu eboni, dan kayu sawo, karena 

bahan tersebut aman digunakan dan tidak menimbulkan rasa gatal pada kulit. 

Ciri khas piercing dari Tampaksiring terletak pada desainnya yang etnik dan 

berukir. Motif yang digunakan umumnya berupa naga, ular, atau bentuk-bentuk 

imajinatif lainnya. Banyak ide desain datang dari pembeli asing yang meminta bentuk 

tertentu, seperti piercing bermotif bebek atau hewan lainnya. Proses pembuatannya 

dimulai dari pembuatan desain atau pola secara manual, kemudian disempurnakan 

menggunakan perangkat lunak CorelDRAW. Setelah itu, bahan dipotong sesuai pola dan 

dilanjutkan dengan proses ukir hingga terbentuk piercing yang indah dan detail. 

Dengan demikian, kerajinan piercing dari Tampaksiring tidak hanya menjadi 

produk lokal yang bernilai ekonomi, tetapi juga merupakan bagian dari tren seni tubuh 

dunia yang memiliki akar budaya, kreativitas, dan nilai estetika yang kuat. 



 

135 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 Gambar 4.85 Produk Solid Plug Bahan Kayu 

(Sumber: https://www.tindik-bali.com) 

 

 

Gambar 4.86 Produk Split Plugs dari Kombinasi Bahan Kayu dan Kerang 

(Sumber :  https://www.tindik-bali.com) 

 

 

https://www.tindik-bali.com/4-1-1%20hand%20carved%20simple%20wood%20inlay%20SOLID%20PLUGS%20%20page%20A1.html
https://www.tindik-bali.com/3-5%20Hand%20made%20Jewelry,%20FAKE%20PLUGS%20page%201.html


136 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.87 Produk Piercing Hanging Style dari Kerang 

(Sumber : https://www.tindik-bali.com) 

 

7) Kerajinan Kayu 

Kerajinan kayu ini berada di Desa Manukaya yang merupakan salah satu bentuk 

ekspresi artistik yang tumbuh dari lingkungan keluarga dan diteruskan dari generasi ke 

generasi. Kesenian ini menghadirkan karya dengan bentuk-bentuk figuratif maupun 

abstrak, mulai dari patung berukuran kecil, liontin, hingga objek dekoratif untuk interior. 

Bahan utamanya adalah kayu asam dan kayu sono yang dikenal memiliki karakter serat 

yang khas dan memungkinkan pembentukan lekukan yang halus. Pengrajin memadukan 

keterampilan teknis dan kepekaan artistik ketika mengolah kayu, sehingga karya yang 

dihasilkan bukan sekadar benda hias, tetapi mengandung nilai estetik, pengalaman, serta 

representasi identitas budaya. 

Keterampilan untuk mengukir di daerah ini sesungguhnya sudah ada sejak lama 

melalui praktik belajar pada orang tua atau turun temurun dan lingkungan. Keluarga 

berperan sebagai ruang pendidikan utama, di mana anak-anak tumbuh melihat orang tua 

bekerja, kemudian perlahan mengambil bagian dalam proses pengolahan bahan. 

Perubahan kondisi sosial setelah pandemi juga mendorong semakin banyak warga untuk 

kembali menguatkan pekerjaan sebagai pengrajin, karena pekerjaan ini terbukti tetap 

memberikan peluang ekonomi yang stabil. Dengan demikian, seni ukir kayu bukan hanya 

https://www.tindik-bali.com/1-4%20%20Organic%20Body%20Jewelry%20SHELLS%20MATERIALS%20page%201.htm
https://www.tindik-bali.com/1-4%20%20Organic%20Body%20Jewelry%20SHELLS%20MATERIALS%20page%201.htm


 

137 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

warisan keterampilan, tetapi juga strategi keberlanjutan hidup di tengah perubahan 

zaman. 

Ciri karya terletak pada bentuk lengkung dan motif spiral yang mengalir. Bentuk 

fauna, tumbuhan, dan figur abstrak juga muncul dalam karya, namun tetap menjaga 

karakter garis yang lembut dan ritmis. Dari segi teknik, proses pembentukan karya tidak 

dilakukan secara tergesa-gesa. Kayu terlebih dahulu melalui tahap perendaman atau dan 

penjemuran alami untuk memunculkan serat yang menambah nilai ekonomi. Selain itu 

juga untuk menstabilkan kelembaban kayu dan mencegah retakan saat dipahat. Setelah 

kayu dianggap siap, pengrajin mulai membentuk pola dasar dan kemudian memahat 

detail dengan alat tradisional seperti tatah dan pahat. Kepekaan terhadap tekanan tangan 

dan arah serat kayu menjadi bagian penting dalam menciptakan kedalaman bentuk dan 

ketepatan proporsi. Tahap akhir berupa penghalusan dan finishing dilakukan dengan 

pengamplasan. 

    

Gambar 4.88 Ukiran Kayu 

 

Keberadaan seni ukir kayu di Tampaksiring hingga kini tetap terjaga dengan baik. 

Karya-karya yang dihasilkan tidak hanya dipasarkan di lingkungan lokal, tetapi juga 

dipesan oleh pembeli dari luar negeri, khususnya dari Prancis dan Alaska. Pemesan luar 

negeri sering kali memberikan desain khusus sesuai identitas budaya mereka, namun 

pengrajin tetap memasukkan sentuhan gaya ukir lokal pada setiap detailnya. Hal ini 

menunjukkan bahwa tradisi dapat beradaptasi dengan kebutuhan pasar tanpa kehilangan 

karakter estetiknya. Keberlanjutan seni ukir ini tidak hanya memperkuat identitas daerah, 



138 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

tetapi juga membuka ruang untuk pertukaran dan pengakuan dalam konteks yang lebih 

luas. 

Selain memiliki nilai estetis, seni ukir kayu juga memegang fungsi sosial dalam 

kehidupan masyarakat. Proses mengukir dipahami tidak hanya sebagai pekerjaan tangan, 

tetapi juga sebagai laku ketekunan. Melalui aktivitas ini, nilai tentang kesabaran, 

ketelitian terus diwariskan. Dari sisi ekonomi, seni ukir telah menjadi sumber 

penghidupan utama bagi sebagian besar keluarga. Pengrajin dapat memproduksi karya 

kecil dalam jumlah banyak setiap hari maupun membuat karya besar dengan nilai jual 

tinggi. Dampak keberadaan seni ukir kayu tidak hanya terlihat dari terciptanya objek seni, 

tetapi juga dari terbentuknya jaringan sosial, kesinambungan ekonomi keluarga, dan 

terpeliharanya identitas budaya lokal. 

8) Kerajinan Patung kayu   

Kerajinan patung kayu di Banjar Umahanyar, Desa Pejeng Kaja, pada masa lalu 

banyak digeluti oleh warga setempat. Namun, seiring perkembangan zaman dan 

perubahan mata pencaharian, jumlah pengrajin semakin berkurang. Saat ini hanya tersisa 

satu orang pengrajin aktif, yaitu Bapak I Ketut Murtika.  

Berbeda dengan sebagian besar warga yang beralih ke sektor pariwisata, Bapak 

Ketut Murtika tetap setia menekuni profesinya sebagai pengrajin patung kayu. Jenis 

karya yang biasa dibuat antara lain patung gorila, kingkong, dan monyet, yang dikerjakan 

dengan keterampilan tangan dan ketelitian tinggi. 

Dalam prosesnya, Bapak Ketut Murtika menggunakan kayu pinis yang dibeli dari 

penjual kayu lokal. Setiap patung dipahat langsung tanpa melalui proses menggambar 

terlebih dahulu. Hal tersebut menunjukkan kemampuan dan pengalaman panjang dalam 

bidang seni pahat. Produk yang dihasilkan biasanya berupa patung setengah jadi, yang 

kemudian diserahkan kepada pengepul untuk disempurnakan dan dipasarkan. 

Menariknya, kerajinan ini tetap bertahan bahkan di masa pandemi COVID-19, saat 

banyak sektor ekonomi mengalami penurunan. Bapak Ketut Murtika tetap aktif bekerja 

di rumah, memahat dan menghasilkan karya, sehingga tradisi kerajinan patung kayu di 

Banjar Umahanyar tidak terputus. Ketekunan dan komitmen beliau menjadi bukti bahwa 

semangat berkarya dapat bertahan di tengah situasi sulit sekalipun. 



 

139 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.89 Karya Patung I Ketut Murtika dari Banjar Umahanyar 

 

Selain di Banjar Umahanyar, kerajinan patung kayu juga terdapat di Banjar 

Panglan, Desa Pejeng. Berawal dari kondisi sosial ekonomi masyarakat yang pada masa 

lalu mayoritas bekerja sebagai buruh pembuat bata merah. Pendapatan yang terbatas 

membuat anak-anak yang pulang sekolah tanpa kegiatan ikut berinisiatif membantu 

orang tua dengan membuat kerajinan kayu. Semangat anak-anak inilah yang mendorong 

berkembangnya kerajinan patung kayu di Panglan. Sekitar tahun 1996 jumlah perajin 

meningkat pesat, dan banyak warga mulai membuat patung hingga produksi barang 

melimpah. Untuk menghindari keseragaman bentuk dan persaingan yang ketat, perajin 

kemudian membagi jenis patung yang dihasilkan sehingga muncul beragam bentuk 

seperti kepala kuda, ikan hias, kura-kura, dan patung abstrak. Pada tahun 1997 ketika 

nilai dolar naik, penjualan patung seperti ikan hias dan kepala kuda sangat laku karena 

daya beli tamu meningkat, karena semakin tinggi nilai dolar, semakin besar belanja 

wisatawan, sehingga permintaan terhadap patung kayu juga meningkat. 

Dalam proses produksi, perajin menggunakan berbagai jenis kayu, di antaranya 

kayu jempinis yang paling sering digunakan karena ringan dan cepat kering namun kini 

sulit diperoleh karena pertumbuhannya lama dan hanya bisa didatangkan dari Bali, dan 

jika terpapar panas seharian, kayu ini mudah pecah sehingga tidak dapat dipasok dari luar 

daerah. Kayu suar juga banyak digunakan meskipun harganya lebih mahal dan 

didatangkan dari Jawa. Serta beberapa kayu lain seperti kayu waru, kayu sono, dan kayu 

panggal buaya. Dulu pembuatan patung dilakukan sepenuhnya secara manual, namun 



140 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

seiring perkembangan jaman beberapa tahap pengerjaan mulai dibantu mesin. Prosesnya 

diawali dengan memotong kayu, baik melalui tempat pemotongan kayu maupun 

dipotong sendiri. Setelah itu perajin membuat mal (pola), menggambar bentuk di atas 

kayu, lalu membentuk patung sesuai pola. Seorang perajin berpengalaman dapat 

menghasilkan sekitar dua puluh patung per hari dengan variasi ukuran mulai dari lima 

belas, dua puluh, dua puluh lima, tiga puluh, hingga lima puluh sentimeter. 

Patung yang sudah selesai atau masih setengah jadi biasa disetor kepada pengepul 

setiap satu hingga dua minggu sekali. Para perajin memiliki kelompok atau perkumpulan 

sehingga dapat saling mendukung dalam produksi maupun pemasaran. Bahkan ketika 

pandemi COVID-19 melanda, aktivitas perajin di Panglan tetap stabil karena pesanan 

dari pengepul masih ada. Namun saat ini jumlah perajin semakin berkurang akibat 

sulitnya memperoleh bahan baku seperti kayu jempinis, tingginya harga kayu suar, serta 

menurunnya minat generasi muda untuk menekuni kerajinan ini. Meski demikian, 

sebagian perajin tetap bertahan dengan memproduksi berbagai jenis patung mulai dari 

ikan hias, kepala kuda, karya abstrak, hingga patung kura-kura. 

 

Gambar 4.90 Patung Kayu Karya I Made Sumestra dari Banjar Panglan 

 

9) Keris 

Prapen Keris Yasa Bali merupakan satu-satunya pande keris yang terdapat di 

Kecamatan Tampaksiring. Prapen ini didirikan oleh Pande Nyoman Yasa, yang mulai 

belajar membuat keris pada tahun 2019 dan mulai berkarya secara mandiri sejak tahun 

2021. 

Pada awalnya, Pande Nyoman Yasa membuat berbagai alat dapur sebelum 



 

141 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

akhirnya beralih ke pembuatan keris. Ia menimba ilmu di Banjar Babakan, Blahbatuh, 

kepada Mpu Pande Ketut Nala, kemudian melanjutkan belajar di Banjar Jeleka, Batuan, 

bersama Pande Made Sabar, yang merupakan Ketua SNKI (Sekretariat Nasional 

Perkerisan Indonesia) se-Bali. Bahkan, ia sempat pula menimba ilmu hingga ke Madura 

untuk memperdalam pengetahuan dan keterampilannya dalam dunia perkerisan. 

 

Gambar 4.91 Proses Pembuatan Keris di Prapen Keris Yasa Bali 

 

Dalam proses produksinya, keris hanya dibuat berdasarkan pesanan. Setiap kali 

akan memulai pembuatan keris, proses diawali dengan mencari hari baik sebagai bentuk 

penghormatan terhadap tradisi dan nilai spiritual seorang pande. Dalam satu bulan, 

Prapen Keris Yasa Bali dapat menyelesaikan sekitar dua bilah keris, tergantung tingkat 

kesulitannya. Untuk keris dengan lipatan (pamor) yang mencapai seribu lipatan, proses 

pembuatannya dapat memakan waktu hingga tiga bulan. Semakin banyak lipatan pamor 

yang dibuat, maka harga keris pun semakin tinggi. Bahan pembuatan keris umumnya 

terbuat dari besi, baja, dan nikel. Namun, jika menggunakan bahan khusus seperti 

meteorit, nilainya akan jauh lebih tinggi. 

 



142 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

    

Gambar 4.92 Keris Lurus (Lambang Laki-laki) 

 

 

Gambar 4.93 Keris dengan Lekukan (Lambang Perempuan) 

 

Keris-keris hasil karya Pande Nyoman Yasa banyak dipesan untuk berbagai 

keperluan, seperti upacara di pura (pajenengan), ngonying, maupun sebagai properti tari. 

Secara filosofi, keris lurus melambangkan laki-laki, sedangkan keris berlekuk 

melambangkan perempuan. 

10) Kerajinan Kotak Sumpit 

Di Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, terdapat kerajinan pembuatan kotak 

sumpit yang diperkirakan telah berlangsung sejak tahun 1980 dan masih bertahan hingga 

saat ini. Para pengrajin di banjar ini memproduksi kotak sumpit dalam bentuk setengah 

jadi, yaitu hanya bagian kotaknya saja. Selanjutnya, hasil tersebut diproses lebih lanjut 

oleh pengepul hingga menjadi produk siap jual. Saat ini, masih terdapat tiga pengrajin 

kotak sumpit yang aktif di Banjar Sembuwuk. Mereka tetap berkarya karena adanya 



 

143 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

permintaan rutin dari pengepul. Permintaan terhadap kotak sumpit ini terbilang stabil, 

karena pengepul secara berkala mencari dan mengambil hasil produksi para pengrajin. 

     

Gambar 4.94 I Made Sutama (Pengerajin Kotak Sumpit) 

 

Kotak sumpit yang diproduksi dibuat dengan motif ukiran sederhana seperti kapu-

kapu, batun timun, dan pipid. Bahan baku yang digunakan adalah kayu cempaka lokal, 

karena jenis kayu ini dikenal tidak mudah menyusut, tidak berubah ukuran, serta 

memiliki daya tahan yang baik. 

 

Gambar 4.95 Karya Kerajinan Kotak Sumpit 

 



144 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Proses pembuatan kotak sumpit mengalami perkembangan dari waktu ke waktu. 

Dahulu, kayu kayu dilubangi untuk membentuk kotak, namun kini tekniknya dirakit agar 

lebih efisien dan menghemat bahan baku. Kayu yang digunakan terlebih dahulu dipotong 

di tempat khusus pemotongan menggunakan mesin sesuai ukuran yang dipesan. Setelah 

itu, kayu diproses secara manual oleh pengrajin, yaitu dengan cara diukur, dipotong, dan 

kemudian diukir langsung tanpa melalui proses menggambar terlebih dahulu. 

11) Kerajinan Kain Tenun 

Kain tenun di Pejeng Kangin merupakan salah satu warisan budaya yang masih 

lestari hingga kini. Kegiatan menenun berkembang di dua banjar, yaitu Banjar Pesalakan 

yang dikenal dengan produksi selendang tenun, serta Banjar Pengembungan yang dikenal 

dengan produksi saput, udeng, dan kamen. 

 

Gambar 4.96 Proses Menenun di Banjar Pesalakan, Pejeng Kangin 

 

Pada awalnya, kain tenun yang dihasilkan berupa kain polos (sekordi) yang 

digunakan untuk keperluan upacara keagamaan, seperti ngaben dan metatah (potong 

gigi). Seiring berjalannya waktu, produksi tenun mulai berkembang dan merambah pada 

pembuatan kain songket. Kegiatan menenun songket ini sebenarnya sudah dilakukan 

sebelum tahun 1990-an, namun motif yang dibuat masih sederhana. Setelah mendapatkan 

pembinaan dari pemerintah, khususnya melalui Ibu Tutut Soeharto (putri Presiden 

Soeharto pada masa itu) beberapa pengrajin tenun di Pejeng Kangin dikirim ke Sidemen-

Karangasem, untuk memperdalam keterampilan dan mempelajari berbagai motif 

songket. Sejak saat itu, produksi kain songket di Pejeng Kangin semakin berkembang. 

Ketika sektor pariwisata di Bali berkembang pesat, sebagian masyarakat sempat 

beralih profesi ke bidang pariwisata sehingga aktivitas menenun mengalami penurunan. 

Namun, pada masa pandemi COVID-19, ketika banyak warga kehilangan pekerjaan, 



 

145 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

kegiatan menenun kembali digiatkan dengan dukungan pemerintah setempat. 

Para penenun kemudian bangkit dengan semangat baru dan membentuk merek 

lokal, yaitu Sari Bhakti di Banjar Pesalakan dan Merak Mas di Banjar Pengembungan. 

Melalui dua brand ini, kegiatan menenun tidak hanya menjadi sumber penghasilan, tetapi 

juga berkembang menjadi salah satu daya tarik wisata budaya. Seiring perkembangan 

zaman dan perubahan kebutuhan masyarakat, kain tenun Pejeng Kangin kini tidak hanya 

digunakan untuk kebutuhan adat dan upacara, tetapi juga mulai dimanfaatkan sebagai 

bagian dari gaya berbusana maupun diolah menjadi produk kreatif lainnya. 

Ciri khas tenun Pejeng Kangin terletak pada motif yang disebut gegambiran, yaitu 

pola dengan lubang berbentuk kotak. Selain itu, terdapat pula motif lain seperti bunga 

kapas, kekayonan, kenyeri, dan pugpug dengan ornamen lubang-lubang kecil. Seluruh 

proses pembuatannya masih dilakukan secara manual dengan menggunakan alat tenun 

tradisional, sebagai bentuk pelestarian terhadap warisan keterampilan leluhur. 

   

Gambar 4.97 Selendang Motif Gegambiran dan Motif Pugpug 

 

 

Gambar 4.98 Selendang Motif Kenyeri 



146 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

            

Gambar 4.99 Kain Songket Motif Kayonan dan Motif Bunga Kapas 

 

Produk tenun Pejeng Kangin menggunakan dua jenis pewarna, yakni pewarna 

alami dan pewarna buatan. Pewarna alami menghasilkan warna lembut yang dapat 

dicuci, sedangkan pewarna buatan menghasilkan warna yang lebih cerah namun tidak 

disarankan untuk dicuci. 

Tradisi menenun di Pejeng Kangin tidak hanya menggambarkan keterampilan dan 

ketekunan masyarakatnya, tetapi juga mencerminkan semangat dalam menjaga dan 

menghidupkan kembali warisan budaya leluhur. 

12) Kerajinan Tempurung/Batok Kelapa 

Kerajinan tempurung atau batok kelapa berada di Banjar Penaka, Desa 

Tampaksiring memiliki sejarah perkembangan yang erat kaitannya dengan perpindahan 

dan penyebaran keterampilan dari wilayah Bangli. Para perajin awal di daerah tersebut 

merupakan generasi penerus dari perajin tempurung di Bangli yang kemudian 

mengembangkan keahliannya di lingkungan Tampaksiring. Pada masa awal, batok 

kelapa tidak serta-merta diolah sebagai benda hias atau karya dekoratif, melainkan 

dimanfaatkan sebagai bahan pembuatan kancing dan perlengkapan rumah tangga 

sederhana. Seiring meningkatnya kebutuhan pasar serta berkembangnya kegiatan 

pariwisata, batok kelapa mulai diolah menjadi produk-produk berestetika tinggi dengan 

sentuhan ukiran yang mencerminkan identitas lokal. 

Bahan baku untuk kerajinan ini diperoleh dari petani kelapa di daerah sekitar 

Penyarikan dan wilayah sekitarnya. Batok kelapa yang telah dipisahkan dari daging 



 

147 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

buahnya dibersihkan, dijemur, kemudian diproses dengan teknik pengamplasan bertahap 

untuk menghilangkan serat kasar pada permukaan. Setelah itu, proses pengukiran 

dilakukan menggunakan bor tuner alat yang memudahkan pembentukan detail halus dan 

pola ukiran. Sebelum penggunaan alat tersebut, pengerjaan sepenuhnya dilakukan secara 

manual menggunakan pisau ukir tradisional, yang membutuhkan waktu hingga satu 

minggu untuk menghasilkan satu karya. Tahap penyelesaian (finishing) dilakukan 

menggunakan pernis, semir, atau bahan alami lain untuk mempertahankan tekstur dan 

warna asli tempurung. 

  

Gambar 4.100 Kerajinan Tempurung 

(Sumber : I Dewa Nyoman Wisnu Adiputra, 2025) 

 

Motif ukiran yang dikembangkan cenderung mengacu pada unsur flora, seperti 

bentuk dedaunan dan serat organik, serta motif wayang. Motif yang semakin kompleks 

berpengaruh langsung pada nilai jual karya ukiran. Produk yang dihasilkan meliputi 

mangkuk, tempat lilin, wadah penyajian, serta benda dekoratif interior yang banyak 

digunakan oleh pelaku usaha kuliner dan perhotelan, khususnya di kawasan Ubud. 

Kerajinan ini bahkan pernah dipasarkan hingga Jepang dan Belanda melalui jaringan 

pesanan terbatas. 



148 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

   

Gambar 4.101 Kerajinan Tempurung berbentuk Lampu Belajar dan Tempat Lilin  

(Sumber: I Dewa Nyoman Wisnu Adiputra, 2025) 

 

Seiring perkembangan jaman dan munculnya para kompetitor, perajin di 

Tampaksiring tetap mempertahankan ciri khas lokal melalui pemilihan motif, ketelitian 

teknik pengerjaan, serta adaptasi bentuk sesuai kebutuhan pasar. Upaya inovasi terus 

dilakukan, misalnya pada desain wadah air berukiran berbentuk kepala dan sayap bebek 

yang pernah meraih penghargaan pada lomba kerajinan tingkat kabupaten dan mewakili 

Gianyar dalam Pekan Kesenian Bali. Melalui kesinambungan tradisi, kreativitas, dan 

kemampuan beradaptasi, kerajinan batok kelapa di Tampaksiring tetap hadir sebagai 

salah satu identitas karya seni kriya yang berakar kuat pada kearifan lokal. 

Kerajinan batok kelapa memberikan kontribusi penting terhadap kehidupan sosial 

dan ekonomi masyarakat di wilayah Tampaksiring. Aktivitas produksi kerajinan ini 

membuka peluang kerja informal bagi warga dalam hal pengamplasan batok kelapa. 

Keberadaan kerajinan ini membantu menguatkan identitas lokal, mendukung sektor 

pariwisata budaya, dan memperkuat rasa bangga terhadap kearifan lokal.  

13) Kerajinan Wadah dan Bade 

Kerajinan pembuatan wadah dan bade di Desa Tampaksiring, Kabupaten Gianyar, 

merupakan bagian dari tradisi seni rupa upacara yang hidup di tengah masyarakat melalui 

proses pembelajaran langsung dan keterlibatan dalam kegiatan adat. Wadah dan bade 

memiliki fungsi utama sebagai sarana upacara, terutama dalam rangkaian upacara 

kematian dan prosesi penghormatan kepada leluhur. Bentuk karyanya dapat berupa 



 

149 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

struktur dekoratif berukuran kecil hingga sangat besar, yang digunakan untuk membawa 

atau menempatkan simbol-simbol ritual sesuai dengan tingkatan upacara dan kedudukan 

sosial. Dalam praktik keseharian, kerajinan ini tidak berdiri sebagai produksi individual 

semata, melainkan berkelindan dengan sistem gotong royong dan pembagian peran 

dalam Banjar. 

A.A. Dalem Mayun Sukawati merupakan salah satu pengerajin wadah dan bade 

dari Desa Tampaksiring. Perkembangan keterampilannya dalam pembuatan wadah dan 

bade di Desa Tampaksiring berlangsung secara bertahap sejak akhir tahun 1990-an. Awal 

proses pembelajaran terjadi melalui keterlibatan dalam pembuatan bade di wilayah 

Bedulu, sebuah daerah yang memiliki tradisi kuat dalam produksi sarana upacara. 

Pembelajaran berlangsung secara otodidak melalui pengamatan, praktik langsung, dan 

diskusi informal antar pengrajin. Pada tahap awal, karya yang dihasilkan berukuran kecil, 

sebelum kemudian meningkat ke pembuatan bade besar untuk upacara tokoh masyarakat 

dan keluarga bangsawan di wilayah Ubud dan Carangsari. Puncak keterampilan tampak 

dalam pengerjaan bade dengan tinggi mencapai ±23 meter, yang memerlukan waktu satu 

hingga dua bulan serta keterlibatan sekitar 30 hingga 40 orang dalam suatu sistem kerja 

kolektif. Hal ini menunjukkan bahwa kerajinan tidak hanya berbasis keahlian teknis, 

tetapi juga manajemen waktu, koordinasi tenaga, serta kepekaan terhadap tuntutan ritual. 

Proses pembuatan bade memadukan bahan bambu dan kayu yang dirangkai sebagai 

struktur utama. Pada masa lalu, rangka dibuat sepenuhnya dari bambu (rancang), yang 

disusun melalui teknik ikat dan susun tradisional. Seiring perkembangan kebutuhan dan 

pertimbangan efisiensi, rangka mulai dikombinasikan dengan kayu agar memiliki 

ketahanan dan stabilitas yang lebih baik. Ornamen dekoratif kemudian disusun pada 

bagian luar badan bade, menggunakan teknik ukiran kain beludru yang dikerjakan 

dengan cara dipahat, bukan digunting. Kain beludru ditempelkan pada alas berupa kertas 

keras atau kain berstruktur tipis sehingga memungkinkan pembentukan pola ukiran yang 

presisi. Teknik ini dikombinasikan dengan penggunaan kertas emas atau bahan berlapis 

emas sebagai aksen visual untuk menciptakan kesan megah dan sakral. 

Ciri khas visual karya tampak terutama pada tekstur ukiran beludru yang 

menampilkan kedalaman bidang, permainan pola yang berulang, serta komposisi warna 

yang kontras namun tetap harmonis. Teknik ini memberikan identitas estetik yang 

berbeda dibandingkan dengan teknik ukiran kertas yang lebih umum digunakan pada 



150 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sarana upacara lainnya. Inovasi ini kemudian berkembang dan berpengaruh terhadap 

visual wadah dan bade di lingkungan sekitarnya. 

 

Gambar 4.102 Karya Kerajinan Bade 
(Sumber : A.A. Dalem Mayun Sukawati) 

 

Dalam perspektif sosial dan budaya, pembuatan bade tidak hanya dipahami sebagai 

pekerjaan teknis, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian. Pelaku kerajinan sering 

menyesuaikan hasil karya dengan kemampuan dana masyarakat, terutama ketika 

pekerjaan dilakukan dalam konteks ngayah. Proses pengerjaan mengandaikan kesiapan 

batin, pengendalian diri, dan kesadaran bahwa karya ini berkaitan dengan perjalanan 

ruhani dan penghormatan terakhir bagi seseorang yang telah meninggal. Dengan 

demikian, kerajinan ini mengandung nilai etika, estetika, dan spiritual, sekaligus 



 

151 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

mencerminkan keberlanjutan tradisi yang adaptif terhadap perkembangan zaman. 

Kerajinan wadah dan bade juga memiliki dampak sosial dan ekonomi yang 

signifikan di wilayah Tampaksiring. Keberadaan pengrajin yang aktif memproduksi 

sarana upacara berskala kecil maupun besar turut menggerakkan ekonomi lokal melalui 

pembukaan lapangan kerja musiman hingga kerja tim yang lebih terorganisir. Proses 

pengerjaan yang melibatkan banyak orang memungkinkan terjadinya alih keterampilan 

antar generasi, sehingga kerajinan ini tidak hanya menjadi sumber pendapatan, tetapi 

juga sarana pendidikan budaya bagi masyarakat setempat. Selain itu, kegiatan pembuatan 

bade sering kali menguatkan solidaritas komunal melalui praktik ngayah, yang 

mempererat hubungan antar-rumah tangga dan antar-banjar. Dalam skala yang lebih luas, 

keberlanjutan kerajinan ini turut mempertegas identitas Tampaksiring sebagai salah satu 

pusat seni upacara di Gianyar, menjadikannya wilayah yang diakui tidak hanya sebagai 

ruang spiritual, tetapi juga sebagai ruang kreatif budaya yang dinamis dan adaptif 

terhadap perkembangan zaman. 

14) Kerajinan Rajutan 

Kerajinan rajutan yang berkembang di Banjar Bantas, Desa Manukaya, mulai 

dikenal sekitar tahun 1980-an. Bermula dari kawasan Tirta Empul yang menjadi salah 

satu tujuan wisata, yang ramai dikunjungi wisatawan baik lokal maupun mancanegara. 

Ramainya kunjungan tersebut turut mendorong tumbuhnya berbagai jenis kerajinan 

tangan di wilayah sekitar, termasuk kerajinan rajutan. Munculnya kerajinan ini berawal 

dari permintaan seorang wisatawan asing yang ingin dibuatkan rajutan. Wisatawan 

tersebut membawa contoh hasil rajutan dan memberikannya kepada warga setempat 

sebagai acuan pembuatan, yang kemudian menjadi titik awal berkembangnya kerajinan 

rajutan di wilayah ini. 

Seiring berjalannya waktu, keterampilan ini menyebar luas di kalangan 

masyarakat, terutama diantara ibu-ibu rumah tangga dan remaja putri. Pada awalnya 

hanya segelintir warga yang mampu merajut, namun setelah itu banyak yang belajar 

secara otodidak dari mereka hingga hampir setiap rumah tangga memiliki anggota 

keluarga yang menguasai keterampilan ini. Para pengrajin tersebar di beberapa banjar 

antara lain Banjar Bantas, Penempahan, Banjar Tagtag, dan Banjar Manukaya. 

Ciri khas rajutan dari daerah Tampaksiring terletak pada bentuk jahitannya yang 

lebih rapat dan rapi. Produk yang dihasilkan cukup beragam, antara lain dress, bra (BH), 



152 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

celana pendek, dan tank top. Dalam sehari, seorang pengrajin mampu menyelesaikan 

sekitar tiga buah bra atau satu buah dress. Kini hasil rajutan tersebut dijual ke beberapa 

tempat, dan sebagian besar dipasarkan ke daerah Ubud. 

Bahan yang digunakan dalam proses pembuatan rajutan terdiri dari tiga jenis 

benang, yaitu benang uluwatu, benang sutra, dan benang NN. Diantara ketiganya, benang 

NN menjadi jenis yang paling diminati karena kualitasnya yang baik dan harganya yang 

terjangkau. Motif yang sering digunakan dalam karya rajutan ini antara lain motif daun 

sela sawi, bola mawar, rantai kawa (jaring kaba-laba), belah ketupat, dan bunga kipas. 

Eksistensi kerajinan rajutan ini mengalami pasang surut seiring dengan dinamika 

ekonomi dan permintaan pasar. Pada masa pandemi COVID-19, kegiatan produksi 

sempat menurun karena tidak adanya pesanan. Meskipun demikian, beberapa pelanggan 

tetap setia memesan hasil rajutan sehingga keberlangsungan kerajinan ini masih dapat 

dipertahankan hingga kini. 

   

Gambar 4.103 Produk Gaun, Celana dan Baju Rajutan  

 

15) Kerajinan Ukir Kerang  

Kerajinan ukir kerang di Tampaksiring telah berkembang dalam rentang waktu 

yang cukup panjang dan menjadi salah satu basis mata pencaharian masyarakat setempat 

yang dikenal memiliki tradisi mengukir yang kuat, salah satunya terdapat di Banjar Tegal 

Suci. Meskipun Tampaksiring tidak berada pada kawasan pesisir, pemanfaatan kerang 

sebagai bahan utama dimungkinkan melalui suplai dari luar daerah Bali. Jenis kerang 

yang digunakan beragam, antara lain kerang mutiara dan kerang cukli yang masing-



 

153 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

masing memiliki karakter material berbeda sebagai medium ukir. Keterampilan 

mengolah kerang tersebut diwariskan secara turun-temurun dalam lingkup keluarga 

maupun komunitas, sehingga membentuk pola pembelajaran tradisional berbasis praktik 

langsung. Sejumlah pengrajin pada mulanya mengembangkan keahlian dari media kayu 

atau ranting, sebelum kemudian mengadaptasikannya pada kerang yang menawarkan 

tantangan teknis serta potensi estetis yang berbeda. 

 

Gambar 4.104 Karya Ukiran Kerang 

 

Produk kerajinan yang dihasilkan meliputi berbagai bentuk, baik sebagai aksesori 

pribadi seperti anting, gelang, dan kalung, maupun objek dekoratif interior seperti 

pajangan, lampu, dan hiasan dinding. Proses produksi menuntut tingkat ketelitian yang 

tinggi, termasuk penggunaan peralatan teknis seperti mata bor kecil (graver), mesin 

freddo, serta penerapan teknik pengukiran dengan aliran air untuk menjaga struktur 

kerang tetap lentur dan tidak retak. Durasi pengerjaan sangat bergantung pada jenis 

kerang , ukuran objek serta kompleksitas motif. Variasi motif yang dihasilkan mulai dari 

ornamen flora-fauna hingga gaya visual kontemporer dengan tetap mempertahankan ciri 

khas berupa detail ukiran yang halus, sehingga karya asal Tampaksiring mudah dikenali 

dan memiliki identitas visual tersendiri. 



154 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.105 Karya Ukiran Kerang 

 

Dalam aspek pemasaran, kerajinan ukir kerang ini pada umumnya dipasarkan 

melalui jaringan lokal serta sistem pesanan langsung. Sebagian pengusaha lokal 

bertindak sebagai perantara dengan membeli karya dari pengrajin untuk kemudian 

dipasarkan kembali, termasuk ke pasar internasional. Minat terhadap kerajinan ini tetap 

stabil, baik dari konsumen lokal maupun wisatawan, meskipun intensitas permintaan 

cenderung fluktuatif mengikuti momentum pameran dan musim kunjungan. Keunikan 

teknik pengukiran, kesinambungan keterampilan yang diwariskan, serta kemampuan 

adaptasi terhadap kebutuhan pasar menjadikan kerajinan ukir kerang sebagai bagian 

penting dari identitas budaya dan ekosistem ekonomi kreatif masyarakat Tampaksiring. 

16) Kerajinan Ukir Batu 

Tradisi ukir batu di Tampaksiring, berkembang melalui proses interaksi budaya 

antara perajin lokal dengan para pendatang atau tamu dari luar daerah. Pada mulanya, 

para perajin di wilayah ini lebih familiar dengan teknik ukir berbahan kayu maupun 

tanduk yang telah diwariskan secara turun-temurun. Peralihan media ke batu terjadi 

ketika sejumlah wisatawan membawa batu perhiasan beserta alat pengolahnya untuk 

kemudian dipesankan karya ukiran. Melalui interaksi tersebut, para perajin mulai 

mempelajari karakteristik material batu serta menyesuaikan teknik dan peralatan yang 

diperlukan. Perkembangan ukir batu tidak muncul secara spontan dari tradisi setempat, 

melainkan sebagai hasil pembelajaran dan adaptasi terhadap permintaan eksternal. 

Perkembangan praktik ini mulai berkembang sekitar awal tahun 2000-an, salah 



 

155 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

satunya terdaoat di Banjar Tegal Suci, Desa Tampaksiring. Material yang digunakan 

umumnya berupa batu kristal dan batu perhiasan seperti giok dan labradorite, yang 

memiliki nilai estetika sekaligus tingkat kekerasan tertentu sehingga membutuhkan 

ketelitian teknis yang tinggi. Dibandingkan dengan ukiran pada kerang, ukir batu 

memungkinkan penciptaan bentuk tiga dimensi yang lebih plastis dan mendalam. Hal ini 

menjadikan ukir batu memiliki kompleksitas teknik yang lebih tinggi. 

 

Gambar 4.106 Material Batu 

 

Proses pembuatan karya ukir batu dilakukan melalui pembentukan bentuk secara 

langsung tanpa sketsa awal, kemudian dilanjutkan dengan proses penghalusan melalui 

amplas dan pemolesan hingga mencapai kualitas permukaan yang halus dan detail yang 

jelas. Durasi pengerjaan sangat bergantung pada ukuran dan kompleksitas bentuk; untuk 

ukuran kecil sekitar 5 cm, waktu pengerjaan dapat mencapai sekitar satu minggu. 

Keahlian ini menuntut ketekunan, ketepatan tangan, serta kemampuan mengidentifikasi 

arah serat dan struktur batu agar tidak terjadi keretakan saat pembentukan. 

Motif karya umumnya bersifat sesuai pesanan pelanggan, sehingga setiap karya 

memiliki karakter visual yang khas dan personal. Kendati demikian, jumlah perajin ukir 

batu di Tampaksiring relatif terbatas karena tingkat kesulitan teknis yang cukup tinggi, 

sehingga keterampilan ini tidak berkembang secara massal. Meski jumlah pelaku tidak 

banyak, keberadaan ukir batu tetap memberikan kontribusi penting dalam keragaman 

bentuk kerajinan di Tampaksiring, serta memperkaya identitas seni rupa lokal yang 

dinamis dan adaptif terhadap perubahan budaya dan kebutuhan pasar. 



156 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 4.107 Karya Ukiran Batu 

 
 

17) Kerajinan Ukir Kayu dan Paras Bangunan Bali 

Tradisi ukiran Bali di Banjar Tatiapi Kelod, Desa Pejeng Kawan, Kabupaten 

Gianyar, telah berkembang secara turun-temurun dari lingkungan masyarakat setempat. 

Keterampilan mengukir menggunakan media kayu maupun batu paras telah berkembang 

di wilayah ini sejak lama. Kegiatan mengukir tumbuh bersamaan dengan pola pewarisan 

keluarga dan lingkungan, menjadikan praktik ini terus berlanjut dari satu generasi ke 

generasi berikutnya. 

Perkembangan penting dalam tradisi ukiran di wilayah ini adalah munculnya 

sistem ukiran Bali bongkar-pasang (knock down) pada pertengahan tahun 2000-an yang 

dipelopori oleh I Gede Winata Pemecutan. Inovasi tersebut dirancang sebagai respons 

terhadap kebutuhan pasar akan karya ukiran yang lebih praktis, mudah dipindahkan, dan 

dapat dirakit ulang di berbagai lokasi. Model ini kemudian berkembang pesat dan 

diadopsi secara luas di daerahnya, sehingga produksi ukiran bongkar-pasang menjadi 

salah satu bentuk yang dominan dalam dinamika produksi ukiran di Gianyar. 

Produk ukiran yang dihasilkan meliputi berbagai bentuk elemen arsitektur Bali, 

seperti ornamen pura, pelinggih, merajan, dan dekorasi rumah tinggal. Sistem bongkar-

pasang diterapkan tidak hanya pada karya berbahan kayu, tetapi juga pada batu paras. 

Struktur tersebut dirancang agar dapat dibongkar dan dipasang kembali, sehingga 

mempermudah proses transportasi dan instalasi. 



 

157 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Aktivitas produksi umumnya dilakukan di ruang kerja yang terintegrasi dengan 

rumah dan gudang. Kualitas pengerjaan menjadi salah satu aspek penting dalam 

penciptaan karya ukiran. Penekanan terhadap ketelitian, pemilihan material yang baik, 

serta ketepatan proporsi menjadi aspek penting yang membentuk nilai estetik ukiran Bali. 

Produk ukiran kayu dan paras telah dipasarkan secara luas, tidak hanya di Bali, tetapi 

juga ke berbagai daerah seperti Lampung, Medan, dan Malang, serta mencapai pasar 

internasional melalui pengiriman kargo. Praktik ukiran Bali di Banjar Tatiapi Kelod 

memiliki posisi penting dalam pelestarian identitas visual dan budaya Bali, serta 

memberikan kontribusi ekonomi bagi wilayah sekitarnya. 

       

Gambar 4.108 Ukiran Batu Paras Gapura Bali 

 

18) Kerajinan Perak 

Kerajinan perak berada di Banjar Pacung, Desa Pejeng Kelod yang kini hanya 

dihasilkan oleh I Made Suardana yang masih mempertahankan proses produksi secara 

konsisten. Kerajinan perak ini berkembang dengan perpaduan teknik handmade dan 

proses casting modern. Pembuatan karya dimulai dari pengukiran lilin sebagai prototype, 

kemudian dilanjutkan dengan pembuatan cetakan dan proses pencetakan perak yang 

selanjutnya memasuki tahap finishing yang melibatkan amplas dan polis secara manual. 



158 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Produk yang dihasilkan beragam, mulai dari gelang, kalung, rantai, hingga aksesoris 

kontemporer yang mengikuti karakter desain yang dikirim langsung oleh pelanggan. 

Seluruh proses berjalan dalam sistem produksi berbasis pesanan sehingga bentuk karya 

sangat dipengaruhi oleh kebutuhan pasar internasional. Perjalanan usaha perak ini 

bermula dari pengalaman yang didapat oleh I Made Suardana yang bekerja di industri 

perhiasan pada awal tahun 2000. Pengetahuan mengenai proses finishing dan 

perkembangan teknik casting menjadi dasar penting bagi pendirian usaha mandiri pada 

tahun 2007. Perkembangan signifikan terjadi pada periode 2007–2010, sehingga 

kapasitas produksi diperluas ke dua lokasi di Pejeng dan Kerobokan.  

Keunikan kerajinan perak di Pejeng terlihat dari konsistensi penggunaan teknik 

manual, terutama pada tahap ukiran lilin yang membutuhkan ketelitian tinggi. Walaupun 

mengikuti arus kebutuhan desain modern dari klien internasional, nilai tradisional tetap 

dipertahankan untuk memenuhi permintaan pelanggan yang menghargai sentuhan 

manual. Seluruh pengerjaan dilakukan di tempat bekerja guna menjaga kualitas dan 

menghindari ketidakteraturan yang dapat muncul jika dikerjakan secara individu di 

rumah. 

Karya-karya perak ini berfungsi sebagai aksesoris dan perhiasan yang dipasarkan secara 

global. Keberlangsungan usaha ini tetap terjaga berkat jaringan pelanggan luar negeri yang 

stabil dan terbentuk melalui relasi jangka panjang. Ketika pandemi Covid-19 menyebabkan 

banyak industri perak mengalami penurunan, usaha ini justru menerima peningkatan pesanan 

sehingga mampu mempertahankan seluruh pekerja dan melakukan renovasi fasilitas produksi. 

Tantangan baru muncul ketika harga perak di pasar global meningkat tajam hingga 

memengaruhi margin produksi pada kontrak kerja yang telah disepakati sebelumnya. 

Meskipun demikian, penyesuaian harga pada pesanan baru serta komunikasi intensif dengan 

pelanggan menjadi strategi yang menjaga usaha tetap berjalan. Kehadiran kerajinan perak ini 

memberikan dampak positif bagi dinamika ekonomi lokal. Hubungan antara produksi lokal 

dan pasar global menciptakan alur ekonomi yang memberi manfaat bagi pekerja, keluarga, dan 

komunitas sekitarnya. 



 

159 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

     

Gambar 4.109 Produk Perak Karya I Made Suardana 

 



160 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB V  

KECAMATAN UBUD 

Kecamatan Ubud dikenal sebagai pusat perkembangan kesenian tradisional dan modern. 

Kekayaan kesenian di Ubud memiliki akar dan sejarah yang panjang, bertautan dengan tradisi 

spiritual, serta kondisi geografis yang sangat mendukung. Sejak masa pra-kerajaan hingga 

periode kerajaan Bali kuno, wilayah ini telah menunjukkan tanda-tanda aktivitas kebudayaan 

yang tinggi. Hal tersebut dibuktikan dengan ditemukannya berbagai peninggalan arkeologis 

berupa arca, relief, serta sarkofagus yang banyak ditemukan di sepanjang Daerah Aliran Sungai 

(DAS) Petanu dan Ayung, termasuk aliran Campuhan yang membelah kawasan Ubud. 

Kondisi geografis Ubud yang berada di antara dua sungai besar memberikan pengaruh 

besar terhadap kehidupan sosial dan kesenian masyarakatnya. Selain menjadi wilayah yang 

subur dan kaya sumber daya alam, daerah ini juga menyediakan material batu padas dalam 

jumlah melimpah. Batu padas tersebut menjadi bahan utama dalam pembuatan arca, patung, 

serta elemen dekoratif pada bangunan suci seperti pura dan puri. Dapat dikatakan bahwa 

lanskap alam Ubud tidak hanya membentuk kehidupan ekonomi dan spiritual masyarakatnya, 

tetapi juga turut menentukan arah perkembangan seni rupa, terutama seni pahat dan ukir batu. 

Tradisi bekerja dengan batu padas ini menjadi salah satu akar penting dari keahlian kriyawan 

Ubud yang dikenal hingga kini. 

Secara historis, wilayah Ubud berada tidak jauh dari pusat pemerintahan Kerajaan Bali 

Kuno di Bedahulu (kini Bedulu) yang berkembang pada abad ke-10 hingga ke-14 Masehi. 

Kedekatan geografis ini membuat Ubud turut menjadi bagian dari dinamika budaya dan politik 

zaman tersebut. Situs-situs purbakala seperti Goa Gajah, Yeh Pulu, dan Pura Pusering Jagat 

menunjukkan adanya kesinambungan tradisi seni pahat batu dari masa klasik hingga kini. 

Motif-motif ukiran yang terdapat pada relief dan arca-arca batu di wilayah ini tidak hanya 

bernilai religius, tetapi juga mencerminkan kehalusan estetika dan simbolisme yang menjadi 

dasar bagi perkembangan seni rupa Bali selanjutnya. 

Memasuki masa Kerajaan Ubud, khususnya pada era Bali Madya (abad ke-18 hingga ke-

19), Ubud berkembang menjadi kerajaan yang berpengaruh dan disegani di kawasan Gianyar. 

Dukungan para raja dan bangsawan Ubud, seperti Cokorda Gede Sukawati dan generasi 

berikutnya, menjadikan istana (puri) sebagai pusat patronase kesenian. Pada masa ini berbagai 



 

161 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

bentuk seni — mulai dari seni tari, seni tabuh, seni lukis, hingga seni ukir — mendapatkan 

tempat yang istimewa dalam kehidupan masyarakat. Para seniman yang berasal dari berbagai 

desa di Ubud dan sekitarnya mendapatkan perlindungan dan dukungan dari pihak kerajaan, 

sehingga tradisi seni tumbuh subur dan menjadi bagian integral dari struktur sosial dan spiritual 

masyarakat. 

Keterbukaan Ubud terhadap pengaruh luar juga menjadi ciri khas tersendiri. Ketika 

memasuki awal abad ke-20, wilayah ini menarik perhatian para seniman dan budayawan asing 

seperti Walter Spies dan Rudolf Bonnet. Kehadiran mereka tidak hanya memperkenalkan 

teknik dan perspektif baru dalam seni rupa, tetapi juga memperkuat posisi Ubud sebagai pusat 

seni lukis modern Bali melalui gerakan Pita Maha yang didirikan tahun 1936. Dukungan Puri 

Ubud terhadap Pita Maha menjadi bukti berlanjutnya peran kerajaan sebagai patron kesenian, 

meskipun konteks sosial-politik telah berubah. Dari sinilah Ubud kemudian tumbuh menjadi 

simpul penting dalam jaringan seni internasional, dengan karakteristik khas yang berpadu 

antara tradisi lokal dan modernitas global. 

Dengan demikian, akar kebudayaan Ubud dapat dilihat sebagai perpaduan antara faktor 

geografis, historis, dan sosial-spiritual. Material alam berupa batu padas menjadi sumber daya 

penting yang membentuk tradisi seni pahat dan arsitektur sakral; kedekatan dengan pusat 

kerajaan Bali Kuno di Bedahulu menghubungkan Ubud dengan warisan klasik Hindu-Bali; 

sementara patronase kerajaan Ubud dan interaksi dengan seniman luar negeri pada abad ke-20 

memperkokoh posisinya sebagai pusat kesenian Bali yang dinamis hingga kini. 

Kesinambungan ini menjadikan Ubud bukan sekadar destinasi wisata budaya, melainkan juga 

ruang hidup seni yang terus berevolusi di atas fondasi sejarah dan tradisi panjangnya. 

5.1. Seni Pertunjukan 

5.1.1. Wali 

1) Gong Beri – Kedewatan 

Gamelan Gong Bheri di Desa Adat Kedewatan Ubud sering dipentaskan dalam 

keperluan prosesi upacara keagamanan, baik dilingkungan Desa Adat Kadewatan sendiri 

maupun di luar desanya jika diperlukan. Instrumen gamelan yang dipergunakan dalam 

gamelan Gong Bheri Desa Adat Kadewatan, pada umumnya menggunakan 3 (tiga) jenis 

kelompok instrument yaitu kelompok membranofon, idiofon, dan aerofon sebagai 

sumber bunyinya. 



162 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Adapun kelompok instrument membranofon dalam gamelan Gong Bheri Desa 

Adat Kadewatan antara lain bedhug 1 (satu) buah, beberapa pasang jenis instrumen 

kendhang. Kelompok instrument indiofon seperti gong bheri 2 (dua) buah, ceng-ceng 

kopyak ukuran besar, bendhe, kempur, tawa-tawa, kempli. Kelompok instrument aerofon 

yaitu sangka/sungu dan beberapa jenis suling Bali. 

  

Foto 5.15 Pementasan gong beri dalam prosesi keagamaan. 

 

2) Gambang  

Keberadaan Gamelan Gambang dan sekaanya di Desa Padangtegal 

dilatarbelakangi oleh arahan Ida Ratu Nabe dari Griya Peling Padangtegal yang di 

dukung oleh Desa Adat Padangtegal agar dimainkan pada saat upacara Dewa Yadnya 

maupun Pitra Yadnya. Gamelan Gambang ini ada di Padangtegal sekitar tahun 1990-an 

yang dibuat di Desa Subagan, Karangasem oleh Sikak dan rekan-rekannya. Orang yang 

pertama melatih Gamelan Gambang milik Desa Adat Padangtegal adalah Sikak dari Desa 

Subagan, Karangasem. Sekaa gambang generasi pertama di Desa Padangtegal kini telah 

punah yang disebabkan oleh beberapa anggota sekaa sudah tua dan kebanyakan sudah 

meninggal dunia. Kemudian Putu Septa (Kuprit) sebagai generasi muda di Desa 

Padangtegal mempunyai niat untuk belajar Gamelan Gambang agar Gamelan Gambang 

yang ada di desanya kembali hidup dan eksis lagi bersama generasi mudanya. Dengan 

mengajak rekan-rekan pemuda yang ada di sekitar lingkungan Desa Padangtegal untuk 

belajar bersama bermain Gamelan Gambang. Dengan demikian terbentuklah Sekaa 

Gambang generasi kedua di Desa Padangtegal. Selanjutnya kami mengundang Sikak 

kembali untuk melatih gamelan gambang di Desa kami. 

Keunikan dan menariknya gamelan gambang yang diajari oleh Sikak ialah terdapat 

pada pola jedingannya. Jedingan adalah sebuah pertemuan pada suatu titik berat kalimat 

lagu yang didasari oleh pukulan instrumen saron dan dibentuk melalui pola garap 



 

163 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

cecandetan dalam instrumen pemetit, pemero, caket, penanga, dan jebag.  Hal yang juga 

menarik dalam gaya permainan gamelan gambang ini ialah alian-alian instrument 

pemetit, pemero, caket, dan penanga yang menuju pada setiap nada pukulan instrumen 

saronnya. Selain itu juga sabetan dalam instrumen saron tidak selalu terletak pada on 

beat. 

Sekaa Gambang Padangtegal kembali eksis hingga saat ini. Selain untuk keperluan 

pentas dalam rangka Upacara Dewa Yadnya dan Pitra Yadnya, juga tidak menutup 

kemungkinan untuk keperluan lain (hiburan estetis). Sekaa Gambang Desa Padangtegal 

sangat terbuka sebagai generasi muda tidak mau mengikat instrumen maupun grup ini 

secara ortodoks. 

 

 

Foto 5.17 Anggota sekaa Gambang Desa Adat Padangtegal 

 



164 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 5.18 Penabuh Gong Gambang dalam sebuah Upacara 

 

5.1.2. Bebali 

1) Tradisi Wayang Wong Sakral di Pura Taman Pule 

Salah satu warisan budaya tertinggi dari Desa Mas adalah Wayang Wong sakral di 

Pura Taman Pule. Pertunjukan ini merupakan bentuk dramatari suci yang tidak dapat 

dilepaskan dari siklus ritual keagamaan masyarakat setempat. 

Wayang Wong di Mas bukan sekadar seni pertunjukan, tetapi sebuah upacara 

religius yang melibatkan pementasan kisah Ramayana dengan tujuan menjaga 

keseimbangan kosmos (sekala-niskala). Para penarinya menjalani prosesi penyucian 

sebelum tampil, dan pementasan hanya dilakukan pada waktu-waktu tertentu, terutama 

saat odalan di pura. Struktur naratif, dialog, dan musik gamelan yang mengiringi masih 

mempertahankan bentuk klasik yang diwariskan turun-temurun. 

Pertunjukan Wayang Wong ini menjadi simbol penting dari hubungan erat antara 

seni, agama, dan kehidupan masyarakat Bali, sekaligus menunjukkan bahwa Desa Mas 

bukan hanya penghasil karya seni rupa, tetapi juga pelestari nilai-nilai spiritual yang 

mendalam. 

2) Wayang Wong Pura Taman Pule Desa Mas 

Wayang wong di Bali merupakan bentuk dramatari yang pementasannya 

menggunakan topeng. Beberapa daerah di Bali yang memiliki kesenian wayang wong 

diantaranya adalah wayang wong yang ada di Pura Taman Pule Desa Mas – Ubud – 



 

165 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Gianyar. Keberadaan wayang wong ini diperkirakan sudah ada sejak abad XVIII yang 

sampai sekarang masih terus dipentaskan selain ketika ada piodalan/ pujawali di Pura 

Dhang Kahyangan Taman Pule Desa Adat Mas, juga dipentaskan setiap karya agung di 

Desa Adat Mas. Sehingga dramatari ini merupakan jenis kesenian sakral yang 

kehidupannya dijaga dan diwariskan secara turun temurun dan ditarikan setiap 210 hari 

pada piodalan yang bertepatan dengan Hari Suci Kuningan. Oleh karena bentuk tarian 

wali, maka pementasan dramatari wayang wong di Pura Taman Pule ini tidak bisa 

sembarang waktu, sehingga harus disesuaikan dengan kalender upacara adat atau 

piodalan di Pura Taman Pule Desa Mas yang bertepatan dengan Hari Raya Kuningan.  

Menariknya pementasan wayang wong di Pura Taman Pule dilaksanakan 2 (dua) 

hari, yang pertama saat malam hari penampahan dipentaskan wewalen dengan 

mengambil lakon dari kisah cerita mahabarata (wayang parwa) dengan iringan batel. 

Pada keseokan harinya saat acara puncak pujawali dipentaskan wewalen dengan 

mengambl lakon dari kisah cerita ramayana, yang ditarikan saat mendak Ida Bhatara Pura 

Buk Jambe. Menurut penjelasan dari tokoh adat Desa Mas, bahwa Pura Dhang 

Kahyangan Taman Pule dan  Pura Buk Jambe mempunyai hubungan yang sangat erat 

antara ayah dan anak, sehingga saat pujawali di Pura Dhang Taman Pule, Ida Bhatara 

Pura Buk Jambe katuwur oleh krama pamekasan ke Pura Taman Pule. 

Keunikan yang menarik adalah adanya prosesi megat sesolahan dalam proses 

mendak dalam pementasan wayang wong di Pura Taman Pule. Megat sesolahan yaitu 

iring-iringan Ida Bhatara Pura Buk Jambe akan melintasi ditengah-tengah tempat dan 

jalannya pementasan wayang wong. Proses menjemput Ida Sesuhunan, bahwa Ida 

Sesuhunan yang ada di Pura Taman Pule (tedun) turun menjemput (mendak) putra Ida 

Sesuhunan yang ada di pura Buk Jambe. 

3) Kupu-kupu Tarum Singakrta 

Kupu-kupu tarum merupakan bentuk seni sakral di Banjar Jungut Paku desa 

Singakerta kecamatan Ubud Gianyar, sebagai tarian mengiringi sesuhunan Barong (Ratu 

Gede Panji). Penari kupu-kupu tarum ini ditarikan oleh 6 (enam) penari wanita yang 

semuanya menggunakan properti sayap yang terbuat dari rotan menyerupai sayap kupu-

kupu pada umumnya. Sayap tersebut dilapisi dengan kain yang diwarnai menyerupai 

warna kupu-kupu. Sebagai bentuk kesenian yang disakralkan, maka sebelum dan setelah 

digunakan menari sayap kupu-kupu tarum tersebut disimpan di pura. Untuk pakaiannya 



166 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

atau baju penari yang digunakan kupu-kupu tarum cukup sederhana dan tidak ada 

ketentuan yang ketat. 

Waktu pelaksanaan pementasannya di hari yang sudah ditentukan dalam rangkaian 

upacara/karya di Pura Banjar Jungut Paku, dan dipentaskan pada malam hari saat beliau 

tedun atau napak pertiwi, mesolah ditarikan dengan diiringi dengan kupu-kupu tarum. 

Menurut informasi dari Gus Ajik Mangku (wawancara tgl 27 Oktober 2025), kesenian 

sakral ini sudah ada di banjar tersebut sejak ratusan tahun yang lalu. Diceritakan juga 

bahwa tarian kupu-kupu tarumnya sempat vakum beberapa tahun, sayap yang terbuat 

dari rotan yang dilapisi dengan kain diberikan warna menyerupai kupu-kupu rapuh dan 

rusak. Setelah terjadi kevakuman beberapa tahun, ada kejadian saat napak pertiwi  (ada 

yang kerauhan) yang intinya agar tarian kupu-kupu tarum tersebut kembali 

diselenggarakan untuk mengiringi sesuhuan Barong. 

 

Foto 5.10 Kupu-kupu tarum saat mengiringi Ratu Gede Panji 

 

4) Joget Pingitan - Pengosekan  

Joged pingitan adalah merupakan salah satu tarian tradisi Bali yang sifatnya sakral. 

Hal ini bisa dilihat misalnya adanya susuhunan Ida Ratu Mas Magelung yang berupa 

gelungan Joged Pingitan yang melinggih di Pura Taman Lumut Pengosekan Di wilayah 

Desa Pakraman Pengosekan Ubud. Keunikan dalam persembahan tarian ini adalah penari 

yang bisa menggunakan gelungan joged pingitan tersebut hanya penari khusus yang 

sudah ditunjuk oleh krama pura. Menurut pemangku Pura Taman Limut, sesuhunan 

gelungan Joged Pingitan akan tedun masolah berdasarkan pawisik atau ciri yang 

diturunkan kepada pemangku, sehingga kapan harus tedun mesolah waktunya tidak bisa 

ditentukan.  



 

167 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Menariknya adalah gamelan joged pingitan di desa Pengosekan yang digunakan 

sebagai musik iringannya yang lumrah disebut gamelan gandrung. Gamelan Gandrung 

di Pura Taman Limut Pengosekan memiliki kekhasan pada media fisik, musikal, serta 

fungsinya dalam masyarakat. Secara organologi instrument gamelan ini mayoritas 

berbahan bambu berbentuk bilah, diantaranya; ugal, pemade, kantilan, jegogan dan 

kajar/gunthang), untuk instrument cenceng dan gong pulu berbahan perunggu/besi, dan 

instrument kendang berbahan kayu dan kulit. Instrument bilah bambu tersebut 

ditempatkan dengan cara digantung di atas tungguh berbahan kayu yang diukir dan diberi 

resonator bambu/pipa pralon. 

Beberapa reportoar gending yang pernah dimainkan merupakan gending-gending 

yang diadaptasi dari gending palegongan dan gending penyalonarangan yang kemudian 

ditransformasikan kedalam gamelan gandrung. Berdasarkan hasil observasi, terdapat 4 

(empat) gending pokok yang hingga saat ini masih digunakan dalam prosesi sesolahan 

sesuhunan Ida Ratu Mas Magelung di Pura Taman Limut Pengosekan. Dari 4 (empat 

gending tersebut terbagi menjadi 2 (dua) bagian, yaitu gending untuk keperluan 

instrumental dan gending untuk keperluan tari. Untuk gending instrumental dimainkan 

tanpa terikat oleh pementasan seni yang lain (tari atau teater). Sedangkan gending iringan 

tari merupakan sajian karawitan (musik) yang sajiannya untuk keperluan sesolahan 

sesuhunan Ida Ratu Mas Magelung di Pura Taman Limut Pengosekan. 

 

 

Foto 5.11 Instrumen gamelan gandrung untuk keperluan iringan  

Joged PingitanDesa Adat Pengosekan 



168 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 5.12 Joged pingitan pentas di Pura Desa Adat Pengosekan 

 

5) Barong Landung – Padangtegal 

Sesuhunan Ida Ratu Lingsir Barong Landung di Desa Padangtegal Ubud Gianyar 

merupakan ekspresi dalam keperluan ritual yang secara rutin dipentaskan di hari suci. 

Barong Landung Lanang (Jro Gede) yang memiliki wajah warna kelam yang menunjuk 

pada sosok Raja Shri Aji Jaya Pangus di masa Bali Kuno. Sedangkan sesuhunan Barong 

Landung Istri (Jro Luh) yang berwarna putih bersih, bermata sipit, dan berhidung 

mancung memiliki wajah Cina yang menggambarkan Kang Cing Wie, putri Cina dari 

Dinasti Sung, permaisuri Raja.  

Di Pura Desa lan Puseh Adat Padangtegal, Ketika ada karya paduduasan agung 

sesuhunan Banjar Truna Peliatan lunga ke Padang Tegal mesolah saat napak pertiwi, 

sehingga ada 4 (empat) sesuhunan Barong Landung. Dua Barong Landung Lanang yang 

memiliki wajah warna kelam dan dua Barong Landung Istri yang memiliki wajah warna 

putih bersih dengan mata sipit. Keempat Barong Landung bersama-sama mesolah dengan 

satu irama lagu gending yang dibarengi dengan lagu vocal (tembang). Adapun reportoar 

gamelan yang digunakan untuk keperluan musik Barong Landung adalah gamelan batel 

dengan instrument, kendang 1 (satu) pasang, ceng-ceng rincik 1 (satu) tungguh, guntang 

1 (satu) buah, kajar, gong pulu, kempur, dan kemong. 



 

169 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 5.13 Barong Landung di Desa Adat Padang Tegal 

 

 

Foto 5.14 Penabuh dan gamelan saat mengiringi sesuhunan Ida Ratu Lingsir 

 

 

 

5.1.3. Balih-balihan 



170 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

1) Legong Desa Peliatan 

Legong Peliatan adalah tari klasik Bali yang hidup dan berkembang di Desa 

Peliatan, Gianyar. Kehidupan tari legong keraton yang awalnya diciptakan sekitar abad 

ke-18 di istana sebagai kesenian hiburan raja dan kaum bangsawan dengan diiringi 

gamelan palegongan. Kesenian ini dibina dan dikembangkan oleh Puri Agung Peliatan, 

dan kemudian mulai sekitar tahun 1928 berkembang menjadi tarian hiburan populer yang 

ditampilkan di luar istana dengan diiringi gamelan gong kebyar. Selain nama Wayan 

Lotring dari Kuta - Badung, paling tidak ada 2 (dua) tokoh seniman besar yang 

melahirkan dan mengembangkan legong Peliatan, yaitu Anak Agung Gede Mandra dan 

dan Biang Sengong atau Gusti Made Sengong. 

Pada tahun 1931, tari Legong Keraton Desa Peliatan pernah pentas di Paris dalam 

misi kesenian Bali pada Colonial Exhibition, dibawah pimpinan Cokorda Gede Sukawati 

dan A.A. Gde Mandera. Beberapa tahun berselang para peneliti dan budayawan Eropa 

berdatangan ke Bali untuk mendokumentasikan kebudayaan Bali. Usaha mereka 

membuahkan berbagai buku dan film tentang kebudayaan Bali terutama seni 

pertunjukannya. Satu diantaranya yakni Covarrubias sangat tertarik dengan kelincahan 

gerakan tari Legong sehingga dibuat sketsa secara lengkap dalam buku Island of Bali.  

Tari legong ditarikan oleh 2 (dua) atau 3 (tiga) gadis, memiliki gerak yang lincah, 

luwes dan halus dengan diiringi menggunakan gamelan semar pagulingan dan/ atau gong 

kebyar. Cirikhas Legong Peliatan adalah struktur tubuh sang penari, agem gerak yang 

dipadukan dengan alur musikal baik pola kotekan maupun permainan kendangannya. 

Pada tahun 1952, tari Legong Peliatan kembali melakukan pentas dalam misi 

kesenian Bali ke luar negeri yaitu ke Amerika atas tawaran Presiden Soekarno. Ada hal 

yang menarik bahwa sekembalinya dari Amerika, Mandra memperbaharui gerakan tari 

Legong Peliatan. Ini dilakukan karena terinspirasi dari kekagum pertunjukan tari Ballet 

di Amerika yang gerakannya lincah, posisi telapak kaki menjinjit, dan dada dibusungkan. 

Hal ini kiranya menjadikan Mandra memiliki gagasan memantapkan gerak pada agem 

tari legong Peliatan yang semula posisi badannya tegak lurus kemudian dibuat menonjol 

kedepan (cengked) serta pundak ditarik kebelakang sehingga penari terlihat tambah 

seksidan enak ditonton. 



 

171 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

2) Angklung Kocok  

Gamelan Angklung di Banjar Kutuh Desa Sayan Kecamatan Ubud Kabupaten 

Gianyar sangat unik, karena berbeda dengan gamelan-gamelan angklung yang ada di 

daerah lain di Bali. Gamelan angklung merupakan salah satu gamelan tradisi dalam 

karawitan Bali terbuat dari bahan perunggu yang penyajiannya sering digunakan dalam 

prosesi dan/atau duduk pada upacara kematian (pengabenan).  Tentunya selain bentuk 

dan jenis gamelannya yang relatip kecil (ringan) untuk dibawa jalan ke setra, juga karena 

reportoar gending-gendingnya yang dianggap memiliki nuansa sedih. Hal ini tentunya 

jika dibanding dengan barungan-barungan gamelan (seperti; gong gede, gong kebyar, 

semrpagulingan, dan  yang lain)  yang ada di Bali. 

Laras yang dimiliki gamelan gamelan angklung adalah laras slendro 4 (empat) nada 

yang orkestrasinya didominasi oleh instrument bilah dan pencon. Adapun nama dan 

bentuk instrumn yang ada di Banjar Kutu – Sayan Ubud, yaitu; sepasang jegogan (bentuk 

bilah), 2 (dua) pasang pemade (bentuk bilah), 2 (dua) pasang katil (bentuk pencon), 8 

(delapan) angklung kocok, reyong (bentuk pencon) satu tungguh, kempur (bentuk 

pencon) satu buah, klentang (bentuk pencon) satu buah, kajar (bentuk pencon) satu buah, 

kemong (bentuk pencon) satu buah, cenceng satu tungguh, kendang 2 (dua) satu pasang, 

suling 2 (dua) buah, dan angklung kocok 8 (delapan buah). Sedangkan jumlah personal 

masyarakat yang ikut memainkan gamelan ini adalah sekitar 26 – sampai 30 orang, yang 

semua dari Banjar Kutuh Desa Sayan Ubud. 

Di dalam perkembangannya fungsi gamelan angklung sudah tidak terbatas lagi 

sebagai penyempurnaan dalam upacara Pitra Yadnya (kematian), namun penyajiannya 

sudah untuk memenuhi keperluan pariwisata yang bernilai ekonmi. Untuk keperluan 

sajian pariwisata gamelan angklung yang ada di Banjar Kutuh Desa Sayan Ubud secara 

rutin pentas mengisi acara di Four Seasons Resort Bali di Sayan. 



172 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 5.16 Pertunjukan Angklung Kocok dalam sebuah Upacara 

 

 

3) Gus Teja Junjungan 

Seni modern seperti album-album karya Gus Tejo di Banjar Junjungan Ubud 

Bersama kelompok muisinya adalah masuk ranah Word Musik. World Music yang 

dibangun Gus Teja memadukan alat-alat musik yang dalam tradisi karawitan Bali, seperti 

selonding, tingklik, kendang, dan dan berbagai jenis suling yang dikombinasi dengan 

instrument gitar dan bass gitar. Berbagai jenis suling yang digunakan tidak hanya suling 

Bali berbagai ukurun, namum denikian mereka memadukan alat-alat musik tiup dari 

berbagai belahan dunia, seperti, native american flute, pan flute, ocarina, quena, whistle, 

dan hulusi. Warna music dan teknik permainan instrument yang dibangun membuat 

seluruh lapisan Masyarakat global bisa dan mau menerima, sehingga baik di mall, kantor, 

hotel, dan yang lain biasa memperdengarkan album word music karya Gus Teja. 

 

Foto 5.19 Beberapa contoh instrumen gamelan 

 



 

173 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

4) Tari Kecak Wanita 

Tari Kecak Wanita merupakan salah satu bentuk pengembangan dari Tari Kecak 

tradisional Bali yang berasal dari daerah Ubud, Kabupaten Gianyar, Bali. Ubud dikenal 

sebagai pusat seni dan budaya Bali yang memiliki peran penting dalam pelestarian dan 

inovasi kesenian tradisional. Tari Kecak Wanita muncul sebagai hasil kreativitas seniman 

lokal yang mengadaptasi Tari Kecak yang awalnya didominasi oleh penari pria, menjadi 

pertunjukan yang dibawakan oleh penari perempuan tanpa menghilangkan nilai sakral 

dan filosofisnya. Tari ini biasanya dipentaskan dalam konteks pertunjukan budaya, 

pariwisata, maupun festival seni, baik di tingkat lokal maupun internasional. 

Tari Kecak Wanita termasuk dalam jenis seni tari tradisional Bali yang bersifat 

dramatari dan kolosal. Tari ini merupakan bagian dari seni pertunjukan yang 

menggabungkan unsur tari, vokal, ritme, dan drama tanpa menggunakan iringan 

gamelan. Sebagai gantinya, irama dan suasana pertunjukan dibangun melalui suara vokal 

para penari berupa cak-cak-cak yang diucapkan secara ritmis dan berulang. Dari segi 

fungsi, Tari Kecak Wanita lebih banyak berperan sebagai tari balih-balihan, yaitu seni 

pertunjukan yang bersifat hiburan, meskipun tetap berakar pada nilai-nilai religius dan 

budaya Hindu Bali, khususnya kisah Ramayana. 

Karakteristik utama Tari Kecak Wanita terletak pada kekuatan vokal, kekompakan 

gerak, serta ekspresi penari perempuan yang lembut namun tetap dinamis. Gerak tari 

yang digunakan merupakan pengolahan dari gerak dasar tari Bali, seperti agem, tandang, 

dan tangkep, yang disesuaikan dengan karakter perempuan. Para penari duduk melingkar 

atau setengah melingkar, mengenakan busana khas Bali yang umumnya didominasi kain 

poleng atau kain berwarna cerah, selendang, serta hiasan kepala sederhana. Tidak adanya 

alat musik pengiring menjadikan suara vokal penari sebagai elemen utama pembentuk 

irama dan suasana magis. Selain itu, ekspresi wajah dan gerakan tangan yang anggun 

menjadi penanda kuat identitas Tari Kecak Wanita dibandingkan Kecak tradisional yang 

cenderung maskulin. 

Tari Kecak Wanita di daerah Ubud keberadaanya hingga saat ini masih terjaga 

dengan baik. Tari ini sering dipentaskan di panggung-panggung seni, pura, sanggar tari, 

serta menjadi bagian dari atraksi wisata budaya. Keberadaan sanggar-sanggar seni di 

Ubud berperan besar dalam proses regenerasi penari dan pewarisan nilai-nilai budaya 



174 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

kepada generasi muda, khususnya perempuan. Selain itu, Tari Kecak Wanita juga 

menjadi simbol keterlibatan aktif perempuan Bali dalam dunia seni pertunjukan, yang 

sebelumnya lebih banyak didominasi oleh laki-laki. Melalui berbagai pertunjukan dan 

dokumentasi digital, Tari Kecak Wanita semakin dikenal luas, baik di tingkat nasional 

maupun internasional. 

Tari Kecak Wanita memberikan dampak yang signifikan dalam berbagai aspek 

kehidupan masyarakat. Tarian ini berkontribusi dalam pelestarian dan pengembangan 

seni tradisional Bali agar tetap relevan dengan perkembangan zaman. Tari Kecak Wanita 

membuka ruang partisipasi dan pemberdayaan perempuan dalam seni dan budaya, 

sekaligus memperkuat identitas budaya lokal. Keberadaan tari ini juga mendukung sektor 

pariwisata budaya di Ubud, menciptakan lapangan kerja bagi seniman, penari, dan pelaku 

seni lainnya. Dengan demikian, Tari Kecak Wanita tidak hanya berfungsi sebagai 

hiburan, tetapi juga sebagai media edukasi, pelestarian budaya, dan penggerak ekonomi 

kreatif masyarakat setempat. 

  

Foto 5.29 Pertunjukan Tari Kecak Wanita di Kecamatan Ubud  

(Sumber: youtube bali.tv) 

 

 

5.2. Seni Rupa 

1) Seni Lukis Pita Maha  

Kebangkitan seni rupa modern di Ubud tidak dapat dilepaskan dari peran Pita 

Maha, sebuah organisasi seniman yang berdiri pada tahun 1936 di bawah gagasan 

Cokorda Gde Agung Sukawati (Puri Ubud), Walter Spies, dan Rudolf Bonnet. Pita Maha 

mencerminkan semangat mereka untuk menjaga kualitas dan nilai estetika seni Bali di 

tengah perjumpaan dengan modernitas. 

Organisasi ini menjadi wadah pembinaan seniman lokal dari berbagai desa di 

sekitar Ubud, seperti Peliatan, Padangtegal, Tebesaya, dan Mas. Pita Maha bukan hanya 



 

175 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

lembaga sosial seni, tetapi juga gerakan intelektual dan kultural yang mengarahkan seni 

rupa Bali dari sekadar fungsi ritual menuju bentuk ekspresi individual dan artistik, tanpa 

kehilangan akar spiritual dan simbolik masyarakatnya. 

Kelahiran Pita Maha pada dekade 1930-an menandai awal pembaruan besar dalam 

seni rupa Bali. Sebelumnya, seni lukis dan patung di Bali berfungsi terutama dalam 

konteks keagamaan dan ritual. Melalui bimbingan Spies dan Bonnet, para seniman lokal 

mulai: 

a. Mengeksplorasi tema-tema kehidupan sehari-hari selain mitologi religius. 

b. Mengembangkan komposisi ruang, perspektif, dan pencahayaan yang lebih 

dinamis. 

c. Menggunakan media dan teknik baru, seperti kertas, kanvas, serta pewarna impor. 

d. Menyadari nilai tanda tangan pribadi dan orisinalitas karya. 

Dengan demikian, Pita Maha berperan sebagai jembatan antara seni tradisional dan 

modern, menghubungkan seniman Ubud dengan pasar dan dunia internasional melalui 

pameran di Batavia, Belanda, dan Eropa. 

Namun, aktivitas Pita Maha mulai meredup pada awal 1940-an akibat Perang 

Dunia II dan pendudukan Jepang di Bali. Meski demikian, pengaruhnya meninggalkan 

jejak yang kuat dalam pembentukan karakter seni rupa di seluruh wilayah Ubud. 

Setelah perang berakhir, Rudolf Bonnet kembali ke Ubud pada 1956, bersama 

Cokorda Gde Agung Sukawati menggagas pendirian Museum Puri Lukisan. Fase ini 

menandai kebangkitan kedua seni rupa Ubud, di mana setiap desa mulai membangun 

identitas estetiknya sendiri, dikenal sebagai “style pedesaan Ubud”. 

Desa-desa di Ubud kemudian seperti berlomba mengembangkan gaya khas 

berdasarkan warisan Pita Maha, lingkungan alam, dan komunitas lokalnya. Ketiga 

wilayah ini dapat dianggap sebagai poros utama pelestarian gaya Pita Maha klasik, yang 

menonjolkan keseimbangan antara nilai religius dan estetika naratif. 

a. Fokus: seni lukis klasik Ubud sebagai penerus langsung gaya Pita Maha. 

b. Ciri khas: narasi padat dengan tema kehidupan agraris, upacara, mitologi, dan 

keseharian masyarakat. 



176 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

c. Menerapkan teknik tradisional Pita Maha, menghasilkan pewarnaan lembut, 

komposisi yang sehimbang, detail halus. 

d. Konteks sosial: para pelukis dari banjar-banjar ini sering bekerja dalam kolektif, 

menjaga kesinambungan tradisi klasik sambil beradaptasi dengan pasar seni wisata. 

 

Kutuh Kelod (Desa Petulu) 

a. Kecenderungan: mengembangkan gaya lukisan dekoratif dengan pola flora-fauna 

dan struktur simetris. 

b. Tema: penggambaran suasana pedesaan dan alam Ubud yang asri. 

c. Ciri khas: warna-warna lembut dengan sentuhan ornamental kuat; menunjukkan 

pengaruh gaya Pengosekan. 

Desa Penestanan – Lahirnya “Young Artist Style” 

Young Artist Style menjadi tonggak penting dalam perjalanan seni modern Bali 

representasi dialog antara seni rakyat, ekspresi anak-anak, dan modernisme global. 

a. Peristiwa penting: munculnya Young Artist Style pada tahun 1960-an berkat 

pertemuan anak-anak desa Penestanan dengan pelukis Belanda Arie Smit. 

b. Karakteristik: warna-warna cerah, bentuk-bentuk datar, perspektif bebas, dan tema 

kehidupan sehari-hari. 

c. Filosofi: spontanitas dan ekspresi bebas, lepas dari aturan klasik Pita Maha. 

d. Dampak: gaya ini menyebar hingga ke Desa Sayan (banjar Kutuh dan Baung), 

melahirkan generasi pelukis muda dengan semangat individualisme baru. Desa 

Pengosekan: Pusat Seni Lukis Flora-Fauna dan Eksperimen Visual Ubud 

Posisi dan Konteks Historis 

Desa Pengosekan, yang secara administratif merupakan bagian dari wilayah Desa 

Mas, memiliki posisi istimewa dalam perkembangan seni rupa modern di Ubud. 

Meskipun secara geografis tidak terlalu luas, desa ini memiliki kepadatan aktivitas seni 

lukis yang sangat tinggi, menjadikannya salah satu pusat penting perkembangan seni 

lukis Bali modern setelah masa kejayaan kelompok Pita Maha di tahun 1930-an. 

Sejak masa Pita Maha yang digagas oleh Cokorda Gde Raka Sukawati, Walter 

Spies, dan Rudolf Bonnet para seniman Pengosekan telah aktif terlibat dalam dinamika 



 

177 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

kesenian Ubud. Lukisan-lukisan yang lahir dari masa ini banyak menampilkan gaya 

wayang khas Ubud, yakni perpaduan antara figur-figur epik Ramayana-Mahabharata 

dengan lanskap pedesaan Bali, serta penyusunan komposisi yang detail dan simetris. 

Masa Transisi dan Kelahiran Gaya Flora-Fauna (1970-an) 

Memasuki 177es ai 1970-an, seni 177es a Pengosekan mengalami pergeseran 

tematik dan estetik. Pengaruh perubahan sosial, masuknya wisatawan, dan meningkatnya 

interaksi dengan kolektor asing mendorong seniman 177es a untuk mengeksplorasi tema-

tema alam Bali yang lebih dekat dengan keseharian. 

Pada masa ini lahirlah style flora-fauna Pengosekan, yakni gaya lukisan yang 

menampilkan keindahan tumbuhan tropis, bunga, burung, kupu-kupu, dan hewan-hewan 

kecil dalam komposisi padat dan ritmis. Lukisan-lukisan ini menggunakan warna-warna 

lembut namun berlapis, menonjolkan kehalusan garis serta pengulangan motif alami 

yang menenangkan. 

Gaya ini berkembang pesat berkat peran desainer dan pelaku seni asing seperti 

Linda Garland, yang pada masa itu bermukim di Ubud dan memberikan dorongan pada 

para seniman 177es a untuk mengeksplorasi potensi dekoratif flora-fauna Bali. Linda 

Garland dikenal pula sebagai sosok yang mendorong munculnya “Eco Aesthetic 

Movement” di Ubud — pendekatan visual yang memadukan kesadaran ekologis dengan 

nilai estetika tropis. 

Flora-fauna style Pengosekan kemudian menjadi ikon visual baru Ubud, diterima 

luas di pasar seni internasional dan menjadi representasi estetika Bali yang lembut, 

harmonis, serta sarat simbol keseimbangan alam. 

Gaya Individual: Dewa Mokoh dan Ekspresi Naif Ubud 

Selain gaya kolektif flora-fauna, Desa Pengosekan juga melahirkan seniman-

seniman dengan gaya personal yang kuat, salah satunya adalah I Mokoh. I Dewa Putu 

Mokoh dikenal sebagai pelukis dengan pendekatan naif dan humoris, menggambarkan 

kehidupan sehari-hari masyarakat Bali dengan kesederhanaan bentuk namun kedalaman 

ekspresi yang kuat. Lukisannya sering menampilkan 177es ai-figur manusia yang 

bekerja, bersembahyang, atau bersosialisasi, digambarkan dengan proporsi spontan, 

warna cerah, dan sentuhan kejujuran visual yang khas. 

Gaya Mokoh sering disebut sebagai cermin dari “jiwa Ubud” — lugu, spiritual, 



178 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dan penuh rasa humor — menjadikannya sosok penting dalam sejarah seni rupa modern 

Bali. Karya-karyanya kini menjadi koleksi penting di beberapa museum dan galeri di 

Ubud, termasuk Museum Agung Rai (ARMA) dan Museum Puri Lukisan. 

Pengosekan dalam Jaringan Kesenian Ubud 

Kehadiran Pengosekan memperkaya konfigurasi kesenian di Kecamatan Ubud. 

Dalam konteks pemetaan kesenian, 178es aini menempati posisi penting karena: 

a. Menjadi pusat gaya lukisan flora-fauna Bali modern. 

b. Melahirkan seniman-seniman individualis dengan ekspresi visual khas, seperti I 

Mokoh. 

c. Mewakili transformasi dari tradisi Pita Maha menuju seni 178es a modern berbasis 

observasi alam dan kehidupan sehari-hari. 

Selain itu, gaya Pengosekan juga memiliki pengaruh yang kuat terhadap 

perkembangan seni 178es a di desa-desa sekitar seperti Kutuh Kelod, Katik Lantang, dan 

Sayan, yang mengembangkan kecenderungan visual serupa dengan sentuhan 178es a 

masing-masing. 

Desa Mas 

Desa Mas merupakan salah satu 178es aini di wilayah Kecamatan Ubud yang 

memiliki peran strategis dalam sejarah kesenian Bali. Sejak masa kerajaan hingga era 

modern, Desa Mas dikenal sebagai pusat pahat dan seni ukir kayu, sekaligus sebagai 

tempat lahirnya tradisi pertunjukan sakral seperti Wayang Wong dan seni topeng. 178es 

aini juga menampilkan kemampuan adaptif luar biasa, dengan melahirkan inovasi seni 

berbasis logam seperti patung uang kepeng, yang memperkaya ragam ekspresi seni rupa 

di Ubud. 

2) Seni kerajinan Topeng: Dari Sakral ke Profan 

Selain Wayang Wong, Desa Mas juga terkenal sebagai pusat pembuatan topeng 

tradisional Bali. Keahlian dalam membuat tapel atau topeng diwariskan dari para leluhur 

dan terus berkembang hingga kini. 

Kayu yang digunakan umumnya berasal dari pohon pule atau cempaka, yang 

dianggap suci. Sebelum proses pemahatan dimulai, dilakukan upacara nunas ica sebagai 

permohonan restu kepada Tuhan agar karya yang dihasilkan memiliki taksu (daya 



 

179 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

spiritual). 

Topeng-topeng yang dibuat di Desa Mas beragam fungsinya mulai dari topeng 

sakral seperti Topeng Sidakarya dan Topeng Pajegan, hingga topeng profan seperti 

Topeng Bondres untuk hiburan. Ciri khas topeng Mas terletak pada ketelitian anatomi 

wajah, ekspresi karakter yang kuat, dan nuansa spiritual yang memancar dari bentuk dan 

detail ukirannya. 

3) Desa Mas: Sentra Patung Kayu Ubud 

Pada masa 1930-an, ketika kelompok Pita Maha berdiri di bawah bimbingan 

Cokorda Gde Raka Sukawati, Walter Spies, dan Rudolf Bonnet, Desa Mas menjadi salah 

satu pusat utama perkembangan seni patung kayu di Bali. 

Para pematung Desa Mas mulai mengembangkan karya yang tidak hanya memiliki 

nilai ritual, tetapi juga nilai estetika dan ekspresif yang dapat diapresiasi secara luas. 

Tokoh-tokoh penting seperti Ida Bagus Nyana dan Ida Bagus Tilem menjadi pelopor 

dalam membawa seni patung kayu Bali ke ranah internasional. 

Ciri khas karya mereka antara lain: 

a. Proporsi figur yang natural dan dinamis, 

b. Penekanan pada ekspresi emosional dan gerak tubuh, 

c. Penggunaan bahan kayu lokal seperti jati, suar, dan waru, 

d. Tema yang berkembang dari tokoh mitologis ke adegan keseharian dan potret 

kemanusiaan. 

Pita Maha memberikan ruang bagi seniman Desa Mas untuk memperluas 

cakrawala estetika, menjadikan patung kayu tidak hanya sebagai objek ritual tetapi juga 

medium ekspresi artistik modern. Sejak masa inilah Desa Mas dikenal luas sebagai desa 

pematung kayu Ubud yang mendunia. 

4) Seni Patung Nyuh Kuning 

Desa Nyuh Kuning, yang secara administratif termasuk wilayah Desa Mas, 

Kecamatan Ubud, merupakan salah satu kantong penting perkembangan seni patung di 

Bali bagian tengah. Desa ini memiliki landskap alam dan sosial yang subur bagi 

pertumbuhan seni pahat kayu, dikelilingi oleh material alam yang berlimpah, terutama 



180 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

kayu keras dan batu padas dari tebing sungai Campuhan. Rudolf Bonnet — seniman 

Belanda yang menjadi bagian penting dari kelompok Pita Maha pada 1930-an — tercatat 

sering berkunjung ke Nyuh Kuning. Pada awalnya Bonnet tertarik dengan kerajinan 

anyaman yang banyak ditemukan di desa tersebut. Namun kemudian ia menemukan 

potensi artistik yang besar pada keterampilan memahat kayu yang telah diwariskan turun-

temurun oleh masyarakatnya. Dari sinilah cikal bakal lahirnya tradisi seni patung Nyuh 

Kuning yang kemudian menjadi salah satu gaya (style) paling khas di wilayah Ubud. 

Generasi Pertama 

Generasi pertama seniman patung Nyuh Kuning tumbuh bersamaan dengan masa 

aktifnya kelompok Pita Maha. Tokoh-tokoh penting seperti Mangku Tama, Kak Leceng, 

Kak Silur, Mangku Puseh, dan Kak Landung menjadi pelopor dalam membentuk dua 

kecenderungan utama dalam gaya patung Nyuh Kuning, yaitu: 

a. Mazhab Binatang (Tantri Style) Ditekuni oleh Kak Leceng dan Kak Silur, mazhab 

ini menampilkan representasi hewan-hewan dari kisah Tantri, seperti monyet, 

gajah, burung, dan kura-kura. Karya-karya mereka menonjolkan bentuk ekspresif 

dan stilisasi yang kuat, menghadirkan karakter humoris dan imajinatif. Bentuknya 

cenderung deformatif, namun tetap proporsional dan harmonis dalam konteks 

estetik Bali. Patung jenis ini kemudian menjadi karakter khas Desa Nyuh Kuning, 

yang membedakannya dari kecenderungan patung Desa Mas yang lebih realistis 

dan spiritual. 

b. Mazhab Figuratif Naif dengan Idiom Pratima Digarap oleh Mangku Tama, 

Mangku Puseh, dan Kak Landung, kecenderungan ini menampilkan figur-figur 

manusia yang berpadu dengan idiom-idiom klasik pratima Bali. Karya mereka 

mengandung unsur religius dan simbolik, dengan teknik pahatan halus dan proporsi 

yang lebih tegak, menyerupai figur arca kuil kuno. 

Karya generasi pertama ini sebagian besar dikoleksi oleh Museum Puri Lukisan 

Ubud, yang didirikan oleh Cokorda Gde Agung Sukawati dan Rudolf Bonnet pada tahun 

1956, sebagai bentuk dokumentasi visual atas dinamika seni rupa Ubud pasca-Pita Maha. 

Selain seni patung kayu, generasi awal juga banyak memahat batu padas untuk 

kebutuhan arsitektur pura dan lanskap desa. Hal ini menunjukkan keterhubungan antara 

seni patung dan sistem keagamaan tradisional masyarakat Nyuh Kuning 



 

181 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Generasi Kedua 

Generasi Kedua (1950–1960-an): Kebangkitan Pasca-Perang dan Konsolidasi 

Gaya. Setelah Perang Dunia II, situasi politik di Indonesia menyebabkan Bonnet kembali 

ke Belanda untuk beberapa waktu. Namun, pada awal 1950-an ia kembali ke Bali dan 

aktif membangun komunitas pelukis dan pematung di Ubud, yang menjadi titik awal 

kebangkitan kembali kesenian Bali modern. 

Pada periode ini, seni patung di Nyuh Kuning mengalami revitalisasi melalui 

kemunculan generasi kedua, seperti Mangku Pendet dan Pak Mawi. Mereka memperkuat 

identitas lokal Nyuh Kuning dengan mempertegas tema fauna, terutama hewan-hewan 

khas hutan tropis seperti monyet, burung, dan gajah kecil. Teknik pengerjaannya semakin 

halus, namun tetap mempertahankan ekspresi spontan dan karakter humoris yang 

menjadi ciri utama. 

Mangku Pendet dikenal luas karena keahliannya menciptakan patung monyet 

terdistorsi, dengan bentuk tubuh dinamis dan ekspresi yang hidup. Ia memiliki gaya khas: 

finishing tanpa amplas (non-polished finish), yang memberikan tekstur alami pada kayu 

dan memperkuat kesan artistik. Periode ini juga menjadi masa ketika identitas “patung 

binatang Nyuh Kuning” semakin mapan, dan mulai dikenal luas oleh kolektor serta 

wisatawan asing yang berkunjung ke Ubud. 

Generasi Pertama 

Generasi Ketiga (1980–1990-an): Era Pariwisata dan “One Village One Product”. 

Memasuki dekade 1980–1990-an, Bali mengalami apa yang disebut sebagai “ledakan 

pariwisata” (tourism boom). Semangat ekonomi kreatif ini turut menghidupkan kembali 

aktivitas seni di berbagai desa, termasuk Nyuh Kuning. Dalam konteks kebijakan “One 

Product, One Village”, masing-masing desa di wilayah Ubud memperkuat identitas 

seninya: 

a. Nyuh Kuning: patung kayu bertema binatang, 

b. Teges: patung kuda, 

c. Mas: patung bertema yoga atau figur meditatif. 

Generasi ketiga seniman Nyuh Kuning memanfaatkan momentum ini untuk 

mengembangkan produksi patung dengan karakter unik, namun tetap menjaga keaslian 



182 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

gaya lokal. Karya mereka tidak hanya berfungsi sebagai objek estetis, tetapi juga menjadi 

bagian dari komoditas pariwisata budaya yang memiliki nilai ekonomi tinggi. 

Generasi Kontemporer 

Generasi Kontemporer: Pelestarian dan Regenerasi. Seniman seperti Made 

Sumantra dan I Ketut Muka merupakan bagian dari generasi penerus yang masih 

mempertahankan tradisi seni patung Nyuh Kuning hingga kini. Mereka melanjutkan 

warisan gaya yang telah dirintis sejak 1930-an, dengan tetap mengeksplorasi tema-tema 

fauna serta bentuk-bentuk organik yang dinamis. 

Selain menjaga kesinambungan teknik tradisional, generasi ini juga mulai 

mengadaptasi pendekatan kontemporer melalui eksperimen bentuk, ukuran, dan media 

campuran, tanpa menghilangkan akar gaya khas Nyuh Kuning. 

5) Seni Patung Logam: Transformasi Material dan Skala 

Memasuki akhir abad ke-20 hingga awal 2000-an, beberapa seniman dan bengkel 

seni di Desa Mas mulai bereksperimen dengan material logam, seperti tembaga, 

kuningan, dan baja nirkarat (stainless steel). Inovasi ini menandai pergeseran signifikan 

dari medium kayu yang bersifat tradisional menuju medium logam yang menawarkan 

kemungkinan bentuk, daya tahan, dan skala baru. 

Seni patung logam dari Desa Mas umumnya mengambil bentuk abstrak atau semi-

figuratif, sering kali menggabungkan idiom-idiom lokal Bali — seperti motif flora, gerak 

tari, atau simbol dewa-dewi, dalam pendekatan yang lebih modern dan ekspresif. 

Beberapa di antaranya dibuat dalam ukuran monumental, dirancang untuk ruang publik, 

taman, hotel, atau galeri terbuka, sehingga berfungsi tidak hanya sebagai objek estetis, 

tetapi juga sebagai elemen arsitektur dan lanskap. 

Fenomena ini mencerminkan pergeseran orientasi artistik masyarakat Desa Mas: 

dari seni berbasis fungsi ritual dan tradisi, menuju seni yang berorientasi pada eksplorasi 

estetika modern dan ekonomi kreatif global. 

6) Seni Patung Batu Padas  

Sebelum berbicara tentang seniman dan gaya, perlu dipahami bahwa akar dari seni 

patung batu padas di Ubud terletak pada karakter geologis wilayahnya. Ubud, secara 

geografis, berada di atas dataran tinggi endapan vulkanik yang berasal dari letusan 



 

183 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Gunung Batur purba. Letusan besar yang terjadi ribuan tahun lalu meninggalkan lapisan 

abu vulkanik yang kemudian mengeras menjadi batu padas, jenis batuan sedimen ringan, 

berpori, namun kokoh. Batu ini banyak ditemukan di daerah aliran sungai Campuhan, 

Ayung, dan Petanu, aliran sungai yang dianggap sakral oleh masyarakat sekitar. 

Hubungan antara unsur alam, spiritualitas, dan sumber material ini menjadi fondasi 

penting dalam memahami mengapa seni patung batu padas tumbuh subur di Ubud. Bagi 

masyarakat setempat, batu padas bukan sekadar material, melainkan “bahan hidup” yang 

memiliki roh alam (prana). Proses memahat batu padas, dengan demikian, bukan hanya 

pekerjaan teknis, tetapi juga laku spiritual yang menghadirkan kesadaran, kesabaran, dan 

rasa hormat terhadap alam. 

Seni patung batu padas di Ubud memiliki akar panjang sejak masa Kerajaan Bali 

Kuna (abad ke-9 hingga ke-14 Masehi). Pada masa itu, pahatan batu menjadi bagian dari 

arsitektur bangunan candi dan tempat suci. Arca-arca peninggalan dari periode ini masih 

dapat dijumpai di sekitar daerah aliran sungai (das) Campuhan dan Petanu. Hal ini dapat 

menunjukkan adanya kesinambungan tradisi pahatan yang kuat. Ketika kerajaan-

kerajaan bermunculan di daerah ini, seni batu padas di Ubud berkembang mengikuti 

patronase puri dan pura. Patronase ini memainkan peran penting dalam mendorong 

pertumbuhan seni pahat. Pematung bekerja atas dasar pengabdian (ngayah), menciptakan 

figur dewa, raksasa penjaga, maupun ornamen arsitektur yang menjadi bagian integral 

dari bangunan suci. Gaya yang berkembang disebut gaya klasik Bali, dengan ciri gestur 

dan hiasan menyerupai tarian wayang wong, dipadukan dengan ukiran ornament yang 

memenuhi bagian busana, dan hiasan kepala.   

Pada tahap ini, seni patung tidak berdiri sendiri; ia merupakan bagian dari sistem 

budaya yang utuh. Setiap pahatan memiliki fungsi sakral, menjadi medium penghubung 

antara manusia dan dunia spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa seni, dalam konteks 

masyarakat Bali tradisional, tidak pernah terpisah dari agama dan kehidupan sehari-hari. 

Perubahan besar terjadi pada awal abad ke-20, ketika Bali mulai terbuka terhadap 

pengaruh luar. Kedatangan kolonial Belanda dan para seniman asing membawa 

perspektif baru terhadap seni. Seni patung yang tadinya bersifat ritual dan komunal mulai 

memasuki ranah ekspresi individual dan komersial. 

Kelahiran kelompok Pita Maha pada tahun 1930-an menjadi titik penting. Gerakan 

ini menghimpun para seniman lokal bersama pelukis dan pematung asing seperti Walter 



184 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Spies dan Rudolf Bonnet, yang memperkenalkan konsep estetika modern. Pita Maha 

menumbuhkan kesadaran baru bahwa seni dapat menjadi bentuk ekspresi personal 

sekaligus komoditas yang memiliki nilai ekonomi tanpa kehilangan akar tradisinya. Dari 

sinilah lahir generasi seniman pahat batu yang mulai mengeksplorasi kebebasan bentuk 

dan tema, tanpa harus terikat pada pakem sakral. Mereka mengubah fungsi batu padas 

dari sekadar medium keagamaan menjadi medium ekspresi estetis dan sosial. 

Salah satu tokoh penting yang menandai perubahan estetika ini adalah Pak Sadra 

dari Banjar Ubud Kaja. Ia dianggap sebagai pelopor gaya primitif dalam seni patung batu 

padas Ubud. Gaya ini muncul sebagai reaksi terhadap tradisi klasik yang dianggap terlalu 

formal dan simbolik. Sadra memahat dengan spontanitas, menonjolkan bentuk-bentuk 

sederhana dan ekspresi kasar yang justru menghadirkan kejujuran artistik. 

Karya-karyanya tidak lagi tunduk sepenuhnya pada tuntutan religius, tetapi 

mengekspresikan rasa, intuisi, dan pengalaman pribadi. Gaya ini kemudian berkembang 

dan diikuti oleh pematung lain seperti I Wayan Cemul, yang dikenal produktif dan 

berpengaruh dalam mempopulerkan patung batu padas sebagai komoditas estetis di hotel, 

taman, dan ruang publik. Dari tangan mereka, batu padas tidak hanya menjadi bagian 

dari pura, melainkan juga wajah dari lanskap budaya Ubud modern. Memasuki abad ke-

21, terutama setelah tahun 2010-an, muncul generasi baru seniman yang mengolah batu 

padas dengan pendekatan eksperimental. Salah satu figur menarik adalah Pandi, seniman 

otodidak dari Banjar Ubud Kaja. Ia memanfaatkan batu padas temuan dari sungai, bukan 

hasil tambang, dan memahatnya menggunakan blakas, pisau sederhana yang biasanya 

dipakai untuk memotong daging atau bambu. 

Pendekatannya yang intuitif membuat karya-karyanya terasa hidup. Ia membiarkan 

bentuk alami batu menuntun arah pahatannya, seolah berdialog dengan alam. Pada masa 

pandemi Covid-19 (2020–2021), ketika aktivitas pariwisata berhenti, Pandi justru 

menemukan ruang batin untuk berkarya lebih intens. Karyanya memancarkan kesan 

introspektif, wajah-wajah manusia yang terkesan rapuh namun jujur, refleksi atas kondisi 

sosial kala itu. Eksperimen serupa juga tumbuh di desa-desa seperti Lodtunduh, Taman 

Kaja, dan Lungsiakan, di mana pematung memahat batu kali temuan menjadi 

bebondresan — wajah-wajah karikatural yang lucu dan menghibur. Tren ini 

menunjukkan perluasan makna seni patung batu padas: dari medium spiritual, menjadi 

medium ekspresi sosial dan humor rakyat. 



 

185 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Batu padas, yang secara fisik terbentuk dari letusan purba dan proses alam yang panjang, 

seolah menjadi metafora dari ketahanan budaya Ubud. Ia lunak namun kokoh, mudah dibentuk 

tetapi tidak mudah rapuh seperti masyarakat Ubud yang mampu beradaptasi dengan perubahan 

zaman tanpa kehilangan akar tradisi. Seni patung batu padas bukan sekadar warisan estetika, 

tetapi juga identitas kultural dan ekologis. Ia merepresentasikan hubungan harmonis antara 

manusia, alam, dan spiritualitas. Dalam konteks modern, seni ini juga menjadi jembatan antara 

masa lalu dan masa depan — antara tradisi lokal dan pasar global, antara ritual dan pariwisata, 

antara tangan seniman dan denyut ekonomi desa. 

 

Foto 5.21 Seni patung yang terbuat dari batu padas. 



186 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 5.23 Seni patung yang terbuat dari batu padas. 
 

 

5.3. Kerajinan 

1) Inovasi Seni Logam: Patung Uang Kepeng 

Salah satu bentuk inovasi seni yang berkembang di Desa Mas pada periode 

kontemporer adalah kerajinan dan seni patung uang kepeng. Para perajin di desa ini 

berhasil mengolah uang kepeng (pis bolong) — yang semula digunakan sebagai sarana 

upacara atau simbol spiritual — menjadi bahan utama karya patung dekoratif dan 

simbolik. 

Patung uang kepeng umumnya mengambil bentuk dewa-dewi Hindu, seperti 

Rambut Sedana, Dewi Sri, atau Dewa Wisnu, serta figur pelindung dan simbol 

kemakmuran. Dalam konteks masyarakat Bali, uang kepeng memiliki makna spiritual 

sebagai lambang keseimbangan antara aspek material (artha) dan spiritual (dharma). 

Melalui sentuhan artistik para pengrajin Desa Mas, kepingan logam kecil ini 



 

187 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

disusun secara teliti hingga membentuk patung tiga dimensi yang indah dan bernilai 

tinggi. Proses pembuatan membutuhkan keahlian tangan dan ketelitian tinggi, 

mencerminkan transformasi fungsi sakral menjadi estetika kontemporer tanpa 

kehilangan nilai simbolisnya. 

Seni patung uang kepeng ini kini menjadi salah satu identitas khas Desa Mas, 

menunjukkan kemampuan adaptif masyarakatnya dalam membaca peluang ekonomi 

kreatif berbasis warisan budaya. 

2) Kriya Kaca Tiup: Inovasi dan Estetika Modern 

Selain patung logam, Desa Mas juga menjadi tempat berkembangnya kerajinan 

kaca tiup (glassblowing art) yang mulai muncul pada dekade 1990-an dan 2000-an. Seni 

kaca tiup ini umumnya diinisiasi oleh kolaborasi antara perajin lokal dan desainer asing 

yang bermukim di kawasan Ubud. Karya-karya kaca tiup yang dihasilkan menampilkan 

bentuk-bentuk organik dan modern, sering kali berupa vas, lampu, atau instalasi dekoratif 

yang memadukan elemen kaca dan kayu alami. Proses pembuatannya dilakukan dengan 

teknik hot glass blowing, yaitu meniup kaca cair panas menjadi bentuk tiga dimensi, yang 

kemudian disatukan dengan dasar kayu atau batu. 

Kriya kaca tiup dari Desa Mas kini telah menjadi salah satu produk unggulan yang 

banyak dicari oleh kolektor seni, hotel, dan galeri internasional, memperlihatkan 

keberhasilan desa ini dalam mengintegrasikan seni tradisi, keterampilan kriya, dan 

estetika modern. 

3) Desain Dekorasi sebagai Ekspresi Estetika dan Sosial di Desa Ubud 

Ubud, yang dikenal sebagai jantung seni dan budaya Bali, bukan hanya tempat di 

mana lukisan, tari, dan musik tradisional tumbuh subur. Di balik hiruk-pikuk pariwisata 

dan kemasyhuran seni rupa modernnya, terdapat satu bentuk ekspresi yang hidup dalam 

keseharian masyarakat: desain dekorasi tradisional. Karya dekoratif ini hadir tidak 

sekadar untuk memperindah ruang, melainkan menjadi wujud nyata dari nilai sosial, 

religius, dan kreativitas kolektif masyarakat Ubud. 

Dalam setiap pelaksanaan upacara adat, baik yang berlangsung di pura, puri, 

maupun rumah-rumah masyarakat, elemen desain memainkan peran penting. Ruang-

ruang suci dihiasi dengan rangkaian janur, bunga, dan ornamen bambu yang ditata 

dengan presisi dan rasa estetika yang mendalam. Setiap lengkungan, warna, dan susunan 



188 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

memiliki makna simbolik yang berakar pada filosofi harmoni antara manusia, alam, dan 

Tuhan, konsep Tri Hita Karana yang menjadi napas kehidupan masyarakat Bali. 

Menariknya, tradisi dekorasi ini berawal dari kegiatan sosial kepemudaan. Di 

hampir setiap banjar di Ubud, para pemuda tergabung dalam Sekaa Teruna Teruni (STT), 

yang menjadi wadah kebersamaan dan kreativitas mereka. Saat ada anggota masyarakat 

yang menikah, mengadakan upacara adat, atau melaksanakan ritual keagamaan, para 

pemuda secara sukarela "ngayah" bekerja tanpa pamrih untuk menyiapkan berbagai 

dekorasi. Di tangan mereka, bambu, janur, dan kain menjadi media ekspresi. Dari 

kegiatan sederhana ini, lahirlah pola desain dekoratif khas Ubud yang memadukan nilai 

tradisi dan keindahan artistik. 

Salah satu contoh yang menonjol adalah Udyana Art Space dan Sri Melanting. 

Keduanya merupakan komunitas yang bergerak di ranah desain. komunitas Udyana Art 

Space berasal dari Taman Kelod dan Sri Melanting berasal dari Banjar Pande Desa Sayan 

Ubud. Keduanya memiliki tumpuan dan awalan yang serupa yaitu dari tadisi ngayah 

dalam kegiatan kepemudaan. Seperti Udyana Art Space, yang awalnya merupakan 

kelompok pemuda dari STT Udyana Banjar Taman Kelod. Awalnya mereka hanya 

membuat dekorasi untuk kepentingan ngayah di pura dan acara adat setempat. Namun, 

semangat dan kemampuan artistik mereka membawa perjalanan yang luar biasa. Pada 

tahun 2018, Udyana Art Space dipercaya untuk membuat properti pembukaan Asian 

Games di Jakarta, sebuah pencapaian yang membuka jalan bagi mereka untuk menembus 

panggung nasional dan internasional. Demikian pula Sri Melanting mendapat 

kepercayaan untuk membuat dekorasi di IKN (Ibu Kota Nusantara). Dari tradisi lokal, 

mereka tumbuh menjadi representasi kreativitas global. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa desain dekorasi di Ubud bukan sekadar 

kegiatan estetis, tetapi juga menjadi bagian dari transformasi sosial dan ekonomi 

masyarakatnya. Tradisi yang lahir dari semangat gotong royong kini berkembang 

menjadi profesi dan bentuk ekspresi seni yang diakui dunia. Setiap karya dekoratif yang 

menghiasi ruang upacara maupun panggung modern sesungguhnya menyimpan cerita 

tentang identitas, kebersamaan, dan daya cipta masyarakat Ubud yang terus lestari. 



 

189 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

  

Foto 5.20 Beberapa desain dekorasi yang dirancang pemuda Ubud. 

 

4) Kerajinan Lamak di Padang Tegal Ubud 

Di tengah Desa Adat Ubud yang terkenal dengan warisan seni dan budayanya, 

terdapat sebuah tradisi kerajinan yang jarang disebut namun memiliki peran penting 

dalam kehidupan ritual masyarakat Bali: pembuatan lamak tradisional. Lamak adalah 

hiasan dekoratif dari ron (daun rontal tua) dan ambu (daun rontal muda) yang diukir dan 

dijarit dengan penuh ketelitian. Keindahannya menghiasi pelinggih di pura, sanggah 

penjor, serta berbagai sarana upacara adat dan keagamaan. Dari sekian wilayah Ubud, 

Desa Padang Tegal menjadi salah satu pusat kerajinan lamak yang paling kuat 

mempertahankan tradisi ini. Menurut penuturan salah satu perajin, Nyoman Suweta, 

tradisi membuat lamak telah berlangsung sejak lama, jauh sebelum Bali mengenal 

perkembangan pariwisata seperti sekarang. Ia mengingat betul masa kecilnya, ketika 

orang tuanya—dan hampir semua keluarga di sekitarnya sibuk memotong ron, mengukir 

motif, hingga merangkai lamak di depan rumah. 

Di Padang Tegal, sejumlah keluarga dikenal sebagai penjaga tradisi ini sejak 

generasi terdahulu. Nama-nama seperti keluarga Pak Balug, Tantri, Kak Lengur, Kak 

Lampiyung, Siaji Nomeran, hingga Pak Nyamping menjadi saksi sejarah bagaimana 

kerajinan lamak tumbuh dari kegiatan rumah tangga menjadi identitas budaya lokal. Kini, 

generasi baru seperti Nyoman Suweta sendiri dan Yan Lo meneruskan keahlian tersebut, 

memastikan tradisi tidak berhenti hanya pada cerita masa lalu. Tradisi lamak awalnya 

berkembang dari semangat ngayah atau gotong royong. Para pemuda Padang Tegal pada 

tahun 1960-an kerap bekerja sama membuat dekorasi untuk pura atau upacara pernikahan 

kerabat mereka. Seiring waktu, keterampilan ini semakin dibutuhkan masyarakat, 

sehingga kegiatan yang dulu berasal dari kebersamaan kini berkembang menjadi 

kerajinan yang bernilai ekonomi tinggi. 



190 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Produksi lamak lalu menyebar ke berbagai wilayah banjar di Padang Tegal—

Padang Tegal Kaja, Padang Tegal Tengah, dan Padang Tegal Kelod. Bahkan desa-desa 

lain seperti Ubud dan Peliatan sempat mengembangkan gaya lamak mereka sendiri, 

meski dengan ciri yang berbeda. Namun gaya khas Padang Tegal tetap memiliki identitas 

kuat yang mudah dikenali. Keistimewaan lamak Padang Tegal terletak pada material, 

motif ukiran, dan struktur penempatan motif. Material ambu (rontal muda), ron (rontal 

tua). Kedua bahan ini dipilih karena lentur, awet, dan memberi kontras warna yang indah 

setelah diukir. Motif ukiran pada lamak Padang Tegal sangat kaya dan memiliki simbol-

simbol filosofis, antara lain: 

 Tetimpasan – segitiga runcing menyerupai tombak 

 Liking – guratan ornamental halus 

 Candigara – susunan segi empat atau lingkaran, menyerupai motif mas-masan 

 Cili – figur manusia geometris, didominasi bentuk segitiga 

 Gebogan – visualisasi susunan buah dan bunga 

 Kapu-kapu Kambang – menyerupai tanaman air 

 Bulan – motif bulat yang diukir 

 Bumbung Jangkrik – motif kotak-kotak seperti poleng 

 Mangong – bentuk mirip cili namun lebih sederhana 

Setiap motif tidak sekadar memperindah, tetapi juga menyimpan makna simbolis 

kehidupan, kesucian, dan harmoni. Struktur Lamak yang Berlapis. Lamak Padang Tegal 

memiliki struktur bak tubuh manusia yang terdiri dari tiga bagian. Bagian atas – diisi 

motif kapu-kapu kambang. Bagian tubuh – menampilkan motif pokok seperti kayonan, 

cili, candigara, atau bulan. Bagian kamben (bawah) – memakai motif tetimpasan sebagai 

penutup. 

Pada lamak ukuran 1 meter, biasanya hanya satu motif pokok yang ditampilkan. 

Sementara untuk sanggah penjor anten atau upacara pernikahan, ukuran lamak dapat 

mencapai 4–8 meter, disesuaikan dengan tinggi sanggah penjor. Lamak biasanya hadir 

pada momen-momen penting dalam keagamaan masyarakat Bali, seperti piodalan, 

rerainan, hingga Hari Raya Galungan. Kehadirannya bukan sekadar dekorasi, melainkan 



 

191 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

simbol pemuliaan, keindahan, dan ketulusan persembahan. Di tangan para perajin 

Padang Tegal, lamak menjadi lebih dari sekadar hiasan; ia adalah wujud kreativitas, 

disiplin, dan rasa bakti. Tradisi ini bukan hanya bertahan, tetapi juga berkembang.  

  

Foto 5.26 Lamak yang terbuat dari bahan dasar Ambu dan Ron. 

 

 

5) Kerajinan Pigura Ukir Kayu di Desa Petulu Ubud 

Di tengah geliat seni rupa Ubud yang telah mendunia, Desa Petulu menempati 

posisi penting sebagai salah satu sentra kerajinan pigura ukir kayu khas Bali. Kerajinan 

ini tumbuh dan berkembang seiring denyut kehidupan para seniman lukis yang 

menjadikan Ubud sebagai ruang berkarya. Pigura bukan sekadar bingkai, melainkan 

bagian tak terpisahkan dari estetika sebuah karya seni lukis. Akar perkembangan 

kerajinan pigura ukir kayu di wilayah Ubud sejatinya bermula pada sekitar tahun 1970-

an di Desa Padang Tegal dan Desa Tebesaya. Kedua desa ini dikenal sebagai pusat 

aktivitas para pelukis gaya Ubud. Di Desa Padang Tegal, tercatat beberapa tokoh perintis 

pengrajin pigura ukir kayu seperti I Nyoman Lempung dan I Wayan Tangap. Sementara 

itu di Desa Tebesaya, sosok Jro Mangku Pura Desa dikenal sebagai pengrajin yang turut 

menguatkan tradisi kerajinan ini. 

Pada masa itu, banyak seniman ternama mempercayakan pengerjaan pigura lukisan 

mereka kepada para pengrajin di Padang Tegal dan Tebesaya. Nama-nama besar seperti 

Antonio Blanco, seniman kelahiran Spanyol yang menetap di Ubud, Hendra Gunawan, 



192 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

seniman nasional Indonesia, serta Dr. Moerdowo, menjadi pelanggan tetap I Wayan 

Tangap. Sementara di tempat I Nyoman Lempung, banyak pelukis modern Indonesia 

seperti Dullah dan Hardja memesan pigura. Dullah, pelukis realis yang sempat tinggal di 

Pejeng, bahkan kerap mengajak murid dan rekan-rekannya untuk memesan pigura di 

Ubud. 

Perkembangan pesat ini kemudian melibatkan tenaga-tenaga ukir dari Desa Petulu, 

khususnya Petulu Gunung. Para tukang ukir dari desa ini pada awalnya bekerja sebagai 

tenaga ukir di bengkel milik I Wayan Tangap dan I Nyoman Lempung. Nama-nama 

seperti I Made Poleng, I Wayan Nuasa, dan I Nyoman Kenik menjadi pionir tukang ukir 

asal Petulu yang ikut menghidupkan industri pigura di Padang Tegal. Seiring 

meningkatnya permintaan, pengerjaan pigura mulai “dibawa pulang” ke Desa Petulu. 

Pada fase inilah Petulu perlahan tumbuh menjadi sentra baru kerajinan pigura ukir kayu. 

Dalam perkembangannya, pigura ukir kayu di Desa Petulu memiliki keragaman 

jenis berdasarkan motif ukiran yang diterapkan. Jenis yang paling sederhana adalah 

pigura ukir keketusan atau geganggongan, dengan motif-motif sederhana seperti 

ganggong kandik, pusuh, dan kuping celeng yang disusun secara berderet atau repetitif. 

Di atasnya terdapat jenis pigura ukir pepatran yang memiliki motif lebih rumit dan detail. 

Motif pepatran ini pun beragam, seperti patra punggal, patra ulanda, dan patra samblung. 

Dari sisi teknik, ada pigura yang menerapkan teknik kerawang atau tembus, dan ada pula 

yang tidak tembus. Kerumitan motif dan teknik ini sekaligus menjadi penanda kelas 

sebuah pigura. Pigura pepatran tembus dengan ukiran rumit biasanya digunakan untuk 

lukisan bernilai tinggi, sementara motif geganggongan digunakan untuk kelas yang lebih 

sederhana. 

Bahan baku pigura ukir kayu ini bersumber dari kayu-kayu lokal Bali seperti kayu 

nangka, durian, wani, nyantuh, genitri, dan jabon. Keunggulan kayu-kayu ini terletak 

pada kekuatan serat, kemudahan diukir, serta daya tahan terhadap cuaca dan usia. Seiring 

membesarnya permintaan, hampir seluruh keluarga di Desa Petulu Gunung menggeluti 

kerajinan pigura ukir kayu. Pada masa kejayaannya, Petulu dikenal sebagai sentra pigura 

kayu ukir terbesar di Bali. Bahkan untuk memenuhi lonjakan pesanan, para pengrajin 

mendatangkan tenaga ukir tambahan dari Desa Cebok, Tegalalang. 

Memasuki tahun 1990-an, terjadi pembaruan penting dalam dunia pigura ukir kayu 

di Petulu. I Wayan Suardana Tulu, anak dari I Wayan Poleng, sepulang menempuh 



 

193 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pendidikan di Yogyakarta, mulai melakukan terobosan desain. Ia tidak lagi memandang 

pigura sebagai bingkai standar, melainkan bagian dari narasi visual lukisan. Jika sebuah 

lukisan bertema cili, maka pigura dirancang dengan motif cili agar selaras secara 

konseptual. Gagasan ini terinspirasi dari praktik Antonio Blanco yang menempatkan 

pigura sebagai bagian artistik utuh dari karya. Suardana Tulu juga bereksperimen 

menggunakan kayu limbah jati, menggabungkan gaya ekspresif ala I Tjokot dengan 

sentuhan surealis terinspirasi I Ketut Budiana. Selain pigura lukisan, ia juga merintis 

pengembangan pigura untuk cermin dan kaca dengan gaya antik, yang kemudian 

dipasarkan ke wilayah Pujung, Tegalalang. Inovasi ini muncul bersamaan dengan mulai 

menurunnya permintaan terhadap pigura lukisan konvensional. 

Tantangan berat mulai dihadapi para perajin pigura ukir kayu ketika pasar dibanjiri 

pigura produksi mesin dari luar daerah serta pigura berbahan fiber. Produk-produk ini 

lebih murah, seragam, presisi, dan tersedia dalam jumlah besar. Kondisi ini membuat 

pigura kayu ukir tradisional semakin terdesak dan terpinggirkan. Banyak pelukis dan 

konsumen beralih ke pigura modern karena faktor harga dan efisiensi, meskipun nilai 

artistik dan sentuhan manualnya jauh berbeda. 

Di balik seluruh dinamika tersebut, proses kerja pembuatan pigura ukir kayu tetap 

mempertahankan tahapan tradisional. Pengerjaan diawali dengan menyiapkan bilah kayu 

yang dipotong dengan kemiringan khusus menggunakan gergaji. Tahap berikutnya 

adalah nyerut lis atau membentuk profil bingkai dengan alat pemirig dan pengerungan. 

Setelah bentuk dasar terbentuk, proses ngukir dilakukan dengan pahat sesuai motif yang 

diinginkan. Tahap terakhir adalah finishing, baik dengan pewarnaan maupun cukup 

melalui proses pengamplasan untuk menampilkan serat alami kayu. Kerajinan pigura 

ukir kayu di Desa Petulu tidak hanya merepresentasikan keterampilan teknis, tetapi juga 

mencerminkan relasi erat antara perajin dan seniman lukis, antara fungsi dan estetika, 

serta antara tradisi dan perubahan zaman. Meski kini menghadapi berbagai tantangan, 

jejak sejarah dan nilai artistik pigura ukir kayu Petulu tetap menjadi bagian penting dari 

perjalanan seni rupa Ubud dan Bali secara keseluruhan 



194 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 5.28 Pigura Ukir Kayu di Desa Petulu 



 

195 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB VI  

KECAMATAN SUKAWATI 

Kecamatan Sukawati merupakan salah satu kecamatan di Kabupaten Gianyar yang 

dikenal sebagai pusat kesenian dan kerajinan Bali. Wilayah ini membentang dari kawasan 

pesisir hingga pedalaman desa-desa seniman yang telah lama dikenal secara nasional maupun 

internasional. Sukawati terdiri dari desa-desa seni seperti Batuan, Guwang, Singapadu, Celuk, 

Ketewel, dan Batubulan yang masing-masing memiliki kekhasan tersendiri. Kawasan ini 

dikenal sebagai ruang budaya yang tetap hidup hingga kini, ditandai oleh keberadaan pasar 

seni, sanggar, pura-pura kuno, serta komunitas kreatif yang menjaga kesinambungan tradisi. 

Dengan lanskap budaya yang kuat, Sukawati menjadi salah satu pusat perkembangan seni rupa, 

seni pertunjukan, kerajinan Bali dan desain elemen arsitektur yang masih dapat ditemui secara 

aktif sampai sekarang. 

Kecamatan Sukawati juga merupakan simpul utama bagi berbagai bentuk seni rupa, seni 

pertunjukkan, desain dan kerajinan yang tumbuh, bertahan, dan berkembang hingga kini. 

Kekayaan seni tersebut meliputi Seni Lukis Corak Batuan, seni rupa topeng, seni pertunjukan 

wayang kulit, pertunjukan Barong Kunti Sraya, seni topeng, Dramatari Gambuh Batuan, 

kesenian genggong, Gong Luang, Joged Pingitan, Sanghyang Dedari Pura Penataran Agung 

Sukawati, Tari Topeng Legong, Rejang Sutri, Barong Sesuhunan, pertunjukkan Arja, Barong 

Landung, serta Wayang Tantri khas Wija. Di bidang kerajinan dan desain, Sukawati dikenal 

melalui kerajinan perak dan emas Celuk, kerajinan layang-layang, kerajinan cangkang telur, 

kerajinan wayang kulit, kerajinan seni patung batu cadas, kerajinan ukiran kayu dan plakat 

nama, hingga tradisi desain elemen arsitektur berupa pintu ukiran Bali. Seluruh bentuk seni 

kerajinan dan desain ini menjadi ciri identitas Sukawati sebagai salah satu pusat seni paling 

dinamis di Bali, dengan warisan budaya yang tetap terpelihara dan terus berkembang mengikuti 

kebutuhan zaman. 

6.1. Seni Pertunjukan 

6.1.1. Wali 

1) Joged Pingitan 

Joged Pingitan di Kecamatan Sukawati berasal dari sebuah tarian sakral yang 

berkembang di Desa Tegenungan, Kecamatan Sukawati, Gianyar, Bali. Awalnya, tarian 

ini berasal dari gelungan (hiasan kepala) yang dikenal sebagai Ratu Megelung, yang 



196 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dianggap sebagai perwujudan dewi penjaga desa tersebut. Tarian ini dulunya hanya 

ditampilkan dalam upacara keagamaan di pura-pura setempat dan hanya untuk kalangan 

tertentu, terutama dalam lingkungan kerajaan.  

Salah satu pelestari awal Joged Pingitan adalah Ni Cenik yang mengembangkan 

kekhasan tarian yang berbeda dari joged pada umumnya. Berbeda dengan jenis tarian 

Joged pada umumnya yang menonjolkan kelembutan dan keluwesan gerak, Joged 

Pingitan kekhasan Batuan justru memperlihatkan karakter yang lebih maskulin. 

Pergerakan tangan, tubuh, dan kaki tampak tegas dan kuat, bukan lembut seperti pada 

tarian putri lainnya. Ciri khas lain terdapat pada ekspresi pandangan mata atau nyeledet 

yang memiliki kekhasan tersendiri, dikenal sebagai Seledet Capung, yang 

membedakannya dari kekhasan tarian Joged putri pada umumnya (Cakra, 2023a) 

 

Foto 6.1 Joged Pingitan 

(Sumber: Baliprawara, 2025) 

 

 



 

197 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.2 Seledet Capung, Joged Pingitan 

 

Kekhususan Joged Pingitan di Sukawati terletak pada sifatnya yang sakral dan 

aturan ketat saat pementasan. Tarian ini hanya dibawakan oleh penari perempuan dan 

pengibing (penari pendamping) tidak boleh menyentuh atau berinteraksi bebas dengan 

penari utama. Penari hanya boleh menari menyesuaikan gerak penari utama tanpa kontak 

fisik. Iringan musik menggunakan gamelan bambu bernama Gandrangan atau rindik 

berlaras pelog dengan repertoar palegongan. Gelungan asli yang dikenakan penari 

adalah gelungan sakral yang hanya dipakai dalam upacara agama di pura setempat, dan 

sering kali hanya dipamerkan sebagai duplikat saat pementasan umum. Secara artistik, 

Joged Pingitan memiliki kerangka alur dramatik yang sering dihubungkan dengan lakon 

Calonarang, sehingga tarian ini tidak sekadar tari pergaulan, melainkan mengandung 

simbolisme spiritual dan magis (Budarsana, 2025) 

2) Sanghyang Dedari Pura Penataran Agung Sukawati 

Tari Sanghyang Dedari merupakan tarian sakral khas Bali yang memiliki makna 

sebagai ritual penolak bala dan memohon keselamatan dari berbagai bencana, terutama 

wabah penyakit. Menurut sejarah dan tradisi masyarakat Bali terutama yang berkembang 



198 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

di Gianyar, termasuk Sukawati, asal-usul tarian ini berawal dari Desa Bona, Blahbatuh, 

Gianyar. Warga desa tersebut mengalami wabah penyakit yang sulit diobati, hingga suatu 

ketika beberapa gadis bermain di sekitar pura setelah upacara adat dan secara tidak sadar 

mengalami kerauhan atau trance saat menari mengikuti nyanyian Sanghyang. Dari situ 

tarian ini disakralkan sebagai sarana spiritual untuk mengusir wabah penyakit dan 

marabahaya. Penari yang membawakan tari ini biasanya anak perempuan yang dianggap 

suci dan belum mengalami haid, sehingga orang Bali percaya tari ini merupakan 

perwujudan roh bidadari suci yang turun ke bumi dalam wujud penari yang kerauhan. 

Dalam tari Sanghyang Dedari terdapat gambaran masuknya roh suci yang merupakan 

penjelmaan widiadari ke dalam tubuh para penari yang tidak sadarkan diri. Sanghyang 

Dedari dianggap sebagai dewi suci (bidadari) yaitu sebagai perwujudan Tuhan, dalam 

bahasa Sansekerta disebut Vidyadhari, dalam Jawa Kuno disebut Widadari (Sulistiani, 

2022) 

 

Foto 6.3 Penari Sanghyang Dedari  

(Sumber: Sulistiani, 2022) 

 

 

 

Foto 6.4 Penari Sanghyang Dedari  

(Sumber: Ermalia, 2024) 

 



 

199 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Tari Sanghyang Dedari merupakan bentuk seni sakral yang mencerminkan 

hubungan harmonis antara manusia dan kekuatan spiritual dalam tradisi Bali. Tarian ini 

masih dipertahankan sebagai warisan budaya religius yang berfungsi sebagai sarana 

penolak bala dan pemulihan keseimbangan kosmis ketika masyarakat menghadapi wabah 

atau gangguan niskala. Prosesi ritualnya yang melibatkan keadaan trance menunjukkan 

keyakinan masyarakat bahwa roh suci (hyang) dapat turun ke dunia melalui tubuh penari 

sebagai medium penyembuhan dan penyucian desa (Seramasara, 2022). Tari Sanghyang 

Dedari di Pura Penataran Agung Sukawati memiliki kekhususan dan ciri khas yang 

menegaskan kedudukannya sebagai tarian sakral dalam tradisi keagamaan Bali. Tarian 

ini merupakan bagian dari upacara keagamaan yang sarat dengan nilai spiritual dan 

berfungsi sebagai sarana memohon perlindungan serta keselamatan bagi masyarakat. 

Penarinya adalah anak perempuan berusia sekitar delapan hingga dua belas tahun yang 

dipilih secara khusus karena dianggap masih suci dan layak menjadi medium turunnya 

roh suci. Pementasan diawali dengan serangkaian prosesi ritual yang panjang dan 

terstruktur, meliputi upacara matur piuning, ngukup, dan nyineb, yang berfungsi untuk 

mengundang serta mengembalikan roh suci bidadari ke alam niskala. Selama 

pementasan, penari memasuki kondisi trance atau kerauhan, di mana roh suci dipercaya 

turun dan menguasai tubuh mereka. Tarian ini biasanya dilakukan di area pura dengan 

iringan gending Sanghyang yang khas, menonjolkan unsur api dan tata upacara yang 

ketat. Busana penari berwarna putih melambangkan kesucian, dan selama ritual 

berlangsung, mereka tidak boleh disentuh sembarangan oleh siapa pun. Di Pura 

Penataran Agung Sukawati, Sanghyang Dedari berperan tidak hanya sebagai pertunjukan 

spiritual, tetapi juga sebagai media komunikasi antara masyarakat dan alam gaib 

setempat, serta simbol keseimbangan antara alam dan manusia dalam upaya menolak 

segala bentuk marabahaya. Dengan demikian, Sanghyang Dedari di Pura Penataran 

Agung Sukawati menjadi sebuah ritual seni yang menggabungkan unsur spiritual, 

budaya, dan kesakralan yang kuat sebagai ciri khas tarian upacara Bali berfungsi khusus 

untuk keselamatan dan penolak bala masyarakat setempat.  

3) Tari Topeng Legong  

Keunikan seni pertunjukan di Desa Ketewel sangat kental dengan nilai ritual dan 

tradisi Bali yang sakral. Salah satu pertunjukan yang terkenal adalah Tari Topeng Legong 

yang berasal dari desa ini, yang memiliki nilai historis dan makna religius yang tinggi. 

Tari ini menampilkan gerak-gerak halus dan ekspresif dengan penggunaan berbagai 



200 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

masker yang menggambarkan makhluk mitologis dan tokoh-tokoh dalam cerita rakyat 

Bali. Seni pertunjukan ini diiringi oleh gamelan yang dinamis dan khas Bali, yang 

memperkuat suasana magis dan narasi cerita. Selain itu, keterlibatan masyarakat secara 

komunal dalam pementasan menjadikan seni pertunjukan di Ketewel sebuah cerminan 

hidup dari budaya dan spiritualitas masyarakat Bali yang terus dilestarikan dari generasi 

ke generasi. Tari Sang Hyang Legong Topeng merupakan tarian sakral asal Desa Ketewel 

yang memiliki peran penting dalam upacara piodalan sebagai sarana pengukuhan 

spiritual. Penelitian terhadap tarian ini berangkat dari tantangan perubahan zaman yang 

mendorongnya untuk bisa ditampilkan di luar konteks ritual tanpa mengurangi 

kesakralannya. Meski demikian, eksistensinya sebagai seni pertunjukan religius tetap 

terjaga berkat upaya pelestarian melalui sistem transmisi budaya, yaitu pewarisan 

pengetahuan dari generasi tua kepada generasi muda. Berdasarkan sumber seperti Babad 

Dalem, Babad Dalem Sukawati, dan Lontar Raja Purana Tattwa, diketahui bahwa tarian 

ini diciptakan oleh I Dewa Made Agung berdasarkan wahyu yang diterimanya melalui 

mimpi, dan kemudian menjadi inspirasi bagi lahirnya tari Legong di Bali.Fungsi 

utamanya adalah sebagai sarana pelaksanaan piodalan dan penolak bala atau wabah 

penyakit. Secara simbolik, tarian ini mengandung nilai-nilai agama, budaya, sosial, dan 

pendidikan. Keberadaannya tetap lestari karena adanya pembuatan topeng tiruan untuk 

pertunjukan non-ritual, tanpa mengurangi kesucian versi aslinya. Sistem transmisinya 

mencakup tiga aspek utama, yaitu materi tari yang diwariskan, proses pewarisan, dan 

nilai-nilai budaya yang terkandung dalamnya (Agus, 2006). 

Ciri khas seni pertunjukan di Desa Ketewel meliputi perpaduan erat antara seni tari, 

musik gamelan, serta elemen teater dan ritual yang saling menguatkan. Kostum dan 

properti yang digunakan biasanya memiliki desain tradisional yang kaya ornamen dan 

simbolisme budaya Bali. Melalui pertunjukan ini, masyarakat tidak hanya 

menyampaikan cerita dan hiburan, tetapi juga menjaga keseimbangan spiritual sekaligus 

memperkuat ikatan sosial komunitas. Seni pertunjukan di Desa Ketewel menjadi bukti 

nyata bagaimana warisan budaya Bali terjaga secara autentik dan hidup hingga kini.  



 

201 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.5 Tari Topeng Legong di Desa Ketewel 

 

  

Foto 6.6 Tari Topeng Legong 

(Sumber: Budiadnyana, 2022) 

 

Pementasan dilakukan oleh dua penari perempuan yang belum akil balig sebagai 

simbol kesucian, dengan empat kali putaran tari dan pergantian topeng pada setiap putaran. 

Selain berfungsi sebagai sarana upacara piodalan dan permohonan keselamatan, tarian ini juga 

menjadi sumber inspirasi bagi perkembangan tari Legong klasik di Bali. Eksistensinya hingga 

kini menunjukkan kekuatan masyarakat Bali dalam menjaga nilai spiritual, estetika, dan tradisi 

leluhur melalui pewarisan budaya yang terus dijaga lintas generasi (Budiadnyana, 2022). 



202 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

4) Rejang Sutri  

Di wilayah Gianyar terdapat berbagai jenis tarian sakral rejang, salah satunya 

adalah Tari Rejang Sutri yang berasal dari Desa Batuan, Kecamatan Sukawati, 

Kabupaten Gianyar. Tarian ini memiliki kekhasan tersendiri dibandingkan dengan tari 

rejang pada umumnya, baik dari segi fungsi, tata rias, busana, maupun waktu 

pelaksanaannya yang sangat unik. Berdasarkan wawancara dengan Bendesa Adat 

Batuan, Bapak Made Jabur, dijelaskan bahwa Tari Rejang Sutri berfungsi sebagai tarian 

tolak bala, yang dipercaya mampu melindungi masyarakat Batuan dari murka Ratu Gede 

Mecaling. Dikisahkan bahwa Ratu Gede Mecaling pernah diusir oleh warga Batuan dan 

kemudian menyimpan dendam, berjanji akan mengganggu masyarakat dengan 

menyebarkan penyakit (Nur Hita dkk., 2018). Tari Rejang Sutri, yang memiliki kaitan 

erat dengan cerita mitologis pertempuran antara I Dewa Babi dan I Dewa Gede Macaling 

dipentaskan secara bergiliran sebagai penolak bala untuk melindungi desa dari wabah 

penyakit dan malapetaka. 

 

Foto 6.7 Tari Rejang Sutri 

(Sumber: I Kadek Suartaya) 

 

Tari Rejang Sutri biasanya digelar mulai hari Kajeng Kliwon Uwudan pada sasih 

kalima dan berlangsung hingga hari Ngembak Geni, yaitu sehari setelah Hari Raya 

Nyepi. Tradisi sakral ini telah diwariskan secara turun-temurun dan tidak boleh 

ditinggalkan, karena diyakini dapat membawa malapetaka apabila tidak dilaksanakan. 

Tarian ini dibawakan oleh para wanita di Desa Batuan sebagai bentuk ritual tolak bala, 



 

203 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

khususnya pada periode sasih keenam hingga sasih kesanga, yang oleh masyarakat 

setempat dipercaya sebagai masa rentan munculnya berbagai penyakit (Jadesta 

Kemenparekraf, 2025). 

 

Foto 6.8. Tari Rejang Sutri 

(Sumber:Jadesta Kemenparekraf, 2025) 

 

Tarian ini berbeda dengan tari rejang lainnya, tari rejang sutri yang ada di Desa 

Batuan dipentaskan khusus pada awal sasih kalima (November) sampai akhir sasih 

kesanga, tepatnya saat hari ngembak geni. Pada periode dilaksanakannya tradisi ini, tari 

rejang sutri ditampilkan di area wantilan Pura Puseh lan Desa, Desa Batuan setiap malam 

mulai Pkl.19.00 WITA. Selain dikenal karena gerakannya yang khas, Tari Rejang Sutri 

juga memiliki keunikan dalam busana para penarinya yang selalu dinantikan setiap 

pementasan. Pada hari-hari biasa, para penari tampil dengan pakaian adat sederhana 

berupa kebaya dan kamen (jarik), yang dikenal dengan sebutan Rejang Bogolan. Namun, 

ketika tiba hari-hari suci (rerahinan) seperti purnama, tilem (bulan mati), atau perayaan 

keagamaan lainnya, mereka mengenakan busana terbaik masing-masing. Menariknya, 

kostum Rejang Sutri Batuan tidak memiliki keseragaman. Setiap penari bebas memakai 

pakaian yang dimilikinya sendiri, tanpa ketentuan warna atau motif tertentu. Ciri khas 

utama terdapat pada kain panjang yang menjuntai ke belakang dengan ujungnya 

melintasi kedua kaki (melancingan). Para penari tidak mengenakan baju, melainkan 

sabuk prada, yaitu sejenis stagen berhiaskan prada emas yang dililitkan di tubuh bagian 

atas. Tata rias rambut pun mengikuti pakem adat tradisional: bagi wanita yang sudah 

menikah menggunakan pusung tagel (sanggul dengan ujung diselipkan di pangkalnya), 



204 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sedangkan wanita yang belum menikah memakai pusung gonjer, yaitu rambut yang 

sebagian dibiarkan terurai. Rambut dihias dengan bunga emas dan bunga segar, 

menambah keanggunan penampilan para penari. Kombinasi warna busana yang 

beragam, gerakan yang lembut dan ritmis, serta tempo tarian yang lambat dan penuh 

penghayatan menjadikan Tari Rejang Sutri tampil memesona dan sakral di mata 

penonton(Cakra, 2023b). 

 

Foto 6.9 Tari Rejang Sutri (Sumber: I Kadek Suartaya). 

 

Di Desa Pakraman Batuan, Tari Rejang Sutri memiliki fungsi utama sebagai tari 

upacara (ritual) yang diselenggarakan setiap tahun mulai sasih kelima (sekitar bulan 

November) hingga sasih kesanga (sekitar bulan Maret), bersamaan dengan pelaksanaan 

upacara Bhuta Yadnya. Berdasarkan fungsinya, tarian ini tergolong tari sakral atau wali, 

dan juga berperan sebagai tari tolak bala, dilihat dari waktu pelaksanaannya serta 

rangkaian prosesi ritual yang menyertainya. 

Pelaksanaan Tari Rejang Sutri diawali dengan upacara Dewa Yadnya, yaitu 

persembahyangan di Pura Desa, Pura Puseh, Ratu Ngurah Agung, Ratu Saung, dan Ratu 

Pase Leb. Persembahyangan ini dipimpin oleh pemangku Desa Batuan dengan 

perlengkapan upakara pejati jangkep, canang sari, petabuh, dan sarana persembahan 

lainnya. Setiap keluarga juga menghaturkan upakara pejati jangkep di Pura Desa atau 

Pura Puseh, kemudian dibawa pulang untuk ditempatkan di pura keluarga (sanggah atau 

merajan), khususnya di sanggah kemulan. Selama periode upacara, setiap hari 

masyarakat menghaturkan canang, dan pada akhir pementasan Rejang Sutri dilakukan 

nyineb atau penutupan upacara. Tahapan berikutnya adalah upacara mecaru (Bhuta 

Yadnya) yang diadakan pada siang hari di Pura Desa dan Pura Puseh, menjelang 



 

205 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pementasan Rejang Sutri pada malam harinya. Prosesi mecaru juga dilakukan di empat 

tapal batas Desa Batuan: di Banjar Dentiyis (utara), Banjar Jeleka (barat), Banjar Puaya 

Simbul (selatan), dan Banjar Peninjoan (timur). Setiap lokasi menggunakan sarana 

seperti boki berisi tapak dara, wastra poleng, carang dadap, dan jeroan babi sebagai 

simbol pengusir kekuatan negatif (pengamer-amer). Setelah itu, mecaru juga 

dilaksanakan di setiap banjar serta di depan rumah warga (angkul-angkul) pada waktu 

senja (sandikala). Malam harinya, pementasan Tari Rejang Sutri dimulai setelah 

persembahan pejati di Pura Desa dan di Sanggar Tawang yang terletak di wantilan Pura 

Desa, tepatnya di sudut timur laut (ersanya). Pejati ini dihaturkan oleh pemangku desa 

sebagai persembahan untuk Widyadara-Widyadari dan Bethara-Bethari (Budiarsa, 

2010). 

Sanggar Tawang menjadi pusat kegiatan spiritual selama upacara berlangsung, 

tempat sesajen diletakkan dan menjadi area pemujaan masyarakat Desa Batuan pada saat 

Tari Rejang Sutri dipentaskan. Perbendaharaan gerak pada tari rejang sutri sangat 

sederhana, terdiri dari beberapa macam gerakan yang diulang-ulang menyesuaikan 

tempo gamelan yang cukup lambat. Penari memulai tarian mereka sepanjang wantilan, 

dimulai dari sisi barat, diiringi dengan seperangkat gamelan yang dimainkan oleh 

penduduk laki-laki dari Desa Batuan. Dengan gerakan yang sederhana, lembut dan 

harmonis, membuat semua warga setempat bisa menarikannya tanpa harus mempunyai 

kemampuan khusus dalam menari tarian Bali (Budiarsa, 2010). 

Serangkaian dengan dipentaskannya tari rejang sutri, setiap sore krama desa 

lanang atau laki-laki selalu berkumpul menggelar gocekan atau sabung ayam sebelum 

dimulainya tari rejang sutri. Gocekan ini diadakan di bagian utama mandala Pura Puseh 

lan Desa Batuan, yang dipercaya sebagai suatu upaya untuk mengalihkan perhatian I 

Gede Mecaling beserta pengikutnya yang sekiranya hendak mengganggu ketentraman 

masyarakat batuan. 

 



206 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.10 Gocekan atau sabung ayam 

(Sumber: I Kadek Suartaya) 
 

Sebagai penutup dari keindahan dan historis yang terkandung dalam tarian rejang 

sutri Desa Batuan, kita dapat melihat betapa pentingnya keberlangsungan tradisi ini bagi 

masyarakat setempat. Tarian yang diwariskan secara turun-temurun ini bukan hanya 

menyajikan gerakan yang elok, melainkan membawa serta sejuta nilai budaya dan 

spiritual yang sangat bermakna. Desa Batuan, dengan gigihnya mempertahankan tari 

rejang sutri, menjadi penjaga keseimbangan antara keindahan seni dan nilai-nilai kultural 

yang turun-temurun. 

5) Barong Sesuhunan 

Seni pertunjukan di Desa Batuan Kaler meliputi sesuhunan Barong Bangkal, dan 

Barong Landung yang semuanya memiliki makna religius dan simbolis yang kuat. 

Pertunjukan ini didukung oleh gamelan gong kebyar, lengkap dengan iringan musik dan 

dialog teatrikal yang hidup. Keunikan lainnya adalah pendekatan inklusif desa yang 

membuka ruang bagi wisatawan untuk mengamati, belajar, dan bahkan ikut menari 

bersama, sehingga pengalaman seni tradisi yang sakral dapat dinikmati sekaligus 

dipahami secara mendalam. Dengan adanya sanggar seni yang aktif dan komunitas 

seniman yang menjunjung tinggi tradisi leluhur, Desa Batuan Kaler menjadi pusat 

regenerasi seni pertunjukan Bali yang autentik dan kaya makna spiritual. Seni 

pertunjukan di sini menjadi media pelestarian budaya sekaligus ruang ekspresi solidaritas 

sosial dan spiritual masyarakat setempat.  

Desa Batubulan, yang terletak di Kecamatan Sukawati, Gianyar, Bali, dikenal 

sebagai pusat seni pertunjukan tradisional yang kaya akan sejarah dan budaya, terutama 



 

207 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dengan kesenian Tari Barong dan Tari Keris. Sejarah seni pertunjukan Batubulan 

bermula dari tradisi sakral yang berkembang seiring dengan kehidupan masyarakat 

Hindu Bali sejak masa kerajaan dulu. Awalnya, Tari Barong Ket di Desa Batubulan 

merupakan pertunjukan sakral yang dipentaskan dalam upacara-upacara keagamaan 

untuk memohon perlindungan leluhur dan menjaga keseimbangan alam semesta. Seiring 

dengan berjalannya waktu, kesenian Barong Ket mengalami transformasi menjadi 

pertunjukan profan yang diperuntukkan sebagai hiburan dan daya tarik wisatawan, 

khususnya sejak era awal abad ke-20. Pertunjukan ini terdiri dari lima babak utama yang 

diawali dengan penghaturan sesajen di panggung, dan melibatkan penari serta penabuh 

gamelan yang mempersiapkan diri dengan tata rias dan pakaian khusus. Pertunjukan 

Barong Ket di Batubulan bukan hanya mengandung nilai hiburan, tetapi juga 

mengandung nilai religius, estetika, sosial, dan ekonomi yang penting bagi komunitas. 

 

Foto 6.11 Kesenian Barong Ket 

(Sumber: Sadhu, 2018) 



208 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.12 Kesenian Barong Ket 

(Sumber: Sugiartha dkk., 2019) 

 

Latar Belakang Munculnya Seni Barong Ket Sebagai Seni Pertunjukan pada 

Zaman Kerajaan Tari Barong Ket merupakan satu dari begitu banyak bentuk seni yang 

ada di Bali. Tarian Barong ialah sebuah tari tradisional yang biasa ditandai dengan 

adanya topeng hewan berkaki empat yang besar dan kostumnya dikenakan oleh satu 

hingga dua orang. Hadirnya pertunjukan menggunakan topeng, atapukan atau pertapukan 

(dalam prasasti Bebetin dari tahun 896 masehi). Kesenian ini sangat menarik untuk 

disimak dikarenakan, antara lain, bahwa pertunjukan topeng ini menandakan adanya 

keberlanjutan terhadap budaya pertunjukan yang melibatkan benda-benda seperti topeng 

yang sejak zaman Pra Sejarah dianggap sebagai yang memiliki kekuatan magis 

(keajaiban). Kemudian, pertunjukan ini juga menandakan bahwa tari menggunakan 

topeng sudah dikenal di Bali lebih dari seribu tahun yang lalu (Bandem, 1995. Dalam 

buku Dibia, 2013:17) Salah satu jenis tarian yang menggunakan topeng adalah Barong 

Ket. Menurut Bandem (2017) Banyak para sarjana memastikan bahwa asal mula Barong 

adalah tari singa Cina yang muncul selama dinasti Tang (abad ke 7-10) dan menyebar ke 

barbagai negara di Asia Timur. Nampaknya pertunjukan tari singa ini pada awalnya 

merupakan suatu bentuk pengganti dari pertunjukan singa asli oleh para penghibur 



 

209 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

keliling professional (sirkus) yang tampil di setiap pasar malam atau festival musiman. 

Bila dihubungkan dengan sang Budha, tari singa Cina memiliki konotasi sebagai 

pengusir bala yang hidup sampai masa sekarang. Dilihat dari fungsinya Barong-barong 

di Bali juga melakukan perjalanan ke luar desanya, berkeliling mengunjungi desa lain, 

mengadakan pementasan di jalan raya atau dirumah orang secara profesional, memungut 

uang untuk kepentingan kesejahteraan kelompoknya yang disebut ngelawang.  

Masa kerajaan pada zaman pemerintahan Belanda dikatakan bahwa fungsi Barong 

Ket adalah kepentingan upacara saja, namun dibalik itu khususnya di Banjar Denjalan 

Desa Batubulan perkembangan dari tarian Barong Ket tersebut mengalami 

perkembangan, karena bukan hanya untuk difungsikan sebagai tari bebali tapi juga balih-

balihan artinya pementasan tari Barong Ket untuk kepentingan pariwisata. Hal ini juga 

didukung sumber seniman Kerawitan Lelambatan, I Wayan Djebeg menceritakan sekilas 

pertunjukan Barong Ket di Batubulan khususnya di Banjar Denjalan, bahwa 4 Sekehe 

Barong sudah pentas atau dikenal dengan istilah “Mecobak”,dimana pementasan Barong 

Ket ini diawali dari keinginan seorang warga Jerman yang bernama Walter Spies atau 

lebih terkenal dengan sebutan Tuan Tevis.Pementasannyadilakuka n setiap minggu atau 

dua minggu sekali, seterusnya menyebabkan demikian yang istilah “mecobak” tidak 

asing lagi didengar sampai sekarang oleh masyarakat Denjalan, Banjar Desa 

Batubulan.Pertunjukan Barong Ketyang dipentaskan di Banjar Tegaltamu dengan cerita 

“Kala Ekek” pada tahun 1940. Salah satu tokoh penggagas dalam pertunjukan tari 

Barong dari yang bernilai sakral menjadi profan adalah Walter Spies. Belaiu menetap di 

wilayah Ubud dengan aktivitas seni lukisnya. Disela sela waktu senggangya, beliau 

sering mengajak temannya yang menginap di Bali Hotel Denpasar untuk pelaksanaan 

melihat upacara keagamaan yang dilaksanakan oleh masyarakat Bali. Dari tradisi upacara 

keagamaan yang dilihat oleh Walter Spies dan temannya tersebut, seiring 

berkembangnya pariwisata di Bali, dengan ilmu tentang budaya yang dimilikinya, Spies 

menemukan ide untuk mengembangkan tradisi tarian Barong sakral yang sering dilihat 

saat upacara keagamaan, kemudian agar tak menunggu saat upacara saja maka 

dipentaskan dalam pertunjukan untuk hiburan semata dan waktu pementasannya 

disesuaikan dengan kebutuhan pariwisata.  

Kesenian khususnya Seni Barong Ket pada zaman kedudukan Jepang mengalami 

kemerosotan akibat adanya perang antara Belanda dengan Jepang I Wayan Djebeg 

mengatakan bahwa sebagai akibat terjadinya perang antara Belanda dengan Jepang, 



210 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dimana kekalahan terjadi di pihak Belanda, dan berakhir kekuasaan Belanda digantikan 

oleh Jepang.Pada pemerintahan zaman Belanda kesenian Tari Barong Ket mengalami 

perkembangan yang sangat pesat, namun dengan mulai berkuasanya Jepang keadaan 

berbalik seratus persen. Pada masa perang antara Belanda dengan Jepang semua tempat-

tempat berkumpul dibakar habis oleh Jepang, karena itu pula pementasan Barong Ket 

sebagian besar hanya bisa dilakukan di Pura, lambat laun karena di Pura ada pementasan 

seni pertunjukan Barong Ket maka beberapa pura pun ikut dibakar.  

Mengingat pengalaman yang terjadi pada masa pendudukan Jepang, bukan berarti 

nilai kesenian yang sudah ada sudah punah sampai keakar-akarnya, sebab tokoh-tokoh 

kesenian pada waktu itu masih hidup, I Wayan Djebeg mengatakan pada zaman 

kemerdekaan, perkembangan Seni Barong Ket khususnya di Banjar 5 Denjalan, Desa 

Batubulan sudah membaik seperti pada zaman pendudukan Belanda. Begitu pula aspek-

aspek estetisnya sudah semakin tertata sesuai dengan perkembangan zaman. Barong Ket 

yang dulunya semua terbakar, dibuatkan lagi, baik untuk keperluan upacara maupun 

untuk kepentingan pariwisata. Untuk menghidari persaingan juga agar tamu yang 

menonton tidak memilih tempat karena alasan lakon yang berbeda, kehidupan kesenian 

Barong Ket pada masa setelah kemerdekaan semakin membaik dan adanya persamaan 

lakon yang dipentaskan yaitu Kunti Sraya. Walaupun ikhwal kesenian ini menjadi seni 

turistik sudah dimulai pada tahun 1930-an. Atas campur tangan seorang pelukis Jerman, 

Walter Spies, yang tinggal di Ubud yang sering mengajak teman-teman Baratnya 

menonton drama tari Calonarang di Desa Batubulan seperti di BanjarTegaltamu, Pagutan 

dan Banjar Denjalan Gianyar, bila ada odalan atau ritual agama di pura setempat. Untuk 

dapat menyaksikan seni pertunjukan seni Calonarang tanpa perlu menunggu odalan, atas 

saran Spies, seni pentas yang sakral itu, dibuatkan bentuk profannya dengan tetap 

mempertahankan penampilan Barong Ket dan Rangda. Kontruksi inilah, dengan 

pengembangan dan pemadatannya, yang kini lazim dinikmati oleh para wisatawan 

(Geriya, 2007, 41). 

Persiapan sebelum pementasan tari barong Ket sebagian hampir keseluruhan 

pementasan seni di Bali diawali dengan hal sakral. Tanpa terkecuali tari Barong Ket. 

Meskipun dipentaskan hanya untuk menghibur wisatawan, pementasan Barong Ket tetap 

melaksanakan ritual sebelum pementasan dilaksanakan. Ritual yang dimaksudkan 

memohon izin agar diberikan kelancaran dalam kegiatan yang dilakukan oleh para 

Sekehe Barong Ket dengan menghaturkan sesajen berupa canang yang diletakkan 



 

211 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

ditempat khusus, yang di haturkan oleh salah seorang pemangku dan memanjatkan doa. 

Disisi lain anggota sekehe Barong sangat percaya bahwa kualitas serta daya pikat sajian 

seni pertunjukkan Bali akan sangat dipengaruhi oleh adanya kekuatan spiritual (kekuatan 

Tuhan), atau karisma penampilan, yang lebih dikenal dengan taksu. Untuk menghadirkan 

dan menghidupkan taksu dalam pertunjuukan, para seniman pada umumnya 

melakukannya dengan melaksanakan ritual terutama menjelang pementasan dengan 

menggunakan sesaji. Oleh sebab itu setiap sajian seni pertunjukan Bali selalu 

membutuhkan sesaji. 

Kostum Barong Ket biasanya merepresentasikan gabungan bentuk dari beberapa 

hewan mitologis, seperti singa, harimau, dan lembu. Tubuhnya dihiasi berbagai ornamen 

khas berupa ukiran dari kulit, potongan kaca cermin kecil, serta dihiasi bulu yang terbuat 

dari serat daun pandan. Pertunjukan Barong Ket dimainkan oleh dua orang penari yang 

bekerja sama secara harmonis: penari pertama berada di bagian depan untuk 

menggerakkan kepala dan kaki depan Barong, sedangkan penari kedua berada di 

belakang untuk mengatur gerak kaki belakang dan ekor. Sekilas, penampilan Barong Ket 

memiliki kemiripan dengan Barongsai dari tradisi Tionghoa, namun perbedaannya 

terletak pada alur cerita yang dibawakan.  

Pembukaan pementasan Tari Barong Ket dengan gending diiringi atau nyanyian, 

diceritakan Barong dan kera adalah dua sahabat tatkala itu berada dalam sebuah hutan 

lebat. Kemudian muncul tiga orang bertopeng, tiga orang tersebut digambarkan sedang 

membuat tuak di tengah hutan belantara, dan terlihat marah dan membuat keributan dan 

gaduh di hutan karena anaknya meninggal dimakan harimau, dan akhirnya mereka 

bertemu dengan Barong dan kera, melihat Barong yang berwujud seperti harimau 

langsung menyerang Barong, dalam perkelahian tersebut, kera berhasil melukai salah 

satu hidung dari bertopeng tiga tersebut, akhirnya mereka berlari. Tari Barong Ket dalam 

pementasannya menggunakan pembabakan dari babak pertama hingga kelima. Babak I 

dalam babak pertama dalam sinopsis Tari Barong Ket ini diceritakan, munculnya 

pengikut-pengikut rangda yang dibawakan oleh 2 orang penari, pengikut rangda ini 

mencari pengikut Dewi Kunti (ibu dari para Pandawa) yang sedang dalam perjalanan 

untuk bertemu dengan maha patihnya. Babak II Muncul pengikut-pengikut Dewi Kunti, 

salah satu pengikut Rangda berubah wujud menjadi makhluk menyeramkan seperti 

Rangda, dengan kekuatan mistisnya kekuatan setan dari Rangda tersebut mampu 

mempengaruhi dan memasukkan kekuatan jahat kepada pengikut Dewi Kunti, sehingga 



212 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

mereka menjadi pemarah dibawah pengaruh kekuatan Rangda. Babak III Diantara 5 

bersaudara panca Pandawa, diceritakan Sahadewa yang sedang bersama Dewi Kunti. 

Dewi Kunti sendiri telah terikat janji dengan Rangda untuk menyerahkan Sahadewa 

kepada Rangda. Babak IV Dalam situasi seperti ini Sahadewa tidak bisa berbuat apa, 

apalagi Patih dan pengikutnya semua dalam pengaruh Rangda. Dan saat itulah turun 

Dewa Siwa memberikan keabadian dan kekuatan kepada Sahadewa tanpa diketahui oleh 

Rangda ataupun pengikutnya. Babak V Merupakan babak terakhir yang menjadi 

pertarungan sengit anatar Barong dan Rangda.Kekuatan mereka berimbang, sama sama 

saktinya sehingga menjadi pertarungan abadi 7 tanpa ada yang kalah maupun menang. 

Peralatan yang dipergunakan untuk mengiringi kesenian ini adalah gamelan Gong 

Kebyar. terdiri dari : gong yang dimainkan oleh seorang diri, klentong satu orang, 

klenang juga satu orang, calung dua orang, penyacah dua orang, jublag dua orang, kantil 

empat orang, gangsa empat orang, ugal satu orang, kempluk satu orang, cengceng satu 

orang, gender rambat dua orang, dan kendang juga satu orang. Jadi jumlah penabuh yang 

diperlukan dalam setiap pementasan Barong Ket sekitar 23 orang penabuh. Tari Barong 

Ket merupakan salah satu kesenian tradisional Bali yang sarat dengan berbagai nilai 

kehidupan, baik dari aspek hiburan, religius, sosial, komunikasi, estetika, maupun 

ekonomi. Dari segi nilai hiburan, tari ini memberikan kepuasan batin bagi penonton 

melalui keindahan gerak, irama gamelan, dan kisah yang disuguhkan. Sebagaimana 

dikemukakan oleh (Najib, 1992), hiburan merupakan bentuk pemenuhan kebutuhan batin 

manusia yang menghadirkan kebahagiaan melalui komunikasi antara hasrat dan 

kejiwaan. Dari sisi nilai religius, Barong Ket memiliki makna spiritual yang mendalam. 

Topeng yang dikenakan penari dipercaya memiliki kekuatan magis (taksu) yang dapat 

melindungi masyarakat dari marabahaya, sebagaimana dijelaskan oleh (Dibia, 2017) 

bahwa Barong merupakan perwujudan makhluk mitologis yang disucikan oleh umat 

Hindu Bali dan diyakini memiliki kekuatan spiritual yang bersemayam pada topengnya. 

Sementara itu, nilai solidaritas sosial tampak dalam kebersamaan para anggota sekehe 

Barong Ket yang terwujud melalui kegiatan mepatung menjelang hari raya Galungan dan 

Kuningan. Tradisi ini mencerminkan rasa kekeluargaan tanpa memandang perbedaan 

kasta atau status sosial, karena semua anggota dianggap setara. Dalam konteks nilai 

komunikasi, interaksi antara penari dan penabuh menjadi unsur penting agar tercipta 

keharmonisan gerak dan irama. (Yudiaryani, 1991) menjelaskan bahwa seni pertunjukan 

merupakan bentuk komunikasi emosional antara seniman dan penonton, yang menjadi 



 

213 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

jembatan penyalur ekspresi batin. Dari segi nilai estetika, perubahan bentuk dan inovasi 

dalam pertunjukan Barong Ket tetap memperhatikan prinsip-prinsip keindahan, baik 

dalam aspek penampilan, struktur pertunjukan, maupun keseluruhan komposisi. (Dibia, 

2012) menegaskan bahwa inovasi dalam seni pertunjukan tradisional sering kali 

dilakukan pada tingkat perwajahan tanpa meninggalkan nilai-nilai estetis dan prinsip-

prinsip dasar yang berlaku. Selain itu, terdapat pula nilai ekonomi, di mana para anggota 

sekehe Barong memperoleh upah sesuai dengan peran dan kehadirannya dalam 

pertunjukan, yang menjadi sumber penghidupan sekaligus bentuk apresiasi terhadap 

karya seni. Secara keseluruhan, Tari Barong, termasuk Barong Guwang yang dikenal 

unik dengan warna kostum cerah, ekspresi kuat, dan gerakan dinamis, menggambarkan 

pertarungan abadi antara kebaikan (dharma) dan kejahatan (adharma), sejalan dengan 

filosofi Rwa Bhineda dalam budaya Bali. Pertunjukan ini tidak hanya menghadirkan 

keindahan visual dan musikal, tetapi juga mengandung makna filosofis mendalam 

tentang keseimbangan dan harmoni kehidupan, menjadikannya warisan budaya yang 

kaya nilai dan tetap hidup di tengah masyarakat Bali hingga kini. 

6) Barong Landung 

Barong Landung sebagai simbol akulturasi budaya Bali & Tionghoa (karena kisah 

Kang Cing Wie) serta simbol dualitas (laki-perempuan, yin-yang, Rwa Bhineda) yang 

menunjukkan keseimbangan antara kekuatan dan kelembutan, lokal dan luar. “Landung” 

berarti “tinggi atau menjulang”. Jadi Barong Landung diartikan sebagai barong yang 

berbentuk tinggi, menyerupai manusia besar (bukan figur binatang seperti Barong Ket) 

(Budiadnyana, 2023).  

Rambut Jero Gede yang terurai panjang melambangkan bahwa kehidupan manusia 

tidak terlepas dari berbagai permasalahan seperti kekusaman, kekeringan, dan panasnya 

cobaan, sedangkan rambut Jero Luh yang tersanggul rapi mencerminkan ketenangan 

batin serta kemampuan menyejukkan suasana di tengah situasi yang panas. Mata Jero 

Gede yang melotot menjadi simbol dari sifat maha mengetahui, yang mampu melihat 

segala hal baik maupun buruk, benar maupun salah dalam perilaku manusia di dunia. 

Sebaliknya, mata Jero Luh yang sipit dengan jidat menonjol (jantuk) menggambarkan 

ketenangan dan kebijaksanaan dalam menghadapi persoalan. Secara keseluruhan, 

Barong Landung dimaknai sebagai simbol keseimbangan dan harmoni semesta, yang 

mengajarkan manusia untuk dapat membedakan antara kebaikan dan keburukan, serta 



214 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

menjunjung tinggi nilai kebenaran dan kebajikan di atas segala kesalahan dan kebatilan 

(Raka dkk., 2020). 

 

Foto 6.13 Barong Landung 

(Sumber: dewaputra.gallery) 

 

Barong Landung yang ada di Desa Singapadu Kaler memiliki sejarah yang erat 

kaitannya dengan legenda Raja Sri Jayapangus dari Kerajaan Balingkang di Bali kuno. 

Konon, Sri Jayapangus menikahi seorang wanita Cina bernama Kang Ching Wie yang 

merupakan putri seorang saudagar kaya dari Tiongkok. Meski sudah menikah bertahun-

tahun, pasangan tersebut tidak dikaruniai keturunan. Raja kemudian melakukan tapa 

semadi di Gunung Batur dan bertemu dengan Dewi Danu, hingga melahirkan keturunan 

dari hubungan tersebut. Kisah tragis ini berlanjut dengan munculnya kutukan yang 

menyebabkan Raja dan sang permaisuri berubah menjadi Barong Landung, dua boneka 

besar yang memiliki bentuk seperti manusia. Barong Landung laki-laki melambangkan 

Raja Sri Jayapangus, sementara Barong Landung perempuan melambangkan permaisuri 

Kang Ching Wie. Kedua boneka besar ini kemudian dijadikan simbol sakral yang dipuja 

dan ditarikan dalam upacara-upacara penting masyarakat Bali untuk memuja keberadaan 

raja dan permaisuri tersebut. Barong Landung menjadi pengerian akulturasi budaya 

antara Bali dan Tiongkok yang disalurkan melalui ritual dan tarian sakral di beberapa 



 

215 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pura, termasuk di Singapadu Kaler. 

Ciri khas Barong Landung adalah ukurannya yang sangat besar dan tinggi, 

menghadirkan kesan magis dan sakral yang kuat. Pertunjukan Barong Landung biasanya 

hanya dilakukan dalam upacara khusus dengan proses penyucian yang ketat, dan 

dianggap mampu menyeimbangkan dan membersihkan energi negatif di lingkungan 

sekitarnya. Tradisi Barong Landung di Singapadu Kaler menonjolkan perpaduan nilai 

sejarah, spiritual, dan seni yang terus dilestarikan sebagai warisan budaya Bali yang unik 

dan bernilai tinggi. Hubungan Barong Landung dengan Puri Singapadu Kaler sangat erat 

dan sarat makna historis serta spiritual. Puri Singapadu Kaler merupakan pusat budaya 

dan pemerintahan di wilayah Singapadu Kaler yang menjaga dan melestarikan tradisi 

Barong Landung sebagai warisan leluhur. Barong Landung di desa ini dipercaya sebagai 

simbol kongkret dari legenda dan kehormatan raja-raja serta leluhur penting, terutama 

berkaitan dengan hubungan kekerabatan dan persaudaraan antara Puri Jagaraga dan Puri 

Sangsi, yang keduanya menjadi bagian sentral dalam sejarah dan budaya Singapadu 

Kaler. 

Ritual Barong Landung di Singapadu Kaler dilaksanakan pada momen khusus 

seperti upacara piodalan dan perayaan adat yang bertujuan untuk memohon perlindungan 

kepada leluhur dan kekuatan spiritual agar terhindar dari marabahaya dan menjaga 

keseimbangan kosmik. Fungsi Barong Landung tidak sekadar sebagai pertunjukan seni, 

melainkan sebagai media sakral yang menghubungkan manusia dengan dunia roh dan 

leluhur, sekaligus simbol pemersatu masyarakat dalam harmoni kultural dan spiritual 

desa. Tradisi Barong Landung di sini dilengkapi dengan upacara penyucian, 

pemeliharaan ketat terhadap replika barong, serta tari-tarian yang mengiringi yang penuh 

dengan simbolisme dan keunikan kekhasan tari khas Puri Singapadu Kaler. Barong 

Landung di Puri ini dipandang sebagai penjaga spiritual serta lambang kekuatan moral 

dan sosial warga yang terjalin erat dalam kehidupan sehari-hari mereka. 

6.1.2. Bebali 

1) Seni Pertunjukkan Topeng 

Seni pertunjukkan topeng di Singapadu–Sukawati merupakan salah satu warisan 

budaya Bali yang menonjol karena kekayaan estetika, kedalaman simbolik, serta 

kesinambungannya sebagai medium pendidikan budaya. Singapadu dikenal sebagai 

salah satu pusat seni topeng paling terkemuka di Bali, tempat para maestro topeng seperti 



216 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Cokorda Alit Artawan dan seniman-seniman Sukawati lainnya mengembangkan 

kekhasan pementasan yang memadukan ekspresi dramatik, ketelitian karakter, dan nilai 

sakral. Dalam pementasannya, seni topeng Singapadu tidak hanya menampilkan keahlian 

teknis melalui penguasaan karakter seperti Topeng Tua, Bondres, maupun Panasar, 

tetapi juga memuat filosofi lokal yang mencerminkan dinamika kehidupan masyarakat 

Bali. 

Kekhususan membuat seni pertunjukkan topeng Singapadu istimewa adalah 

perpaduan antara unsur ritual, estetika visual, dan kekuatan naratif yang dihadirkan 

melalui gerakan, mimik topeng, dan iringan gamelan. Topeng-topengnya dibuat dengan 

standar artistik tinggi, dengan ukiran detail, proporsi proporsional, serta ekspresi wajah 

yang kuat, sehingga mampu mempertegas karakter dalam cerita yang dibawakan. 

Pementasannya pun memiliki struktur dramatik yang hidup, sering kali menampilkan 

improvisasi untuk menyesuaikan konteks ruang, penonton, ataupun situasi adat, sehingga 

menjadikan pertunjukan lebih komunikatif dan relevan. Para seniman tidak hanya 

memahami proses membuat topeng secara fisik, tetapi juga mengutamakan kemampuan 

menari dengan topeng tersebut, keindahan sebuah topeng muncul ketika topeng tersebut 

dapat ditarikan. Sehingga karya seni topeng tidak “diam” namun memiliki taksu saat 

dipentaskan. 

Seni pertunjukan topeng Bali mencapai salah satu puncak kualitasnya melalui 

karya dan dedikasi maestro I Ketut Kodi, seorang seniman karismatik dari Desa Bona, 

Gianyar, yang dikenal luas sebagai pelestari sekaligus inovator dalam Topeng Pajegan 

dan Topeng Panca. Dalam berbagai wawancara dan dokumentasi pertunjukan, I Ketut 

Kodi menegaskan bahwa topeng bukan sekadar media hiburan, melainkan ruang spiritual 

yang menuntut kedalaman penghayatan, disiplin, dan keterhubungan batin dengan 

karakter yang dimainkan (Bandem, 2019). Penguasaannya terhadap berbagai tokoh 

topeng, dari Topeng Tua hingga Panasar atau Bondres memperlihatkan kapasitasnya 

untuk memadukan estetika tradisional dengan teknik dramatik yang halus dan ekspresif. 

Dalam praktik panggung, I Ketut Kodi dikenal memiliki kemampuan tubuh dan vokal 

yang luar biasa, sehingga setiap transisi antara karakter dapat dilakukan secara cepat 

namun tetap konsisten secara dramatik. Peneliti seni pertunjukan mencatat bahwa Kodi 

menghidupkan kembali dimensi filosofis topeng, terutama melalui konsep taksu sebagai 

energi spiritual yang muncul dari ketulusan, latihan intensif, serta pemahaman mendalam 

terhadap nilai-nilai adat (Dibia, 2020). Selain sebagai penampil, I Ketut Kodi juga 



 

217 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

berperan besar dalam pendidikan seni pertunjukan Bali. Ia mengajar di berbagai sanggar 

dan institusi seni, serta aktif pada pertunjukan tingkat internasional, yang menjadikannya 

salah satu duta budaya Bali paling berpengaruh di ranah seni topeng (Bandem & de Boer, 

1995).  

 

Foto 6.14 Pertunjukkan Tari Topeng Keras oleh I Ketut Kodi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Foto 6.15 Pertunjukkan Tari Topeng Tua oleh I Ketut Kodi 



218 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Foto 6.16 Pertunjukkan Tari Topeng Panasar oleh I Ketut Kodi 

 

Melalui kiprahnya, I Ketut Kodi membantu memperkuat keberlanjutan tradisi 

topeng di Bali, memastikan bahwa generasi muda tidak hanya mempelajari teknik tari, 

tetapi juga memahami filosofi, etika, dan nilai spiritual yang menjadi inti dari topeng 

Bali. Dengan demikian, kontribusinya tidak hanya berdampak pada seni pertunjukan, 

tetapi juga pada pelestarian identitas budaya Bali secara lebih luas. 

2) Dramatari Gambuh Batuan 

Seni pertunjukan tertua Bali yang ada di Kabupaten Gianyar adalah dramatari 

Gambuh. Di Desa Batuan, Kecamatan Sukawati, teater tari yang dianggap sebagai 

sumber seni pertunjukan Bali ini diwarisi secara turun-temuran dari generasi ke generasi. 



 

219 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Waluyo (2012) menjelaskan bahwa dramatari Gambuh merupakan salah satu bentuk 

teater klasik tertua di Bali yang berakar dari tradisi sastra Jawa, khususnya kisah Panji 

atau Malat yang berkembang pada masa kerajaan-kerajaan Jawa Timur sekitar abad ke-

12 hingga ke-14. Drama tari Gambuh Batuan ini diyakini muncul di Bali sejak masa 

Majapahit, sekitar abad ke-14, sebagai hasil akulturasi antara budaya Jawa dan Bali. 

Namun, beberapa sumber juga menyebutkan bahwa jejak awalnya sudah ada sejak abad 

ke-11 M. Dalam perkembangannya, dramatari Gambuh Batuan menjadi dasar bagi 

berbagai bentuk tari Bali lainnya karena memadukan unsur drama, tari, dialog, tembang, 

dan gamelan dalam satu kesatuan pertunjukan yang utuh. Berfungsi tidak hanya sebagai 

hiburan, tetapi juga memiliki makna ritual sebagai bagian dari upacara keagamaan di 

pura-pura Bali, menandakan kedudukannya yang penting dalam sistem kebudayaan dan 

spiritual masyarakat Bali. 

Tari Gambuh merupakan dramatari klasik Bali yang menampilkan bentuk teater 

total karena memadukan berbagai unsur seni, seperti seni suara, drama, tari, rupa, dan 

sastra dalam satu kesatuan pertunjukan. Cerita utama yang digunakan biasanya 

bersumber dari kisah Malat, dengan beragam tokoh dan karakter yang disesuaikan 

dengan lakon yang dibawakan. Setiap tokoh memiliki kostum khas yang mencerminkan 

watak dan statusnya, sementara iringan gamelan dan gending memperindah suasana 

pementasan. Di Desa Adat Batuan, dramatari Gambuh memiliki fungsi penting sebagai 

pengiring upacara Dewa Yadnya, yang ketidakhadirannya dianggap dapat mengurangi 

kesakralan upacara tersebut. Selain nilai spiritual, pertunjukan ini juga mengandung nilai 

pendidikan yang meliputi nilai estetika, etika, dan wisata. Dari sisi estetika, keindahan 

dramatari Gambuh terletak pada kompleksitas geraknya yang ritmis dan harmonis 

dengan iringan musiknya. Dari segi etika, dramatari ini menanamkan nilai-nilai luhur 

seperti kesabaran, keuletan, disiplin, ketulusan, dan semangat kebersamaan antaranggota 

sekaa. Sementara dari segi pariwisata, dramatari Gambuh berperan sebagai daya tarik 

budaya yang memikat wisatawan lokal maupun mancanegara, sekaligus menjadi sumber 

inspirasi bagi lahirnya berbagai bentuk tari Bali lainnya yang berakar pada gerak dan 

prinsip dasar Gambuh (Wartha, 2021)                                                                       



220 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.17. Prabu Halus diperankan oleh I Made Bukel, dan Togog diperankan oleh I Made Ruju dalam 

pementasan gambuh (Sumber : Budiarsa, 2016) 

 

Upaya pelestarian dramatari Gambuh dilakukan dengan mempertahankan 

fungsinya sebagai bagian dari ritual keagamaan yang diselenggarakan di desa-desa 

tempat seni ini tumbuh. Sebagai warisan seni istana, Gambuh dikenal sebagai bentuk 

pertunjukan yang sangat kompleks dan penuh aturan. Struktur penyajiannya bersifat 

formal dan protokoler, sementara nilai artistiknya muncul dari kerumitan koreografi serta 

komposisi musik yang saling terikat erat. Setiap tokoh memiliki pola gerak dan iringan 

musik tersendiri yang panjang serta rumit, disertai penggunaan bahasa Kawi atau Jawa 

Kuno dalam dialog yang disusun dengan retorika khas. Kompleksitas hubungan antara 

gerak, musik, dan bahasa inilah yang menjadikan Gambuh sebagai karya seni yang 

bernilai tinggi. Pengamat seni Barat, Walter Spies dan R. Goris, bahkan menyebut 

Gambuh sebagai oertype van alle tooneel on alle muziek yakni bentuk asli atau sumber 

dari seluruh jenis drama dan musik gamelan yang berkembang di Bali (Walter & Goris, 

1937)  



 

221 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.18. Dramatari Gambuh 

(Sumber:Sugiartha dkk., 2019) 

 

Pada masa kejayaan kerajaan-kerajaan Bali, khususnya di era pemerintahan Dalem 

Waturenggong (1416–1550), Dramatari Gambuh menempati posisi istimewa sebagai 

seni pertunjukan bergengsi yang sangat disukai di lingkungan istana. Setiap puri di Bali 

umumnya memiliki panggung khusus yang disebut bale pegambuhan untuk pementasan 

drama tari ini. Para seniman Gambuh yang memiliki kemampuan tinggi bahkan direkrut 

menjadi bagian dari seniman istana dengan kedudukan sosial yang terhormat. Namun, 

kejayaan tersebut mulai meredup seiring masuknya kolonialisme yang melemahkan 

kekuasaan bangsawan Bali. Sejak saat itu, eksistensi Gambuh pun mulai menurun dan 

hanya dipentaskan dalam upacara-upacara keagamaan penting. Seni pertunjukan yang 

diyakini berasal dari Majapahit dan telah hadir di Bali sejak masa pemerintahan Raja 

Udayana pada abad ke-11 ini kini hanya bertahan di beberapa wilayah, salah satunya di 

Desa Bona dan terutama di Desa Batuan, Sukawati, Gianyar. 

Masyarakat Batuan hingga kini tetap melestarikan Dramatari Gambuh dalam 

konteks sosial, adat, dan ritual keagamaan, menjaga esensi kehidupan tradisi tersebut di 

tengah arus modernisasi. Selain dramatari Gambuh Batuan, terdapat pula dramatari 

Gambuh Pedungan dari Denpasar yang keduanya memiliki ciri khas dan identitas 

tersendiri. Di Institut Seni Indonesia (ISI) Bali, kedua kekhasan ini masih diajarkan 

sebagai bagian penting dari pendidikan seni tari. Sebagai warisan kesenian kraton. 

Dramatari Gambuh dikenal memiliki struktur yang rumit dan penuh aturan, dengan pola 



222 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pertunjukan yang ketat dan protokoler. Kompleksitasnya tampak dalam koreografi, 

dialog berbahasa Jawa Kuno, serta iringan gamelan yang melibatkan instrumen utama 

berupa suling panjang (suling gambuh). Setiap tokoh memiliki kekhasan tari dan iringan 

musik tersendiri yang menuntut teknik tinggi, kontrol napas yang baik, serta kepekaan 

musikalitas yang mendalam, menjadikan Dramatari Gambuh sebagai bentuk teater klasik 

yang sarat nilai estetika dan intelektual (Suartaya, 2011)  

Dramatari Gambuh di Gianyar mencapai masa keemasan pada era kerajaan, 

terutama melalui Dramatari Gambuh Puri Gianyar yang terkenal dengan pemeran utama 

tokoh Panji, yaitu I Dewa Manggis, Raja Gianyar. Kepiawaiannya dalam memerankan 

tokoh Panji membuatnya sering diundang tampil di Puri Mengwi oleh Raja Mengwi, I 

Gusti Ayu Oka, pada awal abad ke-19. Selain di Gianyar, Dramatari Gambuh juga 

berkembang di Blahbatuh di bawah pimpinan I Gusti Ngurah Jelantik, serta di Sukawati, 

Desa Batuan, dan Kedisan Tegalalang. Hingga kini, Desa Batuan dikenal sebagai pusat 

pelestarian dramatari Gambuh yang masih aktif, dengan dua kelompok utama di bawah 

pimpinan I Made Jimat dan I Nyoman Kantor, yang kemudian dilanjutkan oleh I Wayan 

Budiarsa, dosen ISI Bali. Gambuh yang bersumber dari kisah Panji tidak hanya sarat nilai 

kepahlawanan, tetapi juga menjadi inspirasi bagi lahirnya berbagai karya tari klasik Bali. 

Di samping dramatari Gambuh, di Gianyar juga berkembang dramatari Wayang Wong 

dan Parwa, terutama di Banjar Babakan Sukawati dan Tegalalang. Sekaa Parwa Sukawati 

memiliki keunggulan dalam penyajian lakon dan iringan berkat tradisi seni pedalangan 

yang kuat. Pada masa jayanya di tahun 1950-an, kelompok ini sering tampil di berbagai 

daerah sebagai hiburan dan pelengkap upacara keagamaan, dengan lakon populer seperti 

Arjuna Buduh yang mengisahkan perjuangan Arjuna mencari Dewi Subadra. Parwa 

Sukawati, yang dipelopori oleh para dalang seperti I Nyoman Geranyam, I Wayan 

Gayung, dan I Made Rawa, sempat bubar pada tahun 1967, namun berhasil dibangkitkan 

kembali pada tahun 1969 oleh generasi penerus. Keunggulan Parwa Sukawati terletak 

pada kekhasan dialog (antawacana), nyanyian (sendon), serta penyajian dramatiknya 

yang kuat dengan karakter seni pedalangan khas Sukawati (Sugiartha dkk., 2019)  

Penyajian Parwa Sukawati pada masa kejayaannya dilakukan dengan tata busana 

dan rias wajah yang sederhana. Para penari mengenakan kostum tanpa hiasan berwarna 

emas atau ornamen praba, sementara gelungan dan topeng tokoh punakawan seperti 

Malen, Merdah, Delem, dan Sangut merupakan peninggalan lama yang kurang terawat. 

Rias wajahnya menggunakan bahan alami, seperti pamor untuk warna putih, adeng atau 



 

223 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

mangsi untuk warna hitam, dan daun base untuk warna merah. Meskipun sederhana, 

penampilan tari dan tabuhnya tetap menunjukkan ekspresi seni yang kuat. Baik dramatari 

Wayang Wong maupun Parwa memuat ajaran keagamaan dengan sumber lakon dari epos 

Ramayana dan Mahabharata. Keduanya menjadi media penyebaran nilai-nilai moral dan 

etika Hindu, yang mengajarkan keseimbangan antara baik dan buruk, benar dan salah, 

sejalan dengan konsep rwa bineda dalam kearifan lokal Bali. Selain itu, di Gianyar juga 

berkembang dramatari Arja, seni pertunjukan yang memadukan gerak tari dan vokal. 

Pusat perkembangan Arja terdapat di Desa Singapadu di bawah pimpinan Cokorde Raka 

Tublen dan di Desa Kuramas dipimpin oleh I Gusti Agung Gelgel. Tokoh terkenal dari 

Singapadu antara lain I Wayan Geria, I Made Kredek, I Made Rebu, Cokorde Istri, dan 

seorang Galuh dari Blaluan, sedangkan di Kuramas dikenal I Nyoman Monjong dan I 

Made Sadru. Pada tahun 1970, Radio Republik Indonesia (RRI) mengoordinasi para 

seniman Arja dari Kuramas dan Singapadu dalam kelompok Arja Bonan, yang kemudian 

sangat populer dan sering tampil di berbagai desa di Bali (Sugiartha dkk., 2019) 

Namun, seiring waktu, Arja di Singapadu dan Kuramas menurun karena kurangnya 

regenerasi dan pengelolaan sekaa di desa, hingga muncul Arja Muani, yaitu Arja yang 

seluruh pemainnya laki-laki, dikoordinasikan oleh Sanggar Akah Canging. Kini, Arja 

berkembang bukan lagi dalam konteks kedaerahan, melainkan sebagai komunitas 

seniman lintas wilayah Gianyar, Badung, dan Tabanan. Secara etimologis, Arja berasal 

dari kata Sanskerta reja yang berarti indah, dan merupakan bentuk transformasi dari 

dramatari Gambuh, teater klasik Bali yang sangat berpengaruh. Berbeda dengan Gambuh 

yang menggunakan bahasa Jawa Kuno, Arja memakai bahasa Bali agar lebih 

komunikatif, namun tetap mempertahankan keindahan perpaduan antara tari dan 

tembang. Lakon dalam Arja tidak hanya mengadaptasi kisah Panji, tetapi juga legenda, 

babad, dan epos besar seperti Ramayana dan Mahabharata. Sebagai teater musikal Bali, 

Arja menampilkan struktur dramatik yang baku, setiap tokoh memperkenalkan diri 

melalui tembang sesuai dengan karakter masing-masing, dan kisahnya selalu diakhiri 

dengan kemenangan kebenaran atas kejahatan. Media estetik utama dalam Arja adalah 

tembang berbahasa Bali yang digunakan dalam monolog dan dialog, seperti macapat 

(ginanti, pangkur, dangdanggula, sinom, pucung), yang mencerminkan berbagai suasana 

emosional, gembira, sedih, tegang, atau damai. Karena itu, selain kemampuan menari, 

keahlian menembang menjadi syarat utama bagi seorang penari Arja, sebab tembang 

(sekar alit) dengan ragam seperti sinom, ginada, pangkur, durma, dan maskumambang 



224 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

memainkan peran penting dalam menghidupkan ekspresi dramatik dan membangun 

emosi penonton (Sugiartha dkk., 2019) 

 

Foto 6.19 Kesenian Gambuh di desa Batuan oleh I Nyoman Suwida 

 

 

Foto 6.20 Kesenian Gambuh di desa Batuan oleh I Nyoman Suwida 

 

    Dramatari Gambuh di Desa Batuan, merupakan salah satu warisan seni 

pertunjukan klasik Bali yang tetap hidup dan berfungsi penting di tengah arus globalisasi. 

Sebagai peninggalan budaya istana, Gambuh memiliki nilai estetika, spiritual, dan 

historis yang tinggi, mencerminkan perpaduan budaya Jawa dan Bali sejak masa Raja 

Udayana hingga era Majapahit. Kini, meskipun pengaruh budaya luar semakin kuat, 

masyarakat Desa Batuan tetap menunjukkan komitmen tinggi dalam melestarikan 

Gambuh melalui pementasan rutin dalam konteks upacara keagamaan di pura-pura 

setempat. Seni ini tidak hanya berfungsi sebagai media ritual, tetapi juga sebagai sarana 

pendidikan nilai, penguatan identitas budaya, dan regenerasi seniman muda. 



 

225 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Keberlangsungan dramatari Gambuh di Desa Batuan membuktikan bahwa tradisi lokal 

dapat terus beradaptasi tanpa kehilangan jati dirinya, menjaga jiwa budaya Bali agar tetap 

hidup dan bermakna di tengah tantangan zaman (Budiarsa, 2016). 

3) Gong Luang 

Di Bali terdapat berbagai jenis dan bentuk gamelan, salah satunya adalah Gong 

Luang. Perkembangan Gong Luang tidak sepesat jenis gamelan lainnya, meskipun 

barungan ini masih dapat dijumpai di beberapa wilayah, seperti di Banjar Seseh, Desa 

Singapadu, Kecamatan Sukawati, Kabupaten Gianyar. Gong Luang pada umumnya 

difungsikan sebagai pengiring upacara Pitra Yadnya dan Dewa Yadnya. Ansambel ini 

menggunakan laras pelog tujuh nada dan dikenal memiliki istilah-istilah khas seperti 

saih atau pepatutan yang mencakup kekhasan tabuhan selisir, tembung, sunaren, 

pengenter, baro, dan lebeng. 

Dalam konteks Dewa Yadnya, Gong Luang berperan mengiringi seni wali sebagai 

bagian dari prosesi ritual susuhunan sebelum pelaksanaan piodalan atau upacara mekiyis 

ke laut (segara). Pada fungsi ini, biasanya hanya digunakan beberapa instrumen utama 

seperti caruk dan saron. Sementara itu, dalam Pitra Yadnya, Gong Luang dipakai sebagai 

pengiring upacara ngaben beserta seluruh rangkaian acaranya. Beberapa gending yang 

biasa dimainkan pada upacara tersebut antara lain Tabuh Panji Gede, Tabuh Delod 

Pangkung, Tabuh Panji Cenik, Tabuh Ginada, Tabuh Tut Baru, dan Tabuh Lilit 

(Muryana dkk., 2020) 



226 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.21 Alat Musik Gong Luang Seseh 

(Sumber: Sudirana, 2013) 

 

Perbedaan susunan instrumen antara Gong Luang di Desa Seseh dan Gong Luang 

di Desa Tangkas tidak menjadikan keduanya sebagai jenis ansambel yang berbeda. 

Meskipun terdapat variasi pada instrumen yang digunakan, seperti adanya bedug dan 

jublag di Tangkas yang tidak dijumpai di Seseh, serta kendang, kempur, jegogan, dan 

ceng-ceng kopyak di Seseh yang tidak digunakan di Tangkas, masyarakat maupun para 

penabuh tetap menyebut keduanya sebagai Gong Luang. Kesamaan tersebut didasarkan 

pada penggunaan tiga instrumen utama, yakni terompong, saron, dan gangsa jongkok, 

yang dianggap sebagai identitas musikal sekaligus esensi dari ansambel tersebut. 

Sementara itu, instrumen lain seperti bedug, kendang, jublag, jegogan, kempur, dan 

ceng-ceng kopyak hanya berfungsi sebagai pelengkap. Bagi para penabuh di kedua desa, 

barungan mereka tetap disebut Gong Luang, baik dengan maupun tanpa instrumen 

pendukung. Barungan lengkap disebut Gong Saron, sedangkan versi yang tidak lengkap 

disebut Gong Luang, karena istilah luang berarti “kurang” atau “tidak lengkap”. Namun, 

masyarakat Desa Tangkas kini tidak lagi membedakan istilah tersebut dan lebih sering 



 

227 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

menggunakan sebutan Gong Luang. Sebaliknya kelompok di Seseh justru menggunakan 

istilah Gong Luang untuk formasi lengkap, dan Gong Saron untuk versi dengan tiga 

instrumen utama. Selain itu, Bandem (1983) menyatakan bahwa saron bukan sekadar 

nama sebuah instrumen, melainkan juga sebutan lain bagi Gong Luang. Dewasa ini, 

istilah Gong Luang telah lebih dikenal luas di kalangan masyarakat Bali dan lingkungan 

akademik, termasuk di Institut Seni Indonesia Bali (ISI Bali) meskipun dalam praktiknya 

instrumen saron (xilofon bambu) tidak selalu disertakan (Sudirana, 2013). 

Fungsi Gong Luang di Banjar Seseh, Desa Singapadu telah mengalami perubahan 

yang cukup signifikan. Meskipun gamelan ini masih digunakan untuk mengiringi 

upacara ngaben, frekuensi penggunaannya semakin menurun. Kini, tidak semua prosesi 

ngaben diiringi oleh Gong Luang karena perubahan pandangan masyarakat terhadap 

makna ritual tersebut. Dalam pemahaman modern, keberhasilan upacara ngaben tidak 

lagi bergantung pada kehadiran ansambel musik, termasuk Gong Luang. Pergeseran 

serupa juga terjadi pada fungsi Gong Luang dalam konteks Dewa Yadnya, khususnya 

sebagai pengiring odalan. Peran Gong Luang secara bertahap digantikan oleh Gong 

Kebyar, yang kini digunakan untuk memainkan tabuh petegak maupun mengiringi tari-

tarian sakral dan drama tari. Selama satu dekade terakhir, Gong Luang tidak lagi 

digunakan sebagai pengiring seni pertunjukan sakral, dan kehilangan sifatnya sebagai 

gamelan multifungsi. Sebelum tahun 1980-an, Gong Luang memiliki nilai simbolik yang 

tinggi dan menjadi kebanggaan masyarakat desa. Kepemilikan barungan Gong Luang 

dianggap sebagai lambang kehormatan dan identitas budaya. Namun, seiring 

perkembangan waktu, apresiasi terhadap Gong Luang menurun karena masyarakat kini 

lebih berfokus pada ansambel Gong Kebyar, yang dianggap lebih modern dan dinamis. 

Akibatnya, posisi sosial dan kebanggaan terhadap kelompok penabuh Gong Luang juga 

menurun. Pada masa lalu, penabuh Gong Luang mendapat status istimewa dan 

dibebaskan dari kewajiban sosial desa karena dianggap sebagai aset budaya yang 

mengangkat martabat desa. Kini, penghargaan tersebut perlahan memudar, dan para 

penabuh Gong Luang diperlakukan layaknya penabuh biasa tanpa status sosial khusus. 

Pemerintah Provinsi Bali berupaya melestarikan ansambel sakral langka seperti Gong 

Luang melalui dukungan dana hibah dan penelitian akademik. Upaya ini juga mencakup 

program rekonstruksi tabuh klasik yang hampir terlupakan dengan melibatkan penabuh 

senior sebagai sumber pengetahuan utama. Dalam konteks revitalisasi budaya, kelompok 

Gong Luang diundang untuk tampil dalam Pesta Kesenian Bali (PKB), meskipun di luar 



228 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

fungsi ritual aslinya. Salah satu tokoh penting, Anak Agung Anom Suma, menyatakan 

kekhawatirannya terhadap masa depan Gong Luang, terutama terkait minimnya 

regenerasi dan hilangnya repertoar lama seperti Wargasari dan Saih Panji Cenik, yang 

dahulu sering dimainkan dalam upacara ngaben. Generasi muda dinilai kurang tertarik 

karena menganggap musik Gong Luang lambat, panjang, dan membosankan, berbeda 

dengan kekhasan energik Gong Kebyar. Kekhawatiran ini menandakan perlunya langkah 

konkret dalam pelestarian Gong Luang melalui pendidikan, dokumentasi, dan penelitian 

agar warisan musikal ini tetap hidup dan dapat dipelajari oleh generasi mendatang 

(Sudirana, 2013). 

6.1.3. Balih-balihan 

1) Seni Pertunjukan Wayang Kulit 

Seni pertunjukan Wayang Kulit Sukawati merupakan salah satu bentuk kesenian 

tradisional Bali yang memiliki karakteristik khas, terutama dalam ciri khas pementasan, 

bentuk wayang, serta teknik pewayangan yang diwariskan secara turun-temurun. 

Wayang kulit dari Sukawati dikenal dengan ciri khas stilasi yang halus dan ekspresif, 

menonjolkan kemampuan dalang dalam mengolah gerak bayangan, suara, serta iringan 

gamelan untuk membangun suasana dramatik dan spiritual. Keunikan lainnya terletak 

pada rancangan visual wayang yang proporsional dan artistik, dengan detail ukiran rumit 

yang menunjukkan keahlian tinggi para pengrajin. Selain sebagai media hiburan, 

pertunjukan ini juga berfungsi sebagai sarana pendidikan moral dan spiritual, 

menyampaikan ajaran tentang kebaikan, keseimbangan, dan harmoni hidup melalui 

kisah-kisah epik seperti Ramayana dan Mahabharata. Sugita & Tilem Pastika (2022) 

menjelaskan bahwa seni pertunjukan Wayang Kulit ciri khas Sukawati memiliki peran 

penting dalam kehidupan religius dan sosial masyarakat Bali. Melalui lakon Bhima 

Swarga, pertunjukan ini bukan hanya sarana hiburan, tetapi juga media spiritual yang 

berfungsi sebagai pelengkap upacara Yadnya, khususnya dalam Pitra Yadnya atau ritual 

penyucian roh leluhur. Pertunjukan tersebut menggabungkan unsur ritual sakral seperti 

penggunaan wayang suci, banten, dan tirtha wayang, yang dipercaya memiliki kekuatan 

penyucian. Selain itu, seni pertunjukkan ini juga berfungsi sebagai pendidikan agama, 

menyampaikan nilai-nilai moral, etika, dan ajaran Panca Sradha melalui dialog dan cerita 

epos Mahabharata. Fungsi lainnya adalah sebagai wadah kreativitas seni, tempat dalang 

mengekspresikan karakter dan watak tokoh secara imajinatif, sekaligus sarana hiburan 



 

229 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

yang mendidik masyarakat melalui humor dan refleksi kehidupan. Lebih jauh, 

pertunjukan ini memiliki fungsi ekonomi dan sosial, kegiatan ngayah dan daksina 

menjadi bentuk keseimbangan antara pengabdian spiritual dan kebutuhan hidup seniman. 

Dengan demikian, Wayang Kulit Sukawati bukan hanya representasi estetika budaya, 

tetapi juga simbol harmoni antara seni, spiritualitas, dan kehidupan masyarakat Bali 

Asal-usul dan perkembangan pertunjukan wayang kulit di Sukawati memiliki 

sejarah yang panjang dan erat kaitannya dengan tradisi seni klasik Bali. Secara garis 

besar, pertunjukan wayang kulit di Sukawati muncul dan berkembang pesat sejak akhir 

abad ke-19, terutama di Banjar Babakan, Sukawati, yang dikenal sebagai pusat seni 

pedalangan. Pertunjukan ini umumnya menggunakan lakon Mahabharata, khususnya 

kisah Bharatayuda, yang memerlukan kemampuan tinggi dari dalang untuk menguasai 

kakawin, tetikesan (gerak wayang), permainan cepala, dan antawacana sebagai ciri khas 

dan kekayaan bentuk pertunjukan. Dalang Sukawati terkenal kreatif dan inovatif dalam 

mempertahankan tradisi sekaligus menyesuaikan dengan perkembangan zaman, dengan 

tokoh penting seperti I Wayan Suwija yang merupakan maestro pedalangan karakter khas 

Sukawati. Wayang kulit di sini tidak hanya bertujuan sebagai hiburan, tetapi juga sebagai 

media pendidikan dan penyebaran nilai-nilai agama Hindu serta budaya Bali yang sangat 

kaya dan sakral. Perkembangan wayang kulit di Sukawati juga tak lepas dari pengaruh 

sejarah politik dan sosial, termasuk bulanannya saat pemerintahan kerajaan dan masa 

penjajahan Belanda yang menjadikan Bali sebagai destinasi wisata, sehingga seni ini juga 

dijadikan sebagai representasi budaya yang dilestarikan dan dikembangkan lewat festival 

dan pementasan yang melibatkan masyarakat luas. Secara keseluruhan, wayang kulit di 

Sukawati adalah warisan budaya penting yang melambangkan keunikan seni Bali, seni 

pertunjukan ini berkembang dari akar tradisi yang kuat dan terus hidup hingga masa kini 

dengan berbagai inovasi oleh para dalang lokal.  

Seni pertunjukkan wayang Sukawati memiliki sistem gerak (tetikesan siat wayang) 

dan pukulan cepala yang kompleks, yang menciptakan irama dramatik sekaligus spiritual 

dalam setiap adegan. Jenis-jenis pukulan seperti pengawit, peneteg, peselah, pemalet, 

pemalpal, dan pesiat berfungsi mengatur tempo adegan, menandai pergantian dialog, 

hingga memperkuat emosi dalam adegan perang. Kombinasi antara gerak wayang yang 

dinamis, ketepatan irama cepala, dan pengiring gender wayang menjadikan pertunjukan 

kekhasan Sukawati memiliki intensitas ekspresif yang sulit ditandingi oleh kekhasan 

pewayangan lain. Dalang seperti I Wayan Suwija, yang meneruskan tradisi dari maestro 



230 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

seperti I Nyoman Granyam, menampilkan kemampuan teknis dan spiritual tinggi, 

sehingga pertunjukan Wayang Sukawati tidak hanya menjadi tontonan estetis, tetapi juga 

pengalaman religius yang menggugah rasa dan makna kehidupan. Pertunjukkan wayang 

kulit Sukawati merepresentasikan harmoni antara teknik, estetika, dan nilai spiritual yang 

menjadikannya sebagai salah satu puncak seni pertunjukan tradisional Bali di tengah arus 

modernisasi (Raditya & Sidia, 2021) 

Wayang Kulit Parwa ciri khas Sukawati mampu bertahan di tengah arus 

modernisasi dan globalisasi. Eksistensinya dipertahankan melalui tiga faktor utama: 

pertama, tumbuhnya kreativitas dan inovasi para dalang, seperti I Wayan Wija dan I 

Made Juanda, yang tetap berpegang pada pakem tradisional sambil menambahkan 

elemen baru agar pertunjukan lebih komunikatif dan menarik bagi penonton masa kini. 

Kedua, tingginya minat wisatawan mancanegara, yang tidak hanya menonton tetapi juga 

mempelajari seni pewayangan Sukawati karena kekhasan estetik dan filosofisnya, 

sehingga seni ini berperan sebagai media diplomasi budaya. Ketiga, kemampuan adaptasi 

terhadap perkembangan zaman, yang ditunjukkan melalui lahirnya dalang-dalang muda, 

inovasi bentuk wayang, serta dukungan komunitas dan lembaga seperti Pepadi dalam 

regenerasi dan pelestarian. Dengan demikian, wayang Kulit Sukawati tidak hanya 

bertahan sebagai seni tradisi sakral, tetapi juga menjadi simbol ketahanan budaya lokal 

Bali yang mampu bertransformasi tanpa kehilangan identitasnya di era global (Sudanta, 

2019). 

 

Foto 6.22 Dalang I Bagus Wijna Bratanatyam Menampilkan Wayang Parwa Sukawati Adegan Delem Sangut  



 

231 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.23 Dalang I Bagus Wijna Bratanatyam Mementaskan  

Lakon Bratayudha Wayang Parwa  

 

 

Foto 6.24 Dalang I Kadek Budi Setiawan Memperagakan Wayang  

dalam Kegiatan Workshop di Sukawati  

 

Perbedaan atau ciri khas wayang Sukawati dengan wayang Bali lain terutama 

terletak pada aspek gerak (tetikesan), teknik dalang, dan penggunaan lakon. Wayang 

Sukawati dikenal dengan pertunjukan wayang Bharatayuda yang sangat erat dengan 

pakem tradisional Bali, dengan ukuran kelir sekitar 2,75 meter dan iringan gamelan 



232 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

gender wayang yang khusus. Ciri khas Sukawati mengedepankan permainan cepala 

(gerakan kepala wayang) yang rumit dan penguasaan kakawin yang ketat. Dalang harus 

mampu menyelaraskan kakawin dengan lakon yang dibawakan, hal ini menjadikan 

pertunjukan wayang ciri khas Sukawati lebih kompleks dan sakral dibandingkan 

pertunjukkan wayang lainnya. Sementara itu, ciri khas wayang Bali lain cenderung lebih 

bervariasi dalam lakon dan teknik pementasan, dengan beberapa yang menggunakan 

lakon Tantri yang lebih ringan dan menonjolkan unsur hiburan. Karakter figur wayang 

Sukawati cenderung memiliki ukiran yang tegas dengan ekspresi yang kuat, sedangkan 

kekhasan lain bisa lebih lembut atau berbeda dalam proporsi dan detail ukirannya. 

Gamelan pengiring di Sukawati juga memiliki kekhasan irama yang lebih dinamis dan 

kompleks dibanding kekhasan lain seperti Kayumas atau Pengosekan. Dengan demikian, 

kekhasan Sukawati mempertahankan tradisi pewayangan Bali yang sangat serius dan 

sakral dengan keunikan teknik dalang dan gerak wayang yang khas, sementara 

pertunjukkan wayang lainnya mungkin menawarkan variasi yang lebih fleksibel dalam 

aspek pementasan dan tema cerita.  

Perbedaan teknik gamelan pengiring antara kekhasan Sukawati dan Pengosekan 

terutama terlihat pada ritme, dinamika, dan cara menabuh instrumen. Gamelan gender 

wayang ciri khas Sukawati dikenal memiliki kerumitan tinggi dengan pola kotekan 

(interlocking pattern) yang sangat rumit dan jalur melodi yang kompleks, menghasilkan 

suasana yang bersemangat dan dinamis pada irama gamelan. Para pengrawit (pemain 

gamelan) Sukawati menggunakan teknik tabuhan yang sangat presisi dengan variasi 

ketukan dan aksen yang kuat, sehingga gamelan ini terasa lebih hidup dan penuh energi. 

Sementara itu, ciri khas Pengosekan berada di antara karakteristik Kayumas dan 

Sukawati dalam hal kekerasan tabuhan dan tempo. Teknik menabuh di Pengosekan 

cenderung lebih lembut dan sedikit lebih pelan dibandingkan Sukawati, namun tetap 

memiliki keunikan tersendiri dalam pola tabuhannya. Pola kotekan di Pengosekan tidak 

serumit Sukawati dan biasanya menggunakan kotekan telu (tiga). Dinamika gamelan 

Pengosekan lebih halus, memberikan suasana iringan yang lebih santai dibandingkan 

kesan kekebyaran atau semangat dari Sukawati. Secara ringkas, gamelan Sukawati 

memberi nuansa ritmis yang kompleks, penuh dinamika dan ketazaman teknik, 

sedangkan Pengosekan lebih mengedepankan kelembutan dan keseimbangan dalam 

tabuhan, sehingga menghasilkan warna musikal yang berbeda namun sama-sama 

kekhasan dalam tradisi gamelan Bali.  



 

233 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Gender wayang di Sukawati memiliki asal-usul yang erat kaitannya dengan 

perkembangan seni gamelan tradisional Bali yang sudah berlangsung lama sebagai 

bagian dari tradisi pertunjukan wayang kulit. Gender wayang Sukawati memiliki ciri 

khas unik dalam teknik permainan yang sangat elaborate, intricate, dan polyphonic 

dengan berbagai pola kotekan atau interlocking yang rumit. Teknik permainan gender 

ini dipelopori oleh para seniman di Banjar Babakan, Desa Sukawati, yang menguasai 

cara bermain yang khas dan terus mempertahankan tradisi ini sebagai bagian penting dari 

seni pertunjukan wayang kulit di Bali. Perkembangan gender wayang di Sukawati tidak 

hanya sebagai pengiring pertunjukan, tetapi juga berkembang sebagai kesenian musik 

instrumental mandiri yang mampu mengekspresikan dinamika dan nuansa yang beragam 

dalam gamelan. Gender wayang Sukawati (salah satu ansambel gamelan tradisional Bali 

yang terdiri dari empat bilah instrumen berbilah logam) dikenal memiliki bilah-bilah 

yang lebih kecil dibandingkan gender wayang dari daerah lain seperti Badung, sehingga 

memberikan karakter suara yang lebih cerah dan tajam, dengan tempo dan ritme yang 

cenderung lebih cepat dan penuh variasi. Seni ini juga telah meluas dan dikenal tidak 

hanya di Bali, tetapi juga di mancanegara melalui rekaman dan ajaran langsung oleh para 

seniman Sukawati. 

Selain sebagai bagian warisan budaya tradisional, gender wayang Sukawati juga 

mengalami pembaruan dan inovasi dari seniman modern dan akademisi tanpa 

menghilangkan nilai estetika dan etika tradisional. Gender wayang ini juga memainkan 

peran penting dalam mengiringi upacara keagamaan seperti Metatah (potong gigi) dan 

Ngaben (upacara kremasi), menegaskan perannya sebagai elemen spiritual dan budaya 

yang vital di masyarakat Bali. Gender wayang di Sukawati berasal dari tradisi gamelan 

Bali yang sudah berkembang lama, khususnya untuk mengiringi pertunjukan wayang 

kulit. Gender wayang Sukawati memiliki ciri khas teknik permainan yang rumit dan 

polyphonik dengan pola kotekan (interlocking) yang kompleks. Teknik ini 

dikembangkan oleh para seniman di Banjar Babakan, Desa Sukawati, yang menguasai 

pola dan ritme khas yang membedakan gender wayang Sukawati dari daerah lain. Bilah 

gender wayang Sukawati lebih kecil dibandingkan dengan kekhasan Badung, sehingga 

suaranya lebih cerah dan tajam dengan tempo yang lebih cepat serta variasi yang banyak. 

Seni ini tidak hanya berperan sebagai pengiring pertunjukan wayang, tetapi juga 

berkembang sebagai musik instrumental mandiri yang kaya ekspresi. Gender wayang 

Sukawati juga kerap digunakan dalam upacara adat penting seperti Metatah (potong gigi) 



234 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dan Ngaben, memperkuat makna spiritual dan budaya. Perkembangan gender wayang 

Sukawati terus berlanjut melalui pembaruan dan inovasi oleh seniman modern dan 

akademisi tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional, dan telah dikenal luas baik di Bali 

maupun internasional lewat rekaman dan pengajaran langsung para seniman Sukawati.  

Dokumen yang membahas sejarah awal Gender Wayang Sukawati dapat 

ditemukan pada karya berjudul "Pembelajaran Gender Wayang" yang merupakan hasil 

kajian dan penelitian dari ISI Bali (Institut Seni Indonesia Bali). Dokumen ini merupakan 

referensi penting bagi pemahaman asal-usul dan perkembangan Gender Wayang 

Sukawati secara ilmiah dan historis, memaparkan secara rinci tentang asal-usul gamelan 

Gender Wayang sebagai barungan gamelan Bali berlaras slendro yang khusus dipakai 

untuk mengiringi pertunjukan wayang kulit dan wayang wong. Karakteristik Gender 

Wayang Sukawati, termasuk ukuran bilah gender yang lebih kecil dibandingkan 

kekhasan lain seperti Badung, sehingga memberikan karakter tempo dan ritme yang unik 

dalam permainan. Dokumen ini juga mendeskripsikan teknik permainan, struktur 

musikal, identitas, dan fungsi gender wayang dalam kehidupan masyarakat Bali. Salah 

satu aspek penting dari sejarah gender wayang Sukawati adalah keberadaan kelompok 

kekhasan yang terpisah dari Badung dan Buleleng, yang membentuk ciri khas dan 

identitas tersendiri. Dokumen ini dapat diakses sebagai bahan akademik yang lengkap 

dan komprehensif untuk memahami sejarah, teknik, dan perkembangan Gender Wayang 

Sukawati secara mendalam.  

2) Seni Pertunjukkan Barong Kunti Sraya 

Seni pertunjukan Barong Kunti Sraya merupakan salah satu dramatari penting yang 

berkembang di Desa Singapadu, Sukawati, Gianyar, dan dikenal sebagai hasil kreativitas 

seniman lokal dalam menggabungkan tradisi sakral dengan kebutuhan pertunjukan 

modern. Pertunjukan ini diciptakan pada tahun 1948 oleh Ida Cokorda Oka, I Wayan 

Geria, dan I Made Kredek, dan sejak awal telah mengintegrasikan unsur-unsur 

bebarongan, palegongan, pagambuhan, serta patopengan, menjadikannya bentuk 

dramatari yang kompleks dan ragam penyajian (Bali, 2017). Mengambil kisah dari 

Mahabharata versi lokal, khususnya konflik antara Dewi Kunti, Durgha, dan Sahadewa, 

Barong Kunti Sraya tidak hanya menampilkan keindahan artistik, tetapi juga memuat 

pesan simbolis tentang pertarungan kosmik antara kebaikan dan kejahatan yang menjadi 

dasar filosofi estetika Bali (Peradantha, 2011). Seiring pertumbuhan pariwisata di Bali, 



 

235 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Barong Kunti Sraya mengalami transformasi fungsi dari seni ritual yang sakral menjadi 

seni pertunjukan wisata yang terstruktur dan mudah diterima oleh penonton 

internasional. Penyesuaian durasi, penguatan elemen dramatik, serta komposisi musik 

kebyar menjadikan pertunjukan ini salah satu ikon seni budaya yang paling sering 

ditampilkan di kawasan Sukawati. Meskipun demikian, keberlanjutan nilai-nilai spiritual 

dan identitas lokal tetap dijaga melalui keterlibatan komunitas seni Singapadu dan 

pelaksanaan upacara banten kalangan sebelum pentas, sehingga pertunjukan ini tetap 

berada dalam bingkai keseimbangan antara tuntutan hiburan modern dan akar tradisinya 

. 

Kondisi kreatif yang menonjol dalam pertunjukan Barong Kunti Sraya terletak 

pada karakter iringan tariannya. Pertunjukan Barong Ket Kunti Sraya selalu 

menggunakan musik hidup (live music), yakni gamelan pengiring yang dimainkan 

langsung di atas panggung bersama para penarinya. Karena bentuk gerak tari Barong Ket 

bersifat situasional dan sangat eksploratif, bahkan hampir tidak memiliki pola baku, 

maka para penabuh harus memahami struktur garap secara menyeluruh dan memiliki 

kepekaan tinggi terhadap setiap perubahan gerak yang muncul secara spontan. Dalam 

konteks ini, ruang untuk kejadian insidental dalam musik menjadi bagian yang wajar, 

sebab bentuk dan struktur iringan kerap menyesuaikan dinamika penari selama 

pertunjukan berlangsung (Jaswanto, 2024). 

 

Foto 6.25 Pertunjukkan Barong Kunti Sraya 



236 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

(Sumber : Jaswanto, 2024) 

3) Kesenian Genggong 

Kesenian yang tidak kalah pentingnya terdapat dan merupakan ciri khas dari desa 

ini adalah keberadaan Genggong Kutus. Genggong Kutus merupakan sanggar tabuh 

gamelan Bali yang bertempat di Banjar Pekandelan, Desa Batuan, Kec. Sukawati, Kab. 

Gianyar, Bali. Sanggar Tabuh Genggong Kutus fokus dalam ranah regenerasi, 

pelestarian, inovasi, kolaborasi, eksperimental, hingga kontemporer. Inisiator awal 

perjalanan Sanggar Tabuh Genggong Kutus adalah tokoh seniman dari Desa Batuan yaitu 

I Nyoman Suwida. Berdiri pada tanggal 8 Agustus 2014 sampai saat ini Sanggar Tabuh 

Genggong Kutus, aktif dalam partisifasi berkesenian kancah nasional dan internasional. 

Sanggar Tabuh Genggong Kutus berasal dari kata “Genggong” yaitu instrumen harpa 

mulut/Jaws Harp, sedangkan Kutus yaitu sebutan istilah dalam Bahasa Bali yang 

mempunyai makna angka delapan dimulai dari goretan garis awal sampai dengan ujung 

akhir akan bertemu kembali.  

Makna falsafah yang tersiratkan dalam Genggong Kutus yaitu generasi penerus 

khususnya Genggong tidak akan terputus-putus sampai sepanjang masa. Visi dan misi 

Sanggar Tabuh Genggong Kutus yaitu regenerasi dengan pembaharuan kekinian. Tetap 

berangkat dari pondasi yang lampau dengan cara pendekatan ekspolarasi yang tiada 

henti. B. Biografi Genggong Kutus 1). International Jaws Harp Festival ke 5 di 

Amsterdam pada tahun 2006. 2). Opening APMF tahun 2018 berkolaborasi bersama 

Jerome Vianis. 3). Antida Garden Festival tahun 2020. 4). Bali Expo Festival di Ubud 

pada tahun 2021. 5). Ubud Village Jazz Festival tahun 2021. 6). Bali Spirit Festival tahun 

2023. 7). Arma Ubud Festival 2023. 8). Pesta Kesenian Bali tahun 2023. 9). Toure 

Europe Festival Roskilde Europe tahun 2025 berkolaborasi Elektronik Musik bersama 

Anton Friisgaard dan Putu Septa. 10). International Jews Harp Forum Miaoli Taiwan 

2025, dalam rangka workshop instrument, dan pementasan genggong klasik dan 

eloborasi electronic musik. 11). Lokovasia 2025 Lokakarya Konservasi dan Inovasi 

Musik Tradisi Indonesia diselenggarakan oleh Kementerian Kebudayaan Republik 

Indonesia di Universitas Negeri Semarang. 

 



 

237 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.26  Alat Musik Genggong  

(Sumber: Sabiila, 2023) 

 

 

Foto 6.27 I Nyoman Suwida saat memainkan alat musik Genggong 

(Sumber: Mahaindra, 2024)  

 

Seni genggong merupakan salah satu warisan budaya khas Desa Batuan, Sukawati, 

yang mencerminkan kearifan lokal masyarakat Bali dalam mengekspresikan harmoni 

antara manusia dan alam. Genggong merupakan instrumen musik tradisional yang dibuat 

dari bahan pupug atau pelepah pohon enau. Cara memainkannya menggunakan teknik 

ngengkahin sambil menarik bagian tertentu dari alat tersebut sehingga menghasilkan 

bunyi unik yang menyerupai suara enggung, yaitu sejenis hewan amfibi. Genggong tidak 



238 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

hanya berfungsi sebagai alat musik, tetapi juga sebagai media sosial dan spiritual dalam 

kehidupan masyarakat. Dahulu dimainkan oleh para petani sebagai hiburan di waktu 

senggang, kini genggong berkembang menjadi bagian penting dari pertunjukan seni dan 

identitas budaya Batuan. Namun, di tengah derasnya arus globalisasi dan modernisasi, 

keberadaan genggong semakin terpinggirkan. Upaya pelestarian melalui sanggar-

sanggar lokal, seperti Sanggar Genggong Kutus, menjadi langkah penting dalam menjaga 

eksistensinya. Genggong tidak hanya perlu dilihat sebagai peninggalan masa lalu, tetapi 

juga sebagai simbol kreativitas dan jati diri masyarakat Batuan yang mampu beradaptasi 

dengan zaman tanpa kehilangan nilai tradisinya (Mahaindra, 2024). 

 

 

Foto 6.28 Kesenian Genggong oleh I Nyoman Suwida 

 

 

 

Foto 6.29 Kesenian Genggong oleh I Nyoman Suwida 



 

239 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 6.30 Genggong Kutus Desa Batuan - Tabuh Telu 

(Sumber: Tarsana, 2020) 

 

Penelitian mengenai pertunjukan musik genggong di Desa Batuan, Kecamatan 

Sukawati, Kabupaten Gianyar, menunjukkan bahwa kesenian ini memiliki bentuk, 

fungsi, dan nilai yang sarat makna budaya dan religius. Pertunjukan genggong 

melibatkan tahapan permainan, teknik khusus, serta pembagian peran antarpemain yang 

menciptakan harmoni musikal khas. Selain berfungsi sebagai hiburan, genggong juga 

memiliki fungsi sosial, estetika, ekspresif, dan menjadi sarana pelestarian budaya lokal. 

Nilai-nilai pendidikan agama Hindu yang terkandung di dalamnya mencakup ajaran 

moral, etika, tata upacara, serta nilai sosial dan budaya yang memperkuat karakter 

masyarakat. Berdasarkan temuan penelitian, genggong diperkirakan berasal dari tradisi 

para penggembala dan dinamai sesuai bunyi khas yang dihasilkannya “ngeng” dan 

“ngong” yang mencerminkan hubungan erat antara manusia, alam, dan spiritualitas 

dalam kehidupan masyarakat Bali (Saputra dkk., 2023). Seni pertunjukan Genggong 

merupakan bagian penting dari identitas budaya masyarakat Desa Batuan, Sukawati, 

yang kini menghadapi tekanan akibat perkembangan industri pariwisata dan pengaruh 

budaya global. Kesenian tradisional ini semakin terpinggirkan oleh hadirnya bentuk seni 

modern dan kontemporer, sehingga keberadaannya terancam punah. Hilangnya seni 

Genggong tidak hanya berarti kehilangan satu jenis kesenian, tetapi juga menghapus 

sebagian identitas budaya lokal masyarakat Batuan. Upaya untuk mengoptimalkan dan 

merevitalisasi kesenian Genggong menjadi tantangan utama, baik karena kendala 

internal para pelaku seni maupun faktor eksternal seperti kurangnya jejaring dukungan. 



240 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Mengingat Desa Batuan telah dikenal sebagai desa wisata budaya, pelestarian Genggong 

memiliki potensi ganda: sebagai simbol kebanggaan lokal dan daya tarik wisata yang 

bernilai edukatif dan ekonomi (Winyana dkk., 2020). 

4) Pertunjukkan Arja 

Dilihat dari unsur-unsurnya, Arja merupakan bentuk seni teater rakyat yang 

memiliki karakter sangat kompleks karena memadukan beragam cabang kesenian yang 

berkembang di Bali. Di dalamnya terkandung unsur seni tari, drama, vokal, musik, puisi, 

seni peran, pantomim, busana, dan seni rupa yang berpadu secara harmonis tanpa saling 

mendominasi. Perpaduan ini menciptakan kesatuan estetika yang utuh, di mana seni 

suara—baik melalui tembang maupun gamelan bertangga nada slendro atau pelog—

menjadi sajian yang indah dan memikat. Sementara itu, jalan cerita diperkuat melalui 

penyampaian monolog dan dialog para pemeran. Sebagai seni pertunjukan tradisional, 

Arja menuntut kedekatan emosional antara pemain dan penonton. Interaksi langsung di 

antara keduanya menjadi bagian penting yang menghidupkan suasana pementasan. 

Karena itu, bentuk panggung yang digunakan umumnya berupa kalangan, yaitu 

panggung melingkar yang memungkinkan komunikasi intens antara penari dan penonton 

(Sugiartha dkk., 2019). 

 

Foto 6.31 Pertunjukkan Arja Sukawati 

(Sumber: Tarsana, 2024) 

 

Sebagai bentuk seni pertunjukan, Arja memiliki fungsi edukatif yang kuat. Setelah 

menyaksikan pementasan Arja selama beberapa hari, masyarakat sering kali menirukan 

nyanyian, lelucon, atau gerak-gerak lucu yang ditampilkan para pemain. Ungkapan dan 



 

241 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

adegan yang menggugah tawa tersebut kemudian hidup kembali dalam interaksi sosial 

sehari-hari, menjadikan Arja sebagai media komunikasi efektif untuk menyampaikan 

pesan moral maupun sosial. Berdasarkan fungsinya, Arja termasuk dalam kategori Tari 

Bali-balihan yang berbentuk teater. Ia merupakan seni teater yang kompleks karena 

memadukan berbagai cabang seni yang berkembang di Bali—meliputi seni tari, drama, 

vokal, musik instrumental, puisi, seni peran, pantomim, busana, serta seni rupa. Dalam 

esensinya, Arja merupakan hasil perpaduan antara gagasan kreatif para pemain dan 

respons penonton, sehingga tercipta pertunjukan yang hidup dan interaktif. Sebagai 

bentuk teater tradisional, Arja memiliki daya komunikasi yang kuat dengan 

masyarakatnya. Hingga kini, kesenian ini tetap populer di kalangan masyarakat Bali, 

yang terbukti dari antusiasme mereka untuk datang dan memeriahkan berbagai festival 

Arja yang rutin digelar setiap tahun (Sugiartha dkk., 2019). 

Sejarah seni arja di Desa Singapadu, Gianyar, Bali bermula sekitar awal abad ke-

20 setelah tren popularitas Arja di Bali Tengah sekitar tahun 1915-1920. Di Singapadu 

muncul Arja dengan lakon Jayaprana yang konon dibawa oleh seorang pedagang candu 

dari Desa Liligundi, Buleleng. Arja Jayaprana ini diperkenalkan oleh seniman seperti I 

Made Tokolan, Nang Turun, dan I Gusti Ngurah Keceb. Keahlian seni ini kemudian 

diwariskan oleh Nang Turun kepada I Wayan Geria dan I Made Kredek, yang kemudian 

menjadi pembina Arja di Singapadu. Keunikan Arja Singapadu adalah perpaduan unsur 

dramatari yang memadukan tembang macapat, tari, dan dialog bahasa Bali yang hidup 

dan ekspresif. Lakon yang dimainkan sering kali mengangkat nilai-nilai moral, cerita 

rakyat, dan budaya lokal, dengan partisipasi tokoh-tokoh wanita yang kuat seperti Ni 

Nyoman Rindi, Ni Made Senun, A.A. Rai Tangi, dan Ni Jero Sebita dalam perkembangan 

Arja Jayaprana. Selain itu, konsep dramaturgi dan struktur pementasan Arja di Singapadu 

juga memiliki ciri khas dalam pola gerak dan musikalitas gamelan yang khas, serta 

keutuhan unsur estetika lokal yang terus dipertahankan oleh generasi seniman desa. 

Perkembangan Arja di Singapadu mengalami pasang surut selama lebih dari satu 

abad, namun tetap bertahan sebagai seni pertunjukan tradisional yang berfungsi sebagai 

media hiburan sekaligus pelestarian budaya dan nilai-nilai sosial dalam komunitas 

masyarakat Bali. Sumber primer terbaik untuk sejarah Arja Singapadu dapat ditemukan 

dalam kajian dan dokumentasi yang diwariskan oleh para maestro dan pelaku seni di 

daerah tersebut, salah satunya adalah tulisan terkini dalam artikel "Dramatari Arja: 

Sekilas Perkembangan, Struktur dan Pakem Style Singapadu" (2020) yang mengulas 



242 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

asal-usul dan perkembangan Arja di Singapadu secara mendalam berdasarkan warisan 

lisan dan praktik seni tradisional. Sumber ini merujuk pada catatan rinci tentang tahap 

awal Arja yang muncul dari Arja Dadap dan perkembangan selanjutnya di Singapadu 

melalui tokoh-tokoh penting seperti Nang Turun, I Made Kredek, dan I Wayan Geria 

yang berperan sebagai pembina Arja Jayaprana di desa tersebut.  

Wawancara dengan maestro Arja Singapadu yang tersedia salah satunya adalah 

dengan Ni Nyoman Tjandri, seorang penari Arja klasik dari Desa Singapadu yang sangat 

berperan dalam melestarikan dan mengembangkan seni Arja khas Singapadu. 

Wawancara ini membahas tentang warisan pakem Arja klasik, pengajaran tembang dan 

seni tari klasik Arja, serta perjuangannya dalam membina generasi muda penari Arja di 

Banjar Mukti, Abasan, dan sekitarnya. Ia juga menjadi tenaga pengajar di berbagai 

lembaga seni seperti Keluarga Kesenian Bali (KKB) di RRI Denpasar dan Akademi Seni 

Tari Indonesia (ASTI) Denpasar. Ni Nyoman Tjandri secara aktif menghimpun dan 

melatih anak-anak berbakat dan memperkenalkan inovasi dalam lakon dan iringan Arja 

klasik melalui sanggar Makaradhwaja di Singapadu. Ia dianggap sebagai pewaris 

langsung kekhasan I Made Kredek, salah satu tokoh penting dalam perkembangan Arja 

Singapadu. Informasi wawancara ini dapat ditemukan dalam artikel dan workshop yang 

membahas perkembangan dramatari Arja Singapadu, seperti pada publikasi tertulis yang 

disajikan dalam Kriyaloka oleh Dinas Kebudayaan Provinsi Bali sekaligus menjadi 

sumber belajar penting bagi pelestarian Arja klasik.  

Keunikan seni pertunjukan di Singapadu Kaler terwujud dalam pementasan Barong 

Api yang menceritakan kisah Cokorda Agung Api, pelopor seni topeng Singapadu yang 

terinspirasi dari kilauan cahaya matahari. Gerak tarian yang meditatif dan dinamis serta 

bunyi-bunyi khas dari properti tarian memberikan nuansa ritus yang berbeda dari 

pertunjukan desa lain. Selain itu, desa ini juga dikenal dengan seni dramatari yang 

melibatkan barong, topeng, opera Arja, dan kesenian tari lain yang berfungsi melayani 

upacara adat dan hiburan masyarakat. Tradisi seni pertunjukan ini juga menjadi media 

pelestarian budaya sekaligus identitas sosial yang sangat dihargai dan terus 

dikembangkan oleh masyarakat desa. 

5) Pertunjukkan Wayang Tantri Khas Wija 

Wayang Tantri khas Wija lahir pada era 1980-an di Desa Sukawati, Gianyar, ketika 

seni pedalangan Bali mengalami perubahan akibat derasnya pengaruh globalisasi. Pada 



 

243 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

masa itu, wayang kulit kekhasan Sukawati mulai mengalami kelesuan, sehingga 

mendorong munculnya inovasi untuk menjaga keberlanjutan tradisi. Dalam situasi ini, 

Dalang I Wayan Wija tampil sebagai tokoh sentral yang menghadirkan pembaruan 

melalui penciptaan bentuk seni pewayangan baru yang bersumber dari cerita Tantri. 

Karya inovatifnya kemudian dikenal sebagai Wayang Tantri, menandai transformasi 

besar dalam dunia pedalangan Bali.  

Wayang Tantri khas Wija merupakan salah satu bentuk seni pedalangan modern 

Bali yang mengambil inspirasi dari kisah-kisah Tantri sebagai sumber cerita, namun 

diolah dengan sentuhan kreatif khas dalang I Wayan Wija. Kekhasan utama khas Wija 

terletak pada inovasi bentuk wayang yang lebih ekspresif, penggunaan karakter-karakter 

hewan yang dibuat dengan detail artistik, serta teknik memainkan boneka wayang yang 

dinamis dan lincah sehingga mampu menghadirkan suasana hidup di panggung. Selain 

itu, khas Wija dikenal dengan dramaturgi yang komunikatif, memadukan humor segar, 

dialog ringan, dan pesan moral yang mudah dipahami semua usia, tanpa meninggalkan 

kekuatan nilai filosofi Tantri yang sarat etika dan pendidikan karakter. Menurut (Kodi, 

2021) wayang tantri merupakan hasil kreativitas Dalang I Wayan Wija yang berupaya 

mempertahankan prinsip dasar pewayangan Bali sambil melakukan inovasi melalui 

penggunaan bebondresan sebagai elemen penting dalam sajian. Bebondresan yang 

mencakup gerak, tokoh, dan dialog menjadi medium utama Wija untuk mengekspresikan 

identitas artistiknya, sekaligus menunjukkan penguasaan mendalam terhadap tetikesan, 

penciptaan figur wayang baru, dan antawacana.  

Adegan bondres dalam Wayang Tantri lakon Bhagawan Kundala Nangun Yadnya 

oleh Dalang I Wayan Wija terbukti menghadirkan kreativitas yang unik dan belum 

pernah dilakukan dalang lain, sehingga memunculkan apresiasi penonton berupa tepuk 

tangan sebagai tanda terpenuhinya rasa nikmat estetik. Melalui penelitian ini diketahui 

bahwa adegan bondres dibangun oleh tiga tokoh wayang dua dimensi, pemain kendang, 

wanita seksi, dan nenek lincah, yang dikombinasikan dengan jimbe, tamborin, vokal, 

serta teknik permainan wayang satu tangan, menghasilkan wujud visual dan struktur 

adegan yang padu. Analisis estetis menunjukkan adanya keterkaitan harmonis antar 

elemen pertunjukan, kerumitan teknik bermain yang melibatkan koordinasi alat musik, 

vokal, gerak, dan cepala secara simultan, serta penonjolan kreativitas Dalang Wija yang 

ekspresif, individual, dan unik. Dengan demikian, estetika adegan bondres. 



244 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Wayang Tantri tidak hanya terletak pada nilai sensuous yang tampak dari depan 

kelir, tetapi juga pada nilai asosiatif yang terserap penonton ketika memahami 

kompleksitas proses kreatif dalang, sehingga memperkuat posisi adegan ini sebagai 

pencapaian artistik yang mencerminkan virtuositas seorang inovator pedalangan Bali 

(Wicaksandita dkk., 2020) 

 

 

Foto 6.32 Wayang Tantri Kekhasan Wija oleh I Wayan Wija 

 

 



 

245 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.33 Pertunjukkan Wayang Tantri Khas Wija oleh I Wayan Wija 

 

Wayang-wayang Tantri khas Wija, baik manusia, binatang, maupun raksasa, yang 

ditampilkan merupakan hasil eksperimen yang terus berubah dan disempurnakan, 

memperlihatkan dinamika kreativitas yang tidak pernah berhenti. Sebagian besar tokoh 

bondres merupakan ciptaan baru yang mengalami berbagai modifikasi sepanjang 

perjalanan karir I Wayan Wija, sehingga wayang tantri yang ditampilkan kepada 

penonton saat ini adalah bentuk terbarukan dari serangkaian proses kreatif yang panjang. 

Keseluruhan temuan ini menegaskan bahwa inovasi bebondresan dalam wayang tantri 

bukanlah sekadar hiburan, melainkan manifestasi pergulatan identitas dalang yang 

berusaha menjaga tradisi sekaligus memperbaruinya melalui kreativitas berkelanjutan. 

6.2. Seni Rupa 

1) Seni Lukis Corak Batuan 

Seni lukis corak Batuan merupakan salah satu bentuk seni rupa tradisional Bali 

yang tumbuh dan berkembang di Desa Batuan, Gianyar, sejak dekade 1930-an. Ciri 

utama corak ini terletak pada komposisinya yang padat atau horror vacui, setiap bagian 

kanvas dipenuhi berbagai elemen visual seperti figur manusia, unsur alam, serta 

makhluk-makhluk supranatural, sehingga menghasilkan kesan yang kompleks, dinamis, 

dan menyerupai labirin visual (Granquist, 2009). Pengaruh Barat terhadap seni lukis di 



246 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Batuan tidak sebesar di Ubud, sehingga para seniman yang menganut aliran Batuan 

melukis dengan cara yang lebih tradisional, dengan penggambaran manusia dan tokoh-

tokoh mistis lainnya yang dipengaruhi oleh cara tokoh-tokoh wayang digambarkan. 

Biasanya, lukisan Batuan ramai, sendu, dan mistis, lukisan-lukisan ini dengan sempurna 

menangkap atmosfer spiritualitas mendalam yang menyelimuti Bali dalam konteks 

suasana hutan yang rimbun dan muram . Adegan-adegan dari kehidupan sehari-hari 

dipenuhi dengan monster, penyihir, dan setan corak ini dikenal melalui organisasi seni 

Pita Maha, yang menjadi wadah awal munculnya seniman-seniman Bali modern dengan 

ciri visual khas: bidang lukisan yang padat tanpa ruang kosong, detail rumit, serta 

atmosfer mistis dan religius yang kuat (Adnyana, 2015).  

Seni lukis corak Batuan mulai berkembang pada abad ke-18 dan mencapai 

ketenaran luas pada awal abad ke-20 melalui karya seniman seperti I Ngendon dan Ida 

Bagus Made Togog. Penggunaan warna gelap seperti hitam dan abu-abu juga merupakan 

ciri khas seni lukis Batuan yang menciptakan kesan dramatis, kelam dan mencekam. 

Tema yang diangkat umumnya mencakup mitologi Hindu, cerita rakyat Bali, kehidupan 

sehari-hari, serta dimensi spiritual dan kegiatan keagamaan. Teknik melukis Batuan 

melibatkan proses bertahap dan rumit seperti nyeket (sketsa awal), nyawi (sketsa lebih 

jelas), nyigar (memperkuat warna hitam dan putih), dan menyunin (memberi kesan 

berisi). Selain itu, motif lukisan sering mengambil tema pewayangan, kisah Ramayana 

dan Mahabharata, serta pertarungan antara Barong dan Rangda yang sarat makna 

simbolis.  

Seni lukis corak Batuan ini bukan hanya sekadar karya seni visual, tetapi juga 

memiliki fungsi religius dan sosial, menghias pura serta pelinggih di desa, serta berperan 

sebagai media pelestarian budaya dan kepercayaan masyarakat. Museum Puri Lukisan di 

Ubud, sebagai contoh, menyimpan banyak koleksi lukisan corak Batuan yang menjadi 

bukti keberlanjutan dan autentisitas tradisi seni dari Desa Batuan tersebut. Dalam konteks 

ekonomi dan budaya, seni lukis kekhasan Batuan memiliki nilai yang tinggi di pasar seni, 

baik lokal maupun internasional. Lukisan dengan detail rumit dan penggarapan halus 

dapat mencapai harga jutaan hingga puluhan juta rupiah, tergantung pada ukuran, usia, 

serta reputasi pelukisnya. Pasar seni di Ubud, Sanur, dan Denpasar menjadi pusat utama 

perdagangan karya Batuan, sementara beberapa di antaranya dilelang di galeri luar negeri 

sebagai representasi seni Bali klasik. Nilai ekonomi yang tinggi ini juga mencerminkan 

penghargaan terhadap warisan budaya dan keahlian turun-temurun para senimannya. 



 

247 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Proses penciptaan yang menuntut ketelitian ekstrem, penggunaan teknik tradisional tanpa 

mengabaikan nilai simbolik, serta kedalaman makna spiritual di dalamnya menjadikan 

setiap karya tidak hanya bernilai estetis tetapi juga kultural. Dengan demikian, seni lukis 

kekhasan Batuan bukan sekadar komoditas pasar, melainkan simbol keberlangsungan 

identitas budaya Bali di tengah arus modernisasi dan globalisasi. 

 

 

Foto 6.34 Lukisan Seniman Khas Batuan oleh I Wayan Malik 

 

 

Foto 6.35 Lukisan Seniman Khas Batuan oleh I Ketut Murtika 

(Sumber : Backman, 2025) 

 



248 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

2) Seni Rupa Topeng 

Seni topeng di Desa Singapadu, Kecamatan Sukawati, Gianyar, merupakan bagian 

penting dari tradisi pertunjukan Bali yang memadukan aspek estetika, fungsi ritual, dan 

makna sosial. Daerah Singapadu sejak lama dikenal sebagai pusat seni, sehingga 

perkembangan seni topeng di wilayah ini berlangsung secara dinamis dan berkelanjutan 

(Bandem & DeBoer, 1995). Sebagai desa budaya, Singapadu memiliki warisan seni 

tradisi Bali yang kuat, terutama seni topeng yang khas dan memikat. Tradisi topeng di 

Desa Singapadu, telah berkembang sejak ratusan tahun lalu dan terus mengalami 

perubahan bentuk seiring dinamika zaman. Dari perjalanan sejarahnya yang panjang, 

muncul berbagai jenis topeng berkarakter manusia yang kemudian menjadi bagian 

penting dalam dramatari topeng. Bagi masyarakat Singapadu, topeng bukan hanya 

kebanggaan lokal, tetapi dianggap sebagai roh dan taksu yang menghidupi desa. Karena 

itu, berbagai upaya terus dilakukan agar tradisi topeng tetap lestari dan dapat berkembang 

sesuai kebutuhan masa kini (Anton, 2011).  

Dalam konteks seni pertunjukan Bali, topeng berfungsi tidak hanya sebagai 

hiburan, tetapi juga sebagai sarana penyampaian pesan moral serta media spiritual yang 

terintegrasi dengan berbagai upacara adat dan keagamaan. Dua bentuk utama seni topeng 

yang berkembang di Sukawati adalah Topeng Pajegan dan Topeng Panca. Topeng 

Pajegan, yang dimainkan oleh satu penari yang memerankan berbagai karakter secara 

bergantian, menuntut penguasaan teknik dramatic embodiment yang sangat kuat, 

termasuk penguasaan wiraga, wirama, dan wirasa. Sementara itu, Topeng Panca 

menampilkan lima karakter utama yang mewakili keragaman sifat manusia, sehingga 

pertunjukan ini sering dianggap sebagai refleksi sosial masyarakat Bali.  Keberadaan 

kedua formasi pertunjukan ini menunjukkan bahwa seni topeng di Sukawati memiliki 

fungsi yang sekaligus estetis dan edukatif (Emigh, 1996). Selain performa, kekuatan seni 

topeng di desa Singapadu-Sukawati juga terlihat dalam tradisi pembuatan topeng yang 

diwariskan secara turun-temurun. Para seniman/sangging topeng menggunakan kayu 

pule sebagai bahan utama, karena kayu ini dianggap suci dan dipercaya memiliki 

kekuatan niskala, sehingga layak menjadi sarana ritual (Sudarma, 2019). Setiap proses 

pembuatan topeng dilakukan dengan ketelitian tinggi, mulai dari pemilihan bentuk 

wajah, detil ukiran, hingga pewarnaan ekspresif yang mencerminkan karakter masing-

masing tokoh. Ritual nunas ica atau permohonan restu juga dilakukan sebelum 



 

249 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pengerjaan topeng dimulai, menegaskan bahwa pembuatan topeng tidak sekadar aktivitas 

kriya, tetapi juga tindakan spiritual. 

Cokorda Alit Artawan merupakan salah satu tokoh dalam tradisi seni topeng Bali, 

khususnya dari Desa Singapadu, Gianyar. Merupakan generasi ke-10 dari keluarga 

pembuat topeng di Singapadu. Cokorda Alit Artawan bukan hanya seorang seniman 

pengukir topeng, tetapi juga Ketua Asosiasi Seniman Singapadu yang aktif mendorong 

regenerasi seniman muda dan pelestarian topeng tradisional. Kekhususan karya terletak 

pada kemampuan memadukan pakem tradisi leluhur dengan sentuhan estetika 

kontemporer tanpa menghilangkan nilai sakralnya. Mempertahankan teknik klasik 

seperti penggunaan kayu pule, detail ukiran halus, serta ekspresi karakter yang kuat, 

namun memberi ciri khas melalui proporsi wajah yang lebih hidup, permainan garis yang 

elegan, dan penekanan pada taksu atau karisma spiritual topeng. Karya-karyanya, seperti 

topeng Rangda, Barong, dan berbagai karakter dramatari, menampilkan perpaduan antara 

kesan magis, keagungan, dan kedalaman emosional sehingga mampu menghadirkan 

identitas visual yang berbeda dari kekhasangay daerah lain di Bali.  

 

Foto 6.36 Seni Topeng oleh Cokorda Alit Artawan  

 



250 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 
Foto 6.37 Seni Topeng oleh Cokorda Alit Artawan  

 

Dalam perkembangan kontemporer, seni topeng di Desa Singapadu terus 

mengalami revitalisasi melalui berbagai sanggar seni dan kegiatan pertunjukan yang 

melibatkan generasi muda. Regenerasi ini membuat seni topeng tetap relevan dan mampu 

beradaptasi dengan kebutuhan zaman tanpa menghilangkan nilai filosofis yang 

diwariskan leluhur. Dengan demikian, seni topeng di Desa Singapadu, Kecamatan 

Sukawati, Gianyar bukan hanya warisan budaya, tetapi juga media yang hidup, 

berkembang, dan terus membangun identitas masyarakat Bali. 

3) Desain Elemen Arsitektur (Pintu Ukiran Bali) 

Pintu ukiran Bali (termasuk tipe gebyok dan bingkai pintu tradisional) merupakan 

salah satu elemen arsitektur yang menonjol di Bali, menggabungkan fungsi struktural 

dengan nilai estetika dan simbolik. Ukiran pada “daun” dan kusen pintu sering 

menampilkan motif-motif flora, fauna, figur mitologis (mis. barong, dewa/dewi), serta 

pola geometris yang diperkaya ornamen khas setempat. Motif-motif ini selain berfungsi 

dekoratif juga memuat makna kosmologis dan status sosial pemilik bangunan. Di Batuan, 

Sukawati-Gianyar terdapat pusat-pusat pengrajin ukir kayu yang memproduksi pintu-

pintu tersebut. Toko ukir menerima pesanan lokal maupun untuk pasar luar Pulau Bali, 

termasuk variasi pintu tradisional penuh ukir (gebyok) hingga model yang 

disederhanakan untuk interior modern. Bahan yang umum dipakai adalah kayu jati atau 

mahoni. Pengerjaan sering memadukan ukiran tangan tradisional dengan finishing 

emas/prada untuk menonjolkan relief. Kehadiran toko, galeri, dan pemasaran online dari 

pengrajin di Sukawati menunjukkan peran ekonomi kerajinan ini dalam menyokong mata 



 

251 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pencaharian lokal dan pariwisata.  

Salah satu kekhasan utama pintu ukir Bali di desa Batuan terletak pada karakter 

visualnya yang sangat detail, ritmis, dan sarat makna simbolik. Motif flora seperti patra 

punggel, patra mesir, dan patra sari dipahat dengan kedalaman relief yang menonjol, 

sehingga menciptakan permainan bayang yang hidup ketika terkena cahaya. Selain itu, 

penggunaan ornamen karang bhoma atau figur pelindung pada bagian atas pintu 

memperkuat fungsi pintu sebagai elemen spiritual penjaga ruang. Penerapan teknik 

prada emas menjadi ciri lain yang mudah dikenali, memberikan kesan mewah dan sakral 

yang menjadi identitas estetika kerajinan ukir Bali. Pintu ukir buatan pengrajin Sukawati 

juga khas karena memadukan teknik tradisional dengan inovasi motif kontemporer, 

sehingga menghasilkan produk yang tetap berakar pada ikonografi Bali tetapi relevan 

dengan kebutuhan arsitektur modern dan pasar pariwisata. 

Galih Ukir di Desa Batuan, Sukawati, merupakan salah satu perajin ukir kayu Bali 

yang secara khusus memproduksi elemen arsitektur tradisional, terutama pintu ukir Bali 

seperti Kori Kuwadi. Berdiri sejak 1991 di bawah pengelolaan Drs. I Wayan Balika Ika, 

tempat ini memadukan teknik ukir tradisional dengan desain yang adaptif terhadap 

perkembangan zaman. Ciri khas karya seni Galih Ukir terletak pada penggunaan bahan 

berkualitas seperti kayu merbabu dan kayu jati (teak) yang dikenal kuat, tahan cuaca, 

serta sangat ideal untuk detail ukiran halus. Motif klasik, seperti patra punggel, patra 

sari, serta stilisasi tanaman pare dan anggur, dipadukan dengan desain pintu bergaya Bali 

modern yang lebih minimalis namun tetap menampilkan identitas visual Bali. Teknik 

finishing seperti prada, white-wash, solid Antique finishing memperkaya tampilan, 

menjadikan setiap pintu sebagai perpaduan harmonis antara tradisi dan estetika 

kontemporer. 



252 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.38 Satu Set Gayor oleh Galih Ukir 

 

 

Foto 6.39 Pintu Ukir oleh Galih Ukir 



 

253 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.40 Pintu Gebyog oleh Galih Ukir 

 

 

Foto 6.41. Pintu Ukir oleh Galih Ukir 

 



254 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Sebagai pusat produksi yang mempekerjakan puluhan perajin, Galih Ukir telah 

berkembang menjadi produsen yang tidak hanya melayani pasar lokal, tetapi juga 

menjangkau konsumen internasional. Eksistensinya bahkan telah dikenal hingga 

mancanegara seperti Australia, Malaysia, Denmark, berbagai negara Eropa, dan 

Amerika, mencerminkan kualitas dan daya tarik desain pintu Bali di pasar global. Inovasi 

dalam mengadaptasi pintu tradisional Bali ke konteks arsitektur modern, serta konsistensi 

kualitas dan kemampuan menjaga identitas budaya Bali, menjadikan karya Galih Ukir 

diminati untuk vila, hotel, residensial mewah, hingga proyek dekorasi internasional, hal 

ini pula membuktikan Galih Ukir menjadi pilar penting dalam keberlanjutan desain 

elemen arsitektur Bali. 

6.3. Kerajinan 

1) Kerajinan Perak dan Emas 

Kerajinan perak dan emas di Sukawati, Gianyar, merupakan salah satu wujud seni 

kriya Bali yang menggabungkan kemampuan teknis tinggi dengan kepekaan estetik 

masyarakat setempat. Perajin Sukawati dikenal terampil dalam teknik filigree, ukir, 

cetak, dan patri, yang menghasilkan ragam produk mulai dari perhiasan tradisional, 

seperti subeng, gelang, padung, dan kalung, hingga karya kontemporer yang mengikuti 

tren global. Keunikan kerajinan ini terletak pada motif-motif dekoratif bernuansa flora, 

fauna, serta simbol-simbol kosmologi Hindu Bali yang dipahat secara detail, 

memperlihatkan kesinambungan antara tradisi leluhur dan inovasi modern. Selain 

menjadi bagian penting dari budaya ritual dan busana adat Bali, kerajinan perak dan emas 

Sukawati juga berkembang sebagai komoditas ekonomi kreatif yang mendukung 

pariwisata serta membuka ruang kolaborasi desain dengan pasar internasional. 

Kombinasi antara keterampilan turun-temurun, kreativitas, dan adaptasi terhadap 

kebutuhan pasar menjadikan kerajinan logam mulia Sukawati sebagai salah satu 

representasi unggulan seni kriya Bali. 

 



 

255 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

    

 

Foto 6.42 Kerajinan Perak oleh I Wayan Murdana 

 

 

 



256 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

\  

 

Foto 6.43 Beberapa Proses Pembuatan Kerajinan Perak oleh I Wayan Murdana. 

 

 



 

257 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 6.44 Kerajinan Emas oleh Kadek Martana (Sumber: Martana, 2025)  

 



258 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Kerajinan perak dan emas di Sukawati memiliki kekhususan pada kemampuan 

perajin dalam memadukan teknik filigree halus dengan motif-motif tradisional Bali yang 

sarat makna filosofis. Keahlian mengolah detail ukiran miniatur—seperti motif patra 

punggel, patra sari, dan ornamen fauna mitologis, menjadi ciri khas yang membedakan 

karya Sukawati dari daerah lain (Ardana, 2019). Selain itu, perajin di wilayah ini dikenal 

menjaga proporsi dan keseimbangan estetika secara ketat sehingga setiap karya, baik 

perhiasan maupun objek dekoratif, menampilkan karakter elegan namun tetap kuat 

merepresentasikan identitas lokal (Purnami, 2021). Kekhususan lainnya terletak pada 

kemampuan mereka mengadaptasi permintaan pasar internasional tanpa meninggalkan 

teknik manual tradisional, menjadikan kerajinan perak dan emas Sukawati tidak hanya 

bernilai ekonomi tetapi juga memiliki legitimasi artistik di tingkat global (Widnyana, 

2020). 

2) Kerajinan Layang-layang 

Kerajinan layang-layang di Sukawati menghadirkan perpaduan antara kreativitas 

visual dan nilai tradisi Bali yang kuat. Dalam budaya Bali, layangan tidak dipandang 

sebagai permainan belaka, melainkan objek simbolis yang dipercaya memiliki “tulang, 

badan, dan roh,” sehingga mengandung makna spiritual yang melekat pada praktik 

masyarakat agraris dan cerita mitologis seperti. Nilai budaya ini membuat layang-layang 

Bali menempati posisi penting dalam kesenian tradisional, sekaligus menjadi identitas 

visual masyarakat Sukawati yang diwariskan lintas generasi. Dari aspek desain, perajin 

Sukawati terus mengembangkan bentuk-bentuk kreasi yang variatif, mulai dari layang-

layang tradisional seperti bebean hingga desain modern yang disesuaikan dengan 

permintaan pasar. Inovasi ini dilakukan untuk mempertahankan daya tarik kerajinan, 

terutama karena sektor ini turut menjadi produk suvenir dan dekorasi interior yang 

diminati wisatawan. Tingginya perhatian terhadap detail seperti lukisan, warna, dan 

finishing menjadikan layang-layang Sukawati bersaing dalam pasar kerajinan kreatif.  



 

259 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 6.45 Kerajinan Layang-Layang oleh I Ketut Mudika 

 



260 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.46 Kerajinan Layang-Layang oleh I Ketut Mudika 

 

 

Foto 6.47 Proses Melukis Layang-Layang  

 



 

261 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Perajin layang-layang di Bali telah berhasil memanfaatkan Bali Kite Festival 

sebagai pemicu untuk mengembangkan pasar ekspor. Layang-layang berukuran kecil 

dengan lukisan abstrak menjadi komoditas ekspor yang diminati terutama di Italia, 

Belgia, dan Amerika Serikat. Desain layangan ekspor sangat beragam dan disesuaikan 

dengan selera pembeli luar negeri, mulai dari bentuk tradisional seperti be-bean (ikan), 

janggan (naga), hingga motif modern seperti kodok, capung, burung, dan figur Dewi Sri 

atau Garuda Wisnu. Lokasi produksi kerajinan ekspor ini terdapat di Gianyar, khususnya 

Singapadu dan Sukawati, yang memungkinkan produksi massal namun tetap 

mempertahankan estetika dan kemasan yang menarik sehingga mudah dieksport 

menggunakan jalur laut (Burhani, 2007). Dari sisi ekonomi, kerajinan layang-layang 

terbukti memiliki nilai komersial signifikan bagi masyarakat lokal. Pasar Seni Sukawati 

juga menjadi saluran distribusi utama yang menghubungkan produk kerajinan ini dengan 

wisatawan domestik maupun mancanegara, sehingga layang-layang tidak hanya 

berfungsi sebagai artefak budaya, tetapi juga sebagai penopang ekonomi kreatif desa.  

Kerajinan layang-layang Sukawati memiliki kekhususan pada perpaduan antara 

fungsi estetis dan tradisi budaya Bali yang kuat. Para perajin di wilayah ini tidak hanya 

membuat layang-layang sebagai permainan, tetapi mengolahnya menjadi karya seni yang 

memuat makna simbolis, seperti bentuk bebean, janggan, serta figuratif hewan dan dewa-

dewi yang merepresentasikan kepercayaan agraris dan spiritual masyarakat Bali. Setiap 

layangan dirancang dengan struktur yang proporsional, mulai dari kerangka bambu, pola 

kain, hingga lukisan hias, sehingga menghasilkan karakter visual yang khas dan mudah 

dikenali sebagai produk Sukawati. Kekhasan lain tampak pada teknik pewarnaan dan 

motif lukis yang detail, menjadikan layang-layang ini bukan hanya objek fungsional, 

tetapi juga karya seni yang bernilai dekoratif. Selain kekuatan tradisi, layang-layang 

Sukawati memiliki ciri khusus pada keberlanjutan inovasinya, para perajin 

menyesuaikan desain dengan kebutuhan pasar wisata dan ekspor, sehingga muncul 

berbagai kreasi modern seperti naga ber-ekor panjang, burung berwarna cerah, capung, 

kodok, hingga figur mitologi seperti Dewi Sri dan Garuda. Inovasi tersebut membuat 

produk Sukawati tetap relevan dan memiliki daya tarik internasional, sekaligus 

mempertahankan identitas lokal. 

3) Kerajinan Cangkang Telur  

Kerajinan lukis telur di Sukawati, terutama di Desa Batuan, tumbuh pesat berkat 



262 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

kreativitas I Wayan Sadra yang sejak tahun 1997 mengeksplorasi cangkang telur sebagai 

media alternatif untuk berkarya. Seniman ini memanfaatkan limbah telur yang biasanya 

dibuang dan mengubahnya menjadi karya seni bernilai tinggi melalui proses yang sangat 

teliti. Berbagai jenis telur, mulai dari bebek, angsa, kasuari hingga unta digunakan untuk 

menghasilkan variasi ukuran dan karakter visual. Kesulitan memperoleh cangkang besar 

mendorong munculnya inovasi berupa telur kayu albesia yang lebih mudah diakses. 

Pergeseran dari kanvas ke cangkang telur ini menandai awal kreativitas I Wayan Sadra 

yang berbeda dibanding seniman lainnya dan menjadikannya pelopor egg painting khas 

Batuan.  

Dalam hal teknik, proses melukis pada cangkang telur membutuhkan ketelitian 

tinggi karena sifatnya yang rapuh dan melengkung. Sadra menggunakan stik kayu khusus 

untuk menopang telur agar tidak pecah selama proses pembuatan. Kekhasan karya Sadra 

tampak pada penerapan motif tradisi Batuan, dengan ciri pewayangan, pepatran, dan 

detail garis yang rumit yang digabungkan dengan motif modern seperti hewan, 

tumbuhan, kartun, hingga potret wajah. Perpaduan estetika tradisional dan inovasi motif 

modern membuat karya Sadra berbeda dari perajin lain, terutama karena tingkat 

kerumitan garis dan pewarnaan ngabur (gradasi gelap-terang) yang sangat halus. Tidak 

hanya melukis, Sadra juga menghadirkan inovasi telor ukir, yang memperluas fungsi 

telur menjadi dekorasi artistik dan lampu tidur. 

  

Foto 6.48 Kerajinan Lukis Telur oleh I Wayan Sadra  



 

263 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.49 Kerajinan Ukir Telur oleh I Wayan Sadra (Sumber: Sandy, 2024) 

 

 

Foto 6.50 Lampu Tidur dari Cangkang Telur oleh I Wayan Sadra 

(Sumber: Wirawan dkk., 2013) 

 

Betapapun rumit prosesnya, karya Sadra memiliki daya tarik ekonomi dan budaya 

yang kuat. Kerajinan ini diminati wisatawan lokal dan mancanegara, dengan peningkatan 

pesanan pada momen-momen khusus seperti Paskah dan Natal. Telur asli berukuran 

besar memiliki nilai ekonomi tinggi, sementara telur kayu lebih terjangkau dan praktis 

untuk pasar wisata. Selain itu, Sadra membuka ruang belajar bertempat di art shop untuk 

membina anak-anak dan generasi muda, sehingga kekhasan teknik Batuan yang 

dikembangkan dapat diwariskan dan terus hidup. Walaupun menghadapi tantangan 



264 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

seperti kelangkaan bahan baku dan lamanya proses pengeringan telur kayu, keunikan 

karyanya yang menggabungkan tradisi, inovasi, kerumitan teknik, dan nilai estetika 

tinggi menjadikan seni lukis telur Sukawati sebagai bentuk warisan budaya yang adaptif, 

relevan, dan semakin bernilai dalam ekosistem seni rupa Bali. 

 

 

Foto 6.51 Proses Pembuatan Seni Lukis Telur oleh I Wayan Sadra (Sumber: Sad, 2023). 

 

Kerajinan lukis telor yang dikembangkan oleh I Wayan Sadra di Desa Batuan, 

Sukawati, mencerminkan perjalanan kreatif seorang seniman yang berawal dari media 

kanvas kemudian beralih ke cangkang telur sebagai bentuk eksplorasi artistik yang unik 

dan bernilai tinggi, dengan proses pembuatan yang meliputi pembersihan telur, 

pembuatan sketsa, pewarnaan, dan finishing menggunakan vernis, serta penggunaan 

beragam motif tradisi Batuan dan motif modern yang terus diperbarui hingga 

menciptakan inovasi seperti telor ukir. Melalui upaya ini, Sadra tidak hanya memperluas 

peluang ekonomi kreatif bagi masyarakat dan generasi muda, tetapi juga berkomitmen 

untuk melestarikan seni lokal Bali melalui pengembangan motif dan teknik yang adaptif 

terhadap kebutuhan pasar dan tantangan ketersediaan bahan baku (Wirawan dkk., 2013) 

4) Kerajinan Wayang Kulit 

Kerajinan wayang kulit Sukawati di Banjar Babakan, Sukawati, Gianyar, 

merupakan salah satu pusat tradisi pewayangan paling penting di Bali. Aktivitas 

pembuatan wayang telah berlangsung sejak sekitar tahun 1963 dan diwariskan secara 

turun-temurun, menjadikan desa ini sebagai lumbung seniman ukir dan dalang. Para 

perajin memanfaatkan kulit sapi atau kerbau yang diproses secara tradisional agar kuat 



 

265 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

namun lentur sebelum diukir menjadi figur pewayangan. Kerajinan ini juga menjadi 

tulang punggung ekonomi masyarakat setempat, karena wayang Sukawati banyak 

diminati wisatawan lokal maupun mancanegara (Antara, 2025). Proses pembuatan 

wayang kulit di Sukawati terkenal rumit, mulai dari persiapan kulit, penggambaran motif, 

pengukiran detail (ngukel), pewarnaan, hingga pemasangan tangkai. Setiap tahapan 

mengandung kekhasan estetik Bali, terutama pola hias flora dan patra punggel yang 

dipahat dengan teknik tusuk rapat. Wayang kayon atau gunungan yang dikerjakan dengan 

detail tinggi sangat diminati kolektor dari Jerman serta Prancis. Kehalusan pengerjaan 

ini menjadi ciri visual kuat yang membedakan wayang Sukawati dengan daerah di Bali 

lainnya. Kontribusi para dalang besar Sukawati menjadi bagian penting dalam 

membentuk kekhasan wayang kulit lokal. I Wayan Wija, maestro asal Sukawati, dikenal 

sebagai inovator yang memadukan pakem klasik dengan kreativitas modern. 

Menciptakan Wayang Tantri, sebuah transformasi cerita binatang dalam format wayang 

kulit yang kemudian menjadi populer di Bali. Pertunjukannya juga menonjolkan 

bebondresan atau humor tokoh-tokoh binatang yang mencerminkan estetika postmodern 

namun tetap berakar pada filosofi lokal.  

 

 

Foto 6.52 Wayang Kulit oleh I Wayan Wija 



266 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 6.53 Salah Satu Proses Pembuatan Wayang Kulit oleh I Wayan Wija 

Tokoh lain dalam seni wayang kulit adalah I Kadek Budi Setiawan, atau “Kadek 



 

267 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Capung,” membuat berbagai jenis wayang kulit yang mencerminkan kekuatan tradisi 

ukir Sukawati sekaligus keterbukaan pada inovasi. Karyanya mencakup wayang 

Ramayana seperti Rama, Sita, Laksmana, Hanoman, dan Rahwana, serta tokoh-tokoh 

Mahabharata seperti Pandawa, Kurawa, Karna, dan Drona yang menonjolkan detail 

ornamen dan karakter ksatria. Selain itu, Kadek Capung juga menghasilkan wayang 

Parwa khas Bali yang mengikuti pakem pedalangan lokal, serta tokoh-tokoh punakawan 

seperti Twalen, Mredah, Delem, dan Sangut dengan ekspresi yang kuat.  

 

Foto 6.54 Wayang Kulit oleh I Kadek Budi Setiawan 

 

 

 

Foto 6.55 Proses Pewarnaan Wayang Kulit oleh I Kadek Budi Setiawan 

 

I Ketut Sudiana menambahkan warna lain dalam tradisi Sukawati melalui 



268 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

kreativitas dan perannya sebagai pendidik. Sudiana menciptakan pola pedalangan baru 

yang memungkinkan eksplorasi dialog sastra dan filosofi yang lebih bebas serta 

kontemporer. Karya-karya I Ketut Sudiana tidak terbatas pada epos Ramayana atau 

Mahabharata, tetapi lebih banyak menghadirkan lakon carangan dan garapan inovatif 

yang relevan dengan persoalan kontemporer. Dikenal melalui karya besar seperti 

“Wayang Wahya, Kelir Tanpa Batas”, yang menggabungkan konflik keluarga modern 

dengan rujukan Mahabharata dalam struktur dramatiknya, serta eksplorasi visual melalui 

penggunaan wayang kulit dan akrilik. 

 

Foto 6.56 Wayang Kulit oleh I Keut Sudiana 



 

269 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.57 Proses Pewarnaan Wayang Kulit oleh I Ketut Sudiana 

 

5) Kerajinan Seni Patung Batu Cadas 

Seni patung batu cadas di Singapadu-Sukawati, Gianyar, merupakan salah satu 

tradisi kriya yang memiliki akar kuat dalam perkembangan seni rupa Bali. Batu cadas 

jenis batu alam berwarna abu-abu muda yang mudah dipahat, menjadi media utama bagi 

para seniman lokal untuk menciptakan ragam bentuk patung, mulai dari figur dewa-dewi, 



270 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

relief cerita epik, hingga ornamen dekoratif untuk pura dan rumah tinggal. Keahlian 

memahat ini diwariskan secara turun-temurun, sehingga banyak keluarga di Singapadu 

yang menjadikan seni padas sebagai identitas dan mata pencaharian utama. Karakter batu 

yang mudah dibentuk memungkinkan para seniman menghadirkan detail halus khas Bali, 

dan ekspresi simbolis yang kuat pada setiap karya, menjadikan patung-patung ini tidak 

hanya bernilai estetis tetapi juga sarat makna spiritual. Seniman patung secara konsisten 

menghadirkan patung dengan ciri khas klasik tempo dulu yang sangat artistik dan langka 

di era modern. Meskipun dikemas ulang agar lebih menarik dan sesuai selera masa kini, 

patung-patung tersebut tetap mempertahankan ciri khas berada “di masa lalu”, 

menunjukkan dedikasi seniman untuk melestarikan estetika tradisional. Lebih jauh, 

fungsi patung telah berkembang, dulu semata-mata sebagai sarana pemujaan, kini juga 

menjadi elemen dekoratif karena permintaan pasar yang beragam. Selera konsumen 

sangat memengaruhi modifikasi karakteristik patung, sehingga produksi patung tidak 

monoton tetapi fleksibel tergantung penggunaan akhir. Hal serupa juga dikemukan oleh 

Suniti dkk (2019) yang menyatakan bahwa patung cadas kini tidak lagi terbatas pada 

kebutuhan ritual semata, tetapi telah berkembang untuk memenuhi tuntutan estetika serta 

keselarasan tata ruang sesuai kebutuhan masyarakat. Perkembangan ini terlihat dari 

semakin banyaknya patung padas yang dimanfaatkan sebagai elemen dekoratif pada 

berbagai ruang, seperti taman kota, kawasan wisata, hotel, hunian pribadi, hingga 

gedung-gedung pemerintahan.  

 

Foto 6.58 Seni Patung oleh I Ketut Purna 

 



 

271 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.59 Seni Patung oleh I Ketut Purna 

 

 

Foto 6.60 Seni Patung oleh I Ketut Purna 

 

Dalam perkembangannya, seni patung batu cadas di Singapadu-Sukawati tidak 



272 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

hanya bertahan sebagai bagian dari tradisi religius, tetapi juga beradaptasi dengan 

kebutuhan pasar modern. Para pengrajin kini memproduksi patung dekoratif untuk villa, 

hotel, taman, maupun proyek arsitektur kontemporer yang berkembang pesat di Bali. 

Meskipun ada tuntutan untuk menyesuaikan karakteristik dan bentuk sesuai selera 

konsumen, seniman tetap mempertahankan karakter klasik Bali dengan sentuhan 

ornamen tradisional seperti flora, fauna, dan simbol-simbol Hindu. Adaptasi kreatif ini 

menjadikan seni patung padas mampu bersaing di pasar global tanpa kehilangan identitas 

lokalnya. Seni patung batu padas pun tetap menjadi bukti ketekunan, kreativitas, dan 

daya tahan tradisi seni rupa masyarakat Singapadu-Sukawati Gianyar di tengah 

perubahan zaman. 

6) Kerajinan Ukiran Kayu dan Plakat Nama  

Kerajinan plakat nama di Sukawati, Gianyar, berkembang sebagai bagian dari 

ekosistem seni rupa dan kriya Bali yang sudah lama dikenal akan keterampilan ukirnya. 

Perajin di wilayah ini memadukan teknik ukir kayu tradisional dengan kebutuhan pasar 

modern, sehingga plakat nama tidak hanya berfungsi sebagai penanda identitas, tetapi 

juga sebagai karya dekoratif berciri budaya Bali. Menurut Putra (2020), kerajinan 

Sukawati bertahan karena kemampuannya mengadaptasi estetika lokal ke produk 

fungsional yang sesuai permintaan konsumen. Dengan demikian, plakat nama menjadi 

salah satu bentuk produk yang menunjukkan dinamika inovasi kriya Bali. Dalam proses 

pembuatannya, pengrajin biasanya menggunakan bahan seperti kayu jati, mahoni, dan 

suar, kemudian diberi sentuhan ukiran motif patra punggel, patra mesir, karang goak, 

hingga motif flora khas Bali. Pewarnaan dilakukan menggunakan kombinasi finishing 

natural dan prada emas agar hasilnya lebih mewah dan berkarakter. Kehalusan ukiran 

dan ketelitian detail ornamen adalah ciri utama kerajinan Sukawati, termasuk pada 

produk kecil seperti plakat nama. Teknik manual ini menjadikan setiap plakat memiliki 

karakter unik dan tidak pernah benar-benar seragam. 

I Ketut Pugig merupakan salah satu perajin papan nama terkemuka di Banjar 

Bucuan, Desa Batuan, Gianyar, yang telah berkarya sejak tahun 1970-an. Melalui UD 

Putra Swastika, Pugig memproduksi berbagai papan nama ukiran kayu dengan motif 

khas Bali serta menerima pesanan dalam berbagai bentuk dan ukuran, mulai dari papan 

nama instansi, hotel, hingga permintaan khusus dari pelanggan. Keahlian Pugig tidak 

hanya terbatas pada papan nama, tetapi juga mencakup pembuatan patung seperti “Dewi 



 

273 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Keadilan,” yang mendapat apresiasi dari tokoh publik saat berkunjung ke workshop-nya. 

Pengalaman panjang, ketelitian ukiran, serta konsistensi dalam menjaga kualitas 

menjadikan Pugig memiliki reputasi kuat di kalangan pemesan lokal. 

 

 

Foto 6.61 Proses Pembuatan Plakat Nama oleh I Ketut Pugig dan I Nyoman Sutapa 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



274 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 6.62 Beberapa Contoh Plakat Nama oleh UD Putra Swastika  

(I Ketut Pugig dan I Nyoman Sutapa) 

 

Karya Pugig tidak hanya diminati di Bali, tetapi juga telah menjangkau pelanggan 

internasional seperti Jepang, Belanda, dan Amerika Serikat. Keberlanjutan pesanan 

bahkan saat masa pandemi menunjukkan ketahanan usaha serta loyalitas pasar terhadap 

kualitas kerajinannya. Selain itu, usaha ini berperan penting dalam pemberdayaan 

ekonomi lokal dengan menyerap tenaga kerja pengrajin di sekitarnya. Dalam menjaga 

kesinambungan tradisi ukiran, Pugig kini diteruskan oleh putranya, I Nyoman Sutapa, 

yang juga memiliki keterampilan kuat dalam seni ukir dan pematungan. Kehadiran 

Sutapa sebagai generasi penerus membantu mempertahankan kualitas sekaligus 

memperluas kreativitas usaha keluarga, sehingga warisan kriya ukiran Bali tetap hidup 

dan relevan di tengah perkembangan zaman.  



 

275 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 6.63 Beberapa Contoh Ukiran Kayu oleh UD Putra Swastika  
(I Ketut Pugig dan I Nyoman Sutapa) 



276 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 6.64 Ukiran Kayu oleh UD Putra Swastika  

(I Ketut Pugig dan I Nyoman Sutapa) 

 

Dari sisi kekhasan, plakat nama Sukawati menonjol melalui perpaduan fungsi, 

estetika tradisional, dan identitas lokal. Selain ukiran ornamen Bali, beberapa pengrajin 

juga menambahkan elemen personal seperti aksara Bali, pepatraan, simbol-simbol 

Hindu Bali, atau desain figuratif wayang sesuai permintaan. Hal ini sejalan dengan 

pengamatan Dharmawan, (2021) bahwa kekhasan kerajinan plakat nama Sukawati 

terletak pada kemampuan menyisipkan nilai budaya dalam produk kontemporer tanpa 

kehilangan nilai-nilai tradisinya. Dengan fleksibilitas desain dan kualitas pengerjaan 

yang tinggi, plakat nama dari Sukawati menjadi salah satu suvenir sekaligus produk 

dekoratif yang diminati wisatawan maupun pemesan lokal. 

7) Kerajinan Tatah Marmer 

Kerajinan tatah marmer di Sukawati umumnya berfokus pada ukiran dekoratif 

seperti relief dinding, ornamen arsitektural, dan elemen hias untuk taman atau bangunan. 

Penggunaan batu marmer cukup lazim dan menjadi medium ekspresif yang 

menggabungkan estetika tradisional Bali dengan fungsi praktis. Teknik ukiran batu 

marmer ini menuntut keahlian tinggi karena batu keras memerlukan peralatan khusus dan 

ketelitian untuk menciptakan motif hias yang halus dan proporsional. Nyoman Jumu 

Mustapa merupakan pemahat yang berakar di wilayah Sukawati, kawasan yang dikenal 



 

277 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sebagai pusat kriya batu dan kayu di Bali. Mustapa memfokuskan diri pada pembuatan 

prasasti marmer, satu bidang yang menuntut ketelitian tinggi dalam memahat huruf, 

garis, serta pola ornamen. Spesialisasi tersebut menunjukkan fokus kuat pada seni 

terapan yang berkaitan dengan fungsi peringatan, dokumentasi, ataupun identitas 

bangunan, bukan pada patung monumental atau figuratif besar. 

 

Foto 6.65 Proses Memahat Marmer oleh Nyoman Jumu Mustapa 

 
 

 

Foto 6.66 Pahatan di atas Batu Granit oleh Nyoman Jumu Mustapa 



278 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 6.67 Beberapa Karya Pahatan di atas Batu Marmer oleh Nyoman Jumu Mustapa 

 

 

Karya-karya Mustapa memperlihatkan penggunaan beragam bahan, terutama 

marmer, granit, dsb. Keragaman ini mencerminkan fleksibilitas teknik pahatan yang 

dikuasai, dari pengerjaan batu keras yang menuntut presisi dan kekuatan alat. Secara 

visual dan gaya, karya Mustapa diperkirakan mengadopsi ornamen bergaya klasik atau 

tradisional Bali pada bagian tepi prasasti, seperti motif tumbuhan, garis geometris, atau 

simbol-simbol keagamaan. Ciri ini lazim digunakan dalam karya pahatan marmer di Bali, 

sehingga memberikan identitas lokal yang kuat pada setiap pesanan. Kemampuan 

memadukan fungsi teks dengan sentuhan estetika ornamen membuat karyanya tidak 

hanya informatif, tetapi juga bernilai seni. 



 

279 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB VII  

KECAMATAN BLAHBATUH 

Kecamatan Blahbatuh merupakan salah satu wilayah administratif yang berada di 

Kabupaten Gianyar, Provinsi Bali. Dengan luas wilayah mencapai kurang lebih 39,70 

kilometer persegi, kecamatan ini menjadi salah satu daerah yang memiliki potensi budaya dan 

sejarah yang sangat kaya di antara kecamatan lainnya di Gianyar. Secara administratif, 

Kecamatan Blahbatuh terdiri atas sembilan desa, yaitu Desa Bedulu, Belega, Blahbatuh, Bona, 

Buruan, Keramas, Medahan, Pering, dan Saba. Setiap desa memiliki kekhasan tersendiri, baik 

dari segi tradisi, kesenian, maupun warisan budaya yang masih terjaga hingga kini. 

Salah satu hal yang menjadikan Blahbatuh begitu istimewa adalah kekayaan situs-situs 

bersejarah yang tersebar di wilayahnya. Di antara situs yang paling dikenal adalah Goa Gajah 

dan Candi Tebing Tegalinggah, dua peninggalan kuno yang terletak di Desa Bedulu. Goa Gajah 

merupakan salah satu destinasi arkeologis terkenal di Bali yang sarat akan nilai spiritual dan 

sejarah. Di dalamnya terdapat berbagai relief dan arca yang mencerminkan perpaduan budaya 

Hindu dan Budha yang pernah berkembang di masa lampau. Sementara itu, Candi Tebing 

Tegalinggah yang terletak di tebing Sungai Pakerisan juga memiliki nilai historis yang tinggi, 

menandakan bahwa kawasan ini telah menjadi pusat kegiatan keagamaan dan kebudayaan 

sejak berabad-abad lalu. 

Tidak hanya itu, Blahbatuh juga menyimpan kekayaan budaya lain berupa pura-pura 

bersejarah, seperti Pura Penataran Topeng dan Pura Gaduh yang terletak di Desa Blahbatuh. 

Kedua pura tersebut memiliki nilai penting bagi masyarakat setempat, baik sebagai tempat 

peribadatan maupun sebagai simbol keberlanjutan tradisi leluhur. Upacara keagamaan yang 

dilakukan di pura-pura tersebut sering kali disertai dengan pertunjukan seni sakral yang 

memperlihatkan hubungan erat antara agama dan kesenian dalam kehidupan masyarakat Bali. 

Selain peninggalan sejarah dan tempat suci, Blahbatuh juga dikenal sebagai daerah yang subur 

dalam bidang kesenian. Masyarakatnya memiliki apresiasi tinggi terhadap seni, baik seni 

pertunjukan, seni sakral, seni rupa, maupun seni kerajinan. Setiap bentuk kesenian yang 

berkembang di wilayah ini menunjukkan ciri khas tersendiri yang membedakannya dari daerah 

lain di Bali. 

Hasil survei yang dilakukan menunjukkan bahwa hampir setiap desa di Kecamatan 

Blahbatuh memiliki komunitas seni yang aktif melestarikan tradisi leluhur sekaligus berinovasi 

mengikuti perkembangan zaman. Misalnya, dalam bidang seni pertunjukan, masyarakat masih 



280 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

memelihara berbagai jenis tari tradisional seperti Tari Baris, Legong, dan Topeng yang sering 

ditampilkan dalam upacara adat maupun festival budaya. Dalam bidang seni sakral, Blahbatuh 

memiliki berbagai ritual dan pertunjukan yang sarat makna spiritual, menjadi bagian tak 

terpisahkan dari kehidupan religius masyarakat setempat.  

Sementara dalam seni rupa dan seni kerajinan, Blahbatuh juga dikenal dengan para 

pengrajinnya yang terampil. Mereka menghasilkan berbagai karya seperti ukiran kayu, topeng 

tradisional, dan benda-benda ritual yang bernilai estetika tinggi. Produk-produk seni ini tidak 

hanya digunakan dalam upacara adat, tetapi juga memiliki nilai ekonomi yang mendukung 

kehidupan masyarakat. Dengan demikian, Kecamatan Blahbatuh dapat dikatakan sebagai salah 

satu pusat kebudayaan penting di Kabupaten Gianyar. Kombinasi antara kekayaan sejarah, 

situs arkeologis, serta keberagaman kesenian menjadikan wilayah ini bukan hanya sebagai 

tempat tinggal masyarakat Bali yang religius dan kreatif, tetapi juga sebagai warisan budaya 

hidup yang terus berkembang dan patut dijaga keberlangsungannya bagi generasi mendatang. 

7.1. Seni Pertunjukan  

7.1.1. Wali 

1) Ida Ratu Gede Sakti Lingsir di Pura Dalem Tanggaling 

Dalam tradisi keagamaan dan kosmologi Bali, keberadaan sesuhunan atau 

manifestasi kekuatan suci yang dipuja oleh masyarakat adat seringkali dibingkai melalui 

narasi perjalanan sakral. Narasi-narasi tersebut tidak hanya menjelaskan asal-usul sebuah 

kekuatan spiritual, tetapi juga berfungsi untuk meneguhkan legitimasi dan posisi 

pentingnya dalam struktur sosial-religius suatu desa. Salah satu manifestasi suci yang 

memiliki kisah panjang dan kaya makna adalah Ida Ratu Gede Sakti Lingsir di Pura 

Dalem Tanggaling, Desa Adat Satria, Blahbatuh. Sosok suci ini diwujudkan dalam 

bentuk Barong Ket berwarna putih dengan ukuran tapel yang luar biasa besar, sehingga 

menempatkannya sebagai salah satu barong sakral yang unik di Bali. 



 

281 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.1 Pura Dalem Tanggaling, Blahbatuh 

 

Menurut penuturan lisan yang dihimpun dari Cokorda Agung Budiartha, Bendesa 

Desa Adat Satria Blahbatuh, kisah Ida Ratu Gede Sakti bermula dari sebuah peristiwa 

luar biasa di Pantai Masceti, dekat Desa Medahan Keramas. Pada suatu malam di masa 

lampau—tanpa catatan tahun yang pasti—para bendega (nelayan) melihat cahaya terang 

mengambang di tengah lautan. Cahaya tersebut tampak stabil, berpendar seolah berasal 

dari suatu benda yang menyimpan energi suci. Terdorong rasa penasaran, beberapa 

nelayan mendayung perahu ke arah cahaya tersebut. Ketika mereka mendekat, tampak 

jelas bahwa cahaya itu berasal dari sebuah kepala Barong Ket yang terapung di 

permukaan laut, memancarkan sinar seolah-olah hidup. Kejadian ini segera dipahami 

sebagai pertanda kedatangan kekuatan niskala. 

Masyarakat setempat mempercayai bahwa kejadian tersebut berkaitan erat dengan 

Nusa Penida yang berada di seberang lautan. Narasi yang berkembang menyebutkan 

bahwa Ida Ratu Gede Sakti (pradana) yang ditemukan di Masceti adalah saudara dengan 

Ida Ratu Sakti di Nusa Penida (purusa) menandai hubungan kosmologis maskulin–

feminin dalam konsep rwa bhineda. 

Setelah kepala barong tersebut dibawa ke daratan dan diupacarai, masyarakat 

Medahan menerima pawisik agar membawa sesuhunan tersebut ke Sumampan, 

Kemenuh. Perjalanan dilakukan menyusuri pantai ke barat dan kemudian naik ke arah 

Pura Dalem Sumampan, tempat di mana kepala barong itu dibuatkan badan, ekor, dan 

busananya hingga menjadi barong lengkap yang layak dipuja sebagai manifestasi Tuhan. 



282 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Setelah sekian lama dipuja di Pura Dalem Sumampan—yang kemudian lebih 

dikenal sebagai Pura Dalem Medahan Sumampan—Ida Ratu Gede Sakti rutin 

melaksanakan tradisi nglawang pada sasih kelima (Juli–Agustus), periode ketika wabah 

penyakit (grubug) kerap menyerang masyarakat Bali. Tradisi nglawang ini bukan 

sekadar arak-arakan, melainkan sebuah ritus perjalanan sakral yang diyakini 

membersihkan wilayah dari ancaman penyakit. 

Namun, catatan lisan menyebutkan bahwa pada suatu masa, masyarakat mulai 

dilanda rasa berat hati. Mereka merasa terbebani untuk mengiringi perjalanan suci itu, 

sebagian bahkan tidak lagi percaya pada kesaktian Ida Ratu Gede Sakti. Ketegangan ini 

mencapai puncaknya ketika sebagian masyarakat bermaksud mengembalikan sesuhunan 

tersebut ke laut. Peristiwa tersebut kemudian dilaporkan kepada Raja Peliatan. Maka 

diputuskanlah Ida Ratu Gede Sakti distanakan di Pura Dalem Tenggaling, sebuah pura 

yang diperkirakan berdiri sejak sekitar tahun 1720.  

Keunikan Ida Ratu Gede Sakti 

Di antara banyaknya barong sakral di Bali, wujud Ida Ratu Gede Sakti memiliki 

sejumlah keunikan yang jarang ditemukan di tempat lain. Pertama, tapel atau prerai 

berwarna putih, bukan merah atau oranye seperti umumnya Barong Ket. Warna putih 

dalam simbolisme Bali sering dikaitkan dengan kesucian, keteduhan, dan fungsi 

penyembuhan. Masyarakat setempat percaya bahwa wujud putih ini menjadikan Ida Ratu 

Gede Sakti berfungsi sebagai tetamba, pemberi penyembuhan bagi mereka yang 

memohon tirta. 

 

Foto 7.2 Ida Ratu Gede Sakti Pura Dalem Tanggaling 

Dokumentasi: A.A. Gede Adhi Krisna Diatmika 



 

283 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Kedua, ukuran tapel Ida Ratu Gede Sakti luar biasa besar dengan diameter sekitar 

42 cm diakui sebagai tapel Barong Ket terbesar di Bali. Dalam konteks ikonografi 

Barong, ukuran besar tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga melambangkan daya kekuatan 

spiritual yang tinggi. Tradisi nglawang (tedun selawang-lawang) merupakan kegiatan 

sakral yang dilakukan pada saat Galungan–Kuningan oleh Ida Ratu Gede Sakti. 

Perjalanan suci ini tidak hanya dilakukan di Blahbatuh, tetapi juga hingga Bona, Blega, 

Buruan, Bonbiu, Banda, Bitra, dan kembali ke Sumampan. Prosesi ini tidak sekadar 

tontonan, tetapi ritus pembersihan wilayah sekaligus pengingat hubungan timbal balik 

antara masyarakat dan sesuhunan. 

2) Wayang Gambuh Blahbatuh 

Wayang Gambuh yang berkembang di Desa Blahbatuh, Gianyar, merupakan salah 

satu bentuk seni pertunjukan kuno yang bertahan melalui sejarah panjang dan proses 

pewarisan antargenerasi. Penamaannya sebagai “Wayang Gambuh” merujuk pada 

sumber ceritanya, yaitu lakon-lakon Gambuh yang berasal dari siklus Malat atau Panji. 

Karena itu, repertoarnya tidak mengangkat kisah Ramayana atau Mahabharata seperti 

banyak bentuk wayang Bali lainnya, melainkan menghadirkan kembali dunia kerajaan-

kerajaan Jawa lama—seperti Daha, Kahuripan, Jenggala, dan Singasari yang menjadi 

latar utama dalam tradisi cerita Panji. Artikel ini menelusuri sejarah masuknya Wayang 

Gambuh ke Blahbatuh, karakteristik estetikanya, serta proses regenerasi dalang hingga 

masa kini, dengan penekanan pada pengalaman spiritual dan genealogis yang memegang 

peranan penting dalam kesinambungan tradisi ini.  

Akar historis Wayang Gambuh di Blahbatuh dapat dirunut ke peristiwa tahun 1634, 

ketika Raja Mengwi, I Gusti Agung Putu, berhasil menaklukkan Blambangan di Jawa 

Timur. Berkat kemenangan tersebut, maka diberikan gelar I Gusti Agung Sakti 

Blambangan (Cokorda Sakti Blambangan), menandai supremasi kekuasaan Mengwi 

terhadap wilayah Jawa Timur tersebut. Bersamaan dengan kemenangan itu, perangkat 

Wayang Gambuh berikut dalangnya dibawa ke Bali sebagai hadiah kejayaan. 

Raja Mengwi kemudian memberikan izin kepada I Gusti Ngurah Jelantik untuk 

membawa perangkat wayang tersebut ke Blahbatuh. Dalang yang mengiringinya adalah 

Arya Tega, sementara seorang pendeta bernama Mpu Kekeran (Pedanda Sakti Kekeran) 

turut serta dalam rombongan. Sejak saat itu, Wayang Gambuh ditempatkan dalam 



284 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

lingkungan budaya Blahbatuh dan mulai menjadi bagian dari struktur upacara dan 

kehidupan sosial masyarakat. 

Regenerasi dalang berlangsung dalam lingkup keluarga. Setelah Arya Tega, tradisi 

ini diteruskan oleh I Gusti Kobor pada 1905, Gusti Putu Samprung pada 1908, dan 

kemudian oleh I Gusti Nyoman Pering Tega. Dalang yang kini menjadi penjaga 

keberlangsungan Wayang Gambuh di Desa Blahbatuh adalah I Gusti Ketut Jaya 

Darmadi. Keberlanjutan genealogis ini menjadi salah satu faktor yang memungkinkan 

Wayang Gambuh tetap hidup melewati arus perubahan sosial dan modernisasi. 

Karakteristik Wayang Gambuh 

Wayang Gambuh Blahbatuh menampilkan ciri-ciri fisik yang berbeda dari wayang 

Bali pada umumnya. Estetikanya memperlihatkan kedekatan dengan gaya Jawa kuno, 

sejalan dengan asal-usulnya dari Blambangan. Bentuk wajah wayang memiliki mata 

melengkung yang lebih sempit, hidung panjang lurus, dan struktur wajah yang tidak se-

tegas relief Bali. Posisi tangannya cenderung lurus dan tidak menampilkan “patah” khas 

wayang Bali, sehingga gerak visualnya mencerminkan gaya Jawa yang lebih linear dan 

sederhana. Ornamen busana wayang juga memperlihatkan perbedaan mencolok: 

mahkota lebih sederhana, ukiran lebih ringan, dan komposisinya tidak sepadat ornamen 

wayang Bali. 



 

285 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

  

Foto 7.3 Beberapa karakter dalam Wayang Gambuh. 

 

Perbedaan fisik ini memberikan penanda visual bahwa Wayang Gambuh 

merupakan bentuk persilangan budaya yang mempertahankan karakter asalnya meskipun 

telah berada dalam lanskap budaya Bali selama ratusan tahun. Estetika Jawa dalam 

wayang ini tetap dipertahankan, menciptakan kesan historis yang kuat bagi siapa pun 

yang melihatnya. 

Dari sisi naratif, Wayang Gambuh Blahbatuh memegang peranan unik dalam 

khazanah pewayangan Bali. Repertoarnya mengisahkan dunia kerajaan Jawa, bukan 

kisah epos India yang menjadi fondasi bagi banyak seni pertunjukan Bali. Lakon-

lakonnya mengambil latar kerajaan seperti Daha, Jenggala, Kahuripan, Medang 

Kemulan, dan Singasari, mencerminkan kesinambungan tradisi Gambuh yang memang 

berorientasi pada cerita Panji dan sejarah kerajaan Jawa Timur. 

Dalam konteks upacara, Wayang Gambuh dipentaskan pada upacara dengan 

tingkatan tertentu, minmal dengan banten upakara yang menggunakan banten sorohan. 

Salah satu aspek paling signifikan dalam keberlanjutan Wayang Gambuh Blahbatuh 

adalah peran pengalaman spiritual dalam menentukan regenerasi dalang. Transformasi I 

Gusti Ketut Jaya Darmadi menjadi dalang tidak berangkat dari proses belajar formal, 



286 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

melainkan melalui rangkaian pengalaman yang ia maknai sebagai titah leluhur. 

Setelah ayahnya, I Gusti Putu Balik, meninggal pada 1971, Wayang Gambuh tidak 

dipentaskan selama 33 tahun. Memasuki tahun 2004, Darmadi mengalami serangkaian 

peristiwa yang dianggap sebagai penanda seperti rezeki tersendat, kehilangan uang, dan 

kecelakaan yang menimpa anaknya. Ketika mencari petunjuk melalui meluasang 

(bertanya ke paranormal), pesan yang muncul berulang kali adalah bahwa ia harus 

melanjutkan Wayang Gambuh kuno milik keluarganya. 

Setelah ia menyatakan kesanggupannya dalam hati, datang permintaan pentas 

hanya tujuh hari kemudian—meski ia belum memiliki kemampuan teknis mendalang. 

Proses pembelajarannya berlangsung secara intuitif: ia menonton latihan Gambuh di 

Batuan, menyesuaikan lakon dengan konteks cerita kerajaan Jawa, dan mendengarkan 

dari kaset. Pengalaman mistis dan unik juga dialaminya, di mana ia sering didatangi oleh 

sesosok orang dalam mimpinya yang dipercaya sebagai leluhurnya. Dalam mimpinya 

tersebut, diberikan gambaran bagaimana seharusnya memainkan Wayang Gambuh 

tersebut.  

 

Foto 7.4 Dalang Wayang Gambuh, I Gusti Ketut Jaya Darmadi 

 

Darmadi menyebut proses mendalangnya sebagai kondisi antara sadar dan tidak 



 

287 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sadar. Ketika ia sudah memakan base (daun sirih), ia akan secara tiba-tiba mengetahui 

cerita yang akan dipentaskan. Apa yang ia ucapkan saat pentas sering kali baru ia pahami 

kemudian, lalu ia catat kembali di rumah. Seluruh proses ini menegaskan bahwa menjadi 

dalang Wayang Gambuh baginya bukan profesi, melainkan wujud pelaksanaan titah 

leluhur. 

Wayang Gambuh sebagai Warisan Budaya Blahbatuh 

Keberadaan Wayang Gambuh Blahbatuh hingga hari ini menunjukkan ketahanan 

tradisi melalui jalur genealogis dan pengalaman spiritual. Penempatan wayang ini dalam 

konteks upacara, penggunaan cerita Jawa yang tidak lazim dalam tradisi wayang Bali, 

serta estetika fisik yang mempertahankan ciri Jawa kuno menjadikannya bagian penting 

dari identitas budaya Blahbatuh. 

Dalam lanskap seni pertunjukan Bali yang terus berkembang, Wayang Gambuh 

Blahbatuh menegaskan dirinya sebagai tradisi khas desa tersebut—tradisi yang tidak 

hanya menarik dari sisi sejarah, tetapi juga dari segi estetika, ritual, dan dinamika 

pewarisan. Ia menjadi saksi bagaimana interaksi budaya dan loyalitas genealogis dapat 

menghadirkan bentuk seni yang terus bertahan lintas generasi. 

3) Ritus di Pura Masceti 

Pura Masceti merupakan salah satu Pura Kahyangan Jagat yang memiliki posisi 

penting dalam lanskap spiritual masyarakat Bali yang terletak secara administratif di 

Desa Medahan, Blahbatuh. Secara historis, Pura Masceti telah menjadi pusat pemujaan 

yang berkaitan erat dengan kesuburan, kemakmuran agraris, serta keseimbangan kosmis 

antara manusia, alam, dan kekuatan niskala. Dalam sejumlah sumber tradisi lisan dan 

naskah purana, Pura Masceti dikisahkan sebagai salah satu tempat suci tertua yang 

menjadi tumpuan spiritual bagi masyarakat yang menggantungkan hidup pada pertanian. 

Nama “Masceti” sendiri sering dikaitkan dengan makna kesuburan dan pemohon berkah 

kepada Ida Bhatara Masceti agar tanah tetap subur serta panen melimpah. 

Seiring berkembangnya desa-desa di sekitarnya, terutama Medahan, Keramas, 

Cucukan, dan Tedung, Pura Masceti tidak hanya berfungsi sebagai tempat sembahyang, 

tetapi juga menjadi ruang pelestarian tradisi. Beberapa ritus unik yang hanya ditemukan 

di kawasan ini lahir dari interaksi panjang antara masyarakat dengan lingkungan agraris 

mereka. Dua ritus yang menonjol adalah Baris Plawa yang serangkaian dengan Tajen 



288 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Masceti, serta Rejang Celolengan, masing-masing memiliki konteks ritual dan 

sejarahnya sendiri. 

Baris Plawa dan Siklus Tahunan Tajen Masceti 

Setiap tahun, masyarakat pemaksan Pura Masceti melaksanakan rangkaian upacara 

besar yang dikenal sebagai Aci Ketipat Masceti, serangkaian dengan acara Tajen 

Masceti. Upacara ini dilaksanakan pada hari Anggarkasih Wuku Kulantir, dan Tajen 

Masceti dimulai pada Sukra Pon Wuku Kulantir. Acara ini berlangsung selama beberapa 

hari dengan berbagai kegiatan, mulai dari ritual di segara, tabuh rah, hingga pasar malam. 

Tradisi ini merupakan ungkapan rasa syukur atas hasil pertanian yang melimpah dan 

keselamatan masyarakat. Ritus ini juga merupakan bentuk merta mesambeh, yakni 

persembahan simbolis atas berkah kesuburan yang diberikan Ida Bhatara Masceti. 

Pada pagi hari sebelum Aci Ketipat, warga pemaksan Masceti menghaturkan 

sesajen banten ke pantai. Mereka membawa banten dan tipat sebagai persembahan, 

sekaligus menghaturkan pakelem di segara sebagai bentuk penyelarasan antara buana 

alit (mikrokosmos) dan buana agung (makrokosmos). Pada tahap ini, salah satu unsur 

yang paling menarik adalah penampilan Baris Plawa, sebuah tari baris sakral yang hanya 

dipentaskan dalam konteks ritus Aci Ketipat dan Tajen Masceti. 

Baris Plawa dibawakan oleh para utusan subak dari empat desa: Medahan, 

Keramas, Cucukan, dan Tedung. Para penari membawa tombak yang ujungnya dihias 

dengan daun plawa, simbol kesuburan dan kehidupan. Dalam pementasannya, tarian ini 

tampil dalam bentuk yang sangat sederhana, baik dari segi gerak maupun busana. Penari 

mengenakan pakaian adat sederhana, dan koreografinya menyerupai gerak orang mendet. 

Baris Plawa ditarikan dua kali. Pertama, saat masyarakat melakukan matur piuning 

di pantai sebelum perang ketipat. Pada tahap ini, tarian berfungsi sebagai pembuka ritus, 

menciptakan ruang sakral sekaligus memohon restu agar seluruh prosesi berjalan lancar. 

Setelah itu, penari menari kembali di Jaba Tengah Pura Masceti sambil menunggu 

tibanya tirta pekuluh yang dibawa dari segara. Kehadiran tirta inilah yang menandai 

dimulainya Aci Perang Ketipat, sebuah perang simbolik yang menandakan limpahan 

berkah serta semangat kebersamaan masyarakat. 

 



 

289 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.5 Baris Plawa menari di Pantai Masceti 

Dokumentasi: I Gusti Agung Adi Putra Suryawan 

 

Baris Plawa diiringi oleh gending gegilakan memendet. Ketika perang ketipat 

berlangsung, tempo gending meningkat menjadi kale, memberikan energi serta semangat 

sehingga memperkuat suasana ritual. Ritme cepat ini mendorong para penari untuk saling 

melempar ketipat sebagai simbol distribusi berkah kesuburan kepada seluruh 

masyarakat. Setelah ritual selesai, ketipat yang dibawa pulang ke sawah masing-masing 

tidak dimakan, tetapi disebarkan di lahan pertanian sebagai lambang berkah yang dibawa 

kembali ke tanah tempat masyarakat menggantungkan hidup. 

Tradisi perang ketipat di Masceti memiliki kemiripan dengan dresta di Mengwi, 

yakni perang tipat Aci Rah Penganggon. Kesamaan ini mengindikasikan adanya 

hubungan historis dan kekerabatan antara kedua wilayah tersebut, sebagaimana 

disebutkan dalam sejumlah babad dan tradisi lisan. 

Rejang Renteng Celoleng dalam Odalan Pura Masceti 

Selain Baris Plawa, ritus penting lainnya dalam kehidupan religius masyarakat 

Masceti adalah Rejang Renteng Celoleng, tarian sakral yang hanya ditampilkan saat 

odalan Pura Masceti, yang jatuh setiap enam bulan pada hari Anggarkasih Wuku 

Medangsia. Rejang Renteng Celoleng adalah bagian dari rangkaian penyambutan 

(mendak) Ida Ratu Gede berupa Barong dan Rangda, yang dari Pura Penyimpenan di 

Banjar Anggarkasih menuju Pura Masceti. 

Menurut penuturan I Gusti Agung Adi Putra Suryawan, nama Rejang Renteng 

Celoleng berasal dari gamelan pengiringnya, yaitu Gamelan Celolengan, sebuah 

perangkat gamelan tua yang dahulu merupakan pusaka Puri Keramas dan pernah 



290 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

disimpan di Pura Dalem Medahan. Instrumen ini memiliki bentuk mirip Gong Kebyar, 

tetapi hanya setengah barung. Seiring waktu, gamelan ini dilebur dan dilengkapi 

instrumen tambahan oleh masyarakat Banjar Penulisan agar menyerupai perangkat gong 

kebyar yang lebih lengkap. 

Rejang Celolengan ditarikan oleh para pemangku, juru sapuh, serta istri-istri pemaksan. 

Berbeda dengan rejang di tempat-tempat lain yang ditarikan oleh gadis remaja, Rejang Renteng 

Celoleng justru melibatkan figur dewasa perempuan yang memiliki kedekatan khusus dengan 

pura. Hal ini menegaskan peran perempuan sebagai penjaga kesucian ritus dan penghubung 

antara dunia sekala dan niskala. Secara makna, Rejang Renteng Celoleng diyakini hadir setelah 

masa ketika masyarakat dilanda wabah penyakit dan hama pertanian. Tarian ini merupakan 

tanda bahwa Ida Bhatara Masceti menurunkan kekuatan dan kesaktiannya kembali untuk 

melindungi masyarakat serta mengembalikan kemakmuran pertanian. Melalui gerak-geraknya 

yang halus dan mengalir, Rejang Renteng Celoleng menjadi simbol penyambutan penuh 

sukacita atas kehadiran sakti Ida Ratu Gede. Tarian ini menegaskan hubungan mendalam antara 

masyarakat Medahan–Keramas dengan Masceti sebagai pusat spiritual yang memberi 

perlindungan dan kesuburan. 

7.1.2. Balih-balihan 

1) Legong Saba 

Legong merupakan salah satu genre tari klasik Bali yang menjadi sumber inspirasi 

dari karya-karya tari baru. Beberapa daerah di Bali, menempatkan Legong sebagai 

identitas penting budayanya. Di antara berbagai gaya legong yang berkembang—

Sukawati, Peliatan, Saba, dan lainnya—Legong Saba memiliki posisi yang unik. Tidak 

hanya karena latar sejarahnya yang panjang, tetapi juga karena kemampuannya bertahan 

melalui mekanisme regenerasi berkelanjutan yang kuat. 

Sejarah Legong Saba berawal pada awal abad ke-20 yang terkait erat dengan 

dinamika kesenian di bawah naungan Puri Saba sebagai patron. Sebelum legong 

berkembang, Puri Saba telah memiliki tradisi pementasan Calonarang, sebuah seni ritual-

dramatik yang mengambil cerita lakon Calonarang yang bersumber pada zaman kerajaan 

Raja Airlangga. Selanjutnya, minat terhadap legong muncul setelah terdengar kabar 

bahwa Puri Sukawati, memiliki repertoar legong yang unik. Posisi Puri Sukawati yang 

dekat dan berada di sebelah barat Puri Saba, membuat akses dan relasi kedua puri 

semakin erat.  



 

291 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Pada sekitar tahun 1911, pada masa kepemimpinan I Gusti Gede Oka, beberapa 

calon penari dari Saba dikirim untuk belajar ke Puri Paang Sukawati. Mereka berguru 

kepada tokoh penting legong, Anak Agung Rai Perit. Dari proses inilah Saba mulai 

membangun tradisi legongnya sendiri. Para penari awal seperti Gusti Luh Kebetan dan 

Gusti Nyoman Resik menjadi generasi pertama yang membawa pulang pengetahuan 

teknik dan repertoar seperti Legong Lasem, Jobog, dan Kuntir. Tahap awal ini penting, 

karena Saba tidak sekadar “mengadopsi” gaya Sukawati, tetapi kemudian 

mengembangkan koreografinya yang khas. 

Pada generasi kedua, perkembangan Legong Saba semakin pesat. I Gusti Gede Oka 

memiliki dua anak, yaitu I Gusti Gede Sangka dan I Gusti Bagus Djelantik, di mana nama 

terakhir menjadi tokoh sentral dalam pembentukan gaya Saba. Djelantik tidak hanya 

kembali ke Sukawati untuk memperdalam legong, tetapi juga mengambil peran aktif 

dalam pengembangan estetika khas Saba. Ia memiliki sejumlah murid utama seperti I 

Gusti Nyoman Madri, Ida Ayu Ratna, I Gusti Ayu Citra, dan Jero Suraga, yang berperan 

dalam penyebaran gaya ini ke banjar-banjar sekitar. 

Salah satu kontribusi Djelantik yang sering disebut dalam penuturan lisan adalah 

munculnya peran Condong, sebuah figur pembuka dalam struktur legong. Menurut 

penuturan I Gusti Ngurah Serama Semadi, berdasarkan cerita ayahnya I Gusti Gede 

Raka, peran Condong belum muncul dalam bentuk legong sebelum tahun 1925. 

Djelantiklah yang dianggap menciptakan bentuk awalnya, kemudian melatih beberapa 

penari seperti I Wayan Rindi (Denpasar), Jero Suraga, dan I Camplung (Bedulu). 

Djelantik wafat tahun 1945, dan pengembangan Legong Saba kemudian diteruskan oleh 

keponakannya, I Gusti Gede Raka. 

Generasi ketiga yang dilanjutkan oleh I Gusti Gede Raka, merupakan fase krusial 

dalam memperluas jangkauan Legong Saba. Raka mengajar di KOKAR dan ASTI—dua 

lembaga pendidikan seni formal di Bali yang kini bertransformasi menjadi SMK Negeri 

3 Sukawati (KOKAR) dan ISI Denpasar (ASTI). Melalui institusi ini, gaya Saba 

menyebar ke berbagai daerah dan mencapai kalangan akademik. Murid-muridnya 

meliputi nama-nama penting seperti Ni Gusti Putu Soli, Gusti Made Rai, dan Ida Ayu 

Ratna. 

Generasi berikutnya adalah I Gusti Ngurah Serama Semadi yang merupakan anak 

dari I Gusti Gede Raka yang membawa tradisi ini ke ranah yang lebih luas. Selain 



292 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

menjadi guru KOKAR, ia juga sering diundang untuk mengajar di berbagai kampus dan 

institusi seni, termasuk ISI Denpasar, UNHI, dan ISI Yogyakarta. Ia tidak hanya 

melestarikan gaya Saba, tetapi juga mempresentasikannya dalam berbagai konteks 

pertunjukan, baik di Bali maupun luar negeri. Pada generasi terkini, Legong gaya Saba 

diteruskan oleh putranya, I Gusti Ngurah Agung Giri Putra, menandai keberlanjutan 

tradisi hingga generasi kelima. 

Legong Saba dikenal memiliki repertoar yang luas. Selain tiga repertoar awal yang 

dipelajari dari Sukawati—Lasem, Bapang, Kuntir, dan Jobog—Saba juga 

mengembangkan repertoar lain seperti Semaradana, Sudarsana, Candra Kanta, dan 

Legod Bawa. Bahkan rekonstruksi karya-karya klasik seperti Raja Cina, Bremara, dan 

Gadung Melati turut memperkaya khasanah gaya ini. 

Secara teknis, gaya Saba memiliki karakter gerak yang menonjol. Istilah seperti 

nyeregseg (gerakan kaki yang lincah ke arah samping kanan atau kiri), ngumbang 

(gerakan berjalan), ngeget (gerak tajam), dan tetanjek angsel yang unik menjadi identitas 

visual yang membedakan gaya ini dari gaya Sukawati maupun Peliatan. Keunikan ini 

membuat gaya Saba sering dijadikan rujukan bagi koreografer kontemporer dalam 

menciptakan garapan legong kreasi. 

 

Foto 7.6 I Gusti Ngurah Serama Semadi mencontohkan gerakan tangan  

khas Legong Saba untuk gerakan ngumbang 

 

Salah satu aspek paling menarik dari Legong Saba adalah kemampuannya bertahan 



 

293 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

lebih dari satu abad. Banyak gaya tari klasik Bali berhenti berkembang ketika regenerasi 

terputus, tetapi Legong Saba justru menunjukkan pola sebaliknya. Setiap generasi tidak 

hanya melestarikan, tetapi juga memperluas penyebaran gaya. Pengajaran di lembaga 

formal, undangan tampil di puri-puri seperti Puri Gianyar dan Puri Bangli, serta 

pementasan rutin di PKB memperkuat visibilitasnya. 

Lebih dari itu, Saba memiliki sejarah panjang pementasan internasional—Jerman 

(1980, 1981), Italia (1981), Perancis (1987), dan London (1985). Dalam beberapa 

catatan, Legong Saba bahkan disebut sebagai salah satu kesenian yang disukai Presiden 

Soekarno pada masa awal Republik. Kombinasi antara patronase, penyebaran 

pengetahuan, dan rekam jejak pertunjukan inilah yang menjadikan Saba salah satu gaya 

legong yang eksis hingga kini. 

2) Arja Keramas 

Arja merupakan salah satu bentuk dramatari Bali yang memadukan seni vokal, tari, 

musik, dan dialog ke dalam satu kesatuan estetika yang utuh. Dalam sejarahnya, Arja 

diyakini berkembang dari Arja Dadap, sebuah bentuk pertunjukan yang muncul antara 

tahun 1775–1825 pada masa pemerintahan I Dewa Gde Sakti di Puri Klungkung. Pada 

masa itu, Arja Dadap dikenal sebagai bagian dari upacara pelebon besar-besaran untuk 

keluarga bangsawan, menggunakan dahan dadap sebagai tiang kelir layaknya wayang 

lemah. Penggunaan tembang sebagai pengiring menggambarkan bahwa unsur vokal telah 

menjadi inti Arja sejak masa awalnya. Seiring perkembangan zaman, Arja Dadap 

berkembang menjadi Arja Doyong, Arja Negak, Arja Gede, dan Arja Geguntangan serta 

melahirkan gaya-gaya lokal di berbagai daerah Bali, salah satunya yang menonjol adalah 

Arja Keramas. 

Masyarakat Desa Keramas di Kecamatan Blahbatuh, Gianyar, dikenal luas sebagai 

salah satu pusat berkembangnya Arja di Bali. Bisa dilihat bahwa desa ini sangat bangga 

akan kesenian Arjanya salah satunya dibuktikan dengan dibangunnya patung-patung 

karakter Arja pada gerbang masuk Desa Keramas. 



294 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.7 Jalan Masuk ke Desa Keramas menampilkan karakter Mantri, Penasar, Wijil, dan Liku 

 

Arja Keramas diperkirakan mulai muncul sekitar tahun 1925, diprakarsai oleh Ida 

I Gusti Agung Pajenengan (Ida I Gusti Agung Pakang Raras). Pada masa awalnya, 

seluruh penari Arja Keramas adalah laki-laki, sebagaimana lazimnya kesenian dramatari 

Bali pada periode tersebut. Kehadiran Arja di Keramas tidak dapat dilepaskan dari tradisi 

vokal masyarakatnya yang kuat—Mekidung, Mabebasan, dan pupuh telah menjadi 

bagian dari budaya sehari-hari, sehingga Arja menemukan lahan subur untuk 

berkembang. 

Arja Keramas diiringi oleh gamelan Geguntangan, sebuah ansambel kecil namun 

kaya nuansa musikal. Gamelan ini memungkinkan fleksibilitas dalam mengikuti dialog 

dan membangun suasana dramatik. Keunggulan Arja Keramas sejak masa awalnya 

terletak pada kualitas vokal para penari. Para tokoh sepuh mengenang bahwa penari 

Keramas dikenal memiliki suara tinggi, jernih, dan kuat sehingga mampu memukau 

penonton. Tradisi vokal inilah yang menjadi ciri khusus penari Arja dari Keramas. 

Arja Keramas berkembang melalui berbagai generasi, masing-masing dengan 

tokoh dan karakter khasnya. Generasi awal mencakup nama-nama seperti Ida Bagus 

(Kakiang) Gederan, I Gusti Agung Putu Gelgel, Pekak Karas, I Nyoman Mianta, I 

Nyoman Monjong, Mangku Made Togog, dan Pekak Dira. Mereka adalah pelopor yang 

mempelajari Arja secara mandiri dan menurunkannya kepada generasi selanjutnya 

melalui proses latihan informal di banjar atau pekarangan rumah. Dalam konteks fungsi 



 

295 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sosial, Arja Keramas tampil sebagai hiburan (balih-balihan) sekaligus sarana ritual (wali) 

terutama ketika digunakan untuk membayar kaul atau sesangi. 

Generasi berikutnya, terutama pada dekade 1950–1970, mulai menampilkan 

karakter-karakter Arja dengan struktur yang lebih matang. Pada masa ini muncul tokoh 

penting seperti I Wayan Rawi, seorang pemain yang dikenal memiliki kemampuan vokal 

luar biasa. Perannya sebagai Penasar Manis menjadikannya salah satu ikon Arja 

Keramas. Dalam kompetisi Arja se-Bali tahun 1975, Rawi tampil bersama dua penari 

Keramas lainnya—Ni Nyoman Muni sebagai Desak Rai dan Ni Wayan Latri sebagai 

Mantri Manis—dan berhasil membawa pulang Juara Pertama untuk Kabupaten Gianyar 

pada festival Arja se-Bali. 

 

Foto. 7.8 Jero Mangku I Wayan Rawi, salah satu tokoh Arja Keramas 

 

Tokoh lain yang tidak dapat diabaikan adalah Ni Wayan Latri, sosok yang 

kemudian dikenal luas sebagai salah satu tokoh Arja Keramas. Latri tumbuh sebagai 

seniman yang menguasai peran Mantri Manis dengan gaya vokal tajam, gerak anggun, 

dan ekspresi dramatik yang kuat. Selain itu, Latri juga dikenal karena dedikasinya yang 

konsisten dalam melatih generasi muda, mengikuti festival, serta memperkenalkan Arja 

Keramas hingga tingkat nasional dan internasional.  

 



296 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Arja Keramas sering mengikuti festival dan mendapatkan penghargaan. Seperti 

yang disebutkan sebelumnya, tahun 1975 tiga orang penari Arja Keramas mengikuti 

lomba Arja se-Bali. Pada tahun 1986, Arja Keramas mewakili Departemen Pendidikan 

dan Kebudayaan Kabupaten Gianyar dalam pekan Arja se-Bali. Pada tahun 1993, Arja 

Keramas bahkan menerima penghargaan dari Kepala Perwakilan Republik Indonesia 

untuk Negara Perancis atas kontribusinya dalam mendukung promosi kebudayaan 

Indonesia di Paris. Prestasi ini memperlihatkan bahwa Arja Keramas tidak hanya 

berbicara di tingkat lokal, tetapi juga mampu tampil di panggung internasional. Selain 

itu, Arja Keramas sering pentas di desa-desa di seluruh Bali. 

Arja Keramas selain membawakan cerita Panji seperti lazimnya Arja klasik dengan 

setting pada Kerajaan Daha, Jenggala, Pejarakan, dan Gegelang, juga menampilkan kisah 

rakyat seperti Godogan dan Cupak Gerantang, memperlihatkan fleksibilitas mereka 

dalam menyajikan narasi yang dekat dengan masyarakat. Dalam pementasannya, 

terdapat karakter-karatker yang baku seperti Condong, Galuh, Limbur, Desak Rai, Liku, 

Penasar Manis, Wijil Manis, Mantri Buduh, Penasar Buduh, dan Wijil Buduh. Sering 

pula terjadi penambahan karakter sesuai dengan kebutuhan lakon yang ditampilkan.  

Faktor penting lain yang menjadi penyebab terkenalnya Arja Keramas adalah 

adanya regenerasi. Meskipun mengalami masa naik-turun, namun sejak tahun 1925 

hingga kini, Arja Keramas terus melahirkan generasi baru. Keberlanjutan ini ditopang 

oleh pola pembelajaran organik di mana anak-anak desa tumbuh mendengar pesantian, 

pupuh, dan latihan Arja di lingkungan mereka.  

Dengan sejarah panjang hampir satu abad, Arja Keramas telah menjadi identitas 

kultural Desa Keramas. Pengaruhnya tidak hanya terasa di tingkat desa, tetapi juga dalam 

dinamika perkembangan Arja Bali secara lebih luas. Keunikan vokal, kekuatan lakon, 

kematangan karakter, dan regenerasi yang konsisten menjadikan Arja Keramas sebagai 

salah satu warisan seni pertunjukan yang paling penting dan terus hidup hingga hari ini. 

3) Tari Kecak Bona  

Kesenian tradisional Bali merupakan bagian integral dari sistem kebudayaan yang 

menyatukan aspek religius, sosial, dan estetika. Salah satu bentuk seni pertunjukan yang 

paling dikenal secara internasional adalah tari Kecak. Di antara berbagai kelompok dan 

daerah yang mengembangkan tari Kecak, Kecak Bona memiliki posisi penting sebagai 

salah satu representasi Kecak yang berkembang secara konsisten dan berorientasi pada 



 

297 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pelestarian nilai tradisi sekaligus adaptasi terhadap perkembangan zaman. Kecak Bona 

tidak hanya berfungsi sebagai tontonan seni, tetapi juga sebagai media ekspresi budaya, 

identitas komunitas, serta sarana pelestarian warisan budaya Bali. 

Kecak Bona berasal dari Desa Bona, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, 

Bali, sebuah wilayah yang dikenal sebagai pusat perkembangan seni dan budaya Bali. 

Sejarah tari Kecak secara umum berakar pada ritual sakral Sanghyang, yaitu tradisi 

pemanggilan kekuatan spiritual melalui media tari dan nyanyian vokal. Pada awal abad 

ke-20, khususnya sekitar tahun 1930-an, ritual Sanghyang mengalami proses 

transformasi menjadi bentuk seni pertunjukan yang lebih terbuka untuk konsumsi publik. 

Transformasi tersebut tidak terlepas dari peran seniman Bali serta pengaruh 

seniman asing, seperti Walter Spies, yang turut mendorong pengemasan Kecak sebagai 

seni pertunjukan dramatik dengan mengadaptasi kisah Ramayana. Dalam konteks ini, 

Kecak Bona berkembang sebagai salah satu kelompok Kecak yang mempertahankan 

struktur dasar Kecak tradisional, baik dari segi vokal, formasi penari, maupun narasi 

cerita. 

Kecak Bona mengalami perkembangan dalam aspek artistik dan manajerial, 

terutama ketika pariwisata Bali mulai berkembang pesat. Meskipun demikian, Kecak 

Bona tetap menjaga akar tradisinya dengan mempertahankan nilai-nilai budaya lokal 

serta keterlibatan masyarakat desa sebagai pelaku utama pertunjukan. 

Salah satu keunikan utama Kecak Bona terletak pada kekuatan vokal kolektif yang 

dihasilkan oleh puluhan hingga ratusan penari laki-laki. Bunyi ritmis “cak-cak-cak” yang 

dihasilkan tanpa iringan alat musik menciptakan atmosfer dramatik yang khas dan 

menjadi ciri pembeda Kecak dengan bentuk seni pertunjukan Bali lainnya. 

Selain itu, Kecak Bona memiliki keunikan dalam penataan dramatik dan 

koreografi. Pola lantai yang melingkar melambangkan konsep kosmologis Bali, seperti 

keseimbangan antara manusia, alam, dan Tuhan (Tri Hita Karana). Gerak-gerak 

sederhana namun repetitif mencerminkan kebersamaan dan kekuatan kolektif, bukan 

individualitas penari. 

Keunikan lain terletak pada keterlibatan komunitas lokal. Penari Kecak Bona 

umumnya berasal dari masyarakat Desa Bona sendiri, sehingga pertunjukan ini tidak 

hanya menjadi ekspresi seni, tetapi juga representasi identitas sosial desa. Aspek ini 



298 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

memperkuat nilai autentisitas Kecak Bona dibandingkan dengan Kecak yang sepenuhnya 

dikomersialkan. 

Dalam konteks modernisasi dan globalisasi, eksistensi Kecak Bona menunjukkan 

kemampuan adaptasi yang signifikan. Kecak Bona tidak hanya dipentaskan dalam 

konteks upacara adat atau ritual tertentu, tetapi juga dalam ranah pariwisata dan 

pertunjukan budaya untuk khalayak luas, baik domestik maupun internasional. 

Eksistensi Kecak Bona juga didukung oleh sistem regenerasi yang berkelanjutan. 

Anak-anak dan generasi muda Desa Bona dilibatkan sejak dini dalam proses latihan dan 

pementasan, sehingga transfer pengetahuan dan nilai budaya dapat berlangsung secara 

kontinu. Dengan demikian, Kecak Bona tidak hanya bertahan sebagai artefak budaya, 

tetapi juga sebagai praktik hidup yang terus berkembang. 

Selain itu, dukungan dari pemerintah daerah dan lembaga kebudayaan turut 

memperkuat posisi Kecak Bona sebagai salah satu warisan budaya yang patut 

dilestarikan. Pengakuan tari Kecak sebagai warisan budaya tak benda oleh UNESCO 

semakin memperkuat legitimasi dan nilai strategis Kecak Bona dalam peta kebudayaan 

global. 

Kecak Bona memiliki berbagai fungsi yang saling berkaitan. Pertama, fungsi 

religius dan spiritual, yang berakar dari tradisi Sanghyang. Meskipun telah mengalami 

proses sekularisasi dalam bentuk pertunjukan, nilai spiritual tetap tercermin dalam 

struktur, simbol, dan narasi yang dibawakan. Kedua, fungsi sosial, di mana Kecak Bona 

menjadi sarana mempererat solidaritas masyarakat desa. Proses latihan dan pementasan 

melibatkan kerja kolektif, sehingga memperkuat rasa kebersamaan dan identitas 

komunal. Ketiga, fungsi edukatif, khususnya dalam mentransmisikan nilai-nilai budaya 

Bali kepada generasi muda. Melalui keterlibatan langsung dalam Kecak Bona, generasi 

muda belajar tentang disiplin, tanggung jawab, serta makna filosofis yang terkandung 

dalam seni tradisional. Keempat, fungsi ekonomi, terutama dalam konteks pariwisata 

budaya. Pertunjukan Kecak Bona memberikan kontribusi terhadap kesejahteraan 

masyarakat lokal melalui penciptaan lapangan kerja dan peningkatan pendapatan desa. 



 

299 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

     

 

Foto 7.9 Foto Tari Cak Bona (sumber iWagu.pro) 

 

4) Tari Kecak Bedulu  

Tari Kecak Bedulu merupakan salah satu varian tari Kecak yang berkembang dan 

dilestarikan di Desa Bedulu, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Bali. Tari ini 

tidak hanya berfungsi sebagai seni pertunjukan, tetapi juga memiliki keterkaitan yang 

erat dengan nilai-nilai religius, sosial, dan budaya masyarakat setempat. Keberadaan Tari 

Kecak Bedulu menjadi representasi penting dari upaya pelestarian tradisi Bali yang 

berakar pada sistem kepercayaan Hindu serta kehidupan komunal masyarakat desa adat. 

Secara historis, Tari Kecak berakar dari ritual sakral Sanghyang, yaitu sebuah 

upacara keagamaan yang bertujuan memohon keselamatan dan perlindungan kepada para 

dewa serta roh leluhur. Ritual ini melibatkan kondisi trance (kerauhan) dan dilaksanakan 

sebagai media komunikasi antara manusia dan dunia spiritual. Di Desa Bedulu, praktik 

ritual Sanghyang telah dikenal sejak lama dan menjadi bagian penting dari sistem 

kepercayaan masyarakat setempat. Perkembangan Tari Kecak sebagai seni pertunjukan 

diperkirakan mulai terjadi pada awal abad ke-20, ketika unsur-unsur dramatari Ramayana 

mulai diadaptasi ke dalam ritual tersebut. Masyarakat Bedulu kemudian 

mengembangkan bentuk Tari Kecak yang memiliki ciri khas tersendiri, baik dari segi 

struktur pementasan, konteks pertunjukan, maupun keterkaitannya dengan upacara 

keagamaan desa adat. Dengan demikian, Tari Kecak Bedulu tidak dapat dilepaskan dari 



300 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

sejarah sosial dan religius masyarakat Bedulu itu sendiri. 

Keunikan utama Tari Kecak Bedulu terletak pada kuatnya nuansa sakral yang 

masih dijaga hingga saat ini. Berbeda dengan beberapa pertunjukan Kecak yang lebih 

berorientasi pada pariwisata, Kecak Bedulu tetap mempertahankan nilai-nilai spiritual 

dan adat sebagai landasan utama pementasan. Tari ini biasanya dipentaskan oleh puluhan 

hingga ratusan penari laki-laki yang duduk melingkar sambil melantunkan vokal ritmis 

“cak” secara berulang-ulang tanpa iringan alat musik gamelan. Selain itu, pola vokal, 

dinamika gerak, dan tata ruang dalam Tari Kecak Bedulu memiliki kekhasan tersendiri 

yang diwariskan secara turun-temurun. Gerakan penari cenderung sederhana, namun 

sarat makna simbolik, terutama yang berkaitan dengan konsep keseimbangan kosmis (Tri 

Hita Karana). Unsur dramatari Ramayana yang ditampilkan, seperti kisah Rama, Sita, 

dan Hanoman, disajikan tidak semata-mata sebagai hiburan, tetapi sebagai sarana 

penyampaian nilai moral dan spiritual. 

Di tengah arus globalisasi dan modernisasi, eksistensi Tari Kecak Bedulu tetap 

terjaga berkat peran aktif masyarakat desa adat, sekaa (kelompok seni), serta lembaga 

adat dan keagamaan. Regenerasi penari dilakukan secara berkesinambungan melalui 

proses pembelajaran informal maupun kegiatan adat desa. Anak-anak dan remaja 

diperkenalkan pada Tari Kecak sejak usia dini sebagai bagian dari pendidikan budaya 

dan spiritual. 

Selain itu, Tari Kecak Bedulu juga mulai dikenal di luar lingkungan desa melalui 

pementasan dalam konteks budaya dan pariwisata yang tetap memperhatikan batasan 

adat. Upaya ini menjadi strategi penting dalam menjaga keberlanjutan seni tradisi tanpa 

menghilangkan nilai-nilai sakral yang melekat di dalamnya. Dengan demikian, Tari 

Kecak Bedulu mampu bertahan sebagai warisan budaya hidup yang relevan dengan 

perkembangan zaman. Tari Kecak Bedulu memiliki beberapa fungsi utama dalam 

kehidupan masyarakat. Pertama, fungsi religius, yaitu sebagai bagian dari upacara 

keagamaan Hindu Bali.  

Tari kecak berperan sebagai sarana persembahan (yadnya) kepada Ida Sang Hyang 

Widhi Wasa dan manifestasi-Nya. Kedua, fungsi sosial, di mana Tari Kecak menjadi 

media penguat solidaritas dan kebersamaan masyarakat desa melalui proses latihan dan 

pementasan yang bersifat kolektif. Ketiga, fungsi edukatif, yakni sebagai sarana 

transmisi nilai-nilai budaya, etika, dan filosofi hidup kepada generasi muda. Kisah 



 

301 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Ramayana yang ditampilkan mengandung ajaran tentang dharma, kesetiaan, keberanian, 

dan pengorbanan. Terakhir, fungsi estetis dan kultural, yaitu sebagai ekspresi seni yang 

memperkaya khazanah budaya Bali dan memperkuat identitas lokal Desa Bedulu di 

tingkat regional maupun nasional. 

 

Foto 7.10 Tari Kecak Bedulu (sumber: kurvanetwork) 

 

5) Tari Kecak Kemenuh 

Tari Kecak Kemenuh merupakan salah satu bentuk seni pertunjukan tradisional 

Bali yang berkembang di Desa Kemenuh, Kecamatan Sukawati, Kabupaten Gianyar. 

Tari ini menjadi bagian penting dari khazanah budaya lokal yang merepresentasikan 

perpaduan antara nilai religius, estetika seni, dan kehidupan sosial masyarakat setempat. 

Keberadaan Tari Kecak Kemenuh tidak hanya mencerminkan kekayaan tradisi Bali, 

tetapi juga menunjukkan kemampuan masyarakat desa dalam menjaga dan 

menyesuaikan warisan budaya dengan perkembangan zaman. 

Tari Kecak Kemenuh memiliki akar yang sama dengan perkembangan Tari Kecak 

pada umumnya di Bali, yaitu berasal dari ritual sakral Sanghyang. Ritual ini merupakan 

bentuk upacara keagamaan yang bertujuan memohon keselamatan, keseimbangan, dan 

perlindungan dari kekuatan niskala. Dalam praktiknya, ritual Sanghyang melibatkan 

lantunan vokal berirama yang diucapkan secara kolektif sebagai media pemanggil 

kekuatan spiritual. 



302 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Di Desa Kemenuh, tradisi ritual tersebut kemudian mengalami proses transformasi 

seiring dengan masuknya unsur dramatari Ramayana pada awal abad ke-20. Masyarakat 

setempat mulai mengembangkan Tari Kecak sebagai seni pertunjukan yang lebih 

terstruktur, tanpa menghilangkan nilai-nilai sakral yang menjadi dasarnya. Sejak saat itu, 

Tari Kecak Kemenuh berkembang sebagai identitas budaya desa yang diwariskan secara 

turun-temurun dan menjadi bagian integral dari kehidupan adat dan keagamaan 

masyarakat. 

Ciri khas tari kecak Kemenuh terletak pada karakter pertunjukannya yang 

menekankan keseimbangan antara aspek sakral dan profan. Tari ini dibawakan oleh 

puluhan hingga ratusan penari laki-laki yang duduk melingkar, mengenakan kain poleng 

atau kain hitam putih, sambil melantunkan suara “cak” secara ritmis dan 

berkesinambungan. Tidak digunakannya iringan gamelan menjadikan vokal manusia 

sebagai elemen utama pembentuk suasana dramatik. 

Selain itu, Tari Kecak Kemenuh memiliki ciri khas dalam pengaturan tempo vokal 

dan dinamika pementasan yang disesuaikan dengan konteks lokal desa. Adegan-adegan 

Ramayana, seperti kisah Rama, Sita, Rahwana, dan Hanoman, ditampilkan dengan 

penekanan pada nilai moral dan simbolisme religius. Pola gerak yang relatif sederhana 

namun kompak mencerminkan filosofi kebersamaan dan harmoni yang menjadi dasar 

kehidupan masyarakat Bali. 

Tari Kecak Kemenuh hingga saat ini tetap terjaga berkat keterlibatan aktif 

masyarakat desa adat, sekaa seni, serta dukungan lembaga adat dan keagamaan. Proses 

regenerasi penari dilakukan secara berkelanjutan melalui kegiatan latihan rutin dan 

partisipasi dalam upacara adat. Anak-anak dan remaja desa diperkenalkan pada Tari 

Kecak sebagai bagian dari pendidikan budaya yang bersifat informal namun 

berkesinambungan. 

Di samping itu, Tari Kecak Kemenuh juga mengalami perkembangan dalam 

konteks pariwisata budaya. Pementasan untuk wisatawan dilakukan dengan tetap 

memperhatikan norma adat dan batasan kesakralan. Hal ini menunjukkan bahwa Tari 

Kecak Kemenuh mampu beradaptasi dengan dinamika sosial dan ekonomi tanpa 

kehilangan identitas budaya yang melekat di dalamnya. Keberlanjutan ini menjadikan 

Tari Kecak Kemenuh sebagai warisan budaya hidup yang relevan di tengah perubahan 

zaman. 



 

303 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.11 Tari Kecak Kemenuh (sumber: youtube ubud community) 

 

7.2. Kerajinan 

1) Seni Kerajinan Anyaman Lontar 

Kerajinan anyaman lontar merupakan salah satu bentuk karya seni unggulan yang 

berkembang di Desa Bona, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Bali. Desa ini 

dikenal luas sebagai sentra produksi berbagai jenis kerajinan berbahan dasar daun lontar 

yang memiliki nilai estetika tinggi serta mencerminkan kekayaan budaya lokal 

masyarakatnya. Produk yang dihasilkan oleh para pengrajin di Bona sangat beragam, 

mulai dari tas, topi, dompet, souvenir, hingga pernak-pernik pernikahan (wedding gift) 

yang dibuat dengan tingkat ketelitian dan kreativitas tinggi. Ragam bentuk produk 

tersebut dapat disesuaikan dengan permintaan konsumen, baik dari segi desain, ukuran, 

maupun motif. Keunikan produk-produk ini menjadikan kerajinan anyaman lontar Bona 

memiliki daya tarik tersendiri di pasar lokal, nasional, bahkan hingga ke tingkat 

internasional. 



304 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.12 Kerajinan Lontar di Desa Bona 

 

Aktivitas pembuatan kerajinan ini tidak hanya berperan sebagai bentuk pelestarian 

tradisi turun-temurun, tetapi juga menjadi sumber mata pencaharian utama bagi sebagian 

besar masyarakat setempat. Melalui kegiatan ini, masyarakat Desa Bona mampu 

mengembangkan potensi ekonomi kreatif yang selaras dengan nilai-nilai budaya Bali. 

Tidak sedikit pengrajin yang telah menjadikan usaha ini sebagai profesi tetap, dengan 

jaringan distribusi yang meluas ke berbagai daerah bahkan hingga ke luar negeri. 

Bahan baku utama dalam pembuatan kerajinan ini adalah daun lontar, yang tidak 

seluruhnya berasal dari wilayah Bona. Sebagian besar daun lontar didatangkan dari 

daerah lain di Bali, terutama dari Kabupaten Karangasem, dan terkadang juga dari luar 

pulau Bali. Daun lontar yang digunakan untuk kerajinan ini umumnya merupakan daun 

muda atau pucuk lontar, yang memiliki tekstur lentur dan mudah dianyam. Jenis daun ini 

berbeda dengan daun lontar yang digunakan untuk penulisan naskah atau prasi, karena 

daun prasi biasanya sudah berwarna hijau tua dan memiliki serat yang lebih keras. 



 

305 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 Foto 7.13 Bahan Baku Anyaman Lontar  

 

Secara umum, proses pembuatan kerajinan anyaman lontar dimulai dengan 

pengambilan dan pemilihan daun lontar berkualitas baik. Setelah dipetik, daun 

dibersihkan dari kotoran dan getah, kemudian dipotong sesuai bentuk dan ukuran produk 

yang akan dibuat. Tahap berikutnya adalah penjemuran hingga daun benar-benar kering 

agar tidak mudah berjamur dan lebih tahan lama. Dalam beberapa kasus, daun yang telah 

kering kemudian melalui proses pewarnaan, meskipun tahapan ini bersifat opsional dan 

tergantung pada konsep desain produk. Pewarnaan dilakukan menggunakan bahan alami 

atau sintetis untuk memberikan tampilan yang lebih menarik dan bernilai estetis tinggi. 

Tahap yang paling penting adalah proses menganyam, di mana pengrajin mulai 

menyusun potongan daun lontar secara hati-hati mengikuti pola tertentu. Keterampilan 

dan ketelatenan sangat dibutuhkan dalam tahap ini agar hasil anyaman kuat, rapi, dan 

memiliki nilai seni yang tinggi. Setiap pengrajin memiliki ciri khas dalam teknik dan 

gaya menganyam, sehingga produk yang dihasilkan pun bervariasi dan unik. 

 



306 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.14 Berbagai Jenis Kerajinan Lontar yang Siap Dipasarkan  

 

Berdasarkan hasil wawancara dengan salah satu pengrajin dan penjual lontar di 

Toko Pande Lontar, diketahui bahwa bentuk dan fungsi kerajinan lontar mengalami 

perubahan seiring perkembangan waktu. Sekitar tahun 2000, mulai muncul tren 

pembuatan produk kerajinan lontar dalam bentuk tas yang kemudian menjadi salah satu 

produk paling diminati. Namun, setelah peristiwa bom Bali tahun 2002, produksi 

mengalami penurunan, terutama pada segmen ekspor yang sebelumnya sangat aktif. 

Pandemi Covid-19 juga turut memperlambat proses produksi dan distribusi ke pasar 

mancanegara. 

Saat ini, sebagian besar pengrajin di Desa Bona lebih banyak memproduksi sarana 

upacara keagamaan, terutama kebutuhan untuk pembuatan penjor, yang memiliki nilai 

simbolik penting dalam tradisi Hindu Bali. Meskipun demikian, keberlanjutan kerajinan 

anyaman lontar tetap dijaga melalui inovasi desain dan pengembangan produk agar tetap 

relevan di tengah perubahan zaman serta tuntutan pasar yang semakin beragam. 

2) Kerajinan Bambu  

Desa Belega yang terletak di Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Bali, 

dikenal luas sebagai salah satu sentra kerajinan bambu terbesar dan tertua di Pulau Bali. 

Sejak puluhan tahun lalu, masyarakat Belega telah menjadikan bambu sebagai bagian 

penting dari kehidupan dan sumber mata pencaharian utama. keberadaan industri 

kerajinan bambu di Desa Belega telah menjadi bagian integral dari sejarah dan identitas 



 

307 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

lokal sejak tahun 1980-an. Produk yang dihasilkan, seperti perabot rumah tangga dan 

ornamen bambu, tidak hanya menjadi barang kebutuhan tetapi juga cerminan seni dan 

tradisi masyarakat setempat. Pada tahun 2017, Desa Belega mencapai puncaknya dengan 

115-unit usaha kerajinan bambu yang aktif, menunjukkan potensi ekonomi lokal yang 

signifikan Hampir setiap rumah di desa ini memiliki kegiatan yang berkaitan dengan 

kerajinan bambu, baik dalam skala rumahan maupun industri kecil menengah. Suasana 

desa dipenuhi dengan aktivitas para pengrajin yang tekun menganyam, memotong, dan 

membentuk bambu menjadi berbagai produk bernilai seni tinggi. 

 

Foto 7.15 Berbagai Kerajinan Berbahan Baku Bambu  

 

Menurut keterangan I Made Balik Mudita “Keahlian masyarakat Belega dalam 

mengolah bambu tidak muncul secara tiba-tiba melainkan diwariskan secara turun-

temurun dari generasi ke generasi. Bambu yang dahulu hanya digunakan untuk 

kebutuhan rumah tangga seperti perabot, alat pertanian, dan perlengkapan upacara adat, 

kini telah berkembang menjadi produk kerajinan bernilai ekonomi tinggi” 

Para pengrajin Belega mampu menciptakan berbagai karya inovatif, seperti kursi, 

meja, lampu hias, tas, ranjang, lemari, gazebo bambu (“bale bengong”), ornamen interior, 

dan lain-lain aksesoris rumah tangga yang memiliki daya tarik estetis khas Bali. 

Keunikan desain dan ketelitian pengerjaan menjadi ciri khas yang membuat produk 

bambu Belega dikenal hingga pasar internasional. Selain keterampilan tangan yang luar 

biasa, pengrajin di Desa Belega juga menunjukkan kemampuan beradaptasi dengan 



308 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

perkembangan zaman. Mereka mampu mengombinasikan teknik tradisional dengan 

desain modern sesuai permintaan pasar. Dukungan pemerintah daerah dan lembaga 

pendidikan seni turut berperan penting dalam pengembangan kreativitas para pengrajin 

melalui pelatihan, promosi, dan pameran. Hal ini menjadikan Desa Belega bukan hanya 

sebagai pusat produksi, tetapi juga sebagai pusat pembelajaran dan inovasi dalam bidang 

kerajinan bambu. 

 

Foto 7.16 Meja dan Kursi yang terbuat dari bahan Bambu  

 

Dari sisi ekonomi, keberadaan sentra kerajinan bambu di Belega memberikan 

dampak positif yang besar bagi masyarakat setempat. Banyak keluarga yang 

menggantungkan hidupnya dari kegiatan ini, baik sebagai pengrajin, pengumpul bahan 

baku, maupun pedagang hasil kerajinan. Kegiatan ini juga membuka peluang bagi 

generasi muda untuk melanjutkan tradisi leluhur sekaligus menciptakan lapangan kerja 

baru yang berdaya saing. Dengan semakin tingginya minat terhadap produk ramah 

lingkungan, kerajinan bambu Belega memiliki potensi besar untuk terus berkembang di 

pasar global. 

Seiring waktu, terutama setelah peristiwa bom Bali 2002, usaha kerajinan bambu 

di Belega mulai menghadapi tekanan. Permintaan menurun, stabilitas ekonomi 

terganggu, serta persaingan dan perubahan gaya hidup ikut mempengaruhi. Data 

menunjukkan bahwa dari sekitar 350 perajin, yang masih bertahan hanya sekitar 35 usaha 



 

309 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

pada satu titik masa krisis. Pandemi COVID-19 membawa dampak tambahan. Salah satu 

akibatnya, kunjungan wisatawan menurun drastis padahal sebelumnya pariwisata dan 

pembeli lokal serta wisatawan menjadi salah satu kanal penting pemasaran kerajinan 

bambu. Ekspor juga menjadi lebih menantang karena gangguan supply chain, 

pembatasan perjalanan, dan permintaan yang menurun di beberapa pasar utama.  

Dalam menghadapi tantangan tersebut, pelaku usaha kerajinan bambu di Belega 

mulai melakukan adaptasi. Inovasi produk menjadi fokus, seperti pembuatan pernak-

pernik dari bambu (misalnya sedotan bambu, chasing tumbler, aksesoris kecil) yang 

sesuai dengan tren ramah lingkungan dan pengurangan penggunaan plastik sekali pakai. 

Pemasaran digital (media sosial, platform online, e-commerce) juga digunakan lebih 

intensif untuk meraih pasar yang lebih luas dan mengurangi ketergantungan pada 

kunjungan fisik pembeli. Pendampingan dan dukungan institusi baik pemerintah daerah 

maupun akademisi turut membantu. Ada program pelatihan manajemen usaha, 

pencatatan keuangan sederhana, digitalisasi usaha, branding, serta registrasi dan 

pemasaran digital. Salah satunya, kegiatan pengabdian masyarakat membantu UMKM 

kerajinan bambu di Desa Belega melakukan pembuatan akun toko online dan daftar 

lokasi usaha di Google Maps.  

Upaya untuk mengembangkan desa wisata bambu juga menjadi strategi pemulihan, 

dengan memanfaatkan keunikan kerajinan bambu sebagai daya tarik. Banjar-banjar di 

Desa Belega dijadikan pilot project untuk memperindah lingkungan fisik (ornamen 

bambu di rumah, warung, bangunan umum), sehingga pengunjung bisa merasakan 

suasana “kampung bambu”. Salah satu indikasi adalah rencana untuk Banjar Belega 

Kangin sebagai proyek awal desa wisata bambu.  

Saat ini, meskipun jumlah perajin tidak kembali ke masa keemasan, usaha yang 

bertahan cenderung lebih fleksibel dan beradaptasi dengan kondisi pasar yang berubah. 

Mereka lebih memilih produksi yang variatif dan produk yang bisa cepat laku, serta 

memanfaatkan pemasaran online. Pemerintah daerah juga mulai lebih sistematis dalam 

pemetaan dan pembinaan kerajinan, termasuk kerajinan bambu di Belega. Contoh: 

kunjungan pembinaan dari pihak Dekranasda Gianyar, dokumentasi video proses 

produksi untuk tujuan promosi, dan upaya memetakan potensi usaha agar mendapat 

bantuan dan akses ke program-program pengembangan UMKM. Teknologi pengolahan 

bambu, pengawetan yang lebih ramah lingkungan, dan kontrol kualitas menjadi fokus 



310 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

penting agar produk-produk wysok bisa bersaing di pasar ekspor. Terdapat penelitian 

yang menunjukkan perlunya pengawet yang tidak menyisakan residu berbahaya, serta 

teknik pemilihan bambu yang tepat mempertimbangkan umur, kekeringan, dan resistansi 

terhadap hama. 

 

Foto 7.17 Bale Bengong yang berbahan Bambu  

 

Dengan kondisi global yang makin peduli lingkungan dan mendorong penggunaan 

bahan alami serta pengurangan plastik, kerajinan bambu di Desa Belega punya peluang 

untuk meraih pasar dunia yang lebih besar, khususnya produk dekorasi, furniture ringan, 

aksesori ramah lingkungan, dan suvenir berbahan bambu. Ditambah lagi, bila branding 

“Kampung Bambu” berhasil dikembangkan secara baik, maka wisatawan dan pembeli 

akan tertarik tidak hanya membeli produk tetapi juga datang melihat proses produksinya. 

Ini akan menjadi nilai tambah ganda: ekonomi dan budaya. 

Secara keseluruhan, Desa Belega merupakan contoh nyata bagaimana warisan 

budaya lokal dapat menjadi kekuatan ekonomi kreatif yang berkelanjutan. Identitas 

masyarakat yang melekat kuat pada bambu menjadikan desa ini bukan sekadar tempat 

produksi, tetapi juga simbol kreativitas dan ketahanan budaya Bali. Melalui perpaduan 

antara tradisi, inovasi, dan semangat gotong royong, Desa Belega terus tumbuh sebagai 

sentra kerajinan bambu yang membanggakan di tingkat nasional maupun internasional. 

 



 

311 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

3) Tenun Warna Alam  

Kecamatan Blahbatuh di Kabupaten Gianyar, Bali, merupakan salah satu daerah 

yang memiliki peranan penting dalam perkembangan seni tenun tradisional di Pulau 

Dewata. Sejak dahulu, masyarakat Blahbatuh telah dikenal memiliki keterampilan tangan 

yang tinggi dalam mengolah berbagai bahan menjadi karya seni bernilai tinggi, termasuk 

kain tenun. Tradisi ini tidak hanya tumbuh sebagai kegiatan ekonomi, tetapi juga menjadi 

bagian dari identitas budaya dan spiritual masyarakat Bali, yang erat kaitannya dengan 

kehidupan adat, ritual, dan simbol keindahan. 

Awal mula tenun di Blahbatuh dapat ditelusuri dari kegiatan masyarakat yang 

menenun untuk kebutuhan pribadi dan upacara adat. Sebelum tahun 1980-an, kegiatan 

menenun dilakukan secara sederhana di rumah-rumah penduduk, dengan menggunakan 

alat tenun tradisional berbahan kayu. Tenun digunakan untuk membuat kain endek dan 

songket yang dipakai dalam upacara adat seperti odalan, metatah, dan pawiwahan. Kain 

hasil tenunan ini tidak diperjual belikan secara luas, melainkan diwariskan sebagai 

simbol kehormatan keluarga. Memasuki akhir tahun 1980-an hingga awal 1990-an, 

muncul kesadaran baru di kalangan masyarakat Blahbatuh untuk mengembangkan tenun 

sebagai sumber penghidupan. Salah satu tokoh yang berperan besar dalam fase ini adalah 

Ida Bagus B. Adnyana, pendiri Pertenunan Putri Ayu di Desa Blahbatuh. Beliau memulai 

usaha tenun sekitar tahun 1991 dengan menggunakan beberapa alat tenun bukan mesin 

(ATBM) dan memberdayakan ibu-ibu rumah tangga di sekitarnya. Melalui dedikasinya, 

kegiatan menenun di Blahbatuh bertransformasi dari sekadar keterampilan tradisional 

menjadi usaha ekonomi kreatif yang berkelanjutan. 



312 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.18 Berbagai Jenis Kerajinan Tenun Warna Alam  

 

Ida Bagus B. Adnyana dikenal sebagai tokoh inovatif yang berani melakukan 

terobosan dalam teknik dan desain tenun. Beliau memperkenalkan teknik pewarnaan 

gradasi dengan air-brush, yang pada masa itu merupakan hal baru dalam dunia 

pertenunan tradisional Bali. Teknik ini menghasilkan efek warna yang lebih lembut dan 

modern, tanpa meninggalkan karakter motif endek khas Bali. Selain itu, ia juga 

mengembangkan berbagai motif baru yang terinspirasi dari lingkungan dan simbol-

simbol budaya Gianyar, seperti motif lubeng, pucuk rebung, gegalaran, dan patra sari. 

Perkembangan pesat industri tenun di Blahbatuh juga didukung oleh dukungan 

pemerintah daerah dan lembaga ekonomi. Dinas Perindustrian dan Perdagangan 

Kabupaten Gianyar mulai melakukan pembinaan, pelatihan, serta promosi untuk 

memperluas pasar tenun Blahbatuh. Tidak hanya itu, lembaga seperti Bank Indonesia 

juga turut memberikan bantuan modal dan fasilitasi untuk memperkuat kapasitas 

produksi serta mendorong inovasi produk. Dengan langkah-langkah ini, Blahbatuh mulai 

dikenal sebagai salah satu sentra tenun potensial di Bali. Adapun beberapa Lokasi 

pertenunan yang ada di Kecamatan Blahbatuh Sanggar Tenun Sekar Jagat - Desa Bona, 

Kelompok Tenun Tradisional Bedulu  - Desa Bedulu, Tenun Endek Sri Sedana - Desa 

Buruan, Sentra Tenun Endek Bali "Kanti"  - Desa Belega, Sanggar Tenun Ayu Manis - 

Desa Pering. 



 

313 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.19 Berbagai Kerajinan Tenun Siap Dipasarkan  

 

Pada awal tahun 2000-an, produk tenun Blahbatuh mulai menembus pasar nasional 

bahkan internasional. Banyak perancang busana Bali dan Jakarta yang bekerja sama 

dengan pengrajin di Blahbatuh untuk menciptakan karya mode kontemporer berbasis 

kain endek. Fenomena ini turut meningkatkan kebanggaan masyarakat terhadap warisan 

budaya mereka. Di sisi lain, generasi muda mulai tertarik untuk mempelajari teknik 

tenun, yang sebelumnya dianggap pekerjaan tradisional orang tua. 

Motif-motif tenun Blahbatuh mencerminkan filosofi kehidupan masyarakat Bali 

yang harmonis dengan alam dan spiritualitas. Walau tradisi tenun di Bali lebih tua dan 

memiliki pusat-pusat lama (mis. tradisi tenun ikat grinsing di Tenganan), pertenunan di 

Blahbatuh mengembangkan karakter sendiri mengadaptasi motif-motif Bali, flora-fauna 

lokal, dan teknik pewarnaan/penyelesaian yang variatif (mis. teknik “air brush” pada 

beberapa produksi). Dengan kata lain, Blahbatuh menggabungkan warisan tenun Bali 

dengan inovasi lokal. Misalnya, motif lubeng melambangkan kelincahan dan 

keseimbangan, motif Pucuk Rebung menggambarkan pertumbuhan dan harapan baru, 

sedangkan motif Gegalaran mengandung nilai keseimbangan antara unsur vertikal dan 

horizontal, sebagai simbol hubungan manusia dengan Tuhan dan sesama. Keindahan 

motif-motif ini tidak hanya terletak pada visualnya, tetapi juga pada makna mendalam 

yang dikandungnya. Perajin di Blahbatuh tidak hanya memproduksi endek/ikat 

tradisional, tetapi juga melakukan inovasi motif mis. motif Hanacaraka (aksara Bali), 

Kajang Siwa serta teknik pewarnaan dan kombinasi dengan batik atau pencetakan 



314 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Dalam proses produksi, pengrajin Blahbatuh tetap menjaga keseimbangan antara 

teknik tradisional dan inovasi modern. Alat tenun bukan mesin (ATBM) masih menjadi 

tulang punggung produksi, sementara penggunaan pewarna alami mulai dihidupkan 

kembali untuk menjaga keberlanjutan lingkungan. Beberapa perajin bahkan 

mengombinasikan teknik tenun ikat dengan songket, menghasilkan kain yang kaya 

tekstur dan warna. Keterampilan ini diwariskan secara turun-temurun, menjadikan setiap 

kain yang dihasilkan memiliki karakter dan jiwa tersendiri. 

Perkembangan tenun di Blahbatuh juga memberi dampak sosial yang signifikan. 

Banyak ibu rumah tangga yang kini memiliki penghasilan tetap dari kegiatan menenun, 

sementara kelompok usaha bersama bermunculan untuk memperkuat daya saing. Di sisi 

lain, kegiatan ini turut menjaga solidaritas sosial. Pada era modern saat ini, tenun 

Blahbatuh terus beradaptasi dengan tren global tanpa kehilangan akar tradisinya. 

Beberapa pengrajin telah mulai memasarkan produknya secara daring, mengikuti 

pameran nasional, serta berkolaborasi dengan desainer muda Bali. Upaya pelestarian 

juga dilakukan melalui pelatihan di sekolah-sekolah dan komunitas kreatif, agar generasi 

muda tetap memahami nilai estetika dan filosofi di balik selembar kain tenun. 

Dengan perjalanan panjangnya, kain tenun Blahbatuh kini tidak hanya menjadi 

produk ekonomi, tetapi juga simbol warisan budaya dan kreativitas masyarakat Bali. Di 

tangan para pengrajin yang penuh dedikasi seperti Ida Bagus B. Adnyana dan generasi 

penerusnya, tradisi menenun di Blahbatuh terus hidup dan berkembang  menjadi saksi 

bagaimana budaya lokal dapat bertahan dan bertransformasi di tengah arus modernisasi 

global. 

Proses Benang Lungsi atau dihi Proses yang dibutuhkan pada benang lungsi (dihi) 

terdiri atas lima tahapan. Benang lungsi Adalah benang yang letaknya ke arah vertikal 

pada alat tenun bukan mesin (ATBM). 



 

315 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.20 Pengerajin Tenun sedang Membuat Karyanya.  

 

Proses pembuatan benang lungsi diawali dengan nganyinin atau menyimpan 

benang ke dalam alat yang disebut molen, terlihat pada katun dan benang sutra. Untuk 

benang katun, menggunakan ukuran 80/2, dibutuhkan sebanyak kurang lebih 3650 helai 

benang dalam 50 putaran, benang dengan jumlah ini biasanya digunakan untuk 

menghasilkan 85 m kain.Benang dari alat yang disebut molen kedalam gulungan kayu 

yang lebih kecil atau pandalan untuk selanjutnya dipasang pada alat tenun. Proses 

memasukkan benang ke dalam guun yang membutuhkan waktu sekitar dua hari, Proses 

ini biasanya tidak bisa dilakukan sendiri dan membutuhkan orang lain. Karena benang 

lungsi tersebut harus dimasukkan ke dalam sisir dan guun per helainya. Guun yang 

digunakan ada dua, masing-masing guun memiliki dua layer, sehingga benang lungsi 

harus dimasukkan dengan hitungan genap, pada layer 2 dan 4, kemudian ganjil pada layer 

1 dan 3. Hal ini akan berpengaruh pada saat penenunan, dimana penenun akan menginjak 

pedal pada alat ATBM bergantian antara ganjil dan genap untuk membentuk tenun 

endek. 

Proses yang dibutuhkan pada benang pakan terdiri dari sepuluh tahapan Benang 

pakan adalah benang yang letaknya ke arah horizontal atau benang yang biasanya saat 

proses penenunan mengarah dari kiri ke kanan dan sebaliknya pada alat tenun bukan 

mesin (ATBM). Berikut adalah tahapan proses pembuatannya.  

Benang pakan pada umumnya benang dengan satu warna dasar, dimana benang 

saat dibeli masih berwarna putih. Benang pakan yang dibeli oleh pengrajin atau penenun 

datang dalam bentu pipih atau pepelan kemudian harus dipisahkan per helainya untuk 



316 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

selanjutnya didistribusikan ke dalam bentuk alat penyimpan benang yang lebih kecil. 

Benang pakan selanjutnya diatur dalam sebuah alat pemegang benang pakan, kemudian 

benang dari alat ini ditarik oleh penenunsejumlah 28 hingga 30 helai benang ke dalam 

alat pemempenan, yang biasa disebut dengan penamplikan, seperti terlihat pada gambar 

2.5. Jumlah helai benang yang ditarik sejumlah 28 hingga 30 helai mewakili jumlah 

helaian benang yang dibutuhkan dalam 1 cm kain. Jumlah helaian benang yang ditarik 

sejumlah 28 hingga 30 helai ini kemudian diputar pada alat penamplikan beberapa kali 

menjadi satu bulih. Satu bulih terdiri atas beberapa putaran benang, dimana sekali putaran 

benangnya sejumlah 28 hingga 30 helai. Jumlah bulih yang digunakan tergantung dari 

jenis motif yang diinginkan, biasanya pembuat motif sudah memperkirakan jumlah bulih 

yang diinginkan untuk motif tertentu saat proses mempen. 

Setelah benang dibawa ke penamplikan selanjutnya adalah proses untuk 

menggambar motif pada benang. Proses menggambar motif pada benang berbeda dengan 

proses menggambar di atas benang. Pembuat motif harus bisa memvisualisaikan gambar 

motif yang diinginkan dalam medium benang, seperti terlihat pada gambar 2.6. Pertama-

tama benang akan diberikan garis tengah dan pembaginya untuk memudahkan dalam 

proses menggambar, kemudian pembuat motif menggunakan spidol untuk memberikan 

tanda gambar pada benang. Proses pembuatan motif pada benang biasanya dibutuhkan 

waktu 2 hingga 3 hari. Namun, kembali lagi kepada pengalaman dan pemahaman 

pembuat motif, bila sudah pernah membuat motif yang sama, proses pembuatan motif 

maka akan lebih cepat, namun bila harus bereksplorasi dengan motif baru, dibutuhkan 

waktu yang lebih lama. 

Medbed berasal dari bahasa Bali yang artinya mengikat. Setelah proses desain 

motif, maka pada penamplikan benang pakan sudah terlihat motif yang akan dibuat, 

goresan tanda pada benang tersebut didajikan acuan oleh orang yang akan mengikat 

benang, seperti terlihat pada tanda pada benang artinya adalah area yang perlu diikat, tali 

yang digunakan pada saat ini adalah tali rafia. Area yang tertutupi oleh tali rafia, tidak 

akan terkena warna pada saat proses pencelupan warna. 

Nyelub berasal dari bahasa Bali yang artinya merendam atau mencelup, dalam hal 

ini kaitannya dengan warna. Benang pakan yang sudah melalui proses medbed atau 

pengikatan selanjutnya direndam pada larutan mordan sebelum ditambahkan pewarna. 

Pewarna yang digunakan sebagian besar menggunakan pewarna sintetis jenis nandrin, 



 

317 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dengan kualitas yang lebih baik dan cenderung tidak luntur. Pada saat proses nyelub, 

susunan benang yang sudah dimotif harus sesuai dengan urutan, untuk menjaga agar 

urutan tidak berubah, maka dibagian ujung benang di tali dengan rafia agar benang tetap 

sesuai dengan urutan. Proses nyelub atau pewarnaan yang pertama ini bertujuan untuk 

mewarnai benang yang tidak diikat atau sebagai warna dasar. Setelah proses nyelub, 

benang selanjutnya dijemur di bawah matahari. Proses pengeringan tergantung dari 

cuaca, kurang lebih membutuhkan waktu antara 3-5 hari. Tenun endek ada yang hanya 

terdiri atas dua warna, yakni warna dasar dan warna putih. Benang terdiri atas beragam 

warna, yakni warna dasar dan warna-warna lain yang ditambahkan pada saat proses catri. 

4) Kerajinan Gerabah  

Gerabah adalah salah satu kerajinan yang sudah menjadi ciri khas daerah Banjar 

Perangsada, Desa Pering, Kecamatan Blahbatuh, Kabupaten Gianyar, Bali. Dalam KBBI 

V, gerabah diartikan sebagai alat dapur (untuk masak-memasak dsb) yang dibuat dari 

tanah liat yang dibakar. Pemaknaan secara lebih luas sesuai konteks yang ada di Desa 

Perangsada, gerabah bukan hanya dalam batas alat dapur semata, melainkan juga 

mencakup alat atau sarana untuk pelaksanaan yadnya atau ritual.   

Gerabah di Banjar Perangsada telah lama tumbuh dan berkembang dengan pesat. 

Bahkan menurut penuturan Nyoman Lese, seorang pengrajin gerabah, keberadaan 

gerabah di Banjar Perangsada telah ada jauh sebelum dia lahir. Diperkirakan Gerabah 

telah dibuat oleh buyut Nyoman Lesa. Nyoman Lesa sendiri di tahun 2025 berusia 66 

tahun, maka dapat diperkirakan gerabah ada sekitar tahun 1900-an. Keberatahan gerabah 

yang tetap eksis sampai saat ini menjadi penanda bahwa kerajinan dari tanah liat ini 

merupakan warisan secara turun temurun atau lintas generasi.  



318 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.21 Berbagai Jenis Kerajinan Gerabah  

 

Keberadaan gerabah di Banjar Perangsada tidak terlepas dari aspek sosial dan 

kebutuhan masyarakat. Tidak hanya masyarakat Perangsada, gerabah telah menjadi 

kebutuhan masyarakat secara umum terutama masyarakat Hindu di Bali. Jauh sebelum 

alat-alat modern hadir di tengah masyarakat, gerabah menjalankan berbagai macam 

fungsi yang tidak tergantikan.   

Beberapa bentuk atau jenis kerajinan gerabah di Banjar Perangsada dapat 

dijelaskan sebagai berikut. 

a. Paso atau pane 

Paso atau pane dapat digunakan untuk berbagai macam fungsi: baik kaitannya dalam 

upacara adat ataupun kebutuhan rumah tangga. Paso atau pane terbagi menjadi tiga 

ukuran, yaitu pane gede (pane berukuran besar), pane nyalah (pane berukuran sedang 

atau tanggung), dan pane cenik (pane berukuran kecil) 



 

319 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.22 Gerabah Berbentuk Pane atau Paso  

b. Jeding 

Jeding adalah satu jenis gerabah yang biasanya digunakan untuk tempat atau wadah air. 

Jeding biasanya difungsikan untuk upacara adat atau ritual seperti tempat tirta atau air 

suci. Namun, di luar acara keagamaan atau upacara adat, jeding juga biasa digunakan 

untuk menampung air untuk kebutuhan rumah tangga, khususnya di dapur. Sama 

dengan pane, jeding juga terdapat tiga ukuran. Jeding cenik (jeding berukuran kecil), 

jeding nyalah atau tanggung (jeding berukuran sedang atau tanggung), dan jeding gede 

(jeding berukuran paling besar). 

 

Foto 7.23 Gerabah berbentuk Jeding  

 



320 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

c. Pulu  

Pulu memiliki fungsi secara umum untuk tempat menyimpan beras. Meskipun sebagian 

masyarakat juga menggunakan pulu untuk menyimpan air. Gerabah pulu juga memiliki 

tiga ukuran sama seperti jenis gerabah di atas. Pulu besar, sedang, dan kecil.  

 

Foto 7.24 Beberapa Jenis Pulu 

d. Keren  

Keren merupakan salah satu jenis gerabah yang berbentuk tungku pembakaran yang 

secara umum digunakan untuk kebutuhan rumah tangga seperti menanak nasi, 

memasak air, dan lain sebagainya.  

 

Foto 7.25 Berbagai bentuk Keren. 

 



 

321 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

e. Penyanyaan 

Penyanyaan memiliki bentuk yang mirip dengan wajan atau penggorengan. Penyayaan 

biasanya digunakan untuk membakar jenis makanan tertentu. 

f. Penglaklakan  

Penglaklakan salah satu bentuk gerabah yang dibuat secara khusus hanya untuk 

membuat jajan laklak. Jajan laklak adalah jajan tradisional khas Bali yang sampai kini 

masih banyak dijual di tengah masyarakat.  

g. Cobek dan coblong 

Cobek dan coblong merupakan gerabah yang secara ukuran tergolong kecil. Kedua 

gerabah ini biasanya berbentuk cawan kecil yang kegunaannya bisa disesuaikan dengan 

kebutuhan. 

Bentuk gerabah mengalami perkembangan mengikuti kebutuhan masyarakat. 

Gerabah yang awalnya dibuat dan dibentuk hanya untuk ritual dan rumah tangga, saat ini 

menjelma ini menjadi salah satu properti artistik yang banyak diminati. Menurut 

penuturan Nyoman Lese, banyak villa yang memesan gerabah dalam bentuk tertentu 

untuk tujuan keindahan. Gerabah jenis ini biasanya berbentuk pot bunga, celengan untuk 

menyimpan uang, tempat lampu, dan lain-lain.   

Gerabah jika dilihat dari segi fungsinya dapat kategorikan menjadi beberapa fungsi: 

a. Fungsi sosial 

Secara fungsi sosial, gerabah dapat dilihat kegunaannya dalam konteks alat rumah 

tangga. Dalam fungsi sosial gerabah dapat dilihat sebagai wadah atau tempat 

penampung air, menyimpan beras, menanak nasi, wajan, dan lain sebagainya.  

b. Fungsi upacara ritual keagaamaan 

Gerabah bisa eksis sampai saat ini dapat dikatakan juga dipengaruhi oleh kebutuhan 

dari ritual keagaaman khususnya agama Hindu di Bali. Gerabah dalam kaitannya 

dengan pelaksanaan ritual adat digunakan dalam banyak hal, seperti tempat tirta, damar 

kurung, dan lain sebagainya.  



322 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.26 Berbagai bentuk Gerabah 

c. Fungsi hiasan 

Dalam perkembangannya, gerabah tidak lagi terbatas pada alat rumah tangga, tetapi 

juga untuk kebutuhan keindahan atau nilai seni. Sifatnya yang dinamis, gerabah dapat 

dibuat dalam berbagai bentuk dan dapat membangun kesan alami dan tradisional yang 

dapat mengadirkan nuansa hangat.  

d. Fungsi ekonomi 

Perkembangan gerabah mengikuti kebutuhan pasar juga menandai adanya fungsi 

ekonomi yang besar. Selain menjadi identitas produk kerajinan khas di Banjar 

Perangsada, gerabah adalah konstruksi ekonomi lokal dan menjadi salah satu mata 

pencaharian bagi pengrajin.   

Gerabah Perangsada dibuat dengan proses yang masih tergolong tradisional dan 

sederhana. Ada berbagai rangkaian proses yang lumayan panjang mulai dari mencari 

tanah sampai pada proses pembakaran. Nyoman Lese menyampaikan bahwa proses 

yang paling lama adalah proses pengeringan secara alami tanpa terpapar sinar matahari. 

Berikut akan dijelaskan tahapan prouksi gerabah.  

1. Pengambilan tanah liat.  

Proses pertama ini sangat menentukan kualitas dan keberhasilan pembuatan 

gerabah. Untuk mendapatkan tanah liat yang berkualitas, paling tidak harus dapat 

mencari pada lapisan tanah ketiga atau keempat. Kualitas lapisan tanah ini sangat 



 

323 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

bergantung pada tanah yang digali. Untuk daerah Perangsada, tanah liat 

didatangkan dari berbagai daerah termasuk Blahbatuh dan Klungkung.  

2. Nyemuh atau menjemur 

Tanah liat yang sudah dipilih kemudian dijemur sampai kering. Saat penjemuran, 

tanah diaduk agar tanah dapat kering secara merata. 

3. Ngincuk atau menumbuk 

Tanah yang sudah kering sempurna kemudian ditumbuk sampai halus. Proses 

penumbukan ini juga masih sangat tradisional, hanya menggunakan kayu yang 

biasanya disebut luu.  

 

Foto 7.27 Proses Pengayakan Tanah 

 

4. Nyidi atau pengayakan 

Tanah yang sudah ditumbuk hasul kemudian diayak agar dapat terpisahkan antara 

tekstur yang masih kasar dan sudah halus. Tanah yang telah halus masuk ke dalam 

tahap siap diolah dan yang masih kasar akan ditumbuk kembali untuk melihat yang 

masih layak diambil atau dibuang. 

 



324 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

5. Ngulam, ngulet, atau membuat adonan 

Ngulet adalah proses membuat adonan dengan mencapur tanah liat yang sudah 

halus dengan air. Proses pengadonan ini juga harus dilakukan secermat mungkin 

untuk dapat menghasilkan adonan yang bertekstur bagus agar nanti mudah dalam 

proses pembentukan gerabah. Proses pengadonan ini biasanya dilakukan saat sore 

hari, sekitar pukul 17.00, agar adonan melalui proses pendiaman sejenak sebelum 

besoknya dibentuk sesuai keinginan.  

6. Ngenyun atau pembentukan gerabah 

Proses ngenyun adalah proses pembentukan tanah liat menjadi gerabah sesuai 

keinginan atau pesanan. Proses ini memerlukan pengalaman dan keterampilan yang 

matang untuk mendapatkan hasil yang maksimal. Proses pembentukan gerabah 

menggunakan lilit atau alat yang dapat digunakan untuk memutar adonan agar 

mudah dibentuk.  

7. Ngisisang atau mengeringkan  

Proses ini adalah tahap pengeringan tanpa menggunakan matahari langsung. 

Gerabah yang sudah dibentuk didiamkan beberapa hari agar kadar air dapat kering 

secara pelan dan alami. Gerabah dalam tahap ini sama sekali tidak boleh terpapar 

sinar matahari. 

8. Nyemuh atau menjemur 

Gerabah yang sudah melalui proses pengeringan secara alami dilanjutkan ke dalam 

tahap penjemuran. Tahap penjemuran ini gerabah sudah dapat terpapar sinar 

matahari. Durasi penjemuran sangat bergantung pada cuaca. Jika cuaca saat 

menjermur mendukung, proses penjemuran bisa berlangsung empat sampai lima 

hari.  

9. Mabah/mobor atau pembakaran 

Gerabah yang sudah kering degan baik dilanjutkan ke dalam tahap pembakaran. 

Pembakaran dilakukan dengan menggunakan somi atau sisa panen padi yang sudah 

kering.  Selain somi, pembakaran gerabah juga bisa menggunakan kayu bakar 

terutama bambu. Proses pembakaran harus berlangsung dengan tepat, minimal dua 

jam. Gerabah sudah dianggap bagus jika sudah menunjukkan warna kemerahan.  



 

325 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 Gerabah di Banjar Perangsada, Desa Pering, Blahbatuh adalah salah satu bukti 

bentuk warisan lintas generasi yang masih eksis dan berkembang dengan baik 

hingga kini. Meskipun digempur modernisasi, gerabah Perangsada tetap 

mempertahankan identitas dan karakter yang telah terbangun. 

5) Kerajinan Gamelan Blahbatuh 

Desa Blahbatuh di Kabupaten Gianyar sejak lama dikenal sebagai salah satu pusat 

kerajinan gamelan di Bali. Reputasinya tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan tumbuh 

perlahan melalui sejarah panjang keterampilan turun-temurun, kepekaan musikal, dan 

kerja keras para pengrajin gamelan. Dalam kebudayaan Bali, gamelan memiliki posisi 

sentral sebagai bagian dari Panca Gita—lima suara sakral yang wajib hadir dalam 

rangkaian upacara. Oleh karena itu, keberadaan para pengrajin gamelan tidak hanya 

berkaitan dengan seni, tetapi juga dengan keberlanjutan tradisi dan ritus keagamaan 

masyarakat. 

Dari penuturan Ir. Mangku Wayan Pager, pemilik kerajinan gamelan UD 

Sidhakarya, jejak awal kerajinan gamelan di Blahbatuh dapat ditelusuri dari hubungan 

erat antara Puri Blahbatuh dan Puri Klungkung. Pada masa lalu, penglingsir Puri 

Blahbatuh meminta kepada Puri Klungkung untuk mengirimkan seorang ahli gamelan 

guna merawat perangkat gamelan istana. Ahli yang dikirim adalah pilihan raja dan 

berasal dari Desa Tihingan, Klungkung, dan dari sinilah tradisi keahlian pengrajin 

gamelan di Blahbatuh mulai berakar. Sosok buyut dari Mangku Pager tercatat sebagai 

generasi awal yang dipercaya memelihara gamelan puri, sekitar empat generasi sebelum 

masa kini. Seiring waktu, keluarga ini melepaskan diri dari lingkungan puri dan mulai 

mengembangkan usaha secara mandiri, melayani masyarakat yang membutuhkan 

perbaikan maupun pembuatan gamelan baru. 

Generasi ketiga dan keempat memainkan peran penting dalam memperkuat 

identitas kerajinan gamelan Blahbatuh. Pengrajin gamelan generasi ketiga Ketut Sindu, 

misalnya, dikenal karena keahliannya membuat gamelan langsung di lokasi pemesan. Ia 

bekerja bersama putranya, I Made Gableran dan I Wayan Sukarta, yang kemudian 

menjadi salah tokoh penting dalam perkembangan kerajinan gamelan di desa tersebut. 

Keunikan karya gamelan Blahbatuh ini terlihat dari ciri khas pencon reyong dengan 

moncol cenik yang rapi serta bilah gangsa yang panjang dan ngelayur, mencerminkan 

karakter estetik yang dihargai oleh banyak penabuh di Bali. 



326 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.28 Sentra Kerajinan Gamelan di Desa Blahbatuh 

 

Sekitar tahun 1960-an, I Made Gableran merintis usaha gamelan yang tidak lagi 

membuat gamelan di lokasi tempat si pemesan, tetapi sudah dipusatkan di rumahnya. 

Promosi dari mulut ke mulut pun berkembang pesat pada masa ketika jumlah pengrajin 

gamelan masih sangat sedikit. Hasil karya gamelan Blahbatuh dipesan di daerah-daerah 

strategis yang banyak melihat gamelan tersebut sehingga promosi dilakukan secara mulut 

ke mulut karena kualitas gamelan yang baik. Di antaranya adalah gamelan di Banjar 

Pangkung, Tabanan serta Semar Pagulingan di Peliatan, wilayah dengan tradisi seni yang 

kuat yang membuat gamelan hasil pengrajin Blahbatuh semakin tenar. Tidak 

mengherankan bila kemudian banyak generasi muda keluarga ini ikut belajar dan 

membuka jalan bagi kelangsungan tradisi pande gamelan. 

Kini, keterampilan tersebut telah diwariskan hingga ke generasi keenam. Dalam 

lingkup Desa Blahbatuh terdapat setidaknya lima pengrajin yang memiliki perapen, 

tempat peleburan logam yang menjadi jantung dari produksi gamelan berbahan kerawang 

atau perunggu. Ada juga pengrajin yang tidak memiliki perapen sendiri, namun tetap 

berperan dalam proses akhir seperti pelarasan, pemasangan, atau penjualan instrumen. 

Gamelan buatan Blahbatuh dikenal karena kerapian bentuk, kualitas logam yang baik, 

serta pelarasan yang halus—unsur yang sangat menentukan karakter suara setiap 

perangkat gamelan. 

Proses pembuatan gamelan, merupakan pekerjaan yang kompleks dan memerlukan 

ketelitian tinggi. Instrumen berbahan kerawang, misalnya, dibuat dari campuran timah 

putih dan tembaga dengan perbandingan umum 1:3 atau 1:3,5. Sebagian besar material 

perunggu didatangkan dari luar Bali karena di Bali tidak terdapat sumber tambang logam. 



 

327 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Material ini kemudian dilebur dalam suhu sangat tinggi, dicetak dalam laklakan, lalu 

ditempa melalui serangkaian tahap yang disebut nguwad, ngancapan, ngentegan, hingga 

nyepuh. Tahap-tahap ini bertujuan memadatkan dan membentuk bilah hingga mencapai 

ukuran dan karakter suara tertentu. 

 

Foto 7.29 Proses Pembuatan Bilah 

 

Pembuatan bilah gamelan menjadi inti dari proses produksi karena bilah 

merupakan sumber bunyi bagi berbagai instrumen seperti gangsa, pemade, atau kantil. 

Setiap bilah melalui proses pengegrindaan, pengikiran, dan penghalusan sebelum 

akhirnya memasuki tahap pelarasan. Pada tahap ini, keahlian seorang pengrajin gamelan 

benar-benar diuji. Walaupun teknologi tuner sudah umum digunakan, banyak pengrajin 

tetap mengandalkan kepekaan telinga—tradisi yang disebut meguru kuping. Pelarasan 

gamelan Bali tidak mengikuti standar nada internasional, melainkan berpijak pada 

konsep ngumbang-ngisep, yaitu hubungan antara bilah pengisep (tinggi) dan 

pengumbang (rendah) yang menghasilkan gelombang bunyi bergetar, menciptakan 

warna suara khas gamelan Bali. 

Selain bilah, pembuatan resonator atau bumbung juga menjadi tahap penting. Dulu 

resonator dibuat dari bambu, tetapi kini banyak pengrajin menggantikan bahan tersebut 

dengan pipa paralon yang disumbat pada titik tertentu untuk menghasilkan frekuensi 

yang diinginkan. Langkah berikutnya adalah pembuatan pelawah, struktur kayu yang 

menjadi tempat meletakkan bilah. Proses ini melibatkan keahlian ukir Bali, mulai dari 

membuat pola, macal, ngorten, hingga nyawi untuk mempertegas detail ornamen. 

Pengecatan dengan prada emas menjadi sentuhan akhir yang sekaligus menampilkan 



328 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

nilai estetika khas gamelan Bali. 

Gamelan buatan Blahbatuh tidak hanya diserap oleh pasar lokal. Instrumen dari 

desa ini telah dikirim ke berbagai wilayah di Indonesia, termasuk kawasan transmigran 

Bali di Kalimantan, Sulawesi, dan Lampung. Pesanan dari luar negeri pun berdatangan 

dari Amerika Serikat, Jepang, Prancis, Swiss, Australia, dan sejumlah negara lain. Hal 

ini menunjukkan bahwa kualitas kerja para pande Blahbatuh mampu bersaing di tingkat 

global. 

Kerajinan gamelan Blahbatuh pada akhirnya bukan hanya soal keterampilan teknis, 

tetapi juga tentang melestarikan sebuah ekosistem budaya yang melibatkan ritus, 

musikalitas, estetika, dan identitas masyarakat Bali. Selama tradisi ini terus diwariskan, 

suara gamelan akan tetap hidup dari generasi ke generasi—mengiringi upacara, tari, dan 

karya-karya baru dalam dunia karawitan Bali. 

6) Kerajinan Keris  

Pengrajin keris di Bali adalah kelompok masyarakat yang masih mempertahankan 

tradisi pembuatan keris Bali yang telah ada sejak ratusan tahun yang lalu. Keris adalah 

senjata tradisional yang mempunyai nilai historis dan pada masa sekarang digunakan 

oleh Masyarakat Bali sebagai alat untuk spiritual dan kelengkapan yang wajib dibawa 

oleh pecalang (penjaga keamanan tradisional Bali). Pembuatan keris Bali memerlukan 

keahlian yang sangat tinggi dan prosesnya sangat rumit, mulai dari memilih bahan dasar, 

membentuk bilah keris, menempa hingga merias dan menghias keris dengan ornamen-

ornamen yang khas. 

Kecamatan Blahbatuh di Kabupaten Gianyar adalah wilayah yang memiliki 

hubungan historis yang kuat dengan tradisi kepandean atau pembuatan pusaka keris. 

Sejak masa Bali Kuno, Blahbatuh sudah dihuni kelompok masyarakat yang memiliki 

garis keturunan pande besi dan pande wesi, yaitu keluarga-keluarga yang mewarisi ilmu 

metalurgi sakral. Keris di wilayah ini tidak hanya dibuat sebagai benda pakai, tetapi 

sebagai benda hidup yang “diberi jiwa” melalui ritual dan doa. 

Pada abad ke-17 hingga 18, ketika Kerajaan Sukawati menjadi salah satu pusat 

kekuatan politik di Bali, para pande Blahbatuh mendapat peran penting dalam kebutuhan 

istana: membuat senjata, ornamen logam, hingga perhiasan upacara. Dari sinilah tradisi 

keris Blahbatuh berkembang, karena istana memberi ruang bagi para pande untuk 



 

329 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

mengolah besi dengan teknik tinggi. Mereka membawa teknik dan filosofi itu hingga 

kini.  Salah satu keluarga pande terkenal di wilayah ini adalah Pande Made Berata. Beliau 

dianggap sebagai salah satu pande yang mempertahankan teknik tempa tradisional tanpa 

menggunakan mesin modern. Ia tinggal di banjar Babakan, Desa Blahbatuh yang sejak 

dulu dikenal memiliki konsentrasi keluarga pande. 

 Pande Made Brata, pria berusia 40 tahun yang masih aktif menempa keris, berkata: 

“Menempa keris bukan pekerjaan, tetapi yadnya. Kalau besi hanya ditempa tanpa doa, ia 

tidak akan hidup. Keris di Blahbatuh harus punya taksu, kalau tidak, ia hanya jadi besi 

biasa. Saya disini masih menggunakan tekhnik kuno yaitu tehnik tempa lipat” 

Pemahaman seperti inilah yang membuat keris buatan Blahbatuh memiliki citra sakral. 

Teknik Pembuatan: Dari Api hingga Pamor 

Proses pembuatan keris di Blahbatuh mengikuti kaidah klasik Bali.Pembuatan 

keris tradisional merupakan sebuah proses panjang yang sarat nilai spiritual, teknik 

metalurgi tinggi, serta tradisi turun-temurun para pande besi (pande keris). Prosesnya 

tidak hanya menekankan keahlian teknis, tetapi juga mengandung unsur etika, ritual, dan 

filosofi yang telah diwariskan sejak berabad-abad. 

1. Penentuan Konsep Awal 

Penentuan konsep dalam pembuatan keris di Kecamatan Blahbatuh merupakan 

tahap awal yang sangat penting karena menjadi dasar arah pengerjaan seorang pande 

keris. Tahap ini tidak hanya menentukan tampilan akhir keris, tetapi juga menegaskan 

fungsi, nilai filosofi, kaitan sosial-budaya seperti wangsa dan profesi pemilik, serta 

bentuk atau dapur yang dipilih. Setelah itu barulah pemilihan hari baik atau awal mulai 

pembuatan keris. 



330 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.30 Perapian pande 

2. Pemilihan Bahan Logam 

Tahap awal dimulai dengan pemilihan logam pilihan, biasanya berupa besi, baja, 

dan nikel (pamor). Pada masa lalu, pande Bali kerap menggunakan besi meteorit (wesi 

gentuh) untuk menghasilkan pamor yang unik. Kombinasi bahan ini penting karena akan 

membentuk lapisan serta motif pamor pada bilah keris. 

3. Pembersihan dan Pelaksanaan Upacara Awal 

Sebelum menempa, seorang pande biasanya melaksanakan upacara pemelaspas 

kecil untuk memohon keselamatan. Tahap ini adalah mapepada, yaitu penyucian bahan 

besi, nikel pamor, dan batu meteorit jika digunakan. Upacara ini biasanya dilakukan di 

padharman pande, tempat suci keluarga. Di sinilah doa dipanjatkan agar logam memuat 

energi positif dan tidak menimbulkan rintangan selama proses tempa. Bahan logam 

dibersihkan dan disucikan dengan air tirtha, bunga, dan asap dupa. Langkah ini 

mencerminkan penghormatan terhadap unsur alam yang digunakan. 

4. Proses Penempaan (Ngempa) 

Logam besi, baja, dan pamor disusun bersama menjadi satu tumpukan (tumpang 

logam) lalu dipanaskan hingga memerah. Pada kondisi panas ini, pande mulai menempa 

dengan palu, menyatukan lapisan-lapisan logam. Proses ini dilakukan berulang-ulang 

untuk menciptakan struktur bilah yang kuat dan membentuk pola pamor. 



 

331 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 7.31 Bahan Keris 

5.  Pelipatan Logam (Ngetuk Lipet) 

Untuk menghasilkan pamor yang indah, logam ditempa, dilipat, lalu ditempa 

kembali hingga puluhan bahkan ratusan kali. Pelipatan ini menghasilkan lapisan-lapisan 

yang membentuk motif unik seperti pamor Udan Mas, Beras Wutah, Adeg, atau Wos 

Wutah yang sangat dikenal dalam tradisi keris Bali. 

6. Pembentukan Dapur (Bentuk Bilah) 

Setelah titik kekerasan logam sesuai, pande mulai membentuk dapur, yaitu bentuk 

dasar keris. Dapur keris Bali memiliki ciri khas tersendiri, seperti bilah lebih besar dan 

tebal dibanding Jawa, ada yang lurus, ada yang berluk (luk), ornamen ukiran lebih 

menonjol. 

 

Foto 7.32 Proses Pembentukan Bilah  

 



332 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 Bentuk luk dibuat dengan memanaskan bilah dan membengkokkannya perlahan 

mengikuti jumlah gelombang yang diinginkan, misalnya 3, 5, 7, atau jumlah luk ganjil 

lainnya. Dari segi dapur (bentuk keris), Blahbatuh memiliki ciri khas yang dipengaruhi 

gaya Gianyar, yaitu bentuk yang halus, tidak terlalu agresif, dan memiliki keseimbangan 

luk yang rapi. Keris lurus sangat populer di wilayah adat, tetapi keris ber-luk 5, 7, dan 9 

menjadi favorit para kolektor. 

Beberapa dapur yang sering dibuat : 

a. Dapur Tilam Upih: sederhana namun anggun, cocok untuk mereka yang 

mengutamakan ketenangan. 

b. Dapur Carubuk: simbol ketegasan, banyak dipakai tokoh masyarakat. 

c. Dapur Naga Sasra: dapur sakral dengan ukiran naga, jarang dibuat dan harus 

melalui upacara khusus. 

d. Dapur Kebo Lajer: bentuk unik yang melambangkan kekuatan dan stabilitas. 

Menurut Pande Made Brata, “Dapur bukan hanya soal bentuk, tetapi karakter. 

Orang itu harus cocok dengan dapur kerisnya. Kalau tidak cocok, keris bisa tidak nyaman 

disimpan.” 

7.  Pembentukan Ganja 

Ganja adalah bagian dasar keris yang menjadi dudukan bilah. Pada keris Bali, 

ganja biasanya lebih besar dan terlihat nyata, dengan hiasan ukiran tertentu. Ganja 

ditempa dan disatukan dengan bilah menggunakan teknik penyambungan panas 

(nyambung ganja). 

8.  Penghalusan (Ngampel dan Ngikir) 

Bilah yang telah dibentuk kemudian melalui proses penghalusan menggunakan 

kikir atau batu asah. Pande merapikan lekukan, sisi bilah, hingga ujung, agar simetris dan 

memiliki keindahan estetik. Proses ini membutuhkan ketelitian dan keseimbangan visual. 

9.  Pembentukan Pamor dalam Larutan Warangan 

Untuk menonjolkan pamor, bilah keris “dimatangkan” dalam larutan warangan 

(arsenik alami yang dicampur jeruk atau nira). Reaksi kimia antara warangan dan logam 

pamor akan membuat motif pamor tampak jelas—warna hitam dan perak keputihan yang 

kontras. 



 

333 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

10.  Pembuatan Hulu (Hulu Keris) dan Warangka 

Setelah bilah selesai, pande bekerja sama dengan pengukir kayu untuk membuat 

hulu dan warangka (sarung keris). Bahan yang digunakan biasanya kayu cendana, 

kamper, atau kayu berkualitas lain. Motif ukiran Bali seperti patra punggel, patra sari, 

dan karang bhoma kerap menghiasinya. 

Konteks Sosial: Keris dalam Kehidupan Masyarakat Blahbatuh 

Di Blahbatuh, keris bukan sekadar pusaka; ia adalah bagian dari struktur adat. Keris 

sering digunakan pada upacara manusa yadnya, pitra yadnya, dan dewa yadnya. Dalam 

upacara ngaben, keris dipakai oleh pemangku dan sangging sebagai pelindung spiritual. 

Di beberapa desa adat, keris juga menjadi syarat dalam ritus mebayuh oton untuk anak 

laki-laki. 

Banyak keluarga di Blahbatuh menyimpan keris tua di gedong simpan, bangunan 

suci untuk pusaka keluarga. Keris-keris ini biasanya diwariskan melalui jalur laki-laki. 

Namun ada juga kasus khusus di mana keris diwariskan kepada anak perempuan yang 

dianggap memiliki taksu kuat. Keris tua dari Blahbatuh sering ditemukan dengan pamor 

halus yang menunjukkan proses tempa sangat sabar. Sebagian keris lama memiliki 

lekukan yang mengikuti gaya kuno Bali—tipis, elegan, dan tidak terlalu mencolok. 

Keris-keris ini biasanya dianggap memiliki energi lembut namun kuat. Dewasa ini, 

meskipun modernisasi melanda, minat terhadap keris di Blahbatuh kembali meningkat—

terutama setelah keris ditetapkan sebagai Warisan Budaya Takbenda UNESCO. Para 

pande mulai mengadakan demonstrasi tempa keris, pameran, hingga ritual penyucian 

pusaka. Turis dan kolektor sering datang untuk melihat proses tempa, Sejarah keris di 

Blahbatuh adalah sejarah panjang tentang hubungan manusia, logam, doa, dan tradisi. 

Dari generasi ke generasi, pande-pande seperti Pande Made Brata menjaga kesucian seni 

tempa dengan tekun. Mereka tidak hanya membuat keris, tetapi menjaga warisan spiritual 

yang menyatukan masa lalu dan masa kini. Keris Blahbatuh menjadi bukti bahwa budaya 

bukan hanya dilestarikan melalui benda, tetapi melalui nilai-nilai yang diteruskan. Di 

tangan para pande, keris hidup bukan sebagai artefak, tetapi sebagai jiwa budaya Bali.  

Rejang Renteng Celoleng dalam Odalan Pura Masceti 

Selain Baris Plawa, ritus penting lainnya dalam kehidupan religius masyarakat 

Masceti adalah Rejang Renteng Celoleng, tarian sakral yang hanya ditampilkan saat 



334 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

odalan Pura Masceti, yang jatuh setiap enam bulan pada hari Anggarkasih Wuku 

Medangsia. Rejang Renteng Celoleng adalah bagian dari rangkaian penyambutan 

(mendak) Ida Ratu Gede berupa Barong dan Rangda, yang dari Pura Penyimpenan di 

Banjar Anggarkasih menuju Pura Masceti. 

Menurut penuturan I Gusti Agung Adi Putra Suryawan, nama Rejang Renteng 

Celoleng berasal dari gamelan pengiringnya, yaitu Gamelan Celolengan, sebuah 

perangkat gamelan tua yang dahulu merupakan pusaka Puri Keramas dan pernah 

disimpan di Pura Dalem Medahan. Instrumen ini memiliki bentuk mirip Gong Kebyar, 

tetapi hanya setengah barung. Seiring waktu, gamelan ini dilebur dan dilengkapi 

instrumen tambahan oleh masyarakat Banjar Penulisan agar menyerupai perangkat gong 

kebyar yang lebih lengkap. 

Rejang Celolengan ditarikan oleh para pemangku, juru sapuh, serta istri-istri 

pemaksan. Berbeda dengan rejang di tempat-tempat lain yang ditarikan oleh gadis 

remaja, Rejang Renteng Celoleng justru melibatkan figur dewasa perempuan yang 

memiliki kedekatan khusus dengan pura. Hal ini menegaskan peran perempuan sebagai 

penjaga kesucian ritus dan penghubung antara dunia sekala dan niskala. Secara makna, 

Rejang Renteng Celoleng diyakini hadir setelah masa ketika masyarakat dilanda wabah 

penyakit dan hama pertanian. Tarian ini merupakan tanda bahwa Ida Bhatara Masceti 

menurunkan kekuatan dan kesaktiannya kembali untuk melindungi masyarakat serta 

mengembalikan kemakmuran pertanian. Melalui gerak-geraknya yang halus dan 

mengalir, Rejang Renteng Celoleng menjadi simbol penyambutan penuh sukacita atas 

kehadiran sakti Ida Ratu Gede. Tarian ini menegaskan hubungan mendalam antara 

masyarakat Medahan–Keramas dengan Masceti sebagai pusat spiritual yang memberi 

perlindungan dan kesuburan.



 

335 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB VIII  

KECAMATAN GIANYAR 

Kecamatan Gianyar adalah salah satu dari 7 kecamatan di Kabupaten Gianyar, dengan 

wilayah administratif pusat kabupaten berada di kecamatan Gianyar.  Luas Kecamatan Gianyar 

kurang lebih 50,59 km².Wilayah ini mencakup sejumlah desa dan kelurahan — menurut data 

terdapat 5 kelurahan dan 12 desa sebagai bagian dari pembagian administratif Kecamatan 

Gianyar. Sebagai pusat pemerintahan kabupaten, Kecamatan Gianyar berperan penting dalam 

administrasi dan layanan pemerintahan di Kabupaten Gianyar.  Secara demografis, kecamatan 

ini masuk dalam wilayah metropolitan sekitar (bersama sebagian kecamatan lain di selatan 

kabupaten) mengindikasikan hubungan sosial-ekonomi yang cukup dinamis. Secara budaya 

dan sosial, Kecamatan Gianyar berada di jantung kabupaten yang dikenal sebagai pusat seni 

dan budaya Bali dimana Kabupaten Gianyar secara keseluruhan terkenal dengan warisan seni 

ukiran, lukisan, patung, tari, dan kerajinan khas Bali.  Kehidupan masyarakat di kecamatan ini 

kemungkinan besar juga dipengaruhi oleh karakter kabupaten: campuran antara tradisi, 

pemerintahan, dan aktivitas ekonomi lokal. 

8.1. Seni Pertunjukan 

8.1.1. Wali 

1) Angklung Sidan Gianyar 

Merujuk pada jenis gamelan angklung klasik yang khas dari Desa Sidan, 

Kecamatan Gianyar, Kabupaten Gianyar, Bali. Kesenian ini merupakan warisan budaya 

tua di Bali dan memiliki karakteristik musikalitas serta peran sosial-religius yang 

unik.  Gamelan Angklung Sidan adalah salah satu perangkat gamelan tua yang masih 

eksis dan berkembang di Bali. 

 

Foto 8.1 Sekaa gong angklung Sidan Gianyar 

(Sumber: www.youtube.com/@pecintaangklungsidanklasik9113) 

http://www.youtube.com/@pecintaangklungsidanklasik9113


336 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Gamelan Angklung Sidan biasanya digunakan dalam upacara adat dan keagamaan 

di desa setempat, seperti upacara Dewa Yadnya di Pura Bukit Camplung, serta upacara 

pengabenan (kremasi). Kesenian ini dikenal dengan gaya klasiknya yang khas, sering 

disebut "Angklung Klasik style Sidan Gianyar". 

8.1.2. Bebali 

1) Tari Rangda Gaya Seronggga  

Tari Rangda Serongga adalah tarian sakral Bali yang memiliki ciri khas gerakan 

ekspresif dan dinamis, namun digambarkan memiliki gerakan yang lebih lemah gemulai 

dibandingkan tarian Rangda pada umumnya. Tarian ini ditarikan oleh penari yang 

disebut Jero Mangku Dalem Serongga. Berikut adalah ciri-ciri umum yang terkait 

dengan Tari Rangda, termasuk konteks spesifik Serongga: 

Wirasa: Meskipun peran Rangda pada umumnya bersifat agresif, Jero Mangku 

Dalem Mertanadi atau yang lebih dikenal Mangku Kadek Serongga selalu menampilkan 

tarian Rangda dengan gerakan yang relatif lebih lemah gemulai dan tidak seagresif 

Barong, namun tetap memancarkan getaran magis yang mengagumkan, pada gerakan 

menoleh Rangda yang secara perlahan menurut Jro Mangku Mertanadi lebih terlihat 

elegan dan berkarisma, begitu juga pada saat loncat menggunakan rasa, serta pada saat 

ngasah caling (taring). Tarian ini merupakan bagian dari pertunjukan yang lebih besar, 

biasanya bersama Tari Barong, yang menggambarkan pertarungan abadi antara kebaikan 

(dharma) dan kejahatan (adharma), atau konsep Rwa Bhinedadalam Hindu Bali. 

Wirupa: Penari Rangda mengenakan topeng seram dengan rambut panjang acak-

acakan, kuku panjang, lidah menjulur, dan payudara panjang, melambangkan ratu iblis 

atau Dewi Durga, dengan penekanan kostum yang pas tidak terlalu gendut, tidak terlalu 

kecil sehingga Rangda akan terlihat memiliki aura yang lebih kuat. 

Wirama: Wirama:  Tarian Rangda gaya Serongga lebih menyesuaikan gerakan 

tarian dengan irama gong/gamelan, sehingga terdapat kesesuaian dan harmonisasi gerak 

tari Rangda 

Para seniman yang melakoni tarian Rangda, seperti yang disampaikan oleh 

Seniman Mangku Kadek Mertanadi Serongga, diharapkan mempelajari tarian ini 

berdasarkan pada filosofi (darsana, tatwa) serta etika (susila) Hindu Bali untuk menjaga 

kesakralan dan tradis 



 

337 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 8.2 Tari Rangda Gaya Serongga 

 

 

Foto 8.3 Mangku Dalem Mertanadi, tokoh tari Rangda gaya Serongga 

 

 

 

8.1.3. Balih-balihan 

1) Kerawitan Sengguan 

Ida Bagus Nyoman Brata sejak tahun 1952 memperdalam dan menekuni gamelan, 

hingga ia belajar kerawitan ke Pulau Lombok di tahun 1960, kemudian sekembalinya di 



338 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Bali ia mengajarkan masyarakat sekitar di Puri Agung Gianyar hingga terbentuknya Seka 

gong Semara sandhi, buah dari ketekunannya mempelajari kerawitan Ida Bagus Nyoman 

Brata dengan seka gong Semara sandhinya sering mengikuti festival di beberapa kota 

bahkan sampai ke mancanegara.  Sejak tahun 1968, saking terkenalnya  gamelan gaya 

Sengguan Ida Bagus Nyoman Brata sampai mengajar ke beberapa desa di Kabupaten 

Gianyar, sampai ke Bangli dan Klungkung bahkan sampai ke Nusa Lembongan. 

Gong Semara sandhi tetap aktif dan terus beregenerasi sampai sekarang dan masih 

tetap terjaga, bahkan di sekaa gong Semara Sandhi juga terdapat sekaa gong wanita yang 

biasanya dipersiapkan untuk ngayah (menyumbang tenaga/keahlian) pada upacara adat 

di Sengguan. 

 

Gambar 8.4 Ida Bagus Nyoman Brata 

(Sumber: Dokumen pribadi Ida Bagus Nyoman Brata) 

 

Ida Bagus Nyoman Brata pada tahun 1969 terjadi pertemuan seluruh seniman di 

Bali dan mendapat kesempatan untuk tampil di Negara Iran dan India, Spesialis beliau 

ialah sebagai pemain ugal.  Ciri khas dari sekaa gong Semara Nadhi ialah pada lagu 

lelambatan, tabuh nem susunan berbeda sebelum gong terdapat suara kempur gantung 

terus nyambung ke pengawak.  Lelambatan klasik gaya Sengguan, menjadi barometer 

Lelambatan di Wilayah Kota Gianyar, Kecamatan Gianyar, bahkan ada beberapa desa di 



 

339 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Tegallalang dan Tampaksiring serta di beberapa desa Klungkung, karena pelatihnya dari 

Sekaa Gong Semara Sandhi hingga saat ini diteruskan oleh generasinya, dan telah 

ditampilkan oleh Sekaa Gong Semara Sandhi di pementasan Sekaa Gong Legend PKB 

2023. 

 

Gambar 8.5 Sekaa Gong Semara Nadhi, Sengguan 

(Sumber: Dokumentasi Sekaa Gong Semara Nadhi) 

 

2) Drama Gong Abianbase 

Gianyar sebagai kota Pusaka menyimpan warisan budaya adiluhung yang masih 

eksis di masyarakat. Salah satu warisan budaya tersebut adalah Kesenian Drama Gong. 

Drama Gong berdasarkan beberapa sumber dinyatakan muncul pada pertengahan 1960-

an sebagai bentuk seni pertunjukan baru yang mengedepankan akting realistis dan dialog 

verbal. Berbeda dengan dramatari seperti Gambuh atau Arja, Drama Gong menggunakan 

Gamelan Gong Kebyar sebagai identitas musikal utama. Meskipun modern, seni ini tetap 

berpijak pada tiga prinsip dasar kesenian Bali: satyam (kebenaran), shiwam (kesucian), 



340 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

dan sundaram (keindahan). Drama Gong adalah hasil sintesis antara teknik teater barat 

dan elemen tradisional Bali. Pertunjukannya tidak berbasis naskah tertulis, melainkan 

improvisasi yang hidup. Pembahasan naskah berlangsung secara tradisional dan di 

panggung direspon secara spontanitas. Sebelum pentas dimulai para seniman berkumpul 

di belakang panggung mendiskusikan tentang alur cerita, struktur dramatik dan pesan 

moral dari sebuah cerita. Tabuhan gamelan gong atau musik drama akan menyesuaikan 

dengan struktur alur cerita dan mengiringi tiap pergerakan serta dialog para tokohnya. 

Suasana yang dibangun lewat musik seringkali mampu membawa penonton hanyut 

dalam suasana, bahkan sering kali terbawa rasa emosional marah, sedih, kesal, bahkan 

larut dalam setiap adegan yang dibangun. Drama Gong jika ditinjau dari keintimannya 

dengan penonton termasuk seni teater rakyat, karena bentuknya yang dekat dengan 

masyarakat, meski tata artistik panggungnya terbilang kompleks. 

Drama Gong merupakan bentuk seni pertunjukan yang menggabungkan teater, tari, 

dan gamelan Bali. Pertunjukan ini biasanya mengambil cerita rakyat seperti cerita Panji, 

Cupak Gerantang, Jaya Prana dan juga dari epos Ramayana atau Mahabharata. Dialognya 

disampaikan dalam bahasa Bali dan diselipi humor serta kritik sosial. Gamelan Gong 

Kebyar menjadi pengiring utama, memberikan dukungan dinamika yang kuat. Sejak 

berkembang pada tahun 1960-an, Drama Gong menjadi hiburan favorit masyarakat di 

desa maupun kota. Pementasan dilakukan di panggung terbuka atau pura, menyatu 

dengan suasana spiritual dan budaya. Seni ini menunjukkan keluwesan masyarakat Bali 

dalam mengemas nilai tradisi dengan hiburan. Kini, Drama Gong masih ditampilkan 

dalam festival budaya maupun acara adat. 

Drama Gong diciptakan oleh A.A. Gede Raka Payadnya pada 1966, terinspirasi 

dari Sendratari Jayaprana. Awalnya menggunakan bahasa Indonesia, lalu beralih ke 

bahasa Bali. I Gusti Bagus Nyoman Panji kemudian mengusulkan nama “Drama Gong” 

untuk menegaskan peran gamelan dalam pertunjukan. Sebelum itu, telah ada bentuk 

sandiwara dan Drama Janger yang memperlihatkan embrio teater rakyat Bali. 



 

341 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 8.6 A.A. Gede Raka Payadnya 

(Sumber: tatkala.co) 

 

Drama Gong membawakan cerita rakyat romantis seperti Jayaprana atau Cupak 

Grantang, menggunakan dialog sehari-hari, tanpa tembang, namun tetap berakar pada 

estetika tari dan musik Bali. Pertunjukannya kerap digelar di balai banjar, pura, hingga 

ruang terbuka dengan sistem karcis, suatu hal yang baru dalam tradisi pertunjukan Bali. 

Puncak kejayaan Drama Gong terjadi pada 1970-an. Festival Drama Gong se-Bali 

menjadi panggung gemilang, dengan grup Wijaya Kusuma Abianbase sebagai juara 

utama. Kecintaan masyarakat sangat tinggi hingga tiap banjar membentuk sekaa. Namun, 

masuknya televisi pada 1980-an menggeser minat publik, menyebabkan 

banyak sekaa bubar dan popularitas Drama Gong menurun tajam menjelang tahun 2000-

an. 

Drama Gong berperan penting dalam pelestarian bahasa Bali. Ia menjadi ruang 

pembelajaran bahasa secara hidup menggunakan tiga tingkat bahasa: alus, madya, 

dan kasar, sesuai dengan situasi dramatik. Melalui struktur sosial yang direpresentasikan 

dalam alur cerita, penggunaan Bahasa Bali yang sesuai dengan strukturnya dapat 

diemplementasikan secara nyata. penonton dapat pengalaman langsung tentang 

bagaimana berkomunikasi antar tokoh antar struktur dan konteks lainnya. 

https://tatkala.co/2022/09/23/


342 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 8.7 Drama Gong Wijaya Kusuma Abianbase  

(Sumber : suarasakingbali.com) 

 

Bahasa kasar diperbolehkan, tetapi memisuh (mengumpat dengan kata-kata kotor) 

tetap dihindari karena dapat menodai kesucian ruang pertunjukan. Etika berbahasa yang 

halus, berestetika, dan bermakna menjadi tanggung jawab moral para pelaku seni di atas 

panggung. Drama Gong Puspa Anom Banyuning Singaraja.  Sebagai bentuk seni yang 

dekat dengan kehidupan rakyat, Drama Gong sejak kemunculannya dengan mudah 

menyebar sampai ke seluruh Kabupaten/Kota di Bali bahkan memasuki pelosok-pelosok 

desa. 

Di Kabupaten Gianyar saja, Drama Gong tersebar di beberapa kantong desa dengan 

tokohnya seperti Bukit Batu muncul tokoh patih Agung Wayan Merta kini digantikan 

Wayan Sugita; Singapadu patih werda Wayan Puja, Guwang -Sukawati tokoh parekan  

Raja Buduh bernama Sumantara alias Bagong, Sukawati muncul Dadab-Kiul, Mas -

Ubudmuncul wayan Suwija,  Kedewatan -Ubud muncul pemain putra Wayan  Suteja, 

Tegalinggah muncul Toko,  Cebang Serongga,  Keramas (Blahbatuh), dan lainya. 

Di Kabupaten lainnya Sekaa Puspa Anom Banyuning dari Buleleng adalah 

representasi Drama Gong Bali Utara, sejajar dengan Wijaya Kusuma Abianbase dari Bali 

Selatan. Set tenda gulung realis, latar lukisan sesuai adegan (kerajaan, taman, makam); 

cerita rakyat Sampik Ingtai, lakon tragis-romantis yang menyentuh berbagai emosi 

penonton; dialog beraksen Buleleng, penggunaan bahasa Bali lengkap dalam tiga 

tingkatan secara tepat dan elegan. 



 

343 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Meski sangat kuat secara dramaturgi dan identitas, drama Banyuning pun perlahan 

menghilang seiring meredupnya kejayaan Drama Gong. Namun, tampilnya kembali di 

Pesta Kesenian Bali menjadi momen nostalgia sekaligus bukti daya hidup seni ini. 

Sebagai kesenian yang lahir dari denyut zaman dan tradisi, Drama Gong menjadi simpul 

penting dalam sejarah seni pertunjukan Bali. Ia tidak sekadar menghibur, tapi juga 

mendidik dan memuliakan nilai-nilai luhur budaya. Dengan keseimbangan antara logika, 

etika, dan estetika, para seniman Drama Gong mengambil peran sebagai guru loka 

pengajar nilai lewat seni. Maka, membangkitkan dan merawat Drama Gong bukan 

sekadar nostalgia, melainkan bentuk cinta pada warisan budaya Bali yang otentik dan 

dinamis. 

8.2. Seni Rupa 

1) Lukisan Spaghetti Technique  

Made Subrata atau yang lebih dikenal dengan nama Made Kedol, istilah ‘kedol’ 

menggambarkan bahwa ia adalah seorang bertangan kidal, pria kelahiran Desa Teges, 

Gianyar, pada 1950 full melukis, bahkan hampir tak pernah keluar. “Sehari saya biasa 

melukis selama delapan jam. Mungkin karena sudah maniak, kalau tidak dapat melukis 

selama delapan jam rasanya ada yang kurang. Tapi saya juga bukan tipe pelukis yang 

harus mencari mood tertentu dalam melukis atau perlu mengurung diri, saya relatif lebih 

bebas. Barangkali hanya saya saja pelukis yang tidak pernah terganggu dalam proses 

melukis, siapa saja boleh melihat atau ngobrol selama saya melukis.” Ungkapnya. 

 

Foto 8.8 Made Subrata (Kedol) Sumber: Instagram “di.sanur_arthub” 

 

https://www.instagram.com/di.sanur_arthub/
https://www.instagram.com/di.sanur_arthub/
https://blogger.googleusercontent.com/img/b/R29vZ2xl/AVvXsEgynWMWT_GaeqwjhiiTwEhAAoxZG1h4sOZfb7iPKplIu4x6LrsYlgNC3wgJ20UpejP1BxsHZgNaUO8JB4zUoh4ZPnM4Z4QNXiR-LENmulxZQnqqAEPzuVmJOWdrdqcUa7dCIOY4ndADdA4/s1600/DSC_0315.JPG


344 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Teknik melukis yang diterapkan oleh Kedol dikenal dengan istilah “spaghetti 

technique” hal ini bermula ketika ia berada di Yogjakarta. Untuk menyambung hidup di 

sana, ia harus mencari kerja dan akhirnya bekerja di tempat pembuatan batik sekaligus 

belajar membatik dengan berbagai peralatannya seperti canting dan malam. Ketika itu ia 

tertarik dengan motif yang dihasilkan di atas kain, yakni berupa gambar timbul. Sejak 

saat itu ia terinspirasi untuk mengaplikasikan teknik tersebut dalam sebuah lukisan di 

atas kanvas, menghasilkan lukisan yang ‘timbul’ sehingga dan akhirnya ini menjadi ciri 

khas dari setiap lukisannya dan ketika itu ia tercetus ide untuk memanfaatkan plastik 

tersebut sebagai sarana, sebagai pengganti kuas. Plastik tersebut ia bentuk kojong dan 

diisikan cat kurang lebih mirip seperti orang membuat kue. Setelah dicoba-coba ternyata 

berhasil dan ia gunakan sampai sekarang, hingga hampir tak pernah lagi menggunakan 

kuas. waktu pertama kali ia namakan lukisan saya sebagai lukisan benang kusut karena 

saling bertumpuk dan mengait. Tapi ketika berkesempatan ke Swiss bersama beberapa 

pelukis lain, seorang kurator di sana menyebut lukisannya dengan spaghetti 

technique. Sejak saat itu teknik melukisnya dikenal dengan nama tersebut, dan ia juga 

terus mengadakan perbaikan-perbaikan untuk menyempurnakan lukisan dengan gaya 

seperti ini, seperti mencari komposisi cat yang pas hingga membuat dasar lukisan yang 

tepat, yang tidak mudah rontok.  

 
Foto 8.9 Karya lukis Made Subrata (Kedol) 

(Sumber: Instagram “di.sanur_arthub”) 

https://www.instagram.com/di.sanur_arthub/


 

345 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

8.3. Kerajinan 

1) Pertenunan 

Pertenunan Setia didirikan oleh pasangan asal Bali, Ni Made Suwening dan Pande 

Wayan Sira, pada tahun 1948. Kecintaan pasangan ini terhadap kain tenun menginspirasi 

mereka memulai Pertenunan Setia. Pande Wayan Sira fokus pada aspek teknis dan 

produksi, sedangkan Ni Made Suwening fokus pada operasional bisnis serta pembuatan 

motif dan pola. Anak-anak kedua pasangan ini juga berpartisipasi dalam bisnis tersebut, 

membantu memproduksi dan mendistribusikan stok dan bahan baku. Pada era tahun 

1960, Pertenunan Setia memiliki jenama (merk) kain tenun ikat pertamanya bernama Cap 

Cili yang mulai dikenal orang, Cili merupakan lambang perwujudan dari Dewi Sri 

sebagai Dewi Kesuburan yang digambarkan sebagai perempuan bergelung dan berwajah 

lancip. Brand Cap Cili kian dikenal hingga di luar Bali dan orang-orang mengenal 

pertenunan yang terletak di jantung kota Gianyar ini sebagai Pertenunan Setia Cap Cili. 

Selama bertahun-tahun, Pertenunan Setia Cap Cili telah memperluas lini produknya yang 

meliputi selendang, kamen/kain sarung, sarung bantal, taplak meja, kimono, kemeja, dan 

tas yang terbuat dari kain tenun. 

 

Foto 8.10 Kain Tenun Cap Cili 



346 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Salah satu aspek Pertenunan Setia Cap Cili yang paling menginspirasi adalah 

bagaimana sebuah pertenunan bisa memberikan dampak positif pada masyarakat sekitar. 

Sejak awal, bisnis keluarga ini telah membuka lapangan pekerjaan dan kesempatan bagi 

masyarakat Gianyar dan sekitarnya. Pada satu titik, Pertenunan tertua di Kota Gianyar 

ini telah mempekerjakan lebih dari 200 pekerja dari tiga hingga lima desa di sekitarnya. 

Pada tahun 1989, Kementerian Urusan Perempuan memberikan penghargaan kepada Ni 

Made Suwening atas sebagai apresiasi atas dedikasi dan semangatnya dalam 

meningkatkan produktivitas tenaga kerja perempuan. Pertenunan Setia Cap Cili memiliki 

misi untuk melestarikan dan mewariskan tradisi Wastra Bali agar tidak terlupakan. 

Dengan tetap menjaga aspek tradisional dan mengembangkannya dengan berbagai 

inovasi, Pertenunan Setia Cap Cili menjadi tetap relevan dengan menjaga warisan budaya 

Bali yang istimewa. Ada 3 jenis produk kain tenun yang dihasilkan, yaitu motif dengan 

ukuran 1 meter dan 1,5 meter /nonmotif. 

 

 

Foto 8.11 Proses tenun di Pertenunan Cap Cili 

Selain tenun Cap Cili, di Kecamatan Gianyar juga terdapat pertenunan Putri Ayu, 

namun berbeda dengan pertenunan Cap Cili yang motifnya dipengaruhi oleh motif 

Jepang, pada pertenunan Putri Ayu motif yang ditonjolkan cendrung motif klasik Bali. 



 

347 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 8.12 Pertenunan Putri Ayu 

2) Kriya Ukir Desa Sumita 

Menurut keterangan dari Jro Bendesa Adat Sumita, I Nyoman Wira Sugiartha, 

kerajinan ukir di Desa Sumita sudah berjalan secara turun temurun sejak zaman dulu. 

Setiap keluarga dan dirumah-rumah Desa Sumita hampir 95% merupakan seniman ukir 

kayu, dengan struktur pengerajin disetiap rumah terdapat kelompok-kelompol pengukir 

di dalamnya bahkan disaat tertentu ketika terdapat banyak pesanan ukiran, seniman ukir 

Desa Sumita juga memperdayakan seniman ukir dari luar Desa Sumita.  Bahan yang 

dipakai biasanya kayu merbau hingga yang paling mahal yaitu kayu jati yang 

didatangkan langsung dari Kabupaten Bojonegoro, pada umumnya seniman ukir di Desa 

Sumita cenderung mengangkat tema cerita Ramayana, dengan perpaduan ukiran dengan 

gaya yang digabungkan dari beberapa kabupaten, seperti Kabupaten Buleleng.  Tokoh 

seniman ukir yang terkenal di Desa Sumita ialah Pak Made Luput yang kini berumur 65 

tahun dimana karya dari Pak Made Luput dipromosikan dan dijual oleh kakaknya yang 

Bernama Ketut Gindil. 



348 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Gambar 8.13 Jro Bendesa Adat Sumita, I Nyoman Wira Sugiartha 

        

Foto 8.14 Hasil karya ukiran dan seniman ukir Desa Sumita 

3) Tedung Petak  

Bapak Nyoman Suta merupakan seorang pengerajin tedung (payung) yang berasal 

dari Petak Kaja. Ia menggeluti kerajinan tedung sejak tahun 2010 lalu. Ia mempelajari 

teknik pembuatan tedung Bali secara mandiri dengan melihat keluarganya yang 

kebanyakan seorang pekerja bangunan arsitektur Bali, berbekal pengetahuan dan 

percobaan yang sudah dilakukan, Pak Nyoman Suta akhirnya memberanikan diri untuk 

mulai menerima pesanan tedung Bali dengan menggunakan bahan bambu pilihan yang 

langsung diambil dari Kabupaten Bangli sehingga kualitas tedung yang dihasilkan 

mampu bertahan hingga lebih dari 8 tahun lamanya. 



 

349 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

 

Foto 8.15 Nyoman Suta 

Nyoman Suta sangat memerhatikan kualitas tedungnya, bahkan untuk Menur 

(ujung tedung) ia menggunakan dari bahan kayu cempaka, serta bahan untuk tangkai 

tedung Nyoman Suta menggunakan kayu kamper sehingga lebih kuat dan anti rayap serta 

tidak mudah berjamur. Berdasarkan berbagai bahan pilihan tersebut, ia menjual tedung 

dengan harga bisa mencapai Rp3.000.000,- sepasang. 

 



350 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 8.16 Karya Tedung Nyoman Suta 

Sumber: Dokumentasi Nyoman Suta 

4) Pengrajin Besi Desa Sidan 

Desa Sidan di Kecamatan Gianyar, Bali, dikenal sebagai salah satu sentra kerajinan 

pande besi (pandai besi) tradisional. Di wilayah ini, terdapat banyak perajin yang masih 

menjalankan tradisi pembuatan berbagai alat dari besi.  Kegiatan pande besi 

terkonsentrasi di beberapa banjar, terutama di Banjar Sidan Kelod, Desa Sidan, 

Kabupaten Gianyar. Lokasi para pande besi berada di sekitar Jl. Raya Sidan. Para perajin 

disini membuat berbagai macam produk, mulai dari peralatan pertanian, perkakas rumah 

tangga, hingga benda tajam khas Bali seperti pisau, mutik (belati), dan blakas (pisau 

besar). 

Pande besi di Desa Sidan, Kecamatan Gianyar, memiliki ciri khas dimana setiap 

pengrajin, yang disebut "seniman" di bidangnya, cenderung memiliki spesialisasi dalam 

produk kerajinan logam tertentu. Ini berarti, alih-alih semua pengrajin membuat produk 

yang sama, masing-masing memiliki keunikan atau keahlian khusus yang membedakan 

hasil karyanya. Ciri khas utama adalah adanya spesialisasi perajin, yang menunjukkan 

keahlian unik dan turun-temurun dalam pembuatan barang-barang logam. Pemerintah 

setempat telah mendorong bimbingan teknis untuk diversifikasi produk, yang 

mengindikasikan kemampuan perajin untuk membuat berbagai macam barang, tidak 

hanya terpaku pada satu jenis produk saja. 

 



 

351 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto.8.17 Pande Besi Desa Sidan 



352 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB IX  

LINTAS KECAMATAN 

9.1. Gamelan Salukat 

Gamelan Salukat hasil kreativitas dari Dewa Alit dari Pengosekan, Ubud. Dewa Alit 

memiliki pengalaman panjang mengenai gamelan Bali khususnya dengan lingkungan tempat 

tumbuh berkembang di Desa Pengosekan. Kesenian karawitan di Desa Pengosekan yang 

bersentuhan dengan kejayaan Semara Pegulingan di Peliatan. Desa Pengosekan kemudian 

menjadi basis karawitan di Ubud dengan talenta penabuh bereputasi seperti Dewa Nyoman 

Sura. Dengan talenta yang mumpuni menyebabkan kreator karawitan handal Peliatan seperti 

Made Lebah dan Wayan Gandra kemudian banyak memberikan pelatihan hingga penciptaan 

karya di Pengosekan. Sehingga ekosistem kesenimanan dan penciptaan karya karawitan di 

Pengosekan menjadi tumbuh berkembang dengan eksis. Ekosistem yang baik ini menyebabkan 

secara tidak langsung untuk Dewa Alit mengembangkan dirinya mulai dari belajar gamelan 

dari gaya kebyar, Semara Dhana hingga penjelahan gramatikal baru dengan gamelan Salukat 

yang diciptakan sendiri. 

 

Foto 9.1 Pertunjukan Gambelan Salukat 

 

Ciri khas dari Gamelan Salukat karya Dewa Alit adalah eksperimental bunyi dan 

gramatikal baru dalam komposisi Gamelan. Dewa Alit memposisikan gamelan sebagai sebuah 

karya intelektual serta ciri peradaban baru gamelan di Bali. Karya-karya dari Gamelan Salukat 

melampaui spirit sezamannya. Dewa Alit melalui Gamelan Salukat memsosialisasikan cara 



 

353 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

berpikir baru yang terpola serta terarah dalam bidang komposisi gamelan. Menjauhkan 

gamelan Bali dari tendensi eksotisme dan sensasi gamelan sebagai hiburan semata. 

Karya-karya komposisi karya Dewa Alit telah diakui dalam cakupan dunia. Pernah 

tampil bersama Bang on A Can, Internationals Gamelan Music Festival Munchen, 

Sommarscen Malmo Swedia, Sarjah-Dubai dan album Chasing the Phantom mendapat 

penghargaan bereputasi dunia. Deretan karya-karya melalui media Gamelan Salukat seperti 

Genetik, Ngejuk Memedi, Likad dan Baur Bentur berhasil memberikan perbendaharaan baru 

dalam pergerakan musik baru untuk gamelan di Bali. 

 

Foto 9.2 Gambelan Salukat dalam sebuah Pertunjukan 

 

Gamelan Salukat berfungsi sebagai edukasi dan ruang bagi komposer gamelan baru 

untuk tumbuh berkembang. Melalui Gamelan Salukat komposer muda apalagi jebolah lembaga 

seni dapat menyalurkan ide dan gagasan untuk menciptakan hal-hal baru dalam kompoisi baru 

untuk gamelan Bali. Selain itu Gamelan Salukat dapat meningkatkan daya apresiasi dan ruang 

berkreativitas komposer gamelan Bali baru. 

9.2. Gamelan Yuganada 

Gamelan Yuganada adalah sebuah kelompok seni yang berakar pada semangat 

pengembangan dan pembaharuan musik gamelan Bali. Didirikan pada tahun 2015 oleh I 



354 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Wayan Sudirana, kelompok ini beranggotakan 34 musisi dari Ubud dan sekitarnya yang 

memiliki komitmen kuat untuk melestarikan kekayaan budaya lokal sekaligus membuka ruang 

inovasi. Dalam setiap kegiatannya, baik latihan maupun pertunjukan, Gamelan Yuganada 

menempatkan kerja sama dan kebersamaan sebagai fondasi utama. Mereka tidak hanya 

memainkan komposisi tradisional, tetapi juga aktif menciptakan karya-karya baru yang 

memadukan nilai-nilai tradisional dengan eksplorasi musik kontemporer. 

 

Foto 9.3 Komunitas Gambelan Yuganada 

 

Sejak berdiri, Gamelan Yuganada telah tampil di berbagai panggung bergengsi, baik 

nasional maupun internasional. Partisipasi mereka dalam ajang-ajang seperti World Samulnori 

Competition di Korea Selatan (2015), George Town Festival di Malaysia (2019), Kaleidoscope 

Drumming Nation (2019), Cosmopolis Festival di Hongkong (2022), dan Perth Festival, 

Australia (2025) menjadi bukti bahwa kelompok ini mampu membawa esensi musik Bali ke 

kancah global. Kolaborasi dengan berbagai seniman, termasuk Hands Percussions (2015 – 

sekarang), Michael Tenzer (2004 – sekarang), Andrew Clay McGraw (2007 – sekarang), Peter 

Michael Stelee & Paddy Sandino (2007), Kim Dok Su (2015), Dieter Mack (2022) dan proyek-

proyek multimedia seperti Taksu Ubud (2020), Sudamala (2022), Cine-Concert Samsara 

(2024), dan Camaraderie (2025) memperkuat posisi mereka sebagai penggerak inovasi dalam 

musik gamelan. Selain itu, keterlibatan aktif mereka dalam upacara adat di Bali menunjukkan 

dedikasi mereka terhadap pelestarian nilai-nilai budaya lokal. 

 



 

355 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Gamelan Yuganada diperkuat oleh seniman muda kreatif disekitar Ubud. Visi yang 

dibangun adalah untuk menempatkan gamelan sebagai sebuah produk intelektual. Gamelan 

Yuganada menghadirkan geliat kreativitas gamelan yang serius mulai dari menggali kekayaan 

gamelan tradisi hingga mengembangkannya dalam bentuk musik baru untuk gamelan. 

Kesamaan visi inilah yang menyebabkan Gamelan Yuganada memiliki ciri khusus ditengah 

industry pariwisata budaya di Ubud untuk memanjakan wisatawan. 

 

 

Foto 9.4 Komunitas Gambelan Yuganada dalam sebuah Pertunjukan 

 

Di bawah pimpinan komposer Sudirana, Yuganada telah menunjukkan dedikasi yang 

luar biasa dalam mewujudkan ide-ide baru dalam bentuk karya musik gamelan. Sebagai salah 

satu kelompok yang konsisten menjaga tradisi musik gamelan Bali, Gamelan Yuganada juga 

aktif mengeksplorasi genre-genre baru dengan menciptakan musik neoklasik dan kontemporer 

yang mampu menyatukan unsur-unsur tradisional dengan inovasi musik. Sejak berdiri pada 

tahun 2015, Gamelan Yuganada telah menghasilkan berbagai album yang menunjukkan 

eksplorasi musik mereka. Album-album ini tidak hanya mencerminkan kreativitas mereka, 

tetapi juga kontribusi mereka terhadap perkembangan gamelan Bali di era modern. Beberapa 

album penting yang telah dirilis dan diterbitkan oleh kelompok ini antara lain: (1) Geguntangan 

(2019); (2) "New Music for Gamelan" (2019); (3) "Taksu: New Works for Gamelan" (2020); 

(4) "Pejati, the Offerings of Wayan Sudirana" (2021); (5) "Prosesual" (2022); (6) "Gending 



356 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Penyalannarangan Sudamala" (2024); (7) "Pesu Mulih" (2025). Melalui album-album ini, 

Gamelan Yuganada tidak hanya menjaga kelestarian gamelan Bali, tetapi juga 

mengembangkan musiknya ke arah yang lebih luas dan kontemporer, yang mampu menarik 

pendengar dari berbagai latar belakang musik, dengan ciri khas berupa eksperimental bunyi 

dan gramatikal baru dalam komposisi Gamela. Ciri khas inilah yang kemudian menarik tokoh-

tokoh seni dunia bekerjasama dengan Gamelan Yuganada. Tercatat Hands Percusions besutan 

Bernard Goh dari Malaysia, Hanulim grup Samulnori Korea Selatan asuhan Kim Dok Su, 

Michael Tenzer, Andrew Clay McGraw, Dieter Mack, Mark Riefer, Garin Nugroho, Happy 

Salma dan Nicholas Saputra adalah nama beken yang pernah berkolaborasi dengan Gamelan 

Yuganada. 

 

Foto 9.5 Pertunjukan Gambelan Yuganada 

 

Karya-karya komposisi I Wayan Sudirana telah diakui dalam cakupan dunia. Ini bia 

dilihat dari pencapaian pementasan yang telah dilakoni oleh Sudirana, diantaranya pementasan 

karya di Carnegie Hall tahun 2008 (sebuah concert hall ternama di dunia karena hanya yang 

terhebat dan terpilih saja bisa pentas disana), Winter Olympic 2010 performance series dimana 

Sudirana membuat komposisi yang berjudul Marathonologue (sebuah komposisi khusus 

menggunakan Gamelan-Taiko-Bagpipes, yang ditujukan untuk menyemangati atlet-atlet yang 

sedang bertanding), the Chan Centre Vancouver BC Canada, Esplanade Singapure, Her 

Majesty Theatre Perth Australia, KLPAC Kuala Lumpur Malaysia, Taman Ismail Marzuki 

Jakarta, H2 Museum Concert Hall Hongkong, dan Planery Hall Malaysia.  



 

357 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Sudirana bersama gamelan Yuganada meraih piala Citra dalam kategori penata musik 

terbaik pada Festival Film Indonesia tahun 2024. Penghargaan tersebut diraih atas karyanya 

dalam film Samsara, sekaligus menjadi cerminan reputasi baik yang telah diraih. Modalitas 

simbolis inilah yang memacu kreativitas Gamelan Yuganada untuk terus berkarya dan 

berpengaruh, memperkaya khazanah seni musik tradisional maupun modern di Bali. 

Pengakuan simbolis ini tidak hanya meningkatkan kredibilitas mereka, tetapi juga memacu 

semangat anggota komunitas untuk terus berkarya dan mempersembahkan karya seni yang 

memiliki daya tarik estetika sekaligus intelektual—memberikan ruang bagi komposer gamelan 

baru untuk tumbuh berkembang dan meningkatkan daya apresiasi serta ruang berkreativitas 

komposer gamelan Bali baru. 

9.3. Komunitas Badan Gila (Kobagi) Desa Telepud Tegalalang 

Komunitas Badan Gila atau yang sering dikenal dengan nama Kobagi muncul di Desa 

Telepud, Kecamatan Tegalalang, Kabupaten Gianyar. Didirikan pada tahun 2008, komunitas 

ini beranggotakan 16 seniman yang berdedikasi untuk mengembangkan ekosistem seni. 

Konsep bermusik Kobagi ini berawal dari proyek seni Ujian Tugas Akhir karya Wayan Sutapa, 

yang terinspirasi dari seni genjek, sebuah musik dan juga tarian vokal dari Karangasem yang 

dibawakan dengan tradisi minum tuak. Kemudian Sutapa mengumpulkan sumber dana dan 

support untuk memenuhi aspirasi dan keinginannya dalam mengubah persepsi tentang bentuk 

seni tradisional yang sebenarnya identik dengan intoksikasi menjadi sebuah persepsi positif—

sebuah cara untuk memperbarui bentuk seni dan persepsi masyarakat guna mencegah erosi dan 

ketidakjelasannya implementasi di kalangan generasi muda. 

Dalam usaha untuk mewujudkan visi ini, Sutapa membayangkan sebuah komunitas yang 

tidak membutuhkan modal besar. Ia mencetuskan ide untuk mengemas musik menggunakan 

instrumen-instrumen murah, yaitu potongan bambu, seruling, dan instrumen lokal seperti 

"keles" atau "kele", yang dilengkapi dengan vokal dan musik tubuh (body music). Media 

ekonomis lainnya adalah gamelan lisan, termasuk genjek dan kecak, yang telah menginspirasi 

terciptanya karya-karya teater dengan menggabungkan musik rakyat yang eksotis. 



358 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 9.6 Komunitas Badan Gila dalam sebuah Pertunjukan 

 

Seiring waktu, kedatangan Marcello Pretto dari Prancis telah memperkenalkan dimensi 

baru pada karya-karya Kobagi. Pretto telah mendalami musik tubuh (body music), sebuah 

musik yang menggunakan seluruh bagian tubuh, termasuk tepukan tangan, hentakan kaki, 

suara mulut, dan tepukan ke pipi, paha, dan tubuh, dalam eksplorasi yang lebih rumit dengan 

pola ritme yang beragam. Musisi Prancis Grégoire Gensse, yang dikenal dengan nama sebutan 

Made Bagus, tampaknya telah mengembangkan Barbatugues (salah satu bentuk body music) 

sebagai fondasi karya kreatifnya, yang mengintegrasikan unsur-unsur perkusi musik dunia, 

khususnya perkusi Bali, untuk mengekspresikan berbagai pola dan bentuk ritme. Metode 

kerjanya juga cukup menarik, seperti jalinan cengceng kopyak dengan memainkannya pada 

tepukan tangan atau jalinan aksentuasi dengan mulut manusia. Demikian pula, pola ritme 

kendang ditransfer melalui ketukan langkah kaki dan tepukan tangan ke tubuh musisinya. 

Alhasil, musik Kobagi menjadi unik dan memiliki ciri khas yang pada tahun-tahun tersebut 

mendapatkan apresiasi yang luar biasa dari masyarakat. 

Interaksi antara tradisi musik dan gaya artistik Barat dan Timur (Bali) tampak jelas dalam 

pertunjukan Kobagi yang khas, terutama pemanfaatan tubuh sebagai perkusi yang selaras 

dengan intensitas ritme gaya vokal kecak Bali. Kedua kelompok gaya artistik ini disandingkan 

dan dibandingkan untuk menggambarkan keterbukaan seni Bali terhadap akulturasi dan potensi 

kolaborasi. Pendekatan kolaboratif ini menghasilkan penciptaan bentuk-bentuk baru yang 

inovatif dan memikat yang melestarikan esensi kekuatan estetika tradisi Bali. 

Kobagi, sebagai ekspresi budaya, merupakan produk reproduksi budaya. Ia muncul dari 

konvergensi budaya lokal Bali dengan budaya Barat. Budaya Bali, khususnya seni tembang, 

cak, dan genjek, serta musik Bali yang menggunakan instrumen berbagai ukuran, termasuk 



 

359 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Bambu, Suling, dan Kele, disandingkan dengan Barbatuges (musik tubuh) Barat. Jadi 

Komunitas Badan Gila asuhan Sutapa ini merupakan buah eksplorasi musikal gerak dan efek 

bunyi yang melahirkan genre pertunjukan baru dalam komposisi musik dan gerak tari yang 

hidup. Kolaborasi kreatifnya bersama seniman Prancis Gregorie Gense sejak 2008 membuka 

kemungkinan perluasan kreativitas kecak dan genjek menjadi bentuk seni yang lebih atraktif 

dengan tubuh sebagai mediumnya. Kobagi telah menyajikan kreasinya dalam bentuk 

reproduksi budaya dan memamerkan karyanya di berbagai acara budaya. Karya kreatif Kobagi 

secara bertahap membantu mengubah persepsi publik tentang genjek sebagai bentuk seni yang 

memabukkan. Kehadiran seniman mancanegara dalam karya kreatif ini semakin menegaskan 

bahwa masyarakat Bali bersifat terbuka dan telah menjadi keniscayaan dari pergulatan dan 

interaksi lokal-global di Bali. Bahkan, tidak dapat dipungkiri telah terjadi ‘glokalitas’, yakni 

yang global dilokalisasikan. 

9.4. Seni Lukis Kontemporer 

A. I Made Djirna 

I Made Djirna merupakan seniman yang proses kreatifnya berakar kuat pada tradisi visual 

dan kosmologi budaya Bali, terutama melalui pengalaman mendalam terhadap kisah-kisah 

pewayangan sejak masa kanak-kanak. Pertemuan awalnya dengan dunia seni berlangsung 

dalam konteks kehidupan agraris dan tradisi pertuturan keluarga, di mana narasi wayang tidak 

hanya hadir sebagai hiburan, tetapi juga sebagai medium penyampai nilai, etika, dan 

pengetahuan hidup. Dalam kerangka tersebut, Djirna memaknai seni bukan sekadar sebagai 

representasi estetis, melainkan sebagai sarana refleksi atas perjalanan hidup serta hubungan 

manusia dengan alam dan lingkungannya. 

Secara historis, perjalanan seni I Made Djirna menunjukkan keterkaitan erat antara 

pengalaman budaya lokal dengan akses terhadap pendidikan seni formal. Pendidikan awalnya 

di SSRI (Sekolah Seni Rupa Indonesia) memberikan dasar visual dan teknis bagi 

perkembangan artistiknya. Selanjutnya melanjutkan studi di ASRI Yogyakarta yang 

memperluas wawasannya melalui perjumpaan dengan wacana seni rupa nasional dan 

komunitas seniman yang lebih luas, termasuk interaksi dengan museum dan keraton. 

Sepulangnya ke Bali pada akhir 1980-an, Djirna aktif dalam dinamika seni rupa lokal dan 

berperan dalam pendirian Kelompok Tujuh, dengan pameran perdana di Museum Neka yang 

menegaskan posisi artistiknya dalam lanskap seni rupa Bali. 

Kekhasan artistik Djirna tercermin dalam kemampuannya mentransformasikan simbol 



360 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

visual tradisi ke dalam bentuk ekspresif yang dinamis. Proses visualisasinya tidak diarahkan 

pada pengulangan bentuk yang seragam, melainkan pada upaya pembaruan yang 

berkelanjutan. Hal ini tampak jelas pada figur-figur wajah manusia dalam karya-karyanya yang 

tidak pernah hadir dalam bentuk identik, melainkan selalu mengalami deformasi, transformasi, 

dan variasi gestural. Keragaman tersebut tidak semata-mata strategi formal, tetapi merupakan 

pernyataan konseptual bahwa seni merupakan proses yang hidup, bergerak, dan tidak statis. 

Eksperimen medium termasuk penggunaan cat yang ia racik sendiri dengan campuran khusus 

semakin menegaskan karakter kemandirian kreatif dalam praktik artistiknya. 

Karya-karya Djirna menghadirkan ruang pembacaan ulang terhadap tradisi dalam 

bingkai kontemporer. Melalui pendekatan tersebut, ia membuka kemungkinan interpretasi baru 

atas nilai-nilai lokal sekaligus merefleksikan respons terhadap dinamika sosial. Penggunaan 

material hasil percampuran warna yang diformulasi secara mandiri menegaskan pentingnya 

kreativitas dan eksplorasi artistik dalam proses penciptaan karya. 

Eksistensi I Made Djirna dalam medan seni rupa Bali dibangun melalui kontinuitas 

proses kreatif dan partisipasinya dalam jaringan komunitas, baik di tingkat lokal maupun 

nasional. Pameran tunggal yang ia selenggarakan secara berkala menunjukkan perkembangan 

visual yang konsisten serta refleksi berkelanjutan atas perjalanan hidup dan pemaknaan 

estetiknya. 

Secara keseluruhan, kontribusi artistik dan kultural Djirna memiliki signifikansi dalam 

arah perkembangan seni rupa kontemporer Bali yang berupaya menjembatani tradisi dan 

inovasi. Cara ia menegosiasikan simbol budaya, bereksperimen dengan material alternatif, dan 

menegaskan seni sebagai proses yang terus bergerak menjadikan karya-karyanya penting 

dalam membangun kesadaran bahwa tradisi merupakan sumber daya kreatif yang senantiasa 

dapat diperbarui seiring perubahan zaman 

 



 

361 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 9.7 Karya dengan judul “Jejak Peradapan”, ukuran 300 cm x 165 cm, tahun 2023. 

 

B.  Made Arya Palguna  

Made Arya Palguna merupakan seniman rupa kontemporer asal Ubud yang karya-

karyanya berakar pada pengalaman batinnya. Proses berkaryanya berpusat pada seni lukis, 

namun tidak berhenti pada satu medium saja. Baginya, seni adalah ruang eksplorasi tanpa batas 

sehingga ia juga menciptakan karya dalam bentuk patung, kolase, instalasi, dan keramik. 

Pilihan untuk mengeksplorasi beragam media bukan hanya merupakan eksperimen teknis, 

melainkan ekspresi keinginan untuk melakukan pembaruan melalui eksplorasi berbagai 

medium. Studionya berada di Bali dan Yogyakarta yang menjadi ruang dialog antara gagasan, 

pengalaman visual, dan kebutuhan ekspresif yang terus berkembang seiring perjalanan seninya. 

Perjalanan kreatif Palguna berakar pada lingkungan keluarga dan budaya visual Ubud. 

Ayahnya adalah seorang pelukis tradisional Ubud yang mengenalkannya dengan kegiatan 

melukis sejak kecil, terutama penggunaan tinta Cina, goresan bertahap, dan pengolahan warna 

yang lembut. Ketika menempuh pendidikan di SMSR dan kemudian di ISI Yogyakarta, ia 

mulai bersentuhan dengan seni modern dan kontemporer. Perjumpaan antara tradisi dan 

modernitas inilah yang kelak menjadi fondasi bahasa visualnya. Sejak pameran profesional 

pertamanya pada tahun 1999, karya-karyanya terus menunjukkan perkembangan yang 

konsisten dan dinamis. 

Ciri visual paling khas dalam karya Palguna adalah kehadiran figur manusia dengan 

karakter hidung yang bulat dan menonjol. Hidung tersebut bukanlah simbol tertentu, tetapi 

muncul dari hasil penyederhanaan bentuk yang kemudian menjadi identitas visual yang kuat. 

Figur yang dihadirkan tidak mewakili tokoh tertentu, melainkan muncul sebagai proyeksi 



362 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

kesadaran batin, perenungan, atau respons terhadap fenomena sosial. Pada beberapa karya, 

figur tersebut hadir tunggal namun ada juga yang berinteraksi dengan figur lain, hewan, atau 

elemen simbolik tertentu. Pengolahan garis dan teksturnya bergerak antara spontanitas gestural 

dan detail yang terukur, mencerminkan perpaduan antara disiplin tradisi dan kebebasan 

kontemporer. Warna dalam karyanya mengalami perkembangan pada periode awal yang 

didominasi nuansa tanah yang hangat, kemudian berkembang menjadi lebih beragam dengan 

kontras visual yang lebih berani. 

 

Foto 9.8 Karya “Dalam Dekapan Alam, 100x150 cm, 2024. 

 

Karyanya bukan untuk menggurui atau menyampaikan pesan moral secara langsung, 

tetapi untuk menghadirkan ruang refleksi dan penyadaran. Karya Palguna sering kali memuat 

kritik sosial yang halus, terutama terkait perubahan sosial budaya dan dinamika kehidupan. 

Namun kritik tersebut dibungkus dalam bentuk visual yang lembut, penuh rasa, dan tidak 

menghakimi. Bagi Palguna, berkarya adalah cara memahami diri, lingkungan, dan kehidupan; 

seni adalah proses merawat batin dan menyusun makna atas pengalaman sehari-hari. I Made 

Palguna percaya bahwa kekuatan karya seni terletak pada kedalaman pengalaman yang 

melahirkannya, bukan pada pencarian bentuk yang sekadar mengikuti tren. 



 

363 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Eksistensinya dalam dunia seni tidak hanya berakar pada wilayah lokal, tetapi juga 

berkembang ke tingkat nasional dan internasional. I Made Palguna telah mengikuti berbagai 

pameran dan residensi di Asia dan Eropa, sehingga memperluas jejaring serta cakrawala 

gagasannya. Konsistensinya dalam mempertahankan kedalaman gagasan dan karakter visual 

menjadikannya bagian penting dalam perkembangan seni rupa kontemporer Bali masa kini. 

Pengaruhnya bukan hanya hadir melalui karya, tetapi juga melalui sikap berkesenian yang 

menekankan pentingnya kejujuran pengalaman dan kesungguhan proses. 

Dalam khazanah seni rupa kontemporer Bali, praktik artistiknya berperan penting dalam 

memperkuat artikulasi identitas visual daerah. Ia menunjukkan bahwa kualitas estetik tidak 

dicapai melalui peniruan atau kecenderungan ekspresi instan, melainkan melalui proses kreatif 

yang panjang dan reflektif yang ditopang oleh ketekunan dalam observasi. Melalui karya dan 

pemikiran kreatifnya, Made Arya Palguna menempatkan seni sebagai medium untuk 

memahami pengalaman hidup, sebuah proses kontemplatif yang pada akhirnya membentuk 

karakter visual karyanya sekaligus membentuk subjektivitas penciptanya. 

 

Foto 9.9 Karya “My Day Will Be Lit By Your Face”, Ukuran 200 cm x 300 cm, 2023. 
 

 

C.  I Made Muliana 

I Made Muliana alias Bayak merupakan seniman asal Tampaksiring yang berkarya di 

studionya yang berlokasi di Banjar Sakih, Guwang. Made Bayak menekuni seni lukis 

kontemporer dengan karakter visual yang kuat pada permainan garis, siluet, dan komposisi 

warna. Karyanya banyak menggunakan medium akrilik di atas kanvas, selain itu juga 



364 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

mengeksplorasi bahan alternatif seperti kayu, kertas daur ulang, hingga limbah plastik yang 

tidak hanya diposisikan sebagai material, tetapi juga sebagai penanda wacana ekologis. 

Representasi figuratif, terutama makhluk mitologis menjadi ciri yang berulang dalam lukisan-

lukisannya. Figur tersebut tidak dihadirkan sebagai ornamen budaya semata, melainkan 

sebagai metafora untuk membicarakan relasi antara manusia, alam, dan perubahan lingkungan. 

 

Foto 9.10 Karya “Mitos Baru Penjaga Hutan”, 100x150 cm. 

 

Perjalanan artistiknya berakar pada pengalaman masa kecil di Tampaksiring, sebuah 

wilayah yang memiliki tradisi kriya kuat. Pengamatan terhadap aktivitas pengukiran batok 

kelapa dan tulang di lingkungan tempat tinggalnya membentuk sensibilitas estetik serta 

dorongan visual awal dalam proses kreatifnya. Selain itu, pengalaman masa kecil ketika 

menyaksikan kakeknya menulis lontar dan menggambar rerajahan turut memberi pengaruh 

signifikan terhadap perkembangan orientasi visual dan ketertarikannya pada seni. Pendidikan 

formal di Sekolah Menengah Seni Rupa Batubulan dan kemudian di ISI Denpasar memperluas 

pemahamannya mengenai seni lukis tradisi, seni lukis modern, komposisi, dan dasar-dasar 

pengolahan medium. Sejak menamatkan pendidikan, I Made Bayak memilih jalur sebagai 

seniman profesional dan aktif berpameran. Salah satu tonggak penting dalam kariernya adalah 

inisiasi proyek Plasticology, yaitu proyek seni dan edukasi lingkungan yang memanfaatkan 

limbah plastik sebagai media berkarya sekaligus sarana penyadaran ekologis melalui workshop 

dan kolaborasi komunitas. Proyek ini dibiayai secara mandiri dari pendapatan penjualan karya, 

menandakan komitmen etis dan konsistensi tanggung jawab sosial dalam praktik berkesenian. 



 

365 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 9.11 Karya “Bali Legacy II”, Plasticology Painting Series. 

 

Karya-karya I Made Bayak tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi estetik, tetapi juga 

memuat muatan edukatif dan reflektif. Melalui bahasa visual yang simbolik, ia mengangkat isu 

lingkungan, sosial, dan budaya untuk membangun kesadaran kolektif mengenai perubahan 

ekologis serta dinamika kehidupan masyarakat. Selain itu, keterlibatannya dalam Amarawati 

Art Community serta kegiatan residensi internasional, seperti di Basel, Swiss, memperluas 

jaringan kreatif dan membuka peluang pengembangan seri karya baru yang mengolah abstraksi 

ruang dan lanskap urban. 

 

Foto 9.12 Karya Instalasi “Rainbow Dragon Mark III”, 2024. 



366 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Pengalaman artistik I Made Bayak melalui berbagai workshop, residensi, pameran, dan 

praktik performance art di berbagai negara yang memperluas ruang dialog antara seni, isu 

lingkungan, dan wacana kontemporer. Partisipasinya dalam berbagai pameran kelompok, serta 

program residensi di Asia, Eropa, dan Amerika Serikat tidak hanya memperkaya proses 

kreatifnya, tetapi juga memperkuat posisinya dalam ranah seni global. Eksistensi seni lukisnya 

memberikan dampak nyata bagi masyarakat dan wilayahnya, khususnya melalui rangkaian 

workshop dan kegiatan edukasi seperti proyek Plasticology yang berkontribusi untuk 

meningkatkan literasi visual serta kesadaran ekologis melalui karyanya. Karya I Made Bayak 

tidak hanya menjadi representasi identitas visual, tetapi juga bagian dari ruang dialog budaya 

serta instrumen kritik dan penyadaran terhadap persoalan lingkungan. 

 

Foto 9.13 Kegiatan Workshop Plasticology 

 

D.  Nyoman Sujana, 

Nyoman Sujana, yang dikenal dengan nama “Kenyem”, lahir di Desa Sayan, Ubud, 

Gianyar pada tahun 1972. Nyoman Sujana Kenyem tumbuh dalam lingkungan sosial-budaya 

yang memiliki tradisi seni rupa yang kuat, khususnya dalam konteks perkembangan gaya lukis 

Ubud dan dinamika seni modern di Penestanan. Lingkungan tersebut berperan sebagai ruang 

awal pembentukan sensibilitas estetiknya dari sejak masa kanak-kanak telah dimotivasi oleh 

aktivitas para perupa yang bekerja di sekitar tempat tinggalnya. Pendidikan formalnya di 

Sekolah Menengah Seni Rupa (SMSR) Ubud berfokus pada seni lukis tradisi. Setelah itu 

melanjutkan studi sebagai angkatan pertama Jurusan Seni Lukis di Sekolah Tinggi Seni 

Indonesia (STSI) Denpasar. Masa studinya di perguruan tinggi menjadi fase penting 

pembentukan paradigma berpikir dan sikap kritis yang mendorongnya untuk melakukan 

pencarian bentuk-bentuk estetik baru sesuai konteks perkembangan zaman. 



 

367 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Fase pengokohan identitas artistik Sujana Kenyem terjadi pada tahun 1996 melalui 

partisipasinya dalam sebuah pameran di Ubud yang menarik perhatian kolektor luar negeri. 

Kesempatan tersebut mengantar dirinya pada pameran tunggal internasional pertamanya, yang 

kemudian mempertegas posisinya sebagai seniman yang berkomitmen untuk menekuni praktik 

seni rupa secara profesional. Setelah memperoleh gelar sarjana pada tahun 1998 dengan 

penghargaan karya terbaik, sang seniman semakin intens melakukan pameran di ranah lokal, 

nasional, dan internasional, termasuk di Malaysia, Singapura, Tiongkok, Korea, dan Swedia.  

Secara visual, karya-karya Sujana Kenyem memperlihatkan kecenderungan 

eksperimental dengan pemanfaatan medium yang luas, antara lain akrilik di atas kanvas, kertas 

dan koran daur ulang, ranting bambu, serta material alam lainnya yang diolah menjadi struktur 

instalasi maupun patung. Elemen visual yang menjadi ciri khas dalam karyanya adalah figur-

figur “orang-orang kecil” yang terinspirasi dari pengamatannya terhadap daun yang jatuh dari 

pohon. Motif tersebut diartikulasikannya sebagai simbol perjalanan eksistensial manusia, yakni 

proses kelahiran, pertumbuhan, kemandirian, serta potensi memberi dampak positif atau 

negatif terhadap lingkungan sosial maupun ekologis. Pohon dalam karya-karyanya dihadirkan 

sebagai metafora ruang asal, keluarga, dan sumber kehidupan, sedangkan penggunaan warna 

bersifat ekspresif dan muncul sebagai artikulasi afektif yang spontan dalam proses penciptaan. 

 

Foto 9.14 Karya “Mencari Keseimbangan”, 145x135 cm, Mixed Media, 2017. 

Tema-tema yang diangkat Sujana memiliki keterkaitan erat dengan pengalaman 



368 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

personal, fenomena alam, dan refleksi ekologis. Ia lebih memilih merespons perubahan 

lingkungan dan dinamika alam ketimbang isu politik, karena baginya alam mengandung 

kedalaman spiritual yang lebih esensial dalam memaknai kehidupan. Hal ini tampak dalam 

sejumlah pameran tunggalnya seperti The Bicycle Diary, Symphony of Life, The Tree of Nature, 

dan The I Am of Tree, yang masing-masing merepresentasikan hubungan emosional, ekologis, 

dan filosofis antara manusia dengan ruang hidupnya. 

Kontribusi Sujana Kenyem dalam perkembangan seni rupa kontemporer Bali tidak hanya 

tampak melalui karya-karyanya, tetapi juga melalui perannya dalam membuka ruang yang 

lebih luas bagi praktik seni dan pembicaraan tentang seni. Ia menghadirkan cara baru untuk 

menggabungkan estetika tradisi Ubud dengan pendekatan visual kontemporer. Karya-karyanya 

turut menumbuhkan perhatian terhadap isu ekologi dalam seni, sejalan dengan meningkatnya 

urgensi keberlanjutan lingkungan dalam kehidupan sosial budaya kontemporer. Posisi artistik 

Nyoman Sujana “Kenyem” tidak hanya dibentuk oleh kualitas karya dan jejak pamerannya, 

tetapi juga oleh kemampuannya menghubungkan tradisi, identitas lokal, dan perkembangan 

wacana seni rupa di tingkat global. 

 

Foto 9.15 Karya “Kehidupan yang Tumbuh Dalam Diri”, 145x135 cm, Mixed Media, 2025 

 

 



 

369 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

E. Ngakan Putu Agus Arta Wijaya   

Ngakan Putu Agus Arta Wijaya atau yang akrab disebut dengan NPAAW merupakan 

seorang perupa kontemporer asal Desa Pejeng, Tampaksiring, yang membangun perjalanan 

artistiknya melalui pengalaman pendidikan di ISI Denpasar dan pengembangan jaringan kreatif 

di Yogyakarta. Seiring perjalanan pengembangan kreatifnya, karya-karyanya memperoleh 

apresiasi yang lebih luas yang ditandai dengan partisipasinya dalam pameran di Yogyakarta, 

Jakarta, serta beberapa negara Asia Tenggara seperti Singapura dan Malaysia. Praktik artistik 

NPAAW menempatkan dirinya dalam spektrum seni lukis kontemporer yang mengalami 

pergeseran estetik dari kecenderungan figuratif-surealis menuju abstraksi geometrik. Pada fase 

awal, NPAAW mengolah figur binatang melalui proses deformasi sebagai strategi visual untuk 

mengonstruksi relasi antara bentuk dan ruang kanvas. Transformasi ini kemudian berkembang 

pada eksplorasi bidang-bidang geometrik yang disusun secara berlapis, membentuk pola kotak 

yang repetitif (square pattern), di mana penggunaan cat akrilik, spray, dan teknik masking tape 

menjadi perangkat utama dalam membangun tekstur, ritme, dan kedalaman optik. Perubahan 

tersebut terinspirasi dari tampilan blank space pada perangkat lunak Photoshop, dan kemudian 

berkembang menjadi konsep “space on space” yang menumpuk berbagai bidang visual secara 

berlapis. Seni lukis menjadi medium utama yang memungkinkan ekspresi visualnya yang 

berlangsung secara konsisten dalam struktur estetik yang terus berkembang. 

Karya NPAAW memperlihatkan karakter geometrik dengan konstruksi pola kotak 

berlapis yang membentuk komposisi ritmis yang menjadi ciri khasnya. Lapisan kotak tersebut 

dihasilkan melalui pendekatan prosedural yang mengombinasikan masking tape, spray, dan 

akrilik, menciptakan tumpukan bidang yang saling menembus dan membangun kedalaman 

visual. Penggunaan warna dasar berfungsi sebagai penopang harmoni, memungkinkan 

integrasi warna-warna pada lapisan berikutnya.  



370 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

    

Foto 9.16 Karya “COCOON #1”, 150x200 cm, Acrylic, Spray, collage on canvas, 2024. 

 

Karya NPAAW mengalami transformasi dari representasi simbolik menuju fungsi estetik 

yang lebih otonom. Pada periode surealis, karya-karyanya memuat lapisan makna dan pesan 

naratif yang cukup kuat. Namun, pada fase terkini, ia menggeser perhatian ke aspek hubungan 

warna, struktur bidang, dan komposisi. Pendekatan ini memungkinkan karya hadir sebagai 

ruang kontemplasi visual yang menekankan pengalaman perseptual. Dengan demikian, fungsi 

karya beralih menjadi medium eksplorasi estetik yang bersifat reflektif dan terbuka bagi 

interpretasi penikmat. 



 

371 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

 

Foto 9.17 Karya “COCOON #2”, 150x200 cm, Acrylic, Spray, collage on canvas, 2024. 

 

Keberlangsungan praktik seni lukisnya ditopang oleh keberadaan dua studio miliknya. 

Studio pertama berada di Pejeng dan studio kedua berada di Denpasar, yang memungkinkan 

kontinuitas produksi karyanya. Meskipun fokus utamanya adalah seni lukis, ia sesekali 

mengerjakan karya instalasi sebagai bentuk perluasan medium meskipun tidak menjadi pusat 

aktivitas artistiknya. Eksistensinya diperkuat oleh dukungan komunitas di sekitarnya yang 

memperkaya referensi visualnya sekaligus memperluas jangkauan keberadaannya dalam 

medan seni rupa. Karya-karya NPAAW memberikan kontrbusi penting terhadap dinamika 

kreatif perkembangan seni rupa di Bali khususnya Desa Tampaksiring. Melalui eksperimennya 

dalam teknik pelapisan bidang dan integrasi masking tape sebagai elemen struktural membuka 

kemungkinan baru dalam praktik teknis seni lukis. Keterlibatannya dalam ruang diskusi dan 

jaringan seniman menjadi bagian penting dalam menjaga keberlanjutan wacana seni 

kontemporer. 



372 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

BAB X  

PENUTUP 

Buku “Seni, Desain, dan Kriya di Kabupaten Gianyar” disusun sebagai upaya untuk 

memahami secara lebih mendalam kekayaan dan kreativitas seni yang hidup di tengah-tengah 

masyarakat Gianyar. Melalui proses penyusunan, penggalian data, observasi lapangan, serta 

dialog dengan para pelaku seni, desainer, dan perajin, terungkap bahwa Gianyar bukan hanya 

pusat budaya Bali, melainkan juga ruang dinamis yang terus melahirkan inovasi tanpa 

meninggalkan akar tradisinya. 

Gambaran mengenai seni, desain, dan kriya setiap wilayah, ragam teknik yang 

diwariskan lintas generasi, serta perkembangan gagasan desain kontemporer menunjukkan 

bahwa keberadaan seni, desain, dan kriya di Kabupaten Gianyar memiliki potensi besar untuk 

terus berkembang. Keberagaman tersebut menjadi modal penting bagi penguatan identitas 

lokal sekaligus daya saing di tingkat nasional maupun global. 

Harapannya, buku ini dapat menjadi rujukan bagi pelaku seni, akademisi, pemerintah 

daerah, pelaku industri kreatif, maupun masyarakat luas dalam merancang strategi 

pengembangan sektor seni, desain, dan kriya dimasa mendatang. Semoga dokumentasi dan 

analisis yang disajikan dapat memberi inspirasi berbagai pihak untuk terus merawat, 

mengembangkan, dan mempromosikan seni, desain, dan kriya di Kabupaten Gianyar agar tetap 

terjaga, berkembang, dan berkelanjutan. 

Akhir kata, penyusunan buku ini tentu tidak lepas dari berbagai keterbatasan. Namun 

demikian, kami percaya bahwa langkah kecil ini dapat membuka jalan menuju penelitian 

lanjutan dan kolaborasi yang lebih luas. Semoga buku ini memberikan manfaat dan kontribusi 

nyata bagi kemajuan seni, desain, dan kriya Bali, khususnya di Kabupaten Gianyar. 



 

373 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agastia, I B. 2022. Segara Giri Kumpulan Esai Sastra Jawa Kuna. Denpasar: Wyasa 

Sanggraha. 

Astiti, N. K. A. (2017). Kerajinan Tradisional Bali Sebagai Elemen Budaya Dan Daya Tarik 

Wisata. Jurnal Kepariwisataan Indonesia, 12(1), 466–475. 

https://doi.org/10.47608/jki.v1 2i12017.1-24 

Atmojo, W. T. (2008). Pariwisata dan Seni Kerajinan Kayu di Gianyar Bali Kelangsungan 

dan Perubahannya. BAHAS, 19(2), 1–12. 

https://doi.org/10.24114/bhs.v0i69TH%20XX XV.2392. 

Bandem, I Made. 1992. “Peranan Seniman Dalam Masyarakat”. Dalam Kongres 

Kebudayaan, Kebudayaan Nasional: Kini dan di Masa Depan 1991. Depdikbud: Proyek 

Penelitian Pengkajian dan Pembinaan Nilai-Nilai Budaya. 

Bandem, I Made. dan Frederick Eguene deBoer. 1981. Kaja and Kelod : Balinese Dance in 

Transition. Kualalumpur : Oxford Universityu Press. 

Brockett, Askar, G. 1987. History of Theatre. Boston: Allyn and Bacon, inc 

Copra, Fritjop. 2000. Titik Balik Peradaban, Sains Masyarakat dan Kebangkitan Kebudayaan. 

Yogyakarta: Yayasan Banteng Budaya. 

Covarrubias, Miquel. 1936. ”The Theatre in Bali. Theatre Arts Monthly 20. (T.39): 575-654 

New York : Theatre Arts inc. 

Darma Putra, Nyoman. 1998. “Kesenian Bali di Panggung Elektronik: Perbandingan Acara 

Apresiasi Budaya RRI dan TVRI Denpasar”. Dalam Mudra, Jurnal Seni Budaya No. 6 

Th. VI. Denpasar: STSI. 

Deboer, E. 1996. “Two Modern Balinese Theatre in Bali : Sendratari and Drama Gong”, 

dalam Being Modern in Bali, Image and Change, Editor A. Vickers, monograph 43/Jule 

Southeast Asia Studies. 

Denny, S. (2019, April 23). Gianyar Ditetapkan Sebagai Kota Kerajinan Dunia. liputan6 

.com.https://www.liputan6.com/bisnis/read/3947059/gianyar-ditetapkan-sebagai-kota-

kerajinan-dunia 

Dewi, A. A. A. M. W., Indrayani, L., & Tripalupi, L. E. (2019). Pengaruh Orientasi Pasar dan 

Inovasi Produk Terhadap Keunggulan Bersaing Usaha Kerajinan Perak di Desa Celuk 

Kecamatan Sukawati Kabupaten Gianyar. Jurnal Pendidikan Ekonomi Undiksha, 11(2), 

466–475. https://doi.org/10.23887/jjpe.v11i2.21525. 

Dharmayudha, I Made. Kebudayaan Bali Pra Hindu-Pasca Hindu. Denpasar: Kayumas 

Agung.  

Dibia, Wayan. 1995. “Dari Wacak ke Kocak: Sebuah Catatan Terhadap Perubahan Seni 

Pertunjukan Bali”, dalam Mudra, Jurnal Seni Budaya No 3/III. Denpasar: STSI. 

https://doi.org/10.23887/jjpe.v11i2.21525


374 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Duija, I Nengah. 2022.”Seni Sakral Dalam Kebudayaan Bali”. Dipresentasikan dalam Seminar 

Seni Sakral di Cita Kelangen ISI Denpasar Tanggal 2 Agustus 2022. 

Eliade, Mircea. 1957. The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. 

lukmanzen. (2020, Januari 5). Fungsi Seni dalam Kehidupan Manusia. GBSRI. https://gbsri. 

com/fungsi-seni-dalam-kehidupan-manusia/ 

Mustika, I. K. (2011). Fungsi dan Makna Patung Kayu Inovatif Karya I Ketut Muja di Desa 

Singapadu, Gianyar. Mudra Jurnal Seni Budaya, 26(1), 84–94. https://doi.org/10.31091/ 

mudra.v26i1.1592. 

Panji, I.G.B.N. 1988. “Drama gong Bali: Dulu dan Kini”, dalam Puspanjali Persembahan 

untuk Prof. Dr. Ida Bagus Mantra. Denpasar: CV. Kayumas. 

Pichard. Michael 2006. Pariwisata Budaya dan Budaya Pariwisata. Jakarta:Kepustakaan 

Populer Gramedia.  

Pigeaud, Theodore G. Th.  1924. De Tantu Panggelaran, Prozatekst.  Thesis Utrecht 

University, Thesis Leiden University,The Hague, Groningen. 

Pujiyanto dkk, 2020. Desain Antara Desain, Gaya Hidup, dan Bergaya Hidup Melaui Desain. 

Malang: Universitas Negeri Malang. 

Putra Semadi,AA. (2019) Drama Gong Dalam Panggung Pertunjukan Kesenian Bali di Era 

Global. Ejournal Universitas Dwijendra Vol. 10. No 2. 

Seramasara, I Gusti Ngurah.   2022. “Seni Pertunjukan Sakral:  Proses dan Pementasanya 

Dalam Masyarakat Hindu Bali”Dipresentasikan dalam Seminar Seni Sakral di Gedung 

Cita Kelangen ISI Denpasar  Tanggal 2 Agustus 2022. 

Soedarsono, R.M. 2002. Seni Pertunjukan di Era Globalisasi.  Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press. 

Sudirga, I Komang. 2018.Kebangkitan Pasantian di Bali  pada Era  Gloabalisasi. 

Yogyakarta: Media Kreativ. 

Tim Penyusun 2015. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.  

TIM SPBE Kabupaten Gianyar. (2019, April 24). Gianyar Ditetapkan Sebagai Kota Kerajianan 

Dunia. Pemerintah Kabupaten Gianyar. https://gianyarkab.go.id/informasi-

publik/berita/gianyar-ditetapkan-sebagai-kota-kerajianan-dunia. 

Wira Adnyana, I Nyoman. 2019. Nilai pendididkan pada tari baris irengan di desa buahan 

kaja kecamatan payangan kabupaten gianyar. Denpasar: ISI Bali  

Yudabakti, I Made dan I Wayan Watra.  2007. Filsafat Seni Sakral dalam Kebudayaan Bali. 

Surabaya: Paramitha 

Yugus, A.A Gde dan I Nyoman Ngidep Wiyasa. 2008. Eksistensi seni lukis popular gaya Keliki 

dewasa ini. Denpasar: LPPM. 

https://www.goodreads.com/book/show/28024.The_Sacred_and_the_Profane
https://gianyarkab.go.id/informasi-publik/berita/gianyar-ditetapkan-sebagai-kota-kerajianan-dunia
https://gianyarkab.go.id/informasi-publik/berita/gianyar-ditetapkan-sebagai-kota-kerajianan-dunia


 

375 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Zahra, F. A. (2025, Maret 6). Desa Celuk Bali: Surga Perajin Perak dengan Karya Kelas 

Dunia! https://www.goodnewsfromindonesia.id/2025/03/06/desa-celuk-bali-surga-

perajin-perak-dengan-karya-kelas-dunia?utm_source=chatgpt.com 

Zam, R., Dharsono, D., & Raharjo, T. (2022). Transformasi Estetik Seni Kriya; Kelahiran Dan 

Kriya Masa Kini. Gorga : Jurnal Seni Rupa, 11(2), 302–310. 

https://doi.org/10.24114/gr.v11i2.36026. 

Adnyana, I. W. (2015). Arena Seni Pita Maha: Ruang Sosial dan Estetika Seni Lukis Bali 

1930‘an. 25(3). 

Agus, I. G. K. A. (2006). Tari Sang Hyang Legong Topeng: Seni pertunjukan ritual dan sakral 

di Desa Ketewel serta sistem transmisinya [Universitas Gadjah Mada]. 

https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/32987 

Antara. (2025). Wayang Sukawati Masih Dilirik Wisatawan Eropa—ANTARA News Bali. 

https://bali.antaranews.com/berita/11482/wayang-sukawati-masih-dilirik-wisatawan-

eropa?utm_source=chatgpt.com 

Anton, M. (2011, November 4). Mengenal Taksu Topeng Singapadu. BaleBengong. 

https://balebengong.id/mengenal-taksu-topeng-singapadu/ 

Ardana, I. W. (2019). Seni Kriya Logam Bali: Tradisi dan Perkembangan. Pustaka Larasan. 

Backman, M. (2025). Village Scenes, Signed ‘K T Murtika / Batuan / Bali’, Watercolour on 

paper. Michael Backman Ltd. https://www.michaelbackmanltd.com/object/village-

scenes-signed-k-t-murtika-batuan-bali-watercolour-on-paper/Bali, R. B. B. (2017, 

Agustus 7). Tayang Film dan Timbang Pandang BARONG KUNTI SRAYA. Relawan 

Bentara Budaya Bali. https://bentarabudayabali.wordpress.com/2017/08/07/tayang-film-

dan-timbang-pandang-barong-kunti-sraya/ 

Baliprawara. (2025, Juni 30). Joged Pingitan Berkembang pada Zaman Kerajaan, Pengibing 

Tak Boleh Sentuh Penari. Bali Prawara. https://baliprawara.com/joged-pingitan-

berkembang-pada-zaman-kerajaan-pengibing-tak-boleh-sentuh-penari/ 

Bandem, I. M., & DeBoer, F. E. (1995). Kaja and Kelod: Balinese Dance in Transition. Oxford 

University Press. 

Budarsana, I. N. (2025, Juni 30). Joged Pingitan dari Batuan-Sukawati di Pesta Kesenian Bali 

2025: Simbol Bidadari Turun ke Bumi. Tatkala.Co. https://tatkala.co/2025/06/30/joged-

pingitan-dari-batuan-sukawati-di-pesta-kesenian-bali-2025-simbol-bidadari-turun-ke-

bumi/ 

Budiadnyana, A. (2022, September 16). Sejarah Tari Bali Topeng Legong dari Desa Ketewel, 

Sakral. IDN Times Bali. https://bali.idntimes.com/life/education/sejarah-tari-topeng-

legong-c1c2-01-z9kr1-l30xqb 

Budiadnyana, A. (2023, Januari 24). Asal Mula Barong Landung, Perpaduan Budaya 

Tionghoa dan Bali. IDN Times Bali. https://bali.idntimes.com/life/education/asal-mula-

barong-landung-c1c2-01-z9kr1-csd8bw 

https://doi.org/10.24114/gr.v11i2.36026


376 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Budiarsa, I. W. (2010, Mei 18). Fungsi Wali Tari Rejang Sutri. ISI BALI. 

https://isibali.ac.id/fungsi-wali-tari-rejang-sutri/ 

Budiarsa, I. W. (2016, Juli 22). Eksistensi Seni Bebali: Drama Tari Gambuh Di Desa Batuan 

Gianyar Dalam Era Global. ISI BALI. https://isibali.ac.id/category/artikel/ 

Burhani, R. (2007, Juli 12). Bali Ekspor Layangan Berhias Lukisan. Antara News. 

https://www.antaranews.com/berita/69877/bali-ekspor-layangan-berhias-lukisan 

Cakra, K. (2023a, Desember 8). Mengenal Joged Pingitan: Tarian Langka Dengan Iringan 

Musik Bambu. URVASU. https://urvasu.wordpress.com/2023/12/08/mengenal-joged-

pingitan/ 

Cakra, K. (2023b, Desember 15). Rejang Sutri Batuan: Tarian Sakral di Bulan Keenam. 

URVASU. https://urvasu.wordpress.com/2023/12/15/rejang-sutri-batuan-tarian-sakral-

di-bulan-keenam/ 

Dharmawan, P. (2021). Kriya Bali dan Identitas Budaya Lokal. Jurnal Seni Rupa Nusantara, 

8(2), 55–67. 

Dibia, I. W. (2012). Estetika seni pertunjukan Bali. Institut Seni Indonesia Denpasar. 

Dibia, I. W. (2017). Topeng dan spiritualitas dalam seni pertunjukan Bali. Pustaka Larasan. 

Emigh, J. (1996). Masked Performance: The Play of Self and Other in Ritual and Theatre. 

University of Pennsylvania Press. 

Ermalia, A. A. U. (2024, Mei 19). Makna 5 Tari Sakral di Sagara Kethi saat World Water 

Forum. IDN Times Bali. https://bali.idntimes.com/life/education/makna-tari-sakral-

sagara-kethi-saat-world-water-forum-00-r544s-jq470m 

Granquist, B. (2009). Inventing Art The Paintings of Batuan Bali. Periplus Editions (HK) Ltd. 

Jadesta Kemenparekraf. (2025). Atraksi Rejang Sutri. 

https://jadesta.kemenparekraf.go.id/atraksi/rejang_sutri 

Jaswanto. (2024, Juli 4). Tari Barong Ket Kunti Sraya di Denpasar: Yang Sakral, Profan, dan 

Seragam. Tatkala.Co. https://tatkala.co/2024/07/04/tari-barong-ket-kunti-sraya-di-

denpasar-yang-sakral-profan-dan-seragam/ 

Kodi, I. K. (2021). Bebondresan Dalam Wayang Kulit Tantri Sebagai Representasi Pergulatan 

Identitas Dalang I Wayan Wija di Desa Sukawati, Kabupaten Gianyar. Bali-Dwipantara 

Waskita, 1. 

Mahaindra, P. G. (2024, Oktober). Eksistensi Alat Musik Genggong di Desa Batuan Sukawati. 

Rri.Co.Id - Portal Berita Terpercaya. https://rri.co.id/hiburan/1022813/eksistensi-alat-

musik-genggong-di-desa-batuan-sukawati 

Martana, I. K. (2025). Intana Bali Jewelry (@pengrajinperhiasanbali) • Instagram photos and 

videos. https://www.instagram.com/pengrajinperhiasanbali 



 

377 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Muryana, I. K., Haryanto, T., & Cahyadi, I. G. F. W. (2020). Eksistensi Gamelan Gong Luang 

di Banjar Seseh Desa Singapadu. Kalangwan, 6(2), 105–110. 

Najib, A. (1992). Filsafat seni: Suatu Pengantar. Angkasa. 

Nur Hita, N. M. S., Santyadiputra, G. S., & Pradnyana, G. A. (2018). Film Dokumenter Tari 

Rejang Sutri “Tarian Penolak Bala” Tradisi Khas Desa Batuan. Jurnal Nasional 

Pendidikan Teknik Informatika (JANAPATI), 7(1), 48. 

https://doi.org/10.23887/janapati.v7i1.12447 

Peradantha, I. B. G. S. (2011, Juli 28). Drama Tari Kunti Sraya. ISI BALI. 

https://isibali.ac.id/drama-tari-kunti-sraya/ 

Purnami, N. M. (2021). Estetika dan Identitas dalam Kerajinan Perak Bali. Jurnal Kriya 

Nusantara, 1(12), 45–57. 

Raditya, W. D., & Sidia, I. M. (2021). Kajian Gerak Wayang Style Sukawati Oleh Dalang 

Suwija. Jurnal Damar Pedalangan, 1(1), 49–57. https://doi.org/10.59997/dmr.v1i1.690 

Raka, A. A. G., Anoegrajekti, N., & Suyatna Yasa, P. N. (2020). Barong Landung: Inspirasi 

Daya Tarik Wisata dan Industri Kreatif di Bali. Jurnal Kajian Bali (Journal of Bali 

Studies), 10(1), 95. https://doi.org/10.24843/JKB.2020.v10.i01.p05 

Sabiila, S. I. (2023, Mei). 17 Alat Musik Bali beserta Gambar dan Cara Memainkannya—

Sonora.id. https://www.sonora.id/read/423789822/17-alat-musik-bali-beserta-gambar-

dan-cara-memainkannya 

Sad. (2023). Seni Lukis Telur Makin Diminati Wisatawan. 

https://www.nusabali.com/berita/153606/seni-lukis-telur-makin-diminati-wisatawan 

Sadhu, I. P. Y. (2018, September 20). Macam-macam barong Bali. IDN Times Bali. 

https://bali.idntimes.com/life/education/macam-macam-barong-bali-c1c2-1-01-566dc-

rrlgg1 

Sandy. (2024, Februari 22). Seni Dalam Cangkang, Keunikan Lukisan Telur. budayabali.com. 

https://budayabali.com/id/seni-dalam-cangkang-keunikan-lukisan-

telur?utm_source=chatgpt.com 

Saputra, I. K. B. D., Astawa, I. N. T., & Sukerni, N. M. (2023). Pementasan Musik Genggong 

di Desa Batuan Kabupaten Gianyar. Metta : Jurnal Ilmu Multidisiplin, 3(2), 156–171. 

https://doi.org/10.37329/metta.v3i2.1765 

Seramasara, I. G. N. (2022, Februari 3). Tari Sanghyang dan Wayang Saouh Leger: Ritual 

Pembebasan Manusia Bali Pada Masa Pandemi [Monograph]. ISI Denpasar. 

https://repo.isi-dps.ac.id/4620/ 

Suartaya, K. (2011, Januari 26). Drama Tari Gambuh Berlinang Air Mata. ISI BALI. 

https://isibali.ac.id/category/artikel/ 

Sudanta, I. (2019). Eksistensi Pementasan Wayang Kulit Parwa Sukawati Pada Era 

Globalisasi. Vidya Wertta: Media Komunikasi Universitas Hindu Indonesia, 2, 127–141. 

https://doi.org/10.32795/vw.v2i1.345 



378 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Sudirana, I. W. (2013). Gamelan Gong Luang: Ritual, Time, Place, Music, and Change in a 

Balinese Sacred Ensemble. The University of British Columbia. 

Sugiartha, I. G. A., Seramasara, I. G. N., Dibia, I. W., Sudirga, I. K., Suartaya, K., Suteja, I. 

K., Suweca, I. W., Arshiniwati, N. M., Wicaksana, I. D. K., Garwa, I. K., Setem, I. W., 

Sustiawati, N. L., & Yulianti, N. K. D. (2019). Sejarah Seni Pertunjukan Kabupaten 

Gianyar. Pusat Penerbitan LP2MPP Institut Seni Indonesia Denpasar. 

Sugita, I. W., & Tilem Pastika, I. G. (2022). Fungsi Seni Pertunjukan Wayang Kulit Bali Lakon 

Bhima Swarga dalam Upacara Yadnya. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 6(3), 139–151. 

https://doi.org/10.37329/jpah.v0i0.1624 

Sulistiani. (2022, November 29). Sanghyang Dedari, Pertunjukan Penolak Marabahaya dari 

Bali. Historia.ID. https://www.historia.id/article/sanghyang-dedari-pertunjukan-

penolak-marabahaya-dari-bali-vqznb 

Suniti, N. W., Windia, W. P., Radiawan, I. M., & Purnawan, N. L. R. (2019). Perbaikan Proses 

Produksi Patung Padas Dengan Menggunakan Material Sisa-Sisa Pembuatan Patung 

Padas Melalui Cor Komposit. Buletin Udayana Mengabdi, 18(1). 

https://doi.org/10.24843/BUM.2019.v18.i01.p15 

Tarsana, G. A. (Direktur). (2020, Desember). (1217) Genggong Kutus Desa Batuan—Tabuh 

Telu. - YouTube [Video recording]. https://www.youtube.com/watch?v=W0tYSgET7L8 

Tarsana, G. A. (Direktur). (2024, Juni 22). Bagian Terlucu !!!..Arja Remaja Kokar Sukawati 

Gianyar Bali Pkb 2024.Bag.2 [Video recording]. 

https://www.youtube.com/watch?v=xz1MUgbDlTI 

Walter, S., & Goris, R. (1937). Overzicht van Dans en Tooneel in Bali [Overview of Dance 

and Theatre in Bali]. Djawa, 17, 299-328. 

Waluyo, H. (2012, Agustus). Dramatari Gambuh » Budaya Indonesia. https://budaya-

indonesia.org/Dramatari-Gambuh 

Wartha, I. B. N. (2021). Fungsi tari gambuh dalam upacara dewa yadya di pura desa adat 

batuan, kecamatan sukawati, kabupaten gianyar. Jurnal Santiaji Pendidikan, 11(3), 231–

238. 

Wicaksandita, I. D. K., Sariada, I. K., & Santosa, H. (2020). Estetika Adegan Bondres Wayang 

Tantri oleh Dalang I Wayan Wija. Panggung, 30(1). 

https://doi.org/10.26742/panggung.v30i1.1146 

Widnyana, I. K. (2020). Transformasi Kerajinan Perak Bali dalam Industri Kreatif Global. 

Jurnal Seni Rupa Indonesia, 8(2), 112–123. 

Winyana, I. N., Suarka, I. N., & Sugiarta, I. G. A. (2020). Marginalization of Genggong Art in 

Batuan Villages in the Global Era. International Journal for Educational and Vocational 

Studies, 2(4). https://doi.org/10.29103/ijevs.v2i4.2553 

Wirawan, I. P. A., Sudiarta, I. W., Pd, S., & Pd, M. (2013). Proses Kreatif I Wayan Sadra Pada 

Seni Lukis Telor Di Desa Batuan, Sukawati, Gianyar. 



 

379 
 

Kajian Pemetaan Kekhusunan Seni Budaya 

Kabupaten Gianyar - 2025 

 

Yudiaryani. (1991). Teater modern dan tradisi: Telaah atas teori dan praktik seni pertunjukan. 

Pustaka Pelajar. 



 

 
 

LAMPIRAN 

 

1. Kecamatan Payangan 

 

Narasumber Seni Lukis Keliki Kawan 

Nama  : I Wayan Mardika 

Alamat  : Keliki Kawan, Payangan 

HP/Email : - 

 

Narasumber Tabuh Sekatian 

Nama  : I Kadek Angga Supandi Artha, S.Sn. 

Alamat  : Br. Payangan Desa, Payangan 

HP/Email : 081999939663 

 

Narasumber Tari Baris Irengan 

Nama  : I Kadek Angga Supandi Artha, S.Sn. 

Alamat  : Br. Payangan Desa, Payangan 

HP/Email : 081999939663 

 

Narasumber Tari Cupak Payangan 

Nama  : I Kadek Angga Supandi Artha, S.Sn. 

Alamat  : Br. Payangan Desa, Payangan 

HP/Email : 081999939663 

 

Narasumber Tari Rejang Ilut 

Nama  : I Nyoman Budiasa, S.Sn. & A.A. Gde Oka Santika 

Alamat  : Desa Bukian, Payangan, Desa Buahan, Payangan 

HP/Email : - 

 

Narasumber Wastra Bale 

Nama  : I Made Suarjana 

Alamat  : Br. Geria, Desa Melinggih, Payangan 

HP/Email : 083162931085 

 

Narasumber Kerajinan Bambu Angin-angin 

Nama  : Made Parta 

Alamat  : Br. Puhu, Desa Kerta, Payangan 

HP/Email : - 

 

Narasumber Tradisi Nyelung 

Nama  : I Nyoman Budiasa, S.Sn. 

Alamat  : Desa Bukian, Payangan 

HP/Email : - 



 

 

Narasumber Aci Keburan 

Nama  : I Nyoman Suarka 

Alamat  : Desa Kelusa, Payangan 

HP/Email : - 

 

 

2. Kecamatan Tegalalang 

 

Narasumber Tradisi Memelang 

Nama  : I Made Kartu Santika 

Alamat  : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

  

Narasumber Tari Rejang Pelayon 

Nama  : I Made Kartu Santika 

Alamat  : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

 

Narasumber Bokor Mote 

Nama  : I Wayan Deo Ayana, S.Sn 

Alamat  : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang 

HP/Email : - 

  

Narasumber Tari Kecak 

Nama  : I Wayan Deo Ayana, S.Sn 

Alamat  : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang 

HP/Email : - 

 

Narasumber Fragmen Tari Memelang 

Nama  : I Wayan Deo Ayana, S.Sn 

Alamat  : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang 

HP/Email : - 

 

Narasumber Tari Nandir 

Nama  : I Made Kartu Santika 

Alamat  : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

 

Narasumber Kerajinan Ukiran Kayu dan Patung Padas Klasik 

Nama  : I Wayan Konten 

Alamat  : Br. Sebatu, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

 

 



 

 
 

Narasumber Patung Garuda dan Singa Klasik 

Nama  : I Wayan Rugig  

Alamat  : Br. Pakudui, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

  

Narasumber Kerajinan Ukiran Cetakan Serbuk Kayu 

Nama  : I Ketut Kenak  

Alamat  : Br. Pujung Kaja, Desa Telepud, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

 

Narasumber Kerajinan Tatah Logam, Emas, dan Perak  

Nama  : I Made Pada 

Alamat  : Br. Taro Kelod, Tempekan Delod Sema, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

 

Narasumber Tari Sanghyang Dedari 

Nama  : I Gede Bawa Sujana, S.Sos., M.I.Kom. 

Alamat  : Br. Pujung Kaja, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

 

Narasumber Tari Wayang Wong 

Nama  : I Gede Sujana, S.Sos., M.I.Kom. 

Alamat  : Br. Pujung Kaja, Desa Sebatu, Kec. Tegalalang  

HP/Email : - 

 

 

3. Kecamatan Tampaksiring 

 

Narasumber Ogoh-ogoh 

Nama  : Komang Tri Warmayana (Komang Egi) 

Alamat  : Banjar Kelodan, Desa Tampaksiring 

Hp  : 081353069851 

 

Narasumber Ulatan  

Nama   : I Gusti Ngurah Arya Udianata, S.Sn  

Alamat  : Banjar Kelodan, Desa Tampaksiring 

Hp  : 081239748088 

 

Nama  : I Gusti Ngurah Dalem Ramadi 

Alamat  : Banjar Manukaya Let, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 085954693552 

 

 

 

http://s.sn/


 

 

Narasumber Banten Gebogan  

Nama  : I Made Giri (Seniman Banten Gebogan) 

Alamat  : Banjar Puseh, Desa Pejeng, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 082144660879 

 

Narasumber Janger Klasik & Wayang Wong 

Nama   : I Wayan Sutama (Jro Klian Adat Banjar Pesalakan) 

Alamat  : Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 08174754226 

 

Narasumber Komunitas Sanggar Seni Suradiva 

Nama   : I Ketut Gede Agus Adi Saputra, S.Sn 

Alamat  : Banjar Maniktawang, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 085738453982 

 

Narasumber Sekaa Drama Gong Murda Langu Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan 

Tampaksiring  

Nama   : I Wayan Jana (Perbekel Desa Pejeng Kaja dan Ketua Sekaa Drama  

  Gong Murda Langu MKB Kecamatan Tampaksiring) 

Alamat  : Banjar Umahanyar, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081246075211 

 

Nasumber Ilustrasi Digital 

Nama  : Dewa Gede Raka Jana Nuraga S.Ds (Ilustrator) 

Alamat  : Banjar Buruan, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 082146987340 

 

Narasumber Tari Baris Dadap, Baris Dargayung, Baris Tus, dan Rejang Tengsun 

Nama  : Erman Rizky Dewa Suprapta, S.Pd., M.Pd (Peneliti Tari Baris Dadap, 

  Baris Dargayung, Baris Tus, dan Rejang Tengsun) 

Alamat  : Banjar Mantring, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081916161660  

 

Narasumber Tampyog dan Bedag-bedagan 

Nama   : I Made Mawi Arnata (Bandesa Adat Manukaya Let) 

Alamat  : Banjar Manukaya Let, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 083119326026 

 

Narasumber Tari Baris Bedil Desa Manukaya 

Nama  : Dewa Mangku Wenten (Pemangku Pura Tirta Empul) 

Alamat  : Banjar Manukaya Let, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : - 

 

 

http://s.sn/


 

 
 

Narasumber Tari Baris Bedil Desa Pejeng Kaja 

Nama  : I Wayan Arya Perdiana (Klian Baris Bedil Desa Pejeng Kaja)  

Alamat  : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081237606080 

 

Nama  : I Wayan Andika Juliantara (Wakil Klian Baris Bedil Desa Pejeng Kaja) 

Alamat  : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 085738193934 

 

Narasumber Tari Papendetan 

Nama  : I Ketut Beratadinata (Prajuru Pura Mpu Aji, Banjar Tarukan) 

Alamat  : Banjar Tarukan Kelod, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 0818558271 

 

Narasumber Gamelan Gambang 

Nama  : I Made Arya Sujana (keluarga pewaris gamelan Gambang) 

Alamat  : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 085738336018 

 

Narasumber Tari Baris Jangkang 

Nama  : I Wayan Sundia (Jro Bandesa Adat Eha) 

Alamat  : Banjar Eha, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081337728956 

 

Narasumber Tari Baris Tombak, Baris Pendet, Baris Tamiang, Rejang Gabor (Rejang 

Pengeger), Rejang Playon, Rejang Renteng, dan Baris Dayung (Baris Dandan/Baris 

Pugpug) 

Nama  : I Wayan Mudita (Jro Bandesa Adat Saraseda) 

Alamat  : Banjar Saraseda, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 087852744117 

 

Narasumber Tari Sang Hyang Jaran dan Siat Sampian  

Nama   : Dewa Ngakan Putu Purnama Sudipta, S. Km (Juru Sirat) 

Alamat  : Banjar Intaran, Desa Pejeng, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 085792716150 

 

Narasumber Sang Hyang Jaran Panca Dewata dan Tari Baris Jojor 

Nama   : I Wayan Wardana (Bandesa Adat Kulu) 

Alamat  : Banjar Kulu, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 087854118149 

 

 

 

 



 

 

Narasumber Kerajinan Ukir Danganan 

Nama  : Dewa Gede Sutama (Pengerajin Danganan) 

Alamat  : Banjar Tengah Tampaksiring 

Hp  : 081236719657 

 

Nama  : Ida Bagus Asmara Winata (Pengerajin Danganan) 

Alamat  : Banjar Grya, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081999027110 

 

Narasumber Seni Ukir Bangunan Bali 

Nama  : I Made Juswianta 

Alamat  : Banjar Manukaya Let, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 08123662545 

 

Narasumber Kerajinan Tulang 

Nama  : Dewa Gede Dalem Juliartawan, 2 Oktober 2025 (Pengerajin  Tulang) 

Alamat  : Banjar Maniktawang, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring 

 Hp  : 087752373965 

 

Nama  : I Nyoman Selamet , 9 Oktober 2025 (Pengerajin Tulang) 

Alamat  : Banjar Mantring, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 087787635592 

 

Narasumber Kerajinan Piercing 

Nama  : I Wayan Parnata (Pengrajin dan pengusaha piercing) 

Alamat  : Banjar Mantring, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081999029421 

 

Narasumber Kerajinan Kayu  

Nama  : Dewa Gede Dalem Juliartawan, 2 Oktober 2025 (Pengerajin Kayu) 

Alamat  : Banjar Maniktawang, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring 

 Hp  : 087752373965 

 

Narasumber Kerajinan Patung Kayu 

Nama  : I Ketut Murtika (pengrajin patung kayu) 

Alamat  : Banjar Umahanyar, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081943514395 

 

Nama   : I Made Sumestra (pengrajin patung kayu) 

Alamat  : Banjar Panglan, Desa Pejeng, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 085237377960 

 

 

 



 

 
 

Narasumber Pande Keris 

Nama  : Pande Nyoman Yasa 

Alamat  : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 087735903072 

 

Narasumber Kerajinan Kotak Sumpit 

Nama  : I Made Sutama (Pengerajin Kotak Sumpit) 

Alamat  : Banjar Sembuwuk, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 082237787212 

 

Narasumber Kerajinan Kain Tenun 

Nama  : Made Astawa (Klian Banjar Pesalakan) 

Alamat  : Banjar Pesalakan, Desa Pejeng Kangin 

Hp  : 081239603177 

 

Narasumber Kerajinan Tempurung/Batok Kelapa 

Nama  : I Dewa Nyoman Wisnu Adiputra (Pengerajin tempurung/batok kelapa) 

Alamat  : Banjar Penaka, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081805505565 

 

Narasumber Kerajinan Wadah dan Bade 

Nama  : A.A. Dalem Mayun Sukawati (Pengerajin Wadah dan Bade) 

Alamat  : Banjar Tengah, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 082236365199 

 

Narasumber Kerajinan Rajutan 

Nama  : Ni Ketut Ngilis  

Alamat  : Banjar Bantas, Desa Manukaya, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 083849570131 

 

Narasumber Kerajinan Ukir Kerang 

Nama  : I Made Pastika (pengrajin ukir kerang) 

Alamat  : Banjar Tegal Suci, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 083848302885 

 

Narasumber Kerajinan Ukir Batu 

Nama  : Sang Made Mahasantya (pengrajin ukir batu) 

Alamat  : Banjar Tegal Suci, Desa Tampaksiring, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 081999794477 

 

Narasumber Kerajinan Ukir Kayu dan Paras Bangunan Bali 

Nama  : I Gede Winata Pemecutan 

Alamat  : Banjar Tatiapi Kelod, Desa Pejeng Kawan 

Hp  : 08123962455 



 

 

Narasumber Kerajinan Perak 

Nama  : I Made Suardana 

Alamat  : Banjar Pacung, Desa Pejeng Kelod 

Hp  : 081999391710 

 

Narasumber Seni Lukis Tema Flora dan Fauna 

Nama  : I Gusti Ketut Selamat (Pelukis) 

Alamat  : Banjar Tatiapi Kelod, Desa Pejeng Kawan 

Hp  : 087856187456 

 

Narasumber Seni Lukis Kanvas Kulit Kayu 

Nama  : I Nyoman Bawa (pelukis kanvas kulit kayu) 

Alamat  : Banjar Petak, Desa Pejeng Kaja, Kecamatan Tampaksiring 

Hp  : 08123666544 

 

4. Kecamatan Sukawati  

 

Narasumber Karawitan, Pedalangan, dan Tari 

Nama : Dr. I Kadek Suartaya, S.Skar., M.Si. 

Alamat : Br. Babakan, Ds Sukawati  

Hp : 08113800312 

 

Narasumber Tari Gambuh Batuan 

Nama : Dr. I Wayan Budiarsa, S.Sn., M.Sn. 

Alamat : Ds Batuan, Kec. Sukawati 

Hp : 081339822225 

 

Narasumber Seni Pertunjukan Wayang Gaya Sukawati 

Nama : I Bagus Wijna Bratanatyam, S.Sn., M.Sn 

Alamat : Br. Babakan, Ds Sukawati 

Hp : 082237797697 

 

Narasumber Seni Perak 

Nama : I Ketut Murdana, S.Pd 

Alamat : Br. Celuk, Ds Celuk, Kec Sukawati 

Hp : 081237423432 

 

Narasumber Kerajinan Wayang Kulit, Pertunjukan Wayang Gaya Sukawati 

Nama : I Kadek Budi Setiawan, S.Sn. 

Alamat : Ds Batuan, Kec. Sukawati 

Hp : 081805674716 

 

 

 



 

 
 

Narasumber Seni Pertunjukan Wayang Kulit Tantri  

Nama : I Wayan Wija (Jro Dalang)  

Alamat : Br. Babakan, Ds Sukawati 

Hp : 081237593005 

 

Narasumber Seni Tari Joget Pingitan  

Nama : I Wayan Gede Aditya Pratita, S.Pd., M.Sn. 

Alamat : Br. Palak, Ds Sukawati 

Hp : 087701880604 

 

Narasumber Seni Musik Gengong 

Nama : I Nyoman Suwida 

Alamat : Jalan Alas Arum Gang Gabor no 2 Banjar Pekandelan, Gianyar 80582 

Hp : - 

 

Narasumber Seni Tari Sakral Topeng Legong 

Nama : Komang Pande Meri Ariyanti 

Alamat : Br, Desa, Ds Angantaka 

Hp : 081803644991 

 

Narasumber Seni Tari Sakral Topeng Legong 

Nama : I Ketut Widia (Jro Mangku) 

Alamat : Ds Ketewel Kec Sukawati 

Hp : - 

 

Narasumber Kerajinan Topeng dan Tari Topeng 

Nama : Dr. I Ketut Kodi, SSP., M.Si. 

Alamat : Br. Mukti, Ds Singapadu 

Hp : 0817352043 

 

Narasumber Seni Kerajinan Emas 

Nama : Martana 

Alamat : Ds. Singapadu. Kec Sukawati 

Hp : 082144507775 

 

Narasumber Seni Kerajinan Batu Cadas/Patung 

Nama : I Ketut Purna 

Alamat : Br. Mukti Singapadu 

Hp : 082144380830 

 

Narasumber Lukis Telur 

Nama : I Wayan Sadra 

Alamat : Jl. Raya Negara No.100, Batuan, Kec. Sukawati 

Hp : (0361) 297823 



 

 

Narasumber Kerajinan Ukir Kayu dan Pelakat Nama  

Nama : I Ketut Pugig dan I Nyoman Sutapa 

Alamat : UD Putra Swastika 

Hp : 087861298296 

 

Narasumber Kerajinan Tatah Marmer 

Nama : I Nyoman Jumu Mustapa  

Alamat : - 

Hp : 081337413575 

 

Narasumber Seni Ukir Pintu Ukir/Kori Kuwadi 

Nama : Ni Nyoman Sri Antari 

Alamat : Jl. Raya Sakah, Br. Dentiyis, Batuan, Sukawati, Gianyar 

Hp : 081222665733 

 

5. Kecamatan Ubud 

 

I Wayan Eris Stiawan, S.Sn,  

Tanggal lahir Banjar Tunon Singakerta, 21 Mei 1990,  

Pekerjaan: Guru Seni Budaya 

Alamat Banjar Tunon Singakerta Ubud Gianyar 

 

Ida Bagus Made Eka Prayatna 

Tanggal lahir 22 Agustus1986 

Alamat: Br. Jukut Paku, Desa Singakerta Ubud Gianyar 

 

I Ketut Rina, S.ST 

Tanggal lahir 13 Febuari 1966 

Pekerjaan: Seniman 

Alamat: Br. Teges kangin Peliatan Ubud 

 

Ni Nyoman Kasih, S.ST.,M.Sn 

Lahir di Mas Ubud, 20 Oktober 1964 

Pekerjaan: Dosen 

Alamat: Mas Ubud Gianyar 

 

I Wayan Sudiarsa, S.Sn., M.Sn 

Lahir di Peliatan Gianyar 2 Juli 1985 

Pekerjaan: Seniman/Komposer 

Alamat: Peliatan Ubud Gianyar 

 

I Putu Swaryandana Ichi, S.Sn.,M.Sn  

Lahir di Baturiti 20 September 1997 

Pekerjaan: Mahasiswa S-3 University of Brititsh Colombia, Canada 



 

 
 

Alamat: Gang Subak, Banjar Untal-Untal, Dalung, Kuta, Badung. 

 

I Putu Adi Septa Suweca Putra, S.Sn.,M.Sn 

Lahir di Ubud 29 September 1992 

Pekerjaan: Seniman/Komposer 

Alamat: Padang Tegal Ubud Gianyar 

 

I Ketut Partha, S.Skar.,M.Si 

Pekerjaan: Dosen (Purnabakti) 

Alamat: Kadewatan Ubud Gianyar 

 

I Kadek Sudiasa, S.Sn 

Lahir di Gianyar 20 Mei 1984 

Pekerjaan: Penggiat Seni Pariwisata 

Alamat: Jl. Raya Sayan No.8 Br Kutuh Desa Sayan, Kecamatan Ubud Gianyar. 

 

 

Nyoman Sutarja Pandi  

Seniman Patung Batu Padas  

 

I Wayan Sukra  

Seniman kereb 

 

Dr. Cokorda Gde Bayu Putra, S.E., M.Si.  

Rektor UNHI dan Budayawan Ubud 

 

I Nyoman Suweta 

Pengerajin Lamak Tradisional 

 

Gusti Ngurah Putu Widiantara 

Desainer dekorasi Udyana artspace 

 

6. Kecamatan Blahbatuh  

 

Nama  : Pande Made Berata, S.Sn 

Umur  : 45 

Alamat  : Prapen Pande Nala, Jln. Udayana, Gang Bisma, No.2, Br. Babakan, Ds. 

  Blahbatuh. 

No Tlp  : 081337604001 

Pekerjaan  : Pengerajin Keris. 

 

 

 

 



 

 

Nama  : Ni Putu Amini 

Umur  : 50 

Alamat  : Br. Pasedana Bona 

No Tlp  : 081805679672 

Pekerjaan  : Pengerajin Lontar 

 

Nama  : Ni Nyoman Lese 

Umur  : 61 

Alamat  : Br. Perangsada 

No Tlp  : - 

Pekerjaan  : Pengerajin Gerabah 

 

Nama  : I Made Balik Mudita 

Umur  : 52 

Alamat  : Br. Blega Jasri 

No Tlp  : 081803690935 

Pekerjaan  : Pengerajin Anyaman Bambu. 

 

Nama  : Ida Bagus Adnyana 

Umur  : 69 

Alamat  : Jln. Lapangan Astina Jaya. No 3. Gianyar 

No Tlp  : 08123835533 

Pekerjaan  : Pengerajin Tenun Putri Ayu 

 

 

7. Kecamatan Gianyar  

 

Desa Sumita: 

Nyoman Wira Sugiartha 

Ukir kayu 

0812-3856-1616 

 

Desa Petak Kaja: 

Nyoman Suta 

Pengerajin Tedung 

- 

 

Desa Serongga: 

Mertanadi 

Tari Rangda Khas Serongga: 

0821-2691-8999 

 

 

 



 

 
 

Desa Sengguan: 

Kerawitan Khas Sengguan 

Ida Bagus Nyoman Brata 

081338883011 

 

Sukawati: 

Ni Made Sweni 

Pertenunan Setia Cap Cili 

082147016100 

 

8. Lintas Kecamatan 

 

Narasumber Gambelan Yuganada 

Nama  : I Wayan Sudirana, S.Sn., M.Sn., Ph.D.  

Alamat : Padang Tegal, Ubud 

HP  : 081238316022 

 

Narasumber Gambelan Salukat 

Nama  : Dewa Alit 

Alamat : Pengosekan Kaja, Ubud 

HP  : -  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 


	HALAMAN SAMPU
	KATA PENGANTAR
	SAMBUTAN BUPATI GIANYAR
	SAMBUTAN REKTOR  INSTITUT SENI INDONESIA BALI
	DAFTAR ISI
	BAB I  PENDAHULUAN
	1.1. Pengantar
	1.2. Batasan Seni
	1.2.1. Seni Pertunjukan
	1) Wali
	2) Bebali
	3) Balih-balihan

	1.2.2. Seni Rupa
	1.2.3. Seni Sastra

	1.3. Batasan Desain
	1.4. Batasan Kriya/Kerajinan

	BAB II  KECAMATAN PAYANGAN
	1
	2.
	2.1. Seni Pertunjukan
	2.1.1. Wali
	1) Tari Baris Irengan
	2) Tari Rejang Ilut

	2.1.2. Bebali
	1) Tabuh Sekatian Payangan
	2) Joged Pingitan
	3) Tari Cupak Payangan.


	2.2. Seni Rupa
	1) Seni Lukis Keliki Kawan

	2.3. Kerajinan
	1) Kerajinan Bambu Angin-angin
	2) Kerajinan Wastra Bale


	BAB III  KECAMATAN TEGALLALANG
	3.
	3.1. Seni Pertunjukan
	3.1.1. Wali
	1) Tari Rejang Pelayon
	2) Tari Sang Hyang Dedari
	3) Wayang Wong
	4) Tari Nandir
	5) Tari Sang Hyang

	3.1.2. Bebali
	1) Tari Memelang
	2) Tari Kecak


	3.2. Kerajinan
	1) Kerajinan Bokor Mote
	2) Kerajinan Patung Garuda dan Singa
	3) Kerajinan Ukiran Kayu dan Patung Padas
	4) Kerajinan Cetak Serbuk Kayu
	5) Kerajinan Tatah Logam

	3.3. Desain
	1) Tipografi


	BAB IV  KECAMATAN TAMPAKSIRING
	3
	4.
	4.1. Seni Pertunjukan
	4.1.1. Wali
	1) Baris Dadap
	2) Rejang Tengsun
	3) Tampyog
	4) Tari Baris Bedil
	5) Tari Papendetan
	6) Gamelan Gambang
	7) Tari Baris Jangkang
	8) Tari Baris Tombak
	9) Tari Baris Pendet
	10) Tari Baris Tamiang
	11) Tari Rejang Gabor (Rejang Pengeger)
	12) Tari Rejang Playon
	13) Tari Rejang Renteng
	14) Tari Baris Dayung (Baris Dandan/Baris Pugpug)
	15) Bedag-bedagan
	16) Tari Sang Hyang Jaran
	17) Sang Hyang Jaran Panca Dewata
	18) Tari Baris Jojor
	19) Tari Baris Tus
	20) Baris Dargayung

	4.1.2. Bebali
	1) Wayang Wong

	4.1.3. Balih-balihan
	1) Janger Klasik
	2) Komunitas Sanggar Seni Suradiva
	3) Sekaa Drama Gong Murda Langu Majelis Kebudayaan (MKB) Kecamatan Tampaksiring


	4.2. Seni Rupa
	1) Ilustrasi Digital
	2) Ogoh-ogoh
	3) Seni Lukis Tema Flora dan Fauna
	4) Seni Lukis Kanvas Kulit Kayu

	4.3. Kerajinan
	1) Ulatan
	2) Banten Gebogan
	3) Kerajinan ukir Danganan
	4) Seni Ukir Bangunan Bali
	5) Kerajinan Tulang
	6) Kerajinan Piercing
	7) Kerajinan Kayu
	8) Kerajinan Patung kayu
	9) Keris
	10) Kerajinan Kotak Sumpit
	11) Kerajinan Kain Tenun
	12) Kerajinan Tempurung/Batok Kelapa
	13) Kerajinan Wadah dan Bade
	14) Kerajinan Rajutan
	15) Kerajinan Ukir Kerang
	16) Kerajinan Ukir Batu
	17) Kerajinan Ukir Kayu dan Paras Bangunan Bali
	18) Kerajinan Perak


	BAB V  KECAMATAN UBUD
	5.
	5.1. Seni Pertunjukan
	5.1.1. Wali
	1) Gong Beri – Kedewatan
	2) Gambang

	5.1.2. Bebali
	1) Tradisi Wayang Wong Sakral di Pura Taman Pule
	2) Wayang Wong Pura Taman Pule Desa Mas
	3) Kupu-kupu Tarum Singakrta
	4) Joget Pingitan - Pengosekan
	5) Barong Landung – Padangtegal

	5.1.3. Balih-balihan
	1) Legong Desa Peliatan
	2) Angklung Kocok
	3) Gus Teja Junjungan
	4) Tari Kecak Wanita


	5.2. Seni Rupa
	1) Seni Lukis Pita Maha
	2) Seni kerajinan Topeng: Dari Sakral ke Profan
	3) Desa Mas: Sentra Patung Kayu Ubud
	4) Seni Patung Nyuh Kuning
	5) Seni Patung Logam: Transformasi Material dan Skala
	6) Seni Patung Batu Padas

	5.3. Kerajinan
	1) Inovasi Seni Logam: Patung Uang Kepeng
	2) Kriya Kaca Tiup: Inovasi dan Estetika Modern
	3) Desain Dekorasi sebagai Ekspresi Estetika dan Sosial di Desa Ubud
	4) Kerajinan Lamak di Padang Tegal Ubud
	5) Kerajinan Pigura Ukir Kayu di Desa Petulu Ubud


	BAB VI  KECAMATAN SUKAWATI
	6.
	6.1. Seni Pertunjukan
	6.1.1. Wali
	1) Joged Pingitan
	2) Sanghyang Dedari Pura Penataran Agung Sukawati
	3) Tari Topeng Legong
	4) Rejang Sutri
	5) Barong Sesuhunan
	6) Barong Landung

	6.1.2. Bebali
	1) Seni Pertunjukkan Topeng
	2) Dramatari Gambuh Batuan
	3) Gong Luang

	6.1.3. Balih-balihan
	1) Seni Pertunjukan Wayang Kulit
	2) Seni Pertunjukkan Barong Kunti Sraya
	3) Kesenian Genggong
	4) Pertunjukkan Arja
	5) Pertunjukkan Wayang Tantri Khas Wija


	6.2. Seni Rupa
	1) Seni Lukis Corak Batuan
	2) Seni Rupa Topeng
	3) Desain Elemen Arsitektur (Pintu Ukiran Bali)

	6.3. Kerajinan
	1) Kerajinan Perak dan Emas
	2) Kerajinan Layang-layang
	3) Kerajinan Cangkang Telur
	4) Kerajinan Wayang Kulit
	5) Kerajinan Seni Patung Batu Cadas
	6) Kerajinan Ukiran Kayu dan Plakat Nama
	7) Kerajinan Tatah Marmer


	BAB VII  KECAMATAN BLAHBATUH
	7.
	7.1. Seni Pertunjukan
	7.1.1. Wali
	1) Ida Ratu Gede Sakti Lingsir di Pura Dalem Tanggaling
	2) Wayang Gambuh Blahbatuh

	1.1.
	1.1.1.
	1.1.2.
	3) Ritus di Pura Masceti

	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.
	7.1.
	7.2.
	7.3.
	7.4.
	7.5.
	7.6.
	7.7.
	7.8.
	7.1.2. Balih-balihan
	1) Legong Saba
	2) Arja Keramas
	3) Tari Kecak Bona
	4) Tari Kecak Bedulu
	5) Tari Kecak Kemenuh


	7.2. Kerajinan
	1) Seni Kerajinan Anyaman Lontar
	2) Kerajinan Bambu
	3) Tenun Warna Alam
	4) Kerajinan Gerabah
	5) Kerajinan Gamelan Blahbatuh
	6) Kerajinan Keris


	BAB VIII  KECAMATAN GIANYAR
	8.
	8.1. Seni Pertunjukan
	8.1.1. Wali
	1) Angklung Sidan Gianyar

	8.1.2. Bebali
	1) Tari Rangda Gaya Seronggga

	8.1.3. Balih-balihan
	1) Kerawitan Sengguan
	2) Drama Gong Abianbase


	8.2. Seni Rupa
	1) Lukisan Spaghetti Technique

	8.3. Kerajinan
	1) Pertenunan
	2) Kriya Ukir Desa Sumita
	3) Tedung Petak
	4) Pengrajin Besi Desa Sidan


	BAB IX  LINTAS KECAMATAN
	4
	9.
	9.1. Gamelan Salukat
	9.2. Gamelan Yuganada
	9.3. Komunitas Badan Gila (Kobagi) Desa Telepud Tegalalang
	9.4. Seni Lukis Kontemporer

	BAB X  PENUTUP
	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN

