Sosiologi
Karawitan:

Harmoni Budaya dalam Dinamika Sosial

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum

vy T Ry o X
Aae) ’J.f-: C ¥ "-"’.(lk

T P R ———

e
) e D) s 6% o




Sosiologi Karawitan: Harmoni
Budaya dalam Dinamika Sosial

Buku Ajar

Jilid 1

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
2025



Sosiologi Karawitan: Harmoni Budaya dalam Dinamika
Sosial

Denpasar © 2025, Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum

Penulis : Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum
Sampul : I Putu Udiyana Wasista

Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak atau
memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ke dalam bentuk apapun,
secara elektronis maupun mekanis, termasuk fotokopi, merekam, atau
dengan teknik perekaman lainnya, tanpa izin tertulis dari Penerbit.
Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014 tentang Hak Cipta.

Diterbitkan pertama kali oleh:

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali
J1. Nusa Indah, Denpasar Timur, Denpasar, Bali
E-Mail: penerbitan@isi-dps.ac.id

Website: omp.isi-dps.ac.id

v+ 135 hlm, 15,5 x 23 cm
ISBN: 978-623-5560-64-9 (jil.1 PDF)

Cetakan I, November 2025


mailto:penerbitan@isi-dps.ac.id

Kata Pengantar

Puji syukur kehadirat Tuhan Yang Maha Esa atas rahmat dan
karunia-Nya, sehingga buku ajar "Sosiologi Karawitan: Harmoni
Budaya dalam Dinamika Sosial" ini dapat hadir di hadapan pembaca.
Buku ini merupakan upaya untuk mengurai benang merah antara seni
karawitan sebagai warisan budaya adiluhung dengan konteks sosial
yang melingkupinya, serta bagaimana keduanya saling memengaruhi
dan membentuk harmoni dalam kehidupan bermasyarakat.

Karawitan, sebagai salah satu bentuk seni pertunjukan
tradisional yang kaya akan nilai filosofis, seringkali hanya dipandang
dari dimensi estetik dan teknis musikalnya. Namun, lebih dari sekadar
alunan melodi dan ritme, karawitan adalah cerminan dari sistem nilai,
struktur sosial, dan dinamika budaya suatu masyarakat. Melalui lensa
sosiologi, buku ini mengajak pembaca untuk menyelami lebih dalam
fungsi, peran, dan implikasi karawitan dalam berbagai aspek kehidupan
sosial, mulai dari ritual keagamaan, kohesi komunitas, hingga
adaptasinya di era modern. Kami berharap, buku ajar ini dapat menjadi
referensi yang komprehensif bagi mahasiswa, akademisi, praktisi seni,
dan masyarakat umum yang memiliki minat terhadap interkoneksi
antara seni, budaya, dan masyarakat. Semoga buku ini dapat
memperkaya khazanah keilmuan dan meningkatkan apresiasi kita
terhadap kekayaan budaya bangsa.

Saya menyadari bahwa dunia seni karawitan terus berubah, dan
praktik kurasi pun harus selalu adaptif terhadap perubahan zaman. Oleh
karena itu, saya mengajak para mahasiswa, pendidik, dan praktisi seni
untuk tidak hanya membaca buku ini sebagai referensi, tetapi juga
sebagai ruang dialog, eksplorasi, dan inovasi dalam mengembangkan
ekosistem seni pertunjukan yang berkelanjutan dan berdaya di
Indonesia.

Akhir kata, saya mengucapkan terima kasih kepada semua
pihak yang telah memberikan dukungan, inspirasi, dan masukan dalam
proses penyusunan buku ini. Semoga karya sederhana ini dapat
memberikan kontribusi nyata bagi kemajuan pendidikan seni
pertunjukan di Indonesia.



Selamat belajar, berkarya, dan mengkurasi masa depan!

Denpasar, November 2025

Penulis



Ucapan Terima Kasih

Puji syukur kami panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa atas segala
rahmat dan karunia-Nya sehingga buku ajar Sosiologi Karawitan:
Harmoni Budaya dalam Dinamika Sosial ini dapat terselesaikan
dengan baik. Tanpa bimbingan dan kekuatan-Nya, penulisan buku ini
tidak akan terwujud sebagaimana yang diharapkan.

Kami mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada para
dosen, pakar, dan praktisi karawitan serta sosiologi yang telah
memberikan inspirasi, masukan, dan dukungan intelektual selama
proses penyusunan buku ini. Wawasan dan pengalaman mereka sangat
berharga dalam memperkaya isi dan sudut pandang buku ajar ini.

Penghargaan khusus kami sampaikan kepada rekan-rekan di institusi
pendidikan dan komunitas seni karawitan yang telah memberikan data,
informasi, serta kesempatan untuk melakukan observasi lapangan.
Partisipasi aktif mereka sangat membantu dalam menggambarkan
dinamika sosial dan budaya karawitan secara akurat dan mendalam.

Tidak lupa, kami berterima kasih kepada keluarga dan sahabat yang
selalu memberikan dukungan moral dan semangat selama proses
penulisan. Kesabaran dan pengertian mereka menjadi sumber motivasi
yang tak ternilai bagi kami untuk menyelesaikan karya ini.

Akhir kata, kami berharap buku ajar ini dapat memberikan manfaat
besar bagi mahasiswa, akademisi, praktisi seni, dan masyarakat luas
dalam memahami hubungan harmonis antara karawitan dan dinamika
sosial budaya. Kritik dan saran yang membangun sangat kami harapkan
demi penyempurnaan karya ini di masa yang akan datang.

Terima kasih.



Kata Sambutan Penerbit

Puji syukur kami panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa atas
terselesaikannya buku ajar ini, yang diterbitkan oleh Pusat Penerbitan
LPPMPP Institut Seni Indonesia (ISI) Bali. Buku ini merupakan salah
satu wujud nyata komitmen kami dalam mendukung pengembangan
ilmu pengetahuan dan pelestarian budaya, khususnya dalam bidang
seni dan humaniora yang menjadi fokus utama ISI Bali. Kami berharap
karya ini dapat memberikan kontribusi positif bagi dunia akademik dan
masyarakat luas.

Sebagai institusi yang berperan sebagai pusat pengembangan seni dan
budaya di Bali, kami menyadari pentingnya menghadirkan publikasi
yang berkualitas dan relevan dengan kebutuhan pendidikan serta
pelestarian budaya. Buku ajar Sosiologi Karawitan: Harmoni Budaya
dalam Dinamika Sosial ini hadir sebagai sumber referensi yang
komprehensif dan mendalam, menghubungkan aspek seni karawitan
dengan dinamika sosial masyarakat. Kami percaya buku ini akan
memperkaya wawasan para mahasiswa, dosen, peneliti, dan praktisi
seni dalam memahami dan mengembangkan karawitan secara
berkelanjutan.

Kami mengapresiasi kerja keras penulis dan semua pihak yang terlibat
dalam proses penerbitan buku ini, mulai dari penyusunan naskah,
penyuntingan, hingga proses produksi. Dedikasi dan profesionalisme
mereka menjadi kunci keberhasilan penerbitan buku yang layak
dijadikan rujukan akademik dan sumber inspirasi bagi pengembangan
seni budaya di Indonesia. Pusat Penerbitan LPPMPP ISI Bali
berkomitmen untuk terus mendukung karya-karya ilmiah dan kreatif
yang memperkuat identitas budaya bangsa.

Akhir kata, kami berharap buku ini dapat dimanfaatkan secara optimal
oleh seluruh pemangku kepentingan dan menjadi bagian penting dalam
upaya pelestarian serta inovasi seni karawitan. Semoga karya ini dapat
menginspirasi generasi muda untuk terus mencintai dan
mengembangkan warisan budaya yang kaya dan beragam. Terima
kasih atas kepercayaan dan dukungan semua pihak yang telah
menjadikan penerbitan buku ini sebagai kenyataan.



Daftar Isi

Sosiologi Karawitan: Harmoni Budaya dalam Dinamika Sosial.......... i
Kata Pengantar ... i
Ucapan Terima Kasih...........coccoviviiiiiiii e iii
Kata Sambutan Penerbit ..............cocooieiiiiiiiii e iv
DAftar ISi........veeiiiiiiiee e v
Pendahuluan Sosiologi Karawitan...............ccccoecveeiiniiiinniiicieee s 1
1.1 Definisi dan Ruang Lingkup Sosiologi Karawitan ....................... 1
1.2 Pentingnya Kajian Sosiologi dalam Seni Karawitan.................... 6
1.3 Hubungan Karawitan dengan Masyarakat dan Budaya............. 9
1.4 SIMPUIAN ... 14
Konsep Dasar Sosiologi dan Kebudayaan .......................coooonnnnnns 16
2.1 Pengantar Sosiologi: Masyarakat, Budaya, dan Interaksi Sosial
....................................................................................................... 16
2.2 Unsur-Unsur Kebudayaan Universal dalam Konteks Karawitan
....................................................................................................... 20
2.3 Peran Karawitan sebagai Bagian dari Kebudayaan Lokal ........ 26
2.4 SIMPUIAN .ottt e e e e e e e e e e e eanes 31
Sejarah dan Perkembangan Karawitan dalam Masyarakat ............ 33
3.1 Asal-Usul dan Evolusi Karawitan .......ccccececceveiviiieneinicveee s, 33
3.2 Karawitan dalam Konteks Sejarah Sosial Masyarakat Jawa dan
2 | SRR 43
3.3 Transformasi Karawitan dari Tradisional ke Modern .............. 51
3.4, SIMPUIAN e e e e e e e e eanes 55
Struktur Sosial dan Organisasi dalam Karawitan............................ 57
4.1 Struktur Sosial Komunitas Karawitan (Kelompok, Dalang,
PEMAIN) oottt e et et e e s 57
4.2 Peran dan Fungsi Sosial dalam Kelompok Karawitan.............. 66
4.3 Jaringan Sosial dan Solidaritas dalam Komunitas Karawitan... 71
4.4, SIMPUIAN ..t e 74
Fungsi Sosial Karawitan.............cccceeviiiiiiiiiiieicciee e 76
5.1 Fungsi Karawitan dalam Ritual dan Upacara Adat .................. 76
5.2 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial dan Simbol
To =T ) 41 = USSP 79



5.3 Fungsi Edukatif dan Hiburan dalam Masyarakat..................... 82

5.4 SIMPUIAN e e e e e e e 86
Karawitan dan Identitas Sosial............cccccccocviiiniiiiiiiiciiiee e 88
6.1 Karawitan sebagai Simbol Identitas Etnis dan Budaya............ 88

6.2 Peran Karawitan dalam Pembentukan Identitas Kelompok.... 93
6.3 Karawitan dan Dinamika Identitas Sosial di Era Globalisasi .... 98

6.4 SIMPUIAN .cciiiii e e e e 100
Dinamika Sosial dan Perubahan dalam Karawitan........................ 102
7.1 Pengaruh Modernisasi dan Globalisasi terhadap Karawitan. 102
7.2 Adaptasi dan Inovasi dalam Seni Karawitan...........ccccceeee.... 106
7.3 Konflik dan Tantangan Pelestarian Karawitan...........cc.......... 110
7.4 SIMPUIAN .cciiieie e e e e e e e 114
Evaluasi Pokok Pembahasan Sosiologi Karawitan........................ 115
Contoh Soal EValu@si ....cccecviieiiieiiiiii et 116
S0Al EVAlU@SI ......cooiiiiiiieiiiiecc e 117
A. Pilinan Ganda .....cooocuviieiiiiiiiie e 117
B. ISian Singkat.......ccevviiiiiiiieee e 120
O LY | TP PP PP OPRTTPPPPP 121
(=] (=] =1 1 PP 122
CUriCUIUM ViItae ... e 136

Vi



Pendahuluan
1 Sosiologi Karawitan

1.1 Definisi dan Ruang Lingkup Sosiologi Karawitan

1.1.1 Definisi Sosiologi Karawitan

Sosiologi karawitan merupakan cabang kajian yang mengkaji
hubungan sosial dan budaya yang terkait dengan seni karawitan dalam
masyarakat. Secara umum, sosiologi adalah ilmu yang mempelajari
interaksi sosial, struktur sosial, nilai, norma, serta perubahan sosial
dalam kehidupan masyarakat (Suparno, 2015). Dalam konteks
karawitan, sosiologi tidak hanya menelaah karawitan sebagai seni
musik tradisional, tetapi juga sebagai fenomena sosial yang
mencerminkan dan membentuk struktur sosial dan budaya masyarakat
(Setyawan, 2017).

Gambar 1. 1 Pementasan Joged Bumbung pada Ijbacaé ‘;ahun 2025
Sumber: Dokumetasi Sekaa Wahyu Ulangun

Karawitan sendiri berasal dari bahasa Jawa, yaitu kata rawit
yang berarti halus, rumit, berliku-liku, dan enak didengar. Istilah ini
khusus dipakai untuk menyebut musik gamelan yang menggunakan
sistem nada nondiatonis seperti slendro dan pelog, dengan aturan



garapan yang ketat dan mengandung nilai historis serta filosofis
(Supanggah, 2002). Dengan demikian, karawitan adalah ekspresi jiwa
manusia yang diungkapkan melalui media suara vokal dan instrumental
yang berlaraskan slendro atau pelog, dan memiliki fungsi sosial budaya
yang luas (Widodo, 2000).

Sosiologi karawitan memandang seni ini sebagai bagian
integral dari kehidupan sosial masyarakat, yang berfungsi sebagai
media komunikasi, penguat identitas sosial, dan sarana pelestarian nilai
budaya. Kajian ini menempatkan karawitan dalam konteks interaksi
sosial, struktur sosial, serta dinamika perubahan sosial budaya yang
memengaruhi dan dipengaruhi oleh praktik karawitan (Setyawan,
2017). Seni karawitan juga berfungsi sebagai sarana penguatan
solidaritas sosial dan media integrasi antaranggota masyarakat,
sekaligus menjadi instrumen untuk meminimalisir konflik dan
mempererat hubungan antar kelompok dalam  kehidupan
bermasyarakat. Dengan demikian, karawitan tidak hanya sebagai
hiburan atau ritual, tetapi juga sebagai alat komunikasi sosial yang
penting dalam menjaga harmoni dan kohesi komunitas.

1.1.2 Ruang Lingkup Sosiologi Karawitan

Ruang lingkup sosiologi karawitan mencakup berbagai aspek
sosial dan budaya yang berkaitan dengan seni karawitan dalam
masyarakat, antara lain:

a. Kedudukan dan Peran Sosial Para Pelaku Karawitan

Pelaku karawitan seperti dalang, pemain gamelan, dan
penonton memiliki posisi dan peran sosial yang berbeda dalam
keluarga, komunitas, dan masyarakat luas. Dalang, misalnya, tidak
hanya berfungsi sebagai pengatur pertunjukan wayang, tetapi juga
sebagai tokoh budaya dan spiritual yang dihormati (Prasetya, 2016).
Pemain gamelan memiliki peran sebagai pelestari seni dan penghubung
antar generasi, sedangkan penonton berperan sebagai bagian dari
komunitas sosial yang turut membentuk makna dan fungsi karawitan
(Setyawan, 2017).

Dalam struktur sosial komunitas karawitan, terdapat hierarki
dan pembagian tugas yang jelas, yang mencerminkan nilai-nilai sosial
dan norma budaya masyarakat setempat (Setyawan, 2017). Peran sosial
ini tidak statis, melainkan dinamis mengikuti perubahan sosial dan
budaya, termasuk pengaruh modernisasi dan globalisasi. Dalam
struktur sosial komunitas karawitan, hierarki dan pembagian tugas yang



jelas mencerminkan nilai dan norma yang dijunjung masyarakat, di
mana setiap anggota memiliki peran spesifik sesuai dengan sistem
komunitas adat seperti banjar’ di Bali, yang membantu menjaga
keteraturan dan solidaritas sosial. Namun, peran sosial ini bersifat
dinamis, menyesuaikan dengan perubahan sosial dan budaya yang
disebabkan oleh modernisasi dan globalisasi, sehingga praktik
karawitan terus mengalami adaptasi untuk tetap relevan tanpa
kehilangan makna budaya dan fungsinya dalam masyarakat (H. Santosa
et al., 2025).

b. Nilai-nilai dan Norma Sosial dalam Praktik Karawitan

Karawitan diatur oleh nilai dan norma sosial yang menjadi
pedoman dalam praktiknya. Nilai-nilai tersebut meliputi estetika, etika,
serta filosofi hidup yang terkandung dalam setiap gending dan
pertunjukan (Bagaskara et al., 2023). Norma sosial mengatur
bagaimana pelaku karawitan Dberinteraksi, berperilaku, dan
menjalankan fungsi seni ini dalam konteks ritual, hiburan, dan
pendidikan.

Norma ini juga berfungsi sebagai mekanisme pengendalian
sosial yang menjaga kelestarian karawitan dan menghindarkan dari
penyimpangan yang dapat merusak makna budaya (Setyawan, 2017).
Misalnya, dalam tradisi Jawa, pakem atau aturan garap gending
menjadi pedoman yang harus dipatuhi oleh seniman karawitan agar
karya tetap sesuai dengan nilai budaya yang diwariskan. Selain
menjaga kelestarian dan makna budaya, norma ini juga membentuk
kesadaran kolektif dan etika bersama di antara para pelaku seni,
sehingga menjaga keharmonisan dan kesinambungan tradisi karawitan
dalam menghadapi perubahan sosial dan budaya.

! Banjar adalah unit komunitas atau kelompok sosial terkecil dalam struktur

masyarakat Bali yang berfungsi sebagai wadah organisasi sosial penting yang
mengatur kehidupan adat, keagamaan, dan sosial di lingkungan setempat. Banjar
tidak hanya sebagai pembagian wilayah, tetapi juga pusat kegiatan seperti
musyawarah, upacara adat, dan gotong royong, serta dipimpin oleh kepala banjar
yang disebut Kelian Banjar. Banjar terbagi menjadi dua jenis utama, yaitu Banjar
Adat yang mengurusi kegiatan tradisi dan keagamaan, serta Banjar Dinas yang
mengurusi hal administratif. Setiap anggota banjar memiliki tanggung jawab dalam
menjaga nilai dan keberlangsungan budaya serta tata kehidupan masyarakat Bali
secara lokal (Prataama, 2024).



c. Fungsi Sosial Karawitan
Karawitan memiliki berbagai fungsi sosial dalam masyarakat,
antara lain:
¢ Ritual dan Upacara Adat: Karawitan menjadi pengiring
utama dalam berbagai ritual keagamaan dan adat yang
memperkuat hubungan manusia dengan alam dan leluhur
(Arrizqi, 2023).
¢ Hiburan dan Pendidikan: Selain sebagai hiburan, karawitan
juga berfungsi sebagai media pendidikan budaya dan sosial,
menanamkan nilai-nilai moral dan kebersamaan (Setyawan,
2017).
¢ Pembentukan Identitas Kelompok: Karawitan menjadi
simbol identitas budaya yang membedakan kelompok
masyarakat satu dengan lainnya, memperkuat rasa
kebersamaan dan solidaritas sosial (Setyawan, 2017).
Fungsi-fungsi ini menunjukkan bahwa karawitan bukan
sekadar seni musik, melainkan fenomena sosial budaya yang kompleks
dan multidimensional.

d. Dinamika Perubahan Sosial Budaya

Karawitan mengalami perubahan seiring dengan dinamika
sosial budaya masyarakat. Modernisasi, urbanisasi, dan globalisasi
membawa pengaruh besar terhadap praktik karawitan, baik dari segi
bentuk, fungsi, maupun makna sosialnya (Setyawan, 2017). Adaptasi
dan inovasi dalam karawitan menjadi bagian dari proses perubahan
sosial yang memungkinkan seni ini tetap relevan dan hidup. Karawitan
mengalami perubahan yang signifikan akibat pengaruh modernisasi,
urbanisasi, dan globalisasi yang tidak hanya mengubah bentuk dan
fungsi seni ini, tetapi juga memaksa para pelaku budaya untuk
melakukan adaptasi dan inovasi agar karawitan tetap relevan dalam
konteks sosial budaya yang terus berubah. Selain itu, kolaborasi lintas
genre dan penggunaan teknologi digital dalam pendokumentasian serta
penyebaran karawitan menjadi bagian penting dalam menjaga
kelangsungan tradisi ini, sekaligus memperkaya dinamika budaya lokal
dan menjembatani antara tradisi dan modernitas di masa kini.

Namun, perubahan ini juga menimbulkan tantangan, seperti
menurunnya minat generasi muda dan ancaman hilangnya nilai-nilai
tradisional. Oleh karena itu, sosiologi karawitan juga mengkaji
bagaimana masyarakat merespons dan mengelola perubahan tersebut
untuk menjaga kelangsungan seni karawitan (Setyawan, 2017).



Perubahan yang dihadapi karawitan, termasuk menurunnya minat
generasi muda serta ancaman terkikisnya nilai-nilai tradisional,
mendorong masyarakat dan pelaku seni untuk mengadopsi berbagai
strategi adaptasi seperti integrasi teknologi digital dalam pembelajaran,
pertunjukan, dan dokumentasi karawitan. Pendekatan ini tidak hanya
membantu menarik perhatian generasi muda melalui media sosial,
platform streaming, dan konten interaktif, tetapi juga menjaga
keseimbangan antara inovasi dan pelestarian nilai budaya agar
karawitan tetap relevan dan bermakna dalam konteks sosial modern
(Wijayanto et al., 2025).

e. Masalah Sosial Budaya dalam Pelestarian dan Perkembangan
Karawitan

Pelestarian karawitan menghadapi berbagai masalah sosial
budaya, seperti kurangnya dukungan institusional, keterbatasan sumber
daya, dan perubahan nilai sosial (Setyawan, 2017). Konflik antara
tradisi dan modernitas sering muncul dalam komunitas karawitan, yang
memerlukan pendekatan sosiologis untuk menemukan solusi yang
berkelanjutan. Konflik antara tradisi dan modernitas dalam pelestarian
karawitan sering kali muncul karena perbedaan pandangan antara
generasi tua yang ingin mempertahankan nilai-nilai dan fungsi asli
karawitan dengan generasi muda yang cenderung menganggap seni
karawitan kurang relevan dan lebih memilih budaya moderm.
Pendekatan sosiologis diperlukan untuk mengelola konflik ini dengan
mendorong dialog antar generasi, memberikan pendidikan budaya yang
kontekstual, dan mengintegrasikan teknologi serta inovasi tanpa
mengesampingkan nilai-nilai tradisional agar pelestarian karawitan
dapat berlangsung secara berkelanjutan dan adaptif (Qomariyah, 2019).

Sosiologi karawitan juga mengkaji peran komunitas,
pemerintah, dan lembaga pendidikan dalam pelestarian seni ini, serta
strategi yang efektif untuk mengatasi masalah sosial budaya yang
muncul (Al Mubarok & Bastian, 2024). Peran komunitas, pemerintah,
dan lembaga pendidikan sangat krusial dalam pelestarian karawitan, di
mana komunitas lokal seperti paguyuban karawitan berfungsi sebagai
wadah latihan, pertunjukan, dan pemeliharaan tradisi musik karawitan
secara berkelanjutan. Pemerintah turut mendukung dengan
memberikan fasilitas, regulasi, dan bantuan dana, seperti yang terjadi
di Desa Sidakangen, di mana desa mengeluarkan surat keputusan resmi
dan menyediakan sarana gamelan sebagai bagian dari upaya



menghidupkan kembali budaya karawitan di tingkat lokal (Lestari et
al., 2022).

Selain itu, lembaga pendidikan dan program kolaboratif antara
akademisi, masyarakat, dan pemerintah juga memperkuat upaya
pelestarian dengan memberikan pendidikan, pelatihan, dan penyebaran
pengetahuan tentang karawitan kepada generasi muda, serta
mendorong partisipasi aktif masyarakat dalam praktik budaya
tradisional. Strategi yang efektif mencakup integrasi teknologi, inovasi
pengembangan karya, serta dialog lintas generasi yang menjaga
keseimbangan antara pelestarian nilai tradisional dan adaptasi terhadap
perubahan sosial budaya modern (Dias Nur Ramadhan et al., 2024).

1.2 Pentingnya Kajian Sosiologi dalam Seni
Karawitan

Seni karawitan, sebagai salah satu warisan budaya Indonesia
yang kaya, tidak hanya dipandang sebagai bentuk ekspresi artistik
semata, melainkan juga sebagai fenomena sosial budaya yang
kompleks. Kajian sosiologi dalam karawitan menjadi sangat penting
karena membantu memahami seni ini dalam konteks sosialnya yang
lebih luas, termasuk interaksi sosial, nilai-nilai budaya, dan dinamika
perubahan sosial yang mempengaruhinya.

1.2.1 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial dan Simbol
Identitas Budaya

Salah satu alasan utama pentingnya kajian sosiologi dalam
karawitan adalah kemampuannya untuk menjelaskan bagaimana
karawitan berfungsi sebagai media komunikasi sosial dan simbol
identitas budaya. Karawitan tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga
sarana penyampaian pesan sosial, nilai, dan norma yang diwariskan
secara turun-temurun (Setyawan, 2017). Melalui gending dan
pertunjukan karawitan, masyarakat menyampaikan cerita sejarah,
filosofi hidup, dan nilai-nilai moral yang menjadi fondasi budaya
mereka (Putra & Sudiana, 2023).

Kajian fenomenologi terhadap seniman karawitan di Surakarta
menunjukkan bagaimana karawitan menjadi identitas sosial yang kuat,
membedakan kelompok seniman gaya klasik dan kontemporer, dan
membentuk rasa kebersamaan serta perbedaan emosional antar
kelompok (Haryono, 2016). Hal ini menegaskan bahwa karawitan



adalah simbol budaya yang menguatkan identitas komunitas dan
menjadi medium komunikasi yang efektif dalam masyarakat.

1.2.2 Menjaga dan Meneruskan Nilai-nilai Budaya serta Norma
Sosial

Karawitan juga berperan penting dalam menjaga dan
meneruskan nilai-nilai budaya serta norma sosial. Melalui praktik
karawitan, nilai-nilai luhur seperti gotong royong, rasa hormat,
keselarasan, dan keseimbangan sosial diajarkan dan dipraktikkan
dalam kehidupan sehari-hari (Firdaus et al., 2024). Norma-norma sosial
yang mengatur pelaksanaan karawitan, seperti tata cara bermain
gamelan dan etika dalam pertunjukan, menjadi mekanisme
pengendalian sosial yang menjaga kelestarian budaya (Setyawan,
2017).

Contohnya, dalam komunitas Dusun Legundi, modal sosial
berupa kepercayaan, norma, dan jaringan sosial menjadi fondasi
penting dalam pelestarian karawitan. Partisipasi aktif masyarakat,
musyawarah, dan kolaborasi antar kelompok karawitan memperkuat
keberlanjutan seni ini (Bangsawan et al., 2023; Sasono & Setiawan,
2023). Kajian sosiologi membantu mengungkap bagaimana nilai dan
norma tersebut berfungsi sebagai perekat sosial yang mengikat
komunitas karawitan. Kajian sosiologi mengungkap bahwa nilai dan
norma tersebut tidak hanya mempererat hubungan sosial tetapi juga
menumbuhkan rasa kepedulian dan kepercayaan yang mendorong
solidaritas komunitas. Selain itu, mekanisme koordinasi yang
terbangun melalui modal sosial ini mampu menjaga kelancaran
kegiatan karawitan sekaligus menjaga tradisi agar tetap relevan dan
hidup dalam dinamika sosial masyarakat saat ini (Mujiburrahman &
Fitriya, 2024).

1.2.3 Interaksi Sosial Antar Pelaku Karawitan dan Masyarakat

Interaksi sosial antara pelaku karawitan seperti dalang, pemain
gamelan, dan penonton dengan masyarakat luas merupakan aspek
penting yang dikaji dalam sosiologi karawitan. Hubungan ini
mempengaruhi praktik seni karawitan, baik dari segi teknik, fungsi,
maupun makna sosialnya (Setyawan, 2017). Interaksi ini juga
menciptakan jaringan sosial yang memperkuat solidaritas dan kohesi
sosial dalam komunitas.

Misalnya, dalam paguyuban karawitan, terdapat struktur sosial
yang mengatur peran dan tanggung jawab anggota, serta norma yang



mengatur interaksi antar pelaku seni dan masyarakat (Setyawan, 2017).
Kajian sosiologi memungkinkan pemahaman tentang bagaimana
interaksi sosial tersebut membentuk praktik karawitan yang dinamis
dan responsif terhadap kebutuhan sosial masyarakat. Struktur sosial
dalam paguyuban karawitan tidak hanya mengatur pembagian tugas
dan peran, tetapi juga menciptakan mekanisme koordinasi yang efektif
untuk memastikan kelancaran kegiatan seni dan keberlanjutan tradisi.
Norma dan nilai yang diterapkan dalam komunitas ini berfungsi
sebagai pedoman dalam menjaga keharmonisan hubungan
antaranggota serta memperkuat ikatan sosial yang mendukung
perkembangan karawitan sebagai praktik budaya yang adaptif dan
relevan dengan perubahan masyarakat.

1.2.4 Dampak Perubahan Sosial: Modernisasi dan Globalisasi

Perubahan sosial yang cepat akibat modernisasi dan globalisasi
membawa dampak signifikan terhadap seni karawitan. Kajian sosiologi
penting untuk memahami bagaimana karawitan beradaptasi dengan
perubahan tersebut, sekaligus menghadapi tantangan pelestarian
budaya (Haryono, 2016). Globalisasi membuka akses karawitan ke
panggung internasional, namun juga mengancam keberlanjutan nilai-
nilai tradisional yang terkandung dalam seni ini.

Penelitian di Surakarta mengungkapkan adanya pergeseran
identitas sosial seniman karawitan seiring kemunculan gending
kontemporer yang menggabungkan unsur modern dan tradisional. Hal
ini menunjukkan dinamika sosial budaya yang kompleks dan perlunya
strategi adaptasi yang tepat agar karawitan tetap relevan (Purnomo &
Demartoto, 2022). Pergeseran identitas sosial seniman karawitan di
Surakarta yang muncul bersamaan dengan kemunculan gending
kontemporer telah membagi seniman ke dalam dua kelompok utama,
yaitu seniman gending klasik dan kontemporer, masing-masing dengan
loyalitas in-group yang kuat dan persepsi berbeda terhadap nilai serta
norma karawitan Jawa. Fenomena ini menimbulkan pembentukan in-
group dan out-group yang berpotensi menimbulkan konflik sosial,
sehingga diperlukan strategi adaptasi berupa penyempurnaan identitas
sosial yang menumbuhkan kesadaran bahwa kedua kelompok tersebut
tetap merupakan bagian dari satu identitas sosial seniman karawitan
Jawa yang sama, untuk menjaga relevansi dan keberlanjutan karawitan
dalam dinamika sosial budaya modern (Purnomo & Demartoto, 2022).

Perubahan sosial yang dipicu oleh modernisasi dan globalisasi
tidak hanya membuka peluang bagi seni karawitan untuk dikenal secara



internasional, tetapi juga menimbulkan tantangan besar dalam hal
pelestarian dan regenerasi budaya. Modernisasi membawa masuk
unsur-unsur teknologi dan gaya hidup baru yang mempengaruhi cara
pandang generasi muda terhadap kesenian tradisional, seringkali
menggeser minat mereka ke arah hiburan modern yang dianggap lebih
menarik dan relevan (Nurhasanah et al., 2021).

Di sisi lain, globalisasi mempercepat pertukaran budaya
sehingga nilai-nilai asli karawitan bisa terancam terkikis oleh budaya
asing yang masuk tanpa filter yang memadai (Nasution, 2017). Namun,
adaptasi kreatif seperti penggabungan unsur modern dalam gending
kontemporer dan pemanfaatan teknologi digital oleh generasi muda,
khususnya pelajar seni karawitan, menunjukkan bahwa seni ini masih
memiliki potensi untuk bertahan dan berkembang di era modern. Oleh
karena itu, strategi pelestarian yang inovatif dan kolaboratif sangat
diperlukan agar karawitan tidak hanya menjadi warisan yang statis,
tetapi juga tetap relevan dan hidup dalam dinamika sosial budaya masa
kini (Rohmadin, 2024).

1.2.5 Memfasilitasi Strategi Pelestarian Karawitan yang
Kontekstual

Kajian sosiologi juga berperan dalam merumuskan strategi
pelestarian karawitan yang mempertimbangkan konteks sosial dan
budaya masyarakat. Pelestarian seni karawitan tidak dapat dilakukan
secara mekanis tanpa memperhatikan modal sosial, struktur komunitas,
dan nilai budaya lokal (Suparno, 2015). Pendekatan sosiologis
membantu mengidentifikasi faktor-faktor sosial yang mendukung atau
menghambat pelestarian, serta merancang intervensi yang efektif.

Misalnya, pengembangan pendidikan karawitan di sekolah dan
komunitas sebagai media pelestarian sekaligus penguatan identitas
budaya telah terbukti efektif dalam menumbuhkan minat generasi
muda (Arief & Fitriani, 2020). Kajian sosiologi memberikan kerangka
teori dan metode untuk mengkaji efektivitas program tersebut dan
mengoptimalkan peran berbagai aktor sosial.

1.3 Hubungan Karawitan dengan Masyarakat dan
Budaya
Karawitan, sebagai salah satu bentuk seni tradisional Indonesia

yang khas, memiliki keterkaitan yang sangat erat dengan masyarakat
dan budaya di mana seni ini berkembang. Kajian sosiologi karawitan



menempatkan seni ini bukan hanya sebagai ekspresi artistik, tetapi
sebagai bagian integral dari sistem sosial dan budaya masyarakat yang
melingkupinya. Penjelasan berikut ini menguraikan hubungan tersebut
secara mendalam berdasarkan kajian akademik yang relevan.

1.3.1 Karawitan sebagai Ekspresi Budaya yang Mencerminkan
Nilai, Norma, dan Kepercayaan Masyarakat

Karawitan merupakan manifestasi budaya yang memuat nilai-
nilai, norma, dan kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setempat.
Seni karawitan tidak berdiri sendiri, melainkan merupakan cerminan
dari sistem nilai yang hidup dalam masyarakat (Fatimah, 2020). Dalam
konteks ini, karawitan menjadi media simbolik yang menyampaikan
pesan-pesan budaya secara tersirat melalui struktur musik, pola
permainan, dan konteks pertunjukan.

Gambar 1. 2 Pementasan Gamelan Joged Bumbung
Sumber: Koleksi Pande Widya

Menurut Widodo (2000), karawitan mengandung nilai estetika
yang tidak hanya dinikmati secara musikal, tetapi juga mengandung
pesan moral dan filosofi yang mengatur kehidupan sosial masyarakat.
Nilai-nilai seperti harmoni, keseimbangan, dan keselarasan yang
tercermin dalam alunan gamelan merupakan cerminan dari pandangan
hidup masyarakat Jawa dan Bali yang menempatkan keharmonisan
sosial dan alam sebagai prinsip utama.

Norma sosial yang mengatur pelaksanaan karawitan juga
menjadi bagian penting yang menjaga kelangsungan tradisi ini.

10



Misalnya, tata cara bermain gamelan, urutan gending, dan peran
masing-masing pemain diatur secara ketat sesuai aturan yang
diwariskan secara turun-temurun (Setyawan, 2017). Norma tersebut
tidak hanya berfungsi sebagai pedoman teknis, tetapi juga sebagai
mekanisme pengendalian sosial yang menjaga integritas budaya.

1.3.2 Karawitan sebagai Media Penyampaian Cerita, Sejarah, dan
Filosofi Hidup

Melalui karawitan, masyarakat menyampaikan cerita-cerita
rakyat, sejarah, dan filosofi hidup yang membentuk identitas kolektif
mereka. Pertunjukan karawitan seringkali dikaitkan dengan wayang
kulit atau tarian tradisional yang mengandung narasi mitologis dan
sejarah lokal (Setyawan, 2017). Musik karawitan menjadi pengiring
yang memperkuat makna cerita dan menciptakan suasana yang
mendalam bagi penonton.

Kajian fenomenologi terhadap seniman karawitan di Surakarta
menunjukkan bahwa karawitan berfungsi sebagai medium untuk
mengekspresikan nilai-nilai budaya dan identitas sosial yang
diwariskan secara turun-temurun (Ciptaningsih & Mistortoify, 2022).
Melalui proses pembelajaran dan pertunjukan, nilai-nilai tersebut
diinternalisasi oleh generasi muda sehingga menjaga kesinambungan
budaya.

Selain itu, karawitan juga berfungsi sebagai arsip budaya yang
hidup, menyimpan memori kolektif masyarakat dalam bentuk musik
dan pertunjukan. Hal ini penting dalam konteks pelestarian budaya,
karena melalui karawitan, sejarah dan filosofi hidup masyarakat tetap
terjaga dan diteruskan (Sasono & Setiawan, 2023). Karawitan sebagai
arsip budaya yang hidup memungkinkan generasi penerus untuk
memahami akar budaya mereka secara langsung melalui pengalaman
estetis dan interaktif. Selain itu, keberlanjutan praktik karawitan juga
menjaga keberagaman budaya lokal dari tergerus oleh modernisasi dan
pengaruh budaya asing, schingga memperkuat identitas dan
kebanggaan masyarakat terhadap warisan leluhur mereka.

1.3.3 Peran Karawitan dalam Ritual dan Upacara Adat

Karawitan memiliki peran sentral dalam berbagai ritual dan
upacara adat yang memperkuat kohesi sosial dan solidaritas komunitas.
Dalam banyak budaya di Indonesia, khususnya di Jawa dan Bali,
karawitan tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai
bagian dari tata upacara yang sakral (Rohmana & Ernawati, 2014).

11



Melalui pelaksanaan karawitan dalam prosesi adat, seni ini tidak hanya
mengiringi jalannya upacara, tetapi juga memperkuat makna spiritual
dan sosial, sehingga peran karawitan menjadi sangat penting dalam
mempertahankan harmoni dan kohesi sosial di masyarakat adat
tersebut.

Misalnya, dalam upacara keagamaan Hindu Bali, gamelan
menjadi pengiring utama yang menciptakan suasana religius dan sakral.
Musik gamelan mengiringi berbagai tahapan upacara, mulai dari
prosesi pembukaan hingga penutupan, yang semuanya memiliki makna
simbolis dan spiritual (Sari, 2024). Fungsi ini memperkuat ikatan sosial
antar anggota komunitas yang bersama-sama melaksanakan ritual
tersebut.

Di Jawa, karawitan juga menjadi bagian penting dalam upacara
adat seperti pernikahan, kematian, dan panen. Musik gamelan dan
pertunjukan wayang kulit mengandung pesan moral dan filosofi yang
mengajarkan nilai-nilai sosial dan spiritual kepada masyarakat
(Setyawan, 2017). Dengan demikian, karawitan berfungsi sebagai
perekat sosial yang memperkuat solidaritas dan identitas komunitas.
Karawitan di Jawa tidak hanya menjadi bagian dari upacara adat, tetapi
juga berfungsi sebagai media pendidikan moral dan sosial yang
menyampaikan nilai-nilai kebersamaan, toleransi, dan empati melalui
musik dan pertunjukan. Hal ini menjadikan karawitan sebagai alat
efektif untuk mempererat hubungan sosial serta memperkuat solidaritas
dan identitas komunitas secara harmonis dan berkesinambungan
(Santoso et al., 2023).

1.3.4 Praktik Karawitan dan Interaksi Sosial dalam Masyarakat

Praktik karawitan melibatkan interaksi sosial yang kompleks
antara pelaku seni dan masyarakat luas. Interaksi ini tidak hanya terjadi
dalam konteks pertunjukan, tetapi juga dalam proses latihan,
pengajaran, dan kegiatan sosial lainnya (Setyawan, 2017). Melalui
interaksi sosial ini, hubungan antar anggota masyarakat diperkuat dan
jaringan sosial terbentuk. Interaksi dalam praktik karawitan juga
menciptakan ruang kolaborasi dan dialog lintas generasi yang
membantu menjaga kelangsungan tradisi serta memperkaya dinamika
sosial budaya dalam komunitas.

Struktur sosial dalam komunitas karawitan biasanya
melibatkan pembagian peran yang jelas, seperti dalang, pemain
gamelan, dan penonton, yang masing-masing memiliki fungsi sosial
tertentu (Setyawan, 2017). Interaksi antar pelaku karawitan dan

12



masyarakat menciptakan solidaritas dan kohesi sosial yang menjadi
modal sosial penting dalam pelestarian seni ini.

Kajian sosiologi menunjukkan bahwa komunitas karawitan
juga menjadi ruang sosial yang memungkinkan pertukaran budaya,
pembelajaran nilai sosial, dan penguatan identitas kolektif (Purnomo &
Demartoto, 2022). Interaksi sosial yang terjadi dalam komunitas ini
menjadi bagian dari dinamika sosial yang terus berkembang sesuai
dengan perubahan zaman.

1.3.5 Pengaruh Perubahan Sosial terhadap Karawitan

Karawitan tidak terlepas dari pengaruh perubahan sosial, baik
yang berasal dari dalam masyarakat maupun dari faktor eksternal
seperti modernisasi dan globalisasi. Perubahan ini mempengaruhi
perkembangan dan transformasi karawitan sebagai seni dan budaya
(Purnomo & Demartoto, 2022).

Modernisasi membawa perubahan dalam pola konsumsi
budaya, teknologi pertunjukan, dan cara pelestarian karawitan.
Misalnya, penggunaan media digital dan platform online
memungkinkan karawitan dikenal lebih luas dan diakses oleh generasi
muda yang lebih akrab dengan teknologi (Sasono & Setiawan, 2023).
Namun, perubahan ini juga menimbulkan tantangan seperti
menurunnya minat terhadap nilai-nilai tradisional dan risiko kehilangan
makna budaya asli.

Globalisasi membuka ruang bagi pertukaran budaya yang lebih
intens, sehingga karawitan mengalami proses akulturasi dan inovasi.
Seniman karawitan kini dapat menggabungkan unsur-unsur modern
dalam komposisi dan pertunjukan mereka, menciptakan bentuk seni
yang lebih dinamis dan relevan dengan konteks global (Setyawan,
2017). Namun demikian, proses ini harus diimbangi dengan upaya
pelestarian agar nilai-nilai budaya tidak tergerus.

1.3.6 Kajian Sosiologi dalam Memahami Keterkaitan Karawitan
dengan Masyarakat dan Budaya

Kajian sosiologi sangat penting dalam memahami keterkaitan
karawitan dengan masyarakat dan budaya secara mendalam.
Pendekatan sosiologis memberikan kerangka analisis yang
memungkinkan peneliti mengkaji hubungan antara seni, struktur sosial,
nilai budaya, dan dinamika sosial secara holistik (Suryono, 2006).

Melalui kajian sosiologi, dapat dipahami bagaimana karawitan
berfungsi sebagai media komunikasi sosial, simbol identitas, dan alat

13



pelestarian budaya. Kajian ini juga membantu mengidentifikasi faktor-
faktor sosial yang mempengaruhi perkembangan karawitan, baik yang
bersifat internal maupun eksternal (Purnomo & Demartoto, 2022).

Selain itu, pendekatan sosiologis memfasilitasi perumusan
strategi pelestarian karawitan yang kontekstual dan berkelanjutan.
Dengan memahami konteks sosial budaya masyarakat, pelestarian
karawitan dapat dilakukan secara partisipatif dan efektif, melibatkan
berbagai aktor sosial seperti komunitas seni, pemerintah, dan lembaga
pendidikan (Sasono & Setiawan, 2023). Hal ini memungkinkan
terciptanya sinergi yang mendukung kelangsungan karawitan sebagai
warisan budaya yang hidup dan dinamis dalam masyarakat.

1.4 Simpulan

Sosiologi karawitan adalah kajian multidisipliner yang
menghubungkan seni karawitan dengan aspek sosial budaya
masyarakat. Kajian ini menempatkan karawitan sebagai fenomena
sosial yang mencerminkan struktur sosial, nilai, norma, serta dinamika
perubahan sosial budaya. Ruang lingkupnya meliputi peran sosial
pelaku karawitan, nilai dan norma yang mengatur praktik seni, fungsi
sosial karawitan dalam berbagai konteks, serta tantangan pelestarian di
tengah perubahan zaman. Dengan pendekatan sosiologis, karawitan
dapat dipahami secara komprehensif sebagai bagian integral dari
kehidupan masyarakat yang terus berkembang.

Dengan pendekatan sosiologis, seni karawitan dapat dipahami
secara lebih komprehensif sebagai bagian integral dari kehidupan sosial
dan budaya masyarakat, bukan sekadar hiburan atau seni murni. Kajian
ini membuka wawasan tentang fungsi sosial karawitan, interaksi sosial
pelaku dan masyarakat, serta dinamika perubahan sosial yang
memengaruhi kelangsungan seni ini. Oleh karena itu, sosiologi
karawitan menjadi disiplin penting dalam upaya pelestarian dan
pengembangan budaya tradisional di era modern.

Karawitan memiliki hubungan yang sangat erat dengan
masyarakat dan budaya sebagai ekspresi nilai, norma, dan kepercayaan
masyarakat. Melalui karawitan, masyarakat menyampaikan cerita,
sejarah, dan filosofi hidup yang membentuk identitas kolektif.
Karawitan juga berperan penting dalam ritual dan upacara adat yang
memperkuat kohesi sosial serta melibatkan interaksi sosial yang
mempererat hubungan antar anggota masyarakat. Perubahan sosial
yang terjadi mempengaruhi perkembangan karawitan, sehingga kajian

14



sosiologi menjadi sangat penting untuk memahami keterkaitan ini
secara mendalam dan membantu pelestarian seni karawitan dalam
konteks sosial budaya yang terus berubah.

15



Konsep Dasar Sosiologi dan
Kebudayaan

2.1 Pengantar Sosiologi: Masyarakat, Budaya, dan

Interaksi Sosial

Sosiologi merupakan ilmu yang mempelajari masyarakat
manusia, baik secara individu maupun kolektif, serta interaksi sosial
yang terjadi di dalamnya. Kajian sosiologi’ sangat penting untuk
memahami bagaimana manusia hidup bersama, membentuk struktur
sosial, dan mengembangkan budaya sebagai pola hidup yang kompleks
(Haralambos & Holborn, 2013). Dalam konteks ini, konsep
masyarakat, budaya, dan interaksi sosial menjadi landasan utama dalam
memahami dinamika sosial yang terjadi.

2.1.1 Definisi dan Konsep Masyarakat

Masyarakat adalah sekelompok manusia yang hidup bersama
dan berinteraksi secara terorganisir untuk memenuhi kebutuhan
sosialnya (Haralambos & Holborn, 2013). Masyarakat tidak hanya
sekadar kumpulan individu, melainkan sebuah sistem sosial yang
memiliki struktur, norma, dan nilai yang mengatur perilaku
anggotanya. Menurut Horton dan Hunt (1984), masyarakat adalah
kelompok manusia yang memiliki kesadaran bersama dan berinteraksi
dalam suatu wilayah geografis tertentu.

Masyarakat dapat dibedakan berdasarkan ukuran, struktur, dan
tingkat kompleksitasnya. Tonnies dan Loomis (2017) membedakan
masyarakat menjadi dua tipe utama: Gemeinschaft® (masyarakat

()

Kajian sosiologi adalah studi yang mempelajari perilaku manusia dalam konteks
sosial serta interaksi antar individu, kelompok, dan institusi dalam masyarakat. [lmu
ini juga mengkaji struktur sosial, proses sosial, serta perubahan yang terjadi dalam
masyarakat untuk memahami pola hubungan sosial dan dinamika kehidupan bersama
secara ilmiah dan sistematis (Adila, 2025).

Gemeinschaft adalah konsep sosiologi yang merujuk pada bentuk masyarakat atau
kelompok sosial yang didasarkan pada hubungan pribadi yang erat, ikatan batin
yang alami dan kekal, serta nilai-nilai bersama yang sangat dijunjung tinggi.
Dalam Gemeinschaft, anggota saling mengenal secara personal dan memiliki
rasa solidaritas serta kebersamaan yang kuat, biasanya ditemukan pada masyarakat

3

16



tradisional yang didasarkan pada hubungan personal dan emosional)
dan Gesellschaft* (masyarakat modern yang didasarkan pada hubungan
formal dan rasional). Pemahaman ini membantu menjelaskan
bagaimana interaksi sosial dan struktur sosial berkembang dalam
berbagai konteks.

2.1.2 Budaya sebagai Sistem Nilai dan Norma

Budaya merupakan keseluruhan sistem nilai, norma,
kepercayaan, bahasa, kebiasaan, dan produk material maupun
nonmaterial yang diwariskan secara turun-temurun dan menjadi pola
hidup masyarakat (Kottak, 2014). Budaya mencakup aspek-aspek yang
membentuk identitas sosial dan memberikan makna pada kehidupan
bersama. Budaya tidak hanya merefleksikan cara hidup dan
pemahaman masyarakat terhadap dunia, tetapi juga menjadi landasan
dalam pembentukan hubungan sosial, norma, serta sikap yang
mengarahkan interaksi dan perkembangan komunitas secara
berkelanjutan.

Menurut Geertz (1973), budaya adalah “sistem makna yang
diwariskan melalui simbol-simbol” yang memungkinkan manusia
untuk memahami dunia dan berinteraksi satu sama lain. Budaya
berfungsi sebagai kerangka acuan yang mengarahkan perilaku individu
dan kelompok dalam masyarakat. Misalnya, bahasa sebagai bagian dari
budaya memungkinkan komunikasi dan transmisi nilai-nilai sosial.

Budaya juga bersifat dinamis dan mengalami perubahan
seiring waktu, baik melalui proses internal maupun pengaruh eksternal
seperti globalisasi (Appadurai, 1996). Perubahan budaya dapat
mempengaruhi struktur sosial dan pola interaksi dalam masyarakat.
Perubahan budaya yang dinamis tersebut memungkinkan masyarakat
untuk beradaptasi dengan tantangan dan peluang baru, sekaligus
mempertahankan elemen-elemen tradisional yang dianggap penting.
Namun, proses perubahan ini juga dapat menimbulkan ketegangan

tradisional dan komunitas pedesaan dengan interaksi sosial yang intens dan bermakna
(Rosyida, 2023).

4 Gesellschaft adalah konsep sosiologi yang menggambarkan bentuk masyarakat
modern yang lebih kompleks, di mana hubungan antarindividu bersifat impersonal,
berdasarkan kontrak, tujuan tertentu, dan kepentingan pribadi. Dalam Gesellschatft,
ikatan sosial cenderung lemah dan transaksional, dengan interaksi yang rasional dan
formal, berbeda dengan Gemeinschaft yang lebih personal dan intim; Gesellschaft
umumnya ditemukan dalam masyarakat perkotaan dan organisasi modern, di mana
nilai-nilai bersama tidak terlalu kuat dan hubungan sosial lebih mekanis serta
temporer (Rosyida, 2023).

17



antara nilai-nilai lama dan baru, sehingga memerlukan mekanisme
negosiasi dan rekonsiliasi agar harmoni sosial tetap terjaga.

2.1.3 Interaksi Sosial sebagai Proses Komunikasi dan Hubungan
Timbal Balik

Interaksi sosial adalah proses komunikasi dan hubungan timbal
balik antar individu atau kelompok dalam masyarakat yang membentuk
struktur sosial dan budaya (Blumer, 1969). Interaksi ini merupakan
dasar terbentuknya norma, nilai, dan institusi sosial yang mengatur
kehidupan bersama. Interaksi sosial memungkinkan individu dan
kelompok saling mempengaruhi dan menyesuaikan diri, sehingga
tercipta pola-pola perilaku yang disepakati bersama. Melalui proses ini,
masyarakat dapat membangun keteraturan sosial dan memperkuat
kohesi yang diperlukan untuk mempertahankan kelangsungan hidup
dan perkembangan budaya.

Menurut Mead (1934), interaksi sosial melibatkan proses
simbolik di mana individu saling memberi makna melalui bahasa,
gestur, dan tindakan. Konsep interaksi simbolik ini menekankan
pentingnya komunikasi dalam membangun realitas sosial. Dalam
interaksi sosial, individu tidak hanya bertindak berdasarkan stimulus,
tetapi juga berdasarkan interpretasi dan makna yang mereka berikan.

Interaksi sosial dapat terjadi dalam berbagai bentuk, seperti
kerjasama, konflik, kompetisi, dan negosiasi. Setiap bentuk interaksi
ini berkontribusi pada pembentukan dan perubahan struktur sosial serta
budaya (Giddens & Griffiths, 2006). Berbagai bentuk interaksi sosial
ini saling memengaruhi dalam menciptakan dinamika sosial yang
kompleks, di mana kerjasama memperkuat solidaritas, sementara
konflik dan kompetisi dapat memicu perubahan dan penyesuaian
normatif. Negosiasi menjadi mekanisme penting untuk menyelesaikan
perbedaan dan mencapai kesepakatan bersama, sehingga menjaga
keseimbangan dan keteraturan dalam masyarakat.

2.1.4 Hubungan Antara Masyarakat, Budaya, dan Interaksi
Sosial

Masyarakat, budaya, dan interaksi sosial saling terkait dan
membentuk sistem sosial yang kompleks. Budaya menyediakan
kerangka nilai dan norma yang mengarahkan interaksi sosial,
sementara interaksi sosial memungkinkan budaya untuk dipraktikkan
dan diteruskan (Haralambos & Holborn, 2013). Interaksi sosial
berfungsi sebagai medium di mana budaya dihidupkan, dipertahankan,

18



dan disesuaikan melalui tindakan dan komunikasi sehari-hari antara
individu dan kelompok dalam masyarakat. Dengan demikian,
hubungan timbal balik antara masyarakat, budaya, dan interaksi sosial
menciptakan sistem sosial yang dinamis, di mana perubahan nilai dan
norma dapat terjadi sekaligus menjaga kohesi sosial dan identitas
bersama.

Sebagai contoh, dalam sebuah komunitas, norma budaya
menentukan bagaimana individu berinteraksi dalam berbagai situasi
sosial. Melalui interaksi tersebut, norma dan nilai budaya dipelajari,
diinternalisasi, dan disesuaikan dengan perubahan sosial. Dengan
demikian, budaya dan interaksi sosial membentuk struktur sosial yang
dinamis dan adaptif (Kottak, 2014). Interaksi sosial yang terjadi dalam
masyarakat berperan sebagai proses kontinu dalam memperbaharui dan
menyebarluaskan norma serta nilai budaya sehingga mampu menjawab
kebutuhan dan perubahan zaman. Proses ini memungkinkan budaya
untuk tidak hanya dipertahankan, tetapi juga berkembang secara
fleksibel, sehingga struktur sosial yang terbentuk mampu
menyesuaikan diri dengan kompleksitas dan dinamika kehidupan
sosial.

2.1.5 Pentingnya Kajian Sosiologi dalam Memahami Fenomena
Sosial

Kajian sosiologi membantu memahami bagaimana masyarakat
berfungsi, bagaimana budaya membentuk perilaku sosial, dan
bagaimana interaksi sosial terjadi dalam konteks kehidupan sehari-hari.
Sosiologi memberikan alat analisis untuk melihat hubungan antara
individu dan masyarakat, serta dinamika perubahan sosial yang
kompleks (Giddens & Griffiths, 2006). Kajian sosiologi juga menyoroti
peran struktur sosial dan institusi dalam mempengaruhi pola perilaku
serta interaksi antarindividu dalam masyarakat. Dengan pendekatan ini,
sosiologi memungkinkan pemahaman yang lebih mendalam tentang
proses integrasi sosial, konflik, dan adaptasi yang terjadi dalam
kehidupan sosial yang terus berubah.

Dalam konteks seni dan budaya, seperti karawitan, pemahaman
tentang masyarakat, budaya, dan interaksi sosial sangat penting untuk
mengkaji bagaimana seni tersebut berfungsi sebagai ekspresi budaya,
media komunikasi sosial, dan alat pelestarian nilai-nilai tradisional
(Purnomo & Demartoto, 2022). Pemahaman tentang masyarakat,
budaya, dan interaksi sosial sangat krusial dalam mengkaji karawitan
karena seni ini berfungsi sebagai wadah ekspresi budaya yang

19



mengandung nilai-nilai filosofis, estetika, dan spiritual yang
merefleksikan identitas masyarakat setempat. Selain itu, karawitan juga
berperan sebagai media komunikasi sosial yang menghubungkan
anggota komunitas melalui partisipasi kolektif dalam pertunjukan dan
ritual, sekaligus menjadi alat pelestarian nilai-nilai tradisional yang
diwariskan secara turun-temurun dalam konteks sosial yang dinamis
dan adaptif (Administrator, 2025).

Kajian sosiologi juga sangat penting dalam mengidentifikasi
faktor-faktor yang mempengaruhi perubahan dan kontinuitas dalam
fenomena sosial, termasuk dalam konteks seni dan budaya seperti
karawitan. Melalui pendekatan sosiologis, kita dapat memahami
bagaimana struktur sosial, norma, dan nilai-nilai budaya berperan
dalam membentuk praktik seni serta bagaimana seni tersebut
berinteraksi dengan dinamika sosial yang lebih luas, seperti globalisasi
dan modernisasi (Marzuqi et al., 2025). Selain itu, kajian ini membantu
mengungkap peran seni sebagai sarana negosiasi identitas sosial dan
sebagai medium yang dapat memperkuat solidaritas komunitas
sekaligus menjadi arena konflik budaya. Dengan demikian, sosiologi
tidak hanya memberikan pemahaman teoritis, tetapi juga menjadi dasar
bagi upaya pelestarian budaya yang adaptif dan berkelanjutan di tengah
perubahan sosial yang cepat (Purnomo & Demartoto, 2022).

2.2 Unsur-Unsur Kebudayaan Universal dalam
Konteks Karawitan

Kebudayaan merupakan konsep yang sangat luas dan
kompleks, terdiri dari berbagai unsur yang saling terkait dan
membentuk pola hidup masyarakat. Dalam konteks seni tradisional
seperti karawitan, pemahaman tentang unsur-unsur kebudayaan
universal menjadi penting untuk mengerti bagaimana karawitan tidak
hanya sebagai seni musik, tetapi juga sebagai sistem budaya yang hidup
dan berkembang dalam masyarakat (Koentjaraningrat, 1990).
Kebudayaan secara umum terbagi menjadi dua unsur utama, yaitu
kebudayaan material dan kebudayaan nonmaterial (Kottak, 2014).

2.2.1 Kebudayaan Material dalam Karawitan

Kebudayaan material adalah semua benda fisik dan artefak
yang diciptakan oleh manusia sebagai bagian dari budaya mereka
(Pradoko, 2021). Dalam konteks karawitan, kebudayaan material
meliputi alat-alat musik gamelan seperti gong, kendang, saron, bonang,

20



serta panggung pertunjukan dan kostum yang dikenakan para pemain
(Santoso, 2018a). Semua benda ini bukan hanya berfungsi sebagai alat,
tetapi juga sebagai simbol budaya yang memiliki makna dan nilai
estetika tersendiri.

Koentjaraningrat (1990) menjelaskan bahwa kebudayaan
material mencakup segala ciptaan manusia yang nyata dan dapat
disentuh, termasuk bangunan, alat musik, pakaian adat, dan peralatan
hidup lainnya. Dalam karawitan, alat musik gamelan adalah contoh
utama kebudayaan material yang menjadi pusat aktivitas seni ini.
Bentuk, bahan, dan cara pembuatan gamelan mencerminkan teknologi
tradisional dan nilai budaya masyarakat Jawa dan Bali (Widodo, 2000).

Selain alat musik, panggung pertunjukan karawitan dan
kostum para pemain juga merupakan bagian dari kebudayaan material.
Panggung gamelan biasanya dirancang dengan ornamen khas yang
mencerminkan estetika tradisional, sedangkan kostum seperti kebaya,
kain batik, dan udeng (penutup kepala Bali) memiliki nilai simbolik dan
identitas budaya (Setyawan, 2017). Kebudayaan material ini menjadi
media visual dan fisik yang memperkuat makna budaya dalam
pertunjukan karawitan.

2.2.2 Kebudayaan Nonmaterial dalam Karawitan

Kebudayaan nonmaterial adalah unsur-unsur budaya yang
bersifat abstrak dan tidak berwujud secara fisik, namun sangat berperan
dalam membentuk pola pikir, perilaku, dan interaksi sosial masyarakat
(Kottak, 2014). Dalam karawitan, kebudayaan nonmaterial meliputi
nilai-nilai, norma, bahasa, sistem kepercayaan, filosofi, tata cara
bermain, serta ritual yang menyertai pertunjukan (Koentjaraningrat,
1990).

Nilai dan norma dalam karawitan mengatur bagaimana musik
dimainkan, kapan dan dalam konteks apa pertunjukan dilakukan, serta
bagaimana para pelaku seni berinteraksi satu sama lain dan dengan
penonton (Buana & Arisona, 2022b). Misalnya, tata krama dalam
latthan dan pertunjukan gamelan sangat dijunjung tinggi,
mencerminkan nilai kesopanan dan hormat dalam budaya Jawa dan
Bali (Setyawan, 2017). Nilai dan norma dalam karawitan tidak hanya
mengatur aspek teknis permainan musik, tetapi juga mencakup tata
krama yang mengajarkan sikap disiplin, rasa hormat, dan keharmonisan
antar penabuh serta dengan penonton. Misalnya, dalam karawitan Jawa,
penabuh harus menabuh dengan tenang dan tidak boleh bergerak
sembarangan selama pertunjukan, sementara di Bali, prinsip

21



keseimbangan dan keselarasan antara instrumen laki-laki dan
perempuan juga dijaga ketat melalui aturan pakem dan tata krama yang
telah disepakati bersama (Christiana & Adi, 2016).

Bahasa yang digunakan dalam nyanyian atau tembang
karawitan juga merupakan bagian dari kebudayaan nonmaterial.
Bahasa Jawa dan Bali yang digunakan dalam lirik tembang
mengandung filosofi hidup dan ajaran moral yang diwariskan secara
turun-temurun (Purnomo & Demartoto, 2022). Sistem kepercayaan
yang melingkupi karawitan, seperti kepercayaan terhadap roh leluhur
dan kekuatan magis gamelan, menambah dimensi spiritual dalam seni
ini (Widodo, 2000). Bahasa Jawa dan Bali dalam lirik tembang
karawitan tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga
memuat filosofi hidup yang mendalam, seperti ajaran moral, etika, dan
panduan spiritual yang diwariskan dari generasi ke generasi. Selain itu,
penggunaan bahasa dalam karawitan juga merefleksikan hubungan
sosial dan kosmologis masyarakat, di mana lirik-lirik tersebut
seringkali memuat doa, harapan, dan nilai-nilai yang memperkuat
ikatan komunitas dan kepercayaan terhadap kekuatan magis serta roh
leluhur (Widarningsih, 2015).

Ritual dan tradisi yang menyertai karawitan, seperti upacara
adat dan pertunjukan wayang, merupakan manifestasi kebudayaan
nonmaterial yang menguatkan fungsi sosial dan religius seni karawitan
(Sasmita, 2018). Melalui ritual ini, karawitan menjadi sarana
pelestarian nilai-nilai budaya dan identitas komunitas. Ritual dan tradisi
yang menyertai karawitan, seperti upacara adat dan pertunjukan
wayang, tidak hanya memperkuat fungsi sosial dan religius seni
karawitan tetapi juga membentuk kesadaran kolektif yang meneguhkan
ikatan komunitas melalui pengalaman bersama yang sakral dan estetis.
Melalui keterlibatan aktif dalam ritual ini, masyarakat tidak hanya
mewariskan nilai-nilai budaya, tetapi juga meneruskan fungsi
karawitan sebagai sarana penghubung antara manusia, alam, dan roh
leluhur, yang menjadikan karawitan bagian tak terpisahkan dari
identitas sosial dan spiritual komunitas (Ardana, 2010a).

2.2.3 Interkoneksi Kebudayaan Material dan Nonmaterial dalam
Karawitan

Dalam karawitan, unsur kebudayaan material dan nonmaterial
tidak berdiri sendiri, melainkan saling terkait membentuk sistem
budaya yang kompleks dan hidup (Koentjaraningrat, 1990). Alat musik
gamelan (material) tidak bisa dipisahkan dari nilai, norma, dan filosofi

22



yang mengaturnya (nonmaterial). Misalnya, cara memainkan gong atau
kendang diatur oleh aturan tradisional yang mencerminkan nilai
estetika dan spiritual masyarakat (Setyawan, 2017).

Panggung pertunjukan dan kostum (material) menjadi
panggung bagi eckspresi nilai-nilai sosial dan kepercayaan
(nonmaterial), sehingga pertunjukan karawitan tidak hanya dinikmati
secara musikal tetapi juga dipahami secara kultural dan spiritual
(Setyawan, 2017). Interaksi antara unsur-unsur ini menciptakan
pengalaman budaya yang utuh dan bermakna bagi pelaku dan
penonton.

Interkoneksi antara kebudayaan material dan nonmaterial
dalam karawitan juga mencerminkan bagaimana seni tradisional ini
menjadi media transmisi nilai-nilai sosial dan identitas komunitas
secara berkelanjutan. Misalnya, proses pembuatan alat musik gamelan
tidak hanya melibatkan keahlian teknis, tetapi juga mengandung ritual
dan simbolisme yang menghubungkan pembuatnya dengan leluhur dan
alam semesta, sehingga menghasilkan benda-benda yang sarat makna
spiritual (Koentjaraningrat, 1990). Selain itu, praktik pertunjukan
karawitan yang melibatkan tata krama, bahasa, dan sikap para pemain
menunjukkan bagaimana norma dan etika budaya nonmaterial
mengarahkan interaksi sosial dalam konteks seni tersebut (Setyawan,
2017). Dengan demikian, hubungan erat antara unsur material dan
nonmaterial dalam karawitan tidak hanya memperkaya makna estetika,
tetapi juga memperkuat fungsi sosial dan kultural karawitan sebagai
warisan budaya yang hidup dan terus berkembang (Sugimin, 2019).

2.2.4 Nilai Estetika, Etika, dan Sosial dalam Karawitan

Karawitan sebagai seni tradisional mengandung nilai-nilai
estetika yang tinggi, yang tercermin dalam harmoni suara gamelan,
pola ritme, dan komposisi musiknya (Sukerta, 2012). Nilai estetika ini
tidak hanya dinikmati secara indrawi, tetapi juga mengandung makna
filosofis yang mendalam, seperti konsep keseimbangan dan keselarasan
dalam kehidupan (Widodo, 2000). Nilai estetika dalam karawitan juga
mencerminkan prinsip kebersamaan dan keteraturan sosial, di mana
harmoni musik gamelan melambangkan idealnya hubungan
antaranggota masyarakat yang saling mendukung dan seimbang dalam
kehidupan bermasyarakat.

Nilai etika dalam karawitan tercermin dalam tata krama dan
perilaku pelaku seni, yang mencerminkan norma sosial masyarakat.
Misalnya, sikap hormat kepada sesepuh dan dalang, serta kesungguhan

23



dalam latihan, menunjukkan komitmen terhadap pelestarian budaya
dan solidaritas sosial (Utomo & Hardyanto, 2021). Nilai etika dalam
karawitan juga tercermin dalam disiplin kolektif dan tanggung jawab
bersama yang dijalankan oleh para pelaku seni, yang menjaga
keharmonisan dan keberlanjutan tradisi melalui sikap saling
menghargai dan kerja sama dalam setiap proses keberhasilan
pertunjukan.

Gambar 2. 1 Pembelajaran Karawitan oleh Komunitas
Sumber: unisvet (Administrator, 2025)

Nilai sosial karawitan terlihat dari fungsinya dalam
mempererat hubungan sosial, membangun identitas komunitas, dan
memperkuat solidaritas antar anggota masyarakat (Setyawan, 2017).
Karawitan menjadi medium komunikasi sosial yang menyatukan
berbagai lapisan masyarakat melalui pengalaman budaya bersama.
Nilai sosial karawitan juga tercermin dalam kemampuannya untuk
menjembatani perbedaan sosial dan generasi, sehingga menciptakan
ruang inklusif yang mendukung dialog budaya serta memperkuat
kohesi sosial dalam komunitas.

2.2.5 Konteks Pelestarian dan Perkembangan Karawitan
Pemahaman unsur-unsur kebudayaan universal dalam

karawitan sangat penting dalam konteks pelestarian dan perkembangan

seni ini. Pelestarian karawitan harus mempertimbangkan kedua unsur

24



kebudayaan tersebut agar tidak hanya menjaga alat musik dan bentuk
fisik, tetapi juga nilai-nilai dan makna budaya yang terkandung di
dalamnya (Sasono & Setiawan, 2023). Pemahaman mendalam tentang
unsur kebudayaan universal dalam karawitan memungkinkan
pelestarian yang holistik, di mana aspek materiil seperti alat musik dan
teknik permainan dijaga sekaligus aspek non-materiil seperti filosofi,
simbolisme, dan nilai-nilai moral yang melekat pada karawitan tetap
hidup dan diwariskan. Dengan demikian, pelestarian karawitan tidak
hanya mempertahankan keberadaan fisik seni ini, tetapi juga
memperkuat identitas budaya serta kontinuitas nilai sosial dan spiritual
dalam masyarakat yang mempraktikkannya.

Perkembangan karawitan yang adaptif terhadap perubahan
zaman, seperti integrasi teknologi digital dan inovasi komposisi, harus
tetap berakar pada nilai-nilai budaya asli agar tidak kehilangan
identitasnya (Sasono & Setiawan, 2023). Pendekatan holistik yang
mengintegrasikan kebudayaan material dan nonmaterial menjadi kunci
keberlanjutan karawitan sebagai warisan budaya. Perkembangan
karawitan yang adaptif terhadap perubahan zaman dengan integrasi
teknologi digital memungkinkan pelestarian dan penyebaran seni
tradisional ini secara lebih luas, tanpa menghilangkan nilai-nilai budaya
asli yang menjadi dasar identitasnya. Dengan memanfaatkan platform
digital seperti media sosial, streaming, dan aplikasi interaktif,
karawitan tidak hanya menjangkau generasi muda secara efektif tetapi
juga memperkuat kesinambungan tradisi melalui dokumentasi dan
edukasi yang terintegrasi, sehingga inovasi dan konservasi budaya
berjalan beriringan secara seimbang (Wijayanto et al., 2025).

Pelestarian dan perkembangan karawitan memerlukan strategi
yang tidak hanya fokus pada konservasi fisik alat musik dan bentuk
pertunjukan, tetapi juga pada penguatan nilai-nilai budaya yang
melingkupinya, seperti filosofi, tradisi, dan makna simbolik yang
diwariskan secara turun-temurun (Sasono & Setiawan, 2023). Dalam
menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi, karawitan harus
mampu berinovasi dengan memanfaatkan teknologi digital, misalnya
melalui rekaman, media sosial, dan platform daring, tanpa
mengorbankan esensi budaya yang melekat pada seni ini. Pendekatan
holistik yang menggabungkan pelestarian kebudayaan material dan
nonmaterial memungkinkan karawitan untuk terus berkembang secara
dinamis sekaligus menjaga identitas budaya yang autentik (Sasono &
Setiawan, 2023). Dengan demikian, karawitan tidak hanya bertahan
sebagai warisan budaya, tetapi juga berperan aktif dalam membentuk

25



identitas sosial dan memperkaya kehidupan budaya masyarakat masa
kini.

2.3 Peran Karawitan sebagai Bagian dari
Kebudayaan Lokal

Karawitan, sebagai salah satu warisan budaya Indonesia yang
kaya, bukan sekadar seni musik tradisional, melainkan juga merupakan
ekspresi budaya yang memuat nilai, norma, dan identitas masyarakat
lokal. Seni karawitan memainkan peran penting dalam kehidupan sosial
budaya masyarakat, khususnya di daerah Jawa dan Bali, di mana seni
ini telah menjadi bagian integral dari kebudayaan lokal yang hidup dan
berkembang secara dinamis (Santoso, 2018a; Setyawan, 2017).
Karawitan tidak hanya berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga
sebagai alat komunikasi simbolik yang menyampaikan pesan-pesan
moral, sosial, dan spiritual yang diwariskan secara turun-temurun
dalam masyarakat. Melalui keterlibatan aktif berbagai generasi dalam
praktik karawitan, seni ini menjadi sarana penguatan identitas budaya
sekaligus menjaga keberlanjutan tradisi dalam menghadapi perubahan
zaman dan tantangan modernitas.

2.3.1 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial

Karawitan berfungsi sebagai media komunikasi sosial yang
menyampaikan cerita, sejarah, dan filosofi hidup masyarakat. Melalui
pertunjukan karawitan, masyarakat dapat mengekspresikan nilai-nilai
budaya dan menyampaikan pesan moral yang diwariskan secara turun-
temurun (Setyawan, 2017). Musik gamelan yang mengiringi
pertunjukan wayang kulit, misalnya, tidak hanya sebagai pengiring
suara, tetapi juga sebagai medium yang memperkuat makna cerita dan
filosofi yang disampaikan (Widodo, 2000). Karawitan sebagai media
komunikasi sosial juga membangun ikatan emosional antara penampil
dan penonton, sehingga pesan budaya yang disampaikan menjadi lebih
hidup dan mudah dipahami. Selain itu, melalui simbolisme musik dan
pola permainan gamelan, karawitan mampu menggugah kesadaran
kolektif masyarakat akan pentingnya menjaga nilai-nilai luhur yang
terkandung dalam cerita dan filosofi tradisional.

Menurut Geertz (1973), budaya adalah sistem simbol yang
memberikan makna pada tindakan manusia. Dalam konteks karawitan,
simbol-simbol musik dan gerak yang terkandung dalam pertunjukan
menjadi bahasa yang dapat dipahami oleh anggota masyarakat sebagai

26



bagian dari identitas dan sejarah mereka. Dengan demikian, karawitan
menjadi alat komunikasi yang efektif dalam membangun dan
memelihara kesadaran kolektif masyarakat. Simbol-simbol dalam
karawitan, seperti pola irama, instrumen gamelan, dan gerak tari, tidak
hanya mencerminkan nilai-nilai budaya, tetapi juga berfungsi sebagai
penanda sosial yang menguatkan rasa kebersamaan dan kontinuitas
sejarah komunitas. Melalui penghayatan dan partisipasi dalam
pertunjukan karawitan, anggota masyarakat lebih mampu memahami
identitas kolektifnya, sehingga seni ini menjadi medium yang vital
dalam pelestarian warisan budaya dan pembentukan solidaritas sosial.

2.3.2 Penguat Solidaritas Sosial

Karawitan juga berperan sebagai penguat solidaritas sosial
melalui partisipasi bersama dalam pertunjukan dan ritual adat. Kegiatan
karawitan yang melibatkan berbagai anggota masyarakat, dari dalang,
pemain gamelan, hingga penonton, menciptakan rasa kebersamaan dan
ikatan sosial yang kuat (Setyawan, 2017). Partisipasi kolektif ini
mempererat solidaritas komunitas dan memperkuat jaringan sosial
yang menjadi modal sosial penting dalam pelestarian budaya.

Dalam banyak upacara adat di Bali dan Jawa, karawitan
menjadi bagian tak terpisahkan yang menghidupkan suasana ritual dan
memperkuat hubungan sosial antar anggota komunitas (Suweca, 2007).
Melalui pengalaman bersama dalam pertunjukan dan latihan, anggota
komunitas membangun rasa identitas kolektif dan solidaritas yang
mendalam.

Selain itu, karawitan juga berfungsi sebagai medium integrasi
sosial yang melibatkan berbagai lapisan masyarakat tanpa memandang
perbedaan status sosial, usia, maupun latar belakang budaya, sehingga
menciptakan ruang inklusif yang memupuk rasa saling pengertian dan
toleransi. Keterlibatan aktif dalam kegiatan karawitan memperkuat
komunikasi antaranggota komunitas, membentuk solidaritas yang
bukan hanya bersifat ritualistik, tetapi juga bermakna dalam kehidupan
sehari-hari sebagai wujud nyata kebersamaan dan dukungan sosial
yang berkelanjutan. Dengan demikian, karawitan tidak hanya menjadi
seni pertunjukan, tetapi juga sarana efektif dalam memperkokoh kohesi
sosial dan mempertahankan harmoni sosial dalam masyarakat adat.

27



Gambar 2. 2 Gamelan Banyumasan pada 2024
Sumber: Koleksi penulis

2.3.3 Karawitan sebagai Penanda Identitas Budaya

Karawitan berfungsi sebagai penanda identitas budaya yang
membedakan kelompok masyarakat satu dengan lainnya. Misalnya,
karawitan Jawa dan Bali memiliki ciri khas masing-masing yang
mencerminkan nilai dan estetika budaya lokal (Setyawan, 2017).
Gamelan Bali dikenal dengan ritme yang cepat dan dinamis, sementara
gamelan Jawa lebih halus dan terstruktur, mencerminkan perbedaan
filosofi hidup dan tradisi masing-masing masyarakat. Perbedaan
karakteristik karawitan antara Jawa dan Bali tidak hanya
mencerminkan variasi estetika, tetapi juga memperkuat rasa
kebanggaan dan keterikatan komunitas terhadap warisan budaya
mereka masing-masing. Sebagai simbol identitas budaya, karawitan
memainkan peran penting dalam menjaga kesinambungan tradisi
sekaligus memperkuat batas sosial yang membantu mempertahankan
keberagaman budaya di Indonesia.

Identitas budaya yang terwujud dalam karawitan juga menjadi
sumber kebanggaan dan pengakuan sosial bagi komunitas. Melalui seni
ini, masyarakat mengekspresikan keunikan dan kekayaan budaya
mereka di tengah arus globalisasi yang membawa pengaruh budaya luar
(Fatimah, 2020). Karawitan menjadi simbol yang memperkuat rasa
memiliki dan keterikatan terhadap warisan budaya lokal. Identitas

28



budaya yang tergambar dalam karawitan tidak hanya memperkuat
ikatan internal komunitas, tetapi juga meningkatkan visibilitas dan
penghormatan terhadap budaya lokal dalam kancah nasional maupun
internasional. Dengan demikian, karawitan berperan strategis dalam
menjaga keaslian dan keberlanjutan budaya di tengah tantangan
modernisasi dan globalisasi yang cenderung mengikis nilai-nilai
tradisional.

2.3.4 Sarana Pelestarian Nilai-nilai Tradisional dan Adaptasi
Zaman

Sebagai bagian dari kebudayaan lokal, karawitan juga
berfungsi sebagai sarana pelestarian nilai-nilai tradisional yang
diwariskan secara turun-temurun. Nilai-nilai seperti keselarasan,
keharmonisan, dan kebersamaan yang terkandung dalam karawitan
menjadi pedoman hidup masyarakat (Sularso, 2017). Melalui
pembelajaran dan pertunjukan karawitan, generasi muda diajarkan
untuk menghargai dan meneruskan tradisi budaya mereka. Nilai-nilai
tradisional yang terkandung dalam karawitan tidak hanya diajarkan
secara teori, tetapi juga dihidupkan melalui praktik langsung yang
memperkuat rasa tanggung jawab dan kebanggaan generasi muda
terhadap warisan budaya mereka, sehingga tradisi tersebut dapat terus
berkembang sesuai konteks zaman tanpa kehilangan esensinya.

Namun, pelestarian karawitan tidak berarti stagnasi. Seni ini
juga mengalami adaptasi dengan perubahan zaman, termasuk integrasi
teknologi digital dan inovasi dalam komposisi musik (Sasono &
Setiawan, 2023). Adaptasi ini memungkinkan karawitan tetap relevan
dan menarik bagi generasi muda tanpa kehilangan akar budaya dan
nilai-nilai tradisionalnya. Adaptasi karawitan dengan integrasi
teknologi digital dan inovasi komposisi memungkinkan perkembangan
karya yang tetap menghormati tradisi, seperti dalam proses kreatif
komposisi "Gesang" yang memadukan unsur-unsur musikal tradisional
dengan elemen baru secara harmonis, mencerminkan dinamika sosial
dan menyampaikan pesan moral secara kontekstual (Susanti &
Suhatmini, 2025). Pendekatan ini menggunakan improvisasi dan
eksplorasi idiom musikal tradisional untuk menghasilkan karya yang
relevan dengan kebutuhan zaman, sekaligus menjaga integritas estetika
dan nilai budaya asli karawitan.

Pelestarian nilai-nilai tradisional melalui karawitan tidak hanya
menjaga keberlangsungan warisan budaya, tetapi juga memperkuat
identitas sosial dan kohesi komunitas di tengah arus perubahan sosial

29



yang cepat. Proses pembelajaran karawitan yang melibatkan interaksi
sosial antar generasi menjadi wahana penting untuk mentransmisikan
nilai-nilai luhur seperti gotong royong, rasa hormat, dan kesadaran
kolektif yang menjadi fondasi kehidupan bermasyarakat (Sasono &
Setiawan, 2023). Sementara itu, adaptasi karawitan terhadap
perkembangan zaman, seperti penggunaan media digital untuk
dokumentasi dan penyebaran, serta eksperimen dengan unsur musik
kontemporer, menunjukkan fleksibilitas seni ini dalam menjawab
kebutuhan estetika dan sosial generasi modern. Dengan demikian,
karawitan tetap hidup sebagai praktik budaya yang dinamis, mampu
mengakomodasi inovasi tanpa mengorbankan nilai-nilai tradisional
yang menjadi jati dirinya (Suweca, 2007).

2.3.5 Studi Kasus: Karawitan di Komunitas Lokal

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan
bagaimana karawitan menjadi pusat kehidupan sosial budaya
masyarakat. Modal sosial berupa kepercayaan, norma, dan jaringan
sosial mendukung pelestarian karawitan secara berkelanjutan
(Bangsawan et al., 2023; Ningrum et al., 2024). Partisipasi aktif
masyarakat dan kolaborasi antar kelompok karawitan memperkuat
solidaritas dan identitas komunitas.

Di Bali, karawitan menjadi bagian penting dalam upacara
keagamaan Hindu Bali, yang tidak hanya berfungsi sebagai hiburan
tetapi juga sebagai sarana spiritual dan sosial (Mawan & Santosa,
2025). Pertunjukan gamelan yang mengiringi ritual adat memperkuat
hubungan antara manusia, alam, dan leluhur, menciptakan harmoni
sosial dan budaya yang khas.

Karawitan di komunitas lokal tidak hanya berperan sebagai
elemen seni dan hiburan, tetapi juga sebagai fondasi spiritual yang
menguatkan makna upacara keagamaan, khususnya di Bali. Dalam
konteks agama Hindu Bali, gamelan yang merupakan bagian dari
karawitan menjadi sarana utama dalam upacara yajfia, mengiringi ritual
dan tari-tarian sakral dengan tujuan menciptakan suasana khidmat
sekaligus memperkuat hubungan kosmis antara manusia, alam, dan
leluhur. Karawitan di sini bukan sekadar pengiring, melainkan juga
merupakan persembahan suci yang menyatu dengan proses ritual,
menggambarkan kesatuan estetika, spiritualitas, dan fungsi sosial yang
tercermin dalam tata keharusan yang diatur dalam teks tradisional
seperti Aji Ghurnnita. Hal ini memperlihatkan bagaimana karawitan
menjadi pilar utama dalam menjaga harmoni sosial budaya yang khas

30



di Bali sekaligus memperkokoh solidaritas dan identitas komunitas
melalui pengalaman budaya yang mendalam (Bandem, 2013;
Darmawana, 2024).

2.3.6 Implikasi Sosial dan Budaya

Peran karawitan sebagai bagian dari kebudayaan lokal
memiliki implikasi sosial dan budaya yang luas. Seni ini menjadi media
pendidikan budaya yang efektif, memperkenalkan nilai-nilai luhur dan
identitas budaya kepada generasi muda. Selain itu, karawitan juga
berkontribusi pada pengembangan ekonomi kreatif dan pariwisata
budaya yang mendukung kesejahteraan masyarakat lokal (Rahma &
Hendriani, 2023). Peran karawitan dalam pendidikan budaya tidak
hanya menanamkan nilai-nilai tradisional tetapi juga membentuk
karakter dan rasa cinta tanah air pada generasi muda, sehingga mereka
menjadi penerus yang bertanggung jawab terhadap warisan budaya.
Selain itu, pengembangan karawitan sebagai bagian dari ekonomi
kreatif dan pariwisata budaya membuka peluang usaha bagi pelaku seni
lokal, meningkatkan pendapatan komunitas, dan memperkuat posisi
budaya sebagai daya tarik wisata yang bernilai ekonomi sekaligus
sosial.

Namun, tantangan pelestarian karawitan tetap ada, terutama
terkait dengan perubahan sosial dan globalisasi yang membawa
pengaruh budaya asing. Oleh karena itu, pemahaman mendalam
tentang peran karawitan dalam kebudayaan lokal menjadi penting
untuk merumuskan strategi pelestarian yang efektif dan berkelanjutan.
Tantangan pelestarian karawitan di era globalisasi meliputi
menurunnya minat generasi muda akibat pengaruh budaya asing dan
perubahan gaya hidup yang lebih modern, sehingga regenerasi seniman
karawitan menjadi terhambat. “Oleh karena itu, strategi pelestarian
yang efektif harus menggabungkan pendekatan tradisional dengan
pemanfaatan teknologi digital dan media sosial untuk memperluas
akses serta meningkatkan apresiasi seni karawitan di kalangan generasi
muda, sekaligus menjaga nilai-nilai budaya asli yang terkandung dalam
karawitan” (Zulfahmi et al., 2025).

2.4 Simpulan

Sosiologi sebagai ilmu sosial mempelajari masyarakat, budaya,
dan interaksi sosial sebagai tiga konsep yang saling terkait. Masyarakat
adalah kumpulan individu yang hidup bersama dan berinteraksi dalam
sistem sosial yang terorganisir. Budaya adalah sistem nilai, norma, dan

31



simbol yang diwariskan dan menjadi pola hidup masyarakat. Interaksi
sosial adalah proses komunikasi dan hubungan timbal balik yang
membentuk struktur sosial dan budaya. Pemahaman mendalam tentang
ketiga konsep ini menjadi landasan penting dalam kajian sosiologi
untuk memahami fenomena sosial secara komprehensif.

Karawitan sebagai bagian dari kebudayaan lokal memiliki
peran multifungsi yang sangat penting. Sebagai media komunikasi
sosial, karawitan menyampaikan cerita dan filosofi hidup masyarakat.
Sebagai penguat solidaritas sosial, seni ini mempererat ikatan
komunitas melalui partisipasi bersama. Sebagai penanda identitas
budaya, karawitan membedakan kelompok masyarakat dan
memperkuat rasa kebanggaan budaya. Selain itu, karawitan juga
menjadi sarana pelestarian nilai-nilai tradisional yang sekaligus
beradaptasi dengan perubahan zaman. Pemahaman dan penguatan
peran ini sangat penting dalam menjaga keberlanjutan karawitan
sebagai warisan budaya yang hidup dan berkembang.

32



Sejarah dan Perkembangan
Karawitan dalam Masyarakat

3.1 Asal-Usul dan Evolusi Karawitan

Karawitan adalah seni musik tradisional yang berasal dari
Pulau Jawa dan Bali, Indonesia, yang menggunakan gamelan sebagai
instrumen utamanya. Istilah "karawitan" berasal dari bahasa Jawa,
yaitu kata "rawit" yang berarti halus, lembut, rumit, dan enak didengar.
Oleh karena itu, karawitan dapat diartikan sebagai seni gamelan yang
mengandung kelembutan perasaan dan memiliki garapan yang
mendalam (Supanggah, 2002; Widodo, 2000). Karawitan telah menjadi
bagian integral dari kebudayaan Nusantara selama berabad-abad,
mencerminkan nilai-nilai filosofis, estetika, dan sosial masyarakat
pendukungnya.

3.1.1 Asal-Usul Karawitan

Sejarah karawitan memiliki akar yang sangat dalam, bermula
dari masa prasejarah di Nusantara, jauh sebelum kedatangan pengaruh
Hindu-Buddha. Berdasarkan temuan arkeologis dan analisis mitologis,
alat musik serupa gamelan, meskipun dalam bentuk yang lebih
sederhana, kemungkinan sudah ada sejak zaman perunggu. Relief-
relief pada candi Borobudur (abad ke-8 M) dan candi Prambanan (abad
ke-9 M) menunjukkan keberadaan instrumen musik yang menyerupai
elemen-elemen gamelan modern, seperti alat pukul dan dawai, yang
digunakan dalam konteks ritual dan pertunjukan (H. S. Santosa, 2016).
Dengan demikian, sejarah karawitan mencerminkan proses panjang
evolusi yang menggabungkan unsur material dan nonmaterial budaya,
membentuk tradisi musik yang kaya nilai estetika, sosial, dan spiritual
yang terus berkembang hingga era kerajaan-kerajaan besar seperti
Majapahit dan Mataram. Keberlanjutan karawitan juga didukung oleh
peran kraton sebagai pusat perkembangan seni dan kebudayaan, di
mana gamelan awalnya berfungsi dalam upacara istana dan kemudian
menyebar ke masyarakat luas (Adiyanto, 2024).

Periode abad ke-8 hingga ke-11 Masehi, yang merupakan masa
kejayaan kerajaan Hindu dan Buddha di wilayah Nusantara (terutama
Sumatra, Jawa, dan Bali), menjadi periode penting bagi perkembangan

33



awal karawitan. Pada masa ini, seni karawitan mulai berkembang pesat
di lingkungan keraton dan kuil. Fungsi karawitan tidak hanya sebatas
hiburan, tetapi juga memegang peranan krusial dalam upacara
keagamaan, ritual sosial, dan pengiring pertunjukan wayang atau tari-
tarian sakral (Setyawan, 2017). Pengaruh agama Hindu-Buddha
membawa konsep-konsep filosofis dan mitologis yang kemudian
terintegrasi dalam struktur dan makna karawitan.

Diperkirakan, instrumen gamelan awalnya terdiri dari
instrumen perkusi sederhana, yang kemudian berkembang menjadi
perangkat kompleks seperti sekarang. Penggunaan bilah-bilah logam
perunggu dan kuningan merupakan inovasi teknologi yang signifikan,
menghasilkan suara yang lebih resonan dan beragam (Spiller, 2005).
Perkembangan instrumen gamelan dari bentuk sederhana ke perangkat
yang kompleks menunjukkan bagaimana kreativitas dan keterampilan
teknologi masyarakat Nusantara terus berkembang seiring waktu.
Inovasi penggunaan bilah logam perunggu dan kuningan tidak hanya
meningkatkan kualitas dan variasi suara, tetapi juga mencerminkan
kemajuan pengetahuan metallurgi serta nilai seni tinggi yang melekat
pada karawitan sebagai warisan budaya penting.

3.1.2 Evolusi Karawitan di Jawa

Perkembangan karawitan di Jawa sangat dipengaruhi oleh
pusat-pusat kebudayaan, terutama keraton-keraton Jawa di Mataram,
Surakarta, dan Yogyakarta. Setiap keraton mengembangkan gaya
karawitan yang khas, dikenal sebagai gaya keraton atau gagrak®, yang
memiliki karakteristik musikal, repertoire, dan fungsi yang berbeda
(Mugi Raharja, 2014). Perkembangan karawitan di keraton-keraton
Jawa seperti Mataram, Surakarta, dan Yogyakarta menghasilkan gaya
karawitan atau gagrak yang memiliki ciri khas baik dari segi fisik
instrumen maupun aspek musikal. Misalnya, karawitan gaya

3 Gaya keraton atau gagrak adalah ciri khas karawitan yang berkembang dalam
lingkungan istana atau keraton, terutama di Jawa, dengan karakteristik fisik
dan musikal yang membedakan tiap keraton, seperti Mataram, Surakarta,
dan Yogyakarta. Misalnya, gaya Yogyakarta dikenal dengan pola tabuhan
ricikkan yang spesifik dan garap soran yang mengekspresikan jiwa
keprajuritan dengan volume keras, sedangkan gaya Surakarta memiliki
karakter yang lebih lembut, meditatif, dan terstruktur dengan tempo dan
irama yang halus (Sugimin, 2019). Gagrak mencakup susunan balungan
gending, pola tabuhan, tempo, dan cara memainkan musik yang secara
keseluruhan membentuk identitas musikal keraton tersebut.

34



Yogyakarta dikenal dengan pola tabuhan ricikan yang spesifik serta
garap soran yang menampilkan volume keras dan jiwa keprajuritan,
sedangkan gaya Surakarta memiliki karakter yang lebih lembut dan
terstruktur, menciptakan identitas musikal yang berbeda meski
menggunakan perangkat gamelan ageng yang sama (Sugimin, 2019).

a. Periode Kerajaan Hindu-Buddha (abad ke-8 hingga ke-15 M):

Relief di Candi Borobudur dan Prambanan tidak hanya
menggambarkan keberadaan instrumen gamelan, tetapi juga
menunjukkan peran penting musik dalam kehidupan ritual dan budaya
masyarakat kuno Nusantara. Instrumen seperti kendhang, gong, simbal,
dan gambang terlihat di relief, menandakan bahwa gamelan sudah
digunakan secara luas untuk mengiringi berbagai upacara adat dan
pertunjukan tari sakral yang memperkuat fungsi sosial dan religius seni
musik pada masa itu (Tifada, 2021). Pada masa ini, karawitan menjadi
bagian integral dari kehidupan istana dan ritual keagamaan. Relief
Candi Borobudur dan Prambanan menjadi bukti visual keberadaan
instrumen musik yang mirip gamelan. Gamelan digunakan untuk
mengiringi tari-tarian ritual, upacara adat, dan mungkin juga
pertunjukan naratif.

Sumber: koleksi Tropen Museum Relief Borobudur-Lalitavistara®-001E

6 Panel relief Lalitavistara pada candi Borobudur berjumlah 120, terletak pada dinding
utama lorong pertama deret atas. Adegannya diawali sejak Buddha di surga
memutuskan untuk turun ke dunia dan berinkarnasi sebagai manusia biasa sampai
ketika ia menyampaikan khotbah pertamanya. Lalitavistara menggambarkan kisah
Sang Budha Gautama yang dilahirkan pada tahun 623 SM di taman Lumbini sebagai
anak dari raja Suddhodana dari suku Sakya. Setelah ibunya meninggal, Gautama
diasuh oleh Maha Prajapati Gautami. Dalam sebuah ramalan diungkapkan bahwa
Gautama kelak akan menjadi Bhuda (Marzuki & Heraty, 1991).

35



Pada periode Kerajaan Hindu-Buddha yang berlangsung dari
abad ke-8 hingga ke-15 Masehi, karawitan menjadi bagian penting
dalam kehidupan istana dan ritual keagamaan. Bukti visual keberadaan
instrumen musik yang mirip gamelan dapat ditemukan pada relief-
relief di Candi Borobudur dan Prambanan, yang menunjukkan bahwa
gamelan telah digunakan secara luas sebagai pengiring tari-tarian ritual,
upacara adat, dan pertunjukan naratif pada masa itu. Gamelan tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga memiliki makna spiritual
dan simbolis yang mendalam, mengiringi berbagai kegiatan keagamaan
dan sosial yang menjadi bagian dari struktur kehidupan kerajaan
Hindu-Buddha di Nusantara (Setyawan, 2017). Keberadaan gamelan
dalam konteks ini menegaskan bahwa seni musik tradisional tersebut
telah melekat erat dengan sistem nilai dan kepercayaan yang dianut
masyarakat pada masa itu.

Selain itu, karawitan pada masa kerajaan Hindu-Buddha juga
mencerminkan akulturasi budaya antara tradisi lokal dan pengaruh
India yang masuk melalui jalur perdagangan dan penyebaran agama
Hindu-Buddha. Kerajaan-kerajaan seperti Medang, Sriwijaya, dan
Majapahit tidak hanya menjadi pusat kekuasaan politik, tetapi juga
pusat kebudayaan yang mengembangkan seni karawitan sebagai
ekspresi identitas dan kekuasaan mereka. Candi-candi monumental
seperti Borobudur dan Prambanan tidak hanya berfungsi sebagai
tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol kejayaan peradaban yang
mengintegrasikan unsur seni, agama, dan politik. Melalui karawitan,
nilai-nilai keselarasan, keharmonisan, dan spiritualitas yang menjadi
inti ajaran Hindu-Buddha dapat disampaikan dan diwariskan secara
turun-temurun, menjadikan karawitan sebagai sarana penting dalam
pelestarian budaya dan identitas sosial masyarakat pada masa itu
(Koentjaraningrat, 1990).

b. Periode Kesultanan Islam (abad ke-15 hingga ke-19 M):

Setelah masuknya Islam, karawitan tidak lenyap, melainkan
beradaptasi dan berakulturasi dengan nilai-nilai Islam. Gamelan tetap
digunakan dalam konteks keagamaan, misalnya dalam perayaan
Maulid Nabi melalui gamelan Sekaten di keraton-keraton Jawa. Fungsi
hiburan dan pengiring wayang kulit juga semakin berkembang. Pada
masa ini, gamelan menjadi lebih kompleks dengan penambahan
instrumen dan repertoire yang lebih beragam (Daryanto, 2016b).
Keraton menjadi pusat pengembangan dan pelestarian karawitan,

36



menciptakan standar musikal dan tata garap yang kemudian menyebar
ke masyarakat.

Pada periode Kesultanan Islam yang berlangsung dari abad ke-
15 hingga ke-19 Masehi, karawitan mengalami proses adaptasi dan
akulturasi yang signifikan dengan nilai-nilai Islam yang masuk ke
Nusantara. Meskipun Islam membawa perubahan dalam aspek
keagamaan dan sosial, seni karawitan tidak hilang, melainkan
disesuaikan dengan konteks baru tersebut. Contohnya adalah gamelan
Sekaten yang digunakan dalam perayaan Maulid Nabi di keraton-
keraton Jawa seperti Yogyakarta dan Surakarta. Gamelan Sekaten ini
bukan hanya berfungsi sebagai pengiring ritual keagamaan, tetapi juga
menjadi simbol harmonisasi antara tradisi lokal dan ajaran Islam.
Selain itu, fungsi hiburan karawitan juga semakin berkembang,
terutama sebagai pengiring pertunjukan wayang kulit yang menjadi
media dakwah dan penyebaran nilai-nilai Islam secara simbolis dan
estetis (Al-Amri & Haramain, 2017).

Selain fungsi keagamaan dan hiburan, periode Kesultanan
Islam juga menjadi masa penting bagi pengembangan dan pelestarian
karawitan secara sistematis. Keraton-keraton Islam di Jawa berperan
sebagai pusat budaya yang menetapkan standar musikal dan tata cara
pertunjukan gamelan, termasuk penambahan instrumen baru serta
pengayaan repertoire yang lebih kompleks dan beragam. Standarisasi
ini membantu menjaga kualitas dan keaslian karawitan sekaligus
memungkinkan seni tersebut berkembang sesuai dengan dinamika
sosial dan budaya masyarakat. Penyebaran karawitan dari keraton ke
masyarakat luas juga memperkuat posisi karawitan sebagai bagian dari
identitas budaya Jawa yang hidup dan terus bertransformasi, sekaligus
menjadi media ekspresi sosial dan spiritual yang penting (Daryanto,
2016a).

c. Periode Modern (abad ke-20 hingga sekarang):

Pada abad ke-20, karawitan mengalami perkembangan
signifikan, baik dari segi musikal maupun sosial. Munculnya institusi
pendidikan seni seperti Konservatori Karawitan (Kokar) dan kemudian
Institut Seni Indonesia (ISI) berperan besar dalam standardisasi dan
penyebaran pengetahuan karawitan secara formal (Firman et al., 2024).
Karawitan mulai dikenal luas di luar lingkungan keraton dan desa,
menjadi bagian dari seni pertunjukan nasional.

Di era kontemporer, karawitan Jawa terus berevolusi dengan
munculnya genre karawitan kontemporer yang menggabungkan unsur-

37



unsur tradisional dengan sentuhan modern, bahkan global. Seniman-
seniman muda berinovasi dalam komposisi, aransemen, dan teknik
permainan, menciptakan karya-karya yang relevan dengan zaman
(Darmawan & Sadguna, 2023). Digitalisasi dan penggunaan media
sosial juga turut mempercepat penyebaran dan perkembangan
karawitan, menjangkau audiens global.

3.1.3 Evolusi Karawitan di Bali

Di Bali, karawitan berkembang pesat dan menjadi bagian
integral dari kehidupan masyarakat, terutama dalam kaitannya dengan
agama Hindu dan adat istiadat Bali (Setyawan, 2017). Berbeda dengan
Jawa yang lebih fokus pada tradisi keraton, karawitan Bali sangat
melekat pada aktivitas ritual di setiap banjar (komunitas desa).

Sejak kapan sebenarnya Bali memasuki masa sejarah? Hal ini
tidak diketahui dengan jelas. Di daerah Pejeng’ ditemukan bukti-bukti
artefaktual tertua yang ditemukan sebagian besar hanya menyebutkan
pujian-pujian kepada Budha atau ye te mantram (Zuhdi, 1998: 55). Hal
ini terlihat dari tulisan-tulisan yang digoreskan dalam materai-materai
tanah liat yang berbentuk tablet (feracota)® yang berisi mantra-mantra
yang menggunakan huruf dan bahasa Sanskerta®. Sartono Kartodirdjo
berpendapat bahwa cap yang berisi mantra-mantra itu berasal dari abad

7 Sebuah nekara perunggu yang berada di Pura Penataran Sasih, memiliki tinggi 186,5
cm dan diameter 160 cm yang berasal dari zaman prasejarah (pra Hindu), terkenal
dengan sebutan Bulan Pejeng. Nekara ini memiliki hiasan yang berbentuk kedok
muka yang disusun sepasang dengan mata besar membelalak, telinga yang panjang
dan anting uang dibuat dari uang kepeng dengan hidung segitiga.

8 Cap tanah liat ini besarnya kira-kira 2,5 Cm, disimpan di dalam stupa-stupa kecil yang
juga dibuat dari tanah liat. Cap ini ditulisi dengan mantra-mantra agama Budha yang
termashur di dalam Bahasa sanskerta, dengan bunyi seperti berikut. Ye dharma hetu
prabhawd. Hetun tesan tahtagato hyawadat. Tesanca yo nirodhda. Wam wadi
mahasramanah. Artinya: Keadaan tentang sebab-sebab itu telah diterangkan oleh
Tathagata (Budha); Tuan Mahatapa itu telah menerangkan juga apa yang harus dibuat
oleh orang supaya dapat menghilangkan sebab-sebab itu (Goris, 1948:3; Kartodirdjo,
1975:134-135).

9 Pendapat para sarjana menafsirkan bahwa para pendeta yang mula-mula menduduki
pulau Bali adalah para pendeta yang berasal dari Sriwijaya. Hal ini berdasarkan
pengaruh Sriwijaya dalam bidang keagamaan di daerah Asia Tenggara mencapai
puncaknya dan tentu saja untuk melebarkan wilayah pengaruhnya seluas luasnya
(Achdiati, 1988: 8). Anggapan ini tentulah hanya berdasarkan pakta sepihak dari
perkembangan agama Budha, tetapi kalau mengingat Bali pada tahun-tahun tersebut
merupakan negara bawahan dari Jawa Tengah yang memang pada saat itu Bali
menganut Agama Hindu sampai sekarang.

38



ke-8 Masehi (778 M) karena mantra sejenis ditemukan pula di atas
pintu candi Kalasan (Jawa Tengah) yang berasal dari abad ke-8 M.
Pendapat selanjutnya kemungkinan mulai awal abad tersebut para
bikhsu telah datang dan menetap di Bali, jauh sebelumnya (Kartodirdjo,
1975, p. 135).

Prambanan pertama kali dibangun sekitar tahun 850 Masehi
oleh Rakai Pikatan'® dan kemudian disempurnakan dan diperluas oleh
Raja Lokapala dan raja Balitung Maha Sambu. Berdasarkan prasasti
Siwagrha berangka tahun 856 M, bangunan suci ini dibangun untuk
memuliakan dewa Siwa, dan nama asli bangunan ini dalam Bahasa
Sanskerta adalah Siwagrha yang berarti Rumah Siwa atau Siwalaya
yang berarti Ranah Siwa atau Alam Siwa (Aldiansyah, 2018). Candi
Prambanan sebenarnya lahir dari persaingan dua dinasti yaitu Sanjaya
dan Syailendra sebenarnya saling bersaing. Wangsa Sanjaya pernah
berkuasa di tanah Jawa dan harus berakhir pada masa pemerintahan
Rakai Panangkaran (770-792 M), yang kemudian beralih ke Wangsa
Syailendra. Rakai Panangkaran adalah keturunan Ratu Shima (674-732
M), penguasa Jawa dari Kerajaan Kalingga (Aditya, 2017).

Ribuan kubik batu andesit diangkut, dipotong, dipahat dan
disusun blok demi blok hingga membentuk bangunanbangunan
monumental. Ratusan area dewa dipahat, puluhan panil batu bercerita
pun turut diukir. Proyek sebesar ini tentu telah direncanakan dan
diperhitungkan secara matang, tentu banyak pula yang ikut terlibat
mulai dari penyandang dana, arsitek, pendeta, hingga para pekerja.
Namun, berita dari masa lampau yang gemilang tersebut tak satu pun
yang sampai kembali kepada kita di masa kini kecuali sebuah batu
bertulis, prasasti Siwagraha(Pramumijoyo et al., 2009: 1).

Penggalan dari kutipan prasasti Siwagraha yang berbunyi
Sira bhakti ta bhaktita weh ksunika samapta dening angutus inatus
magawai sagupura parhyangan aganitanggana ta pacalan ... "

”

10 Raja Mataram kuno dengan menyatukan 2 wangsa, karena Raja yang berkuasa
dengan menganut Hindu Syiwa beristrikan Budha, justru memiliki bangunan
pemujaan Budha sangat besar, akan dikemanakan rakyat yang menganut ajaran
Syiwa seperti dirinya, untuk menjawab hal tersebut dan membayarkan apa yang telah
dilakukan beberapa tahun silam maka dibangunlah kompleks Syiwagrha untuk
memuliakan pemujaan kepada Hindu Syiwa, dengan demikian Rakai Pikatan
menempatkan antara Hindu dan Budha sama bergengsinya, Bhumisambhara untuk
menghormati kemuliaan Samaratungga dan Syiwagrha untuk menghormati
leluhurnya berikut kemulian Trihita Karana sekaligus ungkapan cinta kepada
Pramodhawardhani (Boyak, 2020).

39



merupakan sebuah narasi tentang pembuatan candi dan gapura yang
dikerjakan oleh beratus-ratus pekerja. Candi Prambanan merupakan
sebuah kompleks bangunan yang terbagi menjadi tiga halaman yang
dipisahkan oleh pagar keliling. Pada mulanya ada aliran sungai yang
melintasi halaman namun pada akhirnya alirannya dipindahkan
(Pramumijoyo et al., 2009: 1).

Pada masa lalu, Candi Prambanan boleh dikatakan merupakan
sebuah proyek prestisius yang pada akhirnya bisa terselesaikan sesuai
harapan. Tidak diketahui siapakah peletak batu pertama pembangunan
kuil Siwa ini. Sejauh ini kita hanya mengetahui bahwa Rakai
Kayuwangi adalah raja yang meresmikannya di tahun wualung gunung
sang wiku atau 778 Saka atau 856 Masehi (Pramumijoyo et al., 2009).
Kini Candi Prambanan termasuk dalam situs warisan dunia yang
dilindungi oleh UNESCO (Pramumijoyo et al., 2009). Jordaan
melihatnya bahwa pembangunan Candi Prambanan merupakan sebuah
bentuk yang lain dari adanya perebutan kekuasaan Dinasti Syailendra
dan kebangkitan kembali Dinasti Safijaya (Jordaan, 2009). Sebagai
candi kenegaraan, tentu saja penanganannya dilakukan secara
kenegaraan juga. Misalnya bagaimana Pemerintahan di Bali
memelihara dan melaksanakan kegiatan keagamaan di Pura Besakih
ada penanganan secara khusus, mulai dari apa, siapa, bagaimana, dan
mengapa, semua ada SOP nya.

Kompleks bangunan ini secara berkala terus disempurnakan
oleh raja-raja Medang Mataram berikutnya, seperti raja Daksa dan
Tulodong. Sejarah Candi Prambanan ditinjau dari Pemugaran dimulai
pada tahun 1918, akan tetapi upaya serius yang sesungguhnya dimulai
pada tahun 1930-an. Pada tahun 1902-1903, Theodoor van Erp
memelihara bagian yang rawan runtuh. Pada tahun 1918-1926, oleh
Jawatan Purbakala (Oudheidkundige Dienst) di bawah P.J. Perquin
dengan cara yang lebih sistematis sesuai kaidah arkeologi. Upaya
renovasi terus menerus dilakukan bahkan hingga kini. Pemugaran candi
Siwa yaitu candi utama kompleks ini dirampungkan pada tahun 1953
dan diresmikan oleh Presiden pertama Republik Indonesia Sukarno
(Aldiansyah, 2018).

Griya hayu ning hyang sebagai rumah Dewa Siwa yang
menjadi symbol masa keemasan kerajaan Mataram Kuna pada waktu
itu, mungkin telah dihidupkan selama beberapa generasi lantas
menghilang tanpa diketahui musababnya. Adakah disebabkan
kerusakan bangunan akibat bencana gempa, peperangan, ataukah
kondisi politik-ekonomi-sosial yang pada akhimya menyebabkan

40



Prambanan tenggelam dalam sejarah selama belasan abad. Tarian suci
Tandawa pun sejenak menghilang terkubur waktu. Kita mungkin dapat
memperoleh sedikit gambaran kondisi candi-candi tua yang
ditinggalkan pada waktu itu dengan membaca Kakawin Siwarartrikalpa
karya Mpu Tanakung dari abad ke-15:

"Dekat sebuah sungai di pegunungan munculah sebuah
kompleks candi dari zaman dulu. Gapura-gapuranya yang
berbentuk makara telah tumbang dan hancur, tembok-tembok
pun hampir runtuh karena tidak dipelihara lagi. Kepala-kepala
raksasa itu seolah-olah menangis, raut mukanya tertutup oleh
tetumbuhan yang menjalar. Patung-patung penjaga pun dekat
gapura-gapura itu tertumbang, rata dengan tanah, seolah-olah
tidak kuat lagi dan sedih.

Di pelataran gardu-gardu pun hancur, beberapa
bangunan tinggal reruntuhannya saja sedangkan yang lain
melapuk. Atapnya telah patah dan runtuh, sedangkan tiang-
tiangnya miring, goyang-goyang kian kemari. Dan kalau melihat
reliefrelief, aduh, sungguh menyayat hati. Candi utama
menjulang tinggi, tetapi rumput liar merimbun di puncaknya.
Tembok-tembok samping retak dan menjadi tempat tumbuhnya
sebuah pohon beringin yang dengan subur membentangkan
ranting-rantingnya. Semua pariwarta pecah karena akar-akar
pohon itu yang ganas. Hanya sang dewa utama berdiri tegak pada
pusat pranalakanya. Banyak bangunan itu telah runtuh dan
semua makara tersumbat dan tidak lagi mengalirkan air. Juga
kolam dan hiasannya tak ada satupun lagi yang masih dalam
keadaan asli."

Keadaan candi-candi kuna tidak terawat sebagaimana ditulis
oleh Mpu Tanakung sepenuhnya berbeda dengan narasi yang dituliskan
oleh prasasti Siwagrha ketika masih dimanfaatkan oleh masyarakat
pendukungnya

a. Asal-Usul dan Pengaruh Hindu Dharma:

Pengaruh Hindu Dharma yang kuat dari Jawa pada abad ke-14,
terutama setelah keruntuhan Kerajaan Majapahit, memainkan peran
krusial dalam membawa tradisi karawitan ke Bali. Migrasi para
seniman, pemuka agama, dan bangsawan dari Jawa ke Bali membawa
serta seni karawitan yang kemudian berakar kuat di pulau tersebut.
Meskipun demikian, karawitan Bali tidak serta-merta menjadi duplikat
karawitan Jawa; sebaliknya, ia mengalami proses adaptasi dan

41



transformasi signifikan yang menghasilkan ciri khasnya sendiri.
Karawitan Bali dikenal lebih dinamis, energik, dan memiliki struktur
musikal yang unik, seringkali ditandai dengan tempo cepat, sinkopasi
yang kompleks, dan penggunaan skala pentatonik yang berbeda dari
Jawa (H. Santosa et al., 2022). Perbedaan ini mencerminkan
interpretasi budaya lokal Bali terhadap konsep Hindu Dharma serta
integrasi dengan tradisi pra-Hindu Bali, menghasilkan bentuk seni yang
secara estetika dan filosofis berbeda, namun tetap terkait dengan akar
budayanya.

b. Jenis-Jenis Gamelan Bali:

Perangkat gamelan Bali sangat beragam, dengan berbagai jenis
dan fungsi yang berbeda-beda, mencerminkan kekayaan budaya Bali
(Novianti et al., 2023). Beberapa di antaranya adalah:

¢ Gamelan Gambang: Gamelan kuno yang digunakan dalam
upacara kematian (ngaben), dengan instrumen bilah kayu.

¢ Gong Kebyar: Salah satu jenis gamelan Bali yang paling
populer dan dinamis, berkembang pada awal abad ke-20.

Cirinya adalah tempo yang cepat, teknik permainan kotekan

(interlocking patterns), dan melodi yang energik. Gong Kebyar

sering digunakan dalam tari-tarian kontemporer dan

pertunjukan yang memukau.

¢ Gamelan Angklung: Digunakan dalam upacara keagamaan
dan tarian, dengan nada yang lebih ringan dan riang.

¢ Gamelan Selonding: Gamelan sakral yang bilahnya terbuat
dari besi kuno, digunakan dalam upacara keagamaan yang
sangat sakral.

c. Perkembangan Kontemporer di Bali:

Pada abad ke-20, terutama setelah tahun 1970-an, karawitan
Bali juga mengalami pembaharuan signifikan (H. S. Santosa, 2016).
Munculnya komponis-komponis muda dan forum-forum seperti
"Pekan Komponis Muda" mendorong eksplorasi musikal yang lebih
luas, menciptakan karya-karya karawitan kontemporer yang tetap
berakar pada tradisi namun dengan sentuhan modern dan
eksperimental. Inovasi ini menjadikan karawitan Bali sebagai salah
satu seni gamelan yang paling dinamis di dunia.

Inovasi ini mencakup pengembangan komposisi baru,
penggabungan unsur-unsur musik lain, serta penggunaan teknik
permainan yang lebih variatif, sehingga menjadikan karawitan Bali

42



sebagai salah satu seni gamelan yang paling dinamis dan progresif di
dunia (Novianti et al., 2023). Gamelan baru seperti Gong Kebyar yang
muncul pada awal abad ke-20 juga menjadi simbol perubahan tersebut,
dengan karakter permainan yang lebih ekspresif dan ritme yang
dinamis, yang kini tidak hanya dimainkan oleh pria tetapi juga oleh
perempuan Bali, menunjukkan keterbukaan seni ini terhadap
perubahan sosial.

Selain itu, perkembangan kontemporer karawitan Bali juga
didukung oleh keberadaan berbagai jenis gamelan yang berakar dari
tradisi Bali namun terus berkembang sesuai kebutuhan zaman. Ada
sekitar 33 jenis gamelan Bali yang masing-masing memiliki
karakteristik, fungsi, dan repertoar yang berbeda, mulai dari gamelan
wayah (tua), madya (menengah), hingga gamelan anyar (baru) seperti
Gong Kebyar. Peran gamelan dalam kehidupan keagamaan, sosial, dan
hiburan tetap kuat, namun kini juga diperluas dengan integrasi
teknologi digital dan media modern untuk dokumentasi dan
penyebaran. Hal ini memungkinkan karawitan Bali tidak hanya
bertahan sebagai warisan budaya, tetapi juga terus berkembang dan
relevan di tengah masyarakat modern, sekaligus menjadi daya tarik
budaya yang mendunia (Novianti et al., 2023).

3.1.4 Karawitan sebagai Manifestasi Budaya dan Simbol Identitas

Baik di Jawa maupun Bali, karawitan bukan hanya sekadar seni
musik, melainkan manifestasi budaya yang mencerminkan nilai-nilai
filosofis, estetika, dan sosial masyarakat. Karawitan berfungsi sebagai
penanda identitas yang membedakan kelompok masyarakat satu
dengan lainnya (Setyawan, 2017). Perbedaan dalam gaya, laras (tangga
nada), instrumen, dan fungsi karawitan antara Jawa dan Bali adalah
bukti nyata dari kekayaan dan keragaman budaya Nusantara.

Selain itu, karawitan juga berperan sebagai sarana pelestarian
nilai-nilai tradisional yang diwariskan secara turun-temurun, sambil
terus beradaptasi dengan perubahan zaman (Setyawan, 2017). Proses
evolusi karawitan menunjukkan kapasitasnya untuk bertahan dan
berkembang, menjadikannya warisan budaya yang hidup dan relevan
hingga kini.

3.2 Karawitan dalam Konteks Sejarah Sosial
Masyarakat Jawa dan Bali

Karawitan sebagai seni musik tradisional memiliki kedudukan
yang sangat penting dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat

43



Jawa dan Bali. Seni ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi
juga sebagai bagian integral dari struktur sosial, ritual keagamaan, dan
identitas budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Pemahaman
sejarah sosial karawitan di kedua wilayah ini memberikan gambaran
tentang bagaimana karawitan berkembang dan beradaptasi sesuai
dengan konteks sosial budaya masyarakatnya.

3.2.1 Karawitan dalam Sejarah Sosial Masyarakat Jawa

Karawitan di Jawa tumbuh dan berkembang pesat terutama di
wilayah Jawa Tengah, Yogyakarta, dan Jawa Timur. Wilayah-wilayah
ini dikenal sebagai pusat kebudayaan Jawa yang kaya, di mana
karawitan menjadi bagian penting dari kehidupan masyarakat dan
keraton (Setyawan, 2017).

Di wilayah ini, karawitan tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai bagian integral dari upacara adat, ritual
keagamaan, dan simbol identitas sosial masyarakat Jawa. Keraton
Yogyakarta dan Surakarta menjadi pusat pengembangan karawitan
dengan gaya yang khas, yaitu gaya Yogyakarta dan gaya Surakarta,
yang meskipun berasal dari budaya yang sama yaitu Kerajaan
Mataram, memiliki ciri fisik dan musikal yang berbeda, seperti pola
tabuhan, tempo, dan susunan balungan gending (Sugimin, 2019).
Karawitan di Jawa Timur berkembang lebih beragam, terutama di
daerah pesisiran, dengan fungsi yang lebih banyak sebagai hiburan dan
ritual masyarakat setempat, seperti dalam upacara petik laut dan bersih
desa (Barokad & Sunarto, 2021).

Selain sebagai media ekspresi budaya, karawitan juga berperan
penting dalam memperkuat kohesi sosial dan melestarikan nilai-nilai
tradisional Jawa. Melalui pembelajaran dan pertunjukan karawitan,
generasi muda diajarkan untuk menghargai warisan budaya leluhur
sekaligus  menginternalisasi  nilai-nilai  seperti  keselarasan,
keharmonisan, dan kebersamaan yang menjadi pedoman hidup
masyarakat Jawa (Setyawan, 2017). Keberadaan karawitan yang terus
lestari hingga kini menunjukkan bagaimana seni ini mampu beradaptasi
dengan perubahan sosial tanpa kehilangan akar budayanya, sehingga
tetap menjadi simbol identitas dan kebanggaan masyarakat Jawa
(Barokad & Sunarto, 2021; Sugimin, 2019).

a. Pengaruh Keraton dalam Perkembangan Karawitan Jawa
Keraton-keraton di Mataram, Yogyakarta, dan Surakarta
berperan sebagai pusat seni dan budaya yang sangat berpengaruh dalam

44



perkembangan karawitan. Keraton bukan hanya menjadi tempat tinggal
raja dan keluarganya, tetapi juga sebagai pusat pengembangan seni,
termasuk karawitan yang digunakan dalam berbagai upacara kerajaan
dan hiburan (Setyawan, 2017). Keraton-keraton di Mataram,
Yogyakarta, dan Surakarta tidak hanya menjadi tempat tinggal raja,
tetapi juga pusat kehidupan budaya yang meneguhkan karawitan
sebagai bagian tak terpisahkan dari ritual dan upacara kerajaan. Seni
karawitan di keraton menjadi simbol identitas budaya yang diwariskan
turun-temurun dan terus dikembangkan melalui berbagai kreasi musik
serta pemeliharaan tradisi yang ketat, sehingga keraton berperan
penting dalam pelestarian dan pengembangan karawitan sebagai
warisan budaya yang hidup dan dinamis. Selain itu, karawitan di
keraton melibatkan interaksi kompleks antara seni musik, upacara adat,
dan nilai sosial yang menjadikan karawitan sebagai medium ekspresi
sekaligus penguat struktur sosial dalam masyarakat keraton (Daryanto,
2017).

Di lingkungan keraton, karawitan diperlakukan dengan sangat
serius dan memiliki aturan ketat yang mengatur tata cara bermain,
komposisi musik, dan fungsi sosialnya. Tangga nada slendro dan pelog
menjadi ciri khas karawitan Jawa, dengan berbagai jenis gending yang
memiliki fungsi ritual dan hiburan (Widodo, 2000). Gending-gending
tersebut tidak hanya dinikmati secara estetis, tetapi juga mengandung
makna filosofis dan simbolis yang mendalam. Di lingkungan keraton,
aturan ketat juga mengatur interpretasi dan variasi gending dengan
prinsip garap, di mana tiap pemain gamelan memiliki kebebasan untuk
mengkreasikan pola-pola sesuai karakter gaya karawitan yang
diterapkan, sekaligus menjaga keseimbangan estetika dan fungsi sosial
musik tersebut dalam upacara dan hiburan (Sugimin, 2019).

b. Fungsi Sosial Karawitan Jawa

Karawitan Jawa memiliki fungsi sosial yang beragam, mulai
dari pengiring upacara adat dan keagamaan, hiburan dalam acara sosial,
hingga media pendidikan nilai-nilai budaya. Dalam konteks ritual,
karawitan digunakan untuk mengiringi wayang kulit, yang merupakan
pertunjukan seni tradisional yang sarat dengan nilai moral dan filosofi
hidup (Setyawan, 2017). Selain sebagai pengiring ritual, karawitan
Jawa juga berperan dalam memperkuat ikatan sosial dan
menyampaikan pesan-pesan budaya yang mendalam kepada penonton
melalui harmoni musik yang mengiringi seluruh jalannya pertunjukan
wayang kulit.

45



Selain itu, karawitan juga menjadi sarana penguatan identitas
budaya Jawa yang khas, dengan gaya permainan dan komposisi yang
membedakannya dari daerah lain. Melalui karawitan, masyarakat Jawa
mengekspresikan nilai-nilai keselarasan, harmoni, dan kebersamaan
yang menjadi inti dari filosofi hidup mereka (Setyawan, 2017).
Karawitan tidak hanya mencerminkan keunikan budaya Jawa, tetapi
juga memperkuat rasa kebanggaan dan keterikatan emosional
masyarakat terhadap warisan leluhur mereka. Melalui praktik seni ini,
nilai-nilai budaya tersebut ditransmisikan secara berkelanjutan,
memperkuat kohesi sosial dan menjaga keberlangsungan identitas
budaya di tengah modernisasi.

3.2.2 Karawitan dalam Sejarah Sosial Masyarakat Bali

Di Bali, karawitan memiliki kedudukan yang sangat erat
dengan kegiatan keagamaan Hindu Bali. Seni ini menjadi bagian tak
terpisahkan dari upacara-upacara adat yang diklasifikasikan dalam
panca yadnya, yaitu lima jenis upacara utama dalam agama Hindu Bali
(Mawan & Santosa, 2025). Karawitan di Bali bukan hanya sebagai
pelengkap upacara, tetapi juga dianggap sebagai bentuk persembahan
bhakti yang memperkuat kekhidmatan dan kesakralan suasana dalam
pelaksanaan panca yadnya, dengan setiap jenis gamelan dan tabuh
memiliki karakter dan fungsi khusus sesuai jenis upacaranya. Sebagai
seni wali, karawitan menjadi elemen yang wajib hadir dalam upacara,
bukan sekadar hiburan, sehingga memainkan peran penting dalam
menjaga keseimbangan antara unsur religius, sosial, dan estetis dalam
kehidupan keagamaan Hindu Bali (Darmawana, 2024).

a. Karawitan sebagai Bagian dari Ritual Keagamaan

Karawitan Bali tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi
juga sebagai sarana religius yang menciptakan suasana sakral dalam
berbagai upacara keagamaan. Musik gamelan Bali mengiringi berbagai
ritual, mulai dari upacara piodalan, ngaben (upacara kremasi), hingga
upacara adat desa (Setyawan, 2017). Karawitan Bali berfungsi sebagai
sarana sakral yang memperkuat kekhidmatan dan kesakralan suasana
upacara keagamaan, di mana setiap jenis gamelan dan tabuhan
memiliki karakter khusus yang sesuai dengan jenis ritual yang
dilaksanakan, sehingga tidak hanya sebagai hiburan tetapi juga sebagai
persembahan bhakti kepada Tuhan Yang Maha Esa. Kehadiran musik
gamelan dalam upacara seperti piodalan, ngaben, dan upacara adat desa
mengiringi prosesi dan meningkatkan atmosfer spiritual melalui

46



harmoni suara yang membawa makna filosofis dan religius yang
mendalam bagi masyarakat Hindu Bali (Darmawana, 2024).

Keunikan karawitan Bali terletak pada variasi jenis gamelan
yang digunakan, seperti gamelan gong kebyar, gamelan gambang, dan
gamelan selonding, yang masing-masing memiliki fungsi dan
karakteristik tersendiri (Sukerta, 2012). Musik gamelan Bali dikenal
dengan tempo yang cepat, dinamika yang tinggi, dan teknik permainan
kotekan yang kompleks, menciptakan energi dan suasana religius yang
khas.

Karawitan Bali sebagai bagian dari ritual keagamaan tidak
hanya berperan sebagai pengiring upacara, tetapi juga berfungsi
sebagai medium komunikasi antara manusia dengan dunia spiritual.
Melalui irama dan pola suara gamelan yang khas, karawitan mampu
menciptakan suasana sakral yang mendalam, memperkuat makna dan
kekhidmatan ritual yang dilaksanakan. Setiap jenis gamelan, seperti
gong kebyar yang energik dan ekspresif, gambang yang lebih lembut
dan meditatif, serta selonding yang bernuansa mistis, memiliki fungsi
ritual yang spesifik sesuai dengan konteks upacara dan kepercayaan
masyarakat Bali (Setyawan, 2017). Selain itu, karawitan juga menjadi
sarana untuk mengekspresikan filosofi hidup Bali yang
mengedepankan keseimbangan antara manusia, alam, dan leluhur,
sehingga musik gamelan tidak hanya dinikmati secara estetis, tetapi
juga dihargai sebagai bagian integral dari kehidupan spiritual dan sosial
masyarakat Bali. Dengan demikian, karawitan Bali menegaskan
posisinya sebagai seni yang hidup dan sakral, yang terus dilestarikan
dan diwariskan secara turun-temurun.

b. Fungsi Sosial dan Budaya Karawitan Bali

Selain fungsi ritual, karawitan Bali juga berperan dalam
memperkuat solidaritas sosial dan identitas komunitas. Pertunjukan
gamelan sering menjadi momen berkumpul dan berinteraksi sosial bagi
anggota banjar (komunitas desa), mempererat ikatan sosial dan
menjaga kesinambungan budaya (Setyawan, 2017). Pertunjukan
gamelan dalam konteks banjar tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga
menjadi wadah untuk memperkuat rasa kebersamaan, saling
menghormati, dan gotong royong yang menjadi pondasi utama
kehidupan sosial masyarakat Bali.

Pertunjukan gamelan yang digelar dalam berbagai kesempatan,
seperti upacara adat, perayaan keagamaan, dan kegiatan sosial di
banjar, menjadi momen strategis untuk mempererat hubungan

47



antarwarga. Melalui partisipasi aktif dalam karawitan, anggota
komunitas tidak hanya berbagi pengalaman estetis, tetapi juga
membangun rasa kebersamaan dan tanggung jawab sosial yang kuat.
Proses ini membantu menjaga kesinambungan budaya sekaligus
memperkuat struktur sosial tradisional yang menjadi dasar kehidupan
masyarakat Bali (Spiller, 2005). Dengan demikian, karawitan bukan
sekadar seni, melainkan juga instrumen sosial yang mengikat
masyarakat dalam jaringan hubungan yang harmonis dan
berkelanjutan.

Karawitan juga menjadi simbol identitas budaya Bali yang
membedakannya dari daerah lain di Indonesia. Melalui seni ini,
masyarakat Bali mengekspresikan kepercayaan, nilai-nilai spiritual,
dan estetika yang khas, yang diwariskan secara turun-temurun dan terus
dipelihara hingga kini (Sasono & Setiawan, 2023). Karawitan Bali
tidak hanya memperkuat identitas budaya, tetapi juga menjadi sarana
komunikasi ekspresif yang memperlihatkan hubungan harmonis antara
manusia, alam, dan dunia roh sesuai dengan filosofi Hindu Bali.

Di sisi lain, karawitan juga berfungsi sebagai simbol identitas
budaya yang khas dan membedakan masyarakat Bali dari kelompok
etnis lain di Indonesia. Melalui ragam gaya musik, instrumen, dan pola
pertunjukan yang unik, karawitan Bali mengekspresikan nilai-nilai
spiritual dan estetika yang telah diwariskan secara turun-temurun. Seni
ini menjadi medium penting bagi masyarakat Bali untuk
mengekspresikan kepercayaan mereka terhadap konsep Tri Hita
Karana'! harmoni antara manusia, alam, dan leluhur yang menjadi
landasan filosofi hidup Bali (Sasono & Setiawan, 2023). Pelestarian
karawitan secara konsisten dilakukan melalui pendidikan informal di
lingkungan keluarga dan banjar, serta melalui institusi formal, sehingga
seni ini terus hidup dan berkembang sebagai bagian integral dari
identitas budaya Bali yang kaya dan dinamis.

' Tri Hita Karana adalah sebuah konsep filsafat dan kearifan lokal dari Bali yang
menekankan keharmonisan dan keseimbangan dalam kehidupan melalui tiga
hubungan utama: hubungan manusia dengan Tuhan (Parahyangan), hubungan
manusia dengan sesama manusia (Pawongan), dan hubungan manusia dengan
lingkungan atau alam (Palemahan). Konsep ini bertujuan menciptakan kebahagiaan
dan kesejahteraan hidup secara holistik dengan menjaga keselarasan ketiga unsur
tersebut dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Bali (Tarubali, 2023).

48



3.2.3 Karawitan Bali di Luar Pulau Bali

Masyarakat Bali yang merantau ke daerah lain, seperti
Yogyakarta, turut membawa budaya karawitan Bali. Komunitas-
komunitas ini aktif melestarikan dan mengembangkan karawitan di luar
Bali, salah satunya melalui organisasi seperti Keluarga Putra Bali di
Yogyakarta (Setyawan, 2017). Masyarakat Bali perantauan di
Yogyakarta tidak hanya mempertahankan tradisi karawitan Bali, tetapi
juga aktif mengembangkan seni tersebut melalui organisasi seperti
Keluarga Putra Bali (KPB) Purantara yang menyediakan wadah latihan
dan pertunjukan, sehingga karawitan Bali tetap hidup dan adaptif di
lingkungan baru dengan melibatkan generasi muda serta kolaborasi
dengan komunitas setempat. Selain itu, kegiatan karawitan ini juga
mendukung penguatan identitas budaya dan hubungan sosial antar
anggota komunitas Bali di perantauan serta masyarakat Yogyakarta
(Ardana, 2010b).

Keberadaan komunitas Bali di luar pulau memberikan
kontribusi penting dalam pelestarian karawitan Bali, sekaligus
memperkaya keragaman budaya di daerah tujuan. Komunitas ini tidak
hanya melaksanakan latihan dan pertunjukan, tetapi juga mengadakan
pendidikan dan pelatihan karawitan bagi generasi muda, menjaga
kesinambungan budaya Bali di perantauan (Sasono & Setiawan, 2023).

3.2.4 Perbandingan Karawitan Jawa dan Bali dalam Konteks
Sosial Budaya

Meskipun karawitan Jawa dan Bali sama-sama menggunakan
gamelan sebagai instrumen utama, keduanya memiliki karakteristik
dan fungsi sosial yang berbeda sesuai dengan konteks budaya dan
sejarah masing-masing.

Karawitan Jawa cenderung lebih halus, terstruktur, dan
mengandung filosofi yang menekankan keseimbangan dan harmoni.
Fungsi karawitan Jawa lebih luas, mencakup hiburan, pendidikan, dan
ritual keagamaan, terutama dalam konteks keraton dan masyarakat
agraris (Setyawan, 2017). Karawitan Jawa menekankan ekspresi yang
halus, teratur, dan bertahap dengan fokus pada keseimbangan dan
harmoni, serta menggunakan struktur musikal yang ketat dan simbolis,
sehingga berbeda dengan karawitan Bali yang cenderung lebih dinamis,
cepat, dan ekspresif dengan tempo serta irama yang lebih variatif dan
bebas. Selain itu, karawitan Jawa sering digunakan dalam konteks
keraton dan masyarakat agraris yang menempatkan musik sebagai

49



bagian integral dari ritual, pendidikan, dan kehidupan sosial yang
berakar pada filosofi budaya Jawa.

Sebaliknya, karawitan Bali lebih dinamis, cepat, dan energik,
dengan fungsi yang sangat terkait dengan ritual keagamaan Hindu Bali.
Karawitan Bali juga lebih terintegrasi dalam kehidupan sosial
komunitas desa dan upacara adat yang melibatkan seluruh anggota
masyarakat (Setyawan, 2017).

Perbedaan ini mencerminkan adaptasi karawitan terhadap
konteks sosial budaya yang berbeda, sekaligus menunjukkan kekayaan
dan keragaman budaya Nusantara.

3.2.5 Implikasi Sosial dan Budaya Karawitan dalam Masyarakat
Kontemporer

Karawitan tetap relevan dalam masyarakat kontemporer
sebagai media pelestarian budaya dan penguatan identitas sosial.
Meskipun menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi,
karawitan terus beradaptasi melalui inovasi musikal dan pemanfaatan
teknologi digital (Sasono & Setiawan, 2023).

Pelestarian karawitan di lingkungan masyarakat dan institusi
pendidikan menjadi kunci keberlanjutan seni ini. Upaya kolaboratif
antara komunitas seni, pemerintah, dan akademisi diperlukan untuk
menjaga nilai-nilai tradisional sekaligus membuka ruang bagi
kreativitas dan inovasi (Sasono & Setiawan, 2023).

Dalam masyarakat kontemporer, karawitan tidak hanya
berfungsi sebagai warisan budaya yang harus dilestarikan, tetapi juga
sebagai sarana aktif dalam memperkuat identitas sosial dan
memperkaya kehidupan budaya masyarakat. Adaptasi karawitan
terhadap modernisasi dan globalisasi, seperti melalui inovasi musikal
dan pemanfaatan teknologi digital untuk dokumentasi, penyebaran, dan
pendidikan, memungkinkan seni ini tetap relevan dan menarik bagi
generasi muda (Sasono & Setiawan, 2023). Selain itu, pelestarian
karawitan yang efektif membutuhkan sinergi antara komunitas seni,
pemerintah, dan institusi pendidikan, yang bersama-sama menciptakan
ruang bagi pengembangan kreativitas tanpa mengorbankan nilai-nilai
tradisional. Pendekatan kolaboratif ini penting untuk memastikan
karawitan tidak hanya bertahan sebagai simbol budaya, tetapi juga
berkembang sebagai ekspresi seni yang dinamis dan responsif terhadap
perubahan sosial dan budaya zaman sekarang (Sasono & Setiawan,
2023).

50



3.3 Transformasi Karawitan dari Tradisional ke
Modern

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya akan nilai
budaya dan sejarah, telah mengalami transformasi signifikan dari
bentuk tradisional menuju modern. Transformasi ini terjadi baik di Bali
maupun di Jawa, dua pusat utama karawitan di Indonesia, yang masing-
masing memiliki karakteristik dan dinamika perkembangan yang unik.
Transformasi karawitan mencerminkan kemampuan seni ini untuk
beradaptasi dengan perubahan sosial, teknologi, dan estetika tanpa
kehilangan akar budaya dan identitasnya.

3.3.1 Transformasi Karawitan Bali: Dari Sakral ke Kontemporer
a. Perkembangan Karawitan Bali pada Periode 1970-an hingga
1990-an

Sejak periode 1970-an hingga 1990-an, karawitan Bali
mengalami perkembangan yang cukup pesat. Pada masa ini, karawitan
Bali yang sebelumnya sangat tradisional dan sakral mulai mengalami
pembaharuan, terutama dalam hal komposisi musik dan variasi nada
(Suweca, 2007). Perubahan ini tidak hanya bersifat musikal, tetapi juga
sosial, di mana karawitan mulai memasuki ruang yang lebih luas,
termasuk panggung pertunjukan internasional.

Perkembangan karawitan Bali pada periode 1970-an hingga
1990-an tersebut menandai sebuah era transformasi penting di mana
seni ini mulai bergerak dari ranah sakral dan tradisional menuju
ekspresi yang lebih kontemporer dan terbuka terhadap inovasi.
Pembaharuan dalam komposisi musik dan variasi nada tidak hanya
memperkaya khazanah karawitan Bali, tetapi juga memperluas fungsi
sosial dan estetika seni ini. Karawitan yang sebelumnya kental dengan
nilai-nilai religius dan ritual kini mulai tampil di panggung-panggung
pertunjukan baik di dalam maupun luar negeri, menjadikan seni
gamelan Bali sebagai salah satu ikon budaya yang dikenal secara global
(Suweca, 2007). Transformasi ini juga mencerminkan perubahan sosial
di Bali, di mana masyarakat mulai mengadopsi pendekatan baru dalam
mempertahankan sekaligus mengembangkan warisan budaya mereka
agar tetap relevan dengan dinamika zaman.

Forum Pekan Komponis Muda yang diadakan sejak 1979
menjadi ikon pembaharuan musik tradisional Bali. Forum ini
memberikan ruang bagi para komponis muda untuk bereksperimen dan
menciptakan karya-karya baru yang menggabungkan unsur tradisional

51



dengan inovasi modern (Setyawan, 2017). Kegiatan ini mendorong
lahirnya gamelan kontemporer yang memiliki karakteristik berbeda
dari gamelan tradisional, seperti penggunaan pola ritme yang lebih
kompleks dan variasi instrumen yang lebih luas.

Inovasi tersebut tidak menghilangkan akar tradisional
karawitan Bali, melainkan memperkaya dan memperluas cakupannya,
sehingga seni ini mampu menarik minat generasi muda dan audiens
internasional. Dengan demikian, transformasi karawitan Bali pada
periode ini menjadi contoh bagaimana seni tradisional dapat hidup dan
berkembang dalam konteks global tanpa kehilangan identitas
budayanya.

b. Gamelan Kontemporer Bali

Gamelan Bali yang awalnya bersifat sakral dan digunakan
dalam konteks ritual keagamaan kini juga mengalami pembaharuan
dengan munculnya gamelan kontemporer. Gamelan ini
mengintegrasikan unsur modern dan komposisi baru yang lebih bebas
dan ekspresif (Sasono & Setiawan, 2023). Misalnya, gamelan gong
kebyar yang telah lama dikenal sebagai gamelan yang dinamis dan
energik, kini dikembangkan lebih lanjut dengan teknik permainan yang
inovatif dan penggabungan instrumen baru.

Transformasi ini menunjukkan bahwa karawitan Bali tidak
hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga terbuka terhadap kreativitas
dan perubahan. Hal ini penting untuk menjaga relevansi karawitan
dalam konteks budaya global sekaligus memperkuat identitas budaya
Bali (Suweca, 2007). Transformasi karawitan Bali yang adaptif ini
memungkinkan terjadinya inovasi dalam bentuk, gaya, dan kolaborasi
seni, sehingga seni ini tetap hidup dan mampu menarik minat generasi
muda serta penikmat dari berbagai latar belakang budaya.

3.3.2 Transformasi Karawitan Jawa: Dari Keraton ke Masyarakat
Luas
a. Peran Keraton dan Perluasan Fungsi Karawitan

Tradisi karawitan Jawa sangat terkait dengan lingkungan
keraton seperti Mataram, Surakarta, dan Yogyakarta. Namun, seiring
perkembangan zaman, fungsi seni karawitan tidak hanya terbatas pada
lingkungan keraton, melainkan telah merambah ke masyarakat luas
sebagai hiburan dan media pendidikan budaya (Setyawan, 2017).
Namun, seiring dengan perubahan sosial dan ekonomi, terutama sejak

52



masa kolonial dan pascakemerdekaan, karawitan mulai merambah ke
ruang publik yang lebih luas. Fungsi karawitan tidak lagi eksklusif
untuk kalangan istana, melainkan menjadi bagian dari kehidupan
masyarakat umum sebagai hiburan, pendidikan budaya, dan sarana
penguatan identitas sosial.

Transformasi ini terjadi karena perubahan sosial dan ekonomi
yang membawa karawitan ke ruang publik, seperti sekolah, komunitas
seni, dan festival budaya. Karawitan menjadi alat untuk
memperkenalkan nilai-nilai budaya Jawa kepada generasi muda dan
masyarakat umum, sekaligus sebagai media hiburan yang dinamis
(Setyawan, 2017). Karawitan kini hadir dalam berbagai konteks, mulai
dari pertunjukan di sekolah, pagelaran seni di ruang publik, hingga
kompetisi dan festival internasional, yang semuanya berkontribusi pada
pelestarian sekaligus inovasi seni ini. Dengan demikian, karawitan
tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya yang harus dijaga, tetapi
juga sebagai media hidup yang dinamis dan terus berkembang, mampu
menjembatani tradisi dan modernitas serta memperkuat nilai-nilai
budaya Jawa dalam kehidupan kontemporer.

b. Inovasi dan Adaptasi dalam Karawitan Jawa

Karawitan Jawa juga mengalami inovasi dalam bentuk
komposisi dan teknik permainan. Seniman karawitan menciptakan
gending-gending baru yang menggabungkan elemen tradisional dengan
gaya modern, termasuk pengaruh musik Barat dan teknologi digital
(Setyawan, 2017). Karawitan Jawa yang mengalami inovasi dalam
komposisi dan teknik permainan kini mengintegrasikan elemen musik
tradisional dengan gaya modern, termasuk penggunaan instrumen
Barat dan teknologi digital, sehingga menciptakan karya yang tetap
mempertahankan esensi budaya namun lebih kaya warna dan ekspresif
dalam menanggapi perkembangan zaman. Inovasi ini juga membuka
ruang bagi improvisasi dan kolaborasi lintas budaya yang memperkuat
relevansi karawitan dalam konteks global tanpa menghilangkan nilai-
nilai tradisionalnya.

Misalnya, penggunaan alat musik elektronik dan rekaman
dalam pertunjukan karawitan semakin umum, memungkinkan
eksplorasi suara dan efek yang lebih luas. Selain itu, teknik improvisasi
dan kolaborasi dengan genre musik lain juga menjadi bagian dari
transformasi karawitan Jawa (Setyawan, 2017).

53



Transformasi ini tidak menghilangkan nilai-nilai tradisional,
melainkan memperkaya ekspresi seni dan menjadikan karawitan lebih
relevan dengan konteks sosial budaya saat ini.

3.3.3 Dinamika Transformasi Karawitan: Keseimbangan antara
Tradisi dan Modernitas

Transformasi karawitan dari tradisional ke modern
menunjukkan dinamika yang kompleks antara mempertahankan nilai-
nilai budaya dan menerima inovasi. Karawitan tetap menjadi simbol
identitas budaya masyarakat Jawa dan Bali, namun juga terbuka
terhadap perubahan yang memungkinkan seni ini terus hidup dan
berkembang (Koentjaraningrat, 1990). Transformasi ini mencerminkan
keseimbangan yang dinamis antara penghormatan terhadap warisan
leluhur dan adaptasi terhadap kebutuhan serta selera masyarakat
modern, sehingga karawitan mampu bertahan sebagai warisan budaya
yang relevan dan inspiratif di era globalisasi.

Menurut Setyawan (2017), transformasi karawitan dapat
dipahami sebagai proses adaptasi budaya yang memungkinkan seni ini
tetap relevan dalam menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi.
Transformasi ini melibatkan negosiasi antara pelaku seni, komunitas,
dan institusi budaya dalam menjaga keseimbangan antara tradisi dan
modernitas.

3.3.4 Implikasi Sosial dan Budaya dari Transformasi Karawitan

Transformasi karawitan membawa dampak sosial dan budaya
yang signifikan. Di satu sisi, inovasi dan modernisasi memperluas
jangkauan karawitan, meningkatkan apresiasi masyarakat, dan
membuka peluang baru dalam dunia seni dan ekonomi kreatif (Sasono
& Setiawan, 2023). Di sisi lain, transformasi ini juga menimbulkan
tantangan dalam pelestarian nilai-nilai tradisional dan identitas budaya.
Namun, di balik peluang tersebut, transformasi ini juga menghadirkan
tantangan serius dalam menjaga kelestarian nilai-nilai tradisional dan
identitas budaya yang melekat pada karawitan. Adaptasi terhadap
perkembangan zaman sering kali berisiko mengaburkan makna
filosofis dan fungsi sosial asli karawitan, sehingga diperlukan upaya
sadar dari berbagai pihak untuk menyeimbangkan antara inovasi dan
pelestarian. Pendekatan yang holistik dan inklusif, yang melibatkan
komunitas seni, pemerintah, dan akademisi, menjadi kunci agar
karawitan dapat terus berkembang tanpa kehilangan akar budaya dan
nilai-nilai luhur yang menjadi jati dirinya.

54



Pelestarian karawitan dalam konteks transformasi memerlukan
pendekatan yang holistik, melibatkan pendidikan, dokumentasi, dan
dukungan institusional. Selain itu, dialog antara generasi tua dan muda
menjadi penting untuk menjaga kesinambungan budaya sekaligus
mendorong kreativitas dan inovasi (Setyawan, 2017). Pendekatan
holistik ini memastikan pelestarian karawitan tidak hanya menjadi
upaya konservasi pasif, tetapi juga proses dinamis yang responsif
terhadap perubahan zaman dengan melibatkan partisipasi aktif dari
seluruh lapisan masyarakat.

Pelestarian karawitan dalam konteks transformasi sosial dan
budaya menuntut pendekatan yang holistik, yang tidak hanya berfokus
pada konservasi fisik alat musik dan repertoar, tetapi juga melibatkan
pendidikan formal dan informal sebagai sarana transfer pengetahuan
dan nilai-nilai budaya kepada generasi muda. Dokumentasi yang
sistematis melalui rekaman audio-visual, arsip, dan penelitian juga
sangat penting untuk menjaga keberlanjutan informasi dan praktik
karawitan yang autentik. Selain itu, dukungan institusional dari
pemerintah, lembaga kebudayaan, dan komunitas seni menjadi faktor
kunci dalam menyediakan sumber daya dan ruang bagi pengembangan
karawitan. Dialog yang intensif antara generasi tua yang memegang
tradisi dan generasi muda yang membawa semangat inovasi sangat
diperlukan untuk menjaga kesinambungan budaya sekaligus
mendorong kreativitas, sehingga karawitan dapat berkembang secara
dinamis tanpa kehilangan akar dan makna filosofisnya (Setyawan,
2017).

3.4. Simpulan

Asal-usul karawitan dapat ditelusuri kembali ke masa
prasejarah dan berkembang pesat pada masa kerajaan Hindu-Buddha di
Nusantara. Seni ini kemudian mengalami evolusi yang berbeda di Jawa
dan Bali, membentuk ciri khas masing-masing namun tetap
mempertahankan akar filosofis dan fungsionalnya. Dari alat musik
sederhana hingga perangkat gamelan yang kompleks, karawitan telah
bertransformasi dari sekadar hiburan menjadi bagian integral dari ritual
keagamaan, identitas budaya, dan ekspresi sosial. Evolusi karawitan
menunjukkan kapasitasnya untuk beradaptasi dengan perubahan
zaman, sembari tetap menjadi penjaga nilai-nilai luhur budaya
Indonesia.

55



Karawitan dalam konteks sejarah sosial masyarakat Jawa dan
Bali merupakan bagian integral dari kehidupan budaya dan sosial. Di
Jawa, karawitan berkembang di lingkungan keraton dengan fungsi
ritual dan hiburan yang kaya nilai filosofis. Di Bali, karawitan sangat
terkait dengan ritual keagamaan Hindu Bali dan kehidupan komunitas
desa. Karawitan juga menjadi penanda identitas budaya yang
membedakan kedua masyarakat ini. Pelestarian dan pengembangan
karawitan dalam konteks kontemporer memerlukan pemahaman
mendalam tentang sejarah sosial dan budaya yang melingkupinya.

Karawitan mengalami transformasi signifikan dari bentuk
tradisional menuju modern di Bali dan Jawa. Di Bali, perkembangan
sejak 1970-an hingga 1990-an mendorong munculnya gamelan
kontemporer dan inovasi komposisi musik melalui forum pekan
komponis muda. Di Jawa, karawitan beradaptasi dengan merambah
masyarakat luas, menjadi media hiburan dan pendidikan budaya
dengan inovasi dalam komposisi dan teknik permainan. Transformasi
ini menunjukkan bahwa karawitan tetap dinamis dan terbuka terhadap
inovasi, sambil mempertahankan nilai-nilai tradisional yang menjadi
identitas budaya masyarakat Jawa dan Bali. Pelestarian karawitan
dalam era modern memerlukan keseimbangan antara menjaga tradisi
dan menerima perubahan agar seni ini tetap relevan dan berkembang.

56



Struktur Sosial dan Organisasi
dalam Karawitan

4.1 Struktur Sosial Komunitas Karawitan
(Kelompok, Dalang, Pemain)

Struktur sosial dalam komunitas karawitan merupakan pola
hubungan sosial yang mengatur interaksi antara anggota kelompok
karawitan. Karawitan sebagai seni tradisional yang kaya nilai budaya
tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media
penguatan identitas sosial dan solidaritas komunitas (Setyawan, 2017).
Oleh karena itu, struktur sosial komunitas karawitan menjadi aspek
penting yang memastikan kelangsungan dan keberlanjutan seni ini.

4.1.1 Komunitas Karawitan dan Kelompok/Paguyuban
Karawitan

Komunitas karawitan biasanya terorganisir dalam kelompok
atau paguyuban yang berfungsi sebagai wadah sosial untuk mengelola
kegiatan latihan, pertunjukan, dan pelestarian karawitan (Sasono &
Setiawan, 2023). Paguyuban ini bisa bersifat formal maupun informal,
tergantung pada konteks sosial dan budaya masyarakat setempat.

a. Fungsi Kelompok Karawitan

Kelompok karawitan berperan sebagai unit sosial yang
mengatur aktivitas seni, termasuk jadwal latihan, pembagian peran, dan
koordinasi pertunjukan. Selain itu, paguyuban juga menjadi sarana
pembelajaran dan regenerasi anggota baru, sehingga memastikan
transfer pengetahuan dan keterampilan secara berkelanjutan
(Setyawan, 2017). Kelompok karawitan sebagai unit sosial juga
membentuk jaringan komunikasi dan solidaritas antaranggota yang
mendukung kelancaran aktivitas bersama serta memperkuat rasa
tanggung jawab kolektif dalam menjaga kualitas dan keberlangsungan
seni karawitan.

Dalam beberapa komunitas, paguyuban karawitan juga
berfungsi sebagai lembaga sosial yang memperkuat jaringan sosial
antar anggota dan komunitas lain, serta menjadi media komunikasi
sosial yang mempererat solidaritas (Ernawati & Sugiyanto, 2016).

57



Struktur organisasi ini biasanya memiliki pimpinan atau pengurus yang
bertanggung jawab mengelola kegiatan dan sumber daya kelompok.

Gambar 4. | Pertunjukan Karawitan Paguyuban Ngeksigondo 2024
Sumber: Koleksi Dru Hendro, SSn., M.Si

Paguyuban karawitan tidak hanya berperan sebagai wadah
pelestarian seni musik tradisional, tetapi juga sebagai institusi sosial
yang vital dalam memperkuat ikatan sosial antaranggota dan komunitas
sekitarnya. Melalui kegiatan rutin seperti latihan bersama, pertunjukan,
dan pelatihan, anggota paguyuban dapat membangun rasa kebersamaan
dan saling mendukung yang memperkokoh solidaritas dalam
komunitas. Selain itu, paguyuban karawitan sering menjadi media
komunikasi sosial yang efektif untuk menyampaikan informasi,
mengorganisasi kegiatan sosial, dan memfasilitasi kolaborasi antar
kelompok seni maupun komunitas lain di lingkungan sekitar (Ernawati
& Sugiyanto, 2016). Dengan demikian, keberadaan paguyuban
karawitan berkontribusi pada penguatan jaringan sosial yang tidak
hanya berdampak pada pelestarian seni, tetapi juga pada kesejahteraan
sosial masyarakat secara keseluruhan.

Struktur organisasi paguyuban karawitan yang memiliki
pimpinan atau pengurus berfungsi sebagai pengelola kegiatan dan
sumber daya kelompok, memastikan kelancaran operasional dan
keberlanjutan organisasi. Pimpinan bertanggung jawab dalam
merancang program kerja, mengatur jadwal latihan dan pertunjukan,

58



serta mengelola keuangan dan sumber daya lainnya. Selain itu,
pengurus juga berperan sebagai mediator dalam menyelesaikan konflik
internal dan menjalin hubungan dengan pihak eksternal seperti
pemerintah, sponsor, dan lembaga kebudayaan. Dengan adanya
struktur organisasi yang jelas, paguyuban karawitan dapat berjalan
secara profesional dan terorganisir, sehingga mampu menjalankan
fungsinya sebagai agen pelestarian budaya sekaligus memperkuat
kohesi sosial dalam komunitas (Ernawati & Sugiyanto, 2016).

b. Struktur Organisasi dan Hierarki

Struktur organisasi dalam paguyuban karawitan dapat
bervariasi, namun umumnya terdapat hierarki yang jelas, mulai dari
ketua paguyuban, pengurus, hingga anggota biasa. Hierarki ini
mencerminkan pembagian tugas dan tanggung jawab yang sistematis
untuk mendukung kelancaran kegiatan seni (Ernawati & Sugiyanto,
2016).

Hierarki ini juga mencerminkan nilai-nilai sosial dan budaya
yang dianut komunitas, seperti rasa hormat kepada sesepuh,
kedisiplinan, dan kerja sama. Dengan adanya struktur sosial yang
terorganisir, paguyuban karawitan mampu menjalankan fungsinya
secara efektif dan menjaga kelestarian seni karawitan.

4.1.2 Dalang: Pemimpin Pertunjukan dan Simbol Otoritas

Dalang merupakan tokoh sentral dalam komunitas karawitan,
khususnya dalam pertunjukan wayang kulit yang diiringi gamelan.
Dalang tidak hanya berperan sebagai pencerita, tetapi juga sebagai
pengatur jalannya gamelan dan pemimpin pertunjukan secara
keseluruhan (Sukistono, 2014). Dalang memiliki peran multifungsi
yang menggabungkan seni narasi, musik, dan teatrikal, sehingga
mampu menghidupkan cerita wayang dengan penghayatan yang
mendalam. Selain mengendalikan irama gamelan dan dialog tokoh
wayang, dalang juga berfungsi sebagai penjaga tradisi dan penyampai
nilai-nilai moral serta kearifan lokal melalui pertunjukan.

a. Peran dan Fungsi Dalang

Sebagai pemimpin pertunjukan, dalang memiliki tanggung
jawab besar dalam mengendalikan ritme dan dinamika musik gamelan,
serta menyampaikan cerita dengan ekspresi yang mendalam. Dalang
juga berfungsi sebagai mediator antara dunia nyata dan dunia spiritual
dalam konteks ritual dan pertunjukan (Sukistono, 2014). Dalang tidak
hanya mengatur aspek teknis pertunjukan, tetapi juga menjaga

59



keseimbangan energetik dan makna simbolis yang terkandung dalam
setiap adegan wayang. Peran ini menjadikan dalang sebagai figur sakral
yang dihormati, karena keberhasilannya dalam menghubungkan
penonton dengan nilai-nilai spiritual dan filosofi tradisional melalui
pertunjukan.

Dalang dihormati dalam struktur sosial komunitas karawitan
karena keahliannya yang tidak hanya teknis, tetapi juga kultural dan
spiritual. Posisi dalang sering kali diwariskan secara turun-temurun dan
memerlukan proses pembelajaran yang panjang dan intensif
(Setyawan, 2017). Dalang dipandang sebagai penjaga tradisi yang
menjaga kesinambungan budaya dan nilai-nilai leluhur dalam
komunitas karawitan. Keahliannya yang holistik, mulai dari
keterampilan teknis hingga pemahaman mendalam tentang filosofi dan
spiritualitas, menjadikan dalang sosok sentral yang dihormati dan
dipercaya sebagai penerus warisan budaya secara berkelanjutan.

Dalang memegang peranan sentral dalam komunitas
karawitan, bukan hanya sebagai pengendali pertunjukan wayang kulit,
tetapi juga sebagai penjaga nilai-nilai budaya dan tradisi yang
terkandung dalam cerita dan musik pengiringnya. Keahlian dalang
meliputi kemampuan teknis dalam menggerakkan wayang, mengatur
irama gamelan, serta menguasai narasi dan filosofi yang mendalam dari
cerita-cerita pewayangan yang sarat dengan pesan moral dan spiritual.
Karena itu, posisi dalang sangat dihormati dan dianggap sebagai simbol
kebijaksanaan serta penghubung antara dunia manusia dan dunia
leluhur dalam konteks budaya Jawa (Setyawan, 2017). Proses
pembelajaran menjadi dalang biasanya dimulai sejak usia muda dan
melibatkan bimbingan langsung dari dalang senior, yang tidak hanya
mengajarkan teknik pertunjukan, tetapi juga nilai-nilai etika dan
spiritual yang melekat pada seni karawitan dan pewayangan.

Selain keahlian teknis dan kultural, dalang juga memiliki peran
sosial yang penting dalam komunitas. Mereka sering menjadi tokoh
yang dihormati dan dipercaya dalam memberikan nasihat,
menyelesaikan konflik, serta memimpin upacara adat dan ritual
keagamaan. Warisan posisi dalang yang turun-temurun menegaskan
pentingnya kesinambungan budaya dan menjaga integritas seni
karawitan sebagai bagian dari identitas sosial masyarakat. Dengan
demikian, keberadaan dalang tidak hanya menjaga kelangsungan
tradisi seni, tetapi juga memperkuat struktur sosial dan spiritual
komunitas karawitan, menjadikan mereka figur sentral yang

60



menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan budaya lokal
(Setyawan, 2017).

b. Dalang sebagai Simbol Identitas dan Kebudayaan

Dalang juga menjadi simbol identitas budaya dan kebanggaan
komunitas. Keberadaan dalang yang handal dan berwibawa
memperkuat legitimasi dan keberlangsungan tradisi karawitan dan
wayang kulit dalam masyarakat (Azizah & Pratama, 2025). Dalang
sebagai simbol identitas budaya mencerminkan kedalaman nilai-nilai
tradisional yang dijunjung tinggi dalam komunitas karawitan dan
wayang kulit. Kehadirannya yang dihormati dan kredibel tidak hanya
memperkuat rasa kebanggaan kolektif, tetapi juga memastikan agar
warisan budaya ini terus hidup dan beradaptasi dengan perubahan
zaman secara berkelanjutan.

Dalam banyak kasus, dalang juga berperan sebagai tokoh
masyarakat yang memberikan nasihat moral dan sosial, sehingga
posisinya melampaui fungsi seni menjadi bagian dari struktur sosial
yang lebih luas. Dalang tidak hanya berfungsi sebagai seniman
pertunjukan, tetapi juga sebagai teman bicara dan penaschat yang
dipercaya oleh komunitas untuk menyampaikan nilai-nilai
kebijaksanaan serta solusi atas berbagai permasalahan sosial. Peran ini
memperkuat kedudukan dalang sebagai figur sentral yang
menghubungkan aspek seni, budaya, dan kehidupan sosial dalam
masyarakat secara menyeluruh.

4.1.3 Pemain Gamelan: Peran Spesifik dan Kolaborasi

Pemain gamelan merupakan elemen penting dalam komunitas
karawitan, terdiri dari berbagai musisi yang memainkan instrumen
gamelan seperti kendang, gong, saron, bonang, dan lain-lain. Setiap
pemain memiliki peran spesifik sesuai dengan instrumen yang
dimainkan dan fungsi musikalnya (Santoso, 2018b). Pemain gamelan
tidak hanya bertanggung jawab pada teknik memainkan instrumen,
tetapi juga harus paham terhadap struktur musik dan pola interaksi
antar pemain untuk menciptakan harmoni yang kohesif. Selain itu,
mereka berperan sebagai bagian dari komunitas yang saling
bergantung, di mana kerja sama dan komunikasi nonverbal sangat
penting untuk menjaga kelancaran dan kesatuan pertunjukan karawitan.

a. Peran dan Tanggung Jawab Pemain
Setiap instrumen dalam gamelan memiliki fungsi tersendiri
dalam menciptakan harmoni dan ritme musik. Misalnya, kendang

61



berperan sebagai pengatur tempo dan dinamika, gong memberikan
tanda-tanda struktural dalam musik, sedangkan saron dan bonang
memainkan melodi utama (Spiller, 2005). Selain itu, koordinasi antar
pemain instrumen gamelan sangat penting untuk menjaga
keseimbangan suara dan kesatuan ritmis dalam pertunjukan karawitan.
Pemain gamelan harus memiliki keterampilan teknis dan
pemahaman mendalam tentang struktur musik karawitan. Selain itu,
mereka harus mampu berkolaborasi secara harmonis dengan pemain
lain untuk menciptakan kesatuan suara yang kohesif (Saepudin, 2015).
Selain keterampilan teknis dan pemahaman struktur musik, pemain
gamelan juga dituntut memiliki kesadaran kolektif dan kemampuan
komunikasi nonverbal yang kuat selama pertunjukan. Musik karawitan
menuntut koordinasi yang presisi antar pemain, di mana setiap individu
harus peka terhadap ritme, dinamika, dan perubahan tempo yang
dipimpin oleh dalang atau pemimpin musik. Kemampuan
berkolaborasi ini tidak hanya menciptakan kesatuan suara yang
harmonis, tetapi juga memperkuat ikatan sosial antar anggota
kelompok gamelan, sehingga pertunjukan menjadi refleksi dari kerja
sama dan solidaritas komunitas (Saepudin, 2015). Dengan demikian,
keterampilan teknis dan kolaborasi menjadi dua aspek yang tidak
terpisahkan dalam menjaga kualitas dan keaslian seni karawitan.

b. Pendidikan dan Regenerasi Pemain

Pendidikan pemain gamelan biasanya dilakukan secara
informal melalui latihan bersama dalam paguyuban atau komunitas
seni. Proses pembelajaran ini melibatkan transfer pengetahuan dari
sesepuh kepada generasi muda, yang menjadi kunci regenerasi dan
pelestarian karawitan (Supeno & Wijaya, 2025). Pendidikan informal
dalam komunitas gamelan menekankan pembelajaran langsung melalui
praktik, observasi, dan pengalaman kolektif yang kaya akan nilai-nilai
budaya serta etika bermusik. Pendekatan ini tidak hanya melatih
keterampilan teknis, tetapi juga membentuk sikap disiplin,
kebersamaan, dan penghargaan terhadap tradisi sehingga memastikan
kelangsungan karawitan secara berkelanjutan.

Dalam beberapa komunitas, pendidikan karawitan juga
dilakukan secara formal di sekolah atau institusi seni, yang membantu
memperluas akses dan meningkatkan kualitas pemain gamelan
(Nuraini Widia Santoso et al., 2024). Pendidikan formal karawitan di
sekolah atau institusi seni memungkinkan kurikulum yang terstruktur
dan metode pengajaran yang sistematis, sehingga peserta didik

62



memperoleh pemahaman teori musik serta teknik permainan yang lebih
mendalam. Selain itu, adanya pendidikan formal ini turut mendorong
pelestarian karawitan melalui penelitian, dokumentasi, dan kolaborasi
lintas disiplin yang memperkaya perkembangan seni karawitan di masa
kini dan masa depan.

Pendidikan karawitan yang dilakukan secara formal di sekolah
dan institusi seni memberikan kontribusi penting dalam memperluas
akses serta meningkatkan kualitas pemain gamelan. Melalui kurikulum
yang terstruktur, siswa tidak hanya diajarkan teknik memainkan alat
musik gamelan, tetapi juga diperkenalkan pada nilai-nilai budaya,
filosofi, dan sejarah karawitan yang mendalam. Misalnya, di beberapa
sekolah dasar dan menengah, pelajaran karawitan menjadi bagian dari
muatan lokal yang dirancang untuk mengenalkan kearifan lokal serta
membentuk karakter siswa melalui pembelajaran seni tradisional
(Hartanti, 2021). Metode pembelajaran yang digunakan meliputi
ceramah, demonstrasi, tanya jawab, dan praktik langsung, sehingga
siswa dapat memahami dan menghayati seni karawitan secara
menyeluruh.

Selain itu, pendidikan formal karawitan juga berperan dalam
menjaga kesinambungan tradisi dengan menyiapkan generasi muda
yang kompeten dan berkomitmen terhadap pelestarian seni ini. Institusi
pendidikan seperti Sekolah Menengah Karawitan dan program
ekstrakurikuler di sekolah dasar maupun menengah menjadi wadah
strategis untuk mengembangkan bakat dan minat siswa dalam
karawitan. Pendekatan sistematis dalam pengajaran, termasuk evaluasi
kurikulum dan peningkatan kualitas guru, memastikan bahwa
pembelajaran karawitan tidak hanya bersifat hafalan atau teknik
semata, tetapi juga mengandung aspek pendidikan karakter seperti
disiplin, kerja sama, dan rasa hormat terhadap budaya (Barokad &
Sunarto, 2021). Dengan demikian, pendidikan formal karawitan
menjadi fondasi penting dalam pelestarian dan pengembangan seni
gamelan di era modern.

4.1.4 Pola Interaksi dan Dinamika Sosial dalam Komunitas
Karawitan

Struktur sosial komunitas karawitan menciptakan pola
interaksi yang terorganisir dan berfungsi untuk menjaga kelangsungan
seni karawitan serta mengatur peran dan tanggung jawab setiap anggota
(Setyawan, 2017). Interaksi sosial ini meliputi komunikasi verbal dan

63



nonverbal, kerja sama dalam latihan dan pertunjukan, serta pengelolaan
konflik dan perbedaan.

Struktur sosial dalam komunitas karawitan membentuk
kerangka kerja yang jelas mengenai peran dan tanggung jawab setiap
anggota, sehingga kegiatan seni dapat berjalan secara harmonis dan
efektif. Dalam komunitas ini, terdapat pembagian tugas yang spesifik,
mulai dari pemain gamelan, dalang, hingga pengurus paguyuban yang
mengelola administrasi dan logistik pertunjukan. Pola interaksi yang
terorganisir ini memungkinkan koordinasi yang baik selama latihan dan
pertunjukan, di mana komunikasi verbal digunakan untuk
menyampaikan instruksi dan arahan, sementara komunikasi nonverbal
seperti isyarat tangan dan gerakan tubuh menjadi kunci dalam menjaga
keselarasan musik secara real-time (Setyawan, 2017). Dengan
demikian, struktur sosial tidak hanya menjaga kelangsungan seni
karawitan, tetapi juga memperkuat solidaritas dan rasa tanggung jawab
kolektif antar anggota.

Selain itu, struktur sosial komunitas karawitan juga berperan
penting dalam pengelolaan konflik dan perbedaan yang mungkin
muncul dalam proses kreatif maupun sosial. Melalui mekanisme
musyawarah dan dialog terbuka, anggota komunitas dapat
menyelesaikan perbedaan pendapat secara konstruktif tanpa
mengganggu keharmonisan kelompok. Pendekatan ini mencerminkan
nilai-nilai budaya Jawa yang menekankan pentingnya harmoni dan
keselarasan dalam kehidupan bermasyarakat. Dengan adanya struktur
sosial yang kuat dan pola interaksi yang efektif, komunitas karawitan
mampu mempertahankan tradisi sekaligus beradaptasi dengan
perubahan zaman, sehingga seni karawitan tetap relevan dan hidup
dalam konteks sosial yang dinamis (Setyawan, 2017).

a. Solidaritas dan Kebersamaan

Kegiatan karawitan menuntut solidaritas dan kebersamaan
antar anggota komunitas. Latihan bersama dan pertunjukan menjadi
momen penting untuk mempererat hubungan sosial dan membangun
rasa kebersamaan (Setyawan, 2017). Melalui kegiatan karawitan,
anggota komunitas tidak hanya mengasah keterampilan seni, tetapi juga
mengembangkan saling pengertian dan dukungan emosional yang
memperkuat ikatan sosial secara menyeluruh.

Solidaritas ini juga menjadi modal sosial yang mendukung
pelestarian karawitan di tengah tantangan modernisasi dan perubahan
sosial (Ahmad & Laksono, 2023). Solidaritas yang terjalin dalam

64



komunitas karawitan berfungsi sebagai modal sosial yang sangat
penting dalam menghadapi tantangan modernisasi dan perubahan sosial
yang cepat. Dalam konteks ini, solidaritas menciptakan rasa
kebersamaan dan tanggung jawab kolektif yang mendorong anggota
komunitas untuk aktif melestarikan seni karawitan, meskipun
dihadapkan pada berbagai tekanan seperti globalisasi, perubahan gaya
hidup, dan dominasi budaya populer. “Dengan adanya ikatan sosial
yang kuat, komunitas karawitan mampu mempertahankan tradisi
melalui berbagai kegiatan bersama, seperti latihan rutin, pertunjukan,
serta pendidikan dan regenerasi pemain muda, yang semuanya
berkontribusi pada keberlanjutan seni ini” (Ahmad & Laksono, 2023).
Solidaritas ini juga memfasilitasi kerja sama lintas generasi dan
kelompok sosial, sehingga nilai-nilai budaya yang terkandung dalam
karawitan dapat terus diwariskan dan diadaptasi sesuai dengan
perkembangan zaman.

Selain itu, modal sosial berupa solidaritas ini memungkinkan
komunitas karawitan untuk lebih mudah mengakses dukungan dari
berbagai pihak, termasuk pemerintah, lembaga kebudayaan, dan sektor
swasta, yang sangat dibutuhkan dalam upaya pelestarian dan
pengembangan seni tradisional. Solidaritas yang kuat memperkuat
posisi tawar komunitas dalam menjalin kemitraan dan kolaborasi, baik
dalam penyelenggaraan festival budaya, pelatihan, maupun program
edukasi karawitan. Hal ini tidak hanya memperkuat keberadaan
karawitan sebagai warisan budaya yang hidup, tetapi juga membuka
peluang bagi seni ini untuk berkembang sebagai bagian dari ekonomi
kreatif yang berkelanjutan. Dengan demikian, “solidaritas sosial dalam
komunitas karawitan menjadi fondasi strategis yang mendukung
pelestarian dan inovasi karawitan di tengah dinamika sosial dan budaya
modern” (Ahmad & Laksono, 2023).

b. Pengaturan Peran dan Status Sosial

Struktur sosial komunitas karawitan juga mengatur status dan
peran sosial anggotanya. Dalang sebagai pemimpin memiliki status
sosial tertinggi, diikuti oleh pemain senior dan pemula. Penghormatan
kepada sesepuh dan aturan adat menjadi bagian dari norma sosial yang
mengatur interaksi dalam komunitas (Sukistono, 2014). Pengaturan ini
membantu menciptakan keteraturan sosial dan memastikan kelancaran
aktivitas seni karawitan.

65



4.2 Peran dan Fungsi Sosial dalam Kelompok
Karawitan

Kelompok karawitan merupakan unit sosial yang memiliki
struktur dan fungsi sosial yang kompleks dalam masyarakat tradisional
Indonesia, khususnya di Jawa dan Bali. Seni karawitan tidak hanya
dilihat sebagai seni musik tradisional, tetapi juga sebagai fenomena
sosial budaya yang berperan penting dalam kehidupan komunitas.
Dalam kelompok karawitan, setiap anggota memiliki peran sosial yang
jelas dan fungsi yang saling melengkapi, yang secara kolektif
mendukung pelestarian dan pengembangan seni ini (Sukistono, 2014).
Struktur dan fungsi sosial dalam kelompok karawitan mencerminkan
hierarki dan norma budaya yang mengatur interaksi antar anggota,
sehingga seni karawitan menjadi medium yang memperkuat solidaritas,
identitas kolektif, dan kontinuitas tradisi dalam masyarakat.

4.2.1 Peran Sosial dalam Kelompok Karawitan
a. Dalang: Pemimpin Artistik dan Komunikator Budaya

Dalang memegang peran sentral dalam kelompok karawitan,
terutama dalam pertunjukan wayang kulit yang diiringi gamelan.
Dalang bukan hanya sekadar pencerita, tetapi juga pemimpin artistik
yang mengatur jalannya pertunjukan dan penghubung antara seni
dengan nilai-nilai sosial dan spiritual masyarakat (Sukistono, 2014).
Dalang tidak hanya berfungsi sebagai pengatur teknis pertunjukan,
tetapi juga sebagai narator yang mampu memberikan kedalaman emosi
dan dinamika cerita sehingga penonton dapat merasakan makna yang
terkandung dalam lakon. Selain itu, dalang berperan sebagai
penghubung yang menyampaikan pesan sosial dan spiritual, menjaga
kesinambungan tradisi sekaligus beradaptasi dengan perkembangan
zaman untuk mempertahankan relevansi seni wayang dalam
masyarakat (Harahap & Pasaribu, 2024).

Dalang berfungsi sebagai komunikator budaya yang
menyampaikan pesan moral, filosofi, dan ajaran adat melalui cerita
wayang yang diiringi musik karawitan. la menjadi simbol otoritas
budaya dan spiritual dalam komunitas, dihormati tidak hanya karena
keahliannya dalam seni, tetapi juga karena perannya sebagai penjaga
tradisi dan nilai sosial (Setyawan, 2017). Dalang berperan penting
dalam mempertahankan kontinuitas budaya dengan menyampaikan
warisan leluhur melalui pertunjukan yang sarat makna simbolis dan
filosofis. Keberadaannya yang dihormati memperkuat struktur sosial

66



komunitas, sekaligus menjaga keseimbangan antara nilai-nilai
tradisional dan dinamika kehidupan masyarakat modern.

b. Pemain Gamelan: Pelaksana Seni dan Penjaga Tradisi

Pemain gamelan memiliki peran sebagai pelaksana seni yang
mempertahankan tradisi dan kualitas pertunjukan karawitan. Setiap
pemain bertanggung jawab atas instrumen tertentu, seperti kendang,
gong, saron, bonang, dan lain-lain, yang secara kolektif menciptakan
harmoni musik gamelan (Sumerjana, 2020). Pemain gamelan memiliki
peran penting dalam mempertahankan tradisi karawitan dengan tidak
hanya menguasai teknik bermain instrumen masing-masing, tetapi juga
mempraktikkan nilai-nilai kebersamaan, kedisiplinan, dan saling
menghormati dalam latihan maupun pertunjukan. Keharmonisan dan
koordinasi antar pemain sangat krusial untuk menghasilkan musik
gamelan yang utuh dan hidup, sehingga setiap pemain ikut
berkontribusi dalam menjaga kualitas dan keaslian pertunjukan
karawitan sebagai warisan budaya yang berkelanjutan (Verrysaputro et
al., 2024).

Selain keterampilan teknis, pemain gamelan juga berperan
dalam mentransmisikan nilai budaya dan norma sosial melalui praktik
seni. Mereka menjadi agen pelestarian budaya yang meneruskan
pengetahuan dan keterampilan karawitan kepada generasi berikutnya
melalui latihan dan pertunjukan bersama (Sumerjana, 2020). Selain itu,
pemain gamelan juga berfungsi sebagai fasilitator interaksi sosial yang
memperkuat solidaritas dan kohesi dalam komunitas melalui kegiatan
kolektif seni musik. Melalui peran tersebut, mereka tidak hanya
menjaga kelangsungan tradisi karawitan, tetapi juga memastikan nilai-
nilai budaya dan norma sosial tetap relevan dan hidup dalam
masyarakat modern.

c. Pengurus atau Ketua Kelompok: Organisasi dan Pengelolaan

Pengurus atau ketua kelompok karawitan memiliki fungsi
penting dalam mengorganisasi kegiatan latihan, pertunjukan, dan
pelestarian seni. Mereka bertanggung jawab mengatur jadwal latihan,
mengkoordinasi pertunjukan, serta mengelola sumber daya dan
hubungan dengan pihak luar seperti pemerintah dan lembaga budaya
(Rahma & Hendriani, 2023). Selain itu, pengurus juga berperan sebagai
motivator dan mediator dalam komunitas, menjaga semangat
kebersamaan serta menyelesaikan konflik agar kelancaran kegiatan
karawitan tetap terjaga.

67



Peran pengurus ini sangat krusial dalam menjaga kelangsungan
kelompok karawitan, memastikan bahwa aktivitas seni berjalan lancar
dan berkelanjutan. Pengurus juga menjadi penghubung antara
komunitas karawitan dengan masyarakat luas dan institusi formal.
Pengurus berperan penting dalam membangun jejaring dan kerjasama
eksternal yang dapat mendukung pengembangan dan pelestarian
karawitan. Dengan kemampuan komunikasi yang baik, pengurus
mampu membawa aspirasi komunitas karawitan ke ranah publik serta
menarik perhatian berbagai pihak untuk ikut berkontribusi dalam
menjaga keberlanjutan seni ini.

4.2.2 Fungsi Sosial Kelompok Karawitan

Kelompok karawitan memiliki fungsi sosial yang luas dan
mendalam dalam masyarakat. Fungsi-fungsi ini tidak hanya terbatas
pada aspek hiburan, tetapi juga mencakup pendidikan budaya,
penguatan solidaritas sosial, dan pelestarian nilai-nilai adat dan tradisi
(Setyawan, 2017). Kelompok karawitan menjadi wadah yang
mempererat hubungan antarpeserta dengan membangun rasa
kebersamaan dan identitas kolektif melalui aktivitas musikal bersama.
Selain itu, kelompok ini juga berperan sebagai agen penghubung antar
generasi dalam mewariskan dan melestarikan kearifan lokal serta
norma sosial yang terkandung dalam seni karawitan.

a. Media Hiburan dan Pendidikan Budaya

Sebagai media hiburan, karawitan memberikan pengalaman
estetis yang memperkaya kehidupan masyarakat. Pertunjukan
karawitan menjadi momen berkumpul dan menikmati seni bersama,
yang mempererat hubungan sosial antar anggota komunitas (Marzuqi
et al., 2025). Karawitan sebagai media hiburan tidak hanya
menyuguhkan keindahan suara dan komposisi musik, tetapi juga
menciptakan suasana kebersamaan yang menghidupkan rasa
kekeluargaan dan solidaritas dalam komunitas.

Selain itu, karawitan berfungsi sebagai media pendidikan
budaya yang efektif. Melalui partisipasi dalam latihan dan pertunjukan,
anggota komunitas belajar nilai-nilai budaya, norma sosial, dan sejarah
tradisi mereka. Pendidikan informal ini menjadi sarana pewarisan
budaya yang vital (Sawitri et al., 2022). Selain itu, karawitan juga
mengajarkan keterampilan sosial seperti kerja sama, disiplin, dan
tanggung jawab kepada anggota komunitas, yang penting untuk
menjaga keharmonisan dalam kelompok. Proses pembelajaran yang

68



berlangsung secara langsung dan berkelanjutan ini memastikan bahwa
tradisi karawitan tidak hanya dipahami secara teori, tetapi juga
diamalkan dan terus berkembang sesuai dengan konteks masyarakat.

b. Penguatan Solidaritas Sosial

Kelompok karawitan memperkuat solidaritas sosial dengan
menciptakan rasa kebersamaan dan identitas kolektif di antara
anggotanya. Aktivitas bersama dalam latihan dan pertunjukan
membangun ikatan emosional dan sosial yang kuat (Hendrayani &
Indra Laksana, 2023). Selain itu, melalui pengalaman bersama dalam
menghadapi tantangan dan merayakan keberhasilan pertunjukan,
anggota kelompok karawitan mengembangkan rasa saling percaya dan
dukungan yang mendalam. Ikatan ini tidak hanya memperkokoh
hubungan internal, tetapi juga memperluas jaringan sosial yang
menguatkan posisi komunitas karawitan dalam masyarakat luas.

Solidaritas ini menjadi modal sosial yang mendukung
pelestarian karawitan di tengah tantangan modernisasi dan perubahan
sosial. Kelompok karawitan menjadi ruang sosial yang memungkinkan
interaksi positif dan kerja sama antar anggota masyarakat. Melalui
solidaritas yang terjalin, kelompok karawitan mampu mempertahankan
eksistensi dan relevansi budaya mereka sekaligus memperkuat
kemampuan adaptasi dalam menghadapi dinamika sosial yang terus
berkembang.

c. Pelestarian Nilai-nilai Adat dan Tradisi

Kelompok karawitan berperan sebagai penjaga nilai-nilai adat
dan tradisi yang terkandung dalam seni karawitan. Melalui praktik seni,
nilai-nilai seperti kesopanan, hormat, kebersamaan, dan harmoni sosial
diajarkan dan dipraktikkan secara kolektif (Setyawan, 2017).
Kelompok karawitan tidak hanya melestarikan aspek musikal, tetapi
juga menjalankan fungsi sosial sebagai media pembelajaran nilai-nilai
luhur yang menjadi pijakan kehidupan bermasyarakat. Dengan
demikian, praktik seni karawitan berkontribusi dalam membentuk
karakter dan menjaga keberlanjutan norma-norma adat yang
memperkuat kohesi dan identitas komunitas.

Pelestarian ini tidak hanya menjaga seni karawitan sebagai
warisan budaya, tetapi juga memperkuat struktur sosial dan identitas
budaya masyarakat. Pelestarian seni karawitan menjadi fondasi bagi
masyarakat untuk mempertahankan ikatan sosial yang kokoh serta rasa
bangga terhadap warisan budaya leluhur. Dengan demikian, kegiatan

69



pelestarian ini turut mendorong regenerasi nilai-nilai tradisional
sekaligus memberikan ruang bagi inovasi yang sesuai dengan
perkembangan zaman.

4.2.3 Studi Kasus: Modal Sosial dalam Kelompok Karawitan
Dusun Legundi

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan
bagaimana modal sosial berupa kepercayaan, norma, dan jaringan
sosial berperan penting dalam pelestarian karawitan (Bangsawan et al.,
2023). Kelompok karawitan di dusun ini tidak hanya berfungsi sebagai
wadah seni, tetapi juga sebagai pusat interaksi sosial dan penguatan
solidaritas komunitas.

Partisipasi aktif anggota dalam latihan dan pertunjukan
menciptakan rasa kebersamaan yang kuat. Pengurus kelompok
berperan dalam mengorganisasi kegiatan dan menjalin hubungan
dengan pihak luar, sehingga kelompok karawitan dapat berkembang
dan berkelanjutan.

4.2.4 Implikasi Sosial dan Budaya

Peran dan fungsi sosial kelompok karawitan memiliki
implikasi penting dalam konteks pelestarian budaya dan pembangunan
sosial. Kelompok karawitan menjadi sarana efektif untuk menjaga
keberlanjutan seni tradisional sekaligus memperkuat jaringan sosial
dan identitas budaya (Rahma & Hendriani, 2023). Selain itu,
keberadaan kelompok karawitan juga mendorong partisipasi aktif
masyarakat dalam pelestarian budaya, sehingga menciptakan rasa
tanggung jawab kolektif yang berkontribusi pada pembangunan sosial
yang inklusif dan berkelanjutan.

Dalam era modern, kelompok karawitan juga berperan dalam
menghadapi tantangan globalisasi dengan mengintegrasikan inovasi
dan teknologi tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional (Rudiana,
2017). Dengan mengintegrasikan inovasi dan teknologi digital, seperti
penggunaan platform media sosial untuk pertunjukan daring, studio
rekaman digital, serta metode pembelajaran hybrid yang
menggabungkan tradisi dan teknologi, sehingga tetap menjaga nilai-
nilai tradisional sekaligus menarik minat generasi muda dan
mempertahankan keberlanjutan seni karawitan. Integrasi ini
memungkinkan karawitan berkembang sebagai seni budaya yang
relevan dan adaptif di tengah perubahan zaman tanpa kehilangan esensi
budaya lokalnya (Wijayanto et al., 2025).

70



4.3 Jaringan Sosial dan Solidaritas dalam
Komunitas Karawitan

Komunitas karawitan merupakan kelompok sosial yang tidak
hanya berfungsi sebagai wadah seni musik tradisional, tetapi juga
sebagai ruang sosial yang membangun jaringan sosial dan solidaritas
yang kuat. Jaringan sosial yang terjalin melalui interaksi rutin dalam
latihan dan pertunjukan karawitan menjadi modal sosial penting yang
memperkuat kohesi sosial dan kelangsungan seni karawitan itu sendiri
(Yobel Zefanya Sulu et al., 2024). Solidaritas dalam komunitas ini tidak
hanya mempererat hubungan antar anggota, tetapi juga menjadi
mekanisme sosial yang membantu komunitas menghadapi berbagai
tantangan sosial dan budaya, terutama dalam konteks pelestarian
karawitan di era modern.

4.3.1 Jaringan Sosial dalam Komunitas Karawitan
a. Definisi dan Konsep Jaringan Sosial

Jaringan sosial adalah pola hubungan sosial yang
menghubungkan individu atau kelompok dalam suatu komunitas
melalui interaksi yang berkelanjutan (Mukti & Kusumo, 2022). Dalam
konteks komunitas karawitan, jaringan sosial terbentuk melalui
aktivitas bersama seperti latihan rutin, pertunjukan, dan kegiatan sosial
lainnya yang melibatkan anggota komunitas secara intensif (Prasetyo
& Setiawan, 2024).

Jaringan sosial ini menciptakan ikatan sosial yang kuat,
memungkinkan pertukaran informasi, dukungan emosional, dan
kolaborasi dalam berbagai kegiatan seni dan sosial. Melalui jaringan
ini, anggota komunitas dapat saling mengenal, memahami peran
masing-masing, dan bekerja sama secara efektif.

b. Pembentukan Jaringan Sosial dalam Karawitan

Pembentukan jaringan sosial dalam komunitas karawitan
terjadi secara alami melalui interaksi yang berulang dan terstruktur.
Latihan bersama menjadi momen penting di mana anggota saling
berkomunikasi, belajar, dan berbagi pengalaman. Pertunjukan
karawitan, baik dalam konteks ritual maupun hiburan, juga menjadi
arena sosial yang memperkuat hubungan antar anggota dan dengan
masyarakat luas (Setyawan, 2017).

Selain itu, jaringan sosial dalam komunitas karawitan juga
melibatkan hubungan dengan pihak eksternal seperti pemerintah,

71



lembaga budaya, dan komunitas seni lain, yang mendukung
pengembangan dan pelestarian karawitan (Yobel Zefanya Sulu et al.,
2024). Hubungan dengan pihak eksternal ini memperkuat sinergi dalam
pelestarian karawitan melalui dukungan kebijakan, pendanaan, serta
kolaborasi program seni yang memperluas jangkauan dan dampak
budaya karawitan di masyarakat luas.

4.3.2 Solidaritas dalam Komunitas Karawitan
a. Kerjasama dan Gotong Royong

Solidaritas dalam komunitas karawitan tercermin dalam
semangat kerjasama dan gotong royong. Anggota komunitas secara
bersama-sama mempersiapkan pertunjukan, mulai dari latihan,
pengaturan alat musik, hingga pelaksanaan acara. Kerjasama ini tidak
hanya bersifat teknis, tetapi juga sosial, menciptakan rasa tanggung
jawab kolektif atas keberhasilan pertunjukan (Nandayana & Saptono,
2023).

Gotong royong ini juga meluas ke kegiatan sosial lain, seperti
perayaan adat, kegiatan keagamaan, dan pembangunan fasilitas
komunitas. Melalui partisipasi aktif, anggota komunitas memperkuat
ikatan sosial dan membangun solidaritas yang kokoh (Pasya, 2011).
Partisipasi dalam gotong royong ini tidak hanya memperkuat rasa
kebersamaan, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif
yang menjadi fondasi penting bagi kelangsungan dan kemajuan
komunitas secara menyeluruh.

b. Penghormatan terhadap Hierarki dan Peran

Dalam komunitas karawitan, terdapat penghormatan yang
mendalam terhadap hierarki dan peran masing-masing anggota. Dalang
dan sesepuh komunitas mendapatkan penghormatan khusus karena
peran mereka sebagai pemimpin artistik dan penjaga tradisi (Bagaskara
et al., 2023). Penghormatan ini menjadi bagian dari norma sosial yang
mengatur interaksi dalam komunitas, menjaga keteraturan dan
keharmonisan sosial.

Penghormatan terhadap hierarki juga mendorong rasa
tanggung jawab dan kesadaran akan peran sosial, sehingga setiap
anggota berusaha menjalankan tugasnya dengan baik demi
keberhasilan bersama (Setyawan, 2017). Selain itu, penghormatan
terhadap hierarki menciptakan struktur sosial yang tertib dan harmonis,
yang memudahkan koordinasi dan kerja sama dalam komunitas.
Kesadaran ini juga memperkuat rasa saling menghargai dan

72



mengurangi konflik, sehingga mendukung tercapainya tujuan bersama
secara efektif.

c. Partisipasi Aktif dalam Kegiatan Sosial dan Ritual Adat

Partisipasi aktif anggota komunitas dalam kegiatan sosial dan
ritual adat yang melibatkan masyarakat luas menjadi wujud solidaritas
yang nyata. Karawitan seringkali menjadi bagian penting dalam
upacara adat, perayaan keagamaan, dan acara komunitas, di mana
seluruh anggota berkontribusi secara kolektif (Habiburrahman, 2021).

Keterlibatan ini tidak hanya memperkuat ikatan antar anggota,
tetapi juga mempererat hubungan komunitas karawitan dengan
masyarakat luas, menjadikan seni ini sebagai media penguatan kohesi
sosial dan identitas budaya (Indrawadi et al., 2022). Melalui
keterlibatan aktif dalam berbagai aspek kehidupan sosial dan budaya,
komunitas karawitan mampu membangun jaringan dukungan yang
luas, sehingga seni karawitan tidak hanya bertahan sebagai warisan
budaya, tetapi juga berperan sebagai perekat sosial yang dinamis di
dalam masyarakat.

d. Rasa Kebersamaan dan Identitas Kolektif

Solidaritas dalam komunitas karawitan juga tercermin dalam
rasa kebersamaan yang memperkuat identitas budaya dan sosial
komunitas. Melalui pengalaman bersama dalam latihan dan
pertunjukan, anggota komunitas mengembangkan rasa memiliki dan
kebanggaan terhadap seni karawitan sebagai bagian dari warisan
budaya mereka (Prameswari & Setiawan, 2024).

Identitas kolektif ini menjadi modal sosial yang penting dalam
menghadapi tantangan eksternal, seperti modernisasi dan globalisasi,
yang dapat mengancam keberlanjutan budaya tradisional (Setyawan,
2017). Identitas kolektif yang kuat memberikan landasan bagi
komunitas karawitan untuk tetap teguh mempertahankan tradisi
sekaligus beradaptasi secara kreatif dengan perubahan zaman tanpa
kehilangan jati diri budaya mereka.

4.3.3 Peran Solidaritas dalam Pelestarian Karawitan

Solidaritas yang terbangun dalam komunitas karawitan
memainkan peran krusial dalam pelestarian seni ini. Komitmen
bersama untuk menjaga tradisi, mentransfer pengetahuan, dan
mengorganisasi kegiatan seni menjadi faktor utama keberlangsungan
karawitan (Prameswari & Setiawan, 2024).

73



Selain itu, solidaritas juga membantu komunitas menghadapi
tantangan sosial dan budaya, seperti perubahan nilai sosial, tekanan
ekonomi, dan persaingan dengan budaya populer. Dengan jaringan
sosial yang kuat dan solidaritas yang kokoh, komunitas karawitan
mampu bertahan dan beradaptasi dengan perubahan zaman
(Prameswari & Setiawan, 2024).

Solidaritas dalam komunitas karawitan tidak hanya
memperkokoh ikatan sosial antaranggota, tetapi juga menjadi fondasi
utama dalam pelestarian tradisi melalui komitmen bersama untuk
menjaga dan meneruskan pengetahuan serta praktik seni karawitan;
solidaritas ini memfasilitasi kolaborasi dalam berbagai aktivitas seperti
latihan rutin, pertunjukan bersama, dan penyelenggaraan acara budaya
yang secara kolektif meningkatkan kesadaran dan apresiasi terhadap
karawitan di masyarakat. Selain itu, dengan dukungan dari berbagai
pihak, termasuk pemerintah desa dan masyarakat sekitar, komunitas
karawitan dapat mengatasi tantangan modernisasi dan globalisasi yang
kerap menggeser minat generasi muda, sehingga solidaritas ini menjadi
pilar penting yang menjaga keberlanjutan kesenian ini sebagai warisan
budaya yang hidup dan berkembang dalam konteks sosial yang dinamis
(Lestari et al., 2022).

4.3.4 Studi Kasus: Modal Sosial dalam Komunitas Karawitan
Dusun Legundi

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, mengungkap
bagaimana modal sosial berupa kepercayaan, norma, dan jaringan
sosial mendukung pelestarian karawitan secara berkelanjutan
(Bangsawan et al., 2023). Komunitas ini menunjukkan kerjasama yang
erat dalam setiap tahap kegiatan karawitan, dari latihan hingga
pertunjukan.

Penghormatan terhadap dalang dan sesepuh, partisipasi aktif
dalam ritual adat, serta rasa kebersamaan yang tinggi menjadi faktor
penting dalam menjaga kelangsungan seni karawitan di dusun tersebut.
Studi ini menegaskan pentingnya jaringan sosial dan solidaritas sebagai
modal sosial dalam pelestarian budaya tradisional.

4.4. Simpulan

Struktur sosial komunitas karawitan terdiri dari tiga elemen
utama: kelompok atau paguyuban karawitan sebagai wadah organisasi
sosial, dalang sebagai pemimpin pertunjukan dan simbol otoritas, serta
pemain gamelan dengan peran spesifik sesuai instrumen yang

74



dimainkan. Struktur ini menciptakan pola interaksi yang terorganisir,
menjaga kelangsungan seni karawitan, serta mengatur peran dan
tanggung jawab anggota komunitas. Solidaritas, kebersamaan, dan
penghormatan terhadap norma sosial menjadi modal sosial penting
dalam pelestarian karawitan. Pemahaman mendalam tentang struktur
sosial ini sangat penting untuk mendukung keberlanjutan dan
pengembangan karawitan dalam konteks sosial budaya yang terus
berubah.

Kelompok karawitan memiliki struktur sosial yang terdiri dari
dalang sebagai pemimpin artistik dan komunikator budaya, pemain
gamelan sebagai pelaksana seni dan penjaga tradisi, serta pengurus
sebagai pengelola dan organisator kegiatan. Fungsi sosial kelompok
karawitan meliputi media hiburan, pendidikan budaya, penguatan
solidaritas sosial, dan pelestarian nilai adat dan tradisi. Peran dan fungsi
ini saling melengkapi dan menjadi modal sosial penting dalam menjaga
kelangsungan karawitan sebagai warisan budaya yang hidup dan
berkembang.

Jaringan sosial dan solidaritas dalam komunitas karawitan
merupakan aspek fundamental yang mendukung kelangsungan seni
tradisional ini. Melalui interaksi rutin dalam latihan dan pertunjukan,
komunitas membangun ikatan sosial yang kuat, menciptakan rasa
kebersamaan, dan memperkuat identitas kolektif. Solidaritas tercermin
dalam kerjasama, penghormatan terhadap hierarki, partisipasi aktif
dalam kegiatan sosial, serta penguatan nilai-nilai budaya. Modal sosial
ini menjadi kekuatan utama dalam menghadapi tantangan sosial dan
budaya, serta menjaga pelestarian karawitan di tengah perubahan
zaman.

75



Fungsi Sosial Karawitan

5.1 Fungsi Karawitan dalam Ritual dan Upacara
Adat

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya akan nilai
budaya dan spiritual, memiliki peran sentral dalam berbagai ritual dan
upacara adat di masyarakat Indonesia, khususnya di Jawa dan Bali.
Fungsi karawitan dalam konteks ini tidak sekadar sebagai hiburan,
melainkan sebagai elemen sakral dan simbolis yang membantu
menciptakan suasana khidmat serta menghubungkan manusia dengan
dunia spiritual (Ambarwati, 2018). Melalui peran ini, karawitan
menjadi sarana penting dalam pelestarian nilai-nilai spiritual dan sosial
yang diwariskan secara turun-temurun.

5.1.1 Karawitan sebagai Pengiring Utama dalam Upacara
Keagamaan dan Adat
a. Fungsi Sakral Karawitan

Dalam berbagai upacara keagamaan dan adat, karawitan
berfungsi sebagai pengiring utama yang menciptakan suasana religius
dan sakral. Misalnya, dalam upacara Hindu Bali, gamelan menjadi
bagian integral dari ritual panca yadnya, yang meliputi upacara
piodalan (hari jadi pura), ngaben (kremasi), dan odalan (perayaan desa)
(Setyawan, 2017). Musik gamelan yang dimainkan secara khusus
diatur untuk mendukung setiap tahapan ritual, memberikan makna
simbolis dan spiritual yang mendalam.

Di Jawa, karawitan juga mengiringi upacara keagamaan Islam
dan adat, seperti pernikahan, khitanan, dan slametan. Musik gamelan
dan pertunjukan wayang kulit yang diiringi karawitan menjadi media
penyampaian doa, harapan, dan penghormatan kepada leluhur serta
Tuhan (Setyawan, 2017). Fungsi sakral ini menjadikan karawitan
sebagai jembatan antara dunia manusia dan dunia spiritual.

b. Simbolisme dalam Karawitan
Karawitan mengandung simbolisme yang kaya, yang tercermin
dalam struktur musik, instrumen, dan pola permainan. Misalnya,

76



penggunaan tangga nada slendro dan pelog dalam gamelan Jawa
memiliki makna filosofis yang berkaitan dengan keseimbangan alam
dan kehidupan manusia (Widodo, 2000). Instrumen seperti gong dan
kendang memiliki fungsi simbolis sebagai penanda waktu dan pengatur
ritme kehidupan.

Simbolisme ini memperkuat fungsi karawitan dalam ritual, di
mana musik tidak hanya didengar tetapi juga dipahami sebagai bagian
dari komunikasi dengan kekuatan gaib dan leluhur (Atasoge, 2019).
Dengan demikian, karawitan menjadi medium yang menghubungkan
aspek fisik dan metafisik dalam kehidupan masyarakat.

5.1.2 Karawitan sebagai Media Pengantar Doa dan
Penghormatan

Karawitan berperan sebagai media pengantar doa dan
penghormatan kepada leluhur, dewa, dan roh-roh suci dalam tradisi
masyarakat setempat. Musik gamelan dan tembang yang dibawakan
dalam upacara adat sering kali mengandung lirik dan melodi yang
berisi doa, pujian, dan permohonan keselamatan (Setyawan, 2017).
Selain itu, karawitan juga berfungsi untuk mempererat rasa
kebersamaan dan menjaga keberlangsungan nilai-nilai budaya yang
diwariskan secara turun-temurun.

Dalam tradisi Bali, misalnya, gamelan digunakan untuk
mengiringi prosesi doa dan persembahan, menciptakan suasana yang
mendukung konsentrasi dan kekhusyukan para peserta upacara (H.
Santosa et al., 2022). Di Jawa, pertunjukan karawitan dan wayang kulit
juga menjadi sarana untuk menyampaikan pesan moral dan spiritual
kepada masyarakat, sekaligus sebagai bentuk penghormatan kepada
leluhur dan Tuhan (Masroer, 2017).

5.1.3 Pelestarian Nilai-nilai Spiritual dan Sosial melalui
Karawitan
a. Pendidikan Nilai-nilai Budaya

Karawitan berfungsi sebagai sarana pendidikan nilai-nilai
spiritual dan sosial dalam masyarakat. Melalui partisipasi dalam latihan
dan pertunjukan karawitan, anggota komunitas belajar tentang filosofi
hidup, norma sosial, dan etika yang terkandung dalam seni ini
(Fitrianto, 2019). Pendidikan ini bersifat informal namun efektif dalam
mentransmisikan warisan budaya kepada generasi muda.

77



b. Penguatan Kohesi Sosial

Upacara adat yang melibatkan karawitan menjadi momen
penting untuk memperkuat kohesi sosial dan solidaritas komunitas.
Partisipasi bersama dalam ritual dan pertunjukan menciptakan rasa
kebersamaan dan identitas kolektif yang memperkuat ikatan sosial
(Setyawan, 2017). Dengan demikian, karawitan tidak hanya berfungsi
secara individual tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang menjaga
keharmonisan masyarakat.

5.1.4 Studi Kasus: Karawitan dalam Upacara Ngaben di Bali

Upacara ngaben atau kremasi di Bali merupakan salah satu
contoh penting fungsi karawitan dalam ritual adat. Gamelan mengiringi
seluruh proses upacara, dari persiapan hingga pelepasan roh ke alam
baka (Arsana et al., 2015). Musik gamelan yang dimainkan memiliki
tempo dan pola khusus yang mencerminkan tahapan ritual dan makna
spiritual.

Partisipasi komunitas dalam upacara ini melalui karawitan
memperkuat solidaritas sosial dan rasa hormat terhadap tradisi.
Upacara ini juga menjadi sarana pendidikan budaya bagi generasi muda
yang terlibat dalam persiapan dan pelaksanaan karawitan (Daryanto,
2016a). Selain itu, keterlibatan aktif dalam karawitan memberikan
pengalaman langsung yang mendalam sehingga generasi muda dapat
menghayati makna dan nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi
tersebut. Melalui proses ini, keberlanjutan budaya terjaga karena
pengetahuan dan keterampilan diwariskan secara langsung dari satu
generasi ke generasi berikutnya.

5.1.5 Implikasi Fungsi Karawitan dalam Konteks Kontemporer

Dalam era modern, fungsi karawitan dalam ritual dan upacara
adat tetap relevan meskipun menghadapi tantangan globalisasi dan
modernisasi. Karawitan terus dipertahankan sebagai bagian dari
identitas budaya dan spiritual masyarakat (Ardana, 2009).

Upaya pelestarian karawitan dalam konteks ritual dan adat
memerlukan dukungan dari berbagai pihak, termasuk pemerintah,
lembaga budaya, dan komunitas seni. Pengembangan pendidikan
karawitan dan dokumentasi budaya menjadi strategi penting untuk
menjaga keberlanjutan fungsi sosial dan spiritual karawitan (Sonia &
Sarwoprasodjo, 2020). Upaya pelestarian karawitan memerlukan
sinergi yang kuat antara pemerintah, lembaga budaya, dan komunitas
seni untuk menyediakan dukungan kebijakan, fasilitasi pelatihan, dan

78



ruang publik bagi seni karawitan berkembang. Pendidikan karawitan
yang berkesinambungan serta dokumentasi budaya melalui paguyuban,
sanggar, dan program pelatihan memungkinkan transfer pengetahuan
dan keterampilan dari generasi tua ke muda, sehingga keberlanjutan
fungsi sosial dan spiritual karawitan dapat terjaga secara efektif dan
berkelanjutan (Lestari et al., 2022).

5.2 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial
dan Simbol Identitas

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya akan nilai
dan makna, memiliki peran signifikan dalam kehidupan sosial
masyarakat. Fungsi karawitan melampaui sekadar hiburan; ia bertindak
sebagai media komunikasi sosial yang efektif dan simbol identitas
budaya yang kuat. Melalui alunan melodi gamelan dan pertunjukan
yang memukau, karawitan mampu menyampaikan pesan-pesan
kompleks serta membentuk dan memperkuat identitas suatu komunitas.

5.2.1 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial

Karawitan berfungsi sebagai alat komunikasi sosial yang
menyampaikan pesan, nilai, dan norma budaya kepada masyarakat.
Musik memiliki kemampuan unik untuk mempengaruhi perasaan dan
pikiran manusia, dan karawitan memanfaatkan kekuatan ini untuk
mentransmisikan pesan-pesan moral, sejarah, dan filosofi hidup secara
halus dan estetis (Marzugqi et al., 2025). Melalui ekspresi musikalnya,
karawitan tidak hanya menghibur tetapi juga membangun kesadaran
kolektif serta memperkuat identitas budaya masyarakat secara
mendalam.

a. Penyampaian Pesan Moral dan Filosofi Hidup

Melalui gending (komposisi musik gamelan) dan tembang
(lagu yang diiringi gamelan), karawitan seringkali menyisipkan pesan
moral, etika, dan filosofi hidup yang mendalam. Misalnya, dalam
pertunjukan wayang kulit yang diiringi karawitan, dalang
menggunakan alunan gamelan dan tembang untuk memperkuat narasi
cerita yang sarat dengan ajaran budi pekerti, kearifan lokal, dan
pandangan hidup masyarakat (Setyawan, 2017). Pesan-pesan ini
diserap oleh pendengar secara subliminal, membentuk karakter dan
pandangan dunia mereka.

Gending-gending tertentu juga memiliki makna simbolis yang
terkait dengan peristiwa kehidupan, ritual, atau siklus alam. Melalui

79



pengenalan gending-gending ini, masyarakat belajar tentang nilai-nilai
yang dianggap penting dalam budaya mereka, seperti keseimbangan,
keselarasan, dan gotong royong (Widodo, 2000). Selain itu, gending-
gending tersebut berfungsi sebagai sarana pengingat dan peneguh nilai-
nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Dengan
memahami makna simbolis dalam gending, masyarakat dapat
memperkuat hubungan spiritual dan sosial mereka dengan lingkungan
serta sesama.

b. Transmisi Sejarah dan Memori Kolektif

Karawitan juga Dberfungsi sebagai medium untuk
mentransmisikan sejarah dan memori kolektif suatu komunitas.
Melalui pementasan karya-karya karawitan klasik atau pertunjukan
yang menggambarkan peristiwa sejarah, generasi penerus dapat
memahami akar budaya dan sejarah leluhur mereka (H. Santosa et al.,
2018). Ini membantu menjaga kontinuitas sejarah dan memastikan
bahwa pelajaran dari masa lalu tidak terlupakan.

Sebagai contoh, dalam upacara adat atau perayaan tertentu,
karawitan mungkin memainkan gending-gending kuno yang telah ada
selama berabad-abad, membangkitkan ingatan kolektif dan
menghubungkan masa kini dengan masa lalu.

c. Aplikasi dalam Berbagai Konteks Sosial

Kekuatan karawitan sebagai media komunikasi sosial membuatnya
sering digunakan dalam berbagai konteks, termasuk pendidikan,
kampanye sosial, dan kegiatan keagamaan.

¢ Pendidikan: Dalam lingkungan pendidikan formal maupun
informal, karawitan diajarkan untuk tidak hanya mentransfer
keterampilan bermusik, tetapi juga untuk menanamkan nilai-
nilai disiplin, kerjasama, dan penghargaan terhadap warisan
budaya (Arief & Fitriani, 2020).

o Kampanye Sosial: Karawitan dapat digunakan untuk
menyampaikan pesan-pesan kampanye sosial, seperti
pentingnya menjaga lingkungan, persatuan, atau kesehatan
masyarakat, karena sifatnya yang merakyat dan mampu
menyentuh hati pendengar.

¢ Kegiatan Keagamaan: Dalam upacara keagamaan, karawitan
menciptakan suasana yang khidmat dan spiritual, membantu
jemaat untuk lebih fokus dalam doa dan ibadah, serta

80



mengkomunikasikan pesan-pesan religius (Mawan & Santosa,
2025).

5.2.2 Karawitan sebagai Simbol Identitas Budaya

Selain sebagai alat komunikasi, karawitan juga menjadi simbol
identitas budaya suatu komunitas atau daerah. Simbol adalah objek,
tindakan, atau gagasan yang memiliki makna tertentu yang diakui oleh
sekelompok orang (Haralambos & Holborn, 2013). Karawitan
memenubhi kriteria ini sebagai simbol yang kuat.

a. Penanda Identitas Kultural

Karawitan Jawa dan Bali, misalnya, memiliki ciri khas
tersendiri yang membedakan identitas budaya mereka. Gamelan Jawa
seringkali digambarkan sebagai musik yang tenang, meditatif, dan
terstruktur, mencerminkan filosofi hidup Jawa yang mengutamakan
kehalusan budi pekerti dan keselarasan (H. S. Santosa, 2016).
Sementara itu, gamelan Bali dikenal dengan ritme yang cepat, energik,
dan dinamis, menggambarkan semangat kebersamaan dan
kegembiraan masyarakat Bali (Sari, 2024).

Perbedaan-perbedaan ini tidak hanya bersifat musikal, tetapi
juga menjadi penanda identitas kultural yang membedakan satu
komunitas dengan komunitas lainnya. Ketika seseorang mendengar
alunan gamelan Jawa atau Bali, secara instan mereka dapat
mengidentifikasi asal-usul budaya musik tersebut.

b. Ekspresi Kebanggaan dan Keterikatan Budaya

Melalui karawitan, masyarakat mengekspresikan kebanggaan
dan keterikatan terhadap warisan budaya lokalnya. Partisipasi dalam
kegiatan karawitan, baik sebagai pemain, pengurus, maupun penonton,
merupakan wujud dari rasa memiliki dan komitmen terhadap
pelestarian budaya (Firdaus et al., 2024). Selain itu, partisipasi aktif
dalam karawitan memperkuat ikatan emosional antaranggota
komunitas sehingga menciptakan rasa solidaritas yang kokoh. Dengan
demikian, karawitan menjadi sarana penting dalam mempertahankan
identitas budaya dan memupuk semangat kebersamaan dalam
masyarakat.

Penggunaan karawitan dalam acara-acara penting, seperti
pernikahan, festival daerah, atau upacara kenegaraan, juga memperkuat
posisi karawitan sebagai simbol kebanggaan nasional dan daerah. Ini
menegaskan bahwa karawitan bukan hanya seni masa lalu, tetapi juga
bagian yang hidup dan relevan dari identitas budaya kontemporer.

81



c. Solidaritas dan Kohesi Sosial

Identitas yang dibangun melalui karawitan juga berkontribusi
pada solidaritas dan kohesi sosial dalam komunitas. Ketika individu
berbagi identitas budaya yang sama, mereka cenderung merasa lebih
terhubung satu sama lain, memperkuat ikatan sosial dan rasa
kebersamaan (Setyawan, 2017). Hal ini menjadikan karawitan sebagai
medium penting untuk memperkuat jaringan sosial dan menciptakan
rasa saling pengertian serta dukungan di dalam komunitas.

Komunitas karawitan seringkali menjadi tempat di mana nilai-
nilai gotong royong dan kerjasama dipraktikkan secara aktif, karena
keberhasilan pertunjukan bergantung pada kontribusi setiap individu.
Hal ini secara langsung memperkuat solidaritas dan kohesi sosial dalam
kelompok.

5.2.3 Tantangan dan Peluang di Era Modern

Meskipun karawitan memiliki peran kuat sebagai media
komunikasi sosial dan simbol identitas, ia juga menghadapi tantangan
di era modern, seperti:

e Persaingan dengan budaya populer: Generasi muda
mungkin lebih tertarik pada musik populer global, yang dapat
mengurangi minat terhadap karawitan.

e Kurangnya regenerasi: Transmisi pengetahuan karawitan
membutuhkan dedikasi dan waktu, yang terkadang sulit
dipertahankan dalam gaya hidup modern.

Namun, era digital juga menawarkan peluang baru:

o Digitalisasi dan media sosial: Platform digital dapat
digunakan untuk memperkenalkan karawitan kepada audiens
yang lebih luas, menciptakan konten yang menarik, dan
menjangkau generasi muda (Hervansyah et al., 2025).

¢ Inovasi dan kolaborasi: Seniman dapat menciptakan karya
karawitan kontemporer yang menggabungkan elemen
tradisional dengan modern, atau berkolaborasi dengan musisi
dari genre lain, untuk menjaga relevansi seni ini.

5.3 Fungsi Edukatif dan Hiburan dalam Masyarakat

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya nilai
budaya, memiliki peran ganda yang sangat penting dalam masyarakat,
yaitu sebagai media edukasi dan hiburan. Fungsi edukatif karawitan
tidak hanya menanamkan nilai-nilai sosial dan moral kepada generasi
muda, tetapi juga membantu membentuk karakter dan kesadaran

82



budaya. Di sisi lain, karawitan berfungsi sebagai hiburan yang
menyenangkan hati dan jiwa, sekaligus mempererat hubungan sosial
antar anggota masyarakat. Penjelasan berikut menguraikan secara
mendalam kedua fungsi tersebut dalam konteks sosial budaya
masyarakat Indonesia.

5.3.1 Fungsi Edukatif Karawitan
a. Media Pendidikan Nilai Sosial dan Moral

Karawitan berperan sebagai media edukasi yang efektif dalam
menanamkan nilai-nilai sosial dan moral kepada generasi muda.
Melalui pembelajaran karawitan, siswa dan anggota masyarakat
diajarkan sikap disiplin, tanggung jawab, kerja sama, dan rasa
kebersamaan (Jufti et al., 2024). Proses belajar musik gamelan tidak
hanya melibatkan penguasaan teknik, tetapi juga pembentukan karakter
yang mencerminkan nilai-nilai budaya lokal.

Menurut Setyawan (2017), pendidikan karawitan di
lingkungan sekolah dan komunitas menjadi sarana untuk
mentransmisikan kearifan lokal dan norma sosial secara tidak langsung.
Misalnya, dalam latihan gamelan, peserta diajarkan untuk menghargai
peran masing-masing anggota, bekerja sama dalam harmoni, serta
menghormati guru dan sesepuh. Nilai-nilai ini sangat penting dalam
membentuk sikap sosial yang positif.

b. Pembentukan Karakter dan Kesadaran Budaya

Karawitan membantu membentuk karakter individu melalui
pengalaman belajar yang mengintegrasikan aspek emosional, sosial,
dan kognitif. Partisipasi aktif dalam latihan dan pertunjukan karawitan
mengajarkan kesabaran, ketekunan, dan rasa tanggung jawab (Arief &
Fitriani, 2020).

Selain itu, karawitan meningkatkan kesadaran budaya dan
sosial dengan mengenalkan peserta pada sejarah, filosofi, dan nilai-
nilai tradisional yang terkandung dalam seni ini. Pendidikan karawitan
menjadi jembatan antara generasi tua dan muda dalam melestarikan
warisan budaya yang berharga (Buana & Arisona, 2022a). Lebih jauh
lagi, pendidikan karawitan membantu mengembangkan rasa hormat
dan penghargaan terhadap kekayaan budaya lokal, sekaligus
menanamkan rasa tanggung jawab untuk menjaga kelangsungan
tradisi. Dengan cara ini, karawitan tidak hanya menjadi media seni
tetapi juga sarana pembentukan karakter dan identitas budaya yang
kokoh bagi generasi penerus.

83



c. Karawitan dalam Kurikulum dan Pendidikan Formal

Pengintegrasian karawitan dalam kurikulum pendidikan
formal, terutama di daerah-daerah dengan tradisi kuat seperti Jawa dan
Bali, menunjukkan pengakuan terhadap fungsi edukatif seni ini
(Kirana, 2022). Sekolah-sekolah menyediakan ekstrakurikuler
karawitan yang tidak hanya mengajarkan keterampilan musik, tetapi
juga nilai-nilai sosial dan budaya.

Pendidikan formal karawitan juga membuka kesempatan bagi
generasi muda untuk mengembangkan bakat dan minat seni, sekaligus
memperkuat identitas budaya mereka dalam menghadapi globalisasi
(Purnomo & Demartoto, 2021). Selain itu, pendidikan formal karawitan
menyediakan ruang bagi generasi muda untuk berinovasi dan berkreasi
dalam seni tradisional tanpa mengesampingkan nilai-nilai budaya asli.
Dengan demikian, mereka dapat menjadi agen pelestari sekaligus
pembaharu budaya yang adaptif terhadap dinamika masyarakat global.

5.3.2 Fungsi Hiburan Karawitan
a. Hiburan yang Menyenangkan Hati dan Jiwa

Karawitan berfungsi sebagai hiburan yang memberikan
pengalaman estetis yang menyenangkan hati dan jiwa masyarakat.
Alunan gamelan yang harmonis dan ritmis mampu meredakan
ketegangan, memberikan relaksasi, dan meningkatkan kesejahteraan
psikologis pendengarnya (Suryono, 2006).

Pertunjukan karawitan, baik dalam konteks ritual maupun
acara sosial, menjadi momen yang dinanti untuk menikmati keindahan
seni dan melepas penat dari rutinitas sehari-hari (Setyawan, 2017).
Musik karawitan yang khas mampu menyentuh emosi dan menciptakan
suasana yang hangat dan akrab.

b. Hiburan sebagai Media Penguatan Hubungan Sosial

Hiburan karawitan tidak hanya bersifat individual, tetapi juga
mempererat hubungan sosial antar anggota masyarakat. Kegiatan
bersama seperti latihan, pertunjukan, dan perayaan budaya menjadi
ruang sosial yang memungkinkan interaksi, komunikasi, dan solidaritas
(Setyana, 2022).

Melalui pengalaman bersama dalam menikmati dan
memainkan karawitan, anggota komunitas membangun rasa
kebersamaan dan identitas kolektif yang kuat. Hal ini sangat penting
dalam menjaga kohesi sosial dan memperkuat jaringan sosial dalam
masyarakat (Purnomo & Demartoto, 2021). Selain itu, pengalaman

84



bersama dalam karawitan memperkuat komunikasi antaranggota
komunitas sehingga memperlancar kerja sama dan saling pengertian.
Dengan adanya ikatan emosional dan budaya yang terjalin melalui
aktivitas tersebut, komunitas menjadi lebih tangguh dalam menghadapi
tantangan sosial dan perubahan zaman.

c¢. Karawitan dalam Konteks Modern dan Globalisasi

Di era modern, karawitan juga Dberadaptasi dengan
perkembangan teknologi dan media digital untuk memperluas
jangkauan hiburan. Pertunjukan karawitan kini dapat diakses secara
online, menjangkau audiens yang lebih luas dan beragam (Setyana,
2022). Karawitan di era digital tidak hanya dipertunjukkan secara
langsung, tetapi juga disiarkan melalui platform streaming dan media
sosial, yang memungkinkan audiens lebih luas dan interaktif, terutama
generasi muda, untuk mengapresiasi dan belajar karawitan secara
fleksibel dan modern tanpa kehilangan nilai tradisionalnya (Wijayanto
et al., 2025).

Inovasi dalam komposisi dan aransemen karawitan juga
menciptakan variasi hiburan yang relevan dengan selera generasi muda,
tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional (Purnomo & Demartoto,
2021). Hal ini menunjukkan dinamika karawitan sebagai seni yang
hidup dan terus berkembang.

5.3.3 Studi Kasus: Peran Karawitan dalam Pendidikan dan
Hiburan di Dusun Legundi

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan
bagaimana karawitan berfungsi ganda sebagai media edukasi dan
hiburan dalam kehidupan masyarakat (Bangsawan et al., 2023).
Komunitas karawitan di dusun ini aktif mengadakan latihan rutin yang
melibatkan anak-anak dan remaja, menanamkan nilai-nilai sosial dan
budaya melalui seni.

Selain itu, pertunjukan karawitan di berbagai acara adat dan
sosial menjadi hiburan yang mempererat hubungan antar warga.
Partisipasi bersama dalam kegiatan karawitan menciptakan rasa
solidaritas dan identitas komunitas yang kuat.

5.3.4 Implikasi Sosial dan Budaya

Fungsi edukatif dan hiburan karawitan memiliki implikasi
penting dalam konteks pelestarian budaya dan pembangunan sosial.
Pendidikan karawitan membantu menjaga keberlanjutan warisan
budaya, meningkatkan kualitas sumber daya manusia, dan memperkuat

85



identitas budaya (Kirana, 2022). Selain itu, karawitan sebagai media
hiburan memberikan pengalaman estetis yang menghidupkan tradisi
dan membuatnya lebih relevan bagi kehidupan masa kini. Melalui
perpaduan fungsi edukatif dan hiburan, karawitan berkontribusi pada
pembangunan sosial yang inklusif dengan membangun kebanggaan
budaya dan memperkuat kohesi komunitas.

Hiburan karawitan memberikan kontribusi pada kesejahteraan
mental dan sosial masyarakat, menciptakan ruang sosial yang sehat dan
harmonis. Kombinasi fungsi ini menjadikan karawitan sebagai aset
budaya yang bernilai tinggi dan relevan dalam kehidupan masyarakat
modern. Selain itu, karawitan mampu mengurangi stres dan
meningkatkan rasa bahagia melalui pengalaman musik yang
menyentuh emosi dan jiwa. Dengan begitu, karawitan tidak hanya
memperkaya kehidupan budaya tetapi juga mendukung kesehatan
mental dan memperkuat hubungan sosial dalam komunitas.

5.4 Simpulan

Karawitan memiliki fungsi penting dalam berbagai ritual dan
upacara adat di masyarakat, khususnya di Jawa dan Bali. Fungsi ini
bersifat sakral dan simbolis, menciptakan suasana khidmat dan
menghubungkan manusia dengan dunia spiritual. Karawitan berperan
sebagai media pengantar doa dan penghormatan kepada leluhur dan
dewa, sekaligus sebagai sarana pelestarian nilai-nilai spiritual dan
sosial. Melalui partisipasi dalam karawitan, masyarakat belajar dan
menginternalisasi nilai budaya, memperkuat solidaritas sosial, dan
menjaga kesinambungan tradisi. Fungsi karawitan dalam ritual dan
upacara adat tetap relevan dan menjadi bagian integral dari kehidupan
budaya masyarakat kontemporer.

Karawitan berfungsi sebagai media komunikasi sosial yang
efektif, menyampaikan pesan moral, sejarah, dan filosofi hidup melalui
alunan musik gamelan yang halus dan estetis. Kekuatan komunikatif
ini menjadikannya relevan dalam pendidikan, kampanye sosial, dan
kegiatan keagamaan. Lebih dari itu, karawitan adalah simbol identitas
budaya yang kuat, membedakan satu komunitas atau daerah dengan
yang lain, serta membangkitkan kebanggaan dan keterikatan terhadap
warisan budaya lokal. Peran ganda ini menjadikan karawitan sebagai
bagian integral dari struktur sosial dan budaya masyarakat, yang terus
berevolusi dan beradaptasi untuk tetap relevan di era modern.

86



Karawitan berperan ganda sebagai media edukasi dan hiburan
dalam masyarakat. Fungsi edukatifnya menanamkan nilai-nilai sosial
dan moral, membentuk karakter, serta meningkatkan kesadaran budaya
dan sosial generasi muda. Fungsi hiburannya memberikan pengalaman
estetis yang menyenangkan, meredakan ketegangan, dan mempererat
hubungan sosial. Kedua fungsi ini saling melengkapi dan menjadi
modal sosial penting dalam pelestarian karawitan sebagai warisan
budaya yang hidup dan berkembang.

87



Karawitan dan Identitas Sosial

6.1 Karawitan sebagai Simbol Identitas Etnis dan
Budaya

Karawitan merupakan salah satu ekspresi budaya yang sangat
khas dan menjadi simbol identitas etnis, terutama di daerah Jawa dan
Bali. Seni musik tradisional ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan
atau ritual, tetapi juga sebagai penanda identitas budaya yang
membedakan satu kelompok etnis dengan kelompok lainnya. Melalui
karakteristik musik, instrumen, teknik permainan, dan fungsi sosialnya,
karawitan menjadi media penting dalam mengekspresikan keunikan
dan kebanggaan atas warisan budaya lokal.

6.1.1 Karawitan Bali sebagai Simbol Identitas Budaya
a. Karakteristik Unik Karawitan Bali

Karawitan Bali dikenal dengan karakteristik unik yang
membedakannya dari karawitan Jawa. Gamelan Bali memiliki berbagai
jenis yang beragam, seperti gong kebyar, gamelan selonding, dan
gambang, yang masing-masing memiliki ciri musikal dan fungsi sosial
yang berbeda (Sari, 2024). Misalnya, gamelan gong kebyar dikenal
dengan tempo cepat, dinamika yang tinggi, dan teknik permainan
kotekan (interlocking patterns) yang kompleks, menciptakan energi dan
ekspresi yang khas (Setyawan, 2017).

Instrumen gamelan Bali juga memiliki keunikan dalam bahan
dan bentuk, serta penggunaan dalam konteks keagamaan dan adat
istiadat yang sangat melekat pada kehidupan masyarakat Bali (Setyana,
2022). Musik gamelan Bali tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga
sebagai sarana ritual yang menguatkan hubungan spiritual dan sosial
komunitas.

b. Fungsi Sosial dan Keagamaan

Karawitan Bali berfungsi sebagai simbol budaya yang
menguatkan identitas masyarakat Bali dalam konteks keagamaan dan
adat istiadat. Musik gamelan mengiringi berbagai upacara Hindu Bali,
seperti piodalan, ngaben, dan odalan, yang menjadi momen penting
dalam kehidupan sosial dan spiritual masyarakat (Suweca, 2021).

88



Melalui karawitan, masyarakat Bali mengekspresikan nilai-
nilai keagamaan, filosofi hidup, dan solidaritas sosial yang khas. Fungsi
ini menjadikan karawitan sebagai bagian integral dari identitas budaya
Bali yang terus dipertahankan dan diwariskan secara turun-temurun
(Suweca, 2021). Selain itu, karawitan membantu memperkuat
hubungan spiritual antara manusia, alam, dan leluhur, sehingga
menciptakan harmoni yang seimbang dalam kehidupan masyarakat
Bali. Dengan demikian, seni karawitan bukan hanya hiburan, tetapi
juga sarana penting dalam menjaga keberlanjutan tradisi dan nilai-nilai
budaya yang mendalam.

Karawitan Bali tidak hanya berperan sebagai media ekspresi
seni, tetapi juga sebagai sarana hidup yang mengikat masyarakat dalam
sebuah kesatuan budaya yang kokoh. Melalui setiap irama dan pola
tabuhan gamelan, terkandung pesan-pesan spiritual dan nilai-nilai
moral yang mencerminkan harmoni antara manusia, alam, dan leluhur
konsep yang dikenal dengan Tri Hita Karana. Keberlanjutan karawitan
sebagai warisan budaya ini didukung oleh keterlibatan aktif masyarakat
dalam berbagai upacara adat dan kegiatan komunitas, di mana musik
gamelan menjadi penguat suasana sakral sekaligus perekat sosial.
Dengan demikian, karawitan tidak hanya memperkaya khazanah seni
Bali, tetapi juga menjadi fondasi penting dalam menjaga identitas dan
keberlangsungan budaya Bali di tengah dinamika perubahan zaman
(Suweca, 2021).

6.1.2 Karawitan Jawa sebagai Simbol Identitas Budaya
a. Ciri Khas Karawitan Jawa
Karawitan Jawa memiliki notasi dan gaya khas seperti tangga
nada slendro dan pelog, serta penggunaan instrumen seperti rebab,
kendang, gong, saron, dan bonang yang membentuk karakter musik
yang halus dan terstruktur (Widodo, 2000). Gaya permainan gamelan
Jawa menekankan keselarasan, harmoni, dan kehalusan budi pekerti
yang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Jawa (Suryono, 2006).
Gending-gending dalam karawitan Jawa memiliki fungsi ritual
dan hiburan, serta mengandung makna simbolis yang mendalam.
Musik ini sering diiringi pertunjukan wayang kulit yang menjadi media
penyampaian cerita dan nilai-nilai moral (Setyawan, 2017).

b. Nilai dan Filosofi dalam Karawitan Jawa
Karawitan Jawa mencerminkan nilai-nilai dan filosofi hidup
masyarakat Jawa yang menekankan keseimbangan antara manusia,

89



alam, dan spiritualitas. Konsep rukun, harmoni, dan keselarasan
tercermin dalam struktur musik dan pola permainan gamelan (Supardi,
2013).

Melalui karawitan, masyarakat Jawa mengekspresikan
identitas budaya yang unik dan membedakan mereka dari kelompok
etnis lain. Musik gamelan menjadi simbol kebanggaan dan warisan
budaya yang terus dijaga dan dilestarikan.

6.1.3 Karawitan sebagai Simbol Budaya dan Identitas Etnis
a. Ekspresi Keunikan Budaya

Karawitan sebagai simbol budaya membantu masyarakat
mengekspresikan keunikan dan kebanggaan atas warisan budaya
mereka. Melalui musik, masyarakat dapat menunjukkan identitas etnis
dan budaya yang khas, yang menjadi bagian dari jati diri mereka
(Haralambos & Holborn, 2013).

Misalnya, perbedaan antara karawitan Jawa dan Bali bukan
hanya soal musik, tetapi juga mencerminkan perbedaan sejarah, agama,
dan nilai sosial yang membentuk identitas masing-masing komunitas
(Juniarta et al., 2022).

Perbedaan antara karawitan Jawa dan Bali tidak hanya terlihat
dari aspek musikalitas, tetapi juga mencerminkan latar belakang
sejarah, agama, dan nilai sosial yang membentuk identitas masing-
masing komunitas. Karawitan Jawa yang berkembang dalam
lingkungan keraton dan masyarakat dengan pengaruh Islam dan Hindu-
Buddha cenderung memiliki karakter suara yang lembut, tempo yang
lebih lambat, serta pola tabuhan yang halus dan terstruktur. Sebaliknya,
karawitan Bali yang sangat dipengaruhi oleh agama Hindu Bali
menampilkan ritme yang cepat, dinamika yang kontras, dan teknik
permainan yang kompleks seperti kotekan, yang menciptakan energi
dan ekspresi musikal yang lebih eksplosif (Juniarta et al., 2022; H.
Santosa et al., 2022). Perbedaan ini juga tercermin dalam jenis
instrumen, ukuran gamelan, serta fungsi musik dalam kehidupan sosial
dan religius masing-masing masyarakat, sehingga karawitan menjadi
cerminan budaya dan identitas yang unik dan khas bagi Jawa maupun
Bali (Kariasa & Putra, 2021; H. S. Santosa, 2016).

Selain itu, perbedaan filosofi hidup dan struktur sosial turut
memengaruhi cara karawitan dijalankan dan dipahami dalam kedua
budaya tersebut. Di Jawa, karawitan seringkali diintegrasikan dalam
upacara keraton dan ritual keagamaan yang menekankan harmoni dan
keseimbangan, sementara di Bali, karawitan juga menjadi bagian

90



penting dari upacara keagamaan yang bersifat lebih ekspresif dan
ritmis, mengekspresikan hubungan spiritual yang intens antara
manusia, alam, dan leluhur. Hal ini menjadikan karawitan tidak hanya
sebagai seni musik, tetapi juga sebagai media komunikasi budaya dan
spiritual yang menguatkan identitas komunitas masing-masing
(Suweca, 2021). Dengan demikian, perbedaan karawitan Jawa dan Bali
merupakan refleksi dari keragaman budaya Indonesia yang kaya dan
kompleks.

b. Peran dalam Memperkuat Identitas Kolektif

Karawitan berperan dalam memperkuat identitas kolektif dan
solidaritas sosial dalam komunitas. Partisipasi dalam aktivitas
karawitan, baik sebagai pemain maupun penonton, menciptakan rasa
kebersamaan dan keterikatan terhadap budaya lokal (Suweca, 2021).

Identitas budaya yang kuat berperan sebagai modal sosial yang
krusial dalam memperkuat ketahanan komunitas menghadapi arus
globalisasi dan perubahan sosial yang cepat. Dengan landasan identitas
yang kokoh, masyarakat mampu mempertahankan nilai-nilai, tradisi,
dan praktik budaya lokal sebagai bagian dari jati diri mereka, sekaligus
mampu beradaptasi dan berinovasi tanpa kehilangan esensi budaya
tersebut. Modal sosial ini juga memperkuat rasa kebersamaan dan
solidaritas antar anggota komunitas, sehingga mereka dapat bersama-
sama menghadapi tantangan eksternal seperti penetrasi budaya asing,
perubahan gaya hidup, dan tekanan modernisasi. Melalui pelestarian
budaya yang aktif dan partisipatif, identitas lokal tidak hanya tetap
hidup, tetapi juga berkembang menjadi sumber inspirasi dan daya saing
yang memperkaya keberagaman budaya di tingkat nasional maupun
global.

6.1.4 Studi Kasus: Karawitan di Jawa dan Bali

Penelitian di Surakarta dan Bali menunjukkan bagaimana
karawitan menjadi simbol identitas budaya yang kuat. Di Surakarta,
karawitan keraton menjadi lambang kehalusan budaya Jawa dan
menjadi kebanggaan masyarakat (Suweca, 2021). Di Bali, gamelan
gong kebyar dan upacara adat yang diiringi gamelan menjadi simbol
spiritual dan sosial yang menguatkan identitas masyarakat Bali
(Setyawan, 2017).

Komunitas karawitan di Jawa dan Bali memainkan peran
sentral dalam pelestarian seni dan nilai-nilai budaya melalui berbagai
mekanisme yang terorganisir dan berkelanjutan. Pendidikan karawitan,

91



baik secara formal di sekolah-sekolah maupun secara informal di
lingkungan keluarga dan komunitas, menjadi sarana utama dalam
mentransfer pengetahuan dan keterampilan kepada generasi muda.
Melalui proses pembelajaran ini, tidak hanya teknik musikal yang
diajarkan, tetapi juga filosofi, sejarah, dan makna simbolis yang
terkandung dalam setiap karya karawitan. Selain itu, pertunjukan
karawitan yang rutin digelar dalam berbagai acara adat, upacara
keagamaan, dan festival budaya menjadi media efektif untuk
memperkenalkan dan menguatkan rasa kebanggaan terhadap warisan
budaya, sekaligus menjaga agar seni ini tetap relevan dan hidup di
tengah masyarakat.

Selain pendidikan dan pertunjukan, ritual adat yang melibatkan
karawitan juga menjadi pilar penting dalam menjaga kesinambungan
tradisi dan identitas budaya. Dalam konteks ritual, karawitan tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana spiritual
yang menghubungkan manusia dengan alam dan leluhur. Partisipasi
aktif komunitas dalam melaksanakan ritual ini memperkuat ikatan
sosial dan solidaritas, sekaligus menegaskan identitas kolektif yang
diwariskan secara turun-temurun. Melalui keterlibatan dalam berbagai
aspek kehidupan sosial dan budaya, komunitas karawitan berhasil
menciptakan ruang hidup yang dinamis bagi seni tradisional, yang
mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan akar
budayanya. Dengan demikian, komunitas karawitan menjadi penjaga
sekaligus penggerak utama pelestarian dan pengembangan budaya
lokal di Jawa dan Bali.

6.1.5 Tantangan dan Peluang dalam Mempertahankan Simbol
Identitas

Dalam era modern, karawitan menghadapi tantangan seperti
menurunnya minat generasi muda dan pengaruh budaya global.
Namun, peluang juga terbuka melalui digitalisasi, pendidikan formal,
dan inovasi seni yang tetap menghormati akar budaya (Sasono &
Setiawan, 2023). Dalam menghadapi tantangan menurunnya minat
generasi muda dan pengaruh budaya global, pemanfaatan teknologi
digital seperti media sosial dan aplikasi interaktif menjadi strategi
penting untuk memperluas akses dan meningkatkan apresiasi terhadap
karawitan. Dengan mengintegrasikan inovasi digital ini secara
berkelanjutan,  pelestarian  karawitan  tidak  hanya  dapat
mempertahankan kearifan lokal, tetapi juga menjangkau audiens yang

92



lebih luas dan menginspirasi generasi muda untuk lebih aktif
melestarikan warisan budaya tersebut (Zulfahmi et al., 2025).

Pelestarian karawitan sebagai simbol identitas budaya memang
tidak dapat dilakukan secara mandiri oleh komunitas seni saja,
melainkan memerlukan dukungan sinergis dari berbagai pihak,
terutama pemerintah dan lembaga budaya. Pemerintah memiliki peran
strategis dalam menyediakan kebijakan, dana, dan fasilitas yang
mendukung pengembangan karawitan, seperti penyelenggaraan
festival seni, pendirian sanggar atau pusat pelatihan, serta integrasi
karawitan dalam kurikulum pendidikan formal. Selain itu, lembaga
budaya berfungsi sebagai penjaga warisan budaya yang melakukan
dokumentasi, penelitian, dan publikasi untuk memastikan bahwa nilai-
nilai dan teknik karawitan terdokumentasi dengan baik dan dapat
diakses oleh generasi mendatang. Dukungan ini sangat penting agar
karawitan tidak hanya menjadi seni yang dipertunjukkan, tetapi juga
menjadi bagian hidup masyarakat yang terus berkembang.

Selain peran pemerintah dan lembaga budaya, komunitas seni
dan masyarakat luas juga memiliki tanggung jawab besar dalam
menjaga relevansi karawitan di era modern. Komunitas seni harus
mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman, misalnya dengan
menggabungkan unsur-unsur kontemporer tanpa menghilangkan nilai-
nilai tradisional yang mendasarinya. Partisipasi aktif masyarakat,
terutama generasi muda, dalam belajar dan melestarikan karawitan
akan memastikan keberlanjutan seni ini. Kolaborasi antara berbagai
pihak tersebut menciptakan ekosistem yang kondusif bagi karawitan
untuk tumbuh dan berkembang, menjadikannya tidak hanya sebagai
warisan budaya, tetapi juga sebagai media ekspresi seni yang dinamis
dan relevan dengan kebutuhan sosial dan budaya masa kini dan masa
depan.

6.2 Peran Karawitan dalam Pembentukan Identitas
Kelompok

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya nilai
budaya dan filosofi, memainkan peran sentral dalam pembentukan dan
penguatan identitas kelompok sosial di masyarakat Indonesia,
khususnya di daerah Jawa dan Bali. Melalui partisipasi dalam kegiatan
karawitan, individu tidak hanya mengembangkan keterampilan musik,
tetapi juga merasakan keterikatan emosional dan sosial yang kuat
dengan komunitasnya. Fungsi karawitan dalam konteks sosial ini

93



melampaui hiburan semata, menjadi ritual sosial yang mengikat
anggota komunitas, memperkuat solidaritas, dan menegaskan batas-
batas sosial antar kelompok (Suweca, 2021).

6.2.1 Karawitan sebagai Media Pembentukan Identitas Kelompok
a. Identitas Kelompok dan Karawitan

Identitas kelompok adalah kesadaran individu sebagai bagian
dari suatu komunitas yang memiliki nilai, tradisi, dan tujuan bersama
(Tajfel & Turner, 1986). Karawitan menjadi media penting dalam
proses pembentukan identitas ini karena seni ini mengandung simbol,
nilai, dan praktik budaya yang khas dan diwariskan secara turun-
temurun (Haralambos & Holborn, 2013).

Melalui kegiatan karawitan, seperti latithan bersama,
pertunjukan, dan upacara adat, anggota komunitas mengalami proses
sosialisasi budaya yang memperkuat rasa memiliki dan kebanggaan
terhadap kelompoknya (Setyawan, 2017). Musik gamelan dan
pertunjukan wayang kulit, misalnya, menjadi simbol identitas yang
membedakan satu kelompok dengan kelompok lain.

b. Partisipasi dalam Karawitan sebagai Pengalaman Kolektif

Partisipasi aktif dalam karawitan memberikan pengalaman
kolektif yang memperkuat ikatan sosial. Latihan bersama dan
pertunjukan menjadi momen di mana anggota komunitas berinteraksi,
bekerja sama, dan berbagi pengalaman budaya (Ningrum et al., 2024).
Pengalaman ini membangun solidaritas dan rasa kebersamaan yang
mendalam.

Menurut Setyawan, A. D. (2017), ritual kolektif seperti
pertunjukan karawitan berfungsi untuk memperkuat kesadaran kolektif
dan kohesi sosial. Karawitan sebagai ritual sosial menciptakan suasana
bersama yang mempererat hubungan antar anggota dan menegaskan
identitas kelompok.

Ritual kolektif seperti pertunjukan karawitan tidak hanya
sekadar hiburan, melainkan juga merupakan momen penting yang
memperkuat kesadaran kolektif di antara anggota komunitas. Dalam
suasana bersama ini, setiap individu merasa menjadi bagian dari
sesuatu yang lebih besar, yaitu kelompok budaya yang memiliki nilai,
tradisi, dan tujuan bersama. Musik gamelan yang mengalun secara
serempak dan sinkron menciptakan pengalaman emosional yang
mendalam, yang mampu menghilangkan sekat-sekat individual dan
membangun rasa persatuan. Proses ini memperkuat kohesi sosial

94



dengan menumbuhkan rasa saling percaya, solidaritas, dan tanggung
jawab bersama dalam menjaga kelangsungan tradisi karawitan sebagai
warisan budaya.

Selain itu, karawitan sebagai ritual sosial juga berfungsi
menegaskan identitas kelompok di tengah dinamika sosial yang terus
berubah. Melalui pertunjukan karawitan, komunitas mengekspresikan
nilai-nilai budaya, sejarah, dan filosofi hidup yang menjadi ciri khas
mereka, sehingga identitas tersebut dapat dikenali dan dihormati oleh
anggota maupun pihak luar. Ritual ini menjadi sarana komunikasi
budaya yang efektif, di mana pesan-pesan tentang asal-usul, norma
sosial, dan makna spiritual disampaikan secara simbolis melalui musik
dan gerakan. Dengan demikian, pertunjukan karawitan tidak hanya
memperkuat ikatan internal komunitas, tetapi juga memperkokoh
posisi budaya mereka dalam masyarakat yang lebih luas, menjaga agar
tradisi tetap hidup dan relevan di tengah perubahan zaman.

6.2.2 Fungsi Ritual Karawitan dalam Menegaskan Batas Sosial
a. Ritual Sosial dan Identitas Kelompok

Pertunjukan karawitan tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga
sebagai ritual sosial yang mengikat anggota komunitas dan
menegaskan batas-batas sosial antar kelompok (Ardana, 2009). Ritual
ini menjadi sarana untuk mengekspresikan nilai-nilai budaya, norma
sosial, dan identitas kolektif yang membedakan kelompok tersebut dari
kelompok lain.

Misalnya, dalam upacara adat Jawa dan Bali, karawitan
mengiringi berbagai ritual yang memiliki makna simbolis dan sosial
yang kuat. Melalui ritual ini, komunitas menegaskan keunikan dan
keberadaannya dalam sistem sosial yang lebih luas (Juniarta et al.,
2022).

b. Karawitan sebagai Penanda Identitas Sosial

Karawitan juga berfungsi sebagai penanda identitas sosial yang
membedakan kelompok satu dengan lainnya. Gaya permainan, jenis
instrumen, dan repertoire gending menjadi ciri khas yang melekat pada
kelompok tertentu (Widodo, 2000). Hal ini memperkuat rasa
kebanggaan dan keterikatan terhadap kelompok serta menjaga
keberlanjutan tradisi budaya.

Perbedaan kesenian (karawitan) Jawa dan Bali merupakan
contoh nyata bagaimana seni ini menjadi simbol identitas budaya yang
kuat dan berbeda (Widyosiswoyo, 2016). Perbedaan karawitan Jawa

95



dan Bali mencerminkan bagaimana seni musik tradisional tidak hanya
berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai simbol identitas budaya
yang kuat dan unik bagi masing-masing komunitas. Karawitan Jawa,
dengan ciri khas suara yang lembut, tempo yang lebih lambat, dan pola
tabuhan yang halus, mencerminkan nilai-nilai filosofi Jawa yang
menekankan keseimbangan, harmoni, dan kesederhanaan. Musik
gamelan Jawa sering dikaitkan dengan lingkungan keraton dan upacara
keagamaan yang penuh dengan simbolisme dan tata krama yang ketat,
sehingga karawitan ini menjadi bagian integral dari struktur sosial dan
spiritual masyarakat Jawa. Sementara itu, karawitan Bali dikenal
dengan ritme yang cepat, dinamis, dan pola tabuhan yang kompleks,
yang mencerminkan semangat dan energi masyarakat Bali yang sangat
kental dengan nilai-nilai agama Hindu Bali serta ritual keagamaan yang
ekspresif dan penuh warna.

Selain perbedaan musikal, karawitan Jawa dan Bali juga
menunjukkan bagaimana seni tradisional dapat menjadi media untuk
mengekspresikan dan mempertahankan identitas budaya di tengah
perubahan zaman. Karawitan Bali, misalnya, tidak hanya berfungsi
dalam konteks upacara keagamaan, tetapi juga menjadi simbol
kebanggaan budaya yang dipertahankan secara aktif oleh masyarakat
melalui pendidikan, pertunjukan, dan pelestarian tradisi. Di sisi lain,
karawitan Jawa terus beradaptasi dengan perkembangan sosial dan
teknologi tanpa kehilangan akar tradisionalnya, sehingga mampu
bertahan dan berkembang dalam berbagai konteks modern. Perbedaan
ini menegaskan bahwa karawitan bukan hanya soal teknik musik, tetapi
juga cerminan dari sejarah, nilai-nilai, dan cara hidup yang membentuk
identitas budaya yang khas dan berbeda di setiap daerah.

6.2.3 Karawitan sebagai Sarana Pembelajaran Nilai dan Norma
Sosial

Karawitan menjadi media pembelajaran nilai-nilai budaya dan
norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Melalui proses
sosialisasi budaya dalam komunitas karawitan, anggota belajar tentang
etika, tata krama, dan nilai-nilai yang menjadi dasar kehidupan sosial
mereka (Setyawan, 2017).

Nilai-nilai seperti gotong royong, rasa hormat, keselarasan, dan
kebersamaan tercermin dalam praktik karawitan dan menjadi pedoman
dalam interaksi sosial sehari-hari (Sitompul et al., 2022). Dengan
demikian, karawitan tidak hanya mengajarkan seni musik, tetapi juga
membentuk karakter dan identitas sosial anggotanya.

96



6.2.4 Studi Kasus: Komunitas Karawitan di Dusun Legundi

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan
bagaimana karawitan berfungsi sebagai media pembentukan identitas
kelompok yang kuat. Komunitas karawitan di dusun ini aktif
mengadakan latihan dan pertunjukan yang melibatkan berbagai
generasi, menciptakan rasa kebersamaan dan solidaritas (Bangsawan et
al., 2023).

Melalui partisipasi dalam karawitan, anggota komunitas
menginternalisasi nilai-nilai budaya dan norma sosial, serta
memperkuat identitas kolektif yang membedakan mereka dari
komunitas lain. Studi ini menegaskan pentingnya karawitan dalam
menjaga kelangsungan budaya dan identitas sosial masyarakat.

Partisipasi aktif dalam karawitan memungkinkan anggota
komunitas tidak hanya menjadi pelaku seni, tetapi juga penerus nilai-
nilai budaya yang terkandung dalam setiap aspek pertunjukan. Melalui
proses pembelajaran dan praktik bersama, individu belajar memahami
norma-norma sosial, etika, dan filosofi yang melekat pada seni
karawitan, seperti rasa hormat, disiplin, kerja sama, dan tanggung
jawab kolektif. Pengalaman ini memperkuat kesadaran akan identitas
budaya mereka, sekaligus menumbuhkan rasa kebanggaan dan
keterikatan emosional terhadap warisan budaya yang mereka miliki.
Dengan demikian, karawitan berperan sebagai media pendidikan
budaya yang efektif, yang membentuk karakter dan memperkokoh
solidaritas sosial dalam komunitas.

6.2.5 Implikasi Sosial dan Budaya

Peran karawitan dalam pembentukan identitas kelompok
memiliki implikasi penting dalam konteks pelestarian budaya dan
pembangunan sosial. Identitas yang kuat membantu komunitas
mempertahankan tradisi dan menghadapi tantangan modernisasi dan
globalisasi (Purnomo & Demartoto, 2022).

Karawitan juga menjadi alat untuk membangun solidaritas
sosial dan kohesi komunitas, yang sangat penting dalam menjaga
stabilitas sosial dan memperkuat jaringan sosial (Haralambos &
Holborn, 2013).

97



6.3 Karawitan dan Dinamika Identitas Sosial di Era
Globalisasi

Karawitan, sebagai seni musik tradisional Indonesia,
khususnya gamelan, merupakan bagian integral dari identitas sosial
masyarakat Jawa dan Bali. Di era globalisasi, karawitan menghadapi
tantangan dan peluang baru dalam mempertahankan dan
mengembangkan identitas sosialnya. Globalisasi membawa arus
budaya luar yang dapat menggeser nilai-nilai tradisional, namun juga
membuka ruang bagi karawitan untuk dikenal lebih luas melalui media
digital dan pertukaran budaya internasional. Fenomena ini
menimbulkan dinamika yang kompleks dalam pelestarian dan inovasi
karawitan, serta bagaimana seni ini tetap relevan dan menjadi sumber
kebanggaan sosial di tengah perubahan global.

6.3.1 Globalisasi dan Pengaruhnya terhadap Karawitan

Globalisasi merupakan proses keterhubungan dan integrasi
antarbudaya yang sangat intens, terutama didorong oleh kemajuan
teknologi informasi dan komunikasi. Dalam konteks karawitan,
globalisasi membuka akses yang lebih luas bagi seni ini untuk dikenal
oleh masyarakat global. Media sosial dan platform digital
memungkinkan pertunjukan karawitan dapat dinikmati oleh audiens
yang jauh dari pusat asalnya, sehingga memperluas jangkauan dan
apresiasi terhadap seni tradisional ini (Rudiana, 2017).

Namun, globalisasi juga membawa tantangan berupa
masuknya budaya luar yang dapat menggeser nilai-nilai tradisional
karawitan. Perubahan ini dapat menyebabkan terjadinya akulturasi
budaya, di mana unsur-unsur budaya asing masuk dan berbaur dengan
budaya lokal, sehingga memunculkan dinamika baru dalam identitas
sosial para pelaku karawitan. Dalam konteks ini, seniman karawitan
Jawa misalnya mengalami pembagian identitas sosial menjadi seniman
klasik dan kontemporer, yang mencerminkan perbedaan pandangan
terhadap inovasi dan pelestarian tradisi (Purnomo & Demartoto, 2022).

6.3.2 Adaptasi dan Inovasi dalam Karawitan

Karawitan tidak statis; seni ini mengalami proses adaptasi dan
inovasi agar tetap relevan dengan perkembangan zaman dan generasi
muda. Contohnya, pengembangan komposisi baru dalam gamelan Bali
dan integrasi unsur modern dalam pertunjukan karawitan Jawa
menunjukkan bagaimana karawitan bertransformasi tanpa harus

98



kehilangan esensi tradisionalnya. Inovasi ini memungkinkan karawitan
diterima oleh generasi muda yang lebih terbuka terhadap perubahan
dan pengaruh global (Purnomo & Demartoto, 2022).

Namun, dinamika inovasi ini juga menimbulkan perdebatan di
kalangan pelaku seni. Ada kelompok yang pro terhadap pembaruan dan
modernisasi, sementara yang lain lebih konservatif dan ingin
mempertahankan kemurnian tradisi. Perbedaan ini berpotensi
menimbulkan konflik identitas sosial di antara seniman karawitan, yang
harus dikelola agar tidak mengancam keberlangsungan seni tersebut
(Purnomo & Demartoto, 2022).

6.3.3 Dinamika Identitas Sosial dalam Karawitan

Identitas sosial dalam karawitan terbentuk melalui proses
social identification, social categorization, dan social comparison.
Proses ini membentuk pemaknaan in-group dan out-group di antara
para seniman karawitan. Akulturasi budaya yang terjadi akibat
globalisasi menyebabkan perubahan representasi diri para seniman,
yang dapat memecah kesatuan identitas sosial mereka menjadi
kelompok yang berbeda berdasarkan gaya dan pendekatan dalam
karawitan (Purnomo & Demartoto, 2022).

Dalam konteks globalisasi, identitas sosial karawitan juga
dipengaruhi oleh bagaimana masyarakat lokal merespons arus budaya
global. Respon ini bervariasi mulai dari penghindaran, kompromi,
adaptasi, hingga penerimaan penuh terhadap budaya global. Hal ini
memunculkan tantangan dalam menjaga keaslian dan keberlanjutan
warisan budaya karawitan, sekaligus membuka peluang untuk
memperkaya dan memperluas pemahaman budaya melalui interaksi
global (Rudiana, 2017).

6.3.4 Pelestarian Identitas Budaya Karawitan di Era Globalisasi

Pelestarian karawitan di era globalisasi memerlukan kesadaran
dan upaya sadar agar identitas budaya tidak hilang atau terdistorsi.
Kearifan lokal menjadi filter penting dalam menyaring pengaruh
budaya global sehingga dampak negatif dapat diminimalisir dan
dampak positif dapat dimaksimalkan. Kearifan lokal juga berfungsi
sebagai alat untuk mengakomodir dan mengintegrasikan budaya global
tanpa mengorbankan nilai-nilai tradisional yang menjadi sumber
kekuatan sosial masyarakat (Buana & Arisona, 2022a).

Strategi pelestarian dapat meliputi pendidikan budaya yang
meningkatkan pemahaman generasi muda terhadap nilai-nilai

99



karawitan, pengembangan konten lokal yang relevan dengan
perkembangan zaman, serta kerja sama internasional untuk
mempromosikan dan melindungi keanekaragaman budaya. Melalui
pendekatan ini, karawitan dapat tetap menjadi sumber kebanggaan dan
kekuatan sosial masyarakat di tengah perubahan global (Jadidah et al.,
2023).

6.4 Simpulan

Karawitan merupakan simbol identitas etnis dan budaya yang
sangat khas, terutama di Jawa dan Bali. Karawitan Bali dengan
gamelan gong kebyar dan jenis lainnya mencerminkan identitas budaya
yang kuat dalam konteks keagamaan dan adat istiadat Bali. Karawitan
Jawa dengan tangga nada slendro dan pelog serta instrumen khasnya
mencerminkan nilai dan filosofi hidup masyarakat Jawa yang
menekankan keselarasan dan harmoni. Melalui karawitan, masyarakat
mengekspresikan keunikan dan kebanggaan atas warisan budaya
mereka, memperkuat identitas kolektif dan solidaritas sosial.
Pelestarian karawitan sebagai simbol budaya memerlukan upaya
bersama agar seni ini tetap hidup dan relevan di era modern.

Karawitan berperan penting dalam membentuk dan
memperkuat identitas kelompok sosial. Melalui partisipasi dalam
kegiatan karawitan, individu merasa menjadi bagian dari komunitas
yang memiliki nilai, tradisi, dan tujuan bersama. Pertunjukan karawitan
tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai ritual sosial yang
mengikat anggota komunitas, memperkuat solidaritas, dan menegaskan
batas-batas sosial antara kelompok satu dengan lainnya. Karawitan
menjadi media pembelajaran nilai-nilai budaya dan norma sosial yang
diwariskan secara turun-temurun, sekaligus sarana penguatan rasa
kebersamaan dan identitas kolektif masyarakat.

Karawitan sebagai seni tradisional Indonesia menghadapi
dinamika identitas sosial yang kompleks di era globalisasi. Globalisasi
membawa tantangan berupa masuknya budaya luar yang dapat
menggeser nilai-nilai tradisional, namun juga membuka peluang untuk
memperluas jangkauan dan apresiasi karawitan melalui media digital
dan pertukaran budaya internasional. Proses adaptasi dan inovasi dalam
karawitan memungkinkan seni ini tetap relevan dan diterima oleh
generasi muda, meskipun menimbulkan perbedaan identitas sosial di
kalangan seniman.

100



Pelestarian karawitan di era globalisasi memerlukan upaya
sadar yang mengedepankan kearifan lokal sebagai filter terhadap
pengaruh budaya global. Dengan demikian, identitas budaya karawitan
dapat tetap menjadi sumber kebanggaan dan kekuatan sosial
masyarakat, sekaligus mampu beradaptasi dengan perubahan global
tanpa kehilangan esensinya.

101



Dinamika Sosial dan Perubahan
7 dalam Karawitan

7.1 Pengaruh Modernisasi dan Globalisasi terhadap
Karawitan

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya akan nilai
budaya dan sejarah, menghadapi tantangan dan peluang besar di era
modernisasi dan globalisasi. Proses modernisasi dan arus globalisasi
membawa perubahan signifikan dalam cara karawitan dipelajari,
dipertunjukkan, dan dipahami oleh masyarakat, terutama generasi
muda. Transformasi ini menciptakan dinamika baru yang memengaruhi
kelangsungan dan relevansi karawitan sebagai warisan budaya.

7.1.1 Modernisasi dan Dampaknya terhadap Karawitan
a. Perubahan Sosial dan Budaya akibat Modernisasi

Modernisasi membawa perubahan besar dalam struktur sosial,
ekonomi, dan budaya masyarakat. Perkembangan teknologi,
urbanisasi, dan perubahan gaya hidup berpengaruh pada pola konsumsi
budaya, termasuk seni tradisional seperti karawitan (Giddens &
Griffiths, 2006). Di banyak daerah, karawitan yang dulunya menjadi
bagian rutin dalam kehidupan sehari-hari kini lebih terbatas pada
momen-momen ritual atau perayaan adat saja (Arrizqi, 2023).

Modernisasi juga mengubah nilai dan preferensi masyarakat,
terutama generasi muda yang lebih terbuka terhadap budaya populer
dan hiburan modern. Hal ini menyebabkan minat terhadap karawitan
menurun, karena dianggap kurang relevan atau kurang menarik
dibandingkan musik dan hiburan kontemporer (Kirana, 2022).

Perubahan nilai dan preferensi ini membuat musik tradisional
seringkali dipandang sebagai sesuatu yang kuno, kaku, atau tidak sesuai
dengan gaya hidup dan selera zaman sekarang. Media massa dan
teknologi digital yang mudah diakses turut mempercepat penyebaran
budaya global yang lebih menarik dan dinamis, sehingga karawitan
sering kalah bersaing dalam hal daya tarik dan popularitas. Kondisi ini
berpotensi mengancam keberlangsungan karawitan jika tidak
diimbangi dengan strategi adaptasi dan inovasi yang tepat agar seni
tradisional tetap dapat diterima dan diapresiasi oleh generasi penerus.

102



Namun, tantangan tersebut juga membuka peluang bagi
komunitas karawitan untuk melakukan pembaharuan dan inovasi tanpa
menghilangkan esensi tradisionalnya. Misalnya, penggabungan unsur-
unsur musik kontemporer dengan karawitan tradisional dapat
menciptakan karya-karya baru yang lebih relevan dan menarik bagi
generasi muda. Selain itu, pemanfaatan teknologi digital untuk
penyebaran dan edukasi karawitan, seperti melalui platform media
sosial, aplikasi pembelajaran, dan pertunjukan virtual, dapat
memperluas jangkauan audiens dan meningkatkan minat terhadap seni
ini. Dengan pendekatan yang kreatif dan inklusif, karawitan dapat terus
hidup dan berkembang, sekaligus mempertahankan peranannya
sebagai warisan budaya yang kaya dan bermakna dalam menghadapi
dinamika modernisasi.

b. Tantangan Pelestarian Karawitan

Salah satu tantangan utama modernisasi adalah bagaimana
menjaga kelangsungan karawitan di tengah perubahan sosial yang
cepat. Karawitan yang dulu dipentaskan dalam konteks ritual dan
komunitas lokal kini harus bersaing dengan budaya populer yang lebih
mudah diakses dan lebih menghibur (Suweca, 2021).

Keterbatasan waktu dan ruang bagi generasi muda untuk
belajar dan berpartisipasi dalam karawitan juga menjadi kendala.
Pendidikan formal yang kurang memadai dan minimnya dukungan
institusional memperparah situasi ini (Sasono & Setiawan, 2023).

7.1.2 Globalisasi dan Peluang Baru bagi Karawitan
a. Akses Informasi dan Teknologi Digital

Globalisasi ditandai dengan arus informasi yang cepat dan
meluas melalui teknologi digital dan media sosial. Hal ini membuka
peluang bagi karawitan untuk dikenal lebih luas, tidak hanya di tingkat
lokal atau nasional, tetapi juga internasional (Wijayanto et al., 2025).

Platform digital seperti YouTube, Instagram, dan Spotify
memungkinkan seniman karawitan mempromosikan karya mereka
kepada audiens global. Hal ini memberikan ruang baru bagi inovasi dan
kolaborasi lintas budaya, memperkaya ekspresi karawitan dan
memperluas jangkauan pengaruhnya (Sasono & Setiawan, 2023).

Di era modern yang serba cepat, jadwal kegiatan akademik dan
sosial yang padat membuat anak muda sulit menyediakan waktu khusus
untuk mendalami karawitan secara intensif. Selain itu, ruang-ruang
belajar karawitan yang biasanya berada di sanggar atau komunitas lokal

103



sering kali terbatas dan kurang representatif, sehingga tidak
memberikan kenyamanan dan fasilitas yang memadai bagi proses
pembelajaran. Kondisi ini menyebabkan minat dan motivasi generasi
muda untuk terlibat dalam karawitan menjadi menurun, apalagi jika
tidak didukung oleh lingkungan yang kondusif dan dukungan keluarga
maupun masyarakat sekitar.

b. Karawitan di Panggung Internasional

Karawitan kini semakin sering tampil di panggung
internasional, dalam festival budaya, pertunjukan seni, dan kegiatan
diplomasi budaya. Penampilan ini tidak hanya memperkenalkan
budaya lokal ke dunia luas, tetapi juga meningkatkan kebanggaan dan
kesadaran akan nilai budaya di kalangan masyarakat sendiri (Setyawan,
2017).

Keikutsertaan karawitan dalam kancah global juga mendorong
pengembangan karawitan kontemporer yang menggabungkan unsur
tradisional dengan inovasi modern, menjadikan seni ini relevan dengan
audiens yang lebih luas (Suweca, 2021).

7.1.3 Adaptasi dan Inovasi dalam Karawitan
a. Pengembangan Karawitan Kontemporer

Sebagai respons terhadap tantangan modernisasi dan peluang
globalisasi, karawitan mengalami transformasi melalui pengembangan
karawitan kontemporer. Komposer dan seniman muda menciptakan
karya baru yang menggabungkan elemen tradisional dengan gaya
modern dan teknologi (Negara, 2023).

Forum Pekan Komponis Muda di Bali, misalnya, menjadi
wadah penting bagi inovasi karawitan, mendorong lahirnya gamelan
kontemporer yang lebih dinamis dan ekspresif (Widiartha & Andayani,
2023). Inovasi ini membantu menjaga relevansi karawitan di era
modern tanpa kehilangan akar budaya.

b. Pendidikan dan Pelestarian Karawitan

Pendidikan karawitan yang terintegrasi dalam kurikulum
sekolah dan lembaga seni menjadi strategi penting dalam pelestarian
karawitan. Pendidikan formal dan informal membantu regenerasi
seniman karawitan dan meningkatkan minat generasi muda (Kirana,
2022).

Selain itu, dokumentasi digital dan arsip elektronik
memperkuat pelestarian karawitan dengan memudahkan akses dan
studi tentang seni ini (Sasono & Setiawan, 2023). Dokumentasi digital

104



dan arsip elektronik telah menjadi alat penting dalam memperkuat
pelestarian karawitan, terutama di era teknologi informasi yang
semakin maju. Dengan mengubah rekaman pertunjukan, notasi musik,
dan materi pembelajaran karawitan ke dalam format digital, seni
tradisional ini menjadi lebih mudah diakses oleh berbagai kalangan,
termasuk peneliti, pelajar, dan masyarakat luas. Media digital
memungkinkan penyimpanan dalam jumlah besar dengan risiko
kerusakan yang lebih rendah dibandingkan media fisik, serta
mempermudah distribusi dan penyebaran informasi melalui internet.
Hal ini membuka peluang bagi karawitan untuk dikenal lebih luas, tidak
hanya di dalam negeri tetapi juga di tingkat internasional, sehingga
memperluas jaringan pelestarian dan apresiasi seni ini.

Selain memudahkan akses, arsip elektronik juga mendukung
studi dan penelitian yang lebih mendalam tentang karawitan. Para
akademisi dan praktisi dapat dengan mudah mengakses koleksi
rekaman, transkripsi, dan dokumentasi lainnya untuk menganalisis
teknik, gaya, dan perkembangan karawitan dari berbagai daerah dan
periode waktu. Teknologi digital juga memungkinkan pengembangan
aplikasi pembelajaran interaktif yang dapat digunakan oleh generasi
muda sebagai sarana edukasi yang menarik dan efektif. Dengan
demikian, dokumentasi digital tidak hanya berfungsi sebagai
penyimpan warisan budaya, tetapi juga sebagai media inovatif yang
mendukung regenerasi dan pengembangan karawitan agar tetap relevan
di tengah perubahan zaman.

7.1.4 Studi Kasus: Karawitan di Era Digital

Penelitian di  komunitas karawitan Dusun Legundi,
Gunungkidul, menunjukkan bagaimana teknologi digital digunakan
untuk mempromosikan dan melestarikan karawitan. Video latihan dan
pertunjukan diunggah ke media sosial, menjangkau audiens yang lebih
luas dan menarik minat generasi muda (Bangsawan et al., 2023; Sasono
& Setiawan, 2023).

Komunitas ini juga mengadakan pelatihan dan workshop yang
menggabungkan metode tradisional dan teknologi modern,
menciptakan model pembelajaran karawitan yang adaptif dan inovatif.
Komunitas karawitan yang menggabungkan metode tradisional dengan
teknologi modern dalam pelatihan dan workshop berhasil menciptakan
model pembelajaran yang adaptif dan inovatif, sehingga lebih menarik
dan relevan bagi generasi muda. Pendekatan ini memadukan teknik
bermain gamelan secara langsung dengan pemanfaatan aplikasi digital

105



seperti E-Gamelan dan platform daring untuk latihan dan diskusi,
memungkinkan peserta belajar secara fleksibel dan interaktif.

Metode pembelajaran kooperatif seperti Jigsaw juga
diterapkan untuk mendorong kolaborasi, kreativitas, dan tanggung
jawab individu dalam kelompok, sehingga proses belajar menjadi lebih
menyenangkan dan efektif. Dengan demikian, model pembelajaran ini
tidak hanya mempertahankan nilai-nilai tradisional karawitan, tetapi
juga mengakomodasi kebutuhan dan gaya belajar masa kini (Yohana &
Noordiana, 2023).

7.1.5 Implikasi Sosial dan Budaya

Modernisasi dan globalisasi membawa tantangan sekaligus
peluang bagi karawitan. Adaptasi dan inovasi menjadi kunci agar
karawitan tetap hidup dan relevan. Pelestarian karawitan tidak hanya
soal mempertahankan tradisi, tetapi juga mengembangkan seni ini
sesuai dengan konteks sosial budaya yang berubah (Rudiana, 2017).

Dukungan dari pemerintah, lembaga budaya, dan masyarakat
sangat penting dalam menciptakan ekosistem yang mendukung
pelestarian dan pengembangan karawitan di era modern.

Dukungan tersebut merupakan faktor krusial dalam
menciptakan ekosistem yang kondusif untuk pelestarian dan
pengembangan karawitan di era modern. Pemerintah, baik di tingkat
desa maupun kota, dapat memberikan fasilitasi berupa kebijakan,
pendanaan, dan sarana prasarana seperti penyediaan alat gamelan dan
ruang latihan.

Contohnya, di Desa Sidakangen, pengesahan resmi paguyuban
karawitan oleh pemerintah desa serta bantuan dana APBD untuk
pengadaan gamelan telah memberikan dorongan signifikan bagi
keberlangsungan kegiatan karawitan di sana (Lestari et al., 2022).
Selain itu, lembaga budaya dan akademisi berperan dalam melakukan
dokumentasi, penelitian, serta penyebaran informasi yang membantu
menjaga kualitas dan keberlanjutan seni karawitan.

7.2 Adaptasi dan Inovasi dalam Seni Karawitan

Seni karawitan, sebagai salah satu warisan budaya Indonesia
yang kaya dan kompleks, terus mengalami proses adaptasi dan inovasi
guna menjaga relevansi dan keberlanjutan dalam konteks sosial budaya
yang terus berubah. Transformasi ini menjadi sebuah kebutuhan agar
karawitan tidak hanya menjadi artefak budaya yang statis, tetapi juga
sebuah seni yang hidup dan mampu berkomunikasi dengan generasi

106



masa kini dan masa depan. Adaptasi dan inovasi dalam karawitan
melibatkan penggabungan unsur tradisional dengan elemen-elemen
kontemporer, penggunaan teknologi modern, serta pengembangan
komposisi dan media promosi yang inovatif.

7.2.1 Penggabungan Unsur Tradisional dan Kontemporer
a. Penggunaan Instrumen Musik Digital

Salah satu bentuk adaptasi penting dalam karawitan adalah
integrasi instrumen musik digital. Meskipun gamelan tradisional tetap
menjadi pusat, seniman karawitan mulai mengeksplorasi penggunaan
synthesizer, keyboard, dan perangkat lunak musik digital untuk
memperluas palet suara dan menciptakan tekstur musik yang lebih
beragam (Sasono & Setiawan, 2023). Hal ini memungkinkan
penciptaan karya yang menggabungkan keindahan suara gamelan
klasik dengan efek suara modern, sehingga menghasilkan karya yang
relevan bagi audiens masa kini.

Penggunaan instrumen digital ini juga mempermudah proses
produksi musik, baik dalam rekaman maupun pertunjukan, terutama
ketika keterbatasan ruang dan sumber daya menjadi kendala dalam
menghadirkan gamelan lengkap (Sasono & Setiawan, 2023).

b. Komposisi Baru Berbasis Tradisi

Inovasi dalam karawitan juga terlihat dari penciptaan
komposisi baru yang tetap berakar pada tradisi gamelan. Karya seperti
"Gesang" menjadi contoh nyata bagaimana struktur musikal tradisional
dapat dikombinasikan dengan improvisasi dan eksplorasi kreatif yang
mencerminkan dinamika sosial dan kebutuhan zaman (Setyawan,
2017). Komposisi semacam ini tidak hanya mempertahankan esensi
karawitan, tetapi juga memberikan ruang ekspresi baru yang lebih
bebas dan relevan.

Komposer muda dan seniman karawitan kontemporer semakin
banyak menciptakan karya yang menggabungkan unsur tradisional
dengan pengaruh musik dunia, termasuk jazz, elektronik, dan musik
kontemporer lainnya (Rudiana, 2017). Pendekatan ini memperkaya
khazanah karawitan dan membuka kesempatan bagi seni ini untuk
dikenal di panggung global.

7.2.2 Ajang Kreativitas dan Regenerasi: Parade Musik Gamelan
a. Festival dan Kompetisi sebagai Media Inovasi

Kegiatan seperti Parade Musik Gamelan di Surabaya menjadi
ajang penting bagi kreativitas dan kompetisi di kalangan seniman

107



karawitan. Festival ini tidak hanya menampilkan pertunjukan gamelan
tradisional, tetapi juga menjadi ruang bagi eksperimen dan inovasi
musikal (Utama & Rachmawati, 2015). Seniman muda didorong untuk
menciptakan karya baru dan menunjukkan kemampuan teknis serta
artistiknya.

Ajang seperti ini berperan besar dalam regenerasi karawitan,
karena memberikan motivasi dan pengakuan bagi generasi muda untuk
terus berkarya dan berinovasi. Kompetisi juga mendorong munculnya
gaya dan teknik baru yang memperkaya tradisi karawitan.

b. Peran Komunitas dan Institusi

Komunitas seni dan institusi pendidikan seperti Institut Seni
Indonesia (ISI) juga aktif mendukung kegiatan kreatif dan kompetitif
ini. Melalui pelatihan, workshop, dan kolaborasi antar seniman, mereka
menciptakan ekosistem yang kondusif bagi inovasi karawitan (Tania,
2024).

7.1.3 Pemanfaatan Media Sosial dan Platform Digital
a. Strategi Promosi Karawitan di Era Digital

Penggunaan media sosial seperti TikTok, Instagram, dan
YouTube menjadi strategi efektif untuk mempromosikan karawitan dan
menjangkau audiens yang lebih luas, terutama generasi Z yang sangat
familiar dengan teknologi digital (Sasono & Setiawan, 2023). Konten
karawitan yang dikemas secara kreatif, seperti video singkat
pertunjukan, tutorial instrumen, atau kolaborasi lintas genre, mampu
menarik perhatian dan meningkatkan apresiasi terhadap seni ini.

Media sosial juga memungkinkan interaksi langsung antara
seniman dan penonton, membangun komunitas daring yang aktif dan
mendukung pelestarian karawitan. Media sosial memberikan platform
yang memungkinkan seniman karawitan untuk berinteraksi secara
langsung dengan penonton mereka melalui fitur komentar, pesan, dan
live streaming. Interaksi ini tidak hanya mempererat hubungan
emosional antara seniman dan audiens, tetapi juga menciptakan ruang
dialog yang aktif di mana penonton dapat memberikan umpan balik,
bertanya, dan berbagi apresiasi secara real-time. Dengan demikian,
media sosial menjadi sarana efektif untuk membangun komunitas
daring yang solid dan saling mendukung, yang pada gilirannya
membantu pelestarian karawitan dengan cara memperluas jangkauan
dan meningkatkan keterlibatan publik terhadap seni tradisional ini
(Setyo, 2025).

108



Selain itu, komunitas daring yang terbentuk melalui media
sosial juga berperan sebagai wadah edukasi dan promosi karawitan.
Seniman dapat membagikan proses kreatif, cerita di balik karya, serta
mengadakan workshop atau sesi tanya jawab secara daring yang
memperkaya pengetahuan penonton tentang karawitan. Hal ini tidak
hanya memperkuat identitas budaya, tetapi juga mendorong generasi
muda untuk lebih mengenal dan menghargai karawitan sehingga
keberlanjutan seni ini dapat terjaga. Dengan dukungan komunitas yang
aktif dan loyal, pelestarian karawitan tidak hanya menjadi tanggung
jawab seniman, tetapi juga menjadi gerakan kolektif yang didukung
oleh masyarakat luas melalui media sosial.

b. Digitalisasi sebagai Media Pembelajaran dan Dokumentasi
Selain promosi, digitalisasi juga berperan penting dalam
pembelajaran dan dokumentasi karawitan. Materi pembelajaran, notasi
musik, dan rekaman pertunjukan dapat diakses secara online,
memudahkan proses pembelajaran bagi generasi muda dan peneliti
(Kirana, 2022). Dokumentasi digital juga membantu melestarikan
karya-karya karawitan dan memudahkan penyebaran pengetahuan.

7.2.4 Tantangan dalam Adaptasi dan Inovasi
a. Menjaga Esensi Tradisi

Salah satu tantangan utama dalam inovasi karawitan adalah
menjaga keseimbangan antara modernitas dan tradisi. Transformasi
yang terlalu radikal berisiko menghilangkan nilai-nilai filosofis dan
estetika yang menjadi inti karawitan (Rudiana, 2017). Oleh karena itu,
seniman dan komunitas harus berhati-hati dalam mengintegrasikan
unsur baru agar tidak kehilangan identitas budaya.

b. Penerimaan Komunitas dan Audiens Tradisional

Tidak semua anggota komunitas karawitan dan audiens
tradisional menerima inovasi dengan mudah. Perbedaan pandangan dan
preferensi dapat menimbulkan konflik atau resistensi terhadap
perubahan (Setyawan, 2017). Dialog dan edukasi menjadi kunci
untuk menjembatani perbedaan ini.

c. Keterbatasan Sumber Daya

Pengembangan inovasi dan pemanfaatan teknologi digital
seringkali membutuhkan sumber daya finansial dan teknis yang tidak
sedikit. Dukungan dari pemerintah, lembaga budaya, dan sektor swasta

109



sangat diperlukan untuk mengatasi kendala ini (Sasono & Setiawan,
2023).

7.2.5 Studi Kasus: Inovasi Karawitan di Komunitas Dusun
Legundi

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan
bagaimana komunitas karawitan menggabungkan tradisi dengan
inovasi modern. Mereka menggunakan media sosial untuk
mempromosikan pertunjukan dan mengadakan workshop yang
mengintegrasikan teknik tradisional dengan pendekatan modemn
(Bangsawan et al., 2023; Sasono & Setiawan, 2023). Komunitas ini
menjadi contoh sukses adaptasi karawitan dalam konteks sosial budaya
yang berubah.

7.3 Konflik dan Tantangan Pelestarian Karawitan

Karawitan sebagai seni musik tradisional Indonesia merupakan
warisan budaya yang sangat berharga. Namun, pelestarian karawitan
menghadapi berbagai tantangan dan konflik yang kompleks, baik dari
aspek sosial, budaya, teknologi, maupun institusional. Tantangan-
tantangan ini berpotensi mengancam keberlanjutan karawitan jika tidak
ditangani dengan strategi yang tepat dan inovatif. Penjelasan berikut
menguraikan secara mendalam konflik dan tantangan utama dalam
pelestarian karawitan serta upaya-upaya yang dapat dilakukan untuk
mengatasinya.

7.3.1 Minimnya Apresiasi dan Dukungan Publik, Terutama dari
Generasi Muda
a. Perubahan Preferensi Budaya Generasi Muda

Salah satu tantangan terbesar pelestarian karawitan adalah
menurunnya minat dan apresiasi generasi muda terhadap seni
tradisional ini. Generasi muda saat ini lebih tertarik pada budaya
populer dan hiburan digital yang lebih mudah diakses dan dianggap
lebih relevan dengan gaya hidup mereka (Kirana, 2022). Fenomena ini
menyebabkan karawitan seringkali dianggap kuno dan kurang menarik,
sehingga berisiko kehilangan regenerasi pemain dan penikmat.

Menurut Nurhasanah dkk., (2021), perubahan preferensi ini
dipengaruhi oleh globalisasi dan penetrasi media digital yang
memperluas akses ke berbagai genre musik dan hiburan modern.
Karawitan yang cenderung tradisional dan membutuhkan waktu serta
keseriusan untuk dipelajari menjadi kurang diminati.

110



b. Kurangnya Kesadaran dan Pendidikan Budaya

Kurangnya pendidikan budaya yang memadai di sekolah dan
masyarakat juga menjadi faktor penyebab minimnya apresiasi terhadap
karawitan. Pendidikan formal yang tidak mengintegrasikan karawitan
secara efektif membuat generasi muda kurang memahami nilai dan
makna seni ini (Sasono & Setiawan, 2023). Akibatnya, karawitan tidak
menjadi bagian dari identitas budaya yang kuat di kalangan anak muda.

7.3.2 Kurangnya Adaptasi terhadap Teknologi Digital
a. Tantangan Digitalisasi Karawitan

Di era media sosial dan internet, karawitan belum sepenuhnya
memanfaatkan teknologi digital untuk promosi dan pelestarian.
Kurangnya adaptasi ini menyebabkan karawitan kurang dikenal di
kalangan masyarakat luas, terutama generasi muda yang sangat aktif di
dunia digital (Sasono & Setiawan, 2023).

Padahal, digitalisasi dapat menjadi sarana efektif untuk
mendokumentasikan, mengedukasi, dan mempromosikan karawitan
secara global. Video pertunjukan, tutorial, dan konten kreatif berbasis
karawitan dapat diakses melalui platform digital, memperluas
jangkauan dan meningkatkan minat masyarakat (Setyawan, 2017).

b. Hambatan Teknis dan Sumber Daya

Hambatan teknis dan keterbatasan sumber daya menjadi
kendala dalam pengembangan media digital karawitan. Banyak
komunitas karawitan yang belum memiliki akses atau kemampuan
untuk memanfaatkan teknologi secara optimal (Kirana, 2022). Selain
itu, pendanaan dan dukungan institusional yang minim memperlambat
proses digitalisasi dan inovasi dalam pelestarian karawitan.

7.3.3 Dilema antara Mempertahankan Tradisi dan Melakukan
Inovasi
a. Konflik Tradisi dan Modernitas

Pelestarian ~ karawitan =~ menghadapi  dilema  antara
mempertahankan bentuk asli seni dan melakukan inovasi agar tetap
relevan dengan perkembangan zaman. Seniman karawitan harus
menyeimbangkan kesetiaan pada tradisi dengan kebutuhan untuk
berkreasi dan beradaptasi (Rudiana, 2017).

Inovasi yang terlalu radikal dapat mengancam keaslian dan
nilai filosofis karawitan, sementara konservatisme yang berlebihan
dapat membuat seni ini stagnan dan kehilangan daya tarik (Setyawan,

111



2017). Konflik ini sering menjadi sumber perdebatan di kalangan
pelaku seni dan komunitas karawitan.

b. Contoh Konflik dalam Praktik

Misalnya, penggunaan instrumen modern atau penggabungan
genre musik lain dalam karawitan kontemporer mendapat penolakan
dari sebagian pelaku tradisional yang khawatir akan hilangnya identitas
budaya asli (Sasono & Setiawan, 2023). Sebaliknya, seniman muda
yang ingin bereksperimen menghadapi tantangan dalam mendapatkan
pengakuan dan dukungan.

7.3.4 Keterbatasan Sumber Daya dan Dukungan Institusional
a. Pendanaan dan Fasilitas

Keterbatasan sumber daya finansial dan fasilitas menjadi
kendala nyata dalam pelestarian karawitan. Banyak komunitas
karawitan yang kesulitan mengadakan latihan rutin, pertunjukan, dan
dokumentasi karena minimnya dana (Kirana, 2022). Kurangnya
fasilitas seperti ruang latihan yang memadai dan alat musik yang
lengkap juga menghambat pengembangan karawitan.

b. Dukungan Pemerintah dan Lembaga Budaya

Dukungan institusional dari pemerintah dan lembaga budaya
sangat penting untuk pelestarian karawitan. Namun, dalam praktiknya,
dukungan ini masih terbatas dan belum merata di seluruh daerah
(Rudiana, 2017). Kebijakan dan program pelestarian yang ada
seringkali belum cukup efektif dalam menjangkau komunitas kecil dan
daerah terpencil.

7.3.5 Strategi Kreatif dan Kolaboratif dalam Pelestarian
Karawitan
a. Pengintegrasian Karawitan dalam Pendidikan

Salah satu strategi utama adalah mengintegrasikan karawitan
dalam kurikulum pendidikan formal dan nonformal. Pendidikan
karawitan di sekolah dan komunitas dapat meningkatkan kesadaran dan
minat generasi muda terhadap seni ini (Kirana, 2022). Program
ekstrakurikuler, workshop, dan pelatihan menjadi media efektif untuk
regenerasi pemain dan pelestarian budaya.

b. Pengembangan Media Digital dan Promosi
Pemanfaatan media digital seperti YouTube, Instagram, dan
TikTok menjadi strategi efektif untuk memperkenalkan karawitan

112



kepada audiens luas, terutama generasi muda yang aktif di dunia maya
(Sasono & Setiawan, 2023). Konten kreatif dan interaktif dapat
menarik minat baru dan memperkuat komunitas karawitan daring.

c. Festival dan Kompetisi

Penyelenggaraan festival, parade musik gamelan, dan
kompetisi karawitan menjadi ajang kreativitas dan promosi seni.
Kegiatan ini tidak hanya meningkatkan apresiasi masyarakat, tetapi
juga mendorong inovasi dan regenerasi di kalangan seniman muda
(Setiawan, 2019).

d. Kolaborasi Antar Lembaga dan Komunitas

Kolaborasi antara pemerintah, lembaga budaya, akademisi, dan
komunitas karawitan penting untuk menciptakan ekosistem pelestarian
yang berkelanjutan. Sinergi ini dapat meningkatkan efektivitas
program pelestarian dan mengatasi keterbatasan sumber daya
(Rudiana, 2017). Kolaborasi merupakan kunci utama dalam
menciptakan ekosistem pelestarian yang berkelanjutan karena masing-
masing pihak memiliki peran dan keahlian yang saling melengkapi.
Pemerintah dapat menyediakan regulasi, dana, dan infrastruktur yang
mendukung pelestarian karawitan secara luas, sementara lembaga
budaya bertugas menjaga dan mengembangkan warisan budaya secara
praktis dan konseptual. Akademisi berperan dalam melakukan
penelitian, dokumentasi, serta pengembangan kurikulum yang berbasis
pada nilai-nilai karawitan, sehingga pengetahuan tersebut dapat
diwariskan secara sistematis. Sementara itu, komunitas karawitan
sebagai pelaku langsung seni tradisi ini dapat memberikan perspektif
autentik dan menjaga keberlangsungan praktik karawitan di
masyarakat.

Sinergi antara berbagai pihak ini juga sangat efektif dalam
mengatasi keterbatasan sumber daya yang sering menjadi kendala
dalam pelestarian karawitan. Dengan bekerja sama, mereka dapat
mengoptimalkan penggunaan dana, tenaga ahli, dan fasilitas yang ada
sehingga program pelestarian dapat berjalan lebih efisien dan
berdampak luas. Misalnya, program pelatihan atau festival karawitan
yang didukung oleh pemerintah dan lembaga budaya dapat melibatkan
akademisi sebagai narasumber dan komunitas sebagai pelaksana,
sehingga semua aspek—mulai dari teori, praktik, hingga promosi—
terpenuhi dengan baik. Dengan demikian, kolaborasi ini tidak hanya
memperkuat upaya pelestarian, tetapi juga membangun fondasi yang

113



kokoh agar karawitan dapat terus hidup dan berkembang di tengah
dinamika zaman.

7.4 Simpulan

Modernisasi dan globalisasi membawa perubahan signifikan
dalam seni karawitan. Arus informasi dan teknologi digital
memungkinkan karawitan dikenal lebih luas, namun juga menimbulkan
tantangan seperti menurunnya minat generasi muda terhadap seni
tradisional ini. Karawitan yang dulu hanya dipentaskan dalam konteks
ritual atau komunitas lokal kini harus bersaing dengan budaya populer
dan hiburan modern yang lebih mudah diakses. Di sisi lain, globalisasi
membuka peluang bagi karawitan untuk beradaptasi dan tampil di
panggung internasional, memperkenalkan budaya lokal ke dunia luas
melalui media sosial dan platform digital. Adaptasi melalui inovasi dan
pendidikan menjadi kunci keberlanjutan karawitan di era modern.

Adaptasi dan inovasi dalam seni karawitan menjadi kunci
untuk menjaga relevansi dan keberlanjutan seni ini di era modern.
Penggabungan unsur tradisional dengan elemen kontemporer,
penggunaan instrumen musik digital, penciptaan komposisi baru, serta
pemanfaatan media sosial dan platform digital memperluas jangkauan
dan daya tarik karawitan. Ajang kreativitas seperti Parade Musik
Gamelan dan dukungan institusi pendidikan mendorong regenerasi dan
pengembangan karawitan di kalangan generasi muda. Meskipun
menghadapi tantangan dalam menjaga esensi tradisi dan penerimaan
komunitas, inovasi karawitan menunjukkan dinamika seni yang hidup
dan adaptif, siap menghadapi masa depan.

Pelestarian karawitan menghadapi berbagai konflik dan
tantangan yang kompleks, mulai dari minimnya apresiasi generasi
muda, kurangnya adaptasi teknologi digital, dilema antara tradisi dan
inovasi, hingga keterbatasan sumber daya dan dukungan institusional.
Untuk mengatasi tantangan ini, diperlukan strategi kreatif dan
kolaboratif, seperti pengintegrasian karawitan dalam pendidikan,
pengembangan media digital, serta penyelenggaraan festival dan
kompetisi yang menarik minat masyarakat luas. Dengan pendekatan
yang tepat, karawitan dapat terus dilestarikan dan dikembangkan
sebagai warisan budaya yang hidup dan relevan.

114



Evaluasi Pokok Pembahasan
Sosiologi Karawitan

Topik: Karawitan dan Dinamika Identitas Sosial di Era Globalisasi

Kompetensi Dasar
¢ Memahami pengaruh globalisasi terhadap karawitan dan
identitas sosial masyarakat.
e Menganalisis proses adaptasi dan inovasi dalam karawitan
sebagai respons terhadap perubahan sosial.
e Menjelaskan pentingnya pelestarian karawitan dalam
mempertahankan identitas budaya di tengah globalisasi.

Indikator Soal

1. Menjelaskan pengertian karawitan dan identitas sosial dalam
konteks globalisasi.

2. Menguraikan dampak globalisasi terhadap nilai-nilai
tradisional karawitan.

3. Mendeskripsikan contoh adaptasi dan inovasi dalam
karawitan Bali dan Jawa.

4. Menganalisis dinamika identitas sosial seniman karawitan
akibat akulturasi budaya.

5. Menjelaskan strategi pelestarian karawitan agar tetap relevan
dan menjadi sumber kebanggaan sosial.

Bentuk Soal
e Pilihan Ganda
e Isian Singkat
e Esai

115



Contoh Soal Evaluasi

No Materi Pokok Indikator Soal Bentuk
L Soal
1 Pengertian karawitan | Menjelaskan definisi karawitan||Pilihan
| ||dan identitas sosial ||dan identitas sosial Ganda
) Dampak globalisasi |Menguraikan pengaruh budaya ||Isian
pada karawitan luar terhadap nilai tradisional ||Singkat
. . . |[Memberikan contoh inovasi
Adaptasi dan inovasi . .
3 . dalam gamelan Bali dan Esai
karawitan .
| karawitan Jawa
Dinamika identitas  ||Menganalisis perbedaan
4 ||sosial seniman identitas sosial akibat Esai
| |[karawitan akulturasi
Pelestarian karawitan | Menjelaskan upaya pelestarian ||Pilihan
55, . .
| ||di era globalisasi karawitan Ganda

Kisi-kisi ini disusun dengan mengacu pada materi sebelumnya yang
membahas hubungan karawitan dengan dinamika identitas sosial di era
globalisasi, sehingga soal dapat mengukur pemahaman konseptual dan
kemampuan analisis terhadap materi tersebut.

116



Soal Evaluasi

A. Pilihan Ganda
Soal Pilihan Ganda

L.

Apa yang dimaksud dengan karawitan dalam konteks budaya
Indonesia?

a. Musik modern yang berasal dari luar negeri

b. Seni musik tradisional yang menggunakan gamelan

c. Tari tradisional dari Jawa

d. Musik pop yang dipengaruhi globalisasi

e. Alat musik elektronik

Salah satu pengaruh globalisasi terhadap karawitan adalah:
a. Menghilangkan seluruh unsur tradisional

b. Membuka peluang karawitan dikenal secara internasional
c. Membuat karawitan hanya dipertunjukkan di desa

d. Menjadikan karawitan tidak diminati sama sekali

e. Menggantikan karawitan dengan musik barat

Media digital berperan dalam karawitan dengan cara:

a. Membatasi akses masyarakat terhadap karawitan

b. Memperluas jangkauan pertunjukan karawitan ke dunia
internasional

c. Menghapuskan nilai-nilai tradisional karawitan

d. Menggantikan gamelan dengan musik elektronik

e. Membuat karawitan menjadi seni yang eksklusif

Contoh inovasi dalam gamelan Bali di era globalisasi adalah:
a. Menambahkan unsur musik modern dalam komposisi
gamelan

b. Menghilangkan gamelan dari pertunjukan tradisional

c. Menggunakan alat musik barat secara eksklusif

d. Menolak semua bentuk perubahan

e. Membeatasi pertunjukan hanya untuk ritual

Dinamika identitas sosial dalam karawitan terjadi karena:
a. Penolakan total terhadap budaya asing

b. Akulturasi budaya dan perbedaan pandangan seniman
c. Hilangnya minat masyarakat terhadap karawitan

117



10.

11.

d. Penggunaan alat musik modern secara penuh
e. Tidak adanya perubahan dalam seni karawitan

Salah satu tantangan pelestarian karawitan di era globalisasi
adalah:

a. Tidak ada minat dari generasi muda

b. Pengaruh budaya luar yang menggeser nilai tradisional

c. Kurangnya media digital untuk promosi

d. Tidak ada inovasi dalam karawitan

e. Karawitan hanya dipertunjukkan di luar negeri

Upaya pelestarian karawitan yang efektif adalah:

a. Melarang semua pengaruh budaya asing

b. Mengembangkan pendidikan karawitan di sekolah

c. Membatasi pertunjukan karawitan hanya untuk orang tua
d. Menggantikan gamelan dengan musik pop

e. Menutup akses media digital terhadap karawitan

Identitas sosial seniman karawitan dapat berubah karena:
a. Isolasi dari perkembangan zaman

b. Interaksi dengan budaya global dan inovasi seni

c. Penolakan terhadap teknologi

d. Tidak adanya pertunjukan karawitan

e. Hanya mempertahankan tradisi lama

Globalisasi dapat menyebabkan karawitan menjadi:
a. Seni yang statis tanpa perubahan

b. Seni yang hilang dari masyarakat

c. Seni yang mengalami inovasi dan dikenal luas

d. Seni yang hanya untuk kalangan tertentu

e. Seni yang tidak relevan lagi

Salah satu ciri globalisasi yang mempengaruhi karawitan
adalah:

a. Terbatasnya komunikasi antar daerah

b. Meningkatnya pertukaran budaya antarnegara

c. Penurunan penggunaan teknologi

d. Penguatan batas wilayah budaya

e. Penolakan terhadap budaya asing

Proses adaptasi karawitan di era globalisasi meliputi:
a. Menolak semua pengaruh luar
b. Mengintegrasikan unsur modern ke dalam pertunjukan

118



12.

13.

14.

15.

16.

tradisional

c. Menghilangkan gamelan dari pertunjukan
d. Membatasi pertunjukan hanya di desa

e. Menolak generasi muda belajar karawitan

Media sosial berperan dalam karawitan dengan cara:

a. Membatasi akses informasi tentang karawitan

b. Memperkenalkan karawitan kepada audiens yang lebih luas
c. Menggantikan pertunjukan langsung dengan musik
elektronik

d. Menghapus nilai tradisional karawitan

e. Membeatasi pertunjukan karawitan

Salah satu contoh inovasi dalam karawitan Jawa adalah:

a. Penggunaan alat musik gamelan secara murni tanpa
perubahan

b. Integrasi unsur modern dalam komposisi dan pertunjukan
c. Menolak semua bentuk perubahan

d. Menghilangkan unsur tradisional sama sekali

e. Membeatasi pertunjukan hanya untuk upacara adat

Karawitan sebagai identitas sosial berperan sebagai:

a. Simbol kebanggaan dan kekuatan sosial masyarakat
b. Seni yang tidak memiliki makna sosial

c. Hiburan tanpa nilai budaya

d. Seni yang hanya untuk kalangan elit

e. Seni yang tidak relevan di era modern

Akulturasi budaya dalam karawitan dapat menyebabkan:
a. Hilangnya seluruh nilai tradisional

b. Terbentuknya identitas sosial baru di kalangan seniman
c. Penolakan total terhadap perubahan

d. Karawitan menjadi tidak dikenal

e. Tidak ada perubahan sama sekali

Salah satu fungsi pelestarian karawitan adalah:

a. Menjaga agar seni tetap menjadi sumber kebanggaan
budaya

b. Membatasi pertunjukan karawitan agar tidak dikenal luas
c. Menggantikan karawitan dengan musik modern

d. Menutup akses generasi muda terhadap karawitan

e. Menghilangkan unsur tradisional dalam karawitan

119



17. Globalisasi mempengaruhi karawitan melalui:
a. Isolasi budaya
b. Pertukaran budaya dan teknologi informasi
c. Penurunan minat masyarakat
d. Penghapusan alat musik tradisional
e. Pembatasan pertunjukan karawitan

18. Peran generasi muda dalam pelestarian karawitan adalah:
a. Menolak karawitan karena dianggap kuno
b. Mengembangkan dan mengadaptasi karawitan sesuai
zaman
c. Menggantikan karawitan dengan musik asing
d. Membatasi karawitan hanya untuk orang tua
e. Tidak berperan sama sekali

19. Salah satu tantangan terbesar karawitan di era globalisasi
adalah:
a. Kurangnya inovasi dalam seni karawitan
b. Persaingan dengan budaya populer global
c. Tidak ada media untuk promosi
d. Tidak ada seniman muda yang tertarik
e. Karawitan sudah menjadi seni modern

20. Strategi yang tepat untuk menjaga karawitan agar tetap
relevan adalah:
a. Melarang pengaruh budaya asing sama sekali
b. Menggabungkan unsur tradisional dan modern secara
seimbang
c. Membeatasi pertunjukan hanya di lingkungan tradisional
d. Menghapuskan inovasi dalam karawitan
e. Menggantikan karawitan dengan musik elektronik

B. Isian Singkat

4. Jelaskan bagaimana globalisasi dapat menjadi peluang bagi
karawitan untuk berkembang!

5. Sebutkan dua contoh dinamika identitas sosial yang terjadi
pada seniman karawitan di era globalisasi!

120



C. Esai

6. Jelaskan proses adaptasi dan inovasi yang terjadi dalam
karawitan Jawa dan Bali sebagai respons terhadap globalisasi!

7. Analisislah pentingnya pelestarian karawitan dalam
mempertahankan identitas sosial masyarakat di tengah arus
globalisasi!

Soal-soal ini dirancang untuk mengukur pemahaman konsep,
kemampuan analisis, dan aplikasi pengetahuan tentang hubungan
karawitan, identitas sosial, dan globalisasi sesuai dengan materi.

121



Referensi

Adila. (2025). Objek Kajian Sosiologi: Pengertian dan Manfaatnya.
Gramedia.Com. https://www.gramedia.com/literasi/objek-
kajian-sosiologi/

Aditya, I. A. A. L. N. (2017). Ratu Pramodhawardani: Kawin Beda
Agama, Menganjurkan Toleransi. Tirto.ld. https://tirto.id/ratu-
pramodhawardani-kawin-beda-agama-menganjurkan-toleransi-
cCrP

Adiyanto. (2024). Perkembangan Seni Karawitan Saat Ini.
Cakdurasim.Com.
https://cakdurasim.com/artikel/perkembangan-seni-karawitan-
saat-ini

Administrator. (2025). Seni Karawitan Unisvet. Unisvet.Ac.1d.
https://www.unisvet.ac.id/seni-karawitan-unisvet

Ahmad, I. M., & Laksono, A. (2023). Upaya Paguyuban Budi Laras
dalam Pelestarian Seni Karawitan di Kampung Tematik Seni
Budaya Jurang Blimbing Kota Semarang. Endogami: Jurnal
Ilmiah Kajian Antropologi, 6(2), 1-10.
https://doi.org/10.14710/endogami.6.2.1-10

Al-Amri, L., & Haramain, M. (2017). Akulturasi Islam Dalam Budaya
Lokal. KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan
Keagamaan, 10(2), 87-100.
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594

Al Mubarok, A. A. S. A., & Bastian, A. F. (2024). Pendampingan
Anak dalam Mengenal dan Melestarikan Budaya Lokal melalui
Komunitas Seni Karawitan Kabupaten Mojokerto. GUYUB:
Journal of Community Engagement, 5(1), 1-21.
https://doi.org/10.33650/guyub.v5i1.7487

Aldiansyah, M. D. (2018). Keunikan Sejarah Candi Prambanan
Yogyakarta.

Ambarwati, A. P. A. (2018). Pernikahan Adat Jawa Sebagai Salah
Satu Kekuatan Budaya Indonesia. Prosiding Seminar Nasional
Bahasa Dan Sastra Indonesia (SENASBASA), 2(2).
https://doi.org/10.22219/.v2i2.2214

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of
globalization. In Etika Jurnalisme Pada Koran Kuning : Sebuah
Studi Mengenai Koran Lampu Hijau (Vol. 16, Issue 2).
University of Minnesota Press.

122



https://mtusociology.github.io/assets/files/%5BArjun_Appadurai
%S5D_Modermity at Large Cultural Dim(Bookos.org).pdf

Ardana, I. K. (2009). Fungsi Karawitan Bali di Yogyakarta: Sebuah
Tinjauan Kontekstual. Mudra Jurnal Seni Budaya, 24(1).
https://doi.org/10.31091/mudra.v24il.1558

Ardana, I. K. (2010a). Sejarah Karawitan Bali di Yogyakarta. Isi-
Dps.Ac.1d. https://isi-dps.ac.id/sejarah-karawitan-bali-di-
yogyakarta/

Ardana, 1. K. (2010b). Sejarah Karawitan Bali di Yogyakarta. 1S1
Denpasar. https://isi-dps.ac.id/sejarah-karawitan-bali-di-
yogyakarta/

Arief, A., & Fitriani, A. (2020). Pendidikan Karawitan sebagai
Dimensi Nilai Karakter Pada Sekolah Dasar Inklusi. Jurnal
Ilmiah Profesi Guru, 1(2), 15-24.
https://doi.org/10.30738/jipg.vol1.n02.a7198

Arrizqi, M. F. (2023). Bentuk dan Fungsi Iringan Gamelan pada
Ritual Ujungan di Desa Gumelem Wetan Banjarnegara.
SELONDING, 18(2), 82-91.
https://doi.org/10.24821/s1.v18i2.8080

Arsana, I. N. C., Lono L. Simatupang, G. R., Soedarsono, R. M., &
Dibia, I. W. (2015). Kosmologis Tetabuhan dalam Upacara
Ngaben. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 15(2), 107-125.
https://doi.org/10.24821/resital.v15i2.846

Atasoge, A. D. (2019). Simbolisme Ritual Lamaholot dan Kohesi
Sosial. Jurnal Reinha, 11(2), 53-63.
https://doi.org/10.56358/ejr.v11i2.32

Azizah, K. A. N., & Pratama, S. A. (2025). Relevansi Simbolisme
Wayang dan Keterampilan Dalang Tentang Hakikat serta
Hubungannya Kawula-Gusti dalam Serat Suluk Wirasat. JOB
(Jurnal Online Baradha), 20(4), 1-16.
https://doi.org/10.26740/job.v20n4.p1-16

Bagaskara, A., Rokhani, U., & Yuliantari, A. P. (2023). Ketokohan
dan Nilai-nilai Spritualitas Ajaran Sunan Kalijaga dalam Praktik
Kesenian Karawitan di Kabupaten Demak. Resital:Jurnal Seni
Pertunjukan, 24(3), 209-230.
https://doi.org/10.2482 1/resital.v24i3.10947

Bandem, 1. M. (2013). Gamelan Bali di atas Panggung Sejarah.
Badan Penerbit STIKOM Bali.
https://books.google.co.id/books/about/Gamelan Bali di atas p
anggung_sejarah.html?id= ILmoAEACAAJ&redir _esc=y

123



Bangsawan, S., MS, M., Nama, G. F., Febrian, E. A., & Kesumah, F.
S. D. (2023). Pengembangan Desa Wisata Pulau Legundi
Kabupaten Pesawaran Lampung Melalui Implementasi
Komunikasi Website Interaktif. Devotion: Journal Corner of
Community Service, 1(3), 134—146.
https://doi.org/10.54012/devotion.v1i3.125

Barokad, B., & Sunarto, S. (2021). Manajemen Pengembangan
Kegiatan Ekstrakurikuler Karawitan Dalam Konteks Pendidikan
Karakter Berbasis Kearifan Lokal. Media Manajemen
Pendidikan, 4(1), 104-116.
https://doi.org/10.30738/mmp.v4i1.8967

Blumer, H. (1969). Symbolic Interactionism: Perspective and Method.
University of California Press.
https://drive.google.com/file/d/1pa24 WNO1gcr3SLe9ufLem8m
ki7ecZd-P/view

Boyak, T. (2020). Rakai Pikatan: Cinta sejati dan Ambisi Penyatuan
Dua Wangsa Seteru. Kumparan.Com.
https://kumparan.com/tambara-boyak/rakai-pikatan-cinta-sejati-
dan-ambisi-penyatuan-dua-wangsa-seteru-1tXGeT7hKI10/full

Buana, Y. T., & Arisona, R. D. (2022a). Internalisasi Nilai-Nilai
Kearifan Lokal Budaya Karawitan Sebagai Upaya Peningkatan
Sikap Toleransi Siswa Mts Pgri Gajah Sambit Ponorogo. JIIPSI:
Jurnal llmiah Ilmu Pengetahuan Sosial Indonesia, 2(2), 151-
171. https://doi.org/10.21154/jiipsi.v2i2.1015

Buana, Y. T., & Arisona, R. D. (2022b). Internalisasi Nilai-Nilai
Kearifan Lokal Budaya Karawitan Sebagai Upaya Peningkatan
Sikap Toleransi Siswa MTs PGRI Gajah Sambit Ponorogo.
JIIPSI: Jurnal llmiah llmu Pengetahuan Sosial Indonesia, 2(2).
https://doi.org/10.21154/jiipsi.v2i2.1015

Christiana, W., & Adi, I. K. K. (2016). Garap Kotekan Gamelan Bali:
Ngempat dan Nelun. Transformasi Dan Internalisasi Nilai-Nilai
Seni Budaya Lokal Dalam Konteks Kekinian, 228-305.
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/Prosiding/article/download/31
67/1787

Ciptaningsih, U., & Mistortoify, Z. (2022). Saptono dalam
Melestarikan dan Mengembangan Karawitan Tradisi Surakarta.
Sorai: Jurnal Pengkajian Dan Penciptaan Musik, 14(1), 57-70.
https://doi.org/10.33153/sorai.v14i1.3826

Darmawan, I. M. Y., & Sadguna, 1. G. M. (2023). Music Composition
Banyu Milir | Komposisi Musik Banyu Milir. GHURNITA:

124



Jurnal Seni Karawitan, 3(2), 138—145.
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3i2.2076

Darmawana, 1. P. A. (2024). Karawitan Bali Dalam Filsafat Seni Leo
Tolstyos. Genta Hredaya, 8(2), 118—128.

Daryanto, J. (2016a). Raja, Karawitan, dan Upacara Tradisi Keraton
Surakarta. Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian Dan Penciptaan Seni,
6(2). https://doi.org/10.33153/dewaruci.v6i2.937

Daryanto, J. (2016b). Gamelan Sekaten dan Penyebaran Islam di
Jawa. Jurnal IKADBUDI, 4(10), 32-40.
https://doi.org/10.2183 1/ikadbudi.v4i10.12030

Daryanto, J. (2017). Dinamika Karawitan Karaton Surakarta Masa
Pemerintahan Paku Buwana X dan Paku Buwana XI: Suatu
Komparasi Historis. Kétég: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan
Kajian Tentang Bunyi, 17(1), 1-12.

Dias Nur Ramadhan, Natael Tiara Adinda Harell Putri, Maria Alfina
Christabell, Boby Mandala Putra, Nindya Laksmita Sari,
Muhammad Fahmi Zakaria, Rizky Handayani, Ainun Usnaini,
IThamsar Fadli Yusuf, Amanda Jeanrani Dyah P.S, Alfian
Achmad Nuryanto, Khoirotul Binti Saniah, Vanessa Dhiar
Destiana Dewi, Wahyu Puji Pebrianti, Vebryolani Dyska
Diwanty, Muhammad Ikhbal Rokhmad, Putri Dwijayanti,
Virginia Diah Kurniawati, Monicha Sari, ... Reo Prasetiyo
Herpandika. (2024). Upaya Pengembangan dan Pelestarian
Budaya Karawitan di Kelurahan Betet melalui Pelatihan dan
Workshop Kesenian Karawitan. Proceedings of The National
Conference on Community Engagement, 1(1), 1-7.
https://proceeding.unpkediri.ac.id/index.php/ncce/article/downlo
ad/4876/3315/18273

Ermawati, W., & Sugiyanto, D. (2016). Peran Paguyuban Marem
dalam Pelestarian Karawitan Jawa. Keteg Jurnal Pengetahuan
Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi, 16(1).
https://doi.org/10.33153/keteg.v16i1.1767

Fatimah, M. D. (2020). Eksistensi Karawitan Putri Di Kota Budaya
(Studi Kasus Karawitan Sekar Praja Putri, Pemerintah Kota
Surakarta). Acintya Jurnal Penelitian Seni Budaya, 11(2), 151-
164. https://doi.org/10.33153/acy.v11i2.2986

Firdaus, F., Firman, A. R., Admiral, A., Arnailis, A., & Elizar, E.
(2024). Ekstrakurikuler Karawitan: Media Pembelajaran dan
Pelestarian Budaya di SMA 1 Padang Panjang. AKSARA: Jurnal
Bahasa Dan Sastra, 25(2).

125



https://doi.org/10.23960/aksara/v25i2.pp717-725

Firman, Firdaus, Halim, M., Alfalah, & Sriyanto. (2024). Analisis
Pola Musik Karawitan di Tengah Era Digital. The Indonesian
Journal of Computer Science, 13(2).
https://doi.org/10.33022/ijcs.v13i2.3783

Fitrianto, F. (2019). Karawitan Muryoraras: Sebagai Representasi
Konsep Spiritual Kejawen. Kebudayaan, 13(1), 15-30.
https://doi.org/10.24832/jk.v13i1.230

Geertz, C. (1973). The Interpretation Of Cultures. Basic Books.
https://books.google.co.id/books/about/The Interpretation Of C
ultures.html?hl=id&id=BZ1BmKEHti0C&redir esc=y

George H. Mead. (1934). Mind, Self and Society from the Standpoint
of a Social Behaviorist. In C. W. Morris (Ed.), The Modern
Schoolman. The University of Chicago Press.
https://doi.org/10.5840/schoolman19361328

Giddens, A., & Griffiths, S. (2006). Sociology. Polity Press.
https://books.google.co.id/books?id=qYkqRytTmEMC

Habiburrahman, L. (2021). Telaah Makna Pendidikan Islam dalam
Ritual Adat Lebaran Tinggi pada Komunitas Adat “Wetu Telu”
di Bayan Lombok Utara. Paramurobi: Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 4(2), 10-25.
https://doi.org/10.32699/paramurobi.v4i2.1900

Harahap, M. H. E. S., & Pasaribu, A. (2024, November 7). Peran
Dalang, Sinden, dan Pengrawit dalam Pementasan Wayang
Kulit. Antaranews.Com.
https://www.antaranews.com/berita/4449161/peran-dalang-
sinden-dan-pengrawit-dalam-pementasan-wayang-kulit

Haralambos, M., & Holborn, M. (2013). Sociology: Themes and
perspectives (8th ed.). HarperCollins.
https://www.amazon.com/Sociology-Themes-Perspectives-
Michael-Haralambos/dp/0007498829

Hartanti, C. D. (2021). Kreativitas Guru dalam Pembelajaran
Karawitan Jawa. Musikolastika: Jurnal Pertunjukan Dan
Pendidikan Musik, 3(1), 62-71.
https://doi.org/10.24036/musikolastika.v3i1.60

Haryono, T. (2016). Estetika Bawa dalam Karawitan Gaya Surakarta.
Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 16(1), 36-51.
https://doi.org/10.24821/resital.v16i1.1273

Hendrayani, M., & Indra Laksana, B. (2023). Solidaritas Sosial dalam
Upacara Merti Bumi. Dakwatul Islam, 7(2), 149-168.

126



https://doi.org/10.46781/dakwatulislam.v7i2.688

Hervansyah, G. H., Purwanto, E., Pratama, R. P., Saputra, N. B., &
Rifai, R. (2025). Digitalisasi Tradisi Budaya melalui Platform
Media Baru. Interaction Communication Studies Journal, 2(2),
8. https://doi.org/10.47134/interaction.v2i2.4283

Horton, P. B., & Hunt, C. L. (1984). Sociology. Tata McGraw-Hill
Companies. https://www.tnteu.ac.in/pdf/library/6 sociology by
horton and hunt.pdf

Indrawadi, J., Moeis, 1., Montessori, M., Wirdanengsih, W.,
Fatmariza, F., Asmil, A. D., & Hafsyari, H. (2022). Penguatan
Kobhesi Sosial Melalui Peran Aktif Masyarakat Seberang
Palinggam. Abdi: Jurnal Pengabdian Dan Pemberdayaan
Masyarakat, 4(2), 333-339.
https://doi.org/10.24036/abdi.v4i2.229

Jordaan, R. E. (2009). Memuji Prambanan; Bunga rampai
cendekiawan Belanda tentang kompleks percandian Loro
Jonggrang (Terjemahan). Yayasan Obor Indonesia & KITLV
Jakarta. https://www.scribd.com/doc/316467960/Memuji-
Prambanan-Bunga-rampai-cendekiawan-Belanda-tentang-
kompleks-percandian-Loro-Jonggrang

Jufri, J., Halim, M., Alfalah, A., Zulfahmi, M., & Martis, M. (2024).
Integrasi Seni Karawitan ke dalam Kurikulum Pendidikan Seni.
AKSARA: Jurnal Bahasa Dan Sastra, 25(2).
https://doi.org/10.23960/aksara/v25i2.pp704-716

Juniarta, I. N., Sudiana, I. N., & Hartini, N. P. (2022). Composition
karawitan Bali “Pajegan” | Komposisi Karawitan Bali
“Pajegan.” GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 2(1), 25-31.
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v2il.389

Kariasa, I. N., & Putra, I. W. D. (2021). Karya Karawitan Baru
Manikam Nusantara. Mudra Jurnal Seni Budaya, 36(2), 222—
229. https://doi.org/10.31091/mudra.v36i2.1471

Kartodirdjo, S. (1975). Sejarah Nasional Indonesia I11. Departeman
Pendidikan dan Kebudayaan.

Kirana, N. S. T. (2022). Pelestarian Seni Budaya melalui Grup
Karawitan Putri Kartika Laras di Desa Salamrejo Kabupaten
Kulon Progo. Abdi Seni, 13(2), 120-125.
https://doi.org/10.33153/abdiseni.v13i2.4273

Koentjaraningrat. (1990). Pengantar llmu Antropologi (8th ed.).
Rineka Cipta.

Kottak, C. P. (2014). Cultural Anthropology (16th ed.). McGraw-Hill

127



Education. https://www.amazon.com/Cultural-Anthropology-
Conrad-Phillip-Kottak/dp/0077861531

Lestari, A. D., Septi, L., Izzah, N., & Harahap, K. A. (2022). Upaya
Pelestarian Kesenian Karawitan Lewat Paguyuban Karawitan
Sido Laras Desa Sidakangen Kecamatan Kalimanah Kabupaten
Purbalingga. Kampelmas, 1(2), 787-798.
https://proceedings.uinsaizu.ac.id/index.php/kampelmas/article/v
iew/570/495

Marzuki, Y., & Heraty, T. (1991). Borobudur. PT Ikrar Mandiri
Abadi.

Marzugqi, Y., Yudhantaka, R. A., & Mahendra, 1. (2025). Seni Musik
Karawitan Sebagai Sarana Peningkatan Rasa Cinta Tanah Air:
Studi Kasus di Omah Seni Melikan. Jurnal Kalacakra: llmu
Sosial Dan Pendidikan, 6(1), 19-26.
https://doi.org/10.31002/kalacakra.v6i1.9403

Masroer, C. J. (2017). Spiritualitas Islam Dalam Budaya Wayang
Kulit Masyarakat Jawa dan Sunda. Jurnal Sosiologi Agama,
9(1), 38. https://doi.org/10.14421/jsa.2015.091-03

Mawan, 1. G., & Santosa, H. (2025). Estetika Posmoderen: Idealisasi
Seni Karawitan dalam Agama Hindu di Bali. Jurnal Penelitian
Agama Hindu, 9(1), 118-131.
https://doi.org/10.37329/jpah.v9i1.3683

Mugi Raharja, 1. G. (2014). Semiotika Desain. Fakultas Seni Rupa
Dan Desain, Institut Seni Indonesia Denpasar.

Mujiburrahman, & Fitriya, D. N. L. (2024). Modal Sosial dalam
Melestarikan Kesenian Tradisional Karawitan di Dusun
Legundi, Kecamatan Saptosari, Kabupaten Gunung Kidul [UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta]. https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/65432/

Mukti, G. W., & Kusumo, R. A. B. (2022). Jaringan Sosial Petani:
Upaya Petani Pemula dalam Membangun Jaringan Sosial untuk
Mengakses Sumberdaya Usaha Tani. Mimbar Agribisnis: Jurnal
Pemikiran Masyarakat llmiah Berwawasan Agribisnis, 8(1),
209. https://doi.org/10.25157/ma.v8il.6591

Nandayana, K. P., & Saptono. (2023). Karawitan Composition
“Bhuana Santhi” | Komposisi Karawitan “Bhuana Santhi.”
GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 3(1), 9-17.
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3il.1130

Nasution, R. D. (2017). Pengaruh Modernisasi dan Globalisasi
terhadap Perubahan Sosial Budaya di Indonesia. Jurnal

128



Penelitian Komunikasi Dan Opini Publik, 21(1), 30-42.
https://jkd.komdigi.go.id/index.php/jpkop/article/view/981/1712

Negara, I. G. A. S. (2023). The Karawitan Contemporary “Ngontang
Gambang” | Karya Karawitan Kontemporer “Ngontang
Gambang.” GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 3(2), 129-137.
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3i2.2075

Ningrum, D. P., Arifin, T. S. N., & Putra, A. (2024). Penerapan Media
Sosial untuk Meningkatkan Eksistensi Budaya Karawitan di
Dusun Kanoman Yogyakarta. Jurnal Abdi Insani, 11(2), 1909—
1915. https://doi.org/10.29303/abdiinsani.v11i2.1624

Novianti, K. D. P., Rakasuya, I. M. A. M., & Suniantara, I. K. P.
(2023). Sistem Klasifikasi Gamelan Bali Berbasis Website.
Jurnal Sistem Informasi Dan Bisnis Cerdas, 16(2), 82-90.
https://doi.org/10.33005/sibc.v16i2.192

Nuraini Widia Santoso, A. D., Deras Rizki Dermawan, Lioni
Vebriyanti, Ahmad Daffa, & Rahmat Puja Kusuma. (2024).
Pelatihan Karawitan sebagai Upaya dalam Optimalisasi
Indigenous Art dan Culture Knowledge bagi Generasi Muda.
Kreasi: Jurnal Inovasi Dan Pengabdian Kepada Masyarakat,
4(3), 289-301. https://doi.org/10.58218/kreasi.v4i3.989

Nurhasanah, L., Siburian, B. P., & Fitriana, J. A. (2021). Pengaruh
Globalisasi terhadap Minat Generasi Muda dalam Melestarikan
Kesenian Tradisional Indonesia. Jurnal Global Citizen : Jurnal
Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan, 10(2), 31-39.
https://doi.org/10.33061/jgz.v10i2.5616

Pasya, G. K. (2011). Gotong Royong dalam Kehidupan Masyarakat.
SOSIETAS, 1(1). https://doi.org/10.17509/sosietas.v1il.1106

Pradoko, A. M. S. (2021). Benda-Benda Kebudayaan Material
Arkeologi Musik Sebagai Aktan Hidup. Pelataran Seni, 6(1),
28. https://doi.org/10.20527/jps.v6il.11412

Prameswari, H. L. K., & Setiawan, S. (2024). Peningkatan Kualitas
Pelatihan Karawitan Pada Komunitas Teras Budaya Melalui
Pendekatan Manajemen Partisipatif. Komitmen: Jurnal llmiah
Manajemen, 5(1), 54-68.

Pramumijoyo, S., Ahmad, R., Siswosukarto, S., Suryaningsih, H.,
Rarianingsih, N. L. N., Munandar, A., Darmojo, & Hardani, K.
(2009). Membangun Kembali Prambanan. 133.
https://drive.google.com/file/d/1RF-
ieqMATWG4deUzq7KOHcBsX4J6¢czb /view

Prasetya, S. H. B. (2016). Tubuh, Habitus, dan Ngeng Dalang dan

129



Pengrawit Wayang. Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian Dan
Penciptaan Seni, 5(2).
https://doi.org/10.33153/dewaruci.v5i2.777

Prasetyo, A., & Setiawan, S. (2024). Pembiasaan Pola dan Perilaku
Berpikir Positif Peserta Pelatihan Karawitan di Komunitas Teras
Budaya. Keteg: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian
Tentang Bunyi, 23(2), 211-222.
https://doi.org/10.33153/keteg.v23i2.5971

Purnomo, N. A., & Demartoto, A. (2022). Akulturasi Budaya dan
Identitas Sosial dalam Gending Jawa Kontemporer Kreasi
Seniman Karawitan di Surakarta. Jurnal Analisa Sosiologi,
11(3). https://doi.org/10.20961/jas.v11i3.60576

Putra, D. G. R. A., & Sudiana, I. N. (2023). Karawitan Composition
Gending Tresna | Komposisi Karawitan Gending Tresna.
GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 3(1), 45-53.
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3il.1369

Qomariyah, S. N. (2019). Faktor-Faktor Sosial yang Mempengaruhi
Eksistensi Kesenian Karawitan di Desa Made Kecamatan Kudu
Kabupaten Jombang. Conference on Research & Community
Services, 658—664.
https://ejournal.stkipjb.ac.id/index.php/CORCY S/article/downlo
ad/1242/955

Rahma, E. Y., & Hendriani, D. (2023). Peran Sanggar Karawitan
Rumah Budaya Sekar Tanjung Gunung Terhadap Masyarakat di
Desa Segawe Kecamatan Pagerwojo Tulungagung. Widya
Winayata : Jurnal Pendidikan Sejarah, 11(2), 100-113.
https://doi.org/10.23887/jjps.v11i2.60803

Rohmadin. (2024). Sumpah Pemuda Merevitalisasi Seni Karawitan di
Era Modern. Kompasiana.
https://www.kompasiana.com/rohmadin/671fd6bac925c43ef465
2192/sumpah-pemuda-merevitalisasi-seni-karawitan-di-era-
modern

Rohmana, J. A., & Ernawati, M. (2014). Perempuan dan Kearifan
Lokal: Performativitas Perempuan Dalam Ritual Adat Sunda.
Musawa Jurnal Studi Gender Dan Islam, 13(2), 151.
https://doi.org/10.14421/musawa.2014.132.151-166

Rosyida, S. M. (2023). Contoh Kelompok Sosial Gemeinschaft dan
Gesellschaf beserta Perbedaannya Lengkap. Mamikos.Com.
https://mamikos.com/info/contoh-kelompok-sosial-
gemeinschaft-dan-gesellschaf-pljr/

130



Rudiana, M. (2017). Sundanese Karawitan and Modernity. Panggung,
27(3). https://doi.org/10.26742/panggung.v27i3.278

Saepudin, A. (2015). Laras, Surupan, dan Patet dalam Praktik
Menabuh Gamelan Salendro. Resital, 16(1), 52—64.
https://core.ac.uk/download/pdf/290565887.pdf

Santosa, H., Kustiyanti, D., & Satyani, I. A. W. A. (2022). Banjuran,
Gamelan for Ancient Balinese Procession. Mudra Jurnal Seni
Budaya, 37(1), 24-33.
https://doi.org/10.31091/mudra.v37il.1717

Santosa, H., Kustiyanti, D., & Sudirga, 1. K. (2018). Jejak Karawitan
dalam Kakawin Sumanasantaka. Panggung, 28(1).
https://doi.org/10.26742/panggung.v28i1.272

Santosa, H., Muryana, I. K., & Saptono. (2025). Antropologi
Karawitan Bali. Pusat Penerbitan LP2MPP ISI Bali.
https://omp.isi-dps.ac.id/index.php/NKMEP/catalog/book/57

Santosa, H. S. (2016). Gamelan Sistem Sepuluh Nada dalam Satu
Gembyang untuk Olah Kreativitas Karawitan Bali. Pantun, 1(2),
85-96.
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.26742/pantun.v1i2.747

Santoso, I. B. (2018a). Ruang Pertunjukan Musik Karawitan. Nuansa
Journal of Arts and Design, 1, 80-93.

Santoso, 1. B. (2018b). Ruang Pertunjukan Musik Karawitan
(Gamelan Jawa). Nuansa Journal of Arts and Design, 1(1), 80—
93. https://doi.org/10.26858/njad.v1i2.6668

Santoso, 1. B., Sunarto, B., Santosa, S., & Mistortoify, Z. (2023).
Ungkapan Estetika Karawitan Jawa pada Reproduksi Rekaman
Gamelan Ageng Surakarta. Resital:Jurnal Seni Pertunjukan,
24(1), 10-21. https://doi.org/10.2482 1/resital.v24i1.8885

Sari, A. P. (2024). Gamelan Bali dalam Konstelasi Filosofis dan
Estetik. Sphatika: Jurnal Teologi, 15(1), 34—46.
https://doi.org/10.25078/sphatika.v1511.3153

Sasmita, W. (2018). Tradisi Upacara Ritual Siraman Sedudo Sebagai
Wujud Pelestarian Nilai-Nilai Sosial. Jurnal limiah Pendidikan
Pancasila Dan Kewarganegaraan, 3(2), 207.
https://doi.org/10.17977/um019v3i2p207-214

Sasono, I. H., & Setiawan, S. (2023). Transformasi Seni Karawitan di
Era Digital dan Pelestarian dalam Perkembangan Teknologi.
Briliant: Jurnal Riset Dan Konseptual, 8(4), 1102—1110.
https://doi.org/10.28926/briliant.v8i4.2233

Sawitri, Nurpeni P, R Adi Deswijaya, & Pradnya Paramita. (2022).

131



Peningkatan Pendidikan Karakter Anak Melalui Pendidikan
Budaya Di Sanggar Karawitan Dhalem Kawijayan Desa
Triyagan, Kecamatan Mojolaban. Joong-Ki : Jurnal Pengabdian
Masyarakat, 1(2), 166—175.
https://doi.org/10.56799/joongki.v1i2.349

Setiawan, S. (2019). Unsur Kompetisi Musikal Dalam Sajian Gending
Gamelan Sekaten. Keteg: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan
Kajian Tentang Bunyi, 18(1), 14-24.
https://doi.org/10.33153/keteg.v18i1.2393

Setyawan, A. D. (2017). Karawitan Jawa Sebagai Media Belajar Dan
Media Komunikasi Sosial. TRIHAYU: Jurnal Pendidikan Ke-
SD-An, 3(2). https://doi.org/10.30738/trihayu.v3i2.825

Setyo, D. (2025). Digitalisasi Ruang Pameran : Potensi Media Sosial
Sebagai Platform Pameran Karya Seni Rupa. Jurnal Pustaka
Cendekia Hukum Dan llmu Sosial, 2(3), 337-346.

Sitompul, E., Dhieni, N., & Hapidin, H. (2022). Karakter Gotong
Royong dalam Paket Pembelajaran Sema. Jurnal Obsesi : Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini, 6(4), 3473-3487.
https://doi.org/10.31004/obsesi.v6i4.1674

Sonia, T., & Sarwoprasodjo, S. (2020). Peran Lembaga Adat dalam
Pelestarian Budaya Masyarakat Adat Kampung Naga, Desa
Neglasari, Kecamatan Salawu, Tasikmalaya. Jurnal Sains
Komunikasi Dan Pengembangan Masyarakat [JSKPM], 4(1),
113-124. https://doi.org/10.29244/jskpm.4.1.113-124

Spiller, H. (2005). Gamelan: the traditional sounds of Indonesia.
Choice Reviews Online, 42(08), 42-4563-42—4563.
https://doi.org/10.5860/CHOICE.42-4563

Sugimin, S. (2019). Mengenal Karawitan Gaya Yogyakarta. Keteg:
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi,
18(2), 67-89. https://doi.org/10.33153/keteg.v18i2.2398

Sukerta, P. M. (2012). Estetika Karawitan Bali. Dewa Ruci: Jurnal
Pengkajian Dan Penciptaan Seni, 7(3), 504-523.
https://doi.org/10.33153/dewaruci.v7i3.1067

Sukistono, D. (2014). Pengaruh Karawitan terhadap Totalitas Ekspresi
Dalang dalam Pertunjukan Wayang Golek Menak Yogyakarta.
Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 15(2), 179—1809.
https://doi.org/10.2482 1/resital.v1512.852

Sularso, P. (2017). Upaya Pelestarian Kearifan Lokal Melalui
Ekstrakurikuler Karawitan di SMP Negeri 1 Jiwan Tahun 2016.
Citizenship Jurnal Pancasila Dan Kewarganegaraan, 5(1), 1.

132



https://doi.org/10.25273/citizenship.v5i1.1181

Sumerjana, K. (2020). Nilai Gamelan: Pendekatan
Etnomusicosainslogi. SELONDING, 15(2), 74-82.
https://doi.org/10.24821/s1.v15i2.3923

Supanggah, R. (2002). Bothekan Karawitan I (1st ed.). Masyarakat
Seni Pertunjukan Indonesia.

Supardi, S. (2013). Ricikan Struktural Salah Satu Indikator pada
Pembentukan Gending dalam Karawitan Jawa. Keteg Jurnal
Pengetahuan Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi, 13(1).
https://doi.org/10.33153/keteg.v13i1.635

Suparno, T. S. (2015). Beberapa Pendekatan Sosiologis dalam
Penelitian Karawitan. Imaji, 4(2).
https://doi.org/10.21831/imaji.v4i2.6709

Supeno, M. Y., & Wijaya, A. (2025). Pelatihan Karawitan di
Paguyuban Laras Budoyo Makmur Desa Sukomakmur, Kajoran,
Magelang. Jurnal Pengabdian Seni, 6(1), 57-61.
https://doi.org/10.24821/jps.v6i1.14602

Susanti, V. E., & Suhatmini, T. (2025). Proses Kreatif Komposisi
Karawitan “Gesang” Sebagai Wujud Representasi Sosial.
Promusika, 13(1), 41-58.
https://doi.org/10.24821/promusika.v13i1.14985

Suweca, I. W. (2007). Karawitan Bali Perspektif Rasa. Mudra, 20(1).

Suweca, I. W. (2021). Karawitan Bali Dalam Perspektif Rasa. Mudra
Jurnal Seni Budaya, 20(1).
https://doi.org/10.31091/mudra.v20il.1516

Tania, G. A. (2024). Eksplorasi Sosial dalam Seni: Proses Kreatif
Komunitas FORMMISI-YK di ISI Yogyakarta. Civil Officium.
Journal of Empirical Studies on Social Science, 4(1), 1-8.
https://doi.org/10.53754/civilofficium.v4il.687

Tifada, D. A. (2021). “Merdunya” Sejarah Gamelan dalam Relief
Candi Borobudur. Kompasiana.
https://www.kompasiana.com/dethazyo/609¢678ad541df35d37b
f7f2/merdunya-sejarah-gamelan-dalam-relief-candi-borobudur

Tonnies, F., & Loomis, C. P. (2017). Community and Society.
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315080871

Utama, M. C., & Rachmawati, M. (2015). Pendekatan Rancang
Metafora dalam Perancangan Pusat Musik Gamelan di Surabaya.
Jurnal Sains Dan Seni ITS, 4(1), 1.
https://doi.org/10.12962/j23373520.v4i1.9075

Utomo, T. D., & Hardyanto, H. (2021). Unen-unen sebagai Refleksi

133



Etika Jawa dalam Karawitan Gaya Surakarta. Sutasoma Jurnal
Sastra Jawa, 9(2), 142—-153.
https://doi.org/10.15294/sutasoma.v9i2.48384

Verrysaputro, E. A., Ayu, K. R., Fuaddah, A., Soedirman, U. J., Diri,
C., & Branding, P. (2024). Pelatihan gamelan jawa sebagai
upaya pelestarian budaya danpenguatan citra diri pada kelompok
sanggar seni larasatikecamatan padamara kabupaten
purbalingga. Pengembangan Sumberdaya Pedesaan Dan
Kearifan Lokal Berkelanjutan XIV LPPM Universitas Jenderal
Soedirman, 600—-606.
https://jos.unsoed.ac.id/index.php/semnaslppm/article/download/
15293/6384

Widarningsih, T. (2015). Analisis Wacana Tekstual Lirik Lagu
Langgam Pada Kempalan Langgam Karawitan Jawi Oleh Sri
Widodo. ADITYA - Pendidikan Bahasa Dan Sastra Jawa, 6(5),
20-25.
http://ejournal.umpwr.ac.id/index.php/aditya/article/view/2210

Widiartha, I. K., & Andayani, N. P. T. (2023). Karawitan composition
“Balengku” | Komposisi Karawitan Inovatif “Balengku.”
GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 3(2), 122—128.
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3i2.1194

Widodo, B. S. (2000). Slendro Pelog: Suatu Keterasingan di Dunia
Anak. Harmonia Journal of Arts Research and Education, 1(1),
1. https://doi.org/10.15294/harmonia.v1il.837

Widyosiswoyo, S. (2016). Seni Lukis Jawa dan Bali: Suatu
Perbandingan. Jurnal Dimensi Seni Rupa Dan Desain, 3(1), 85—
98. https://doi.org/10.25105/dim.v3i1.1501

Wijayanto, W., Widyatma, Y. V., Fana, F., Asmara, S., & Fajri, W. N.
(2025). Model Integrasi Teknologi Digital dalam Pengembangan
Karawitan PO Haryanto untuk Meningkatkan Minat Generasi
Muda di Era Digital. Ghurnita Jurnal Seni Karawitan, 5(1), 10—
20. https://jurnal2.isi-
dps.ac.id/index.php/ghurnita/article/download/5105/1836/16052

Yobel Zefanya Sulu, Kawung, E. J. R., & Antonius Purwanto. (2024).
Fungsi Komunitas Seni Sebagai Penguatan Identitas, Jaringan
Sosial Dan Pemberdayaan. Journal Publicuho, 7(2), 557-564.
https://doi.org/10.35817/publicuho.v7i2.389

Yohana, 1., & Noordiana. (2023). Metode Jigsaw Dalam Pembelajaran
Karawitan Di Sanggar Karawitan Setyo Manunggal Kabupaten
Mojokerto. Jurnal Pendidikan Sendratasik, 12(2), 384-392.

134



https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/jurnal-pendidikan-
sendratasik/article/view/51784

Zuhdi, S. (1998). Sejarah Kebudayaan Bali: Kajian Perkembangan
dan Dampak Pariwisata. Departeman Pendidikan dan
Kebudayaan.

Zulfahmi, M., Alfalah, Halim, M., Syafniati, & Jufri. (2025).
Pelestarian Karawitan Melalui Teknologi Digital: Peluang dan
Tantangan di Era Modern. Jurnal Pendidikan Teknologi
Informasi Dan Vokasional (JPTIV), 7(1).
https://jurnal.fkip.unila.ac.id/index.php/JPVTI/article/view/3154
0

135



Curiculum vitae

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar.,
M.Hum. lahir di Cimahi pada tanggal 31
Oktober 1967. Menamatkan pendidikan
ASTI Bandung tahun 1986, tahun 1989
melanjutkan ke STSI Denpasar. Tahun
1999  melanjutkan ke  Sekolah
Pascasarjana Universitas Gadjah Mada
dengan judul tesis: Gamelan Gong Bheri
di Renon: Sebuah Kajian Historis dan
Musikologis, lulus tahun 2002. Tahun
2014 melanjutkan ke Program Doktoral
(S3) Sastra konsentrasi Sejarah pada
Universitas Padjajaran Bandung. Lulus pada Desember 2017 dengan
mempertahankan disertasi yang berjudul: Gamelan Perang di Bali
(Abad X sampai awal abad XXI).

Artikel yang diterbitkan sebanyak 124 dokumen yang tercatat
dalam google scholar, terindeks scopus sebanyak 5 artikel. Artikel yang
terbit pada jurnal terindeks Sinta 2, antara lain. Artikel “Jejak Seni
Pertunjukan Bali Kuna Dalam Karya Kesusastraan Usana Bali
Mayantaka Carita” pada jurnal Mudra. Artikel terindeks jurnal
internasional antara lain berjudul: Critical Analysis on Historiography
of Gamelan Bebonangan in Bali dalam jurnal Paramita. Artikel
terindeks pada jurnal internasional bereputasi antara lain berjudul: The
Forms of Membranophone Musical Instruments in The Early Ancient
Javanese Culture Literatures pada jurnal Antrophologie.

Sebanyak 14 judul buku telah diterbitkan diantaranya adalah
buku yang berjudul: Evolusi gamelan Bali: dari Banjuran Menuju Adi
Merdangga, terbit tahun 2020. Selanjutnya buku berjudul Literatur
Musik Nusantara, Istilah Karawitan Dalam Karya Kesusastraan Jawa
Kuna Awal, terbit tahun 2021. Kemudian buku berjudul I Nyoman
Windha Sang Maestro Karawitan Bali, terbit tahun 2022. Buku
berjudul Tabuh Kreasi Karya I Nyoman Windha terbit tahun 2024.
Tahun 2025 menerbitkan buku berjudul Sejarah Seni Pertunjukan
Indonesia.

136



ISBN 978-623-5560-b3-2 (no-jil-lengkap)

ISBN 978-b23-5560-b4-9 (jil.l PDF)

, IR

786235 560649




