
  

  



  

Sosiologi Karawitan: Harmoni 
Budaya dalam Dinamika Sosial 

 
 
 
 
 

Buku Ajar  
 
 
 

Jilid 1 
 
 
 
 
 

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 
2025 



  

Sosiologi Karawitan: Harmoni Budaya dalam Dinamika 
Sosial 

Denpasar ã 2025, Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum 
 
Penulis  : Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., M.Hum 
Sampul  : I Putu Udiyana Wasista 
 
Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak atau 
memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ke dalam bentuk apapun, 
secara elektronis maupun mekanis, termasuk fotokopi, merekam, atau 
dengan teknik perekaman lainnya, tanpa izin tertulis dari Penerbit. 
Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014 tentang Hak Cipta. 
 
Diterbitkan pertama kali oleh: 
Pusat Penerbitan LPPM Institut Seni Indonesia Bali 
Jl. Nusa Indah, Denpasar Timur, Denpasar, Bali 
E-Mail: penerbitan@isi-dps.ac.id 
Website: omp.isi-dps.ac.id 
 
v + 135 hlm, 15,5 x 23 cm 
ISBN: 978-623-5560-64-9 (jil.1 PDF) 
 
Cetakan I, November 2025 
 

mailto:penerbitan@isi-dps.ac.id


 i 

Kata Pengantar 
 
 

Puji syukur kehadirat Tuhan Yang Maha Esa atas rahmat dan 
karunia-Nya, sehingga buku ajar "Sosiologi Karawitan: Harmoni 
Budaya dalam Dinamika Sosial" ini dapat hadir di hadapan pembaca. 
Buku ini merupakan upaya untuk mengurai benang merah antara seni 
karawitan sebagai warisan budaya adiluhung dengan konteks sosial 
yang melingkupinya, serta bagaimana keduanya saling memengaruhi 
dan membentuk harmoni dalam kehidupan bermasyarakat. 

Karawitan, sebagai salah satu bentuk seni pertunjukan 
tradisional yang kaya akan nilai filosofis, seringkali hanya dipandang 
dari dimensi estetik dan teknis musikalnya. Namun, lebih dari sekadar 
alunan melodi dan ritme, karawitan adalah cerminan dari sistem nilai, 
struktur sosial, dan dinamika budaya suatu masyarakat. Melalui lensa 
sosiologi, buku ini mengajak pembaca untuk menyelami lebih dalam 
fungsi, peran, dan implikasi karawitan dalam berbagai aspek kehidupan 
sosial, mulai dari ritual keagamaan, kohesi komunitas, hingga 
adaptasinya di era modern. Kami berharap, buku ajar ini dapat menjadi 
referensi yang komprehensif bagi mahasiswa, akademisi, praktisi seni, 
dan masyarakat umum yang memiliki minat terhadap interkoneksi 
antara seni, budaya, dan masyarakat. Semoga buku ini dapat 
memperkaya khazanah keilmuan dan meningkatkan apresiasi kita 
terhadap kekayaan budaya bangsa. 

Saya menyadari bahwa dunia seni karawitan terus berubah, dan 
praktik kurasi pun harus selalu adaptif terhadap perubahan zaman. Oleh 
karena itu, saya mengajak para mahasiswa, pendidik, dan praktisi seni 
untuk tidak hanya membaca buku ini sebagai referensi, tetapi juga 
sebagai ruang dialog, eksplorasi, dan inovasi dalam mengembangkan 
ekosistem seni pertunjukan yang berkelanjutan dan berdaya di 
Indonesia. 

Akhir kata, saya mengucapkan terima kasih kepada semua 
pihak yang telah memberikan dukungan, inspirasi, dan masukan dalam 
proses penyusunan buku ini. Semoga karya sederhana ini dapat 
memberikan kontribusi nyata bagi kemajuan pendidikan seni 
pertunjukan di Indonesia. 



 ii 

Selamat belajar, berkarya, dan mengkurasi masa depan! 

 

Denpasar, November 2025 

 

Penulis 
  



 iii 

Ucapan Terima Kasih 
 

Puji syukur kami panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa atas segala 
rahmat dan karunia-Nya sehingga buku ajar Sosiologi Karawitan: 
Harmoni Budaya dalam Dinamika Sosial ini dapat terselesaikan 
dengan baik. Tanpa bimbingan dan kekuatan-Nya, penulisan buku ini 
tidak akan terwujud sebagaimana yang diharapkan. 

Kami mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada para 
dosen, pakar, dan praktisi karawitan serta sosiologi yang telah 
memberikan inspirasi, masukan, dan dukungan intelektual selama 
proses penyusunan buku ini. Wawasan dan pengalaman mereka sangat 
berharga dalam memperkaya isi dan sudut pandang buku ajar ini. 

Penghargaan khusus kami sampaikan kepada rekan-rekan di institusi 
pendidikan dan komunitas seni karawitan yang telah memberikan data, 
informasi, serta kesempatan untuk melakukan observasi lapangan. 
Partisipasi aktif mereka sangat membantu dalam menggambarkan 
dinamika sosial dan budaya karawitan secara akurat dan mendalam. 

Tidak lupa, kami berterima kasih kepada keluarga dan sahabat yang 
selalu memberikan dukungan moral dan semangat selama proses 
penulisan. Kesabaran dan pengertian mereka menjadi sumber motivasi 
yang tak ternilai bagi kami untuk menyelesaikan karya ini. 

Akhir kata, kami berharap buku ajar ini dapat memberikan manfaat 
besar bagi mahasiswa, akademisi, praktisi seni, dan masyarakat luas 
dalam memahami hubungan harmonis antara karawitan dan dinamika 
sosial budaya. Kritik dan saran yang membangun sangat kami harapkan 
demi penyempurnaan karya ini di masa yang akan datang. 

Terima kasih. 
 
  



 iv 

Kata Sambutan Penerbit 
 

Puji syukur kami panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa atas 
terselesaikannya buku ajar ini, yang diterbitkan oleh Pusat Penerbitan 
LPPMPP Institut Seni Indonesia (ISI) Bali. Buku ini merupakan salah 
satu wujud nyata komitmen kami dalam mendukung pengembangan 
ilmu pengetahuan dan pelestarian budaya, khususnya dalam bidang 
seni dan humaniora yang menjadi fokus utama ISI Bali. Kami berharap 
karya ini dapat memberikan kontribusi positif bagi dunia akademik dan 
masyarakat luas. 

Sebagai institusi yang berperan sebagai pusat pengembangan seni dan 
budaya di Bali, kami menyadari pentingnya menghadirkan publikasi 
yang berkualitas dan relevan dengan kebutuhan pendidikan serta 
pelestarian budaya. Buku ajar Sosiologi Karawitan: Harmoni Budaya 
dalam Dinamika Sosial ini hadir sebagai sumber referensi yang 
komprehensif dan mendalam, menghubungkan aspek seni karawitan 
dengan dinamika sosial masyarakat. Kami percaya buku ini akan 
memperkaya wawasan para mahasiswa, dosen, peneliti, dan praktisi 
seni dalam memahami dan mengembangkan karawitan secara 
berkelanjutan. 

Kami mengapresiasi kerja keras penulis dan semua pihak yang terlibat 
dalam proses penerbitan buku ini, mulai dari penyusunan naskah, 
penyuntingan, hingga proses produksi. Dedikasi dan profesionalisme 
mereka menjadi kunci keberhasilan penerbitan buku yang layak 
dijadikan rujukan akademik dan sumber inspirasi bagi pengembangan 
seni budaya di Indonesia. Pusat Penerbitan LPPMPP ISI Bali 
berkomitmen untuk terus mendukung karya-karya ilmiah dan kreatif 
yang memperkuat identitas budaya bangsa. 

Akhir kata, kami berharap buku ini dapat dimanfaatkan secara optimal 
oleh seluruh pemangku kepentingan dan menjadi bagian penting dalam 
upaya pelestarian serta inovasi seni karawitan. Semoga karya ini dapat 
menginspirasi generasi muda untuk terus mencintai dan 
mengembangkan warisan budaya yang kaya dan beragam. Terima 
kasih atas kepercayaan dan dukungan semua pihak yang telah 
menjadikan penerbitan buku ini sebagai kenyataan. 
  



 v 

Daftar Isi 
 

Contents 
Sosiologi Karawitan: Harmoni Budaya dalam Dinamika Sosial .......... i 
Kata Pengantar .................................................................................... i 
Ucapan Terima Kasih ......................................................................... iii 
Kata Sambutan Penerbit ................................................................... iv 
Daftar Isi .............................................................................................. v 
Pendahuluan  Sosiologi Karawitan ..................................................... 1 

1.1 Definisi dan Ruang Lingkup Sosiologi Karawitan ....................... 1 
1.2 Pentingnya Kajian Sosiologi dalam Seni Karawitan ................... 6 
1.3 Hubungan Karawitan dengan Masyarakat dan Budaya ............. 9 
1.4 Simpulan .................................................................................. 14 

Konsep Dasar Sosiologi dan Kebudayaan ........................................ 16 
2.1 Pengantar Sosiologi: Masyarakat, Budaya, dan Interaksi Sosial
 ....................................................................................................... 16 
2.2 Unsur-Unsur Kebudayaan Universal dalam Konteks Karawitan
 ....................................................................................................... 20 
2.3 Peran Karawitan sebagai Bagian dari Kebudayaan Lokal ........ 26 
2.4 Simpulan .................................................................................. 31 

Sejarah dan Perkembangan Karawitan dalam Masyarakat ............ 33 
3.1 Asal-Usul dan Evolusi Karawitan ............................................. 33 
3.2 Karawitan dalam Konteks Sejarah Sosial Masyarakat Jawa dan 
Bali ................................................................................................. 43 
3.3 Transformasi Karawitan dari Tradisional ke Modern .............. 51 
3.4. Simpulan ................................................................................. 55 

Struktur Sosial dan Organisasi dalam Karawitan ............................. 57 
4.1 Struktur Sosial Komunitas Karawitan (Kelompok, Dalang, 
Pemain) ......................................................................................... 57 
4.2 Peran dan Fungsi Sosial dalam Kelompok Karawitan .............. 66 
4.3 Jaringan Sosial dan Solidaritas dalam Komunitas Karawitan ... 71 
4.4. Simpulan ................................................................................. 74 

Fungsi Sosial Karawitan .................................................................... 76 
5.1 Fungsi Karawitan dalam Ritual dan Upacara Adat .................. 76 
5.2 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial dan Simbol 
Identitas ........................................................................................ 79 



 vi 

5.3 Fungsi Edukatif dan Hiburan dalam Masyarakat ..................... 82 
5.4 Simpulan .................................................................................. 86 

Karawitan dan Identitas Sosial ......................................................... 88 
6.1 Karawitan sebagai Simbol Identitas Etnis dan Budaya ............ 88 
6.2 Peran Karawitan dalam Pembentukan Identitas Kelompok .... 93 
6.3 Karawitan dan Dinamika Identitas Sosial di Era Globalisasi .... 98 
6.4 Simpulan ................................................................................ 100 

Dinamika Sosial dan Perubahan dalam Karawitan ........................ 102 
7.1 Pengaruh Modernisasi dan Globalisasi terhadap Karawitan . 102 
7.2 Adaptasi dan Inovasi dalam Seni Karawitan .......................... 106 
7.3 Konflik dan Tantangan Pelestarian Karawitan ....................... 110 
7.4 Simpulan ................................................................................ 114 

Evaluasi Pokok Pembahasan Sosiologi Karawitan ......................... 115 
Contoh Soal Evaluasi ................................................................... 116 

Soal Evaluasi ................................................................................... 117 
A. Pilihan Ganda .......................................................................... 117 
B. Isian Singkat ............................................................................. 120 
C. Esai .......................................................................................... 121 

Referensi ......................................................................................... 122 
Curiculum Vitae .............................................................................. 136 



 1 

Pendahuluan  
Sosiologi Karawitan 
 

1.1 Definisi dan Ruang Lingkup Sosiologi Karawitan 
1.1.1 Definisi Sosiologi Karawitan 

Sosiologi karawitan merupakan cabang kajian yang mengkaji 
hubungan sosial dan budaya yang terkait dengan seni karawitan dalam 
masyarakat. Secara umum, sosiologi adalah ilmu yang mempelajari 
interaksi sosial, struktur sosial, nilai, norma, serta perubahan sosial 
dalam kehidupan masyarakat (Suparno, 2015). Dalam konteks 
karawitan, sosiologi tidak hanya menelaah karawitan sebagai seni 
musik tradisional, tetapi juga sebagai fenomena sosial yang 
mencerminkan dan membentuk struktur sosial dan budaya masyarakat 
(Setyawan, 2017). 
 

 
Gambar 1. 1 Pementasan Joged Bumbung pada Upacara tahun 2025 

Sumber: Dokumetasi Sekaa Wahyu Ulangun 
 

Karawitan sendiri berasal dari bahasa Jawa, yaitu kata rawit 
yang berarti halus, rumit, berliku-liku, dan enak didengar. Istilah ini 
khusus dipakai untuk menyebut musik gamelan yang menggunakan 
sistem nada nondiatonis seperti slendro dan pelog, dengan aturan 

1 



 2 

garapan yang ketat dan mengandung nilai historis serta filosofis 
(Supanggah, 2002). Dengan demikian, karawitan adalah ekspresi jiwa 
manusia yang diungkapkan melalui media suara vokal dan instrumental 
yang berlaraskan slendro atau pelog, dan memiliki fungsi sosial budaya 
yang luas (Widodo, 2000).  

Sosiologi karawitan memandang seni ini sebagai bagian 
integral dari kehidupan sosial masyarakat, yang berfungsi sebagai 
media komunikasi, penguat identitas sosial, dan sarana pelestarian nilai 
budaya. Kajian ini menempatkan karawitan dalam konteks interaksi 
sosial, struktur sosial, serta dinamika perubahan sosial budaya yang 
memengaruhi dan dipengaruhi oleh praktik karawitan  (Setyawan, 
2017). Seni karawitan juga berfungsi sebagai sarana penguatan 
solidaritas sosial dan media integrasi antaranggota masyarakat, 
sekaligus menjadi instrumen untuk meminimalisir konflik dan 
mempererat hubungan antar kelompok dalam kehidupan 
bermasyarakat. Dengan demikian, karawitan tidak hanya sebagai 
hiburan atau ritual, tetapi juga sebagai alat komunikasi sosial yang 
penting dalam menjaga harmoni dan kohesi komunitas. 

1.1.2 Ruang Lingkup Sosiologi Karawitan 
Ruang lingkup sosiologi karawitan mencakup berbagai aspek 

sosial dan budaya yang berkaitan dengan seni karawitan dalam 
masyarakat, antara lain: 

a. Kedudukan dan Peran Sosial Para Pelaku Karawitan 
Pelaku karawitan seperti dalang, pemain gamelan, dan 

penonton memiliki posisi dan peran sosial yang berbeda dalam 
keluarga, komunitas, dan masyarakat luas. Dalang, misalnya, tidak 
hanya berfungsi sebagai pengatur pertunjukan wayang, tetapi juga 
sebagai tokoh budaya dan spiritual yang dihormati (Prasetya, 2016). 
Pemain gamelan memiliki peran sebagai pelestari seni dan penghubung 
antar generasi, sedangkan penonton berperan sebagai bagian dari 
komunitas sosial yang turut membentuk makna dan fungsi karawitan 
(Setyawan, 2017). 

Dalam struktur sosial komunitas karawitan, terdapat hierarki 
dan pembagian tugas yang jelas, yang mencerminkan nilai-nilai sosial 
dan norma budaya masyarakat setempat (Setyawan, 2017). Peran sosial 
ini tidak statis, melainkan dinamis mengikuti perubahan sosial dan 
budaya, termasuk pengaruh modernisasi dan globalisasi. Dalam 
struktur sosial komunitas karawitan, hierarki dan pembagian tugas yang 



 3 

jelas mencerminkan nilai dan norma yang dijunjung masyarakat, di 
mana setiap anggota memiliki peran spesifik sesuai dengan sistem 
komunitas adat seperti banjar1 di Bali, yang membantu menjaga 
keteraturan dan solidaritas sosial. Namun, peran sosial ini bersifat 
dinamis, menyesuaikan dengan perubahan sosial dan budaya yang 
disebabkan oleh modernisasi dan globalisasi, sehingga praktik 
karawitan terus mengalami adaptasi untuk tetap relevan tanpa 
kehilangan makna budaya dan fungsinya dalam masyarakat (H. Santosa 
et al., 2025). 

b. Nilai-nilai dan Norma Sosial dalam Praktik Karawitan 
Karawitan diatur oleh nilai dan norma sosial yang menjadi 

pedoman dalam praktiknya. Nilai-nilai tersebut meliputi estetika, etika, 
serta filosofi hidup yang terkandung dalam setiap gending dan 
pertunjukan (Bagaskara et al., 2023). Norma sosial mengatur 
bagaimana pelaku karawitan berinteraksi, berperilaku, dan 
menjalankan fungsi seni ini dalam konteks ritual, hiburan, dan 
pendidikan. 

Norma ini juga berfungsi sebagai mekanisme pengendalian 
sosial yang menjaga kelestarian karawitan dan menghindarkan dari 
penyimpangan yang dapat merusak makna budaya (Setyawan, 2017). 
Misalnya, dalam tradisi Jawa, pakem atau aturan garap gending 
menjadi pedoman yang harus dipatuhi oleh seniman karawitan agar 
karya tetap sesuai dengan nilai budaya yang diwariskan. Selain 
menjaga kelestarian dan makna budaya, norma ini juga membentuk 
kesadaran kolektif dan etika bersama di antara para pelaku seni, 
sehingga menjaga keharmonisan dan kesinambungan tradisi karawitan 
dalam menghadapi perubahan sosial dan budaya. 

 
 

 
1 Banjar adalah unit komunitas atau kelompok sosial terkecil dalam struktur 

masyarakat Bali yang berfungsi sebagai wadah organisasi sosial penting yang 
mengatur kehidupan adat, keagamaan, dan sosial di lingkungan setempat. Banjar 
tidak hanya sebagai pembagian wilayah, tetapi juga pusat kegiatan seperti 
musyawarah, upacara adat, dan gotong royong, serta dipimpin oleh kepala banjar 
yang disebut Kelian Banjar. Banjar terbagi menjadi dua jenis utama, yaitu Banjar 
Adat yang mengurusi kegiatan tradisi dan keagamaan, serta Banjar Dinas yang 
mengurusi hal administratif. Setiap anggota banjar memiliki tanggung jawab dalam 
menjaga nilai dan keberlangsungan budaya serta tata kehidupan masyarakat Bali 
secara lokal (Prataama, 2024). 



 4 

c. Fungsi Sosial Karawitan 
Karawitan memiliki berbagai fungsi sosial dalam masyarakat, 

antara lain: 
• Ritual dan Upacara Adat: Karawitan menjadi pengiring 

utama dalam berbagai ritual keagamaan dan adat yang 
memperkuat hubungan manusia dengan alam dan leluhur 
(Arrizqi, 2023).  

• Hiburan dan Pendidikan: Selain sebagai hiburan, karawitan 
juga berfungsi sebagai media pendidikan budaya dan sosial, 
menanamkan nilai-nilai moral dan kebersamaan (Setyawan, 
2017). 

• Pembentukan Identitas Kelompok: Karawitan menjadi 
simbol identitas budaya yang membedakan kelompok 
masyarakat satu dengan lainnya, memperkuat rasa 
kebersamaan dan solidaritas sosial (Setyawan, 2017). 
Fungsi-fungsi ini menunjukkan bahwa karawitan bukan 

sekadar seni musik, melainkan fenomena sosial budaya yang kompleks 
dan multidimensional. 

d. Dinamika Perubahan Sosial Budaya 
Karawitan mengalami perubahan seiring dengan dinamika 

sosial budaya masyarakat. Modernisasi, urbanisasi, dan globalisasi 
membawa pengaruh besar terhadap praktik karawitan, baik dari segi 
bentuk, fungsi, maupun makna sosialnya (Setyawan, 2017). Adaptasi 
dan inovasi dalam karawitan menjadi bagian dari proses perubahan 
sosial yang memungkinkan seni ini tetap relevan dan hidup. Karawitan 
mengalami perubahan yang signifikan akibat pengaruh modernisasi, 
urbanisasi, dan globalisasi yang tidak hanya mengubah bentuk dan 
fungsi seni ini, tetapi juga memaksa para pelaku budaya untuk 
melakukan adaptasi dan inovasi agar karawitan tetap relevan dalam 
konteks sosial budaya yang terus berubah. Selain itu, kolaborasi lintas 
genre dan penggunaan teknologi digital dalam pendokumentasian serta 
penyebaran karawitan menjadi bagian penting dalam menjaga 
kelangsungan tradisi ini, sekaligus memperkaya dinamika budaya lokal 
dan menjembatani antara tradisi dan modernitas di masa kini. 

Namun, perubahan ini juga menimbulkan tantangan, seperti 
menurunnya minat generasi muda dan ancaman hilangnya nilai-nilai 
tradisional. Oleh karena itu, sosiologi karawitan juga mengkaji 
bagaimana masyarakat merespons dan mengelola perubahan tersebut 
untuk menjaga kelangsungan seni karawitan (Setyawan, 2017). 



 5 

Perubahan yang dihadapi karawitan, termasuk menurunnya minat 
generasi muda serta ancaman terkikisnya nilai-nilai tradisional, 
mendorong masyarakat dan pelaku seni untuk mengadopsi berbagai 
strategi adaptasi seperti integrasi teknologi digital dalam pembelajaran, 
pertunjukan, dan dokumentasi karawitan. Pendekatan ini tidak hanya 
membantu menarik perhatian generasi muda melalui media sosial, 
platform streaming, dan konten interaktif, tetapi juga menjaga 
keseimbangan antara inovasi dan pelestarian nilai budaya agar 
karawitan tetap relevan dan bermakna dalam konteks sosial modern 
(Wijayanto et al., 2025). 

e. Masalah Sosial Budaya dalam Pelestarian dan Perkembangan 
Karawitan 

Pelestarian karawitan menghadapi berbagai masalah sosial 
budaya, seperti kurangnya dukungan institusional, keterbatasan sumber 
daya, dan perubahan nilai sosial (Setyawan, 2017). Konflik antara 
tradisi dan modernitas sering muncul dalam komunitas karawitan, yang 
memerlukan pendekatan sosiologis untuk menemukan solusi yang 
berkelanjutan. Konflik antara tradisi dan modernitas dalam pelestarian 
karawitan sering kali muncul karena perbedaan pandangan antara 
generasi tua yang ingin mempertahankan nilai-nilai dan fungsi asli 
karawitan dengan generasi muda yang cenderung menganggap seni 
karawitan kurang relevan dan lebih memilih budaya modern. 
Pendekatan sosiologis diperlukan untuk mengelola konflik ini dengan 
mendorong dialog antar generasi, memberikan pendidikan budaya yang 
kontekstual, dan mengintegrasikan teknologi serta inovasi tanpa 
mengesampingkan nilai-nilai tradisional agar pelestarian karawitan 
dapat berlangsung secara berkelanjutan dan adaptif (Qomariyah, 2019). 

Sosiologi karawitan juga mengkaji peran komunitas, 
pemerintah, dan lembaga pendidikan dalam pelestarian seni ini, serta 
strategi yang efektif untuk mengatasi masalah sosial budaya yang 
muncul (Al Mubarok & Bastian, 2024). Peran komunitas, pemerintah, 
dan lembaga pendidikan sangat krusial dalam pelestarian karawitan, di 
mana komunitas lokal seperti paguyuban karawitan berfungsi sebagai 
wadah latihan, pertunjukan, dan pemeliharaan tradisi musik karawitan 
secara berkelanjutan. Pemerintah turut mendukung dengan 
memberikan fasilitas, regulasi, dan bantuan dana, seperti yang terjadi 
di Desa Sidakangen, di mana desa mengeluarkan surat keputusan resmi 
dan menyediakan sarana gamelan sebagai bagian dari upaya 



 6 

menghidupkan kembali budaya karawitan di tingkat lokal (Lestari et 
al., 2022). 

Selain itu, lembaga pendidikan dan program kolaboratif antara 
akademisi, masyarakat, dan pemerintah juga memperkuat upaya 
pelestarian dengan memberikan pendidikan, pelatihan, dan penyebaran 
pengetahuan tentang karawitan kepada generasi muda, serta 
mendorong partisipasi aktif masyarakat dalam praktik budaya 
tradisional. Strategi yang efektif mencakup integrasi teknologi, inovasi 
pengembangan karya, serta dialog lintas generasi yang menjaga 
keseimbangan antara pelestarian nilai tradisional dan adaptasi terhadap 
perubahan sosial budaya modern (Dias Nur Ramadhan et al., 2024). 

1.2 Pentingnya Kajian Sosiologi dalam Seni 
Karawitan 

Seni karawitan, sebagai salah satu warisan budaya Indonesia 
yang kaya, tidak hanya dipandang sebagai bentuk ekspresi artistik 
semata, melainkan juga sebagai fenomena sosial budaya yang 
kompleks. Kajian sosiologi dalam karawitan menjadi sangat penting 
karena membantu memahami seni ini dalam konteks sosialnya yang 
lebih luas, termasuk interaksi sosial, nilai-nilai budaya, dan dinamika 
perubahan sosial yang mempengaruhinya. 

1.2.1 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial dan Simbol 
Identitas Budaya 

Salah satu alasan utama pentingnya kajian sosiologi dalam 
karawitan adalah kemampuannya untuk menjelaskan bagaimana 
karawitan berfungsi sebagai media komunikasi sosial dan simbol 
identitas budaya. Karawitan tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga 
sarana penyampaian pesan sosial, nilai, dan norma yang diwariskan 
secara turun-temurun (Setyawan, 2017). Melalui gending dan 
pertunjukan karawitan, masyarakat menyampaikan cerita sejarah, 
filosofi hidup, dan nilai-nilai moral yang menjadi fondasi budaya 
mereka (Putra & Sudiana, 2023).  

Kajian fenomenologi terhadap seniman karawitan di Surakarta 
menunjukkan bagaimana karawitan menjadi identitas sosial yang kuat, 
membedakan kelompok seniman gaya klasik dan kontemporer, dan 
membentuk rasa kebersamaan serta perbedaan emosional antar 
kelompok (Haryono, 2016). Hal ini menegaskan bahwa karawitan 



 7 

adalah simbol budaya yang menguatkan identitas komunitas dan 
menjadi medium komunikasi yang efektif dalam masyarakat. 

1.2.2 Menjaga dan Meneruskan Nilai-nilai Budaya serta Norma 
Sosial 

Karawitan juga berperan penting dalam menjaga dan 
meneruskan nilai-nilai budaya serta norma sosial. Melalui praktik 
karawitan, nilai-nilai luhur seperti gotong royong, rasa hormat, 
keselarasan, dan keseimbangan sosial diajarkan dan dipraktikkan 
dalam kehidupan sehari-hari (Firdaus et al., 2024). Norma-norma sosial 
yang mengatur pelaksanaan karawitan, seperti tata cara bermain 
gamelan dan etika dalam pertunjukan, menjadi mekanisme 
pengendalian sosial yang menjaga kelestarian budaya (Setyawan, 
2017). 

Contohnya, dalam komunitas Dusun Legundi, modal sosial 
berupa kepercayaan, norma, dan jaringan sosial menjadi fondasi 
penting dalam pelestarian karawitan. Partisipasi aktif masyarakat, 
musyawarah, dan kolaborasi antar kelompok karawitan memperkuat 
keberlanjutan seni ini (Bangsawan et al., 2023; Sasono & Setiawan, 
2023). Kajian sosiologi membantu mengungkap bagaimana nilai dan 
norma tersebut berfungsi sebagai perekat sosial yang mengikat 
komunitas karawitan. Kajian sosiologi mengungkap bahwa nilai dan 
norma tersebut tidak hanya mempererat hubungan sosial tetapi juga 
menumbuhkan rasa kepedulian dan kepercayaan yang mendorong 
solidaritas komunitas. Selain itu, mekanisme koordinasi yang 
terbangun melalui modal sosial ini mampu menjaga kelancaran 
kegiatan karawitan sekaligus menjaga tradisi agar tetap relevan dan 
hidup dalam dinamika sosial masyarakat saat ini (Mujiburrahman & 
Fitriya, 2024). 

1.2.3 Interaksi Sosial Antar Pelaku Karawitan dan Masyarakat 
Interaksi sosial antara pelaku karawitan seperti dalang, pemain 

gamelan, dan penonton dengan masyarakat luas merupakan aspek 
penting yang dikaji dalam sosiologi karawitan. Hubungan ini 
mempengaruhi praktik seni karawitan, baik dari segi teknik, fungsi, 
maupun makna sosialnya (Setyawan, 2017). Interaksi ini juga 
menciptakan jaringan sosial yang memperkuat solidaritas dan kohesi 
sosial dalam komunitas. 

Misalnya, dalam paguyuban karawitan, terdapat struktur sosial 
yang mengatur peran dan tanggung jawab anggota, serta norma yang 



 8 

mengatur interaksi antar pelaku seni dan masyarakat (Setyawan, 2017). 
Kajian sosiologi memungkinkan pemahaman tentang bagaimana 
interaksi sosial tersebut membentuk praktik karawitan yang dinamis 
dan responsif terhadap kebutuhan sosial masyarakat. Struktur sosial 
dalam paguyuban karawitan tidak hanya mengatur pembagian tugas 
dan peran, tetapi juga menciptakan mekanisme koordinasi yang efektif 
untuk memastikan kelancaran kegiatan seni dan keberlanjutan tradisi. 
Norma dan nilai yang diterapkan dalam komunitas ini berfungsi 
sebagai pedoman dalam menjaga keharmonisan hubungan 
antaranggota serta memperkuat ikatan sosial yang mendukung 
perkembangan karawitan sebagai praktik budaya yang adaptif dan 
relevan dengan perubahan masyarakat. 

1.2.4 Dampak Perubahan Sosial: Modernisasi dan Globalisasi 
Perubahan sosial yang cepat akibat modernisasi dan globalisasi 

membawa dampak signifikan terhadap seni karawitan. Kajian sosiologi 
penting untuk memahami bagaimana karawitan beradaptasi dengan 
perubahan tersebut, sekaligus menghadapi tantangan pelestarian 
budaya (Haryono, 2016). Globalisasi membuka akses karawitan ke 
panggung internasional, namun juga mengancam keberlanjutan nilai-
nilai tradisional yang terkandung dalam seni ini. 

Penelitian di Surakarta mengungkapkan adanya pergeseran 
identitas sosial seniman karawitan seiring kemunculan gending 
kontemporer yang menggabungkan unsur modern dan tradisional. Hal 
ini menunjukkan dinamika sosial budaya yang kompleks dan perlunya 
strategi adaptasi yang tepat agar karawitan tetap relevan (Purnomo & 
Demartoto, 2022). Pergeseran identitas sosial seniman karawitan di 
Surakarta yang muncul bersamaan dengan kemunculan gending 
kontemporer telah membagi seniman ke dalam dua kelompok utama, 
yaitu seniman gending klasik dan kontemporer, masing-masing dengan 
loyalitas in-group yang kuat dan persepsi berbeda terhadap nilai serta 
norma karawitan Jawa. Fenomena ini menimbulkan pembentukan in-
group dan out-group yang berpotensi menimbulkan konflik sosial, 
sehingga diperlukan strategi adaptasi berupa penyempurnaan identitas 
sosial yang menumbuhkan kesadaran bahwa kedua kelompok tersebut 
tetap merupakan bagian dari satu identitas sosial seniman karawitan 
Jawa yang sama, untuk menjaga relevansi dan keberlanjutan karawitan 
dalam dinamika sosial budaya modern (Purnomo & Demartoto, 2022). 

Perubahan sosial yang dipicu oleh modernisasi dan globalisasi 
tidak hanya membuka peluang bagi seni karawitan untuk dikenal secara 



 9 

internasional, tetapi juga menimbulkan tantangan besar dalam hal 
pelestarian dan regenerasi budaya. Modernisasi membawa masuk 
unsur-unsur teknologi dan gaya hidup baru yang mempengaruhi cara 
pandang generasi muda terhadap kesenian tradisional, seringkali 
menggeser minat mereka ke arah hiburan modern yang dianggap lebih 
menarik dan relevan (Nurhasanah et al., 2021).  

Di sisi lain, globalisasi mempercepat pertukaran budaya 
sehingga nilai-nilai asli karawitan bisa terancam terkikis oleh budaya 
asing yang masuk tanpa filter yang memadai (Nasution, 2017). Namun, 
adaptasi kreatif seperti penggabungan unsur modern dalam gending 
kontemporer dan pemanfaatan teknologi digital oleh generasi muda, 
khususnya pelajar seni karawitan, menunjukkan bahwa seni ini masih 
memiliki potensi untuk bertahan dan berkembang di era modern. Oleh 
karena itu, strategi pelestarian yang inovatif dan kolaboratif sangat 
diperlukan agar karawitan tidak hanya menjadi warisan yang statis, 
tetapi juga tetap relevan dan hidup dalam dinamika sosial budaya masa 
kini (Rohmadin, 2024). 

1.2.5 Memfasilitasi Strategi Pelestarian Karawitan yang 
Kontekstual 

Kajian sosiologi juga berperan dalam merumuskan strategi 
pelestarian karawitan yang mempertimbangkan konteks sosial dan 
budaya masyarakat. Pelestarian seni karawitan tidak dapat dilakukan 
secara mekanis tanpa memperhatikan modal sosial, struktur komunitas, 
dan nilai budaya lokal (Suparno, 2015). Pendekatan sosiologis 
membantu mengidentifikasi faktor-faktor sosial yang mendukung atau 
menghambat pelestarian, serta merancang intervensi yang efektif. 

Misalnya, pengembangan pendidikan karawitan di sekolah dan 
komunitas sebagai media pelestarian sekaligus penguatan identitas 
budaya telah terbukti efektif dalam menumbuhkan minat generasi 
muda (Arief & Fitriani, 2020). Kajian sosiologi memberikan kerangka 
teori dan metode untuk mengkaji efektivitas program tersebut dan 
mengoptimalkan peran berbagai aktor sosial. 

1.3 Hubungan Karawitan dengan Masyarakat dan 
Budaya 

Karawitan, sebagai salah satu bentuk seni tradisional Indonesia 
yang khas, memiliki keterkaitan yang sangat erat dengan masyarakat 
dan budaya di mana seni ini berkembang. Kajian sosiologi karawitan 



 10 

menempatkan seni ini bukan hanya sebagai ekspresi artistik, tetapi 
sebagai bagian integral dari sistem sosial dan budaya masyarakat yang 
melingkupinya. Penjelasan berikut ini menguraikan hubungan tersebut 
secara mendalam berdasarkan kajian akademik yang relevan. 

1.3.1 Karawitan sebagai Ekspresi Budaya yang Mencerminkan 
Nilai, Norma, dan Kepercayaan Masyarakat 

Karawitan merupakan manifestasi budaya yang memuat nilai-
nilai, norma, dan kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setempat. 
Seni karawitan tidak berdiri sendiri, melainkan merupakan cerminan 
dari sistem nilai yang hidup dalam masyarakat (Fatimah, 2020). Dalam 
konteks ini, karawitan menjadi media simbolik yang menyampaikan 
pesan-pesan budaya secara tersirat melalui struktur musik, pola 
permainan, dan konteks pertunjukan. 

Gambar 1. 2 Pementasan Gamelan Joged Bumbung 
Sumber: Koleksi Pande Widya 

 
Menurut Widodo (2000), karawitan mengandung nilai estetika 

yang tidak hanya dinikmati secara musikal, tetapi juga mengandung 
pesan moral dan filosofi yang mengatur kehidupan sosial masyarakat. 
Nilai-nilai seperti harmoni, keseimbangan, dan keselarasan yang 
tercermin dalam alunan gamelan merupakan cerminan dari pandangan 
hidup masyarakat Jawa dan Bali yang menempatkan keharmonisan 
sosial dan alam sebagai prinsip utama. 

Norma sosial yang mengatur pelaksanaan karawitan juga 
menjadi bagian penting yang menjaga kelangsungan tradisi ini. 



 11 

Misalnya, tata cara bermain gamelan, urutan gending, dan peran 
masing-masing pemain diatur secara ketat sesuai aturan yang 
diwariskan secara turun-temurun (Setyawan, 2017). Norma tersebut 
tidak hanya berfungsi sebagai pedoman teknis, tetapi juga sebagai 
mekanisme pengendalian sosial yang menjaga integritas budaya. 

1.3.2 Karawitan sebagai Media Penyampaian Cerita, Sejarah, dan 
Filosofi Hidup 

Melalui karawitan, masyarakat menyampaikan cerita-cerita 
rakyat, sejarah, dan filosofi hidup yang membentuk identitas kolektif 
mereka. Pertunjukan karawitan seringkali dikaitkan dengan wayang 
kulit atau tarian tradisional yang mengandung narasi mitologis dan 
sejarah lokal (Setyawan, 2017). Musik karawitan menjadi pengiring 
yang memperkuat makna cerita dan menciptakan suasana yang 
mendalam bagi penonton. 

Kajian fenomenologi terhadap seniman karawitan di Surakarta 
menunjukkan bahwa karawitan berfungsi sebagai medium untuk 
mengekspresikan nilai-nilai budaya dan identitas sosial yang 
diwariskan secara turun-temurun (Ciptaningsih & Mistortoify, 2022). 
Melalui proses pembelajaran dan pertunjukan, nilai-nilai tersebut 
diinternalisasi oleh generasi muda sehingga menjaga kesinambungan 
budaya. 

Selain itu, karawitan juga berfungsi sebagai arsip budaya yang 
hidup, menyimpan memori kolektif masyarakat dalam bentuk musik 
dan pertunjukan. Hal ini penting dalam konteks pelestarian budaya, 
karena melalui karawitan, sejarah dan filosofi hidup masyarakat tetap 
terjaga dan diteruskan (Sasono & Setiawan, 2023). Karawitan sebagai 
arsip budaya yang hidup memungkinkan generasi penerus untuk 
memahami akar budaya mereka secara langsung melalui pengalaman 
estetis dan interaktif. Selain itu, keberlanjutan praktik karawitan juga 
menjaga keberagaman budaya lokal dari tergerus oleh modernisasi dan 
pengaruh budaya asing, sehingga memperkuat identitas dan 
kebanggaan masyarakat terhadap warisan leluhur mereka. 

1.3.3 Peran Karawitan dalam Ritual dan Upacara Adat 
Karawitan memiliki peran sentral dalam berbagai ritual dan 

upacara adat yang memperkuat kohesi sosial dan solidaritas komunitas. 
Dalam banyak budaya di Indonesia, khususnya di Jawa dan Bali, 
karawitan tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai 
bagian dari tata upacara yang sakral (Rohmana & Ernawati, 2014). 



 12 

Melalui pelaksanaan karawitan dalam prosesi adat, seni ini tidak hanya 
mengiringi jalannya upacara, tetapi juga memperkuat makna spiritual 
dan sosial, sehingga peran karawitan menjadi sangat penting dalam 
mempertahankan harmoni dan kohesi sosial di masyarakat adat 
tersebut. 

Misalnya, dalam upacara keagamaan Hindu Bali, gamelan 
menjadi pengiring utama yang menciptakan suasana religius dan sakral. 
Musik gamelan mengiringi berbagai tahapan upacara, mulai dari 
prosesi pembukaan hingga penutupan, yang semuanya memiliki makna 
simbolis dan spiritual (Sari, 2024). Fungsi ini memperkuat ikatan sosial 
antar anggota komunitas yang bersama-sama melaksanakan ritual 
tersebut. 

Di Jawa, karawitan juga menjadi bagian penting dalam upacara 
adat seperti pernikahan, kematian, dan panen. Musik gamelan dan 
pertunjukan wayang kulit mengandung pesan moral dan filosofi yang 
mengajarkan nilai-nilai sosial dan spiritual kepada masyarakat 
(Setyawan, 2017). Dengan demikian, karawitan berfungsi sebagai 
perekat sosial yang memperkuat solidaritas dan identitas komunitas. 
Karawitan di Jawa tidak hanya menjadi bagian dari upacara adat, tetapi 
juga berfungsi sebagai media pendidikan moral dan sosial yang 
menyampaikan nilai-nilai kebersamaan, toleransi, dan empati melalui 
musik dan pertunjukan. Hal ini menjadikan karawitan sebagai alat 
efektif untuk mempererat hubungan sosial serta memperkuat solidaritas 
dan identitas komunitas secara harmonis dan berkesinambungan 
(Santoso et al., 2023). 

1.3.4 Praktik Karawitan dan Interaksi Sosial dalam Masyarakat 
Praktik karawitan melibatkan interaksi sosial yang kompleks 

antara pelaku seni dan masyarakat luas. Interaksi ini tidak hanya terjadi 
dalam konteks pertunjukan, tetapi juga dalam proses latihan, 
pengajaran, dan kegiatan sosial lainnya (Setyawan, 2017). Melalui 
interaksi sosial ini, hubungan antar anggota masyarakat diperkuat dan 
jaringan sosial terbentuk. Interaksi dalam praktik karawitan juga 
menciptakan ruang kolaborasi dan dialog lintas generasi yang 
membantu menjaga kelangsungan tradisi serta memperkaya dinamika 
sosial budaya dalam komunitas. 

Struktur sosial dalam komunitas karawitan biasanya 
melibatkan pembagian peran yang jelas, seperti dalang, pemain 
gamelan, dan penonton, yang masing-masing memiliki fungsi sosial 
tertentu (Setyawan, 2017). Interaksi antar pelaku karawitan dan 



 13 

masyarakat menciptakan solidaritas dan kohesi sosial yang menjadi 
modal sosial penting dalam pelestarian seni ini. 

Kajian sosiologi menunjukkan bahwa komunitas karawitan 
juga menjadi ruang sosial yang memungkinkan pertukaran budaya, 
pembelajaran nilai sosial, dan penguatan identitas kolektif (Purnomo & 
Demartoto, 2022). Interaksi sosial yang terjadi dalam komunitas ini 
menjadi bagian dari dinamika sosial yang terus berkembang sesuai 
dengan perubahan zaman. 

1.3.5 Pengaruh Perubahan Sosial terhadap Karawitan 
Karawitan tidak terlepas dari pengaruh perubahan sosial, baik 

yang berasal dari dalam masyarakat maupun dari faktor eksternal 
seperti modernisasi dan globalisasi. Perubahan ini mempengaruhi 
perkembangan dan transformasi karawitan sebagai seni dan budaya 
(Purnomo & Demartoto, 2022). 

Modernisasi membawa perubahan dalam pola konsumsi 
budaya, teknologi pertunjukan, dan cara pelestarian karawitan. 
Misalnya, penggunaan media digital dan platform online 
memungkinkan karawitan dikenal lebih luas dan diakses oleh generasi 
muda yang lebih akrab dengan teknologi (Sasono & Setiawan, 2023). 
Namun, perubahan ini juga menimbulkan tantangan seperti 
menurunnya minat terhadap nilai-nilai tradisional dan risiko kehilangan 
makna budaya asli. 

Globalisasi membuka ruang bagi pertukaran budaya yang lebih 
intens, sehingga karawitan mengalami proses akulturasi dan inovasi. 
Seniman karawitan kini dapat menggabungkan unsur-unsur modern 
dalam komposisi dan pertunjukan mereka, menciptakan bentuk seni 
yang lebih dinamis dan relevan dengan konteks global (Setyawan, 
2017). Namun demikian, proses ini harus diimbangi dengan upaya 
pelestarian agar nilai-nilai budaya tidak tergerus. 

1.3.6 Kajian Sosiologi dalam Memahami Keterkaitan Karawitan 
dengan Masyarakat dan Budaya 

Kajian sosiologi sangat penting dalam memahami keterkaitan 
karawitan dengan masyarakat dan budaya secara mendalam. 
Pendekatan sosiologis memberikan kerangka analisis yang 
memungkinkan peneliti mengkaji hubungan antara seni, struktur sosial, 
nilai budaya, dan dinamika sosial secara holistik (Suryono, 2006). 

Melalui kajian sosiologi, dapat dipahami bagaimana karawitan 
berfungsi sebagai media komunikasi sosial, simbol identitas, dan alat 



 14 

pelestarian budaya. Kajian ini juga membantu mengidentifikasi faktor-
faktor sosial yang mempengaruhi perkembangan karawitan, baik yang 
bersifat internal maupun eksternal (Purnomo & Demartoto, 2022). 

Selain itu, pendekatan sosiologis memfasilitasi perumusan 
strategi pelestarian karawitan yang kontekstual dan berkelanjutan. 
Dengan memahami konteks sosial budaya masyarakat, pelestarian 
karawitan dapat dilakukan secara partisipatif dan efektif, melibatkan 
berbagai aktor sosial seperti komunitas seni, pemerintah, dan lembaga 
pendidikan (Sasono & Setiawan, 2023). Hal ini memungkinkan 
terciptanya sinergi yang mendukung kelangsungan karawitan sebagai 
warisan budaya yang hidup dan dinamis dalam masyarakat. 

1.4 Simpulan 
Sosiologi karawitan adalah kajian multidisipliner yang 

menghubungkan seni karawitan dengan aspek sosial budaya 
masyarakat. Kajian ini menempatkan karawitan sebagai fenomena 
sosial yang mencerminkan struktur sosial, nilai, norma, serta dinamika 
perubahan sosial budaya. Ruang lingkupnya meliputi peran sosial 
pelaku karawitan, nilai dan norma yang mengatur praktik seni, fungsi 
sosial karawitan dalam berbagai konteks, serta tantangan pelestarian di 
tengah perubahan zaman. Dengan pendekatan sosiologis, karawitan 
dapat dipahami secara komprehensif sebagai bagian integral dari 
kehidupan masyarakat yang terus berkembang. 

Dengan pendekatan sosiologis, seni karawitan dapat dipahami 
secara lebih komprehensif sebagai bagian integral dari kehidupan sosial 
dan budaya masyarakat, bukan sekadar hiburan atau seni murni. Kajian 
ini membuka wawasan tentang fungsi sosial karawitan, interaksi sosial 
pelaku dan masyarakat, serta dinamika perubahan sosial yang 
memengaruhi kelangsungan seni ini. Oleh karena itu, sosiologi 
karawitan menjadi disiplin penting dalam upaya pelestarian dan 
pengembangan budaya tradisional di era modern. 

Karawitan memiliki hubungan yang sangat erat dengan 
masyarakat dan budaya sebagai ekspresi nilai, norma, dan kepercayaan 
masyarakat. Melalui karawitan, masyarakat menyampaikan cerita, 
sejarah, dan filosofi hidup yang membentuk identitas kolektif. 
Karawitan juga berperan penting dalam ritual dan upacara adat yang 
memperkuat kohesi sosial serta melibatkan interaksi sosial yang 
mempererat hubungan antar anggota masyarakat. Perubahan sosial 
yang terjadi mempengaruhi perkembangan karawitan, sehingga kajian 



 15 

sosiologi menjadi sangat penting untuk memahami keterkaitan ini 
secara mendalam dan membantu pelestarian seni karawitan dalam 
konteks sosial budaya yang terus berubah. 

 
  



 16 

Konsep Dasar Sosiologi dan 
Kebudayaan 
 
 

2.1 Pengantar Sosiologi: Masyarakat, Budaya, dan 
Interaksi Sosial 

Sosiologi merupakan ilmu yang mempelajari masyarakat 
manusia, baik secara individu maupun kolektif, serta interaksi sosial 
yang terjadi di dalamnya. Kajian sosiologi2 sangat penting untuk 
memahami bagaimana manusia hidup bersama, membentuk struktur 
sosial, dan mengembangkan budaya sebagai pola hidup yang kompleks 
(Haralambos & Holborn, 2013). Dalam konteks ini, konsep 
masyarakat, budaya, dan interaksi sosial menjadi landasan utama dalam 
memahami dinamika sosial yang terjadi. 

2.1.1 Definisi dan Konsep Masyarakat 
Masyarakat adalah sekelompok manusia yang hidup bersama 

dan berinteraksi secara terorganisir untuk memenuhi kebutuhan 
sosialnya (Haralambos & Holborn, 2013). Masyarakat tidak hanya 
sekadar kumpulan individu, melainkan sebuah sistem sosial yang 
memiliki struktur, norma, dan nilai yang mengatur perilaku 
anggotanya. Menurut Horton dan Hunt (1984), masyarakat adalah 
kelompok manusia yang memiliki kesadaran bersama dan berinteraksi 
dalam suatu wilayah geografis tertentu. 

Masyarakat dapat dibedakan berdasarkan ukuran, struktur, dan 
tingkat kompleksitasnya. Tonnies dan Loomis (2017) membedakan 
masyarakat menjadi dua tipe utama: Gemeinschaft3 (masyarakat 

 
2 Kajian sosiologi adalah studi yang mempelajari perilaku manusia dalam konteks 

sosial serta interaksi antar individu, kelompok, dan institusi dalam masyarakat. Ilmu 
ini juga mengkaji struktur sosial, proses sosial, serta perubahan yang terjadi dalam 
masyarakat untuk memahami pola hubungan sosial dan dinamika kehidupan bersama 
secara ilmiah dan sistematis (Adila, 2025). 

3 Gemeinschaft adalah konsep sosiologi yang merujuk pada bentuk masyarakat atau 
kelompok sosial yang didasarkan pada hubungan pribadi yang erat, ikatan batin 
yang alami dan kekal, serta nilai-nilai bersama yang sangat dijunjung tinggi. 
Dalam Gemeinschaft, anggota saling mengenal secara personal dan memiliki 
rasa solidaritas serta kebersamaan yang kuat, biasanya ditemukan pada masyarakat 

2 



 17 

tradisional yang didasarkan pada hubungan personal dan emosional) 
dan Gesellschaft4 (masyarakat modern yang didasarkan pada hubungan 
formal dan rasional). Pemahaman ini membantu menjelaskan 
bagaimana interaksi sosial dan struktur sosial berkembang dalam 
berbagai konteks. 

2.1.2 Budaya sebagai Sistem Nilai dan Norma 
Budaya merupakan keseluruhan sistem nilai, norma, 

kepercayaan, bahasa, kebiasaan, dan produk material maupun 
nonmaterial yang diwariskan secara turun-temurun dan menjadi pola 
hidup masyarakat (Kottak, 2014). Budaya mencakup aspek-aspek yang 
membentuk identitas sosial dan memberikan makna pada kehidupan 
bersama. Budaya tidak hanya merefleksikan cara hidup dan 
pemahaman masyarakat terhadap dunia, tetapi juga menjadi landasan 
dalam pembentukan hubungan sosial, norma, serta sikap yang 
mengarahkan interaksi dan perkembangan komunitas secara 
berkelanjutan. 

Menurut Geertz (1973), budaya adalah “sistem makna yang 
diwariskan melalui simbol-simbol” yang memungkinkan manusia 
untuk memahami dunia dan berinteraksi satu sama lain. Budaya 
berfungsi sebagai kerangka acuan yang mengarahkan perilaku individu 
dan kelompok dalam masyarakat. Misalnya, bahasa sebagai bagian dari 
budaya memungkinkan komunikasi dan transmisi nilai-nilai sosial. 

Budaya juga bersifat dinamis dan mengalami perubahan 
seiring waktu, baik melalui proses internal maupun pengaruh eksternal 
seperti globalisasi (Appadurai, 1996). Perubahan budaya dapat 
mempengaruhi struktur sosial dan pola interaksi dalam masyarakat. 
Perubahan budaya yang dinamis tersebut memungkinkan masyarakat 
untuk beradaptasi dengan tantangan dan peluang baru, sekaligus 
mempertahankan elemen-elemen tradisional yang dianggap penting. 
Namun, proses perubahan ini juga dapat menimbulkan ketegangan 

 
tradisional dan komunitas pedesaan dengan interaksi sosial yang intens dan bermakna 
(Rosyida, 2023). 

4 Gesellschaft adalah konsep sosiologi yang menggambarkan bentuk masyarakat 
modern yang lebih kompleks, di mana hubungan antarindividu bersifat impersonal, 
berdasarkan kontrak, tujuan tertentu, dan kepentingan pribadi. Dalam Gesellschaft, 
ikatan sosial cenderung lemah dan transaksional, dengan interaksi yang rasional dan 
formal, berbeda dengan Gemeinschaft yang lebih personal dan intim; Gesellschaft 
umumnya ditemukan dalam masyarakat perkotaan dan organisasi modern, di mana 
nilai-nilai bersama tidak terlalu kuat dan hubungan sosial lebih mekanis serta 
temporer (Rosyida, 2023). 



 18 

antara nilai-nilai lama dan baru, sehingga memerlukan mekanisme 
negosiasi dan rekonsiliasi agar harmoni sosial tetap terjaga. 

2.1.3 Interaksi Sosial sebagai Proses Komunikasi dan Hubungan 
Timbal Balik 

Interaksi sosial adalah proses komunikasi dan hubungan timbal 
balik antar individu atau kelompok dalam masyarakat yang membentuk 
struktur sosial dan budaya (Blumer, 1969). Interaksi ini merupakan 
dasar terbentuknya norma, nilai, dan institusi sosial yang mengatur 
kehidupan bersama. Interaksi sosial memungkinkan individu dan 
kelompok saling mempengaruhi dan menyesuaikan diri, sehingga 
tercipta pola-pola perilaku yang disepakati bersama. Melalui proses ini, 
masyarakat dapat membangun keteraturan sosial dan memperkuat 
kohesi yang diperlukan untuk mempertahankan kelangsungan hidup 
dan perkembangan budaya. 

Menurut Mead (1934), interaksi sosial melibatkan proses 
simbolik di mana individu saling memberi makna melalui bahasa, 
gestur, dan tindakan. Konsep interaksi simbolik ini menekankan 
pentingnya komunikasi dalam membangun realitas sosial. Dalam 
interaksi sosial, individu tidak hanya bertindak berdasarkan stimulus, 
tetapi juga berdasarkan interpretasi dan makna yang mereka berikan. 

Interaksi sosial dapat terjadi dalam berbagai bentuk, seperti 
kerjasama, konflik, kompetisi, dan negosiasi. Setiap bentuk interaksi 
ini berkontribusi pada pembentukan dan perubahan struktur sosial serta 
budaya (Giddens & Griffiths, 2006). Berbagai bentuk interaksi sosial 
ini saling memengaruhi dalam menciptakan dinamika sosial yang 
kompleks, di mana kerjasama memperkuat solidaritas, sementara 
konflik dan kompetisi dapat memicu perubahan dan penyesuaian 
normatif. Negosiasi menjadi mekanisme penting untuk menyelesaikan 
perbedaan dan mencapai kesepakatan bersama, sehingga menjaga 
keseimbangan dan keteraturan dalam masyarakat. 

2.1.4 Hubungan Antara Masyarakat, Budaya, dan Interaksi 
Sosial 

Masyarakat, budaya, dan interaksi sosial saling terkait dan 
membentuk sistem sosial yang kompleks. Budaya menyediakan 
kerangka nilai dan norma yang mengarahkan interaksi sosial, 
sementara interaksi sosial memungkinkan budaya untuk dipraktikkan 
dan diteruskan (Haralambos & Holborn, 2013). Interaksi sosial 
berfungsi sebagai medium di mana budaya dihidupkan, dipertahankan, 



 19 

dan disesuaikan melalui tindakan dan komunikasi sehari-hari antara 
individu dan kelompok dalam masyarakat. Dengan demikian, 
hubungan timbal balik antara masyarakat, budaya, dan interaksi sosial 
menciptakan sistem sosial yang dinamis, di mana perubahan nilai dan 
norma dapat terjadi sekaligus menjaga kohesi sosial dan identitas 
bersama. 

Sebagai contoh, dalam sebuah komunitas, norma budaya 
menentukan bagaimana individu berinteraksi dalam berbagai situasi 
sosial. Melalui interaksi tersebut, norma dan nilai budaya dipelajari, 
diinternalisasi, dan disesuaikan dengan perubahan sosial. Dengan 
demikian, budaya dan interaksi sosial membentuk struktur sosial yang 
dinamis dan adaptif (Kottak, 2014). Interaksi sosial yang terjadi dalam 
masyarakat berperan sebagai proses kontinu dalam memperbaharui dan 
menyebarluaskan norma serta nilai budaya sehingga mampu menjawab 
kebutuhan dan perubahan zaman. Proses ini memungkinkan budaya 
untuk tidak hanya dipertahankan, tetapi juga berkembang secara 
fleksibel, sehingga struktur sosial yang terbentuk mampu 
menyesuaikan diri dengan kompleksitas dan dinamika kehidupan 
sosial. 

2.1.5 Pentingnya Kajian Sosiologi dalam Memahami Fenomena 
Sosial 

Kajian sosiologi membantu memahami bagaimana masyarakat 
berfungsi, bagaimana budaya membentuk perilaku sosial, dan 
bagaimana interaksi sosial terjadi dalam konteks kehidupan sehari-hari. 
Sosiologi memberikan alat analisis untuk melihat hubungan antara 
individu dan masyarakat, serta dinamika perubahan sosial yang 
kompleks (Giddens & Griffiths, 2006). Kajian sosiologi juga menyoroti 
peran struktur sosial dan institusi dalam mempengaruhi pola perilaku 
serta interaksi antarindividu dalam masyarakat. Dengan pendekatan ini, 
sosiologi memungkinkan pemahaman yang lebih mendalam tentang 
proses integrasi sosial, konflik, dan adaptasi yang terjadi dalam 
kehidupan sosial yang terus berubah. 

Dalam konteks seni dan budaya, seperti karawitan, pemahaman 
tentang masyarakat, budaya, dan interaksi sosial sangat penting untuk 
mengkaji bagaimana seni tersebut berfungsi sebagai ekspresi budaya, 
media komunikasi sosial, dan alat pelestarian nilai-nilai tradisional 
(Purnomo & Demartoto, 2022). Pemahaman tentang masyarakat, 
budaya, dan interaksi sosial sangat krusial dalam mengkaji karawitan 
karena seni ini berfungsi sebagai wadah ekspresi budaya yang 



 20 

mengandung nilai-nilai filosofis, estetika, dan spiritual yang 
merefleksikan identitas masyarakat setempat. Selain itu, karawitan juga 
berperan sebagai media komunikasi sosial yang menghubungkan 
anggota komunitas melalui partisipasi kolektif dalam pertunjukan dan 
ritual, sekaligus menjadi alat pelestarian nilai-nilai tradisional yang 
diwariskan secara turun-temurun dalam konteks sosial yang dinamis 
dan adaptif (Administrator, 2025). 

Kajian sosiologi juga sangat penting dalam mengidentifikasi 
faktor-faktor yang mempengaruhi perubahan dan kontinuitas dalam 
fenomena sosial, termasuk dalam konteks seni dan budaya seperti 
karawitan. Melalui pendekatan sosiologis, kita dapat memahami 
bagaimana struktur sosial, norma, dan nilai-nilai budaya berperan 
dalam membentuk praktik seni serta bagaimana seni tersebut 
berinteraksi dengan dinamika sosial yang lebih luas, seperti globalisasi 
dan modernisasi (Marzuqi et al., 2025). Selain itu, kajian ini membantu 
mengungkap peran seni sebagai sarana negosiasi identitas sosial dan 
sebagai medium yang dapat memperkuat solidaritas komunitas 
sekaligus menjadi arena konflik budaya. Dengan demikian, sosiologi 
tidak hanya memberikan pemahaman teoritis, tetapi juga menjadi dasar 
bagi upaya pelestarian budaya yang adaptif dan berkelanjutan di tengah 
perubahan sosial yang cepat (Purnomo & Demartoto, 2022). 

2.2 Unsur-Unsur Kebudayaan Universal dalam 
Konteks Karawitan 

Kebudayaan merupakan konsep yang sangat luas dan 
kompleks, terdiri dari berbagai unsur yang saling terkait dan 
membentuk pola hidup masyarakat. Dalam konteks seni tradisional 
seperti karawitan, pemahaman tentang unsur-unsur kebudayaan 
universal menjadi penting untuk mengerti bagaimana karawitan tidak 
hanya sebagai seni musik, tetapi juga sebagai sistem budaya yang hidup 
dan berkembang dalam masyarakat (Koentjaraningrat, 1990). 
Kebudayaan secara umum terbagi menjadi dua unsur utama, yaitu 
kebudayaan material dan kebudayaan nonmaterial (Kottak, 2014). 

2.2.1 Kebudayaan Material dalam Karawitan 
Kebudayaan material adalah semua benda fisik dan artefak 

yang diciptakan oleh manusia sebagai bagian dari budaya mereka 
(Pradoko, 2021). Dalam konteks karawitan, kebudayaan material 
meliputi alat-alat musik gamelan seperti gong, kendang, saron, bonang, 



 21 

serta panggung pertunjukan dan kostum yang dikenakan para pemain 
(Santoso, 2018a). Semua benda ini bukan hanya berfungsi sebagai alat, 
tetapi juga sebagai simbol budaya yang memiliki makna dan nilai 
estetika tersendiri. 

Koentjaraningrat (1990) menjelaskan bahwa kebudayaan 
material mencakup segala ciptaan manusia yang nyata dan dapat 
disentuh, termasuk bangunan, alat musik, pakaian adat, dan peralatan 
hidup lainnya. Dalam karawitan, alat musik gamelan adalah contoh 
utama kebudayaan material yang menjadi pusat aktivitas seni ini. 
Bentuk, bahan, dan cara pembuatan gamelan mencerminkan teknologi 
tradisional dan nilai budaya masyarakat Jawa dan Bali (Widodo, 2000). 

Selain alat musik, panggung pertunjukan karawitan dan 
kostum para pemain juga merupakan bagian dari kebudayaan material. 
Panggung gamelan biasanya dirancang dengan ornamen khas yang 
mencerminkan estetika tradisional, sedangkan kostum seperti kebaya, 
kain batik, dan udeng (penutup kepala Bali) memiliki nilai simbolik dan 
identitas budaya (Setyawan, 2017). Kebudayaan material ini menjadi 
media visual dan fisik yang memperkuat makna budaya dalam 
pertunjukan karawitan. 

2.2.2 Kebudayaan Nonmaterial dalam Karawitan 
Kebudayaan nonmaterial adalah unsur-unsur budaya yang 

bersifat abstrak dan tidak berwujud secara fisik, namun sangat berperan 
dalam membentuk pola pikir, perilaku, dan interaksi sosial masyarakat 
(Kottak, 2014). Dalam karawitan, kebudayaan nonmaterial meliputi 
nilai-nilai, norma, bahasa, sistem kepercayaan, filosofi, tata cara 
bermain, serta ritual yang menyertai pertunjukan (Koentjaraningrat, 
1990). 

Nilai dan norma dalam karawitan mengatur bagaimana musik 
dimainkan, kapan dan dalam konteks apa pertunjukan dilakukan, serta 
bagaimana para pelaku seni berinteraksi satu sama lain dan dengan 
penonton (Buana & Arisona, 2022b). Misalnya, tata krama dalam 
latihan dan pertunjukan gamelan sangat dijunjung tinggi, 
mencerminkan nilai kesopanan dan hormat dalam budaya Jawa dan 
Bali (Setyawan, 2017). Nilai dan norma dalam karawitan tidak hanya 
mengatur aspek teknis permainan musik, tetapi juga mencakup tata 
krama yang mengajarkan sikap disiplin, rasa hormat, dan keharmonisan 
antar penabuh serta dengan penonton. Misalnya, dalam karawitan Jawa, 
penabuh harus menabuh dengan tenang dan tidak boleh bergerak 
sembarangan selama pertunjukan, sementara di Bali, prinsip 



 22 

keseimbangan dan keselarasan antara instrumen laki-laki dan 
perempuan juga dijaga ketat melalui aturan pakem dan tata krama yang 
telah disepakati bersama (Christiana & Adi, 2016). 

Bahasa yang digunakan dalam nyanyian atau tembang 
karawitan juga merupakan bagian dari kebudayaan nonmaterial. 
Bahasa Jawa dan Bali yang digunakan dalam lirik tembang 
mengandung filosofi hidup dan ajaran moral yang diwariskan secara 
turun-temurun (Purnomo & Demartoto, 2022). Sistem kepercayaan 
yang melingkupi karawitan, seperti kepercayaan terhadap roh leluhur 
dan kekuatan magis gamelan, menambah dimensi spiritual dalam seni 
ini (Widodo, 2000). Bahasa Jawa dan Bali dalam lirik tembang 
karawitan tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga 
memuat filosofi hidup yang mendalam, seperti ajaran moral, etika, dan 
panduan spiritual yang diwariskan dari generasi ke generasi. Selain itu, 
penggunaan bahasa dalam karawitan juga merefleksikan hubungan 
sosial dan kosmologis masyarakat, di mana lirik-lirik tersebut 
seringkali memuat doa, harapan, dan nilai-nilai yang memperkuat 
ikatan komunitas dan kepercayaan terhadap kekuatan magis serta roh 
leluhur (Widarningsih, 2015). 

Ritual dan tradisi yang menyertai karawitan, seperti upacara 
adat dan pertunjukan wayang, merupakan manifestasi kebudayaan 
nonmaterial yang menguatkan fungsi sosial dan religius seni karawitan 
(Sasmita, 2018). Melalui ritual ini, karawitan menjadi sarana 
pelestarian nilai-nilai budaya dan identitas komunitas. Ritual dan tradisi 
yang menyertai karawitan, seperti upacara adat dan pertunjukan 
wayang, tidak hanya memperkuat fungsi sosial dan religius seni 
karawitan tetapi juga membentuk kesadaran kolektif yang meneguhkan 
ikatan komunitas melalui pengalaman bersama yang sakral dan estetis. 
Melalui keterlibatan aktif dalam ritual ini, masyarakat tidak hanya 
mewariskan nilai-nilai budaya, tetapi juga meneruskan fungsi 
karawitan sebagai sarana penghubung antara manusia, alam, dan roh 
leluhur, yang menjadikan karawitan bagian tak terpisahkan dari 
identitas sosial dan spiritual komunitas (Ardana, 2010a). 

2.2.3 Interkoneksi Kebudayaan Material dan Nonmaterial dalam 
Karawitan 

Dalam karawitan, unsur kebudayaan material dan nonmaterial 
tidak berdiri sendiri, melainkan saling terkait membentuk sistem 
budaya yang kompleks dan hidup (Koentjaraningrat, 1990). Alat musik 
gamelan (material) tidak bisa dipisahkan dari nilai, norma, dan filosofi 



 23 

yang mengaturnya (nonmaterial). Misalnya, cara memainkan gong atau 
kendang diatur oleh aturan tradisional yang mencerminkan nilai 
estetika dan spiritual masyarakat (Setyawan, 2017). 

Panggung pertunjukan dan kostum (material) menjadi 
panggung bagi ekspresi nilai-nilai sosial dan kepercayaan 
(nonmaterial), sehingga pertunjukan karawitan tidak hanya dinikmati 
secara musikal tetapi juga dipahami secara kultural dan spiritual 
(Setyawan, 2017). Interaksi antara unsur-unsur ini menciptakan 
pengalaman budaya yang utuh dan bermakna bagi pelaku dan 
penonton. 

Interkoneksi antara kebudayaan material dan nonmaterial 
dalam karawitan juga mencerminkan bagaimana seni tradisional ini 
menjadi media transmisi nilai-nilai sosial dan identitas komunitas 
secara berkelanjutan. Misalnya, proses pembuatan alat musik gamelan 
tidak hanya melibatkan keahlian teknis, tetapi juga mengandung ritual 
dan simbolisme yang menghubungkan pembuatnya dengan leluhur dan 
alam semesta, sehingga menghasilkan benda-benda yang sarat makna 
spiritual (Koentjaraningrat, 1990). Selain itu, praktik pertunjukan 
karawitan yang melibatkan tata krama, bahasa, dan sikap para pemain 
menunjukkan bagaimana norma dan etika budaya nonmaterial 
mengarahkan interaksi sosial dalam konteks seni tersebut (Setyawan, 
2017). Dengan demikian, hubungan erat antara unsur material dan 
nonmaterial dalam karawitan tidak hanya memperkaya makna estetika, 
tetapi juga memperkuat fungsi sosial dan kultural karawitan sebagai 
warisan budaya yang hidup dan terus berkembang (Sugimin, 2019). 

2.2.4 Nilai Estetika, Etika, dan Sosial dalam Karawitan 
Karawitan sebagai seni tradisional mengandung nilai-nilai 

estetika yang tinggi, yang tercermin dalam harmoni suara gamelan, 
pola ritme, dan komposisi musiknya (Sukerta, 2012). Nilai estetika ini 
tidak hanya dinikmati secara indrawi, tetapi juga mengandung makna 
filosofis yang mendalam, seperti konsep keseimbangan dan keselarasan 
dalam kehidupan (Widodo, 2000). Nilai estetika dalam karawitan juga 
mencerminkan prinsip kebersamaan dan keteraturan sosial, di mana 
harmoni musik gamelan melambangkan idealnya hubungan 
antaranggota masyarakat yang saling mendukung dan seimbang dalam 
kehidupan bermasyarakat. 

Nilai etika dalam karawitan tercermin dalam tata krama dan 
perilaku pelaku seni, yang mencerminkan norma sosial masyarakat. 
Misalnya, sikap hormat kepada sesepuh dan dalang, serta kesungguhan 



 24 

dalam latihan, menunjukkan komitmen terhadap pelestarian budaya 
dan solidaritas sosial (Utomo & Hardyanto, 2021). Nilai etika dalam 
karawitan juga tercermin dalam disiplin kolektif dan tanggung jawab 
bersama yang dijalankan oleh para pelaku seni, yang menjaga 
keharmonisan dan keberlanjutan tradisi melalui sikap saling 
menghargai dan kerja sama dalam setiap proses keberhasilan 
pertunjukan. 
 

 
Gambar 2. 1 Pembelajaran Karawitan oleh Komunitas 

Sumber: unisvet (Administrator, 2025) 
 

Nilai sosial karawitan terlihat dari fungsinya dalam 
mempererat hubungan sosial, membangun identitas komunitas, dan 
memperkuat solidaritas antar anggota masyarakat (Setyawan, 2017). 
Karawitan menjadi medium komunikasi sosial yang menyatukan 
berbagai lapisan masyarakat melalui pengalaman budaya bersama. 
Nilai sosial karawitan juga tercermin dalam kemampuannya untuk 
menjembatani perbedaan sosial dan generasi, sehingga menciptakan 
ruang inklusif yang mendukung dialog budaya serta memperkuat 
kohesi sosial dalam komunitas. 

2.2.5 Konteks Pelestarian dan Perkembangan Karawitan 
Pemahaman unsur-unsur kebudayaan universal dalam 

karawitan sangat penting dalam konteks pelestarian dan perkembangan 
seni ini. Pelestarian karawitan harus mempertimbangkan kedua unsur 



 25 

kebudayaan tersebut agar tidak hanya menjaga alat musik dan bentuk 
fisik, tetapi juga nilai-nilai dan makna budaya yang terkandung di 
dalamnya (Sasono & Setiawan, 2023). Pemahaman mendalam tentang 
unsur kebudayaan universal dalam karawitan memungkinkan 
pelestarian yang holistik, di mana aspek materiil seperti alat musik dan 
teknik permainan dijaga sekaligus aspek non-materiil seperti filosofi, 
simbolisme, dan nilai-nilai moral yang melekat pada karawitan tetap 
hidup dan diwariskan. Dengan demikian, pelestarian karawitan tidak 
hanya mempertahankan keberadaan fisik seni ini, tetapi juga 
memperkuat identitas budaya serta kontinuitas nilai sosial dan spiritual 
dalam masyarakat yang mempraktikkannya. 

Perkembangan karawitan yang adaptif terhadap perubahan 
zaman, seperti integrasi teknologi digital dan inovasi komposisi, harus 
tetap berakar pada nilai-nilai budaya asli agar tidak kehilangan 
identitasnya (Sasono & Setiawan, 2023). Pendekatan holistik yang 
mengintegrasikan kebudayaan material dan nonmaterial menjadi kunci 
keberlanjutan karawitan sebagai warisan budaya. Perkembangan 
karawitan yang adaptif terhadap perubahan zaman dengan integrasi 
teknologi digital memungkinkan pelestarian dan penyebaran seni 
tradisional ini secara lebih luas, tanpa menghilangkan nilai-nilai budaya 
asli yang menjadi dasar identitasnya. Dengan memanfaatkan platform 
digital seperti media sosial, streaming, dan aplikasi interaktif, 
karawitan tidak hanya menjangkau generasi muda secara efektif tetapi 
juga memperkuat kesinambungan tradisi melalui dokumentasi dan 
edukasi yang terintegrasi, sehingga inovasi dan konservasi budaya 
berjalan beriringan secara seimbang (Wijayanto et al., 2025). 

Pelestarian dan perkembangan karawitan memerlukan strategi 
yang tidak hanya fokus pada konservasi fisik alat musik dan bentuk 
pertunjukan, tetapi juga pada penguatan nilai-nilai budaya yang 
melingkupinya, seperti filosofi, tradisi, dan makna simbolik yang 
diwariskan secara turun-temurun (Sasono & Setiawan, 2023). Dalam 
menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi, karawitan harus 
mampu berinovasi dengan memanfaatkan teknologi digital, misalnya 
melalui rekaman, media sosial, dan platform daring, tanpa 
mengorbankan esensi budaya yang melekat pada seni ini. Pendekatan 
holistik yang menggabungkan pelestarian kebudayaan material dan 
nonmaterial memungkinkan karawitan untuk terus berkembang secara 
dinamis sekaligus menjaga identitas budaya yang autentik (Sasono & 
Setiawan, 2023). Dengan demikian, karawitan tidak hanya bertahan 
sebagai warisan budaya, tetapi juga berperan aktif dalam membentuk 



 26 

identitas sosial dan memperkaya kehidupan budaya masyarakat masa 
kini. 

2.3 Peran Karawitan sebagai Bagian dari 
Kebudayaan Lokal 

Karawitan, sebagai salah satu warisan budaya Indonesia yang 
kaya, bukan sekadar seni musik tradisional, melainkan juga merupakan 
ekspresi budaya yang memuat nilai, norma, dan identitas masyarakat 
lokal. Seni karawitan memainkan peran penting dalam kehidupan sosial 
budaya masyarakat, khususnya di daerah Jawa dan Bali, di mana seni 
ini telah menjadi bagian integral dari kebudayaan lokal yang hidup dan 
berkembang secara dinamis (Santoso, 2018a; Setyawan, 2017). 
Karawitan tidak hanya berfungsi sebagai media hiburan, tetapi juga 
sebagai alat komunikasi simbolik yang menyampaikan pesan-pesan 
moral, sosial, dan spiritual yang diwariskan secara turun-temurun 
dalam masyarakat. Melalui keterlibatan aktif berbagai generasi dalam 
praktik karawitan, seni ini menjadi sarana penguatan identitas budaya 
sekaligus menjaga keberlanjutan tradisi dalam menghadapi perubahan 
zaman dan tantangan modernitas. 

2.3.1 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial 
Karawitan berfungsi sebagai media komunikasi sosial yang 

menyampaikan cerita, sejarah, dan filosofi hidup masyarakat. Melalui 
pertunjukan karawitan, masyarakat dapat mengekspresikan nilai-nilai 
budaya dan menyampaikan pesan moral yang diwariskan secara turun-
temurun (Setyawan, 2017). Musik gamelan yang mengiringi 
pertunjukan wayang kulit, misalnya, tidak hanya sebagai pengiring 
suara, tetapi juga sebagai medium yang memperkuat makna cerita dan 
filosofi yang disampaikan (Widodo, 2000). Karawitan sebagai media 
komunikasi sosial juga membangun ikatan emosional antara penampil 
dan penonton, sehingga pesan budaya yang disampaikan menjadi lebih 
hidup dan mudah dipahami. Selain itu, melalui simbolisme musik dan 
pola permainan gamelan, karawitan mampu menggugah kesadaran 
kolektif masyarakat akan pentingnya menjaga nilai-nilai luhur yang 
terkandung dalam cerita dan filosofi tradisional. 

Menurut Geertz (1973), budaya adalah sistem simbol yang 
memberikan makna pada tindakan manusia. Dalam konteks karawitan, 
simbol-simbol musik dan gerak yang terkandung dalam pertunjukan 
menjadi bahasa yang dapat dipahami oleh anggota masyarakat sebagai 



 27 

bagian dari identitas dan sejarah mereka. Dengan demikian, karawitan 
menjadi alat komunikasi yang efektif dalam membangun dan 
memelihara kesadaran kolektif masyarakat. Simbol-simbol dalam 
karawitan, seperti pola irama, instrumen gamelan, dan gerak tari, tidak 
hanya mencerminkan nilai-nilai budaya, tetapi juga berfungsi sebagai 
penanda sosial yang menguatkan rasa kebersamaan dan kontinuitas 
sejarah komunitas. Melalui penghayatan dan partisipasi dalam 
pertunjukan karawitan, anggota masyarakat lebih mampu memahami 
identitas kolektifnya, sehingga seni ini menjadi medium yang vital 
dalam pelestarian warisan budaya dan pembentukan solidaritas sosial. 

2.3.2 Penguat Solidaritas Sosial 
Karawitan juga berperan sebagai penguat solidaritas sosial 

melalui partisipasi bersama dalam pertunjukan dan ritual adat. Kegiatan 
karawitan yang melibatkan berbagai anggota masyarakat, dari dalang, 
pemain gamelan, hingga penonton, menciptakan rasa kebersamaan dan 
ikatan sosial yang kuat (Setyawan, 2017). Partisipasi kolektif ini 
mempererat solidaritas komunitas dan memperkuat jaringan sosial 
yang menjadi modal sosial penting dalam pelestarian budaya. 

Dalam banyak upacara adat di Bali dan Jawa, karawitan 
menjadi bagian tak terpisahkan yang menghidupkan suasana ritual dan 
memperkuat hubungan sosial antar anggota komunitas (Suweca, 2007). 
Melalui pengalaman bersama dalam pertunjukan dan latihan, anggota 
komunitas membangun rasa identitas kolektif dan solidaritas yang 
mendalam. 

Selain itu, karawitan juga berfungsi sebagai medium integrasi 
sosial yang melibatkan berbagai lapisan masyarakat tanpa memandang 
perbedaan status sosial, usia, maupun latar belakang budaya, sehingga 
menciptakan ruang inklusif yang memupuk rasa saling pengertian dan 
toleransi. Keterlibatan aktif dalam kegiatan karawitan memperkuat 
komunikasi antaranggota komunitas, membentuk solidaritas yang 
bukan hanya bersifat ritualistik, tetapi juga bermakna dalam kehidupan 
sehari-hari sebagai wujud nyata kebersamaan dan dukungan sosial 
yang berkelanjutan. Dengan demikian, karawitan tidak hanya menjadi 
seni pertunjukan, tetapi juga sarana efektif dalam memperkokoh kohesi 
sosial dan mempertahankan harmoni sosial dalam masyarakat adat. 
 



 28 

 
Gambar 2. 2 Gamelan Banyumasan pada 2024 

Sumber: Koleksi penulis 

2.3.3 Karawitan sebagai Penanda Identitas Budaya 
Karawitan berfungsi sebagai penanda identitas budaya yang 

membedakan kelompok masyarakat satu dengan lainnya. Misalnya, 
karawitan Jawa dan Bali memiliki ciri khas masing-masing yang 
mencerminkan nilai dan estetika budaya lokal (Setyawan, 2017). 
Gamelan Bali dikenal dengan ritme yang cepat dan dinamis, sementara 
gamelan Jawa lebih halus dan terstruktur, mencerminkan perbedaan 
filosofi hidup dan tradisi masing-masing masyarakat. Perbedaan 
karakteristik karawitan antara Jawa dan Bali tidak hanya 
mencerminkan variasi estetika, tetapi juga memperkuat rasa 
kebanggaan dan keterikatan komunitas terhadap warisan budaya 
mereka masing-masing. Sebagai simbol identitas budaya, karawitan 
memainkan peran penting dalam menjaga kesinambungan tradisi 
sekaligus memperkuat batas sosial yang membantu mempertahankan 
keberagaman budaya di Indonesia. 

Identitas budaya yang terwujud dalam karawitan juga menjadi 
sumber kebanggaan dan pengakuan sosial bagi komunitas. Melalui seni 
ini, masyarakat mengekspresikan keunikan dan kekayaan budaya 
mereka di tengah arus globalisasi yang membawa pengaruh budaya luar 
(Fatimah, 2020). Karawitan menjadi simbol yang memperkuat rasa 
memiliki dan keterikatan terhadap warisan budaya lokal. Identitas 



 29 

budaya yang tergambar dalam karawitan tidak hanya memperkuat 
ikatan internal komunitas, tetapi juga meningkatkan visibilitas dan 
penghormatan terhadap budaya lokal dalam kancah nasional maupun 
internasional. Dengan demikian, karawitan berperan strategis dalam 
menjaga keaslian dan keberlanjutan budaya di tengah tantangan 
modernisasi dan globalisasi yang cenderung mengikis nilai-nilai 
tradisional. 

2.3.4 Sarana Pelestarian Nilai-nilai Tradisional dan Adaptasi 
Zaman 

Sebagai bagian dari kebudayaan lokal, karawitan juga 
berfungsi sebagai sarana pelestarian nilai-nilai tradisional yang 
diwariskan secara turun-temurun. Nilai-nilai seperti keselarasan, 
keharmonisan, dan kebersamaan yang terkandung dalam karawitan 
menjadi pedoman hidup masyarakat (Sularso, 2017). Melalui 
pembelajaran dan pertunjukan karawitan, generasi muda diajarkan 
untuk menghargai dan meneruskan tradisi budaya mereka. Nilai-nilai 
tradisional yang terkandung dalam karawitan tidak hanya diajarkan 
secara teori, tetapi juga dihidupkan melalui praktik langsung yang 
memperkuat rasa tanggung jawab dan kebanggaan generasi muda 
terhadap warisan budaya mereka, sehingga tradisi tersebut dapat terus 
berkembang sesuai konteks zaman tanpa kehilangan esensinya. 

Namun, pelestarian karawitan tidak berarti stagnasi. Seni ini 
juga mengalami adaptasi dengan perubahan zaman, termasuk integrasi 
teknologi digital dan inovasi dalam komposisi musik (Sasono & 
Setiawan, 2023). Adaptasi ini memungkinkan karawitan tetap relevan 
dan menarik bagi generasi muda tanpa kehilangan akar budaya dan 
nilai-nilai tradisionalnya. Adaptasi karawitan dengan integrasi 
teknologi digital dan inovasi komposisi memungkinkan perkembangan 
karya yang tetap menghormati tradisi, seperti dalam proses kreatif 
komposisi "Gesang" yang memadukan unsur-unsur musikal tradisional 
dengan elemen baru secara harmonis, mencerminkan dinamika sosial 
dan menyampaikan pesan moral secara kontekstual (Susanti & 
Suhatmini, 2025). Pendekatan ini menggunakan improvisasi dan 
eksplorasi idiom musikal tradisional untuk menghasilkan karya yang 
relevan dengan kebutuhan zaman, sekaligus menjaga integritas estetika 
dan nilai budaya asli karawitan. 

Pelestarian nilai-nilai tradisional melalui karawitan tidak hanya 
menjaga keberlangsungan warisan budaya, tetapi juga memperkuat 
identitas sosial dan kohesi komunitas di tengah arus perubahan sosial 



 30 

yang cepat. Proses pembelajaran karawitan yang melibatkan interaksi 
sosial antar generasi menjadi wahana penting untuk mentransmisikan 
nilai-nilai luhur seperti gotong royong, rasa hormat, dan kesadaran 
kolektif yang menjadi fondasi kehidupan bermasyarakat (Sasono & 
Setiawan, 2023). Sementara itu, adaptasi karawitan terhadap 
perkembangan zaman, seperti penggunaan media digital untuk 
dokumentasi dan penyebaran, serta eksperimen dengan unsur musik 
kontemporer, menunjukkan fleksibilitas seni ini dalam menjawab 
kebutuhan estetika dan sosial generasi modern. Dengan demikian, 
karawitan tetap hidup sebagai praktik budaya yang dinamis, mampu 
mengakomodasi inovasi tanpa mengorbankan nilai-nilai tradisional 
yang menjadi jati dirinya (Suweca, 2007).  

2.3.5 Studi Kasus: Karawitan di Komunitas Lokal 
Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan 

bagaimana karawitan menjadi pusat kehidupan sosial budaya 
masyarakat. Modal sosial berupa kepercayaan, norma, dan jaringan 
sosial mendukung pelestarian karawitan secara berkelanjutan 
(Bangsawan et al., 2023; Ningrum et al., 2024). Partisipasi aktif 
masyarakat dan kolaborasi antar kelompok karawitan memperkuat 
solidaritas dan identitas komunitas. 

Di Bali, karawitan menjadi bagian penting dalam upacara 
keagamaan Hindu Bali, yang tidak hanya berfungsi sebagai hiburan 
tetapi juga sebagai sarana spiritual dan sosial (Mawan & Santosa, 
2025). Pertunjukan gamelan yang mengiringi ritual adat memperkuat 
hubungan antara manusia, alam, dan leluhur, menciptakan harmoni 
sosial dan budaya yang khas. 

Karawitan di komunitas lokal tidak hanya berperan sebagai 
elemen seni dan hiburan, tetapi juga sebagai fondasi spiritual yang 
menguatkan makna upacara keagamaan, khususnya di Bali. Dalam 
konteks agama Hindu Bali, gamelan yang merupakan bagian dari 
karawitan menjadi sarana utama dalam upacara yajña, mengiringi ritual 
dan tari-tarian sakral dengan tujuan menciptakan suasana khidmat 
sekaligus memperkuat hubungan kosmis antara manusia, alam, dan 
leluhur. Karawitan di sini bukan sekadar pengiring, melainkan juga 
merupakan persembahan suci yang menyatu dengan proses ritual, 
menggambarkan kesatuan estetika, spiritualitas, dan fungsi sosial yang 
tercermin dalam tata keharusan yang diatur dalam teks tradisional 
seperti Aji Ghūrṇnita. Hal ini memperlihatkan bagaimana karawitan 
menjadi pilar utama dalam menjaga harmoni sosial budaya yang khas 



 31 

di Bali sekaligus memperkokoh solidaritas dan identitas komunitas 
melalui pengalaman budaya yang mendalam (Bandem, 2013; 
Darmawana, 2024). 

2.3.6 Implikasi Sosial dan Budaya 
Peran karawitan sebagai bagian dari kebudayaan lokal 

memiliki implikasi sosial dan budaya yang luas. Seni ini menjadi media 
pendidikan budaya yang efektif, memperkenalkan nilai-nilai luhur dan 
identitas budaya kepada generasi muda. Selain itu, karawitan juga 
berkontribusi pada pengembangan ekonomi kreatif dan pariwisata 
budaya yang mendukung kesejahteraan masyarakat lokal (Rahma & 
Hendriani, 2023). Peran karawitan dalam pendidikan budaya tidak 
hanya menanamkan nilai-nilai tradisional tetapi juga membentuk 
karakter dan rasa cinta tanah air pada generasi muda, sehingga mereka 
menjadi penerus yang bertanggung jawab terhadap warisan budaya. 
Selain itu, pengembangan karawitan sebagai bagian dari ekonomi 
kreatif dan pariwisata budaya membuka peluang usaha bagi pelaku seni 
lokal, meningkatkan pendapatan komunitas, dan memperkuat posisi 
budaya sebagai daya tarik wisata yang bernilai ekonomi sekaligus 
sosial. 

Namun, tantangan pelestarian karawitan tetap ada, terutama 
terkait dengan perubahan sosial dan globalisasi yang membawa 
pengaruh budaya asing. Oleh karena itu, pemahaman mendalam 
tentang peran karawitan dalam kebudayaan lokal menjadi penting 
untuk merumuskan strategi pelestarian yang efektif dan berkelanjutan. 
Tantangan pelestarian karawitan di era globalisasi meliputi 
menurunnya minat generasi muda akibat pengaruh budaya asing dan 
perubahan gaya hidup yang lebih modern, sehingga regenerasi seniman 
karawitan menjadi terhambat. “Oleh karena itu, strategi pelestarian 
yang efektif harus menggabungkan pendekatan tradisional dengan 
pemanfaatan teknologi digital dan media sosial untuk memperluas 
akses serta meningkatkan apresiasi seni karawitan di kalangan generasi 
muda, sekaligus menjaga nilai-nilai budaya asli yang terkandung dalam 
karawitan” (Zulfahmi et al., 2025).  

2.4 Simpulan 
Sosiologi sebagai ilmu sosial mempelajari masyarakat, budaya, 

dan interaksi sosial sebagai tiga konsep yang saling terkait. Masyarakat 
adalah kumpulan individu yang hidup bersama dan berinteraksi dalam 
sistem sosial yang terorganisir. Budaya adalah sistem nilai, norma, dan 



 32 

simbol yang diwariskan dan menjadi pola hidup masyarakat. Interaksi 
sosial adalah proses komunikasi dan hubungan timbal balik yang 
membentuk struktur sosial dan budaya. Pemahaman mendalam tentang 
ketiga konsep ini menjadi landasan penting dalam kajian sosiologi 
untuk memahami fenomena sosial secara komprehensif. 

Karawitan sebagai bagian dari kebudayaan lokal memiliki 
peran multifungsi yang sangat penting. Sebagai media komunikasi 
sosial, karawitan menyampaikan cerita dan filosofi hidup masyarakat. 
Sebagai penguat solidaritas sosial, seni ini mempererat ikatan 
komunitas melalui partisipasi bersama. Sebagai penanda identitas 
budaya, karawitan membedakan kelompok masyarakat dan 
memperkuat rasa kebanggaan budaya. Selain itu, karawitan juga 
menjadi sarana pelestarian nilai-nilai tradisional yang sekaligus 
beradaptasi dengan perubahan zaman. Pemahaman dan penguatan 
peran ini sangat penting dalam menjaga keberlanjutan karawitan 
sebagai warisan budaya yang hidup dan berkembang. 
  



 33 

Sejarah dan Perkembangan 
Karawitan dalam Masyarakat 
 
 

3.1 Asal-Usul dan Evolusi Karawitan 
Karawitan adalah seni musik tradisional yang berasal dari 

Pulau Jawa dan Bali, Indonesia, yang menggunakan gamelan sebagai 
instrumen utamanya. Istilah "karawitan" berasal dari bahasa Jawa, 
yaitu kata "rawit" yang berarti halus, lembut, rumit, dan enak didengar. 
Oleh karena itu, karawitan dapat diartikan sebagai seni gamelan yang 
mengandung kelembutan perasaan dan memiliki garapan yang 
mendalam (Supanggah, 2002; Widodo, 2000). Karawitan telah menjadi 
bagian integral dari kebudayaan Nusantara selama berabad-abad, 
mencerminkan nilai-nilai filosofis, estetika, dan sosial masyarakat 
pendukungnya. 

3.1.1 Asal-Usul Karawitan 
Sejarah karawitan memiliki akar yang sangat dalam, bermula 

dari masa prasejarah di Nusantara, jauh sebelum kedatangan pengaruh 
Hindu-Buddha. Berdasarkan temuan arkeologis dan analisis mitologis, 
alat musik serupa gamelan, meskipun dalam bentuk yang lebih 
sederhana, kemungkinan sudah ada sejak zaman perunggu. Relief-
relief pada candi Borobudur (abad ke-8 M) dan candi Prambanan (abad 
ke-9 M) menunjukkan keberadaan instrumen musik yang menyerupai 
elemen-elemen gamelan modern, seperti alat pukul dan dawai, yang 
digunakan dalam konteks ritual dan pertunjukan (H. S. Santosa, 2016). 
Dengan demikian, sejarah karawitan mencerminkan proses panjang 
evolusi yang menggabungkan unsur material dan nonmaterial budaya, 
membentuk tradisi musik yang kaya nilai estetika, sosial, dan spiritual 
yang terus berkembang hingga era kerajaan-kerajaan besar seperti 
Majapahit dan Mataram. Keberlanjutan karawitan juga didukung oleh 
peran kraton sebagai pusat perkembangan seni dan kebudayaan, di 
mana gamelan awalnya berfungsi dalam upacara istana dan kemudian 
menyebar ke masyarakat luas (Adiyanto, 2024). 

Periode abad ke-8 hingga ke-11 Masehi, yang merupakan masa 
kejayaan kerajaan Hindu dan Buddha di wilayah Nusantara (terutama 
Sumatra, Jawa, dan Bali), menjadi periode penting bagi perkembangan 

3 



 34 

awal karawitan. Pada masa ini, seni karawitan mulai berkembang pesat 
di lingkungan keraton dan kuil. Fungsi karawitan tidak hanya sebatas 
hiburan, tetapi juga memegang peranan krusial dalam upacara 
keagamaan, ritual sosial, dan pengiring pertunjukan wayang atau tari-
tarian sakral (Setyawan, 2017). Pengaruh agama Hindu-Buddha 
membawa konsep-konsep filosofis dan mitologis yang kemudian 
terintegrasi dalam struktur dan makna karawitan. 

Diperkirakan, instrumen gamelan awalnya terdiri dari 
instrumen perkusi sederhana, yang kemudian berkembang menjadi 
perangkat kompleks seperti sekarang. Penggunaan bilah-bilah logam 
perunggu dan kuningan merupakan inovasi teknologi yang signifikan, 
menghasilkan suara yang lebih resonan dan beragam (Spiller, 2005). 
Perkembangan instrumen gamelan dari bentuk sederhana ke perangkat 
yang kompleks menunjukkan bagaimana kreativitas dan keterampilan 
teknologi masyarakat Nusantara terus berkembang seiring waktu. 
Inovasi penggunaan bilah logam perunggu dan kuningan tidak hanya 
meningkatkan kualitas dan variasi suara, tetapi juga mencerminkan 
kemajuan pengetahuan metallurgi serta nilai seni tinggi yang melekat 
pada karawitan sebagai warisan budaya penting. 

3.1.2 Evolusi Karawitan di Jawa 
Perkembangan karawitan di Jawa sangat dipengaruhi oleh 

pusat-pusat kebudayaan, terutama keraton-keraton Jawa di Mataram, 
Surakarta, dan Yogyakarta. Setiap keraton mengembangkan gaya 
karawitan yang khas, dikenal sebagai gaya keraton atau gagrak5, yang 
memiliki karakteristik musikal, repertoire, dan fungsi yang berbeda 
(Mugi Raharja, 2014). Perkembangan karawitan di keraton-keraton 
Jawa seperti Mataram, Surakarta, dan Yogyakarta menghasilkan gaya 
karawitan atau gagrak yang memiliki ciri khas baik dari segi fisik 
instrumen maupun aspek musikal. Misalnya, karawitan gaya 

 
5 Gaya keraton atau gagrak adalah ciri khas karawitan yang berkembang dalam 

lingkungan istana atau keraton, terutama di Jawa, dengan karakteristik fisik 
dan musikal yang membedakan tiap keraton, seperti Mataram, Surakarta, 
dan Yogyakarta. Misalnya, gaya Yogyakarta dikenal dengan pola tabuhan 
ricikan yang spesifik dan garap soran yang mengekspresikan jiwa 
keprajuritan dengan volume keras, sedangkan gaya Surakarta memiliki 
karakter yang lebih lembut, meditatif, dan terstruktur dengan tempo dan 
irama yang halus (Sugimin, 2019). Gagrak mencakup susunan balungan 
gending, pola tabuhan, tempo, dan cara memainkan musik yang secara 
keseluruhan membentuk identitas musikal keraton tersebut. 



 35 

Yogyakarta dikenal dengan pola tabuhan ricikan yang spesifik serta 
garap soran yang menampilkan volume keras dan jiwa keprajuritan, 
sedangkan gaya Surakarta memiliki karakter yang lebih lembut dan 
terstruktur, menciptakan identitas musikal yang berbeda meski 
menggunakan perangkat gamelan ageng yang sama (Sugimin, 2019). 

a. Periode Kerajaan Hindu-Buddha (abad ke-8 hingga ke-15 M): 
Relief di Candi Borobudur dan Prambanan tidak hanya 

menggambarkan keberadaan instrumen gamelan, tetapi juga 
menunjukkan peran penting musik dalam kehidupan ritual dan budaya 
masyarakat kuno Nusantara. Instrumen seperti kendhang, gong, simbal, 
dan gambang terlihat di relief, menandakan bahwa gamelan sudah 
digunakan secara luas untuk mengiringi berbagai upacara adat dan 
pertunjukan tari sakral yang memperkuat fungsi sosial dan religius seni 
musik pada masa itu (Tifada, 2021). Pada masa ini, karawitan menjadi 
bagian integral dari kehidupan istana dan ritual keagamaan. Relief 
Candi Borobudur dan Prambanan menjadi bukti visual keberadaan 
instrumen musik yang mirip gamelan. Gamelan digunakan untuk 
mengiringi tari-tarian ritual, upacara adat, dan mungkin juga 
pertunjukan naratif. 
 

 
Gambar 3. 1 Instrumen Musik pada Relief Candi Borobudur 

Sumber: koleksi Tropen Museum Relief Borobudur-Lalitavistara6-001E 
 

 
6 Panel relief Lalitavistara pada candi Borobudur berjumlah 120, terletak pada dinding 

utama lorong pertama deret atas. Adegannya diawali sejak Buddha di surga 
memutuskan untuk turun ke dunia dan berinkarnasi sebagai manusia biasa sampai 
ketika ia menyampaikan khotbah pertamanya. Lalitavistara menggambarkan kisah 
Sang Budha Gautama yang dilahirkan pada tahun 623 SM di taman Lumbini sebagai 
anak dari raja Suddhodana dari suku Sakya. Setelah ibunya meninggal, Gautama 
diasuh oleh Maha Prajapati Gautami. Dalam sebuah ramalan diungkapkan bahwa 
Gautama kelak akan menjadi Bhuda (Marzuki & Heraty, 1991).  



 36 

Pada periode Kerajaan Hindu-Buddha yang berlangsung dari 
abad ke-8 hingga ke-15 Masehi, karawitan menjadi bagian penting 
dalam kehidupan istana dan ritual keagamaan. Bukti visual keberadaan 
instrumen musik yang mirip gamelan dapat ditemukan pada relief-
relief di Candi Borobudur dan Prambanan, yang menunjukkan bahwa 
gamelan telah digunakan secara luas sebagai pengiring tari-tarian ritual, 
upacara adat, dan pertunjukan naratif pada masa itu. Gamelan tidak 
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga memiliki makna spiritual 
dan simbolis yang mendalam, mengiringi berbagai kegiatan keagamaan 
dan sosial yang menjadi bagian dari struktur kehidupan kerajaan 
Hindu-Buddha di Nusantara (Setyawan, 2017). Keberadaan gamelan 
dalam konteks ini menegaskan bahwa seni musik tradisional tersebut 
telah melekat erat dengan sistem nilai dan kepercayaan yang dianut 
masyarakat pada masa itu. 

Selain itu, karawitan pada masa kerajaan Hindu-Buddha juga 
mencerminkan akulturasi budaya antara tradisi lokal dan pengaruh 
India yang masuk melalui jalur perdagangan dan penyebaran agama 
Hindu-Buddha. Kerajaan-kerajaan seperti Medang, Sriwijaya, dan 
Majapahit tidak hanya menjadi pusat kekuasaan politik, tetapi juga 
pusat kebudayaan yang mengembangkan seni karawitan sebagai 
ekspresi identitas dan kekuasaan mereka. Candi-candi monumental 
seperti Borobudur dan Prambanan tidak hanya berfungsi sebagai 
tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol kejayaan peradaban yang 
mengintegrasikan unsur seni, agama, dan politik. Melalui karawitan, 
nilai-nilai keselarasan, keharmonisan, dan spiritualitas yang menjadi 
inti ajaran Hindu-Buddha dapat disampaikan dan diwariskan secara 
turun-temurun, menjadikan karawitan sebagai sarana penting dalam 
pelestarian budaya dan identitas sosial masyarakat pada masa itu 
(Koentjaraningrat, 1990). 

b. Periode Kesultanan Islam (abad ke-15 hingga ke-19 M): 
Setelah masuknya Islam, karawitan tidak lenyap, melainkan 

beradaptasi dan berakulturasi dengan nilai-nilai Islam. Gamelan tetap 
digunakan dalam konteks keagamaan, misalnya dalam perayaan 
Maulid Nabi melalui gamelan Sekaten di keraton-keraton Jawa. Fungsi 
hiburan dan pengiring wayang kulit juga semakin berkembang. Pada 
masa ini, gamelan menjadi lebih kompleks dengan penambahan 
instrumen dan repertoire yang lebih beragam (Daryanto, 2016b). 
Keraton menjadi pusat pengembangan dan pelestarian karawitan, 



 37 

menciptakan standar musikal dan tata garap yang kemudian menyebar 
ke masyarakat. 

Pada periode Kesultanan Islam yang berlangsung dari abad ke-
15 hingga ke-19 Masehi, karawitan mengalami proses adaptasi dan 
akulturasi yang signifikan dengan nilai-nilai Islam yang masuk ke 
Nusantara. Meskipun Islam membawa perubahan dalam aspek 
keagamaan dan sosial, seni karawitan tidak hilang, melainkan 
disesuaikan dengan konteks baru tersebut. Contohnya adalah gamelan 
Sekaten yang digunakan dalam perayaan Maulid Nabi di keraton-
keraton Jawa seperti Yogyakarta dan Surakarta. Gamelan Sekaten ini 
bukan hanya berfungsi sebagai pengiring ritual keagamaan, tetapi juga 
menjadi simbol harmonisasi antara tradisi lokal dan ajaran Islam. 
Selain itu, fungsi hiburan karawitan juga semakin berkembang, 
terutama sebagai pengiring pertunjukan wayang kulit yang menjadi 
media dakwah dan penyebaran nilai-nilai Islam secara simbolis dan 
estetis (Al-Amri & Haramain, 2017).  

Selain fungsi keagamaan dan hiburan, periode Kesultanan 
Islam juga menjadi masa penting bagi pengembangan dan pelestarian 
karawitan secara sistematis. Keraton-keraton Islam di Jawa berperan 
sebagai pusat budaya yang menetapkan standar musikal dan tata cara 
pertunjukan gamelan, termasuk penambahan instrumen baru serta 
pengayaan repertoire yang lebih kompleks dan beragam. Standarisasi 
ini membantu menjaga kualitas dan keaslian karawitan sekaligus 
memungkinkan seni tersebut berkembang sesuai dengan dinamika 
sosial dan budaya masyarakat. Penyebaran karawitan dari keraton ke 
masyarakat luas juga memperkuat posisi karawitan sebagai bagian dari 
identitas budaya Jawa yang hidup dan terus bertransformasi, sekaligus 
menjadi media ekspresi sosial dan spiritual yang penting (Daryanto, 
2016a).  

c. Periode Modern (abad ke-20 hingga sekarang): 
Pada abad ke-20, karawitan mengalami perkembangan 

signifikan, baik dari segi musikal maupun sosial. Munculnya institusi 
pendidikan seni seperti Konservatori Karawitan (Kokar) dan kemudian 
Institut Seni Indonesia (ISI) berperan besar dalam standardisasi dan 
penyebaran pengetahuan karawitan secara formal (Firman et al., 2024). 
Karawitan mulai dikenal luas di luar lingkungan keraton dan desa, 
menjadi bagian dari seni pertunjukan nasional. 

Di era kontemporer, karawitan Jawa terus berevolusi dengan 
munculnya genre karawitan kontemporer yang menggabungkan unsur-



 38 

unsur tradisional dengan sentuhan modern, bahkan global. Seniman-
seniman muda berinovasi dalam komposisi, aransemen, dan teknik 
permainan, menciptakan karya-karya yang relevan dengan zaman 
(Darmawan & Sadguna, 2023). Digitalisasi dan penggunaan media 
sosial juga turut mempercepat penyebaran dan perkembangan 
karawitan, menjangkau audiens global. 

3.1.3 Evolusi Karawitan di Bali 
Di Bali, karawitan berkembang pesat dan menjadi bagian 

integral dari kehidupan masyarakat, terutama dalam kaitannya dengan 
agama Hindu dan adat istiadat Bali (Setyawan, 2017). Berbeda dengan 
Jawa yang lebih fokus pada tradisi keraton, karawitan Bali sangat 
melekat pada aktivitas ritual di setiap banjar (komunitas desa).  

Sejak kapan sebenarnya Bali memasuki masa sejarah? Hal ini 
tidak diketahui dengan jelas. Di daerah Pejeng7 ditemukan bukti-bukti 
artefaktual tertua yang ditemukan sebagian besar hanya menyebutkan 
pujian-pujian kepada Budha atau ye te mantram (Zuhdi, 1998: 55). Hal 
ini terlihat dari tulisan-tulisan yang digoreskan dalam materai-materai 
tanah liat yang berbentuk tablet (teracota)8 yang berisi mantra-mantra 
yang menggunakan huruf dan bahasa Sanskerta9. Sartono Kartodirdjo 
berpendapat bahwa cap yang berisi mantra-mantra itu berasal dari abad 

 
7 Sebuah nekara perunggu yang berada di Pura Penataran Sasih, memiliki tinggi 186,5 

cm dan diameter 160 cm yang berasal dari zaman prasejarah (pra Hindu), terkenal 
dengan sebutan Bulan Pejeng. Nekara ini memiliki hiasan yang berbentuk kedok 
muka yang disusun sepasang dengan mata besar membelalak, telinga yang panjang 
dan anting uang dibuat dari uang kepeng dengan hidung segitiga.  

8 Cap tanah liat ini besarnya kira-kira 2,5 Cm, disimpan di dalam stupa-stupa kecil yang 
juga dibuat dari tanah liat. Cap ini ditulisi dengan mantra-mantra agama Budha yang 
termashur di dalam Bahasa sanskerta, dengan bunyi seperti berikut. Ye dharma hetu 
prabhawā. Hetun tesān tahtāgato hyawadat. Tesānca yo nirodhā. Wam wādi 
mahāsramanah. Artinya: Keadaan tentang sebab-sebab itu telah diterangkan oleh 
Tathagata (Budha); Tuan Mahatapa itu telah menerangkan juga apa yang harus dibuat 
oleh orang supaya dapat menghilangkan sebab-sebab itu (Goris, 1948:3; Kartodirdjo, 
1975:134-135). 

9 Pendapat para sarjana menafsirkan bahwa para pendeta yang mula-mula menduduki 
pulau Bali adalah para pendeta yang berasal dari Sriwijaya. Hal ini berdasarkan 
pengaruh Sriwijaya dalam bidang keagamaan di daerah Asia Tenggara mencapai 
puncaknya dan tentu saja untuk melebarkan wilayah pengaruhnya seluas luasnya 
(Achdiati, 1988: 8). Anggapan ini tentulah hanya berdasarkan pakta sepihak dari 
perkembangan agama Budha, tetapi kalau mengingat Bali pada tahun-tahun tersebut 
merupakan negara bawahan dari Jawa Tengah yang memang pada saat itu Bali 
menganut Agama Hindu sampai sekarang. 



 39 

ke-8 Masehi (778 M) karena mantra sejenis ditemukan pula di atas 
pintu candi Kalasan (Jawa Tengah) yang berasal dari abad ke-8 M.  
Pendapat selanjutnya kemungkinan mulai awal abad tersebut para 
bikhsu telah datang dan menetap di Bali, jauh sebelumnya (Kartodirdjo, 
1975, p. 135).  

Prambanan pertama kali dibangun sekitar tahun 850 Masehi 
oleh Rakai Pikatan10 dan kemudian disempurnakan dan diperluas oleh 
Raja Lokapala dan raja Balitung Maha Sambu. Berdasarkan prasasti 
Siwagrha berangka tahun 856 M, bangunan suci ini dibangun untuk 
memuliakan dewa Siwa, dan nama asli bangunan ini dalam Bahasa 
Sanskerta adalah Siwagrha yang berarti Rumah Siwa atau Siwalaya 
yang berarti Ranah Siwa atau Alam Siwa (Aldiansyah, 2018). Candi 
Prambanan sebenarnya lahir dari persaingan dua dinasti yaitu Sanjaya 
dan Syailendra sebenarnya saling bersaing. Wangsa Sanjaya pernah 
berkuasa di tanah Jawa dan harus berakhir pada masa pemerintahan 
Rakai Panangkaran (770-792 M), yang kemudian beralih ke Wangsa 
Syailendra. Rakai Panangkaran adalah keturunan Ratu Shima (674-732 
M), penguasa Jawa dari Kerajaan Kalingga (Aditya, 2017). 

Ribuan kubik batu andesit diangkut, dipotong, dipahat dan 
disusun blok demi blok hingga membentuk bangunanbangunan 
monumental. Ratusan area dewa dipahat, puluhan panil batu bercerita 
pun turut diukir. Proyek sebesar ini tentu telah direncanakan dan 
diperhitungkan secara matang, tentu banyak pula yang ikut terlibat 
mulai dari penyandang dana, arsitek, pendeta, hingga para pekerja. 
Namun, berita dari masa lampau yang gemilang tersebut tak satu pun 
yang sampai kembali kepada kita di masa kini kecuali sebuah batu 
bertulis, prasasti Siwagraha(Pramumijoyo et al., 2009: 1). 

Penggalan dari kutipan prasasti Siwagraha yang berbunyi " 
Sira bhakti ta bhaktita weh ksunika samapta dening angutus inatus 
magawai sagupura parhyangan aganitanggana ta pacalan ... " 

 
10 Raja Mataram kuno dengan menyatukan 2 wangsa, karena Raja yang berkuasa 

dengan menganut Hindu Syiwa beristrikan Budha, justru memiliki bangunan 
pemujaan Budha sangat besar, akan dikemanakan rakyat yang menganut ajaran 
Syiwa seperti dirinya, untuk menjawab hal tersebut dan membayarkan apa yang telah 
dilakukan beberapa tahun silam maka dibangunlah kompleks Syiwagrha untuk 
memuliakan pemujaan kepada Hindu Syiwa, dengan demikian Rakai Pikatan 
menempatkan antara Hindu dan Budha sama bergengsinya, Bhumisambhara untuk 
menghormati kemuliaan Samaratungga dan Syiwagrha untuk menghormati 
leluhurnya berikut kemulian Trihita Karana sekaligus ungkapan cinta kepada 
Pramodhawardhani (Boyak, 2020). 



 40 

merupakan sebuah narasi tentang pembuatan candi dan gapura yang 
dikerjakan oleh beratus-ratus pekerja. Candi Prambanan merupakan 
sebuah kompleks bangunan yang terbagi menjadi tiga halaman yang 
dipisahkan oleh pagar keliling. Pada mulanya ada aliran sungai yang 
melintasi halaman namun pada akhirnya alirannya dipindahkan 
(Pramumijoyo et al., 2009: 1). 

Pada masa lalu, Candi Prambanan boleh dikatakan merupakan 
sebuah proyek prestisius yang pada akhirnya bisa terselesaikan sesuai 
harapan. Tidak diketahui siapakah peletak batu pertama pembangunan 
kuil Siwa ini. Sejauh ini kita hanya mengetahui bahwa Rakai 
Kayuwangi adalah raja yang meresmikannya di tahun wualung gunung 
sang wiku atau 778 Saka atau 856 Masehi (Pramumijoyo et al., 2009). 
Kini Candi Prambanan termasuk dalam situs warisan dunia yang 
dilindungi oleh UNESCO (Pramumijoyo et al., 2009). Jordaan 
melihatnya bahwa pembangunan Candi Prambanan merupakan sebuah 
bentuk yang lain dari adanya perebutan kekuasaan Dinasti Syailendra 
dan kebangkitan kembali Dinasti Sañjaya (Jordaan, 2009). Sebagai 
candi kenegaraan, tentu saja penanganannya dilakukan secara 
kenegaraan juga. Misalnya bagaimana Pemerintahan di Bali 
memelihara dan melaksanakan kegiatan keagamaan di Pura Besakih 
ada penanganan secara khusus, mulai dari apa, siapa, bagaimana, dan 
mengapa, semua ada SOP nya.  

Kompleks bangunan ini secara berkala terus disempurnakan 
oleh raja-raja Medang Mataram berikutnya, seperti raja Daksa dan 
Tulodong. Sejarah Candi Prambanan ditinjau dari Pemugaran dimulai 
pada tahun 1918, akan tetapi upaya serius yang sesungguhnya dimulai 
pada tahun 1930-an. Pada tahun 1902-1903, Theodoor van Erp 
memelihara bagian yang rawan runtuh. Pada tahun 1918-1926, oleh 
Jawatan Purbakala (Oudheidkundige Dienst) di bawah P.J. Perquin 
dengan cara yang lebih sistematis sesuai kaidah arkeologi. Upaya 
renovasi terus menerus dilakukan bahkan hingga kini. Pemugaran candi 
Siwa yaitu candi utama kompleks ini dirampungkan pada tahun 1953 
dan diresmikan oleh Presiden pertama Republik Indonesia Sukarno 
(Aldiansyah, 2018).  

Griya hayu ning hyang sebagai rumah Dewa Siwa yang 
menjadi symbol masa keemasan kerajaan Mataram Kuna pada waktu 
itu, mungkin telah dihidupkan selama beberapa generasi lantas 
menghilang tanpa diketahui musababnya. Adakah disebabkan 
kerusakan bangunan akibat bencana gempa, peperangan, ataukah 
kondisi politik-ekonomi-sosial yang pada akhirnya menyebabkan 



 41 

Prambanan tenggelam dalam sejarah selama belasan abad. Tarian suci 
Tandawa pun sejenak menghilang terkubur waktu. Kita mungkin dapat 
memperoleh sedikit gambaran kondisi candi-candi tua yang 
ditinggalkan pada waktu itu dengan membaca Kakawin Siwarartrikalpa 
karya Mpu Tanakung dari abad ke-15: 

 
"Dekat sebuah sungai di pegunungan munculah sebuah 

kompleks candi dari zaman dulu. Gapura-gapuranya yang 
berbentuk makara telah tumbang dan hancur, tembok-tembok 
pun hampir runtuh karena tidak dipelihara lagi. Kepala-kepala 
raksasa itu seolah-olah menangis, raut mukanya tertutup oleh 
tetumbuhan yang menjalar. Patung-patung penjaga pun dekat 
gapura-gapura itu tertumbang, rata dengan tanah, seolah-olah 
tidak kuat lagi dan sedih. 

Di pelataran gardu-gardu pun hancur, beberapa 
bangunan tinggal reruntuhannya saja sedangkan yang lain 
melapuk. Atapnya telah patah dan runtuh, sedangkan tiang-
tiangnya miring, goyang-goyang kian kemari. Dan kalau melihat 
reliefrelief, aduh, sungguh menyayat hati. Candi utama 
menjulang tinggi, tetapi rumput liar merimbun di puncaknya. 
Tembok-tembok samping retak dan menjadi tempat tumbuhnya 
sebuah pohon beringin yang dengan subur membentangkan 
ranting-rantingnya. Semua pariwarta pecah karena akar-akar 
pohon itu yang ganas. Hanya sang dewa utama berdiri tegak pada 
pusat pranalakanya. Banyak bangunan itu telah runtuh dan 
semua makara tersumbat dan tidak lagi mengalirkan air. Juga 
kolam dan hiasannya tak ada satupun lagi yang masih dalam 
keadaan asli." 

 
Keadaan candi-candi kuna tidak terawat sebagaimana ditulis 

oleh Mpu Tanakung sepenuhnya berbeda dengan narasi yang dituliskan 
oleh prasasti Siwagrha ketika masih dimanfaatkan oleh masyarakat 
pendukungnya 

a. Asal-Usul dan Pengaruh Hindu Dharma: 
Pengaruh Hindu Dharma yang kuat dari Jawa pada abad ke-14, 

terutama setelah keruntuhan Kerajaan Majapahit, memainkan peran 
krusial dalam membawa tradisi karawitan ke Bali. Migrasi para 
seniman, pemuka agama, dan bangsawan dari Jawa ke Bali membawa 
serta seni karawitan yang kemudian berakar kuat di pulau tersebut. 
Meskipun demikian, karawitan Bali tidak serta-merta menjadi duplikat 
karawitan Jawa; sebaliknya, ia mengalami proses adaptasi dan 



 42 

transformasi signifikan yang menghasilkan ciri khasnya sendiri. 
Karawitan Bali dikenal lebih dinamis, energik, dan memiliki struktur 
musikal yang unik, seringkali ditandai dengan tempo cepat, sinkopasi 
yang kompleks, dan penggunaan skala pentatonik yang berbeda dari 
Jawa (H. Santosa et al., 2022). Perbedaan ini mencerminkan 
interpretasi budaya lokal Bali terhadap konsep Hindu Dharma serta 
integrasi dengan tradisi pra-Hindu Bali, menghasilkan bentuk seni yang 
secara estetika dan filosofis berbeda, namun tetap terkait dengan akar 
budayanya. 
 
b. Jenis-Jenis Gamelan Bali: 

Perangkat gamelan Bali sangat beragam, dengan berbagai jenis 
dan fungsi yang berbeda-beda, mencerminkan kekayaan budaya Bali 
(Novianti et al., 2023). Beberapa di antaranya adalah: 

• Gamelan Gambang: Gamelan kuno yang digunakan dalam 
upacara kematian (ngaben), dengan instrumen bilah kayu. 

• Gong Kebyar: Salah satu jenis gamelan Bali yang paling 
populer dan dinamis, berkembang pada awal abad ke-20. 
Cirinya adalah tempo yang cepat, teknik permainan kotekan 
(interlocking patterns), dan melodi yang energik. Gong Kebyar 
sering digunakan dalam tari-tarian kontemporer dan 
pertunjukan yang memukau. 

• Gamelan Angklung: Digunakan dalam upacara keagamaan 
dan tarian, dengan nada yang lebih ringan dan riang. 

• Gamelan Selonding: Gamelan sakral yang bilahnya terbuat 
dari besi kuno, digunakan dalam upacara keagamaan yang 
sangat sakral. 

c. Perkembangan Kontemporer di Bali: 
Pada abad ke-20, terutama setelah tahun 1970-an, karawitan 

Bali juga mengalami pembaharuan signifikan (H. S. Santosa, 2016). 
Munculnya komponis-komponis muda dan forum-forum seperti 
"Pekan Komponis Muda" mendorong eksplorasi musikal yang lebih 
luas, menciptakan karya-karya karawitan kontemporer yang tetap 
berakar pada tradisi namun dengan sentuhan modern dan 
eksperimental. Inovasi ini menjadikan karawitan Bali sebagai salah 
satu seni gamelan yang paling dinamis di dunia. 

Inovasi ini mencakup pengembangan komposisi baru, 
penggabungan unsur-unsur musik lain, serta penggunaan teknik 
permainan yang lebih variatif, sehingga menjadikan karawitan Bali 



 43 

sebagai salah satu seni gamelan yang paling dinamis dan progresif di 
dunia (Novianti et al., 2023). Gamelan baru seperti Gong Kebyar yang 
muncul pada awal abad ke-20 juga menjadi simbol perubahan tersebut, 
dengan karakter permainan yang lebih ekspresif dan ritme yang 
dinamis, yang kini tidak hanya dimainkan oleh pria tetapi juga oleh 
perempuan Bali, menunjukkan keterbukaan seni ini terhadap 
perubahan sosial. 

Selain itu, perkembangan kontemporer karawitan Bali juga 
didukung oleh keberadaan berbagai jenis gamelan yang berakar dari 
tradisi Bali namun terus berkembang sesuai kebutuhan zaman. Ada 
sekitar 33 jenis gamelan Bali yang masing-masing memiliki 
karakteristik, fungsi, dan repertoar yang berbeda, mulai dari gamelan 
wayah (tua), madya (menengah), hingga gamelan anyar (baru) seperti 
Gong Kebyar. Peran gamelan dalam kehidupan keagamaan, sosial, dan 
hiburan tetap kuat, namun kini juga diperluas dengan integrasi 
teknologi digital dan media modern untuk dokumentasi dan 
penyebaran. Hal ini memungkinkan karawitan Bali tidak hanya 
bertahan sebagai warisan budaya, tetapi juga terus berkembang dan 
relevan di tengah masyarakat modern, sekaligus menjadi daya tarik 
budaya yang mendunia (Novianti et al., 2023). 

3.1.4 Karawitan sebagai Manifestasi Budaya dan Simbol Identitas 
Baik di Jawa maupun Bali, karawitan bukan hanya sekadar seni 

musik, melainkan manifestasi budaya yang mencerminkan nilai-nilai 
filosofis, estetika, dan sosial masyarakat. Karawitan berfungsi sebagai 
penanda identitas yang membedakan kelompok masyarakat satu 
dengan lainnya (Setyawan, 2017). Perbedaan dalam gaya, laras (tangga 
nada), instrumen, dan fungsi karawitan antara Jawa dan Bali adalah 
bukti nyata dari kekayaan dan keragaman budaya Nusantara. 

Selain itu, karawitan juga berperan sebagai sarana pelestarian 
nilai-nilai tradisional yang diwariskan secara turun-temurun, sambil 
terus beradaptasi dengan perubahan zaman (Setyawan, 2017). Proses 
evolusi karawitan menunjukkan kapasitasnya untuk bertahan dan 
berkembang, menjadikannya warisan budaya yang hidup dan relevan 
hingga kini. 

3.2 Karawitan dalam Konteks Sejarah Sosial 
Masyarakat Jawa dan Bali 

Karawitan sebagai seni musik tradisional memiliki kedudukan 
yang sangat penting dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat 



 44 

Jawa dan Bali. Seni ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi 
juga sebagai bagian integral dari struktur sosial, ritual keagamaan, dan 
identitas budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Pemahaman 
sejarah sosial karawitan di kedua wilayah ini memberikan gambaran 
tentang bagaimana karawitan berkembang dan beradaptasi sesuai 
dengan konteks sosial budaya masyarakatnya. 

3.2.1 Karawitan dalam Sejarah Sosial Masyarakat Jawa 
Karawitan di Jawa tumbuh dan berkembang pesat terutama di 

wilayah Jawa Tengah, Yogyakarta, dan Jawa Timur. Wilayah-wilayah 
ini dikenal sebagai pusat kebudayaan Jawa yang kaya, di mana 
karawitan menjadi bagian penting dari kehidupan masyarakat dan 
keraton (Setyawan, 2017).  

Di wilayah ini, karawitan tidak hanya berfungsi sebagai 
hiburan, tetapi juga sebagai bagian integral dari upacara adat, ritual 
keagamaan, dan simbol identitas sosial masyarakat Jawa. Keraton 
Yogyakarta dan Surakarta menjadi pusat pengembangan karawitan 
dengan gaya yang khas, yaitu gaya Yogyakarta dan gaya Surakarta, 
yang meskipun berasal dari budaya yang sama yaitu Kerajaan 
Mataram, memiliki ciri fisik dan musikal yang berbeda, seperti pola 
tabuhan, tempo, dan susunan balungan gending (Sugimin, 2019). 
Karawitan di Jawa Timur berkembang lebih beragam, terutama di 
daerah pesisiran, dengan fungsi yang lebih banyak sebagai hiburan dan 
ritual masyarakat setempat, seperti dalam upacara petik laut dan bersih 
desa (Barokad & Sunarto, 2021).  

Selain sebagai media ekspresi budaya, karawitan juga berperan 
penting dalam memperkuat kohesi sosial dan melestarikan nilai-nilai 
tradisional Jawa. Melalui pembelajaran dan pertunjukan karawitan, 
generasi muda diajarkan untuk menghargai warisan budaya leluhur 
sekaligus menginternalisasi nilai-nilai seperti keselarasan, 
keharmonisan, dan kebersamaan yang menjadi pedoman hidup 
masyarakat Jawa (Setyawan, 2017). Keberadaan karawitan yang terus 
lestari hingga kini menunjukkan bagaimana seni ini mampu beradaptasi 
dengan perubahan sosial tanpa kehilangan akar budayanya, sehingga 
tetap menjadi simbol identitas dan kebanggaan masyarakat Jawa 
(Barokad & Sunarto, 2021; Sugimin, 2019). 

a. Pengaruh Keraton dalam Perkembangan Karawitan Jawa 
Keraton-keraton di Mataram, Yogyakarta, dan Surakarta 

berperan sebagai pusat seni dan budaya yang sangat berpengaruh dalam 



 45 

perkembangan karawitan. Keraton bukan hanya menjadi tempat tinggal 
raja dan keluarganya, tetapi juga sebagai pusat pengembangan seni, 
termasuk karawitan yang digunakan dalam berbagai upacara kerajaan 
dan hiburan (Setyawan, 2017). Keraton-keraton di Mataram, 
Yogyakarta, dan Surakarta tidak hanya menjadi tempat tinggal raja, 
tetapi juga pusat kehidupan budaya yang meneguhkan karawitan 
sebagai bagian tak terpisahkan dari ritual dan upacara kerajaan. Seni 
karawitan di keraton menjadi simbol identitas budaya yang diwariskan 
turun-temurun dan terus dikembangkan melalui berbagai kreasi musik 
serta pemeliharaan tradisi yang ketat, sehingga keraton berperan 
penting dalam pelestarian dan pengembangan karawitan sebagai 
warisan budaya yang hidup dan dinamis. Selain itu, karawitan di 
keraton melibatkan interaksi kompleks antara seni musik, upacara adat, 
dan nilai sosial yang menjadikan karawitan sebagai medium ekspresi 
sekaligus penguat struktur sosial dalam masyarakat keraton (Daryanto, 
2017). 

Di lingkungan keraton, karawitan diperlakukan dengan sangat 
serius dan memiliki aturan ketat yang mengatur tata cara bermain, 
komposisi musik, dan fungsi sosialnya. Tangga nada slendro dan pelog 
menjadi ciri khas karawitan Jawa, dengan berbagai jenis gending yang 
memiliki fungsi ritual dan hiburan (Widodo, 2000). Gending-gending 
tersebut tidak hanya dinikmati secara estetis, tetapi juga mengandung 
makna filosofis dan simbolis yang mendalam. Di lingkungan keraton, 
aturan ketat juga mengatur interpretasi dan variasi gending dengan 
prinsip garap, di mana tiap pemain gamelan memiliki kebebasan untuk 
mengkreasikan pola-pola sesuai karakter gaya karawitan yang 
diterapkan, sekaligus menjaga keseimbangan estetika dan fungsi sosial 
musik tersebut dalam upacara dan hiburan (Sugimin, 2019). 

b. Fungsi Sosial Karawitan Jawa 
Karawitan Jawa memiliki fungsi sosial yang beragam, mulai 

dari pengiring upacara adat dan keagamaan, hiburan dalam acara sosial, 
hingga media pendidikan nilai-nilai budaya. Dalam konteks ritual, 
karawitan digunakan untuk mengiringi wayang kulit, yang merupakan 
pertunjukan seni tradisional yang sarat dengan nilai moral dan filosofi 
hidup (Setyawan, 2017). Selain sebagai pengiring ritual, karawitan 
Jawa juga berperan dalam memperkuat ikatan sosial dan 
menyampaikan pesan-pesan budaya yang mendalam kepada penonton 
melalui harmoni musik yang mengiringi seluruh jalannya pertunjukan 
wayang kulit. 



 46 

Selain itu, karawitan juga menjadi sarana penguatan identitas 
budaya Jawa yang khas, dengan gaya permainan dan komposisi yang 
membedakannya dari daerah lain. Melalui karawitan, masyarakat Jawa 
mengekspresikan nilai-nilai keselarasan, harmoni, dan kebersamaan 
yang menjadi inti dari filosofi hidup mereka (Setyawan, 2017). 
Karawitan tidak hanya mencerminkan keunikan budaya Jawa, tetapi 
juga memperkuat rasa kebanggaan dan keterikatan emosional 
masyarakat terhadap warisan leluhur mereka. Melalui praktik seni ini, 
nilai-nilai budaya tersebut ditransmisikan secara berkelanjutan, 
memperkuat kohesi sosial dan menjaga keberlangsungan identitas 
budaya di tengah modernisasi. 

3.2.2 Karawitan dalam Sejarah Sosial Masyarakat Bali 
Di Bali, karawitan memiliki kedudukan yang sangat erat 

dengan kegiatan keagamaan Hindu Bali. Seni ini menjadi bagian tak 
terpisahkan dari upacara-upacara adat yang diklasifikasikan dalam 
panca yadnya, yaitu lima jenis upacara utama dalam agama Hindu Bali 
(Mawan & Santosa, 2025). Karawitan di Bali bukan hanya sebagai 
pelengkap upacara, tetapi juga dianggap sebagai bentuk persembahan 
bhakti yang memperkuat kekhidmatan dan kesakralan suasana dalam 
pelaksanaan panca yadnya, dengan setiap jenis gamelan dan tabuh 
memiliki karakter dan fungsi khusus sesuai jenis upacaranya. Sebagai 
seni wali, karawitan menjadi elemen yang wajib hadir dalam upacara, 
bukan sekadar hiburan, sehingga memainkan peran penting dalam 
menjaga keseimbangan antara unsur religius, sosial, dan estetis dalam 
kehidupan keagamaan Hindu Bali (Darmawana, 2024). 

a. Karawitan sebagai Bagian dari Ritual Keagamaan 
Karawitan Bali tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi 

juga sebagai sarana religius yang menciptakan suasana sakral dalam 
berbagai upacara keagamaan. Musik gamelan Bali mengiringi berbagai 
ritual, mulai dari upacara piodalan, ngaben (upacara kremasi), hingga 
upacara adat desa (Setyawan, 2017). Karawitan Bali berfungsi sebagai 
sarana sakral yang memperkuat kekhidmatan dan kesakralan suasana 
upacara keagamaan, di mana setiap jenis gamelan dan tabuhan 
memiliki karakter khusus yang sesuai dengan jenis ritual yang 
dilaksanakan, sehingga tidak hanya sebagai hiburan tetapi juga sebagai 
persembahan bhakti kepada Tuhan Yang Maha Esa. Kehadiran musik 
gamelan dalam upacara seperti piodalan, ngaben, dan upacara adat desa 
mengiringi prosesi dan meningkatkan atmosfer spiritual melalui 



 47 

harmoni suara yang membawa makna filosofis dan religius yang 
mendalam bagi masyarakat Hindu Bali (Darmawana, 2024). 

Keunikan karawitan Bali terletak pada variasi jenis gamelan 
yang digunakan, seperti gamelan gong kebyar, gamelan gambang, dan 
gamelan selonding, yang masing-masing memiliki fungsi dan 
karakteristik tersendiri (Sukerta, 2012). Musik gamelan Bali dikenal 
dengan tempo yang cepat, dinamika yang tinggi, dan teknik permainan 
kotekan yang kompleks, menciptakan energi dan suasana religius yang 
khas. 

Karawitan Bali sebagai bagian dari ritual keagamaan tidak 
hanya berperan sebagai pengiring upacara, tetapi juga berfungsi 
sebagai medium komunikasi antara manusia dengan dunia spiritual. 
Melalui irama dan pola suara gamelan yang khas, karawitan mampu 
menciptakan suasana sakral yang mendalam, memperkuat makna dan 
kekhidmatan ritual yang dilaksanakan. Setiap jenis gamelan, seperti 
gong kebyar yang energik dan ekspresif, gambang yang lebih lembut 
dan meditatif, serta selonding yang bernuansa mistis, memiliki fungsi 
ritual yang spesifik sesuai dengan konteks upacara dan kepercayaan 
masyarakat Bali (Setyawan, 2017). Selain itu, karawitan juga menjadi 
sarana untuk mengekspresikan filosofi hidup Bali yang 
mengedepankan keseimbangan antara manusia, alam, dan leluhur, 
sehingga musik gamelan tidak hanya dinikmati secara estetis, tetapi 
juga dihargai sebagai bagian integral dari kehidupan spiritual dan sosial 
masyarakat Bali. Dengan demikian, karawitan Bali menegaskan 
posisinya sebagai seni yang hidup dan sakral, yang terus dilestarikan 
dan diwariskan secara turun-temurun. 

b. Fungsi Sosial dan Budaya Karawitan Bali 
Selain fungsi ritual, karawitan Bali juga berperan dalam 

memperkuat solidaritas sosial dan identitas komunitas. Pertunjukan 
gamelan sering menjadi momen berkumpul dan berinteraksi sosial bagi 
anggota banjar (komunitas desa), mempererat ikatan sosial dan 
menjaga kesinambungan budaya (Setyawan, 2017). Pertunjukan 
gamelan dalam konteks banjar tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga 
menjadi wadah untuk memperkuat rasa kebersamaan, saling 
menghormati, dan gotong royong yang menjadi pondasi utama 
kehidupan sosial masyarakat Bali. 

Pertunjukan gamelan yang digelar dalam berbagai kesempatan, 
seperti upacara adat, perayaan keagamaan, dan kegiatan sosial di 
banjar, menjadi momen strategis untuk mempererat hubungan 



 48 

antarwarga. Melalui partisipasi aktif dalam karawitan, anggota 
komunitas tidak hanya berbagi pengalaman estetis, tetapi juga 
membangun rasa kebersamaan dan tanggung jawab sosial yang kuat. 
Proses ini membantu menjaga kesinambungan budaya sekaligus 
memperkuat struktur sosial tradisional yang menjadi dasar kehidupan 
masyarakat Bali (Spiller, 2005). Dengan demikian, karawitan bukan 
sekadar seni, melainkan juga instrumen sosial yang mengikat 
masyarakat dalam jaringan hubungan yang harmonis dan 
berkelanjutan. 

Karawitan juga menjadi simbol identitas budaya Bali yang 
membedakannya dari daerah lain di Indonesia. Melalui seni ini, 
masyarakat Bali mengekspresikan kepercayaan, nilai-nilai spiritual, 
dan estetika yang khas, yang diwariskan secara turun-temurun dan terus 
dipelihara hingga kini (Sasono & Setiawan, 2023). Karawitan Bali 
tidak hanya memperkuat identitas budaya, tetapi juga menjadi sarana 
komunikasi ekspresif yang memperlihatkan hubungan harmonis antara 
manusia, alam, dan dunia roh sesuai dengan filosofi Hindu Bali. 

Di sisi lain, karawitan juga berfungsi sebagai simbol identitas 
budaya yang khas dan membedakan masyarakat Bali dari kelompok 
etnis lain di Indonesia. Melalui ragam gaya musik, instrumen, dan pola 
pertunjukan yang unik, karawitan Bali mengekspresikan nilai-nilai 
spiritual dan estetika yang telah diwariskan secara turun-temurun. Seni 
ini menjadi medium penting bagi masyarakat Bali untuk 
mengekspresikan kepercayaan mereka terhadap konsep Tri Hita 
Karana11 harmoni antara manusia, alam, dan leluhur yang menjadi 
landasan filosofi hidup Bali (Sasono & Setiawan, 2023). Pelestarian 
karawitan secara konsisten dilakukan melalui pendidikan informal di 
lingkungan keluarga dan banjar, serta melalui institusi formal, sehingga 
seni ini terus hidup dan berkembang sebagai bagian integral dari 
identitas budaya Bali yang kaya dan dinamis. 

 
 

 
11 Tri Hita Karana adalah sebuah konsep filsafat dan kearifan lokal dari Bali yang 

menekankan keharmonisan dan keseimbangan dalam kehidupan melalui tiga 
hubungan utama: hubungan manusia dengan Tuhan (Parahyangan), hubungan 
manusia dengan sesama manusia (Pawongan), dan hubungan manusia dengan 
lingkungan atau alam (Palemahan). Konsep ini bertujuan menciptakan kebahagiaan 
dan kesejahteraan hidup secara holistik dengan menjaga keselarasan ketiga unsur 
tersebut dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Bali (Tarubali, 2023). 



 49 

3.2.3 Karawitan Bali di Luar Pulau Bali 
Masyarakat Bali yang merantau ke daerah lain, seperti 

Yogyakarta, turut membawa budaya karawitan Bali. Komunitas-
komunitas ini aktif melestarikan dan mengembangkan karawitan di luar 
Bali, salah satunya melalui organisasi seperti Keluarga Putra Bali di 
Yogyakarta (Setyawan, 2017). Masyarakat Bali perantauan di 
Yogyakarta tidak hanya mempertahankan tradisi karawitan Bali, tetapi 
juga aktif mengembangkan seni tersebut melalui organisasi seperti 
Keluarga Putra Bali (KPB) Purantara yang menyediakan wadah latihan 
dan pertunjukan, sehingga karawitan Bali tetap hidup dan adaptif di 
lingkungan baru dengan melibatkan generasi muda serta kolaborasi 
dengan komunitas setempat. Selain itu, kegiatan karawitan ini juga 
mendukung penguatan identitas budaya dan hubungan sosial antar 
anggota komunitas Bali di perantauan serta masyarakat Yogyakarta 
(Ardana, 2010b). 

Keberadaan komunitas Bali di luar pulau memberikan 
kontribusi penting dalam pelestarian karawitan Bali, sekaligus 
memperkaya keragaman budaya di daerah tujuan. Komunitas ini tidak 
hanya melaksanakan latihan dan pertunjukan, tetapi juga mengadakan 
pendidikan dan pelatihan karawitan bagi generasi muda, menjaga 
kesinambungan budaya Bali di perantauan (Sasono & Setiawan, 2023). 

3.2.4 Perbandingan Karawitan Jawa dan Bali dalam Konteks 
Sosial Budaya 

Meskipun karawitan Jawa dan Bali sama-sama menggunakan 
gamelan sebagai instrumen utama, keduanya memiliki karakteristik 
dan fungsi sosial yang berbeda sesuai dengan konteks budaya dan 
sejarah masing-masing. 

Karawitan Jawa cenderung lebih halus, terstruktur, dan 
mengandung filosofi yang menekankan keseimbangan dan harmoni. 
Fungsi karawitan Jawa lebih luas, mencakup hiburan, pendidikan, dan 
ritual keagamaan, terutama dalam konteks keraton dan masyarakat 
agraris (Setyawan, 2017). Karawitan Jawa menekankan ekspresi yang 
halus, teratur, dan bertahap dengan fokus pada keseimbangan dan 
harmoni, serta menggunakan struktur musikal yang ketat dan simbolis, 
sehingga berbeda dengan karawitan Bali yang cenderung lebih dinamis, 
cepat, dan ekspresif dengan tempo serta irama yang lebih variatif dan 
bebas. Selain itu, karawitan Jawa sering digunakan dalam konteks 
keraton dan masyarakat agraris yang menempatkan musik sebagai 



 50 

bagian integral dari ritual, pendidikan, dan kehidupan sosial yang 
berakar pada filosofi budaya Jawa. 

Sebaliknya, karawitan Bali lebih dinamis, cepat, dan energik, 
dengan fungsi yang sangat terkait dengan ritual keagamaan Hindu Bali. 
Karawitan Bali juga lebih terintegrasi dalam kehidupan sosial 
komunitas desa dan upacara adat yang melibatkan seluruh anggota 
masyarakat (Setyawan, 2017). 

Perbedaan ini mencerminkan adaptasi karawitan terhadap 
konteks sosial budaya yang berbeda, sekaligus menunjukkan kekayaan 
dan keragaman budaya Nusantara. 

3.2.5 Implikasi Sosial dan Budaya Karawitan dalam Masyarakat 
Kontemporer 

Karawitan tetap relevan dalam masyarakat kontemporer 
sebagai media pelestarian budaya dan penguatan identitas sosial. 
Meskipun menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi, 
karawitan terus beradaptasi melalui inovasi musikal dan pemanfaatan 
teknologi digital (Sasono & Setiawan, 2023).  

Pelestarian karawitan di lingkungan masyarakat dan institusi 
pendidikan menjadi kunci keberlanjutan seni ini. Upaya kolaboratif 
antara komunitas seni, pemerintah, dan akademisi diperlukan untuk 
menjaga nilai-nilai tradisional sekaligus membuka ruang bagi 
kreativitas dan inovasi (Sasono & Setiawan, 2023). 

Dalam masyarakat kontemporer, karawitan tidak hanya 
berfungsi sebagai warisan budaya yang harus dilestarikan, tetapi juga 
sebagai sarana aktif dalam memperkuat identitas sosial dan 
memperkaya kehidupan budaya masyarakat. Adaptasi karawitan 
terhadap modernisasi dan globalisasi, seperti melalui inovasi musikal 
dan pemanfaatan teknologi digital untuk dokumentasi, penyebaran, dan 
pendidikan, memungkinkan seni ini tetap relevan dan menarik bagi 
generasi muda (Sasono & Setiawan, 2023). Selain itu, pelestarian 
karawitan yang efektif membutuhkan sinergi antara komunitas seni, 
pemerintah, dan institusi pendidikan, yang bersama-sama menciptakan 
ruang bagi pengembangan kreativitas tanpa mengorbankan nilai-nilai 
tradisional. Pendekatan kolaboratif ini penting untuk memastikan 
karawitan tidak hanya bertahan sebagai simbol budaya, tetapi juga 
berkembang sebagai ekspresi seni yang dinamis dan responsif terhadap 
perubahan sosial dan budaya zaman sekarang (Sasono & Setiawan, 
2023). 

 



 51 

3.3 Transformasi Karawitan dari Tradisional ke 
Modern 

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya akan nilai 
budaya dan sejarah, telah mengalami transformasi signifikan dari 
bentuk tradisional menuju modern. Transformasi ini terjadi baik di Bali 
maupun di Jawa, dua pusat utama karawitan di Indonesia, yang masing-
masing memiliki karakteristik dan dinamika perkembangan yang unik. 
Transformasi karawitan mencerminkan kemampuan seni ini untuk 
beradaptasi dengan perubahan sosial, teknologi, dan estetika tanpa 
kehilangan akar budaya dan identitasnya. 

3.3.1 Transformasi Karawitan Bali: Dari Sakral ke Kontemporer 
a. Perkembangan Karawitan Bali pada Periode 1970-an hingga 
1990-an 

Sejak periode 1970-an hingga 1990-an, karawitan Bali 
mengalami perkembangan yang cukup pesat. Pada masa ini, karawitan 
Bali yang sebelumnya sangat tradisional dan sakral mulai mengalami 
pembaharuan, terutama dalam hal komposisi musik dan variasi nada 
(Suweca, 2007). Perubahan ini tidak hanya bersifat musikal, tetapi juga 
sosial, di mana karawitan mulai memasuki ruang yang lebih luas, 
termasuk panggung pertunjukan internasional.  

Perkembangan karawitan Bali pada periode 1970-an hingga 
1990-an tersebut menandai sebuah era transformasi penting di mana 
seni ini mulai bergerak dari ranah sakral dan tradisional menuju 
ekspresi yang lebih kontemporer dan terbuka terhadap inovasi. 
Pembaharuan dalam komposisi musik dan variasi nada tidak hanya 
memperkaya khazanah karawitan Bali, tetapi juga memperluas fungsi 
sosial dan estetika seni ini. Karawitan yang sebelumnya kental dengan 
nilai-nilai religius dan ritual kini mulai tampil di panggung-panggung 
pertunjukan baik di dalam maupun luar negeri, menjadikan seni 
gamelan Bali sebagai salah satu ikon budaya yang dikenal secara global 
(Suweca, 2007). Transformasi ini juga mencerminkan perubahan sosial 
di Bali, di mana masyarakat mulai mengadopsi pendekatan baru dalam 
mempertahankan sekaligus mengembangkan warisan budaya mereka 
agar tetap relevan dengan dinamika zaman. 

Forum Pekan Komponis Muda yang diadakan sejak 1979 
menjadi ikon pembaharuan musik tradisional Bali. Forum ini 
memberikan ruang bagi para komponis muda untuk bereksperimen dan 
menciptakan karya-karya baru yang menggabungkan unsur tradisional 



 52 

dengan inovasi modern (Setyawan, 2017). Kegiatan ini mendorong 
lahirnya gamelan kontemporer yang memiliki karakteristik berbeda 
dari gamelan tradisional, seperti penggunaan pola ritme yang lebih 
kompleks dan variasi instrumen yang lebih luas. 

Inovasi tersebut tidak menghilangkan akar tradisional 
karawitan Bali, melainkan memperkaya dan memperluas cakupannya, 
sehingga seni ini mampu menarik minat generasi muda dan audiens 
internasional. Dengan demikian, transformasi karawitan Bali pada 
periode ini menjadi contoh bagaimana seni tradisional dapat hidup dan 
berkembang dalam konteks global tanpa kehilangan identitas 
budayanya. 

b. Gamelan Kontemporer Bali 
Gamelan Bali yang awalnya bersifat sakral dan digunakan 

dalam konteks ritual keagamaan kini juga mengalami pembaharuan 
dengan munculnya gamelan kontemporer. Gamelan ini 
mengintegrasikan unsur modern dan komposisi baru yang lebih bebas 
dan ekspresif (Sasono & Setiawan, 2023). Misalnya, gamelan gong 
kebyar yang telah lama dikenal sebagai gamelan yang dinamis dan 
energik, kini dikembangkan lebih lanjut dengan teknik permainan yang 
inovatif dan penggabungan instrumen baru. 

Transformasi ini menunjukkan bahwa karawitan Bali tidak 
hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga terbuka terhadap kreativitas 
dan perubahan. Hal ini penting untuk menjaga relevansi karawitan 
dalam konteks budaya global sekaligus memperkuat identitas budaya 
Bali (Suweca, 2007). Transformasi karawitan Bali yang adaptif ini 
memungkinkan terjadinya inovasi dalam bentuk, gaya, dan kolaborasi 
seni, sehingga seni ini tetap hidup dan mampu menarik minat generasi 
muda serta penikmat dari berbagai latar belakang budaya. 

 

3.3.2 Transformasi Karawitan Jawa: Dari Keraton ke Masyarakat 
Luas 
a. Peran Keraton dan Perluasan Fungsi Karawitan 

Tradisi karawitan Jawa sangat terkait dengan lingkungan 
keraton seperti Mataram, Surakarta, dan Yogyakarta. Namun, seiring 
perkembangan zaman, fungsi seni karawitan tidak hanya terbatas pada 
lingkungan keraton, melainkan telah merambah ke masyarakat luas 
sebagai hiburan dan media pendidikan budaya (Setyawan, 2017). 
Namun, seiring dengan perubahan sosial dan ekonomi, terutama sejak 



 53 

masa kolonial dan pascakemerdekaan, karawitan mulai merambah ke 
ruang publik yang lebih luas. Fungsi karawitan tidak lagi eksklusif 
untuk kalangan istana, melainkan menjadi bagian dari kehidupan 
masyarakat umum sebagai hiburan, pendidikan budaya, dan sarana 
penguatan identitas sosial. 

Transformasi ini terjadi karena perubahan sosial dan ekonomi 
yang membawa karawitan ke ruang publik, seperti sekolah, komunitas 
seni, dan festival budaya. Karawitan menjadi alat untuk 
memperkenalkan nilai-nilai budaya Jawa kepada generasi muda dan 
masyarakat umum, sekaligus sebagai media hiburan yang dinamis 
(Setyawan, 2017). Karawitan kini hadir dalam berbagai konteks, mulai 
dari pertunjukan di sekolah, pagelaran seni di ruang publik, hingga 
kompetisi dan festival internasional, yang semuanya berkontribusi pada 
pelestarian sekaligus inovasi seni ini. Dengan demikian, karawitan 
tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya yang harus dijaga, tetapi 
juga sebagai media hidup yang dinamis dan terus berkembang, mampu 
menjembatani tradisi dan modernitas serta memperkuat nilai-nilai 
budaya Jawa dalam kehidupan kontemporer. 

b. Inovasi dan Adaptasi dalam Karawitan Jawa 
Karawitan Jawa juga mengalami inovasi dalam bentuk 

komposisi dan teknik permainan. Seniman karawitan menciptakan 
gending-gending baru yang menggabungkan elemen tradisional dengan 
gaya modern, termasuk pengaruh musik Barat dan teknologi digital 
(Setyawan, 2017). Karawitan Jawa yang mengalami inovasi dalam 
komposisi dan teknik permainan kini mengintegrasikan elemen musik 
tradisional dengan gaya modern, termasuk penggunaan instrumen 
Barat dan teknologi digital, sehingga menciptakan karya yang tetap 
mempertahankan esensi budaya namun lebih kaya warna dan ekspresif 
dalam menanggapi perkembangan zaman. Inovasi ini juga membuka 
ruang bagi improvisasi dan kolaborasi lintas budaya yang memperkuat 
relevansi karawitan dalam konteks global tanpa menghilangkan nilai-
nilai tradisionalnya. 

Misalnya, penggunaan alat musik elektronik dan rekaman 
dalam pertunjukan karawitan semakin umum, memungkinkan 
eksplorasi suara dan efek yang lebih luas. Selain itu, teknik improvisasi 
dan kolaborasi dengan genre musik lain juga menjadi bagian dari 
transformasi karawitan Jawa (Setyawan, 2017). 



 54 

Transformasi ini tidak menghilangkan nilai-nilai tradisional, 
melainkan memperkaya ekspresi seni dan menjadikan karawitan lebih 
relevan dengan konteks sosial budaya saat ini. 

3.3.3 Dinamika Transformasi Karawitan: Keseimbangan antara 
Tradisi dan Modernitas 

Transformasi karawitan dari tradisional ke modern 
menunjukkan dinamika yang kompleks antara mempertahankan nilai-
nilai budaya dan menerima inovasi. Karawitan tetap menjadi simbol 
identitas budaya masyarakat Jawa dan Bali, namun juga terbuka 
terhadap perubahan yang memungkinkan seni ini terus hidup dan 
berkembang (Koentjaraningrat, 1990). Transformasi ini mencerminkan 
keseimbangan yang dinamis antara penghormatan terhadap warisan 
leluhur dan adaptasi terhadap kebutuhan serta selera masyarakat 
modern, sehingga karawitan mampu bertahan sebagai warisan budaya 
yang relevan dan inspiratif di era globalisasi. 

Menurut Setyawan (2017), transformasi karawitan dapat 
dipahami sebagai proses adaptasi budaya yang memungkinkan seni ini 
tetap relevan dalam menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi. 
Transformasi ini melibatkan negosiasi antara pelaku seni, komunitas, 
dan institusi budaya dalam menjaga keseimbangan antara tradisi dan 
modernitas. 

3.3.4 Implikasi Sosial dan Budaya dari Transformasi Karawitan 
Transformasi karawitan membawa dampak sosial dan budaya 

yang signifikan. Di satu sisi, inovasi dan modernisasi memperluas 
jangkauan karawitan, meningkatkan apresiasi masyarakat, dan 
membuka peluang baru dalam dunia seni dan ekonomi kreatif (Sasono 
& Setiawan, 2023). Di sisi lain, transformasi ini juga menimbulkan 
tantangan dalam pelestarian nilai-nilai tradisional dan identitas budaya. 
Namun, di balik peluang tersebut, transformasi ini juga menghadirkan 
tantangan serius dalam menjaga kelestarian nilai-nilai tradisional dan 
identitas budaya yang melekat pada karawitan. Adaptasi terhadap 
perkembangan zaman sering kali berisiko mengaburkan makna 
filosofis dan fungsi sosial asli karawitan, sehingga diperlukan upaya 
sadar dari berbagai pihak untuk menyeimbangkan antara inovasi dan 
pelestarian. Pendekatan yang holistik dan inklusif, yang melibatkan 
komunitas seni, pemerintah, dan akademisi, menjadi kunci agar 
karawitan dapat terus berkembang tanpa kehilangan akar budaya dan 
nilai-nilai luhur yang menjadi jati dirinya. 



 55 

Pelestarian karawitan dalam konteks transformasi memerlukan 
pendekatan yang holistik, melibatkan pendidikan, dokumentasi, dan 
dukungan institusional. Selain itu, dialog antara generasi tua dan muda 
menjadi penting untuk menjaga kesinambungan budaya sekaligus 
mendorong kreativitas dan inovasi (Setyawan, 2017). Pendekatan 
holistik ini memastikan pelestarian karawitan tidak hanya menjadi 
upaya konservasi pasif, tetapi juga proses dinamis yang responsif 
terhadap perubahan zaman dengan melibatkan partisipasi aktif dari 
seluruh lapisan masyarakat. 

Pelestarian karawitan dalam konteks transformasi sosial dan 
budaya menuntut pendekatan yang holistik, yang tidak hanya berfokus 
pada konservasi fisik alat musik dan repertoar, tetapi juga melibatkan 
pendidikan formal dan informal sebagai sarana transfer pengetahuan 
dan nilai-nilai budaya kepada generasi muda. Dokumentasi yang 
sistematis melalui rekaman audio-visual, arsip, dan penelitian juga 
sangat penting untuk menjaga keberlanjutan informasi dan praktik 
karawitan yang autentik. Selain itu, dukungan institusional dari 
pemerintah, lembaga kebudayaan, dan komunitas seni menjadi faktor 
kunci dalam menyediakan sumber daya dan ruang bagi pengembangan 
karawitan. Dialog yang intensif antara generasi tua yang memegang 
tradisi dan generasi muda yang membawa semangat inovasi sangat 
diperlukan untuk menjaga kesinambungan budaya sekaligus 
mendorong kreativitas, sehingga karawitan dapat berkembang secara 
dinamis tanpa kehilangan akar dan makna filosofisnya (Setyawan, 
2017). 

3.4. Simpulan 
Asal-usul karawitan dapat ditelusuri kembali ke masa 

prasejarah dan berkembang pesat pada masa kerajaan Hindu-Buddha di 
Nusantara. Seni ini kemudian mengalami evolusi yang berbeda di Jawa 
dan Bali, membentuk ciri khas masing-masing namun tetap 
mempertahankan akar filosofis dan fungsionalnya. Dari alat musik 
sederhana hingga perangkat gamelan yang kompleks, karawitan telah 
bertransformasi dari sekadar hiburan menjadi bagian integral dari ritual 
keagamaan, identitas budaya, dan ekspresi sosial. Evolusi karawitan 
menunjukkan kapasitasnya untuk beradaptasi dengan perubahan 
zaman, sembari tetap menjadi penjaga nilai-nilai luhur budaya 
Indonesia. 



 56 

Karawitan dalam konteks sejarah sosial masyarakat Jawa dan 
Bali merupakan bagian integral dari kehidupan budaya dan sosial. Di 
Jawa, karawitan berkembang di lingkungan keraton dengan fungsi 
ritual dan hiburan yang kaya nilai filosofis. Di Bali, karawitan sangat 
terkait dengan ritual keagamaan Hindu Bali dan kehidupan komunitas 
desa. Karawitan juga menjadi penanda identitas budaya yang 
membedakan kedua masyarakat ini. Pelestarian dan pengembangan 
karawitan dalam konteks kontemporer memerlukan pemahaman 
mendalam tentang sejarah sosial dan budaya yang melingkupinya. 

Karawitan mengalami transformasi signifikan dari bentuk 
tradisional menuju modern di Bali dan Jawa. Di Bali, perkembangan 
sejak 1970-an hingga 1990-an mendorong munculnya gamelan 
kontemporer dan inovasi komposisi musik melalui forum pekan 
komponis muda. Di Jawa, karawitan beradaptasi dengan merambah 
masyarakat luas, menjadi media hiburan dan pendidikan budaya 
dengan inovasi dalam komposisi dan teknik permainan. Transformasi 
ini menunjukkan bahwa karawitan tetap dinamis dan terbuka terhadap 
inovasi, sambil mempertahankan nilai-nilai tradisional yang menjadi 
identitas budaya masyarakat Jawa dan Bali. Pelestarian karawitan 
dalam era modern memerlukan keseimbangan antara menjaga tradisi 
dan menerima perubahan agar seni ini tetap relevan dan berkembang. 
  



 57 

Struktur Sosial dan Organisasi 
dalam Karawitan 
 

4.1 Struktur Sosial Komunitas Karawitan 
(Kelompok, Dalang, Pemain) 

Struktur sosial dalam komunitas karawitan merupakan pola 
hubungan sosial yang mengatur interaksi antara anggota kelompok 
karawitan. Karawitan sebagai seni tradisional yang kaya nilai budaya 
tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media 
penguatan identitas sosial dan solidaritas komunitas (Setyawan, 2017). 
Oleh karena itu, struktur sosial komunitas karawitan menjadi aspek 
penting yang memastikan kelangsungan dan keberlanjutan seni ini. 

4.1.1 Komunitas Karawitan dan Kelompok/Paguyuban 
Karawitan 

Komunitas karawitan biasanya terorganisir dalam kelompok 
atau paguyuban yang berfungsi sebagai wadah sosial untuk mengelola 
kegiatan latihan, pertunjukan, dan pelestarian karawitan (Sasono & 
Setiawan, 2023). Paguyuban ini bisa bersifat formal maupun informal, 
tergantung pada konteks sosial dan budaya masyarakat setempat. 

a. Fungsi Kelompok Karawitan 
Kelompok karawitan berperan sebagai unit sosial yang 

mengatur aktivitas seni, termasuk jadwal latihan, pembagian peran, dan 
koordinasi pertunjukan. Selain itu, paguyuban juga menjadi sarana 
pembelajaran dan regenerasi anggota baru, sehingga memastikan 
transfer pengetahuan dan keterampilan secara berkelanjutan 
(Setyawan, 2017). Kelompok karawitan sebagai unit sosial juga 
membentuk jaringan komunikasi dan solidaritas antaranggota yang 
mendukung kelancaran aktivitas bersama serta memperkuat rasa 
tanggung jawab kolektif dalam menjaga kualitas dan keberlangsungan 
seni karawitan. 

Dalam beberapa komunitas, paguyuban karawitan juga 
berfungsi sebagai lembaga sosial yang memperkuat jaringan sosial 
antar anggota dan komunitas lain, serta menjadi media komunikasi 
sosial yang mempererat solidaritas (Ernawati & Sugiyanto, 2016). 

4 



 58 

Struktur organisasi ini biasanya memiliki pimpinan atau pengurus yang 
bertanggung jawab mengelola kegiatan dan sumber daya kelompok. 
 

 
Gambar 4. 1 Pertunjukan Karawitan Paguyuban Ngeksigondo 2024 

Sumber: Koleksi Dru Hendro, SSn., M.Si 
 

Paguyuban karawitan tidak hanya berperan sebagai wadah 
pelestarian seni musik tradisional, tetapi juga sebagai institusi sosial 
yang vital dalam memperkuat ikatan sosial antaranggota dan komunitas 
sekitarnya. Melalui kegiatan rutin seperti latihan bersama, pertunjukan, 
dan pelatihan, anggota paguyuban dapat membangun rasa kebersamaan 
dan saling mendukung yang memperkokoh solidaritas dalam 
komunitas. Selain itu, paguyuban karawitan sering menjadi media 
komunikasi sosial yang efektif untuk menyampaikan informasi, 
mengorganisasi kegiatan sosial, dan memfasilitasi kolaborasi antar 
kelompok seni maupun komunitas lain di lingkungan sekitar (Ernawati 
& Sugiyanto, 2016). Dengan demikian, keberadaan paguyuban 
karawitan berkontribusi pada penguatan jaringan sosial yang tidak 
hanya berdampak pada pelestarian seni, tetapi juga pada kesejahteraan 
sosial masyarakat secara keseluruhan. 

Struktur organisasi paguyuban karawitan yang memiliki 
pimpinan atau pengurus berfungsi sebagai pengelola kegiatan dan 
sumber daya kelompok, memastikan kelancaran operasional dan 
keberlanjutan organisasi. Pimpinan bertanggung jawab dalam 
merancang program kerja, mengatur jadwal latihan dan pertunjukan, 



 59 

serta mengelola keuangan dan sumber daya lainnya. Selain itu, 
pengurus juga berperan sebagai mediator dalam menyelesaikan konflik 
internal dan menjalin hubungan dengan pihak eksternal seperti 
pemerintah, sponsor, dan lembaga kebudayaan. Dengan adanya 
struktur organisasi yang jelas, paguyuban karawitan dapat berjalan 
secara profesional dan terorganisir, sehingga mampu menjalankan 
fungsinya sebagai agen pelestarian budaya sekaligus memperkuat 
kohesi sosial dalam komunitas (Ernawati & Sugiyanto, 2016).  

b. Struktur Organisasi dan Hierarki 
Struktur organisasi dalam paguyuban karawitan dapat 

bervariasi, namun umumnya terdapat hierarki yang jelas, mulai dari 
ketua paguyuban, pengurus, hingga anggota biasa. Hierarki ini 
mencerminkan pembagian tugas dan tanggung jawab yang sistematis 
untuk mendukung kelancaran kegiatan seni (Ernawati & Sugiyanto, 
2016).  

Hierarki ini juga mencerminkan nilai-nilai sosial dan budaya 
yang dianut komunitas, seperti rasa hormat kepada sesepuh, 
kedisiplinan, dan kerja sama. Dengan adanya struktur sosial yang 
terorganisir, paguyuban karawitan mampu menjalankan fungsinya 
secara efektif dan menjaga kelestarian seni karawitan. 

4.1.2 Dalang: Pemimpin Pertunjukan dan Simbol Otoritas 
Dalang merupakan tokoh sentral dalam komunitas karawitan, 

khususnya dalam pertunjukan wayang kulit yang diiringi gamelan. 
Dalang tidak hanya berperan sebagai pencerita, tetapi juga sebagai 
pengatur jalannya gamelan dan pemimpin pertunjukan secara 
keseluruhan (Sukistono, 2014). Dalang memiliki peran multifungsi 
yang menggabungkan seni narasi, musik, dan teatrikal, sehingga 
mampu menghidupkan cerita wayang dengan penghayatan yang 
mendalam. Selain mengendalikan irama gamelan dan dialog tokoh 
wayang, dalang juga berfungsi sebagai penjaga tradisi dan penyampai 
nilai-nilai moral serta kearifan lokal melalui pertunjukan. 

a. Peran dan Fungsi Dalang 
Sebagai pemimpin pertunjukan, dalang memiliki tanggung 

jawab besar dalam mengendalikan ritme dan dinamika musik gamelan, 
serta menyampaikan cerita dengan ekspresi yang mendalam. Dalang 
juga berfungsi sebagai mediator antara dunia nyata dan dunia spiritual 
dalam konteks ritual dan pertunjukan (Sukistono, 2014). Dalang tidak 
hanya mengatur aspek teknis pertunjukan, tetapi juga menjaga 



 60 

keseimbangan energetik dan makna simbolis yang terkandung dalam 
setiap adegan wayang. Peran ini menjadikan dalang sebagai figur sakral 
yang dihormati, karena keberhasilannya dalam menghubungkan 
penonton dengan nilai-nilai spiritual dan filosofi tradisional melalui 
pertunjukan. 

Dalang dihormati dalam struktur sosial komunitas karawitan 
karena keahliannya yang tidak hanya teknis, tetapi juga kultural dan 
spiritual. Posisi dalang sering kali diwariskan secara turun-temurun dan 
memerlukan proses pembelajaran yang panjang dan intensif 
(Setyawan, 2017). Dalang dipandang sebagai penjaga tradisi yang 
menjaga kesinambungan budaya dan nilai-nilai leluhur dalam 
komunitas karawitan. Keahliannya yang holistik, mulai dari 
keterampilan teknis hingga pemahaman mendalam tentang filosofi dan 
spiritualitas, menjadikan dalang sosok sentral yang dihormati dan 
dipercaya sebagai penerus warisan budaya secara berkelanjutan. 

Dalang memegang peranan sentral dalam komunitas 
karawitan, bukan hanya sebagai pengendali pertunjukan wayang kulit, 
tetapi juga sebagai penjaga nilai-nilai budaya dan tradisi yang 
terkandung dalam cerita dan musik pengiringnya. Keahlian dalang 
meliputi kemampuan teknis dalam menggerakkan wayang, mengatur 
irama gamelan, serta menguasai narasi dan filosofi yang mendalam dari 
cerita-cerita pewayangan yang sarat dengan pesan moral dan spiritual. 
Karena itu, posisi dalang sangat dihormati dan dianggap sebagai simbol 
kebijaksanaan serta penghubung antara dunia manusia dan dunia 
leluhur dalam konteks budaya Jawa (Setyawan, 2017). Proses 
pembelajaran menjadi dalang biasanya dimulai sejak usia muda dan 
melibatkan bimbingan langsung dari dalang senior, yang tidak hanya 
mengajarkan teknik pertunjukan, tetapi juga nilai-nilai etika dan 
spiritual yang melekat pada seni karawitan dan pewayangan. 

Selain keahlian teknis dan kultural, dalang juga memiliki peran 
sosial yang penting dalam komunitas. Mereka sering menjadi tokoh 
yang dihormati dan dipercaya dalam memberikan nasihat, 
menyelesaikan konflik, serta memimpin upacara adat dan ritual 
keagamaan. Warisan posisi dalang yang turun-temurun menegaskan 
pentingnya kesinambungan budaya dan menjaga integritas seni 
karawitan sebagai bagian dari identitas sosial masyarakat. Dengan 
demikian, keberadaan dalang tidak hanya menjaga kelangsungan 
tradisi seni, tetapi juga memperkuat struktur sosial dan spiritual 
komunitas karawitan, menjadikan mereka figur sentral yang 



 61 

menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan budaya lokal 
(Setyawan, 2017). 

b. Dalang sebagai Simbol Identitas dan Kebudayaan 
Dalang juga menjadi simbol identitas budaya dan kebanggaan 

komunitas. Keberadaan dalang yang handal dan berwibawa 
memperkuat legitimasi dan keberlangsungan tradisi karawitan dan 
wayang kulit dalam masyarakat (Azizah & Pratama, 2025). Dalang 
sebagai simbol identitas budaya mencerminkan kedalaman nilai-nilai 
tradisional yang dijunjung tinggi dalam komunitas karawitan dan 
wayang kulit. Kehadirannya yang dihormati dan kredibel tidak hanya 
memperkuat rasa kebanggaan kolektif, tetapi juga memastikan agar 
warisan budaya ini terus hidup dan beradaptasi dengan perubahan 
zaman secara berkelanjutan. 

Dalam banyak kasus, dalang juga berperan sebagai tokoh 
masyarakat yang memberikan nasihat moral dan sosial, sehingga 
posisinya melampaui fungsi seni menjadi bagian dari struktur sosial 
yang lebih luas. Dalang tidak hanya berfungsi sebagai seniman 
pertunjukan, tetapi juga sebagai teman bicara dan penasehat yang 
dipercaya oleh komunitas untuk menyampaikan nilai-nilai 
kebijaksanaan serta solusi atas berbagai permasalahan sosial. Peran ini 
memperkuat kedudukan dalang sebagai figur sentral yang 
menghubungkan aspek seni, budaya, dan kehidupan sosial dalam 
masyarakat secara menyeluruh. 

4.1.3 Pemain Gamelan: Peran Spesifik dan Kolaborasi 
Pemain gamelan merupakan elemen penting dalam komunitas 

karawitan, terdiri dari berbagai musisi yang memainkan instrumen 
gamelan seperti kendang, gong, saron, bonang, dan lain-lain. Setiap 
pemain memiliki peran spesifik sesuai dengan instrumen yang 
dimainkan dan fungsi musikalnya (Santoso, 2018b). Pemain gamelan 
tidak hanya bertanggung jawab pada teknik memainkan instrumen, 
tetapi juga harus paham terhadap struktur musik dan pola interaksi 
antar pemain untuk menciptakan harmoni yang kohesif. Selain itu, 
mereka berperan sebagai bagian dari komunitas yang saling 
bergantung, di mana kerja sama dan komunikasi nonverbal sangat 
penting untuk menjaga kelancaran dan kesatuan pertunjukan karawitan. 

a. Peran dan Tanggung Jawab Pemain 
Setiap instrumen dalam gamelan memiliki fungsi tersendiri 

dalam menciptakan harmoni dan ritme musik. Misalnya, kendang 



 62 

berperan sebagai pengatur tempo dan dinamika, gong memberikan 
tanda-tanda struktural dalam musik, sedangkan saron dan bonang 
memainkan melodi utama (Spiller, 2005). Selain itu, koordinasi antar 
pemain instrumen gamelan sangat penting untuk menjaga 
keseimbangan suara dan kesatuan ritmis dalam pertunjukan karawitan. 

Pemain gamelan harus memiliki keterampilan teknis dan 
pemahaman mendalam tentang struktur musik karawitan. Selain itu, 
mereka harus mampu berkolaborasi secara harmonis dengan pemain 
lain untuk menciptakan kesatuan suara yang kohesif (Saepudin, 2015).  
Selain keterampilan teknis dan pemahaman struktur musik, pemain 
gamelan juga dituntut memiliki kesadaran kolektif dan kemampuan 
komunikasi nonverbal yang kuat selama pertunjukan. Musik karawitan 
menuntut koordinasi yang presisi antar pemain, di mana setiap individu 
harus peka terhadap ritme, dinamika, dan perubahan tempo yang 
dipimpin oleh dalang atau pemimpin musik. Kemampuan 
berkolaborasi ini tidak hanya menciptakan kesatuan suara yang 
harmonis, tetapi juga memperkuat ikatan sosial antar anggota 
kelompok gamelan, sehingga pertunjukan menjadi refleksi dari kerja 
sama dan solidaritas komunitas (Saepudin, 2015). Dengan demikian, 
keterampilan teknis dan kolaborasi menjadi dua aspek yang tidak 
terpisahkan dalam menjaga kualitas dan keaslian seni karawitan. 

b. Pendidikan dan Regenerasi Pemain 
Pendidikan pemain gamelan biasanya dilakukan secara 

informal melalui latihan bersama dalam paguyuban atau komunitas 
seni. Proses pembelajaran ini melibatkan transfer pengetahuan dari 
sesepuh kepada generasi muda, yang menjadi kunci regenerasi dan 
pelestarian karawitan (Supeno & Wijaya, 2025). Pendidikan informal 
dalam komunitas gamelan menekankan pembelajaran langsung melalui 
praktik, observasi, dan pengalaman kolektif yang kaya akan nilai-nilai 
budaya serta etika bermusik. Pendekatan ini tidak hanya melatih 
keterampilan teknis, tetapi juga membentuk sikap disiplin, 
kebersamaan, dan penghargaan terhadap tradisi sehingga memastikan 
kelangsungan karawitan secara berkelanjutan. 

Dalam beberapa komunitas, pendidikan karawitan juga 
dilakukan secara formal di sekolah atau institusi seni, yang membantu 
memperluas akses dan meningkatkan kualitas pemain gamelan 
(Nuraini Widia Santoso et al., 2024). Pendidikan formal karawitan di 
sekolah atau institusi seni memungkinkan kurikulum yang terstruktur 
dan metode pengajaran yang sistematis, sehingga peserta didik 



 63 

memperoleh pemahaman teori musik serta teknik permainan yang lebih 
mendalam. Selain itu, adanya pendidikan formal ini turut mendorong 
pelestarian karawitan melalui penelitian, dokumentasi, dan kolaborasi 
lintas disiplin yang memperkaya perkembangan seni karawitan di masa 
kini dan masa depan. 

Pendidikan karawitan yang dilakukan secara formal di sekolah 
dan institusi seni memberikan kontribusi penting dalam memperluas 
akses serta meningkatkan kualitas pemain gamelan. Melalui kurikulum 
yang terstruktur, siswa tidak hanya diajarkan teknik memainkan alat 
musik gamelan, tetapi juga diperkenalkan pada nilai-nilai budaya, 
filosofi, dan sejarah karawitan yang mendalam. Misalnya, di beberapa 
sekolah dasar dan menengah, pelajaran karawitan menjadi bagian dari 
muatan lokal yang dirancang untuk mengenalkan kearifan lokal serta 
membentuk karakter siswa melalui pembelajaran seni tradisional 
(Hartanti, 2021). Metode pembelajaran yang digunakan meliputi 
ceramah, demonstrasi, tanya jawab, dan praktik langsung, sehingga 
siswa dapat memahami dan menghayati seni karawitan secara 
menyeluruh. 

Selain itu, pendidikan formal karawitan juga berperan dalam 
menjaga kesinambungan tradisi dengan menyiapkan generasi muda 
yang kompeten dan berkomitmen terhadap pelestarian seni ini. Institusi 
pendidikan seperti Sekolah Menengah Karawitan dan program 
ekstrakurikuler di sekolah dasar maupun menengah menjadi wadah 
strategis untuk mengembangkan bakat dan minat siswa dalam 
karawitan. Pendekatan sistematis dalam pengajaran, termasuk evaluasi 
kurikulum dan peningkatan kualitas guru, memastikan bahwa 
pembelajaran karawitan tidak hanya bersifat hafalan atau teknik 
semata, tetapi juga mengandung aspek pendidikan karakter seperti 
disiplin, kerja sama, dan rasa hormat terhadap budaya (Barokad & 
Sunarto, 2021). Dengan demikian, pendidikan formal karawitan 
menjadi fondasi penting dalam pelestarian dan pengembangan seni 
gamelan di era modern. 

4.1.4 Pola Interaksi dan Dinamika Sosial dalam Komunitas 
Karawitan 

Struktur sosial komunitas karawitan menciptakan pola 
interaksi yang terorganisir dan berfungsi untuk menjaga kelangsungan 
seni karawitan serta mengatur peran dan tanggung jawab setiap anggota 
(Setyawan, 2017). Interaksi sosial ini meliputi komunikasi verbal dan 



 64 

nonverbal, kerja sama dalam latihan dan pertunjukan, serta pengelolaan 
konflik dan perbedaan. 

Struktur sosial dalam komunitas karawitan membentuk 
kerangka kerja yang jelas mengenai peran dan tanggung jawab setiap 
anggota, sehingga kegiatan seni dapat berjalan secara harmonis dan 
efektif. Dalam komunitas ini, terdapat pembagian tugas yang spesifik, 
mulai dari pemain gamelan, dalang, hingga pengurus paguyuban yang 
mengelola administrasi dan logistik pertunjukan. Pola interaksi yang 
terorganisir ini memungkinkan koordinasi yang baik selama latihan dan 
pertunjukan, di mana komunikasi verbal digunakan untuk 
menyampaikan instruksi dan arahan, sementara komunikasi nonverbal 
seperti isyarat tangan dan gerakan tubuh menjadi kunci dalam menjaga 
keselarasan musik secara real-time (Setyawan, 2017). Dengan 
demikian, struktur sosial tidak hanya menjaga kelangsungan seni 
karawitan, tetapi juga memperkuat solidaritas dan rasa tanggung jawab 
kolektif antar anggota. 

Selain itu, struktur sosial komunitas karawitan juga berperan 
penting dalam pengelolaan konflik dan perbedaan yang mungkin 
muncul dalam proses kreatif maupun sosial. Melalui mekanisme 
musyawarah dan dialog terbuka, anggota komunitas dapat 
menyelesaikan perbedaan pendapat secara konstruktif tanpa 
mengganggu keharmonisan kelompok. Pendekatan ini mencerminkan 
nilai-nilai budaya Jawa yang menekankan pentingnya harmoni dan 
keselarasan dalam kehidupan bermasyarakat. Dengan adanya struktur 
sosial yang kuat dan pola interaksi yang efektif, komunitas karawitan 
mampu mempertahankan tradisi sekaligus beradaptasi dengan 
perubahan zaman, sehingga seni karawitan tetap relevan dan hidup 
dalam konteks sosial yang dinamis (Setyawan, 2017). 

a. Solidaritas dan Kebersamaan 
Kegiatan karawitan menuntut solidaritas dan kebersamaan 

antar anggota komunitas. Latihan bersama dan pertunjukan menjadi 
momen penting untuk mempererat hubungan sosial dan membangun 
rasa kebersamaan (Setyawan, 2017). Melalui kegiatan karawitan, 
anggota komunitas tidak hanya mengasah keterampilan seni, tetapi juga 
mengembangkan saling pengertian dan dukungan emosional yang 
memperkuat ikatan sosial secara menyeluruh. 

Solidaritas ini juga menjadi modal sosial yang mendukung 
pelestarian karawitan di tengah tantangan modernisasi dan perubahan 
sosial (Ahmad & Laksono, 2023). Solidaritas yang terjalin dalam 



 65 

komunitas karawitan berfungsi sebagai modal sosial yang sangat 
penting dalam menghadapi tantangan modernisasi dan perubahan sosial 
yang cepat. Dalam konteks ini, solidaritas menciptakan rasa 
kebersamaan dan tanggung jawab kolektif yang mendorong anggota 
komunitas untuk aktif melestarikan seni karawitan, meskipun 
dihadapkan pada berbagai tekanan seperti globalisasi, perubahan gaya 
hidup, dan dominasi budaya populer. “Dengan adanya ikatan sosial 
yang kuat, komunitas karawitan mampu mempertahankan tradisi 
melalui berbagai kegiatan bersama, seperti latihan rutin, pertunjukan, 
serta pendidikan dan regenerasi pemain muda, yang semuanya 
berkontribusi pada keberlanjutan seni ini” (Ahmad & Laksono, 2023). 
Solidaritas ini juga memfasilitasi kerja sama lintas generasi dan 
kelompok sosial, sehingga nilai-nilai budaya yang terkandung dalam 
karawitan dapat terus diwariskan dan diadaptasi sesuai dengan 
perkembangan zaman. 

Selain itu, modal sosial berupa solidaritas ini memungkinkan 
komunitas karawitan untuk lebih mudah mengakses dukungan dari 
berbagai pihak, termasuk pemerintah, lembaga kebudayaan, dan sektor 
swasta, yang sangat dibutuhkan dalam upaya pelestarian dan 
pengembangan seni tradisional. Solidaritas yang kuat memperkuat 
posisi tawar komunitas dalam menjalin kemitraan dan kolaborasi, baik 
dalam penyelenggaraan festival budaya, pelatihan, maupun program 
edukasi karawitan. Hal ini tidak hanya memperkuat keberadaan 
karawitan sebagai warisan budaya yang hidup, tetapi juga membuka 
peluang bagi seni ini untuk berkembang sebagai bagian dari ekonomi 
kreatif yang berkelanjutan. Dengan demikian, “solidaritas sosial dalam 
komunitas karawitan menjadi fondasi strategis yang mendukung 
pelestarian dan inovasi karawitan di tengah dinamika sosial dan budaya 
modern” (Ahmad & Laksono, 2023). 

b. Pengaturan Peran dan Status Sosial 
Struktur sosial komunitas karawitan juga mengatur status dan 

peran sosial anggotanya. Dalang sebagai pemimpin memiliki status 
sosial tertinggi, diikuti oleh pemain senior dan pemula. Penghormatan 
kepada sesepuh dan aturan adat menjadi bagian dari norma sosial yang 
mengatur interaksi dalam komunitas (Sukistono, 2014). Pengaturan ini 
membantu menciptakan keteraturan sosial dan memastikan kelancaran 
aktivitas seni karawitan. 



 66 

4.2 Peran dan Fungsi Sosial dalam Kelompok 
Karawitan 

Kelompok karawitan merupakan unit sosial yang memiliki 
struktur dan fungsi sosial yang kompleks dalam masyarakat tradisional 
Indonesia, khususnya di Jawa dan Bali. Seni karawitan tidak hanya 
dilihat sebagai seni musik tradisional, tetapi juga sebagai fenomena 
sosial budaya yang berperan penting dalam kehidupan komunitas. 
Dalam kelompok karawitan, setiap anggota memiliki peran sosial yang 
jelas dan fungsi yang saling melengkapi, yang secara kolektif 
mendukung pelestarian dan pengembangan seni ini (Sukistono, 2014). 
Struktur dan fungsi sosial dalam kelompok karawitan mencerminkan 
hierarki dan norma budaya yang mengatur interaksi antar anggota, 
sehingga seni karawitan menjadi medium yang memperkuat solidaritas, 
identitas kolektif, dan kontinuitas tradisi dalam masyarakat. 

4.2.1 Peran Sosial dalam Kelompok Karawitan 
a. Dalang: Pemimpin Artistik dan Komunikator Budaya 

Dalang memegang peran sentral dalam kelompok karawitan, 
terutama dalam pertunjukan wayang kulit yang diiringi gamelan. 
Dalang bukan hanya sekadar pencerita, tetapi juga pemimpin artistik 
yang mengatur jalannya pertunjukan dan penghubung antara seni 
dengan nilai-nilai sosial dan spiritual masyarakat (Sukistono, 2014). 
Dalang tidak hanya berfungsi sebagai pengatur teknis pertunjukan, 
tetapi juga sebagai narator yang mampu memberikan kedalaman emosi 
dan dinamika cerita sehingga penonton dapat merasakan makna yang 
terkandung dalam lakon. Selain itu, dalang berperan sebagai 
penghubung yang menyampaikan pesan sosial dan spiritual, menjaga 
kesinambungan tradisi sekaligus beradaptasi dengan perkembangan 
zaman untuk mempertahankan relevansi seni wayang dalam 
masyarakat (Harahap & Pasaribu, 2024). 

Dalang berfungsi sebagai komunikator budaya yang 
menyampaikan pesan moral, filosofi, dan ajaran adat melalui cerita 
wayang yang diiringi musik karawitan. Ia menjadi simbol otoritas 
budaya dan spiritual dalam komunitas, dihormati tidak hanya karena 
keahliannya dalam seni, tetapi juga karena perannya sebagai penjaga 
tradisi dan nilai sosial (Setyawan, 2017). Dalang berperan penting 
dalam mempertahankan kontinuitas budaya dengan menyampaikan 
warisan leluhur melalui pertunjukan yang sarat makna simbolis dan 
filosofis. Keberadaannya yang dihormati memperkuat struktur sosial 



 67 

komunitas, sekaligus menjaga keseimbangan antara nilai-nilai 
tradisional dan dinamika kehidupan masyarakat modern. 

b. Pemain Gamelan: Pelaksana Seni dan Penjaga Tradisi 
Pemain gamelan memiliki peran sebagai pelaksana seni yang 

mempertahankan tradisi dan kualitas pertunjukan karawitan. Setiap 
pemain bertanggung jawab atas instrumen tertentu, seperti kendang, 
gong, saron, bonang, dan lain-lain, yang secara kolektif menciptakan 
harmoni musik gamelan (Sumerjana, 2020). Pemain gamelan memiliki 
peran penting dalam mempertahankan tradisi karawitan dengan tidak 
hanya menguasai teknik bermain instrumen masing-masing, tetapi juga 
mempraktikkan nilai-nilai kebersamaan, kedisiplinan, dan saling 
menghormati dalam latihan maupun pertunjukan. Keharmonisan dan 
koordinasi antar pemain sangat krusial untuk menghasilkan musik 
gamelan yang utuh dan hidup, sehingga setiap pemain ikut 
berkontribusi dalam menjaga kualitas dan keaslian pertunjukan 
karawitan sebagai warisan budaya yang berkelanjutan (Verrysaputro et 
al., 2024). 

Selain keterampilan teknis, pemain gamelan juga berperan 
dalam mentransmisikan nilai budaya dan norma sosial melalui praktik 
seni. Mereka menjadi agen pelestarian budaya yang meneruskan 
pengetahuan dan keterampilan karawitan kepada generasi berikutnya 
melalui latihan dan pertunjukan bersama (Sumerjana, 2020). Selain itu, 
pemain gamelan juga berfungsi sebagai fasilitator interaksi sosial yang 
memperkuat solidaritas dan kohesi dalam komunitas melalui kegiatan 
kolektif seni musik. Melalui peran tersebut, mereka tidak hanya 
menjaga kelangsungan tradisi karawitan, tetapi juga memastikan nilai-
nilai budaya dan norma sosial tetap relevan dan hidup dalam 
masyarakat modern. 

c. Pengurus atau Ketua Kelompok: Organisasi dan Pengelolaan 
Pengurus atau ketua kelompok karawitan memiliki fungsi 

penting dalam mengorganisasi kegiatan latihan, pertunjukan, dan 
pelestarian seni. Mereka bertanggung jawab mengatur jadwal latihan, 
mengkoordinasi pertunjukan, serta mengelola sumber daya dan 
hubungan dengan pihak luar seperti pemerintah dan lembaga budaya 
(Rahma & Hendriani, 2023). Selain itu, pengurus juga berperan sebagai 
motivator dan mediator dalam komunitas, menjaga semangat 
kebersamaan serta menyelesaikan konflik agar kelancaran kegiatan 
karawitan tetap terjaga. 



 68 

Peran pengurus ini sangat krusial dalam menjaga kelangsungan 
kelompok karawitan, memastikan bahwa aktivitas seni berjalan lancar 
dan berkelanjutan. Pengurus juga menjadi penghubung antara 
komunitas karawitan dengan masyarakat luas dan institusi formal. 
Pengurus berperan penting dalam membangun jejaring dan kerjasama 
eksternal yang dapat mendukung pengembangan dan pelestarian 
karawitan. Dengan kemampuan komunikasi yang baik, pengurus 
mampu membawa aspirasi komunitas karawitan ke ranah publik serta 
menarik perhatian berbagai pihak untuk ikut berkontribusi dalam 
menjaga keberlanjutan seni ini. 

4.2.2 Fungsi Sosial Kelompok Karawitan 
Kelompok karawitan memiliki fungsi sosial yang luas dan 

mendalam dalam masyarakat. Fungsi-fungsi ini tidak hanya terbatas 
pada aspek hiburan, tetapi juga mencakup pendidikan budaya, 
penguatan solidaritas sosial, dan pelestarian nilai-nilai adat dan tradisi 
(Setyawan, 2017). Kelompok karawitan menjadi wadah yang 
mempererat hubungan antarpeserta dengan membangun rasa 
kebersamaan dan identitas kolektif melalui aktivitas musikal bersama. 
Selain itu, kelompok ini juga berperan sebagai agen penghubung antar 
generasi dalam mewariskan dan melestarikan kearifan lokal serta 
norma sosial yang terkandung dalam seni karawitan. 

a. Media Hiburan dan Pendidikan Budaya 
Sebagai media hiburan, karawitan memberikan pengalaman 

estetis yang memperkaya kehidupan masyarakat. Pertunjukan 
karawitan menjadi momen berkumpul dan menikmati seni bersama, 
yang mempererat hubungan sosial antar anggota komunitas (Marzuqi 
et al., 2025). Karawitan sebagai media hiburan tidak hanya 
menyuguhkan keindahan suara dan komposisi musik, tetapi juga 
menciptakan suasana kebersamaan yang menghidupkan rasa 
kekeluargaan dan solidaritas dalam komunitas. 

Selain itu, karawitan berfungsi sebagai media pendidikan 
budaya yang efektif. Melalui partisipasi dalam latihan dan pertunjukan, 
anggota komunitas belajar nilai-nilai budaya, norma sosial, dan sejarah 
tradisi mereka. Pendidikan informal ini menjadi sarana pewarisan 
budaya yang vital (Sawitri et al., 2022). Selain itu, karawitan juga 
mengajarkan keterampilan sosial seperti kerja sama, disiplin, dan 
tanggung jawab kepada anggota komunitas, yang penting untuk 
menjaga keharmonisan dalam kelompok. Proses pembelajaran yang 



 69 

berlangsung secara langsung dan berkelanjutan ini memastikan bahwa 
tradisi karawitan tidak hanya dipahami secara teori, tetapi juga 
diamalkan dan terus berkembang sesuai dengan konteks masyarakat. 

b. Penguatan Solidaritas Sosial 
Kelompok karawitan memperkuat solidaritas sosial dengan 

menciptakan rasa kebersamaan dan identitas kolektif di antara 
anggotanya. Aktivitas bersama dalam latihan dan pertunjukan 
membangun ikatan emosional dan sosial yang kuat (Hendrayani & 
Indra Laksana, 2023). Selain itu, melalui pengalaman bersama dalam 
menghadapi tantangan dan merayakan keberhasilan pertunjukan, 
anggota kelompok karawitan mengembangkan rasa saling percaya dan 
dukungan yang mendalam. Ikatan ini tidak hanya memperkokoh 
hubungan internal, tetapi juga memperluas jaringan sosial yang 
menguatkan posisi komunitas karawitan dalam masyarakat luas. 

Solidaritas ini menjadi modal sosial yang mendukung 
pelestarian karawitan di tengah tantangan modernisasi dan perubahan 
sosial. Kelompok karawitan menjadi ruang sosial yang memungkinkan 
interaksi positif dan kerja sama antar anggota masyarakat. Melalui 
solidaritas yang terjalin, kelompok karawitan mampu mempertahankan 
eksistensi dan relevansi budaya mereka sekaligus memperkuat 
kemampuan adaptasi dalam menghadapi dinamika sosial yang terus 
berkembang. 

c. Pelestarian Nilai-nilai Adat dan Tradisi 
Kelompok karawitan berperan sebagai penjaga nilai-nilai adat 

dan tradisi yang terkandung dalam seni karawitan. Melalui praktik seni, 
nilai-nilai seperti kesopanan, hormat, kebersamaan, dan harmoni sosial 
diajarkan dan dipraktikkan secara kolektif (Setyawan, 2017). 
Kelompok karawitan tidak hanya melestarikan aspek musikal, tetapi 
juga menjalankan fungsi sosial sebagai media pembelajaran nilai-nilai 
luhur yang menjadi pijakan kehidupan bermasyarakat. Dengan 
demikian, praktik seni karawitan berkontribusi dalam membentuk 
karakter dan menjaga keberlanjutan norma-norma adat yang 
memperkuat kohesi dan identitas komunitas. 

Pelestarian ini tidak hanya menjaga seni karawitan sebagai 
warisan budaya, tetapi juga memperkuat struktur sosial dan identitas 
budaya masyarakat. Pelestarian seni karawitan menjadi fondasi bagi 
masyarakat untuk mempertahankan ikatan sosial yang kokoh serta rasa 
bangga terhadap warisan budaya leluhur. Dengan demikian, kegiatan 



 70 

pelestarian ini turut mendorong regenerasi nilai-nilai tradisional 
sekaligus memberikan ruang bagi inovasi yang sesuai dengan 
perkembangan zaman. 

4.2.3 Studi Kasus: Modal Sosial dalam Kelompok Karawitan 
Dusun Legundi 

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan 
bagaimana modal sosial berupa kepercayaan, norma, dan jaringan 
sosial berperan penting dalam pelestarian karawitan (Bangsawan et al., 
2023). Kelompok karawitan di dusun ini tidak hanya berfungsi sebagai 
wadah seni, tetapi juga sebagai pusat interaksi sosial dan penguatan 
solidaritas komunitas. 

Partisipasi aktif anggota dalam latihan dan pertunjukan 
menciptakan rasa kebersamaan yang kuat. Pengurus kelompok 
berperan dalam mengorganisasi kegiatan dan menjalin hubungan 
dengan pihak luar, sehingga kelompok karawitan dapat berkembang 
dan berkelanjutan. 

4.2.4 Implikasi Sosial dan Budaya 
Peran dan fungsi sosial kelompok karawitan memiliki 

implikasi penting dalam konteks pelestarian budaya dan pembangunan 
sosial. Kelompok karawitan menjadi sarana efektif untuk menjaga 
keberlanjutan seni tradisional sekaligus memperkuat jaringan sosial 
dan identitas budaya (Rahma & Hendriani, 2023). Selain itu, 
keberadaan kelompok karawitan juga mendorong partisipasi aktif 
masyarakat dalam pelestarian budaya, sehingga menciptakan rasa 
tanggung jawab kolektif yang berkontribusi pada pembangunan sosial 
yang inklusif dan berkelanjutan. 

Dalam era modern, kelompok karawitan juga berperan dalam 
menghadapi tantangan globalisasi dengan mengintegrasikan inovasi 
dan teknologi tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional (Rudiana, 
2017). Dengan mengintegrasikan inovasi dan teknologi digital, seperti 
penggunaan platform media sosial untuk pertunjukan daring, studio 
rekaman digital, serta metode pembelajaran hybrid yang 
menggabungkan tradisi dan teknologi, sehingga tetap menjaga nilai-
nilai tradisional sekaligus menarik minat generasi muda dan 
mempertahankan keberlanjutan seni karawitan. Integrasi ini 
memungkinkan karawitan berkembang sebagai seni budaya yang 
relevan dan adaptif di tengah perubahan zaman tanpa kehilangan esensi 
budaya lokalnya (Wijayanto et al., 2025). 



 71 

4.3 Jaringan Sosial dan Solidaritas dalam 
Komunitas Karawitan 

Komunitas karawitan merupakan kelompok sosial yang tidak 
hanya berfungsi sebagai wadah seni musik tradisional, tetapi juga 
sebagai ruang sosial yang membangun jaringan sosial dan solidaritas 
yang kuat. Jaringan sosial yang terjalin melalui interaksi rutin dalam 
latihan dan pertunjukan karawitan menjadi modal sosial penting yang 
memperkuat kohesi sosial dan kelangsungan seni karawitan itu sendiri 
(Yobel Zefanya Sulu et al., 2024). Solidaritas dalam komunitas ini tidak 
hanya mempererat hubungan antar anggota, tetapi juga menjadi 
mekanisme sosial yang membantu komunitas menghadapi berbagai 
tantangan sosial dan budaya, terutama dalam konteks pelestarian 
karawitan di era modern. 

4.3.1 Jaringan Sosial dalam Komunitas Karawitan 
a. Definisi dan Konsep Jaringan Sosial 

Jaringan sosial adalah pola hubungan sosial yang 
menghubungkan individu atau kelompok dalam suatu komunitas 
melalui interaksi yang berkelanjutan (Mukti & Kusumo, 2022). Dalam 
konteks komunitas karawitan, jaringan sosial terbentuk melalui 
aktivitas bersama seperti latihan rutin, pertunjukan, dan kegiatan sosial 
lainnya yang melibatkan anggota komunitas secara intensif (Prasetyo 
& Setiawan, 2024).  

Jaringan sosial ini menciptakan ikatan sosial yang kuat, 
memungkinkan pertukaran informasi, dukungan emosional, dan 
kolaborasi dalam berbagai kegiatan seni dan sosial. Melalui jaringan 
ini, anggota komunitas dapat saling mengenal, memahami peran 
masing-masing, dan bekerja sama secara efektif. 

b. Pembentukan Jaringan Sosial dalam Karawitan 
Pembentukan jaringan sosial dalam komunitas karawitan 

terjadi secara alami melalui interaksi yang berulang dan terstruktur. 
Latihan bersama menjadi momen penting di mana anggota saling 
berkomunikasi, belajar, dan berbagi pengalaman. Pertunjukan 
karawitan, baik dalam konteks ritual maupun hiburan, juga menjadi 
arena sosial yang memperkuat hubungan antar anggota dan dengan 
masyarakat luas (Setyawan, 2017). 

Selain itu, jaringan sosial dalam komunitas karawitan juga 
melibatkan hubungan dengan pihak eksternal seperti pemerintah, 



 72 

lembaga budaya, dan komunitas seni lain, yang mendukung 
pengembangan dan pelestarian karawitan (Yobel Zefanya Sulu et al., 
2024). Hubungan dengan pihak eksternal ini memperkuat sinergi dalam 
pelestarian karawitan melalui dukungan kebijakan, pendanaan, serta 
kolaborasi program seni yang memperluas jangkauan dan dampak 
budaya karawitan di masyarakat luas. 

4.3.2 Solidaritas dalam Komunitas Karawitan 
a. Kerjasama dan Gotong Royong 

Solidaritas dalam komunitas karawitan tercermin dalam 
semangat kerjasama dan gotong royong. Anggota komunitas secara 
bersama-sama mempersiapkan pertunjukan, mulai dari latihan, 
pengaturan alat musik, hingga pelaksanaan acara. Kerjasama ini tidak 
hanya bersifat teknis, tetapi juga sosial, menciptakan rasa tanggung 
jawab kolektif atas keberhasilan pertunjukan (Nandayana & Saptono, 
2023). 

Gotong royong ini juga meluas ke kegiatan sosial lain, seperti 
perayaan adat, kegiatan keagamaan, dan pembangunan fasilitas 
komunitas. Melalui partisipasi aktif, anggota komunitas memperkuat 
ikatan sosial dan membangun solidaritas yang kokoh (Pasya, 2011). 
Partisipasi dalam gotong royong ini tidak hanya memperkuat rasa 
kebersamaan, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif 
yang menjadi fondasi penting bagi kelangsungan dan kemajuan 
komunitas secara menyeluruh. 

b. Penghormatan terhadap Hierarki dan Peran 
Dalam komunitas karawitan, terdapat penghormatan yang 

mendalam terhadap hierarki dan peran masing-masing anggota. Dalang 
dan sesepuh komunitas mendapatkan penghormatan khusus karena 
peran mereka sebagai pemimpin artistik dan penjaga tradisi (Bagaskara 
et al., 2023). Penghormatan ini menjadi bagian dari norma sosial yang 
mengatur interaksi dalam komunitas, menjaga keteraturan dan 
keharmonisan sosial. 

Penghormatan terhadap hierarki juga mendorong rasa 
tanggung jawab dan kesadaran akan peran sosial, sehingga setiap 
anggota berusaha menjalankan tugasnya dengan baik demi 
keberhasilan bersama (Setyawan, 2017). Selain itu, penghormatan 
terhadap hierarki menciptakan struktur sosial yang tertib dan harmonis, 
yang memudahkan koordinasi dan kerja sama dalam komunitas. 
Kesadaran ini juga memperkuat rasa saling menghargai dan 



 73 

mengurangi konflik, sehingga mendukung tercapainya tujuan bersama 
secara efektif. 

c. Partisipasi Aktif dalam Kegiatan Sosial dan Ritual Adat 
Partisipasi aktif anggota komunitas dalam kegiatan sosial dan 

ritual adat yang melibatkan masyarakat luas menjadi wujud solidaritas 
yang nyata. Karawitan seringkali menjadi bagian penting dalam 
upacara adat, perayaan keagamaan, dan acara komunitas, di mana 
seluruh anggota berkontribusi secara kolektif (Habiburrahman, 2021).  

Keterlibatan ini tidak hanya memperkuat ikatan antar anggota, 
tetapi juga mempererat hubungan komunitas karawitan dengan 
masyarakat luas, menjadikan seni ini sebagai media penguatan kohesi 
sosial dan identitas budaya (Indrawadi et al., 2022). Melalui 
keterlibatan aktif dalam berbagai aspek kehidupan sosial dan budaya, 
komunitas karawitan mampu membangun jaringan dukungan yang 
luas, sehingga seni karawitan tidak hanya bertahan sebagai warisan 
budaya, tetapi juga berperan sebagai perekat sosial yang dinamis di 
dalam masyarakat. 

d. Rasa Kebersamaan dan Identitas Kolektif 
Solidaritas dalam komunitas karawitan juga tercermin dalam 

rasa kebersamaan yang memperkuat identitas budaya dan sosial 
komunitas. Melalui pengalaman bersama dalam latihan dan 
pertunjukan, anggota komunitas mengembangkan rasa memiliki dan 
kebanggaan terhadap seni karawitan sebagai bagian dari warisan 
budaya mereka (Prameswari & Setiawan, 2024).  

Identitas kolektif ini menjadi modal sosial yang penting dalam 
menghadapi tantangan eksternal, seperti modernisasi dan globalisasi, 
yang dapat mengancam keberlanjutan budaya tradisional (Setyawan, 
2017). Identitas kolektif yang kuat memberikan landasan bagi 
komunitas karawitan untuk tetap teguh mempertahankan tradisi 
sekaligus beradaptasi secara kreatif dengan perubahan zaman tanpa 
kehilangan jati diri budaya mereka. 

 

4.3.3 Peran Solidaritas dalam Pelestarian Karawitan 
Solidaritas yang terbangun dalam komunitas karawitan 

memainkan peran krusial dalam pelestarian seni ini. Komitmen 
bersama untuk menjaga tradisi, mentransfer pengetahuan, dan 
mengorganisasi kegiatan seni menjadi faktor utama keberlangsungan 
karawitan (Prameswari & Setiawan, 2024). 



 74 

Selain itu, solidaritas juga membantu komunitas menghadapi 
tantangan sosial dan budaya, seperti perubahan nilai sosial, tekanan 
ekonomi, dan persaingan dengan budaya populer. Dengan jaringan 
sosial yang kuat dan solidaritas yang kokoh, komunitas karawitan 
mampu bertahan dan beradaptasi dengan perubahan zaman 
(Prameswari & Setiawan, 2024). 

Solidaritas dalam komunitas karawitan tidak hanya 
memperkokoh ikatan sosial antaranggota, tetapi juga menjadi fondasi 
utama dalam pelestarian tradisi melalui komitmen bersama untuk 
menjaga dan meneruskan pengetahuan serta praktik seni karawitan; 
solidaritas ini memfasilitasi kolaborasi dalam berbagai aktivitas seperti 
latihan rutin, pertunjukan bersama, dan penyelenggaraan acara budaya 
yang secara kolektif meningkatkan kesadaran dan apresiasi terhadap 
karawitan di masyarakat. Selain itu, dengan dukungan dari berbagai 
pihak, termasuk pemerintah desa dan masyarakat sekitar, komunitas 
karawitan dapat mengatasi tantangan modernisasi dan globalisasi yang 
kerap menggeser minat generasi muda, sehingga solidaritas ini menjadi 
pilar penting yang menjaga keberlanjutan kesenian ini sebagai warisan 
budaya yang hidup dan berkembang dalam konteks sosial yang dinamis 
(Lestari et al., 2022). 

4.3.4 Studi Kasus: Modal Sosial dalam Komunitas Karawitan 
Dusun Legundi 

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, mengungkap 
bagaimana modal sosial berupa kepercayaan, norma, dan jaringan 
sosial mendukung pelestarian karawitan secara berkelanjutan 
(Bangsawan et al., 2023). Komunitas ini menunjukkan kerjasama yang 
erat dalam setiap tahap kegiatan karawitan, dari latihan hingga 
pertunjukan. 

Penghormatan terhadap dalang dan sesepuh, partisipasi aktif 
dalam ritual adat, serta rasa kebersamaan yang tinggi menjadi faktor 
penting dalam menjaga kelangsungan seni karawitan di dusun tersebut. 
Studi ini menegaskan pentingnya jaringan sosial dan solidaritas sebagai 
modal sosial dalam pelestarian budaya tradisional. 

4.4. Simpulan 
Struktur sosial komunitas karawitan terdiri dari tiga elemen 

utama: kelompok atau paguyuban karawitan sebagai wadah organisasi 
sosial, dalang sebagai pemimpin pertunjukan dan simbol otoritas, serta 
pemain gamelan dengan peran spesifik sesuai instrumen yang 



 75 

dimainkan. Struktur ini menciptakan pola interaksi yang terorganisir, 
menjaga kelangsungan seni karawitan, serta mengatur peran dan 
tanggung jawab anggota komunitas. Solidaritas, kebersamaan, dan 
penghormatan terhadap norma sosial menjadi modal sosial penting 
dalam pelestarian karawitan. Pemahaman mendalam tentang struktur 
sosial ini sangat penting untuk mendukung keberlanjutan dan 
pengembangan karawitan dalam konteks sosial budaya yang terus 
berubah. 

Kelompok karawitan memiliki struktur sosial yang terdiri dari 
dalang sebagai pemimpin artistik dan komunikator budaya, pemain 
gamelan sebagai pelaksana seni dan penjaga tradisi, serta pengurus 
sebagai pengelola dan organisator kegiatan. Fungsi sosial kelompok 
karawitan meliputi media hiburan, pendidikan budaya, penguatan 
solidaritas sosial, dan pelestarian nilai adat dan tradisi. Peran dan fungsi 
ini saling melengkapi dan menjadi modal sosial penting dalam menjaga 
kelangsungan karawitan sebagai warisan budaya yang hidup dan 
berkembang. 

Jaringan sosial dan solidaritas dalam komunitas karawitan 
merupakan aspek fundamental yang mendukung kelangsungan seni 
tradisional ini. Melalui interaksi rutin dalam latihan dan pertunjukan, 
komunitas membangun ikatan sosial yang kuat, menciptakan rasa 
kebersamaan, dan memperkuat identitas kolektif. Solidaritas tercermin 
dalam kerjasama, penghormatan terhadap hierarki, partisipasi aktif 
dalam kegiatan sosial, serta penguatan nilai-nilai budaya. Modal sosial 
ini menjadi kekuatan utama dalam menghadapi tantangan sosial dan 
budaya, serta menjaga pelestarian karawitan di tengah perubahan 
zaman. 
  



 76 

 

Fungsi Sosial Karawitan 
 
 
 

5.1 Fungsi Karawitan dalam Ritual dan Upacara 
Adat 

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya akan nilai 
budaya dan spiritual, memiliki peran sentral dalam berbagai ritual dan 
upacara adat di masyarakat Indonesia, khususnya di Jawa dan Bali. 
Fungsi karawitan dalam konteks ini tidak sekadar sebagai hiburan, 
melainkan sebagai elemen sakral dan simbolis yang membantu 
menciptakan suasana khidmat serta menghubungkan manusia dengan 
dunia spiritual (Ambarwati, 2018). Melalui peran ini, karawitan 
menjadi sarana penting dalam pelestarian nilai-nilai spiritual dan sosial 
yang diwariskan secara turun-temurun. 

5.1.1 Karawitan sebagai Pengiring Utama dalam Upacara 
Keagamaan dan Adat 
a. Fungsi Sakral Karawitan 

Dalam berbagai upacara keagamaan dan adat, karawitan 
berfungsi sebagai pengiring utama yang menciptakan suasana religius 
dan sakral. Misalnya, dalam upacara Hindu Bali, gamelan menjadi 
bagian integral dari ritual panca yadnya, yang meliputi upacara 
piodalan (hari jadi pura), ngaben (kremasi), dan odalan (perayaan desa) 
(Setyawan, 2017). Musik gamelan yang dimainkan secara khusus 
diatur untuk mendukung setiap tahapan ritual, memberikan makna 
simbolis dan spiritual yang mendalam. 

Di Jawa, karawitan juga mengiringi upacara keagamaan Islam 
dan adat, seperti pernikahan, khitanan, dan slametan. Musik gamelan 
dan pertunjukan wayang kulit yang diiringi karawitan menjadi media 
penyampaian doa, harapan, dan penghormatan kepada leluhur serta 
Tuhan (Setyawan, 2017). Fungsi sakral ini menjadikan karawitan 
sebagai jembatan antara dunia manusia dan dunia spiritual. 

b. Simbolisme dalam Karawitan 
Karawitan mengandung simbolisme yang kaya, yang tercermin 

dalam struktur musik, instrumen, dan pola permainan. Misalnya, 

5 



 77 

penggunaan tangga nada slendro dan pelog dalam gamelan Jawa 
memiliki makna filosofis yang berkaitan dengan keseimbangan alam 
dan kehidupan manusia (Widodo, 2000). Instrumen seperti gong dan 
kendang memiliki fungsi simbolis sebagai penanda waktu dan pengatur 
ritme kehidupan. 

Simbolisme ini memperkuat fungsi karawitan dalam ritual, di 
mana musik tidak hanya didengar tetapi juga dipahami sebagai bagian 
dari komunikasi dengan kekuatan gaib dan leluhur (Atasoge, 2019). 
Dengan demikian, karawitan menjadi medium yang menghubungkan 
aspek fisik dan metafisik dalam kehidupan masyarakat. 

5.1.2 Karawitan sebagai Media Pengantar Doa dan 
Penghormatan 

Karawitan berperan sebagai media pengantar doa dan 
penghormatan kepada leluhur, dewa, dan roh-roh suci dalam tradisi 
masyarakat setempat. Musik gamelan dan tembang yang dibawakan 
dalam upacara adat sering kali mengandung lirik dan melodi yang 
berisi doa, pujian, dan permohonan keselamatan (Setyawan, 2017). 
Selain itu, karawitan juga berfungsi untuk mempererat rasa 
kebersamaan dan menjaga keberlangsungan nilai-nilai budaya yang 
diwariskan secara turun-temurun. 

Dalam tradisi Bali, misalnya, gamelan digunakan untuk 
mengiringi prosesi doa dan persembahan, menciptakan suasana yang 
mendukung konsentrasi dan kekhusyukan para peserta upacara (H. 
Santosa et al., 2022). Di Jawa, pertunjukan karawitan dan wayang kulit 
juga menjadi sarana untuk menyampaikan pesan moral dan spiritual 
kepada masyarakat, sekaligus sebagai bentuk penghormatan kepada 
leluhur dan Tuhan (Masroer, 2017).  

5.1.3 Pelestarian Nilai-nilai Spiritual dan Sosial melalui 
Karawitan 
a. Pendidikan Nilai-nilai Budaya 

Karawitan berfungsi sebagai sarana pendidikan nilai-nilai 
spiritual dan sosial dalam masyarakat. Melalui partisipasi dalam latihan 
dan pertunjukan karawitan, anggota komunitas belajar tentang filosofi 
hidup, norma sosial, dan etika yang terkandung dalam seni ini 
(Fitrianto, 2019). Pendidikan ini bersifat informal namun efektif dalam 
mentransmisikan warisan budaya kepada generasi muda. 

 



 78 

b. Penguatan Kohesi Sosial 
Upacara adat yang melibatkan karawitan menjadi momen 

penting untuk memperkuat kohesi sosial dan solidaritas komunitas. 
Partisipasi bersama dalam ritual dan pertunjukan menciptakan rasa 
kebersamaan dan identitas kolektif yang memperkuat ikatan sosial 
(Setyawan, 2017). Dengan demikian, karawitan tidak hanya berfungsi 
secara individual tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang menjaga 
keharmonisan masyarakat. 

5.1.4 Studi Kasus: Karawitan dalam Upacara Ngaben di Bali 
Upacara ngaben atau kremasi di Bali merupakan salah satu 

contoh penting fungsi karawitan dalam ritual adat. Gamelan mengiringi 
seluruh proses upacara, dari persiapan hingga pelepasan roh ke alam 
baka (Arsana et al., 2015). Musik gamelan yang dimainkan memiliki 
tempo dan pola khusus yang mencerminkan tahapan ritual dan makna 
spiritual. 

Partisipasi komunitas dalam upacara ini melalui karawitan 
memperkuat solidaritas sosial dan rasa hormat terhadap tradisi. 
Upacara ini juga menjadi sarana pendidikan budaya bagi generasi muda 
yang terlibat dalam persiapan dan pelaksanaan karawitan (Daryanto, 
2016a). Selain itu, keterlibatan aktif dalam karawitan memberikan 
pengalaman langsung yang mendalam sehingga generasi muda dapat 
menghayati makna dan nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi 
tersebut. Melalui proses ini, keberlanjutan budaya terjaga karena 
pengetahuan dan keterampilan diwariskan secara langsung dari satu 
generasi ke generasi berikutnya. 

5.1.5 Implikasi Fungsi Karawitan dalam Konteks Kontemporer 
Dalam era modern, fungsi karawitan dalam ritual dan upacara 

adat tetap relevan meskipun menghadapi tantangan globalisasi dan 
modernisasi. Karawitan terus dipertahankan sebagai bagian dari 
identitas budaya dan spiritual masyarakat (Ardana, 2009).  

Upaya pelestarian karawitan dalam konteks ritual dan adat 
memerlukan dukungan dari berbagai pihak, termasuk pemerintah, 
lembaga budaya, dan komunitas seni. Pengembangan pendidikan 
karawitan dan dokumentasi budaya menjadi strategi penting untuk 
menjaga keberlanjutan fungsi sosial dan spiritual karawitan (Sonia & 
Sarwoprasodjo, 2020). Upaya pelestarian karawitan memerlukan 
sinergi yang kuat antara pemerintah, lembaga budaya, dan komunitas 
seni untuk menyediakan dukungan kebijakan, fasilitasi pelatihan, dan 



 79 

ruang publik bagi seni karawitan berkembang. Pendidikan karawitan 
yang berkesinambungan serta dokumentasi budaya melalui paguyuban, 
sanggar, dan program pelatihan memungkinkan transfer pengetahuan 
dan keterampilan dari generasi tua ke muda, sehingga keberlanjutan 
fungsi sosial dan spiritual karawitan dapat terjaga secara efektif dan 
berkelanjutan (Lestari et al., 2022). 

5.2 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial 
dan Simbol Identitas 

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya akan nilai 
dan makna, memiliki peran signifikan dalam kehidupan sosial 
masyarakat. Fungsi karawitan melampaui sekadar hiburan; ia bertindak 
sebagai media komunikasi sosial yang efektif dan simbol identitas 
budaya yang kuat. Melalui alunan melodi gamelan dan pertunjukan 
yang memukau, karawitan mampu menyampaikan pesan-pesan 
kompleks serta membentuk dan memperkuat identitas suatu komunitas. 

5.2.1 Karawitan sebagai Media Komunikasi Sosial 
Karawitan berfungsi sebagai alat komunikasi sosial yang 

menyampaikan pesan, nilai, dan norma budaya kepada masyarakat. 
Musik memiliki kemampuan unik untuk mempengaruhi perasaan dan 
pikiran manusia, dan karawitan memanfaatkan kekuatan ini untuk 
mentransmisikan pesan-pesan moral, sejarah, dan filosofi hidup secara 
halus dan estetis (Marzuqi et al., 2025). Melalui ekspresi musikalnya, 
karawitan tidak hanya menghibur tetapi juga membangun kesadaran 
kolektif serta memperkuat identitas budaya masyarakat secara 
mendalam. 

a. Penyampaian Pesan Moral dan Filosofi Hidup 
Melalui gending (komposisi musik gamelan) dan tembang 

(lagu yang diiringi gamelan), karawitan seringkali menyisipkan pesan 
moral, etika, dan filosofi hidup yang mendalam. Misalnya, dalam 
pertunjukan wayang kulit yang diiringi karawitan, dalang 
menggunakan alunan gamelan dan tembang untuk memperkuat narasi 
cerita yang sarat dengan ajaran budi pekerti, kearifan lokal, dan 
pandangan hidup masyarakat (Setyawan, 2017). Pesan-pesan ini 
diserap oleh pendengar secara subliminal, membentuk karakter dan 
pandangan dunia mereka. 

Gending-gending tertentu juga memiliki makna simbolis yang 
terkait dengan peristiwa kehidupan, ritual, atau siklus alam. Melalui 



 80 

pengenalan gending-gending ini, masyarakat belajar tentang nilai-nilai 
yang dianggap penting dalam budaya mereka, seperti keseimbangan, 
keselarasan, dan gotong royong (Widodo, 2000). Selain itu, gending-
gending tersebut berfungsi sebagai sarana pengingat dan peneguh nilai-
nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun. Dengan 
memahami makna simbolis dalam gending, masyarakat dapat 
memperkuat hubungan spiritual dan sosial mereka dengan lingkungan 
serta sesama. 

b. Transmisi Sejarah dan Memori Kolektif 
Karawitan juga berfungsi sebagai medium untuk 

mentransmisikan sejarah dan memori kolektif suatu komunitas. 
Melalui pementasan karya-karya karawitan klasik atau pertunjukan 
yang menggambarkan peristiwa sejarah, generasi penerus dapat 
memahami akar budaya dan sejarah leluhur mereka (H. Santosa et al., 
2018). Ini membantu menjaga kontinuitas sejarah dan memastikan 
bahwa pelajaran dari masa lalu tidak terlupakan. 

Sebagai contoh, dalam upacara adat atau perayaan tertentu, 
karawitan mungkin memainkan gending-gending kuno yang telah ada 
selama berabad-abad, membangkitkan ingatan kolektif dan 
menghubungkan masa kini dengan masa lalu. 

c. Aplikasi dalam Berbagai Konteks Sosial 
Kekuatan karawitan sebagai media komunikasi sosial membuatnya 

sering digunakan dalam berbagai konteks, termasuk pendidikan, 
kampanye sosial, dan kegiatan keagamaan. 

• Pendidikan: Dalam lingkungan pendidikan formal maupun 
informal, karawitan diajarkan untuk tidak hanya mentransfer 
keterampilan bermusik, tetapi juga untuk menanamkan nilai-
nilai disiplin, kerjasama, dan penghargaan terhadap warisan 
budaya (Arief & Fitriani, 2020).  

• Kampanye Sosial: Karawitan dapat digunakan untuk 
menyampaikan pesan-pesan kampanye sosial, seperti 
pentingnya menjaga lingkungan, persatuan, atau kesehatan 
masyarakat, karena sifatnya yang merakyat dan mampu 
menyentuh hati pendengar. 

• Kegiatan Keagamaan: Dalam upacara keagamaan, karawitan 
menciptakan suasana yang khidmat dan spiritual, membantu 
jemaat untuk lebih fokus dalam doa dan ibadah, serta 



 81 

mengkomunikasikan pesan-pesan religius (Mawan & Santosa, 
2025).  

5.2.2 Karawitan sebagai Simbol Identitas Budaya 
Selain sebagai alat komunikasi, karawitan juga menjadi simbol 

identitas budaya suatu komunitas atau daerah. Simbol adalah objek, 
tindakan, atau gagasan yang memiliki makna tertentu yang diakui oleh 
sekelompok orang (Haralambos & Holborn, 2013). Karawitan 
memenuhi kriteria ini sebagai simbol yang kuat. 

a. Penanda Identitas Kultural 
Karawitan Jawa dan Bali, misalnya, memiliki ciri khas 

tersendiri yang membedakan identitas budaya mereka. Gamelan Jawa 
seringkali digambarkan sebagai musik yang tenang, meditatif, dan 
terstruktur, mencerminkan filosofi hidup Jawa yang mengutamakan 
kehalusan budi pekerti dan keselarasan (H. S. Santosa, 2016). 
Sementara itu, gamelan Bali dikenal dengan ritme yang cepat, energik, 
dan dinamis, menggambarkan semangat kebersamaan dan 
kegembiraan masyarakat Bali (Sari, 2024).  

Perbedaan-perbedaan ini tidak hanya bersifat musikal, tetapi 
juga menjadi penanda identitas kultural yang membedakan satu 
komunitas dengan komunitas lainnya. Ketika seseorang mendengar 
alunan gamelan Jawa atau Bali, secara instan mereka dapat 
mengidentifikasi asal-usul budaya musik tersebut. 

b. Ekspresi Kebanggaan dan Keterikatan Budaya 
Melalui karawitan, masyarakat mengekspresikan kebanggaan 

dan keterikatan terhadap warisan budaya lokalnya. Partisipasi dalam 
kegiatan karawitan, baik sebagai pemain, pengurus, maupun penonton, 
merupakan wujud dari rasa memiliki dan komitmen terhadap 
pelestarian budaya (Firdaus et al., 2024). Selain itu, partisipasi aktif 
dalam karawitan memperkuat ikatan emosional antaranggota 
komunitas sehingga menciptakan rasa solidaritas yang kokoh. Dengan 
demikian, karawitan menjadi sarana penting dalam mempertahankan 
identitas budaya dan memupuk semangat kebersamaan dalam 
masyarakat. 

Penggunaan karawitan dalam acara-acara penting, seperti 
pernikahan, festival daerah, atau upacara kenegaraan, juga memperkuat 
posisi karawitan sebagai simbol kebanggaan nasional dan daerah. Ini 
menegaskan bahwa karawitan bukan hanya seni masa lalu, tetapi juga 
bagian yang hidup dan relevan dari identitas budaya kontemporer. 



 82 

c. Solidaritas dan Kohesi Sosial 
Identitas yang dibangun melalui karawitan juga berkontribusi 

pada solidaritas dan kohesi sosial dalam komunitas. Ketika individu 
berbagi identitas budaya yang sama, mereka cenderung merasa lebih 
terhubung satu sama lain, memperkuat ikatan sosial dan rasa 
kebersamaan (Setyawan, 2017). Hal ini menjadikan karawitan sebagai 
medium penting untuk memperkuat jaringan sosial dan menciptakan 
rasa saling pengertian serta dukungan di dalam komunitas. 

Komunitas karawitan seringkali menjadi tempat di mana nilai-
nilai gotong royong dan kerjasama dipraktikkan secara aktif, karena 
keberhasilan pertunjukan bergantung pada kontribusi setiap individu. 
Hal ini secara langsung memperkuat solidaritas dan kohesi sosial dalam 
kelompok. 

5.2.3 Tantangan dan Peluang di Era Modern 
Meskipun karawitan memiliki peran kuat sebagai media 

komunikasi sosial dan simbol identitas, ia juga menghadapi tantangan 
di era modern, seperti: 

• Persaingan dengan budaya populer: Generasi muda 
mungkin lebih tertarik pada musik populer global, yang dapat 
mengurangi minat terhadap karawitan. 

• Kurangnya regenerasi: Transmisi pengetahuan karawitan 
membutuhkan dedikasi dan waktu, yang terkadang sulit 
dipertahankan dalam gaya hidup modern. 

Namun, era digital juga menawarkan peluang baru: 
• Digitalisasi dan media sosial: Platform digital dapat 

digunakan untuk memperkenalkan karawitan kepada audiens 
yang lebih luas, menciptakan konten yang menarik, dan 
menjangkau generasi muda (Hervansyah et al., 2025).  

• Inovasi dan kolaborasi: Seniman dapat menciptakan karya 
karawitan kontemporer yang menggabungkan elemen 
tradisional dengan modern, atau berkolaborasi dengan musisi 
dari genre lain, untuk menjaga relevansi seni ini. 

5.3 Fungsi Edukatif dan Hiburan dalam Masyarakat 
Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya nilai 

budaya, memiliki peran ganda yang sangat penting dalam masyarakat, 
yaitu sebagai media edukasi dan hiburan. Fungsi edukatif karawitan 
tidak hanya menanamkan nilai-nilai sosial dan moral kepada generasi 
muda, tetapi juga membantu membentuk karakter dan kesadaran 



 83 

budaya. Di sisi lain, karawitan berfungsi sebagai hiburan yang 
menyenangkan hati dan jiwa, sekaligus mempererat hubungan sosial 
antar anggota masyarakat. Penjelasan berikut menguraikan secara 
mendalam kedua fungsi tersebut dalam konteks sosial budaya 
masyarakat Indonesia. 

5.3.1 Fungsi Edukatif Karawitan 
a. Media Pendidikan Nilai Sosial dan Moral 

Karawitan berperan sebagai media edukasi yang efektif dalam 
menanamkan nilai-nilai sosial dan moral kepada generasi muda. 
Melalui pembelajaran karawitan, siswa dan anggota masyarakat 
diajarkan sikap disiplin, tanggung jawab, kerja sama, dan rasa 
kebersamaan (Jufri et al., 2024). Proses belajar musik gamelan tidak 
hanya melibatkan penguasaan teknik, tetapi juga pembentukan karakter 
yang mencerminkan nilai-nilai budaya lokal. 

Menurut Setyawan (2017), pendidikan karawitan di 
lingkungan sekolah dan komunitas menjadi sarana untuk 
mentransmisikan kearifan lokal dan norma sosial secara tidak langsung. 
Misalnya, dalam latihan gamelan, peserta diajarkan untuk menghargai 
peran masing-masing anggota, bekerja sama dalam harmoni, serta 
menghormati guru dan sesepuh. Nilai-nilai ini sangat penting dalam 
membentuk sikap sosial yang positif. 

b. Pembentukan Karakter dan Kesadaran Budaya 
Karawitan membantu membentuk karakter individu melalui 

pengalaman belajar yang mengintegrasikan aspek emosional, sosial, 
dan kognitif. Partisipasi aktif dalam latihan dan pertunjukan karawitan 
mengajarkan kesabaran, ketekunan, dan rasa tanggung jawab (Arief & 
Fitriani, 2020).  

Selain itu, karawitan meningkatkan kesadaran budaya dan 
sosial dengan mengenalkan peserta pada sejarah, filosofi, dan nilai-
nilai tradisional yang terkandung dalam seni ini. Pendidikan karawitan 
menjadi jembatan antara generasi tua dan muda dalam melestarikan 
warisan budaya yang berharga (Buana & Arisona, 2022a). Lebih jauh 
lagi, pendidikan karawitan membantu mengembangkan rasa hormat 
dan penghargaan terhadap kekayaan budaya lokal, sekaligus 
menanamkan rasa tanggung jawab untuk menjaga kelangsungan 
tradisi. Dengan cara ini, karawitan tidak hanya menjadi media seni 
tetapi juga sarana pembentukan karakter dan identitas budaya yang 
kokoh bagi generasi penerus. 



 84 

c. Karawitan dalam Kurikulum dan Pendidikan Formal 
Pengintegrasian karawitan dalam kurikulum pendidikan 

formal, terutama di daerah-daerah dengan tradisi kuat seperti Jawa dan 
Bali, menunjukkan pengakuan terhadap fungsi edukatif seni ini 
(Kirana, 2022). Sekolah-sekolah menyediakan ekstrakurikuler 
karawitan yang tidak hanya mengajarkan keterampilan musik, tetapi 
juga nilai-nilai sosial dan budaya. 

Pendidikan formal karawitan juga membuka kesempatan bagi 
generasi muda untuk mengembangkan bakat dan minat seni, sekaligus 
memperkuat identitas budaya mereka dalam menghadapi globalisasi 
(Purnomo & Demartoto, 2021). Selain itu, pendidikan formal karawitan 
menyediakan ruang bagi generasi muda untuk berinovasi dan berkreasi 
dalam seni tradisional tanpa mengesampingkan nilai-nilai budaya asli. 
Dengan demikian, mereka dapat menjadi agen pelestari sekaligus 
pembaharu budaya yang adaptif terhadap dinamika masyarakat global. 

5.3.2 Fungsi Hiburan Karawitan 
a. Hiburan yang Menyenangkan Hati dan Jiwa 

Karawitan berfungsi sebagai hiburan yang memberikan 
pengalaman estetis yang menyenangkan hati dan jiwa masyarakat. 
Alunan gamelan yang harmonis dan ritmis mampu meredakan 
ketegangan, memberikan relaksasi, dan meningkatkan kesejahteraan 
psikologis pendengarnya (Suryono, 2006). 

Pertunjukan karawitan, baik dalam konteks ritual maupun 
acara sosial, menjadi momen yang dinanti untuk menikmati keindahan 
seni dan melepas penat dari rutinitas sehari-hari (Setyawan, 2017). 
Musik karawitan yang khas mampu menyentuh emosi dan menciptakan 
suasana yang hangat dan akrab. 

b. Hiburan sebagai Media Penguatan Hubungan Sosial 
Hiburan karawitan tidak hanya bersifat individual, tetapi juga 

mempererat hubungan sosial antar anggota masyarakat. Kegiatan 
bersama seperti latihan, pertunjukan, dan perayaan budaya menjadi 
ruang sosial yang memungkinkan interaksi, komunikasi, dan solidaritas 
(Setyana, 2022). 

Melalui pengalaman bersama dalam menikmati dan 
memainkan karawitan, anggota komunitas membangun rasa 
kebersamaan dan identitas kolektif yang kuat. Hal ini sangat penting 
dalam menjaga kohesi sosial dan memperkuat jaringan sosial dalam 
masyarakat (Purnomo & Demartoto, 2021). Selain itu, pengalaman 



 85 

bersama dalam karawitan memperkuat komunikasi antaranggota 
komunitas sehingga memperlancar kerja sama dan saling pengertian. 
Dengan adanya ikatan emosional dan budaya yang terjalin melalui 
aktivitas tersebut, komunitas menjadi lebih tangguh dalam menghadapi 
tantangan sosial dan perubahan zaman. 

c. Karawitan dalam Konteks Modern dan Globalisasi 
Di era modern, karawitan juga beradaptasi dengan 

perkembangan teknologi dan media digital untuk memperluas 
jangkauan hiburan. Pertunjukan karawitan kini dapat diakses secara 
online, menjangkau audiens yang lebih luas dan beragam (Setyana, 
2022). Karawitan di era digital tidak hanya dipertunjukkan secara 
langsung, tetapi juga disiarkan melalui platform streaming dan media 
sosial, yang memungkinkan audiens lebih luas dan interaktif, terutama 
generasi muda, untuk mengapresiasi dan belajar karawitan secara 
fleksibel dan modern tanpa kehilangan nilai tradisionalnya (Wijayanto 
et al., 2025). 

Inovasi dalam komposisi dan aransemen karawitan juga 
menciptakan variasi hiburan yang relevan dengan selera generasi muda, 
tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional (Purnomo & Demartoto, 
2021). Hal ini menunjukkan dinamika karawitan sebagai seni yang 
hidup dan terus berkembang. 

5.3.3 Studi Kasus: Peran Karawitan dalam Pendidikan dan 
Hiburan di Dusun Legundi 

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan 
bagaimana karawitan berfungsi ganda sebagai media edukasi dan 
hiburan dalam kehidupan masyarakat (Bangsawan et al., 2023). 
Komunitas karawitan di dusun ini aktif mengadakan latihan rutin yang 
melibatkan anak-anak dan remaja, menanamkan nilai-nilai sosial dan 
budaya melalui seni. 

Selain itu, pertunjukan karawitan di berbagai acara adat dan 
sosial menjadi hiburan yang mempererat hubungan antar warga. 
Partisipasi bersama dalam kegiatan karawitan menciptakan rasa 
solidaritas dan identitas komunitas yang kuat. 

5.3.4 Implikasi Sosial dan Budaya 
Fungsi edukatif dan hiburan karawitan memiliki implikasi 

penting dalam konteks pelestarian budaya dan pembangunan sosial. 
Pendidikan karawitan membantu menjaga keberlanjutan warisan 
budaya, meningkatkan kualitas sumber daya manusia, dan memperkuat 



 86 

identitas budaya (Kirana, 2022). Selain itu, karawitan sebagai media 
hiburan memberikan pengalaman estetis yang menghidupkan tradisi 
dan membuatnya lebih relevan bagi kehidupan masa kini. Melalui 
perpaduan fungsi edukatif dan hiburan, karawitan berkontribusi pada 
pembangunan sosial yang inklusif dengan membangun kebanggaan 
budaya dan memperkuat kohesi komunitas. 

Hiburan karawitan memberikan kontribusi pada kesejahteraan 
mental dan sosial masyarakat, menciptakan ruang sosial yang sehat dan 
harmonis. Kombinasi fungsi ini menjadikan karawitan sebagai aset 
budaya yang bernilai tinggi dan relevan dalam kehidupan masyarakat 
modern. Selain itu, karawitan mampu mengurangi stres dan 
meningkatkan rasa bahagia melalui pengalaman musik yang 
menyentuh emosi dan jiwa. Dengan begitu, karawitan tidak hanya 
memperkaya kehidupan budaya tetapi juga mendukung kesehatan 
mental dan memperkuat hubungan sosial dalam komunitas. 

5.4 Simpulan 
Karawitan memiliki fungsi penting dalam berbagai ritual dan 

upacara adat di masyarakat, khususnya di Jawa dan Bali. Fungsi ini 
bersifat sakral dan simbolis, menciptakan suasana khidmat dan 
menghubungkan manusia dengan dunia spiritual. Karawitan berperan 
sebagai media pengantar doa dan penghormatan kepada leluhur dan 
dewa, sekaligus sebagai sarana pelestarian nilai-nilai spiritual dan 
sosial. Melalui partisipasi dalam karawitan, masyarakat belajar dan 
menginternalisasi nilai budaya, memperkuat solidaritas sosial, dan 
menjaga kesinambungan tradisi. Fungsi karawitan dalam ritual dan 
upacara adat tetap relevan dan menjadi bagian integral dari kehidupan 
budaya masyarakat kontemporer. 

Karawitan berfungsi sebagai media komunikasi sosial yang 
efektif, menyampaikan pesan moral, sejarah, dan filosofi hidup melalui 
alunan musik gamelan yang halus dan estetis. Kekuatan komunikatif 
ini menjadikannya relevan dalam pendidikan, kampanye sosial, dan 
kegiatan keagamaan. Lebih dari itu, karawitan adalah simbol identitas 
budaya yang kuat, membedakan satu komunitas atau daerah dengan 
yang lain, serta membangkitkan kebanggaan dan keterikatan terhadap 
warisan budaya lokal. Peran ganda ini menjadikan karawitan sebagai 
bagian integral dari struktur sosial dan budaya masyarakat, yang terus 
berevolusi dan beradaptasi untuk tetap relevan di era modern. 



 87 

Karawitan berperan ganda sebagai media edukasi dan hiburan 
dalam masyarakat. Fungsi edukatifnya menanamkan nilai-nilai sosial 
dan moral, membentuk karakter, serta meningkatkan kesadaran budaya 
dan sosial generasi muda. Fungsi hiburannya memberikan pengalaman 
estetis yang menyenangkan, meredakan ketegangan, dan mempererat 
hubungan sosial. Kedua fungsi ini saling melengkapi dan menjadi 
modal sosial penting dalam pelestarian karawitan sebagai warisan 
budaya yang hidup dan berkembang. 
  



 88 

Karawitan dan Identitas Sosial 
 

 

6.1 Karawitan sebagai Simbol Identitas Etnis dan 
Budaya 

Karawitan merupakan salah satu ekspresi budaya yang sangat 
khas dan menjadi simbol identitas etnis, terutama di daerah Jawa dan 
Bali. Seni musik tradisional ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan 
atau ritual, tetapi juga sebagai penanda identitas budaya yang 
membedakan satu kelompok etnis dengan kelompok lainnya. Melalui 
karakteristik musik, instrumen, teknik permainan, dan fungsi sosialnya, 
karawitan menjadi media penting dalam mengekspresikan keunikan 
dan kebanggaan atas warisan budaya lokal. 

6.1.1 Karawitan Bali sebagai Simbol Identitas Budaya 
a. Karakteristik Unik Karawitan Bali 

Karawitan Bali dikenal dengan karakteristik unik yang 
membedakannya dari karawitan Jawa. Gamelan Bali memiliki berbagai 
jenis yang beragam, seperti gong kebyar, gamelan selonding, dan 
gambang, yang masing-masing memiliki ciri musikal dan fungsi sosial 
yang berbeda (Sari, 2024). Misalnya, gamelan gong kebyar dikenal 
dengan tempo cepat, dinamika yang tinggi, dan teknik permainan 
kotekan (interlocking patterns) yang kompleks, menciptakan energi dan 
ekspresi yang khas (Setyawan, 2017). 

Instrumen gamelan Bali juga memiliki keunikan dalam bahan 
dan bentuk, serta penggunaan dalam konteks keagamaan dan adat 
istiadat yang sangat melekat pada kehidupan masyarakat Bali (Setyana, 
2022). Musik gamelan Bali tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga 
sebagai sarana ritual yang menguatkan hubungan spiritual dan sosial 
komunitas. 

b. Fungsi Sosial dan Keagamaan 
Karawitan Bali berfungsi sebagai simbol budaya yang 

menguatkan identitas masyarakat Bali dalam konteks keagamaan dan 
adat istiadat. Musik gamelan mengiringi berbagai upacara Hindu Bali, 
seperti piodalan, ngaben, dan odalan, yang menjadi momen penting 
dalam kehidupan sosial dan spiritual masyarakat (Suweca, 2021).  

6 



 89 

Melalui karawitan, masyarakat Bali mengekspresikan nilai-
nilai keagamaan, filosofi hidup, dan solidaritas sosial yang khas. Fungsi 
ini menjadikan karawitan sebagai bagian integral dari identitas budaya 
Bali yang terus dipertahankan dan diwariskan secara turun-temurun 
(Suweca, 2021). Selain itu, karawitan membantu memperkuat 
hubungan spiritual antara manusia, alam, dan leluhur, sehingga 
menciptakan harmoni yang seimbang dalam kehidupan masyarakat 
Bali. Dengan demikian, seni karawitan bukan hanya hiburan, tetapi 
juga sarana penting dalam menjaga keberlanjutan tradisi dan nilai-nilai 
budaya yang mendalam. 

Karawitan Bali tidak hanya berperan sebagai media ekspresi 
seni, tetapi juga sebagai sarana hidup yang mengikat masyarakat dalam 
sebuah kesatuan budaya yang kokoh. Melalui setiap irama dan pola 
tabuhan gamelan, terkandung pesan-pesan spiritual dan nilai-nilai 
moral yang mencerminkan harmoni antara manusia, alam, dan leluhur 
konsep yang dikenal dengan Tri Hita Karana. Keberlanjutan karawitan 
sebagai warisan budaya ini didukung oleh keterlibatan aktif masyarakat 
dalam berbagai upacara adat dan kegiatan komunitas, di mana musik 
gamelan menjadi penguat suasana sakral sekaligus perekat sosial. 
Dengan demikian, karawitan tidak hanya memperkaya khazanah seni 
Bali, tetapi juga menjadi fondasi penting dalam menjaga identitas dan 
keberlangsungan budaya Bali di tengah dinamika perubahan zaman 
(Suweca, 2021).  

6.1.2 Karawitan Jawa sebagai Simbol Identitas Budaya 
a. Ciri Khas Karawitan Jawa 

Karawitan Jawa memiliki notasi dan gaya khas seperti tangga 
nada slendro dan pelog, serta penggunaan instrumen seperti rebab, 
kendang, gong, saron, dan bonang yang membentuk karakter musik 
yang halus dan terstruktur (Widodo, 2000). Gaya permainan gamelan 
Jawa menekankan keselarasan, harmoni, dan kehalusan budi pekerti 
yang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Jawa (Suryono, 2006). 

Gending-gending dalam karawitan Jawa memiliki fungsi ritual 
dan hiburan, serta mengandung makna simbolis yang mendalam. 
Musik ini sering diiringi pertunjukan wayang kulit yang menjadi media 
penyampaian cerita dan nilai-nilai moral (Setyawan, 2017). 

b. Nilai dan Filosofi dalam Karawitan Jawa 
Karawitan Jawa mencerminkan nilai-nilai dan filosofi hidup 

masyarakat Jawa yang menekankan keseimbangan antara manusia, 



 90 

alam, dan spiritualitas. Konsep rukun, harmoni, dan keselarasan 
tercermin dalam struktur musik dan pola permainan gamelan (Supardi, 
2013).  

Melalui karawitan, masyarakat Jawa mengekspresikan 
identitas budaya yang unik dan membedakan mereka dari kelompok 
etnis lain. Musik gamelan menjadi simbol kebanggaan dan warisan 
budaya yang terus dijaga dan dilestarikan. 

6.1.3 Karawitan sebagai Simbol Budaya dan Identitas Etnis 
a. Ekspresi Keunikan Budaya 

Karawitan sebagai simbol budaya membantu masyarakat 
mengekspresikan keunikan dan kebanggaan atas warisan budaya 
mereka. Melalui musik, masyarakat dapat menunjukkan identitas etnis 
dan budaya yang khas, yang menjadi bagian dari jati diri mereka 
(Haralambos & Holborn, 2013). 

Misalnya, perbedaan antara karawitan Jawa dan Bali bukan 
hanya soal musik, tetapi juga mencerminkan perbedaan sejarah, agama, 
dan nilai sosial yang membentuk identitas masing-masing komunitas 
(Juniarta et al., 2022).  

Perbedaan antara karawitan Jawa dan Bali tidak hanya terlihat 
dari aspek musikalitas, tetapi juga mencerminkan latar belakang 
sejarah, agama, dan nilai sosial yang membentuk identitas masing-
masing komunitas. Karawitan Jawa yang berkembang dalam 
lingkungan keraton dan masyarakat dengan pengaruh Islam dan Hindu-
Buddha cenderung memiliki karakter suara yang lembut, tempo yang 
lebih lambat, serta pola tabuhan yang halus dan terstruktur. Sebaliknya, 
karawitan Bali yang sangat dipengaruhi oleh agama Hindu Bali 
menampilkan ritme yang cepat, dinamika yang kontras, dan teknik 
permainan yang kompleks seperti kotekan, yang menciptakan energi 
dan ekspresi musikal yang lebih eksplosif (Juniarta et al., 2022; H. 
Santosa et al., 2022). Perbedaan ini juga tercermin dalam jenis 
instrumen, ukuran gamelan, serta fungsi musik dalam kehidupan sosial 
dan religius masing-masing masyarakat, sehingga karawitan menjadi 
cerminan budaya dan identitas yang unik dan khas bagi Jawa maupun 
Bali (Kariasa & Putra, 2021; H. S. Santosa, 2016). 

Selain itu, perbedaan filosofi hidup dan struktur sosial turut 
memengaruhi cara karawitan dijalankan dan dipahami dalam kedua 
budaya tersebut. Di Jawa, karawitan seringkali diintegrasikan dalam 
upacara keraton dan ritual keagamaan yang menekankan harmoni dan 
keseimbangan, sementara di Bali, karawitan juga menjadi bagian 



 91 

penting dari upacara keagamaan yang bersifat lebih ekspresif dan 
ritmis, mengekspresikan hubungan spiritual yang intens antara 
manusia, alam, dan leluhur. Hal ini menjadikan karawitan tidak hanya 
sebagai seni musik, tetapi juga sebagai media komunikasi budaya dan 
spiritual yang menguatkan identitas komunitas masing-masing 
(Suweca, 2021). Dengan demikian, perbedaan karawitan Jawa dan Bali 
merupakan refleksi dari keragaman budaya Indonesia yang kaya dan 
kompleks. 

b. Peran dalam Memperkuat Identitas Kolektif 
Karawitan berperan dalam memperkuat identitas kolektif dan 

solidaritas sosial dalam komunitas. Partisipasi dalam aktivitas 
karawitan, baik sebagai pemain maupun penonton, menciptakan rasa 
kebersamaan dan keterikatan terhadap budaya lokal (Suweca, 2021). 

Identitas budaya yang kuat berperan sebagai modal sosial yang 
krusial dalam memperkuat ketahanan komunitas menghadapi arus 
globalisasi dan perubahan sosial yang cepat. Dengan landasan identitas 
yang kokoh, masyarakat mampu mempertahankan nilai-nilai, tradisi, 
dan praktik budaya lokal sebagai bagian dari jati diri mereka, sekaligus 
mampu beradaptasi dan berinovasi tanpa kehilangan esensi budaya 
tersebut. Modal sosial ini juga memperkuat rasa kebersamaan dan 
solidaritas antar anggota komunitas, sehingga mereka dapat bersama-
sama menghadapi tantangan eksternal seperti penetrasi budaya asing, 
perubahan gaya hidup, dan tekanan modernisasi. Melalui pelestarian 
budaya yang aktif dan partisipatif, identitas lokal tidak hanya tetap 
hidup, tetapi juga berkembang menjadi sumber inspirasi dan daya saing 
yang memperkaya keberagaman budaya di tingkat nasional maupun 
global. 

6.1.4 Studi Kasus: Karawitan di Jawa dan Bali 
Penelitian di Surakarta dan Bali menunjukkan bagaimana 

karawitan menjadi simbol identitas budaya yang kuat. Di Surakarta, 
karawitan keraton menjadi lambang kehalusan budaya Jawa dan 
menjadi kebanggaan masyarakat (Suweca, 2021). Di Bali, gamelan 
gong kebyar dan upacara adat yang diiringi gamelan menjadi simbol 
spiritual dan sosial yang menguatkan identitas masyarakat Bali 
(Setyawan, 2017). 

Komunitas karawitan di Jawa dan Bali memainkan peran 
sentral dalam pelestarian seni dan nilai-nilai budaya melalui berbagai 
mekanisme yang terorganisir dan berkelanjutan. Pendidikan karawitan, 



 92 

baik secara formal di sekolah-sekolah maupun secara informal di 
lingkungan keluarga dan komunitas, menjadi sarana utama dalam 
mentransfer pengetahuan dan keterampilan kepada generasi muda. 
Melalui proses pembelajaran ini, tidak hanya teknik musikal yang 
diajarkan, tetapi juga filosofi, sejarah, dan makna simbolis yang 
terkandung dalam setiap karya karawitan. Selain itu, pertunjukan 
karawitan yang rutin digelar dalam berbagai acara adat, upacara 
keagamaan, dan festival budaya menjadi media efektif untuk 
memperkenalkan dan menguatkan rasa kebanggaan terhadap warisan 
budaya, sekaligus menjaga agar seni ini tetap relevan dan hidup di 
tengah masyarakat. 

Selain pendidikan dan pertunjukan, ritual adat yang melibatkan 
karawitan juga menjadi pilar penting dalam menjaga kesinambungan 
tradisi dan identitas budaya. Dalam konteks ritual, karawitan tidak 
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana spiritual 
yang menghubungkan manusia dengan alam dan leluhur. Partisipasi 
aktif komunitas dalam melaksanakan ritual ini memperkuat ikatan 
sosial dan solidaritas, sekaligus menegaskan identitas kolektif yang 
diwariskan secara turun-temurun. Melalui keterlibatan dalam berbagai 
aspek kehidupan sosial dan budaya, komunitas karawitan berhasil 
menciptakan ruang hidup yang dinamis bagi seni tradisional, yang 
mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan akar 
budayanya. Dengan demikian, komunitas karawitan menjadi penjaga 
sekaligus penggerak utama pelestarian dan pengembangan budaya 
lokal di Jawa dan Bali. 

6.1.5 Tantangan dan Peluang dalam Mempertahankan Simbol 
Identitas 

Dalam era modern, karawitan menghadapi tantangan seperti 
menurunnya minat generasi muda dan pengaruh budaya global. 
Namun, peluang juga terbuka melalui digitalisasi, pendidikan formal, 
dan inovasi seni yang tetap menghormati akar budaya (Sasono & 
Setiawan, 2023). Dalam menghadapi tantangan menurunnya minat 
generasi muda dan pengaruh budaya global, pemanfaatan teknologi 
digital seperti media sosial dan aplikasi interaktif menjadi strategi 
penting untuk memperluas akses dan meningkatkan apresiasi terhadap 
karawitan. Dengan mengintegrasikan inovasi digital ini secara 
berkelanjutan, pelestarian karawitan tidak hanya dapat 
mempertahankan kearifan lokal, tetapi juga menjangkau audiens yang 



 93 

lebih luas dan menginspirasi generasi muda untuk lebih aktif 
melestarikan warisan budaya tersebut (Zulfahmi et al., 2025). 

Pelestarian karawitan sebagai simbol identitas budaya memang 
tidak dapat dilakukan secara mandiri oleh komunitas seni saja, 
melainkan memerlukan dukungan sinergis dari berbagai pihak, 
terutama pemerintah dan lembaga budaya. Pemerintah memiliki peran 
strategis dalam menyediakan kebijakan, dana, dan fasilitas yang 
mendukung pengembangan karawitan, seperti penyelenggaraan 
festival seni, pendirian sanggar atau pusat pelatihan, serta integrasi 
karawitan dalam kurikulum pendidikan formal. Selain itu, lembaga 
budaya berfungsi sebagai penjaga warisan budaya yang melakukan 
dokumentasi, penelitian, dan publikasi untuk memastikan bahwa nilai-
nilai dan teknik karawitan terdokumentasi dengan baik dan dapat 
diakses oleh generasi mendatang. Dukungan ini sangat penting agar 
karawitan tidak hanya menjadi seni yang dipertunjukkan, tetapi juga 
menjadi bagian hidup masyarakat yang terus berkembang. 

Selain peran pemerintah dan lembaga budaya, komunitas seni 
dan masyarakat luas juga memiliki tanggung jawab besar dalam 
menjaga relevansi karawitan di era modern. Komunitas seni harus 
mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman, misalnya dengan 
menggabungkan unsur-unsur kontemporer tanpa menghilangkan nilai-
nilai tradisional yang mendasarinya. Partisipasi aktif masyarakat, 
terutama generasi muda, dalam belajar dan melestarikan karawitan 
akan memastikan keberlanjutan seni ini. Kolaborasi antara berbagai 
pihak tersebut menciptakan ekosistem yang kondusif bagi karawitan 
untuk tumbuh dan berkembang, menjadikannya tidak hanya sebagai 
warisan budaya, tetapi juga sebagai media ekspresi seni yang dinamis 
dan relevan dengan kebutuhan sosial dan budaya masa kini dan masa 
depan. 

6.2 Peran Karawitan dalam Pembentukan Identitas 
Kelompok 

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya nilai 
budaya dan filosofi, memainkan peran sentral dalam pembentukan dan 
penguatan identitas kelompok sosial di masyarakat Indonesia, 
khususnya di daerah Jawa dan Bali. Melalui partisipasi dalam kegiatan 
karawitan, individu tidak hanya mengembangkan keterampilan musik, 
tetapi juga merasakan keterikatan emosional dan sosial yang kuat 
dengan komunitasnya. Fungsi karawitan dalam konteks sosial ini 



 94 

melampaui hiburan semata, menjadi ritual sosial yang mengikat 
anggota komunitas, memperkuat solidaritas, dan menegaskan batas-
batas sosial antar kelompok (Suweca, 2021). 

6.2.1 Karawitan sebagai Media Pembentukan Identitas Kelompok 
a. Identitas Kelompok dan Karawitan 

Identitas kelompok adalah kesadaran individu sebagai bagian 
dari suatu komunitas yang memiliki nilai, tradisi, dan tujuan bersama 
(Tajfel & Turner, 1986). Karawitan menjadi media penting dalam 
proses pembentukan identitas ini karena seni ini mengandung simbol, 
nilai, dan praktik budaya yang khas dan diwariskan secara turun-
temurun (Haralambos & Holborn, 2013). 

Melalui kegiatan karawitan, seperti latihan bersama, 
pertunjukan, dan upacara adat, anggota komunitas mengalami proses 
sosialisasi budaya yang memperkuat rasa memiliki dan kebanggaan 
terhadap kelompoknya (Setyawan, 2017). Musik gamelan dan 
pertunjukan wayang kulit, misalnya, menjadi simbol identitas yang 
membedakan satu kelompok dengan kelompok lain. 

b. Partisipasi dalam Karawitan sebagai Pengalaman Kolektif 
Partisipasi aktif dalam karawitan memberikan pengalaman 

kolektif yang memperkuat ikatan sosial. Latihan bersama dan 
pertunjukan menjadi momen di mana anggota komunitas berinteraksi, 
bekerja sama, dan berbagi pengalaman budaya (Ningrum et al., 2024). 
Pengalaman ini membangun solidaritas dan rasa kebersamaan yang 
mendalam. 

Menurut Setyawan, A. D. (2017), ritual kolektif seperti 
pertunjukan karawitan berfungsi untuk memperkuat kesadaran kolektif 
dan kohesi sosial. Karawitan sebagai ritual sosial menciptakan suasana 
bersama yang mempererat hubungan antar anggota dan menegaskan 
identitas kelompok. 

Ritual kolektif seperti pertunjukan karawitan tidak hanya 
sekadar hiburan, melainkan juga merupakan momen penting yang 
memperkuat kesadaran kolektif di antara anggota komunitas. Dalam 
suasana bersama ini, setiap individu merasa menjadi bagian dari 
sesuatu yang lebih besar, yaitu kelompok budaya yang memiliki nilai, 
tradisi, dan tujuan bersama. Musik gamelan yang mengalun secara 
serempak dan sinkron menciptakan pengalaman emosional yang 
mendalam, yang mampu menghilangkan sekat-sekat individual dan 
membangun rasa persatuan. Proses ini memperkuat kohesi sosial 



 95 

dengan menumbuhkan rasa saling percaya, solidaritas, dan tanggung 
jawab bersama dalam menjaga kelangsungan tradisi karawitan sebagai 
warisan budaya. 

Selain itu, karawitan sebagai ritual sosial juga berfungsi 
menegaskan identitas kelompok di tengah dinamika sosial yang terus 
berubah. Melalui pertunjukan karawitan, komunitas mengekspresikan 
nilai-nilai budaya, sejarah, dan filosofi hidup yang menjadi ciri khas 
mereka, sehingga identitas tersebut dapat dikenali dan dihormati oleh 
anggota maupun pihak luar. Ritual ini menjadi sarana komunikasi 
budaya yang efektif, di mana pesan-pesan tentang asal-usul, norma 
sosial, dan makna spiritual disampaikan secara simbolis melalui musik 
dan gerakan. Dengan demikian, pertunjukan karawitan tidak hanya 
memperkuat ikatan internal komunitas, tetapi juga memperkokoh 
posisi budaya mereka dalam masyarakat yang lebih luas, menjaga agar 
tradisi tetap hidup dan relevan di tengah perubahan zaman. 

6.2.2 Fungsi Ritual Karawitan dalam Menegaskan Batas Sosial 
a. Ritual Sosial dan Identitas Kelompok 

Pertunjukan karawitan tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga 
sebagai ritual sosial yang mengikat anggota komunitas dan 
menegaskan batas-batas sosial antar kelompok (Ardana, 2009). Ritual 
ini menjadi sarana untuk mengekspresikan nilai-nilai budaya, norma 
sosial, dan identitas kolektif yang membedakan kelompok tersebut dari 
kelompok lain. 

Misalnya, dalam upacara adat Jawa dan Bali, karawitan 
mengiringi berbagai ritual yang memiliki makna simbolis dan sosial 
yang kuat. Melalui ritual ini, komunitas menegaskan keunikan dan 
keberadaannya dalam sistem sosial yang lebih luas (Juniarta et al., 
2022).  

b. Karawitan sebagai Penanda Identitas Sosial 
Karawitan juga berfungsi sebagai penanda identitas sosial yang 

membedakan kelompok satu dengan lainnya. Gaya permainan, jenis 
instrumen, dan repertoire gending menjadi ciri khas yang melekat pada 
kelompok tertentu (Widodo, 2000). Hal ini memperkuat rasa 
kebanggaan dan keterikatan terhadap kelompok serta menjaga 
keberlanjutan tradisi budaya. 

Perbedaan kesenian (karawitan) Jawa dan Bali merupakan 
contoh nyata bagaimana seni ini menjadi simbol identitas budaya yang 
kuat dan berbeda (Widyosiswoyo, 2016). Perbedaan karawitan Jawa 



 96 

dan Bali mencerminkan bagaimana seni musik tradisional tidak hanya 
berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai simbol identitas budaya 
yang kuat dan unik bagi masing-masing komunitas. Karawitan Jawa, 
dengan ciri khas suara yang lembut, tempo yang lebih lambat, dan pola 
tabuhan yang halus, mencerminkan nilai-nilai filosofi Jawa yang 
menekankan keseimbangan, harmoni, dan kesederhanaan. Musik 
gamelan Jawa sering dikaitkan dengan lingkungan keraton dan upacara 
keagamaan yang penuh dengan simbolisme dan tata krama yang ketat, 
sehingga karawitan ini menjadi bagian integral dari struktur sosial dan 
spiritual masyarakat Jawa. Sementara itu, karawitan Bali dikenal 
dengan ritme yang cepat, dinamis, dan pola tabuhan yang kompleks, 
yang mencerminkan semangat dan energi masyarakat Bali yang sangat 
kental dengan nilai-nilai agama Hindu Bali serta ritual keagamaan yang 
ekspresif dan penuh warna. 

Selain perbedaan musikal, karawitan Jawa dan Bali juga 
menunjukkan bagaimana seni tradisional dapat menjadi media untuk 
mengekspresikan dan mempertahankan identitas budaya di tengah 
perubahan zaman. Karawitan Bali, misalnya, tidak hanya berfungsi 
dalam konteks upacara keagamaan, tetapi juga menjadi simbol 
kebanggaan budaya yang dipertahankan secara aktif oleh masyarakat 
melalui pendidikan, pertunjukan, dan pelestarian tradisi. Di sisi lain, 
karawitan Jawa terus beradaptasi dengan perkembangan sosial dan 
teknologi tanpa kehilangan akar tradisionalnya, sehingga mampu 
bertahan dan berkembang dalam berbagai konteks modern. Perbedaan 
ini menegaskan bahwa karawitan bukan hanya soal teknik musik, tetapi 
juga cerminan dari sejarah, nilai-nilai, dan cara hidup yang membentuk 
identitas budaya yang khas dan berbeda di setiap daerah. 

6.2.3 Karawitan sebagai Sarana Pembelajaran Nilai dan Norma 
Sosial 

Karawitan menjadi media pembelajaran nilai-nilai budaya dan 
norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Melalui proses 
sosialisasi budaya dalam komunitas karawitan, anggota belajar tentang 
etika, tata krama, dan nilai-nilai yang menjadi dasar kehidupan sosial 
mereka (Setyawan, 2017). 

Nilai-nilai seperti gotong royong, rasa hormat, keselarasan, dan 
kebersamaan tercermin dalam praktik karawitan dan menjadi pedoman 
dalam interaksi sosial sehari-hari (Sitompul et al., 2022). Dengan 
demikian, karawitan tidak hanya mengajarkan seni musik, tetapi juga 
membentuk karakter dan identitas sosial anggotanya. 



 97 

6.2.4 Studi Kasus: Komunitas Karawitan di Dusun Legundi 
Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan 

bagaimana karawitan berfungsi sebagai media pembentukan identitas 
kelompok yang kuat. Komunitas karawitan di dusun ini aktif 
mengadakan latihan dan pertunjukan yang melibatkan berbagai 
generasi, menciptakan rasa kebersamaan dan solidaritas (Bangsawan et 
al., 2023). 

Melalui partisipasi dalam karawitan, anggota komunitas 
menginternalisasi nilai-nilai budaya dan norma sosial, serta 
memperkuat identitas kolektif yang membedakan mereka dari 
komunitas lain. Studi ini menegaskan pentingnya karawitan dalam 
menjaga kelangsungan budaya dan identitas sosial masyarakat. 

Partisipasi aktif dalam karawitan memungkinkan anggota 
komunitas tidak hanya menjadi pelaku seni, tetapi juga penerus nilai-
nilai budaya yang terkandung dalam setiap aspek pertunjukan. Melalui 
proses pembelajaran dan praktik bersama, individu belajar memahami 
norma-norma sosial, etika, dan filosofi yang melekat pada seni 
karawitan, seperti rasa hormat, disiplin, kerja sama, dan tanggung 
jawab kolektif. Pengalaman ini memperkuat kesadaran akan identitas 
budaya mereka, sekaligus menumbuhkan rasa kebanggaan dan 
keterikatan emosional terhadap warisan budaya yang mereka miliki. 
Dengan demikian, karawitan berperan sebagai media pendidikan 
budaya yang efektif, yang membentuk karakter dan memperkokoh 
solidaritas sosial dalam komunitas. 

6.2.5 Implikasi Sosial dan Budaya 
Peran karawitan dalam pembentukan identitas kelompok 

memiliki implikasi penting dalam konteks pelestarian budaya dan 
pembangunan sosial. Identitas yang kuat membantu komunitas 
mempertahankan tradisi dan menghadapi tantangan modernisasi dan 
globalisasi (Purnomo & Demartoto, 2022).  

Karawitan juga menjadi alat untuk membangun solidaritas 
sosial dan kohesi komunitas, yang sangat penting dalam menjaga 
stabilitas sosial dan memperkuat jaringan sosial (Haralambos & 
Holborn, 2013). 

 
 
 



 98 

6.3 Karawitan dan Dinamika Identitas Sosial di Era 
Globalisasi 

Karawitan, sebagai seni musik tradisional Indonesia, 
khususnya gamelan, merupakan bagian integral dari identitas sosial 
masyarakat Jawa dan Bali. Di era globalisasi, karawitan menghadapi 
tantangan dan peluang baru dalam mempertahankan dan 
mengembangkan identitas sosialnya. Globalisasi membawa arus 
budaya luar yang dapat menggeser nilai-nilai tradisional, namun juga 
membuka ruang bagi karawitan untuk dikenal lebih luas melalui media 
digital dan pertukaran budaya internasional. Fenomena ini 
menimbulkan dinamika yang kompleks dalam pelestarian dan inovasi 
karawitan, serta bagaimana seni ini tetap relevan dan menjadi sumber 
kebanggaan sosial di tengah perubahan global. 

6.3.1 Globalisasi dan Pengaruhnya terhadap Karawitan 
Globalisasi merupakan proses keterhubungan dan integrasi 

antarbudaya yang sangat intens, terutama didorong oleh kemajuan 
teknologi informasi dan komunikasi. Dalam konteks karawitan, 
globalisasi membuka akses yang lebih luas bagi seni ini untuk dikenal 
oleh masyarakat global. Media sosial dan platform digital 
memungkinkan pertunjukan karawitan dapat dinikmati oleh audiens 
yang jauh dari pusat asalnya, sehingga memperluas jangkauan dan 
apresiasi terhadap seni tradisional ini (Rudiana, 2017).  

Namun, globalisasi juga membawa tantangan berupa 
masuknya budaya luar yang dapat menggeser nilai-nilai tradisional 
karawitan. Perubahan ini dapat menyebabkan terjadinya akulturasi 
budaya, di mana unsur-unsur budaya asing masuk dan berbaur dengan 
budaya lokal, sehingga memunculkan dinamika baru dalam identitas 
sosial para pelaku karawitan. Dalam konteks ini, seniman karawitan 
Jawa misalnya mengalami pembagian identitas sosial menjadi seniman 
klasik dan kontemporer, yang mencerminkan perbedaan pandangan 
terhadap inovasi dan pelestarian tradisi (Purnomo & Demartoto, 2022).  

6.3.2 Adaptasi dan Inovasi dalam Karawitan 
Karawitan tidak statis; seni ini mengalami proses adaptasi dan 

inovasi agar tetap relevan dengan perkembangan zaman dan generasi 
muda. Contohnya, pengembangan komposisi baru dalam gamelan Bali 
dan integrasi unsur modern dalam pertunjukan karawitan Jawa 
menunjukkan bagaimana karawitan bertransformasi tanpa harus 



 99 

kehilangan esensi tradisionalnya. Inovasi ini memungkinkan karawitan 
diterima oleh generasi muda yang lebih terbuka terhadap perubahan 
dan pengaruh global (Purnomo & Demartoto, 2022). 

Namun, dinamika inovasi ini juga menimbulkan perdebatan di 
kalangan pelaku seni. Ada kelompok yang pro terhadap pembaruan dan 
modernisasi, sementara yang lain lebih konservatif dan ingin 
mempertahankan kemurnian tradisi. Perbedaan ini berpotensi 
menimbulkan konflik identitas sosial di antara seniman karawitan, yang 
harus dikelola agar tidak mengancam keberlangsungan seni tersebut 
(Purnomo & Demartoto, 2022). 

6.3.3 Dinamika Identitas Sosial dalam Karawitan 
Identitas sosial dalam karawitan terbentuk melalui proses 

social identification, social categorization, dan social comparison. 
Proses ini membentuk pemaknaan in-group dan out-group di antara 
para seniman karawitan. Akulturasi budaya yang terjadi akibat 
globalisasi menyebabkan perubahan representasi diri para seniman, 
yang dapat memecah kesatuan identitas sosial mereka menjadi 
kelompok yang berbeda berdasarkan gaya dan pendekatan dalam 
karawitan (Purnomo & Demartoto, 2022). 

Dalam konteks globalisasi, identitas sosial karawitan juga 
dipengaruhi oleh bagaimana masyarakat lokal merespons arus budaya 
global. Respon ini bervariasi mulai dari penghindaran, kompromi, 
adaptasi, hingga penerimaan penuh terhadap budaya global. Hal ini 
memunculkan tantangan dalam menjaga keaslian dan keberlanjutan 
warisan budaya karawitan, sekaligus membuka peluang untuk 
memperkaya dan memperluas pemahaman budaya melalui interaksi 
global (Rudiana, 2017). 

6.3.4 Pelestarian Identitas Budaya Karawitan di Era Globalisasi 
Pelestarian karawitan di era globalisasi memerlukan kesadaran 

dan upaya sadar agar identitas budaya tidak hilang atau terdistorsi. 
Kearifan lokal menjadi filter penting dalam menyaring pengaruh 
budaya global sehingga dampak negatif dapat diminimalisir dan 
dampak positif dapat dimaksimalkan. Kearifan lokal juga berfungsi 
sebagai alat untuk mengakomodir dan mengintegrasikan budaya global 
tanpa mengorbankan nilai-nilai tradisional yang menjadi sumber 
kekuatan sosial masyarakat (Buana & Arisona, 2022a).  

Strategi pelestarian dapat meliputi pendidikan budaya yang 
meningkatkan pemahaman generasi muda terhadap nilai-nilai 



 100 

karawitan, pengembangan konten lokal yang relevan dengan 
perkembangan zaman, serta kerja sama internasional untuk 
mempromosikan dan melindungi keanekaragaman budaya. Melalui 
pendekatan ini, karawitan dapat tetap menjadi sumber kebanggaan dan 
kekuatan sosial masyarakat di tengah perubahan global (Jadidah et al., 
2023). 

6.4 Simpulan 
Karawitan merupakan simbol identitas etnis dan budaya yang 

sangat khas, terutama di Jawa dan Bali. Karawitan Bali dengan 
gamelan gong kebyar dan jenis lainnya mencerminkan identitas budaya 
yang kuat dalam konteks keagamaan dan adat istiadat Bali. Karawitan 
Jawa dengan tangga nada slendro dan pelog serta instrumen khasnya 
mencerminkan nilai dan filosofi hidup masyarakat Jawa yang 
menekankan keselarasan dan harmoni. Melalui karawitan, masyarakat 
mengekspresikan keunikan dan kebanggaan atas warisan budaya 
mereka, memperkuat identitas kolektif dan solidaritas sosial. 
Pelestarian karawitan sebagai simbol budaya memerlukan upaya 
bersama agar seni ini tetap hidup dan relevan di era modern. 

Karawitan berperan penting dalam membentuk dan 
memperkuat identitas kelompok sosial. Melalui partisipasi dalam 
kegiatan karawitan, individu merasa menjadi bagian dari komunitas 
yang memiliki nilai, tradisi, dan tujuan bersama. Pertunjukan karawitan 
tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai ritual sosial yang 
mengikat anggota komunitas, memperkuat solidaritas, dan menegaskan 
batas-batas sosial antara kelompok satu dengan lainnya. Karawitan 
menjadi media pembelajaran nilai-nilai budaya dan norma sosial yang 
diwariskan secara turun-temurun, sekaligus sarana penguatan rasa 
kebersamaan dan identitas kolektif masyarakat. 

Karawitan sebagai seni tradisional Indonesia menghadapi 
dinamika identitas sosial yang kompleks di era globalisasi. Globalisasi 
membawa tantangan berupa masuknya budaya luar yang dapat 
menggeser nilai-nilai tradisional, namun juga membuka peluang untuk 
memperluas jangkauan dan apresiasi karawitan melalui media digital 
dan pertukaran budaya internasional. Proses adaptasi dan inovasi dalam 
karawitan memungkinkan seni ini tetap relevan dan diterima oleh 
generasi muda, meskipun menimbulkan perbedaan identitas sosial di 
kalangan seniman. 



 101 

Pelestarian karawitan di era globalisasi memerlukan upaya 
sadar yang mengedepankan kearifan lokal sebagai filter terhadap 
pengaruh budaya global. Dengan demikian, identitas budaya karawitan 
dapat tetap menjadi sumber kebanggaan dan kekuatan sosial 
masyarakat, sekaligus mampu beradaptasi dengan perubahan global 
tanpa kehilangan esensinya. 
  



 102 

Dinamika Sosial dan Perubahan 
dalam Karawitan 
 

7.1 Pengaruh Modernisasi dan Globalisasi terhadap 
Karawitan 

Karawitan, sebagai seni musik tradisional yang kaya akan nilai 
budaya dan sejarah, menghadapi tantangan dan peluang besar di era 
modernisasi dan globalisasi. Proses modernisasi dan arus globalisasi 
membawa perubahan signifikan dalam cara karawitan dipelajari, 
dipertunjukkan, dan dipahami oleh masyarakat, terutama generasi 
muda. Transformasi ini menciptakan dinamika baru yang memengaruhi 
kelangsungan dan relevansi karawitan sebagai warisan budaya. 

7.1.1 Modernisasi dan Dampaknya terhadap Karawitan 
a. Perubahan Sosial dan Budaya akibat Modernisasi 

Modernisasi membawa perubahan besar dalam struktur sosial, 
ekonomi, dan budaya masyarakat. Perkembangan teknologi, 
urbanisasi, dan perubahan gaya hidup berpengaruh pada pola konsumsi 
budaya, termasuk seni tradisional seperti karawitan (Giddens & 
Griffiths, 2006). Di banyak daerah, karawitan yang dulunya menjadi 
bagian rutin dalam kehidupan sehari-hari kini lebih terbatas pada 
momen-momen ritual atau perayaan adat saja (Arrizqi, 2023).  

Modernisasi juga mengubah nilai dan preferensi masyarakat, 
terutama generasi muda yang lebih terbuka terhadap budaya populer 
dan hiburan modern. Hal ini menyebabkan minat terhadap karawitan 
menurun, karena dianggap kurang relevan atau kurang menarik 
dibandingkan musik dan hiburan kontemporer (Kirana, 2022). 

Perubahan nilai dan preferensi ini membuat musik tradisional 
seringkali dipandang sebagai sesuatu yang kuno, kaku, atau tidak sesuai 
dengan gaya hidup dan selera zaman sekarang. Media massa dan 
teknologi digital yang mudah diakses turut mempercepat penyebaran 
budaya global yang lebih menarik dan dinamis, sehingga karawitan 
sering kalah bersaing dalam hal daya tarik dan popularitas. Kondisi ini 
berpotensi mengancam keberlangsungan karawitan jika tidak 
diimbangi dengan strategi adaptasi dan inovasi yang tepat agar seni 
tradisional tetap dapat diterima dan diapresiasi oleh generasi penerus. 

7 



 103 

Namun, tantangan tersebut juga membuka peluang bagi 
komunitas karawitan untuk melakukan pembaharuan dan inovasi tanpa 
menghilangkan esensi tradisionalnya. Misalnya, penggabungan unsur-
unsur musik kontemporer dengan karawitan tradisional dapat 
menciptakan karya-karya baru yang lebih relevan dan menarik bagi 
generasi muda. Selain itu, pemanfaatan teknologi digital untuk 
penyebaran dan edukasi karawitan, seperti melalui platform media 
sosial, aplikasi pembelajaran, dan pertunjukan virtual, dapat 
memperluas jangkauan audiens dan meningkatkan minat terhadap seni 
ini. Dengan pendekatan yang kreatif dan inklusif, karawitan dapat terus 
hidup dan berkembang, sekaligus mempertahankan peranannya 
sebagai warisan budaya yang kaya dan bermakna dalam menghadapi 
dinamika modernisasi. 

b. Tantangan Pelestarian Karawitan 
Salah satu tantangan utama modernisasi adalah bagaimana 

menjaga kelangsungan karawitan di tengah perubahan sosial yang 
cepat. Karawitan yang dulu dipentaskan dalam konteks ritual dan 
komunitas lokal kini harus bersaing dengan budaya populer yang lebih 
mudah diakses dan lebih menghibur (Suweca, 2021). 

Keterbatasan waktu dan ruang bagi generasi muda untuk 
belajar dan berpartisipasi dalam karawitan juga menjadi kendala. 
Pendidikan formal yang kurang memadai dan minimnya dukungan 
institusional memperparah situasi ini (Sasono & Setiawan, 2023). 

7.1.2 Globalisasi dan Peluang Baru bagi Karawitan 
a. Akses Informasi dan Teknologi Digital 

Globalisasi ditandai dengan arus informasi yang cepat dan 
meluas melalui teknologi digital dan media sosial. Hal ini membuka 
peluang bagi karawitan untuk dikenal lebih luas, tidak hanya di tingkat 
lokal atau nasional, tetapi juga internasional (Wijayanto et al., 2025).  

Platform digital seperti YouTube, Instagram, dan Spotify 
memungkinkan seniman karawitan mempromosikan karya mereka 
kepada audiens global. Hal ini memberikan ruang baru bagi inovasi dan 
kolaborasi lintas budaya, memperkaya ekspresi karawitan dan 
memperluas jangkauan pengaruhnya (Sasono & Setiawan, 2023).  

Di era modern yang serba cepat, jadwal kegiatan akademik dan 
sosial yang padat membuat anak muda sulit menyediakan waktu khusus 
untuk mendalami karawitan secara intensif. Selain itu, ruang-ruang 
belajar karawitan yang biasanya berada di sanggar atau komunitas lokal 



 104 

sering kali terbatas dan kurang representatif, sehingga tidak 
memberikan kenyamanan dan fasilitas yang memadai bagi proses 
pembelajaran. Kondisi ini menyebabkan minat dan motivasi generasi 
muda untuk terlibat dalam karawitan menjadi menurun, apalagi jika 
tidak didukung oleh lingkungan yang kondusif dan dukungan keluarga 
maupun masyarakat sekitar. 

b. Karawitan di Panggung Internasional 
Karawitan kini semakin sering tampil di panggung 

internasional, dalam festival budaya, pertunjukan seni, dan kegiatan 
diplomasi budaya. Penampilan ini tidak hanya memperkenalkan 
budaya lokal ke dunia luas, tetapi juga meningkatkan kebanggaan dan 
kesadaran akan nilai budaya di kalangan masyarakat sendiri (Setyawan, 
2017). 

Keikutsertaan karawitan dalam kancah global juga mendorong 
pengembangan karawitan kontemporer yang menggabungkan unsur 
tradisional dengan inovasi modern, menjadikan seni ini relevan dengan 
audiens yang lebih luas (Suweca, 2021). 

7.1.3 Adaptasi dan Inovasi dalam Karawitan 
a. Pengembangan Karawitan Kontemporer 

Sebagai respons terhadap tantangan modernisasi dan peluang 
globalisasi, karawitan mengalami transformasi melalui pengembangan 
karawitan kontemporer. Komposer dan seniman muda menciptakan 
karya baru yang menggabungkan elemen tradisional dengan gaya 
modern dan teknologi (Negara, 2023).  

Forum Pekan Komponis Muda di Bali, misalnya, menjadi 
wadah penting bagi inovasi karawitan, mendorong lahirnya gamelan 
kontemporer yang lebih dinamis dan ekspresif (Widiartha & Andayani, 
2023). Inovasi ini membantu menjaga relevansi karawitan di era 
modern tanpa kehilangan akar budaya. 

b. Pendidikan dan Pelestarian Karawitan 
Pendidikan karawitan yang terintegrasi dalam kurikulum 

sekolah dan lembaga seni menjadi strategi penting dalam pelestarian 
karawitan. Pendidikan formal dan informal membantu regenerasi 
seniman karawitan dan meningkatkan minat generasi muda (Kirana, 
2022). 

Selain itu, dokumentasi digital dan arsip elektronik 
memperkuat pelestarian karawitan dengan memudahkan akses dan 
studi tentang seni ini (Sasono & Setiawan, 2023). Dokumentasi digital 



 105 

dan arsip elektronik telah menjadi alat penting dalam memperkuat 
pelestarian karawitan, terutama di era teknologi informasi yang 
semakin maju. Dengan mengubah rekaman pertunjukan, notasi musik, 
dan materi pembelajaran karawitan ke dalam format digital, seni 
tradisional ini menjadi lebih mudah diakses oleh berbagai kalangan, 
termasuk peneliti, pelajar, dan masyarakat luas. Media digital 
memungkinkan penyimpanan dalam jumlah besar dengan risiko 
kerusakan yang lebih rendah dibandingkan media fisik, serta 
mempermudah distribusi dan penyebaran informasi melalui internet. 
Hal ini membuka peluang bagi karawitan untuk dikenal lebih luas, tidak 
hanya di dalam negeri tetapi juga di tingkat internasional, sehingga 
memperluas jaringan pelestarian dan apresiasi seni ini. 

Selain memudahkan akses, arsip elektronik juga mendukung 
studi dan penelitian yang lebih mendalam tentang karawitan. Para 
akademisi dan praktisi dapat dengan mudah mengakses koleksi 
rekaman, transkripsi, dan dokumentasi lainnya untuk menganalisis 
teknik, gaya, dan perkembangan karawitan dari berbagai daerah dan 
periode waktu. Teknologi digital juga memungkinkan pengembangan 
aplikasi pembelajaran interaktif yang dapat digunakan oleh generasi 
muda sebagai sarana edukasi yang menarik dan efektif. Dengan 
demikian, dokumentasi digital tidak hanya berfungsi sebagai 
penyimpan warisan budaya, tetapi juga sebagai media inovatif yang 
mendukung regenerasi dan pengembangan karawitan agar tetap relevan 
di tengah perubahan zaman. 

7.1.4 Studi Kasus: Karawitan di Era Digital 
Penelitian di komunitas karawitan Dusun Legundi, 

Gunungkidul, menunjukkan bagaimana teknologi digital digunakan 
untuk mempromosikan dan melestarikan karawitan. Video latihan dan 
pertunjukan diunggah ke media sosial, menjangkau audiens yang lebih 
luas dan menarik minat generasi muda (Bangsawan et al., 2023; Sasono 
& Setiawan, 2023). 

Komunitas ini juga mengadakan pelatihan dan workshop yang 
menggabungkan metode tradisional dan teknologi modern, 
menciptakan model pembelajaran karawitan yang adaptif dan inovatif. 
Komunitas karawitan yang menggabungkan metode tradisional dengan 
teknologi modern dalam pelatihan dan workshop berhasil menciptakan 
model pembelajaran yang adaptif dan inovatif, sehingga lebih menarik 
dan relevan bagi generasi muda. Pendekatan ini memadukan teknik 
bermain gamelan secara langsung dengan pemanfaatan aplikasi digital 



 106 

seperti E-Gamelan dan platform daring untuk latihan dan diskusi, 
memungkinkan peserta belajar secara fleksibel dan interaktif.  

Metode pembelajaran kooperatif seperti Jigsaw juga 
diterapkan untuk mendorong kolaborasi, kreativitas, dan tanggung 
jawab individu dalam kelompok, sehingga proses belajar menjadi lebih 
menyenangkan dan efektif. Dengan demikian, model pembelajaran ini 
tidak hanya mempertahankan nilai-nilai tradisional karawitan, tetapi 
juga mengakomodasi kebutuhan dan gaya belajar masa kini (Yohana & 
Noordiana, 2023). 

7.1.5 Implikasi Sosial dan Budaya 
Modernisasi dan globalisasi membawa tantangan sekaligus 

peluang bagi karawitan. Adaptasi dan inovasi menjadi kunci agar 
karawitan tetap hidup dan relevan. Pelestarian karawitan tidak hanya 
soal mempertahankan tradisi, tetapi juga mengembangkan seni ini 
sesuai dengan konteks sosial budaya yang berubah (Rudiana, 2017).  

Dukungan dari pemerintah, lembaga budaya, dan masyarakat 
sangat penting dalam menciptakan ekosistem yang mendukung 
pelestarian dan pengembangan karawitan di era modern. 

Dukungan tersebut merupakan faktor krusial dalam 
menciptakan ekosistem yang kondusif untuk pelestarian dan 
pengembangan karawitan di era modern. Pemerintah, baik di tingkat 
desa maupun kota, dapat memberikan fasilitasi berupa kebijakan, 
pendanaan, dan sarana prasarana seperti penyediaan alat gamelan dan 
ruang latihan.  

Contohnya, di Desa Sidakangen, pengesahan resmi paguyuban 
karawitan oleh pemerintah desa serta bantuan dana APBD untuk 
pengadaan gamelan telah memberikan dorongan signifikan bagi 
keberlangsungan kegiatan karawitan di sana (Lestari et al., 2022). 
Selain itu, lembaga budaya dan akademisi berperan dalam melakukan 
dokumentasi, penelitian, serta penyebaran informasi yang membantu 
menjaga kualitas dan keberlanjutan seni karawitan. 

7.2 Adaptasi dan Inovasi dalam Seni Karawitan 
Seni karawitan, sebagai salah satu warisan budaya Indonesia 

yang kaya dan kompleks, terus mengalami proses adaptasi dan inovasi 
guna menjaga relevansi dan keberlanjutan dalam konteks sosial budaya 
yang terus berubah. Transformasi ini menjadi sebuah kebutuhan agar 
karawitan tidak hanya menjadi artefak budaya yang statis, tetapi juga 
sebuah seni yang hidup dan mampu berkomunikasi dengan generasi 



 107 

masa kini dan masa depan. Adaptasi dan inovasi dalam karawitan 
melibatkan penggabungan unsur tradisional dengan elemen-elemen 
kontemporer, penggunaan teknologi modern, serta pengembangan 
komposisi dan media promosi yang inovatif. 

7.2.1 Penggabungan Unsur Tradisional dan Kontemporer 
a. Penggunaan Instrumen Musik Digital 

Salah satu bentuk adaptasi penting dalam karawitan adalah 
integrasi instrumen musik digital. Meskipun gamelan tradisional tetap 
menjadi pusat, seniman karawitan mulai mengeksplorasi penggunaan 
synthesizer, keyboard, dan perangkat lunak musik digital untuk 
memperluas palet suara dan menciptakan tekstur musik yang lebih 
beragam (Sasono & Setiawan, 2023). Hal ini memungkinkan 
penciptaan karya yang menggabungkan keindahan suara gamelan 
klasik dengan efek suara modern, sehingga menghasilkan karya yang 
relevan bagi audiens masa kini. 

Penggunaan instrumen digital ini juga mempermudah proses 
produksi musik, baik dalam rekaman maupun pertunjukan, terutama 
ketika keterbatasan ruang dan sumber daya menjadi kendala dalam 
menghadirkan gamelan lengkap (Sasono & Setiawan, 2023). 

b. Komposisi Baru Berbasis Tradisi 
Inovasi dalam karawitan juga terlihat dari penciptaan 

komposisi baru yang tetap berakar pada tradisi gamelan. Karya seperti 
"Gesang" menjadi contoh nyata bagaimana struktur musikal tradisional 
dapat dikombinasikan dengan improvisasi dan eksplorasi kreatif yang 
mencerminkan dinamika sosial dan kebutuhan zaman (Setyawan, 
2017). Komposisi semacam ini tidak hanya mempertahankan esensi 
karawitan, tetapi juga memberikan ruang ekspresi baru yang lebih 
bebas dan relevan. 

Komposer muda dan seniman karawitan kontemporer semakin 
banyak menciptakan karya yang menggabungkan unsur tradisional 
dengan pengaruh musik dunia, termasuk jazz, elektronik, dan musik 
kontemporer lainnya (Rudiana, 2017). Pendekatan ini memperkaya 
khazanah karawitan dan membuka kesempatan bagi seni ini untuk 
dikenal di panggung global. 

7.2.2 Ajang Kreativitas dan Regenerasi: Parade Musik Gamelan 
a. Festival dan Kompetisi sebagai Media Inovasi 

Kegiatan seperti Parade Musik Gamelan di Surabaya menjadi 
ajang penting bagi kreativitas dan kompetisi di kalangan seniman 



 108 

karawitan. Festival ini tidak hanya menampilkan pertunjukan gamelan 
tradisional, tetapi juga menjadi ruang bagi eksperimen dan inovasi 
musikal (Utama & Rachmawati, 2015). Seniman muda didorong untuk 
menciptakan karya baru dan menunjukkan kemampuan teknis serta 
artistiknya. 

Ajang seperti ini berperan besar dalam regenerasi karawitan, 
karena memberikan motivasi dan pengakuan bagi generasi muda untuk 
terus berkarya dan berinovasi. Kompetisi juga mendorong munculnya 
gaya dan teknik baru yang memperkaya tradisi karawitan. 

b. Peran Komunitas dan Institusi 
Komunitas seni dan institusi pendidikan seperti Institut Seni 

Indonesia (ISI) juga aktif mendukung kegiatan kreatif dan kompetitif 
ini. Melalui pelatihan, workshop, dan kolaborasi antar seniman, mereka 
menciptakan ekosistem yang kondusif bagi inovasi karawitan (Tania, 
2024).  

7.1.3 Pemanfaatan Media Sosial dan Platform Digital 
a. Strategi Promosi Karawitan di Era Digital 

Penggunaan media sosial seperti TikTok, Instagram, dan 
YouTube menjadi strategi efektif untuk mempromosikan karawitan dan 
menjangkau audiens yang lebih luas, terutama generasi Z yang sangat 
familiar dengan teknologi digital (Sasono & Setiawan, 2023). Konten 
karawitan yang dikemas secara kreatif, seperti video singkat 
pertunjukan, tutorial instrumen, atau kolaborasi lintas genre, mampu 
menarik perhatian dan meningkatkan apresiasi terhadap seni ini. 

Media sosial juga memungkinkan interaksi langsung antara 
seniman dan penonton, membangun komunitas daring yang aktif dan 
mendukung pelestarian karawitan. Media sosial memberikan platform 
yang memungkinkan seniman karawitan untuk berinteraksi secara 
langsung dengan penonton mereka melalui fitur komentar, pesan, dan 
live streaming. Interaksi ini tidak hanya mempererat hubungan 
emosional antara seniman dan audiens, tetapi juga menciptakan ruang 
dialog yang aktif di mana penonton dapat memberikan umpan balik, 
bertanya, dan berbagi apresiasi secara real-time. Dengan demikian, 
media sosial menjadi sarana efektif untuk membangun komunitas 
daring yang solid dan saling mendukung, yang pada gilirannya 
membantu pelestarian karawitan dengan cara memperluas jangkauan 
dan meningkatkan keterlibatan publik terhadap seni tradisional ini 
(Setyo, 2025). 



 109 

Selain itu, komunitas daring yang terbentuk melalui media 
sosial juga berperan sebagai wadah edukasi dan promosi karawitan. 
Seniman dapat membagikan proses kreatif, cerita di balik karya, serta 
mengadakan workshop atau sesi tanya jawab secara daring yang 
memperkaya pengetahuan penonton tentang karawitan. Hal ini tidak 
hanya memperkuat identitas budaya, tetapi juga mendorong generasi 
muda untuk lebih mengenal dan menghargai karawitan sehingga 
keberlanjutan seni ini dapat terjaga. Dengan dukungan komunitas yang 
aktif dan loyal, pelestarian karawitan tidak hanya menjadi tanggung 
jawab seniman, tetapi juga menjadi gerakan kolektif yang didukung 
oleh masyarakat luas melalui media sosial. 

b. Digitalisasi sebagai Media Pembelajaran dan Dokumentasi 
Selain promosi, digitalisasi juga berperan penting dalam 

pembelajaran dan dokumentasi karawitan. Materi pembelajaran, notasi 
musik, dan rekaman pertunjukan dapat diakses secara online, 
memudahkan proses pembelajaran bagi generasi muda dan peneliti 
(Kirana, 2022). Dokumentasi digital juga membantu melestarikan 
karya-karya karawitan dan memudahkan penyebaran pengetahuan. 

7.2.4 Tantangan dalam Adaptasi dan Inovasi 
a. Menjaga Esensi Tradisi 

Salah satu tantangan utama dalam inovasi karawitan adalah 
menjaga keseimbangan antara modernitas dan tradisi. Transformasi 
yang terlalu radikal berisiko menghilangkan nilai-nilai filosofis dan 
estetika yang menjadi inti karawitan (Rudiana, 2017). Oleh karena itu, 
seniman dan komunitas harus berhati-hati dalam mengintegrasikan 
unsur baru agar tidak kehilangan identitas budaya. 

b. Penerimaan Komunitas dan Audiens Tradisional 
Tidak semua anggota komunitas karawitan dan audiens 

tradisional menerima inovasi dengan mudah. Perbedaan pandangan dan 
preferensi dapat menimbulkan konflik atau resistensi terhadap 
perubahan (Setyawan, 2017). Dialog dan edukasi menjadi kunci 
untuk menjembatani perbedaan ini. 

c. Keterbatasan Sumber Daya 
Pengembangan inovasi dan pemanfaatan teknologi digital 

seringkali membutuhkan sumber daya finansial dan teknis yang tidak 
sedikit. Dukungan dari pemerintah, lembaga budaya, dan sektor swasta 



 110 

sangat diperlukan untuk mengatasi kendala ini (Sasono & Setiawan, 
2023). 

7.2.5 Studi Kasus: Inovasi Karawitan di Komunitas Dusun 
Legundi 

Penelitian di Dusun Legundi, Gunungkidul, menunjukkan 
bagaimana komunitas karawitan menggabungkan tradisi dengan 
inovasi modern. Mereka menggunakan media sosial untuk 
mempromosikan pertunjukan dan mengadakan workshop yang 
mengintegrasikan teknik tradisional dengan pendekatan modern 
(Bangsawan et al., 2023; Sasono & Setiawan, 2023). Komunitas ini 
menjadi contoh sukses adaptasi karawitan dalam konteks sosial budaya 
yang berubah. 

7.3 Konflik dan Tantangan Pelestarian Karawitan 
Karawitan sebagai seni musik tradisional Indonesia merupakan 

warisan budaya yang sangat berharga. Namun, pelestarian karawitan 
menghadapi berbagai tantangan dan konflik yang kompleks, baik dari 
aspek sosial, budaya, teknologi, maupun institusional. Tantangan-
tantangan ini berpotensi mengancam keberlanjutan karawitan jika tidak 
ditangani dengan strategi yang tepat dan inovatif. Penjelasan berikut 
menguraikan secara mendalam konflik dan tantangan utama dalam 
pelestarian karawitan serta upaya-upaya yang dapat dilakukan untuk 
mengatasinya. 

7.3.1 Minimnya Apresiasi dan Dukungan Publik, Terutama dari 
Generasi Muda 
a. Perubahan Preferensi Budaya Generasi Muda 

Salah satu tantangan terbesar pelestarian karawitan adalah 
menurunnya minat dan apresiasi generasi muda terhadap seni 
tradisional ini. Generasi muda saat ini lebih tertarik pada budaya 
populer dan hiburan digital yang lebih mudah diakses dan dianggap 
lebih relevan dengan gaya hidup mereka (Kirana, 2022). Fenomena ini 
menyebabkan karawitan seringkali dianggap kuno dan kurang menarik, 
sehingga berisiko kehilangan regenerasi pemain dan penikmat. 

Menurut Nurhasanah dkk., (2021), perubahan preferensi ini 
dipengaruhi oleh globalisasi dan penetrasi media digital yang 
memperluas akses ke berbagai genre musik dan hiburan modern. 
Karawitan yang cenderung tradisional dan membutuhkan waktu serta 
keseriusan untuk dipelajari menjadi kurang diminati. 



 111 

b. Kurangnya Kesadaran dan Pendidikan Budaya 
Kurangnya pendidikan budaya yang memadai di sekolah dan 

masyarakat juga menjadi faktor penyebab minimnya apresiasi terhadap 
karawitan. Pendidikan formal yang tidak mengintegrasikan karawitan 
secara efektif membuat generasi muda kurang memahami nilai dan 
makna seni ini (Sasono & Setiawan, 2023). Akibatnya, karawitan tidak 
menjadi bagian dari identitas budaya yang kuat di kalangan anak muda. 

7.3.2 Kurangnya Adaptasi terhadap Teknologi Digital 
a. Tantangan Digitalisasi Karawitan 

Di era media sosial dan internet, karawitan belum sepenuhnya 
memanfaatkan teknologi digital untuk promosi dan pelestarian. 
Kurangnya adaptasi ini menyebabkan karawitan kurang dikenal di 
kalangan masyarakat luas, terutama generasi muda yang sangat aktif di 
dunia digital (Sasono & Setiawan, 2023). 

Padahal, digitalisasi dapat menjadi sarana efektif untuk 
mendokumentasikan, mengedukasi, dan mempromosikan karawitan 
secara global. Video pertunjukan, tutorial, dan konten kreatif berbasis 
karawitan dapat diakses melalui platform digital, memperluas 
jangkauan dan meningkatkan minat masyarakat (Setyawan, 2017). 

b. Hambatan Teknis dan Sumber Daya 
Hambatan teknis dan keterbatasan sumber daya menjadi 

kendala dalam pengembangan media digital karawitan. Banyak 
komunitas karawitan yang belum memiliki akses atau kemampuan 
untuk memanfaatkan teknologi secara optimal (Kirana, 2022). Selain 
itu, pendanaan dan dukungan institusional yang minim memperlambat 
proses digitalisasi dan inovasi dalam pelestarian karawitan. 

7.3.3 Dilema antara Mempertahankan Tradisi dan Melakukan 
Inovasi 
a. Konflik Tradisi dan Modernitas 

Pelestarian karawitan menghadapi dilema antara 
mempertahankan bentuk asli seni dan melakukan inovasi agar tetap 
relevan dengan perkembangan zaman. Seniman karawitan harus 
menyeimbangkan kesetiaan pada tradisi dengan kebutuhan untuk 
berkreasi dan beradaptasi (Rudiana, 2017). 

Inovasi yang terlalu radikal dapat mengancam keaslian dan 
nilai filosofis karawitan, sementara konservatisme yang berlebihan 
dapat membuat seni ini stagnan dan kehilangan daya tarik (Setyawan, 



 112 

2017). Konflik ini sering menjadi sumber perdebatan di kalangan 
pelaku seni dan komunitas karawitan. 

b. Contoh Konflik dalam Praktik 
Misalnya, penggunaan instrumen modern atau penggabungan 

genre musik lain dalam karawitan kontemporer mendapat penolakan 
dari sebagian pelaku tradisional yang khawatir akan hilangnya identitas 
budaya asli (Sasono & Setiawan, 2023). Sebaliknya, seniman muda 
yang ingin bereksperimen menghadapi tantangan dalam mendapatkan 
pengakuan dan dukungan. 

7.3.4 Keterbatasan Sumber Daya dan Dukungan Institusional 
a. Pendanaan dan Fasilitas 

Keterbatasan sumber daya finansial dan fasilitas menjadi 
kendala nyata dalam pelestarian karawitan. Banyak komunitas 
karawitan yang kesulitan mengadakan latihan rutin, pertunjukan, dan 
dokumentasi karena minimnya dana (Kirana, 2022). Kurangnya 
fasilitas seperti ruang latihan yang memadai dan alat musik yang 
lengkap juga menghambat pengembangan karawitan. 

b. Dukungan Pemerintah dan Lembaga Budaya 
Dukungan institusional dari pemerintah dan lembaga budaya 

sangat penting untuk pelestarian karawitan. Namun, dalam praktiknya, 
dukungan ini masih terbatas dan belum merata di seluruh daerah 
(Rudiana, 2017). Kebijakan dan program pelestarian yang ada 
seringkali belum cukup efektif dalam menjangkau komunitas kecil dan 
daerah terpencil. 

7.3.5 Strategi Kreatif dan Kolaboratif dalam Pelestarian 
Karawitan 
a. Pengintegrasian Karawitan dalam Pendidikan 

Salah satu strategi utama adalah mengintegrasikan karawitan 
dalam kurikulum pendidikan formal dan nonformal. Pendidikan 
karawitan di sekolah dan komunitas dapat meningkatkan kesadaran dan 
minat generasi muda terhadap seni ini (Kirana, 2022). Program 
ekstrakurikuler, workshop, dan pelatihan menjadi media efektif untuk 
regenerasi pemain dan pelestarian budaya. 

b. Pengembangan Media Digital dan Promosi 
Pemanfaatan media digital seperti YouTube, Instagram, dan 

TikTok menjadi strategi efektif untuk memperkenalkan karawitan 



 113 

kepada audiens luas, terutama generasi muda yang aktif di dunia maya 
(Sasono & Setiawan, 2023). Konten kreatif dan interaktif dapat 
menarik minat baru dan memperkuat komunitas karawitan daring. 

c. Festival dan Kompetisi 
Penyelenggaraan festival, parade musik gamelan, dan 

kompetisi karawitan menjadi ajang kreativitas dan promosi seni. 
Kegiatan ini tidak hanya meningkatkan apresiasi masyarakat, tetapi 
juga mendorong inovasi dan regenerasi di kalangan seniman muda 
(Setiawan, 2019).  

d. Kolaborasi Antar Lembaga dan Komunitas 
Kolaborasi antara pemerintah, lembaga budaya, akademisi, dan 

komunitas karawitan penting untuk menciptakan ekosistem pelestarian 
yang berkelanjutan. Sinergi ini dapat meningkatkan efektivitas 
program pelestarian dan mengatasi keterbatasan sumber daya 
(Rudiana, 2017). Kolaborasi merupakan kunci utama dalam 
menciptakan ekosistem pelestarian yang berkelanjutan karena masing-
masing pihak memiliki peran dan keahlian yang saling melengkapi. 
Pemerintah dapat menyediakan regulasi, dana, dan infrastruktur yang 
mendukung pelestarian karawitan secara luas, sementara lembaga 
budaya bertugas menjaga dan mengembangkan warisan budaya secara 
praktis dan konseptual. Akademisi berperan dalam melakukan 
penelitian, dokumentasi, serta pengembangan kurikulum yang berbasis 
pada nilai-nilai karawitan, sehingga pengetahuan tersebut dapat 
diwariskan secara sistematis. Sementara itu, komunitas karawitan 
sebagai pelaku langsung seni tradisi ini dapat memberikan perspektif 
autentik dan menjaga keberlangsungan praktik karawitan di 
masyarakat. 

Sinergi antara berbagai pihak ini juga sangat efektif dalam 
mengatasi keterbatasan sumber daya yang sering menjadi kendala 
dalam pelestarian karawitan. Dengan bekerja sama, mereka dapat 
mengoptimalkan penggunaan dana, tenaga ahli, dan fasilitas yang ada 
sehingga program pelestarian dapat berjalan lebih efisien dan 
berdampak luas. Misalnya, program pelatihan atau festival karawitan 
yang didukung oleh pemerintah dan lembaga budaya dapat melibatkan 
akademisi sebagai narasumber dan komunitas sebagai pelaksana, 
sehingga semua aspek—mulai dari teori, praktik, hingga promosi—
terpenuhi dengan baik. Dengan demikian, kolaborasi ini tidak hanya 
memperkuat upaya pelestarian, tetapi juga membangun fondasi yang 



 114 

kokoh agar karawitan dapat terus hidup dan berkembang di tengah 
dinamika zaman. 

7.4 Simpulan 
Modernisasi dan globalisasi membawa perubahan signifikan 

dalam seni karawitan. Arus informasi dan teknologi digital 
memungkinkan karawitan dikenal lebih luas, namun juga menimbulkan 
tantangan seperti menurunnya minat generasi muda terhadap seni 
tradisional ini. Karawitan yang dulu hanya dipentaskan dalam konteks 
ritual atau komunitas lokal kini harus bersaing dengan budaya populer 
dan hiburan modern yang lebih mudah diakses. Di sisi lain, globalisasi 
membuka peluang bagi karawitan untuk beradaptasi dan tampil di 
panggung internasional, memperkenalkan budaya lokal ke dunia luas 
melalui media sosial dan platform digital. Adaptasi melalui inovasi dan 
pendidikan menjadi kunci keberlanjutan karawitan di era modern. 

Adaptasi dan inovasi dalam seni karawitan menjadi kunci 
untuk menjaga relevansi dan keberlanjutan seni ini di era modern. 
Penggabungan unsur tradisional dengan elemen kontemporer, 
penggunaan instrumen musik digital, penciptaan komposisi baru, serta 
pemanfaatan media sosial dan platform digital memperluas jangkauan 
dan daya tarik karawitan. Ajang kreativitas seperti Parade Musik 
Gamelan dan dukungan institusi pendidikan mendorong regenerasi dan 
pengembangan karawitan di kalangan generasi muda. Meskipun 
menghadapi tantangan dalam menjaga esensi tradisi dan penerimaan 
komunitas, inovasi karawitan menunjukkan dinamika seni yang hidup 
dan adaptif, siap menghadapi masa depan. 

Pelestarian karawitan menghadapi berbagai konflik dan 
tantangan yang kompleks, mulai dari minimnya apresiasi generasi 
muda, kurangnya adaptasi teknologi digital, dilema antara tradisi dan 
inovasi, hingga keterbatasan sumber daya dan dukungan institusional. 
Untuk mengatasi tantangan ini, diperlukan strategi kreatif dan 
kolaboratif, seperti pengintegrasian karawitan dalam pendidikan, 
pengembangan media digital, serta penyelenggaraan festival dan 
kompetisi yang menarik minat masyarakat luas. Dengan pendekatan 
yang tepat, karawitan dapat terus dilestarikan dan dikembangkan 
sebagai warisan budaya yang hidup dan relevan. 
 
  



 115 

Evaluasi Pokok Pembahasan 
Sosiologi Karawitan 
 
 

 
Topik: Karawitan dan Dinamika Identitas Sosial di Era Globalisasi 

Kompetensi Dasar 
• Memahami pengaruh globalisasi terhadap karawitan dan 

identitas sosial masyarakat. 
• Menganalisis proses adaptasi dan inovasi dalam karawitan 

sebagai respons terhadap perubahan sosial. 
• Menjelaskan pentingnya pelestarian karawitan dalam 

mempertahankan identitas budaya di tengah globalisasi. 

Indikator Soal 
1. Menjelaskan pengertian karawitan dan identitas sosial dalam 

konteks globalisasi. 
2. Menguraikan dampak globalisasi terhadap nilai-nilai 

tradisional karawitan. 
3. Mendeskripsikan contoh adaptasi dan inovasi dalam 

karawitan Bali dan Jawa. 
4. Menganalisis dinamika identitas sosial seniman karawitan 

akibat akulturasi budaya. 
5. Menjelaskan strategi pelestarian karawitan agar tetap relevan 

dan menjadi sumber kebanggaan sosial. 

Bentuk Soal 
• Pilihan Ganda 
• Isian Singkat 
• Esai 

 
 
 
 
 
 
 

8 



 116 

Contoh Soal Evaluasi 

No Materi Pokok Indikator Soal Bentuk 
Soal 

1 Pengertian karawitan 
dan identitas sosial 

Menjelaskan definisi karawitan 
dan identitas sosial 

Pilihan 
Ganda 

2 Dampak globalisasi 
pada karawitan 

Menguraikan pengaruh budaya 
luar terhadap nilai tradisional 

Isian 
Singkat 

3 Adaptasi dan inovasi 
karawitan 

Memberikan contoh inovasi 
dalam gamelan Bali dan 
karawitan Jawa 

Esai 

4 
Dinamika identitas 
sosial seniman 
karawitan 

Menganalisis perbedaan 
identitas sosial akibat 
akulturasi 

Esai 

5 Pelestarian karawitan 
di era globalisasi 

Menjelaskan upaya pelestarian 
karawitan 

Pilihan 
Ganda 

 
Kisi-kisi ini disusun dengan mengacu pada materi sebelumnya yang 
membahas hubungan karawitan dengan dinamika identitas sosial di era 
globalisasi, sehingga soal dapat mengukur pemahaman konseptual dan 
kemampuan analisis terhadap materi tersebut. 
 
 
 
  



 117 

Soal Evaluasi 
 

A. Pilihan Ganda 
Soal Pilihan Ganda 

1. Apa yang dimaksud dengan karawitan dalam konteks budaya 
Indonesia? 
a. Musik modern yang berasal dari luar negeri 
b. Seni musik tradisional yang menggunakan gamelan 
c. Tari tradisional dari Jawa 
d. Musik pop yang dipengaruhi globalisasi 
e. Alat musik elektronik 

2. Salah satu pengaruh globalisasi terhadap karawitan adalah: 
a. Menghilangkan seluruh unsur tradisional 
b. Membuka peluang karawitan dikenal secara internasional 
c. Membuat karawitan hanya dipertunjukkan di desa 
d. Menjadikan karawitan tidak diminati sama sekali 
e. Menggantikan karawitan dengan musik barat 

3. Media digital berperan dalam karawitan dengan cara: 
a. Membatasi akses masyarakat terhadap karawitan 
b. Memperluas jangkauan pertunjukan karawitan ke dunia 
internasional 
c. Menghapuskan nilai-nilai tradisional karawitan 
d. Menggantikan gamelan dengan musik elektronik 
e. Membuat karawitan menjadi seni yang eksklusif 

4. Contoh inovasi dalam gamelan Bali di era globalisasi adalah: 
a. Menambahkan unsur musik modern dalam komposisi 
gamelan 
b. Menghilangkan gamelan dari pertunjukan tradisional 
c. Menggunakan alat musik barat secara eksklusif 
d. Menolak semua bentuk perubahan 
e. Membatasi pertunjukan hanya untuk ritual 

5. Dinamika identitas sosial dalam karawitan terjadi karena: 
a. Penolakan total terhadap budaya asing 
b. Akulturasi budaya dan perbedaan pandangan seniman 
c. Hilangnya minat masyarakat terhadap karawitan 



 118 

d. Penggunaan alat musik modern secara penuh 
e. Tidak adanya perubahan dalam seni karawitan 

6. Salah satu tantangan pelestarian karawitan di era globalisasi 
adalah: 
a. Tidak ada minat dari generasi muda 
b. Pengaruh budaya luar yang menggeser nilai tradisional 
c. Kurangnya media digital untuk promosi 
d. Tidak ada inovasi dalam karawitan 
e. Karawitan hanya dipertunjukkan di luar negeri 

7. Upaya pelestarian karawitan yang efektif adalah: 
a. Melarang semua pengaruh budaya asing 
b. Mengembangkan pendidikan karawitan di sekolah 
c. Membatasi pertunjukan karawitan hanya untuk orang tua 
d. Menggantikan gamelan dengan musik pop 
e. Menutup akses media digital terhadap karawitan 

8. Identitas sosial seniman karawitan dapat berubah karena: 
a. Isolasi dari perkembangan zaman 
b. Interaksi dengan budaya global dan inovasi seni 
c. Penolakan terhadap teknologi 
d. Tidak adanya pertunjukan karawitan 
e. Hanya mempertahankan tradisi lama 

9. Globalisasi dapat menyebabkan karawitan menjadi: 
a. Seni yang statis tanpa perubahan 
b. Seni yang hilang dari masyarakat 
c. Seni yang mengalami inovasi dan dikenal luas 
d. Seni yang hanya untuk kalangan tertentu 
e. Seni yang tidak relevan lagi 

10. Salah satu ciri globalisasi yang mempengaruhi karawitan 
adalah: 
a. Terbatasnya komunikasi antar daerah 
b. Meningkatnya pertukaran budaya antarnegara 
c. Penurunan penggunaan teknologi 
d. Penguatan batas wilayah budaya 
e. Penolakan terhadap budaya asing 

11. Proses adaptasi karawitan di era globalisasi meliputi: 
a. Menolak semua pengaruh luar 
b. Mengintegrasikan unsur modern ke dalam pertunjukan 



 119 

tradisional 
c. Menghilangkan gamelan dari pertunjukan 
d. Membatasi pertunjukan hanya di desa 
e. Menolak generasi muda belajar karawitan 

12. Media sosial berperan dalam karawitan dengan cara: 
a. Membatasi akses informasi tentang karawitan 
b. Memperkenalkan karawitan kepada audiens yang lebih luas 
c. Menggantikan pertunjukan langsung dengan musik 
elektronik 
d. Menghapus nilai tradisional karawitan 
e. Membatasi pertunjukan karawitan 

13. Salah satu contoh inovasi dalam karawitan Jawa adalah: 
a. Penggunaan alat musik gamelan secara murni tanpa 
perubahan 
b. Integrasi unsur modern dalam komposisi dan pertunjukan 
c. Menolak semua bentuk perubahan 
d. Menghilangkan unsur tradisional sama sekali 
e. Membatasi pertunjukan hanya untuk upacara adat 

14. Karawitan sebagai identitas sosial berperan sebagai: 
a. Simbol kebanggaan dan kekuatan sosial masyarakat 
b. Seni yang tidak memiliki makna sosial 
c. Hiburan tanpa nilai budaya 
d. Seni yang hanya untuk kalangan elit 
e. Seni yang tidak relevan di era modern 

15. Akulturasi budaya dalam karawitan dapat menyebabkan: 
a. Hilangnya seluruh nilai tradisional 
b. Terbentuknya identitas sosial baru di kalangan seniman 
c. Penolakan total terhadap perubahan 
d. Karawitan menjadi tidak dikenal 
e. Tidak ada perubahan sama sekali 

16. Salah satu fungsi pelestarian karawitan adalah: 
a. Menjaga agar seni tetap menjadi sumber kebanggaan 
budaya 
b. Membatasi pertunjukan karawitan agar tidak dikenal luas 
c. Menggantikan karawitan dengan musik modern 
d. Menutup akses generasi muda terhadap karawitan 
e. Menghilangkan unsur tradisional dalam karawitan 



 120 

17. Globalisasi mempengaruhi karawitan melalui: 
a. Isolasi budaya 
b. Pertukaran budaya dan teknologi informasi 
c. Penurunan minat masyarakat 
d. Penghapusan alat musik tradisional 
e. Pembatasan pertunjukan karawitan 

18. Peran generasi muda dalam pelestarian karawitan adalah: 
a. Menolak karawitan karena dianggap kuno 
b. Mengembangkan dan mengadaptasi karawitan sesuai 
zaman 
c. Menggantikan karawitan dengan musik asing 
d. Membatasi karawitan hanya untuk orang tua 
e. Tidak berperan sama sekali 

19. Salah satu tantangan terbesar karawitan di era globalisasi 
adalah: 
a. Kurangnya inovasi dalam seni karawitan 
b. Persaingan dengan budaya populer global 
c. Tidak ada media untuk promosi 
d. Tidak ada seniman muda yang tertarik 
e. Karawitan sudah menjadi seni modern 

20. Strategi yang tepat untuk menjaga karawitan agar tetap 
relevan adalah: 
a. Melarang pengaruh budaya asing sama sekali 
b. Menggabungkan unsur tradisional dan modern secara 
seimbang 
c. Membatasi pertunjukan hanya di lingkungan tradisional 
d. Menghapuskan inovasi dalam karawitan 
e. Menggantikan karawitan dengan musik elektronik 

B. Isian Singkat 
4. Jelaskan bagaimana globalisasi dapat menjadi peluang bagi 

karawitan untuk berkembang! 

5. Sebutkan dua contoh dinamika identitas sosial yang terjadi 
pada seniman karawitan di era globalisasi! 

 

 



 121 

C. Esai 
6. Jelaskan proses adaptasi dan inovasi yang terjadi dalam 

karawitan Jawa dan Bali sebagai respons terhadap globalisasi! 

7. Analisislah pentingnya pelestarian karawitan dalam 
mempertahankan identitas sosial masyarakat di tengah arus 
globalisasi! 

Soal-soal ini dirancang untuk mengukur pemahaman konsep, 
kemampuan analisis, dan aplikasi pengetahuan tentang hubungan 
karawitan, identitas sosial, dan globalisasi sesuai dengan materi. 
  



 122 

Referensi 
 
Adila. (2025). Objek Kajian Sosiologi: Pengertian dan Manfaatnya. 

Gramedia.Com. https://www.gramedia.com/literasi/objek-
kajian-sosiologi/ 

Aditya, I. A. A. I. N. (2017). Ratu Pramodhawardani: Kawin Beda 
Agama, Menganjurkan Toleransi. Tirto.Id. https://tirto.id/ratu-
pramodhawardani-kawin-beda-agama-menganjurkan-toleransi-
cCrP 

Adiyanto. (2024). Perkembangan Seni Karawitan Saat Ini. 
Cakdurasim.Com. 
https://cakdurasim.com/artikel/perkembangan-seni-karawitan-
saat-ini 

Administrator. (2025). Seni Karawitan Unisvet. Unisvet.Ac.Id. 
https://www.unisvet.ac.id/seni-karawitan-unisvet 

Ahmad, I. M., & Laksono, A. (2023). Upaya Paguyuban Budi Laras 
dalam Pelestarian Seni Karawitan di Kampung Tematik Seni 
Budaya Jurang Blimbing Kota Semarang. Endogami: Jurnal 
Ilmiah Kajian Antropologi, 6(2), 1–10. 
https://doi.org/10.14710/endogami.6.2.1-10 

Al-Amri, L., & Haramain, M. (2017). Akulturasi Islam Dalam Budaya 
Lokal. KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan 
Keagamaan, 10(2), 87–100. 
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594 

Al Mubarok, A. A. S. A., & Bastian, A. F. (2024). Pendampingan 
Anak dalam Mengenal dan Melestarikan Budaya Lokal melalui 
Komunitas Seni Karawitan Kabupaten Mojokerto. GUYUB: 
Journal of Community Engagement, 5(1), 1–21. 
https://doi.org/10.33650/guyub.v5i1.7487 

Aldiansyah, M. D. (2018). Keunikan Sejarah Candi Prambanan 
Yogyakarta. 

Ambarwati, A. P. A. (2018). Pernikahan Adat Jawa Sebagai Salah 
Satu Kekuatan Budaya Indonesia. Prosiding Seminar Nasional 
Bahasa Dan Sastra Indonesia (SENASBASA), 2(2). 
https://doi.org/10.22219/.v2i2.2214 

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of 
globalization. In Etika Jurnalisme Pada Koran Kuning : Sebuah 
Studi Mengenai Koran Lampu Hijau (Vol. 16, Issue 2). 
University of Minnesota Press. 



 123 

https://mtusociology.github.io/assets/files/%5BArjun_Appadurai
%5D_Modernity_at_Large_Cultural_Dim(Bookos.org).pdf 

Ardana, I. K. (2009). Fungsi Karawitan Bali di Yogyakarta: Sebuah 
Tinjauan Kontekstual. Mudra Jurnal Seni Budaya, 24(1). 
https://doi.org/10.31091/mudra.v24i1.1558 

Ardana, I. K. (2010a). Sejarah Karawitan Bali di Yogyakarta. Isi-
Dps.Ac.Id. https://isi-dps.ac.id/sejarah-karawitan-bali-di-
yogyakarta/ 

Ardana, I. K. (2010b). Sejarah Karawitan Bali di Yogyakarta. ISI 
Denpasar. https://isi-dps.ac.id/sejarah-karawitan-bali-di-
yogyakarta/ 

Arief, A., & Fitriani, A. (2020). Pendidikan Karawitan sebagai 
Dimensi Nilai Karakter Pada Sekolah Dasar Inklusi. Jurnal 
Ilmiah Profesi Guru, 1(2), 15–24. 
https://doi.org/10.30738/jipg.vol1.no2.a7198 

Arrizqi, M. F. (2023). Bentuk dan Fungsi Iringan Gamelan pada 
Ritual Ujungan di Desa Gumelem Wetan Banjarnegara. 
SELONDING, 18(2), 82–91. 
https://doi.org/10.24821/sl.v18i2.8080 

Arsana, I. N. C., Lono L. Simatupang, G. R., Soedarsono, R. M., & 
Dibia, I. W. (2015). Kosmologis Tetabuhan dalam Upacara 
Ngaben. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 15(2), 107–125. 
https://doi.org/10.24821/resital.v15i2.846 

Atasoge, A. D. (2019). Simbolisme Ritual Lamaholot dan Kohesi 
Sosial. Jurnal Reinha, 11(2), 53–63. 
https://doi.org/10.56358/ejr.v11i2.32 

Azizah, K. A. N., & Pratama, S. A. (2025). Relevansi Simbolisme 
Wayang dan Keterampilan Dalang Tentang Hakikat serta 
Hubungannya Kawula-Gusti dalam Serat Suluk Wirasat. JOB 
(Jurnal Online Baradha), 20(4), 1–16. 
https://doi.org/10.26740/job.v20n4.p1-16 

Bagaskara, A., Rokhani, U., & Yuliantari, A. P. (2023). Ketokohan 
dan Nilai-nilai Spritualitas Ajaran Sunan Kalijaga dalam Praktik 
Kesenian Karawitan di Kabupaten Demak. Resital:Jurnal Seni 
Pertunjukan, 24(3), 209–230. 
https://doi.org/10.24821/resital.v24i3.10947 

Bandem, I. M. (2013). Gamelan Bali di atas Panggung Sejarah. 
Badan Penerbit STIKOM Bali. 
https://books.google.co.id/books/about/Gamelan_Bali_di_atas_p
anggung_sejarah.html?id=_lLmoAEACAAJ&redir_esc=y 



 124 

Bangsawan, S., MS, M., Nama, G. F., Febrian, E. A., & Kesumah, F. 
S. D. (2023). Pengembangan Desa Wisata Pulau Legundi 
Kabupaten Pesawaran Lampung Melalui Implementasi 
Komunikasi Website Interaktif. Devotion: Journal Corner of 
Community Service, 1(3), 134–146. 
https://doi.org/10.54012/devotion.v1i3.125 

Barokad, B., & Sunarto, S. (2021). Manajemen Pengembangan 
Kegiatan Ekstrakurikuler Karawitan Dalam Konteks Pendidikan 
Karakter Berbasis Kearifan Lokal. Media Manajemen 
Pendidikan, 4(1), 104–116. 
https://doi.org/10.30738/mmp.v4i1.8967 

Blumer, H. (1969). Symbolic Interactionism: Perspective and Method. 
University of California Press. 
https://drive.google.com/file/d/1pa24WNO1gcr3SLe9ufLcm8m
ki7ecZd-P/view 

Boyak, T. (2020). Rakai Pikatan: Cinta sejati dan Ambisi Penyatuan 
Dua Wangsa Seteru. Kumparan.Com. 
https://kumparan.com/tambara-boyak/rakai-pikatan-cinta-sejati-
dan-ambisi-penyatuan-dua-wangsa-seteru-1tXGeT7hKl0/full 

Buana, Y. T., & Arisona, R. D. (2022a). Internalisasi Nilai-Nilai 
Kearifan Lokal Budaya Karawitan Sebagai Upaya Peningkatan 
Sikap Toleransi Siswa Mts Pgri Gajah Sambit Ponorogo. JIIPSI: 
Jurnal Ilmiah Ilmu Pengetahuan Sosial Indonesia, 2(2), 151–
171. https://doi.org/10.21154/jiipsi.v2i2.1015 

Buana, Y. T., & Arisona, R. D. (2022b). Internalisasi Nilai-Nilai 
Kearifan Lokal Budaya Karawitan Sebagai Upaya Peningkatan 
Sikap Toleransi Siswa MTs PGRI Gajah Sambit Ponorogo. 
JIIPSI: Jurnal Ilmiah Ilmu Pengetahuan Sosial Indonesia, 2(2). 
https://doi.org/10.21154/jiipsi.v2i2.1015 

Christiana, W., & Adi, I. K. K. (2016). Garap Kotekan Gamelan Bali: 
Ngempat dan Nelun. Transformasi Dan Internalisasi Nilai-Nilai 
Seni Budaya Lokal Dalam Konteks Kekinian, 228–305. 
https://jurnal.isbi.ac.id/index.php/Prosiding/article/download/31
67/1787 

Ciptaningsih, U., & Mistortoify, Z. (2022). Saptono dalam 
Melestarikan dan Mengembangan Karawitan Tradisi Surakarta. 
Sorai: Jurnal Pengkajian Dan Penciptaan Musik, 14(1), 57–70. 
https://doi.org/10.33153/sorai.v14i1.3826 

Darmawan, I. M. Y., & Sadguna, I. G. M. (2023). Music Composition 
Banyu Milir | Komposisi Musik Banyu Milir. GHURNITA: 



 125 

Jurnal Seni Karawitan, 3(2), 138–145. 
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3i2.2076 

Darmawana, I. P. A. (2024). Karawitan Bali Dalam Filsafat Seni Leo 
Tolstyos. Genta Hredaya, 8(2), 118–128. 

Daryanto, J. (2016a). Raja, Karawitan, dan Upacara Tradisi Keraton 
Surakarta. Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian Dan Penciptaan Seni, 
6(2). https://doi.org/10.33153/dewaruci.v6i2.937 

Daryanto, J. (2016b). Gamelan Sekaten dan Penyebaran Islam di 
Jawa. Jurnal IKADBUDI, 4(10), 32–40. 
https://doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030 

Daryanto, J. (2017). Dinamika Karawitan Karaton Surakarta Masa 
Pemerintahan Paku Buwana X dan Paku Buwana XI: Suatu 
Komparasi Historis. Kêtêg: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan 
Kajian Tentang Bunyi, 17(1), 1–12. 

Dias Nur Ramadhan, Natael Tiara Adinda Harell Putri, Maria Alfina 
Christabell, Boby Mandala Putra, Nindya Laksmita Sari, 
Muhammad Fahmi Zakaria, Rizky Handayani, Ainun Usnaini, 
Ilhamsar Fadli Yusuf, Amanda Jeanrani Dyah P.S, Alfian 
Achmad Nuryanto, Khoirotul Binti Saniah, Vanessa Dhiar 
Destiana Dewi, Wahyu Puji Pebrianti, Vebryolani Dyska 
Diwanty, Muhammad Ikhbal Rokhmad, Putri Dwijayanti, 
Virginia Diah Kurniawati, Monicha Sari, … Reo Prasetiyo 
Herpandika. (2024). Upaya Pengembangan dan Pelestarian 
Budaya Karawitan di Kelurahan Betet melalui Pelatihan dan 
Workshop Kesenian Karawitan. Proceedings of The National 
Conference on Community Engagement, 1(1), 1–7. 
https://proceeding.unpkediri.ac.id/index.php/ncce/article/downlo
ad/4876/3315/18273 

Ernawati, W., & Sugiyanto, D. (2016). Peran Paguyuban Marem 
dalam Pelestarian Karawitan Jawa. Keteg Jurnal Pengetahuan 
Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi, 16(1). 
https://doi.org/10.33153/keteg.v16i1.1767 

Fatimah, M. D. (2020). Eksistensi Karawitan Putri Di Kota Budaya 
(Studi Kasus Karawitan Sekar Praja Putri, Pemerintah Kota 
Surakarta). Acintya Jurnal Penelitian Seni Budaya, 11(2), 151–
164. https://doi.org/10.33153/acy.v11i2.2986 

Firdaus, F., Firman, A. R., Admiral, A., Arnailis, A., & Elizar, E. 
(2024). Ekstrakurikuler Karawitan: Media Pembelajaran dan 
Pelestarian Budaya di SMA 1 Padang Panjang. AKSARA: Jurnal 
Bahasa Dan Sastra, 25(2). 



 126 

https://doi.org/10.23960/aksara/v25i2.pp717-725 
Firman, Firdaus, Halim, M., Alfalah, & Sriyanto. (2024). Analisis 

Pola Musik Karawitan di Tengah Era Digital. The Indonesian 
Journal of Computer Science, 13(2). 
https://doi.org/10.33022/ijcs.v13i2.3783 

Fitrianto, F. (2019). Karawitan Muryoraras: Sebagai Representasi 
Konsep Spiritual Kejawen. Kebudayaan, 13(1), 15–30. 
https://doi.org/10.24832/jk.v13i1.230 

Geertz, C. (1973). The Interpretation Of Cultures. Basic Books. 
https://books.google.co.id/books/about/The_Interpretation_Of_C
ultures.html?hl=id&id=BZ1BmKEHti0C&redir_esc=y 

George H. Mead. (1934). Mind, Self and Society from the Standpoint 
of a Social Behaviorist. In C. W. Morris (Ed.), The Modern 
Schoolman. The University of Chicago Press. 
https://doi.org/10.5840/schoolman19361328 

Giddens, A., & Griffiths, S. (2006). Sociology. Polity Press. 
https://books.google.co.id/books?id=qYkqRytTmEMC 

Habiburrahman, L. (2021). Telaah Makna Pendidikan Islam dalam 
Ritual Adat Lebaran Tinggi pada Komunitas Adat “Wetu Telu” 
di Bayan Lombok Utara. Paramurobi: Jurnal Pendidikan 
Agama Islam, 4(2), 10–25. 
https://doi.org/10.32699/paramurobi.v4i2.1900 

Harahap, M. H. E. S., & Pasaribu, A. (2024, November 7). Peran 
Dalang, Sinden, dan Pengrawit dalam Pementasan Wayang 
Kulit. Antaranews.Com. 
https://www.antaranews.com/berita/4449161/peran-dalang-
sinden-dan-pengrawit-dalam-pementasan-wayang-kulit 

Haralambos, M., & Holborn, M. (2013). Sociology: Themes and 
perspectives (8th ed.). HarperCollins. 
https://www.amazon.com/Sociology-Themes-Perspectives-
Michael-Haralambos/dp/0007498829 

Hartanti, C. D. (2021). Kreativitas Guru dalam Pembelajaran 
Karawitan Jawa. Musikolastika: Jurnal Pertunjukan Dan 
Pendidikan Musik, 3(1), 62–71. 
https://doi.org/10.24036/musikolastika.v3i1.60 

Haryono, T. (2016). Estetika Bawa dalam Karawitan Gaya Surakarta. 
Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 16(1), 36–51. 
https://doi.org/10.24821/resital.v16i1.1273 

Hendrayani, M., & Indra Laksana, B. (2023). Solidaritas Sosial dalam 
Upacara Merti Bumi. Dakwatul Islam, 7(2), 149–168. 



 127 

https://doi.org/10.46781/dakwatulislam.v7i2.688 
Hervansyah, G. H., Purwanto, E., Pratama, R. P., Saputra, N. B., & 

Rifai, R. (2025). Digitalisasi Tradisi Budaya melalui Platform 
Media Baru. Interaction Communication Studies Journal, 2(2), 
8. https://doi.org/10.47134/interaction.v2i2.4283 

Horton, P. B., & Hunt, C. L. (1984). Sociology. Tata McGraw-Hill 
Companies. https://www.tnteu.ac.in/pdf/library/6 sociology by 
horton and hunt.pdf 

Indrawadi, J., Moeis, I., Montessori, M., Wirdanengsih, W., 
Fatmariza, F., Asmil, A. D., & Hafsyari, H. (2022). Penguatan 
Kohesi Sosial Melalui Peran Aktif Masyarakat Seberang 
Palinggam. Abdi: Jurnal Pengabdian Dan Pemberdayaan 
Masyarakat, 4(2), 333–339. 
https://doi.org/10.24036/abdi.v4i2.229 

Jordaan, R. E. (2009). Memuji Prambanan; Bunga rampai 
cendekiawan Belanda tentang kompleks percandian Loro 
Jonggrang (Terjemahan). Yayasan Obor Indonesia & KITLV 
Jakarta. https://www.scribd.com/doc/316467960/Memuji-
Prambanan-Bunga-rampai-cendekiawan-Belanda-tentang-
kompleks-percandian-Loro-Jonggrang 

Jufri, J., Halim, M., Alfalah, A., Zulfahmi, M., & Martis, M. (2024). 
Integrasi Seni Karawitan ke dalam Kurikulum Pendidikan Seni. 
AKSARA: Jurnal Bahasa Dan Sastra, 25(2). 
https://doi.org/10.23960/aksara/v25i2.pp704-716 

Juniarta, I. N., Sudiana, I. N., & Hartini, N. P. (2022). Composition 
karawitan Bali “Pajegan” | Komposisi Karawitan Bali 
“Pajegan.” GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 2(1), 25–31. 
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v2i1.389 

Kariasa, I. N., & Putra, I. W. D. (2021). Karya Karawitan Baru 
Manikam Nusantara. Mudra Jurnal Seni Budaya, 36(2), 222–
229. https://doi.org/10.31091/mudra.v36i2.1471 

Kartodirdjo, S. (1975). Sejarah Nasional Indonesia III. Departeman 
Pendidikan dan Kebudayaan. 

Kirana, N. S. T. (2022). Pelestarian Seni Budaya melalui Grup 
Karawitan Putri Kartika Laras di Desa Salamrejo Kabupaten 
Kulon Progo. Abdi Seni, 13(2), 120–125. 
https://doi.org/10.33153/abdiseni.v13i2.4273 

Koentjaraningrat. (1990). Pengantar Ilmu Antropologi (8th ed.). 
Rineka Cipta. 

Kottak, C. P. (2014). Cultural Anthropology (16th ed.).  McGraw-Hill 



 128 

Education. https://www.amazon.com/Cultural-Anthropology-
Conrad-Phillip-Kottak/dp/0077861531 

Lestari, A. D., Septi, L., Izzah, N., & Harahap, K. A. (2022). Upaya 
Pelestarian Kesenian Karawitan Lewat Paguyuban Karawitan 
Sido Laras Desa Sidakangen Kecamatan Kalimanah Kabupaten 
Purbalingga. Kampelmas, 1(2), 787–798. 
https://proceedings.uinsaizu.ac.id/index.php/kampelmas/article/v
iew/570/495 

Marzuki, Y., & Heraty, T. (1991). Borobudur. PT Ikrar Mandiri 
Abadi. 

Marzuqi, Y., Yudhantaka, R. A., & Mahendra, I. (2025). Seni Musik 
Karawitan Sebagai Sarana Peningkatan Rasa Cinta Tanah Air: 
Studi Kasus di Omah Seni Melikan. Jurnal Kalacakra: Ilmu 
Sosial Dan Pendidikan, 6(1), 19–26. 
https://doi.org/10.31002/kalacakra.v6i1.9403 

Masroer, C. J. (2017). Spiritualitas Islam Dalam Budaya Wayang 
Kulit Masyarakat Jawa dan Sunda. Jurnal Sosiologi Agama, 
9(1), 38. https://doi.org/10.14421/jsa.2015.091-03 

Mawan, I. G., & Santosa, H. (2025). Estetika Posmoderen: Idealisasi 
Seni Karawitan dalam Agama Hindu di Bali. Jurnal Penelitian 
Agama Hindu, 9(1), 118–131. 
https://doi.org/10.37329/jpah.v9i1.3683 

Mugi Raharja, I. G. (2014). Semiotika Desain. Fakultas Seni Rupa 
Dan Desain, Institut Seni Indonesia Denpasar. 

Mujiburrahman, & Fitriya, D. N. L. (2024). Modal Sosial dalam 
Melestarikan Kesenian Tradisional Karawitan di Dusun 
Legundi, Kecamatan Saptosari, Kabupaten Gunung Kidul [UIN 
Sunan Kalijaga Yogyakarta]. https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/65432/ 

Mukti, G. W., & Kusumo, R. A. B. (2022). Jaringan Sosial Petani: 
Upaya Petani Pemula dalam Membangun Jaringan Sosial untuk 
Mengakses Sumberdaya Usaha Tani. Mimbar Agribisnis: Jurnal 
Pemikiran Masyarakat Ilmiah Berwawasan Agribisnis, 8(1), 
209. https://doi.org/10.25157/ma.v8i1.6591 

Nandayana, K. P., & Saptono. (2023). Karawitan Composition 
“Bhuana Santhi” | Komposisi Karawitan “Bhuana Santhi.” 
GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 3(1), 9–17. 
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3i1.1130 

Nasution, R. D. (2017). Pengaruh Modernisasi dan Globalisasi 
terhadap Perubahan Sosial Budaya di Indonesia. Jurnal 



 129 

Penelitian Komunikasi Dan Opini Publik, 21(1), 30–42. 
https://jkd.komdigi.go.id/index.php/jpkop/article/view/981/1712 

Negara, I. G. A. S. (2023). The Karawitan Contemporary “Ngontang 
Gambang” | Karya Karawitan Kontemporer “Ngontang 
Gambang.” GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 3(2), 129–137. 
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3i2.2075 

Ningrum, D. P., Arifin, T. S. N., & Putra, A. (2024). Penerapan Media 
Sosial untuk Meningkatkan Eksistensi Budaya Karawitan di 
Dusun Kanoman Yogyakarta. Jurnal Abdi Insani, 11(2), 1909–
1915. https://doi.org/10.29303/abdiinsani.v11i2.1624 

Novianti, K. D. P., Rakasuya, I. M. A. M., & Suniantara, I. K. P. 
(2023). Sistem Klasifikasi Gamelan Bali Berbasis Website. 
Jurnal Sistem Informasi Dan Bisnis Cerdas, 16(2), 82–90. 
https://doi.org/10.33005/sibc.v16i2.192 

Nuraini Widia Santoso, A. D., Deras Rizki Dermawan, Lioni 
Vebriyanti, Ahmad Daffa, & Rahmat Puja Kusuma. (2024). 
Pelatihan Karawitan sebagai Upaya dalam Optimalisasi 
Indigenous Art dan Culture Knowledge bagi Generasi Muda. 
Kreasi: Jurnal Inovasi Dan Pengabdian Kepada Masyarakat, 
4(3), 289–301. https://doi.org/10.58218/kreasi.v4i3.989 

Nurhasanah, L., Siburian, B. P., & Fitriana, J. A. (2021). Pengaruh 
Globalisasi terhadap Minat Generasi Muda dalam Melestarikan 
Kesenian Tradisional Indonesia. Jurnal Global Citizen : Jurnal 
Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan, 10(2), 31–39. 
https://doi.org/10.33061/jgz.v10i2.5616 

Pasya, G. K. (2011). Gotong Royong dalam Kehidupan Masyarakat. 
SOSIETAS, 1(1). https://doi.org/10.17509/sosietas.v1i1.1106 

Pradoko, A. M. S. (2021). Benda-Benda Kebudayaan Material 
Arkeologi Musik Sebagai Aktan Hidup. Pelataran Seni, 6(1), 
28. https://doi.org/10.20527/jps.v6i1.11412 

Prameswari, H. L. K., & Setiawan, S. (2024). Peningkatan Kualitas 
Pelatihan Karawitan Pada Komunitas Teras Budaya Melalui 
Pendekatan Manajemen Partisipatif. Komitmen: Jurnal Ilmiah 
Manajemen, 5(1), 54–68. 

Pramumijoyo, S., Ahmad, R., Siswosukarto, S., Suryaningsih, H., 
Rarianingsih, N. L. N., Munandar, A., Darmojo, & Hardani, K. 
(2009). Membangun Kembali Prambanan. 133. 
https://drive.google.com/file/d/1RF-
ieqMATWG4deUzq7K0HcBsX4J6czb_/view 

Prasetya, S. H. B. (2016). Tubuh, Habitus, dan Ngeng Dalang dan 



 130 

Pengrawit Wayang. Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian Dan 
Penciptaan Seni, 5(2). 
https://doi.org/10.33153/dewaruci.v5i2.777 

Prasetyo, A., & Setiawan, S. (2024). Pembiasaan Pola dan Perilaku 
Berpikir Positif Peserta Pelatihan Karawitan di Komunitas Teras 
Budaya. Keteg: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian 
Tentang Bunyi, 23(2), 211–222. 
https://doi.org/10.33153/keteg.v23i2.5971 

Purnomo, N. A., & Demartoto, A. (2022). Akulturasi Budaya dan 
Identitas Sosial dalam Gending Jawa Kontemporer Kreasi 
Seniman Karawitan di Surakarta. Jurnal Analisa Sosiologi, 
11(3). https://doi.org/10.20961/jas.v11i3.60576 

Putra, D. G. R. A., & Sudiana, I. N. (2023). Karawitan Composition 
Gending Tresna | Komposisi Karawitan Gending Tresna. 
GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 3(1), 45–53. 
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3i1.1369 

Qomariyah, S. N. (2019). Faktor-Faktor Sosial yang Mempengaruhi 
Eksistensi Kesenian Karawitan di Desa Made Kecamatan Kudu 
Kabupaten Jombang. Conference on Research & Community 
Services, 658–664. 
https://ejournal.stkipjb.ac.id/index.php/CORCYS/article/downlo
ad/1242/955 

Rahma, E. Y., & Hendriani, D. (2023). Peran Sanggar Karawitan 
Rumah Budaya Sekar Tanjung Gunung Terhadap Masyarakat di 
Desa Segawe Kecamatan Pagerwojo Tulungagung. Widya 
Winayata : Jurnal Pendidikan Sejarah, 11(2), 100–113. 
https://doi.org/10.23887/jjps.v11i2.60803 

Rohmadin. (2024). Sumpah Pemuda Merevitalisasi Seni Karawitan di 
Era Modern. Kompasiana. 
https://www.kompasiana.com/rohmadin/671fd6bac925c43ef465
2192/sumpah-pemuda-merevitalisasi-seni-karawitan-di-era-
modern 

Rohmana, J. A., & Ernawati, M. (2014). Perempuan dan Kearifan 
Lokal: Performativitas Perempuan Dalam Ritual Adat Sunda. 
Musãwa Jurnal Studi Gender Dan Islam, 13(2), 151. 
https://doi.org/10.14421/musawa.2014.132.151-166 

Rosyida, S. M. (2023). Contoh Kelompok Sosial Gemeinschaft dan 
Gesellschaf beserta Perbedaannya Lengkap. Mamikos.Com. 
https://mamikos.com/info/contoh-kelompok-sosial-
gemeinschaft-dan-gesellschaf-pljr/ 



 131 

Rudiana, M. (2017). Sundanese Karawitan and Modernity. Panggung, 
27(3). https://doi.org/10.26742/panggung.v27i3.278 

Saepudin, A. (2015). Laras, Surupan, dan Patet dalam Praktik 
Menabuh Gamelan Salendro. Resital, 16(1), 52–64. 
https://core.ac.uk/download/pdf/290565887.pdf 

Santosa, H., Kustiyanti, D., & Satyani, I. A. W. A. (2022). Banjuran, 
Gamelan for Ancient Balinese Procession. Mudra Jurnal Seni 
Budaya, 37(1), 24–33. 
https://doi.org/10.31091/mudra.v37i1.1717 

Santosa, H., Kustiyanti, D., & Sudirga, I. K. (2018). Jejak Karawitan 
dalam Kakawin Sumanasantaka. Panggung, 28(1). 
https://doi.org/10.26742/panggung.v28i1.272 

Santosa, H., Muryana, I. K., & Saptono. (2025). Antropologi 
Karawitan Bali. Pusat Penerbitan LP2MPP ISI Bali. 
https://omp.isi-dps.ac.id/index.php/NKMEP/catalog/book/57 

Santosa, H. S. (2016). Gamelan Sistem Sepuluh Nada dalam Satu 
Gembyang untuk Olah Kreativitas Karawitan Bali. Pantun, 1(2), 
85–96. 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.26742/pantun.v1i2.747 

Santoso, I. B. (2018a). Ruang Pertunjukan Musik Karawitan. Nuansa 
Journal of Arts and Design, 1, 80–93. 

Santoso, I. B. (2018b). Ruang Pertunjukan Musik Karawitan 
(Gamelan Jawa). Nuansa Journal of Arts and Design, 1(1), 80–
93. https://doi.org/10.26858/njad.v1i2.6668 

Santoso, I. B., Sunarto, B., Santosa, S., & Mistortoify, Z. (2023). 
Ungkapan Estetika Karawitan Jawa pada Reproduksi Rekaman 
Gamelan Ageng Surakarta. Resital:Jurnal Seni Pertunjukan, 
24(1), 10–21. https://doi.org/10.24821/resital.v24i1.8885 

Sari, A. P. (2024). Gamelan Bali dalam Konstelasi Filosofis dan 
Estetik. Sphatika: Jurnal Teologi, 15(1), 34–46. 
https://doi.org/10.25078/sphatika.v15i1.3153 

Sasmita, W. (2018). Tradisi Upacara Ritual Siraman Sedudo Sebagai 
Wujud Pelestarian Nilai-Nilai Sosial. Jurnal Ilmiah Pendidikan 
Pancasila Dan Kewarganegaraan, 3(2), 207. 
https://doi.org/10.17977/um019v3i2p207-214 

Sasono, I. H., & Setiawan, S. (2023). Transformasi Seni Karawitan di 
Era Digital dan Pelestarian dalam Perkembangan Teknologi. 
Briliant: Jurnal Riset Dan Konseptual, 8(4), 1102–1110. 
https://doi.org/10.28926/briliant.v8i4.2233 

Sawitri, Nurpeni P, R Adi Deswijaya, & Pradnya Paramita. (2022). 



 132 

Peningkatan Pendidikan Karakter Anak Melalui Pendidikan 
Budaya Di Sanggar Karawitan Dhalem Kawijayan Desa 
Triyagan, Kecamatan Mojolaban. Joong-Ki : Jurnal Pengabdian 
Masyarakat, 1(2), 166–175. 
https://doi.org/10.56799/joongki.v1i2.349 

Setiawan, S. (2019). Unsur Kompetisi Musikal Dalam Sajian Gending 
Gamelan Sekaten. Keteg: Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan 
Kajian Tentang Bunyi, 18(1), 14–24. 
https://doi.org/10.33153/keteg.v18i1.2393 

Setyawan, A. D. (2017). Karawitan Jawa Sebagai Media Belajar Dan 
Media Komunikasi Sosial. TRIHAYU: Jurnal Pendidikan Ke-
SD-An, 3(2). https://doi.org/10.30738/trihayu.v3i2.825 

Setyo, D. (2025). Digitalisasi Ruang Pameran : Potensi Media Sosial 
Sebagai Platform Pameran Karya Seni Rupa. Jurnal Pustaka 
Cendekia Hukum Dan Ilmu Sosial, 2(3), 337–346. 

Sitompul, E., Dhieni, N., & Hapidin, H. (2022). Karakter Gotong 
Royong dalam Paket Pembelajaran Sema. Jurnal Obsesi : Jurnal 
Pendidikan Anak Usia Dini, 6(4), 3473–3487. 
https://doi.org/10.31004/obsesi.v6i4.1674 

Sonia, T., & Sarwoprasodjo, S. (2020). Peran Lembaga Adat dalam 
Pelestarian Budaya Masyarakat Adat Kampung Naga, Desa 
Neglasari, Kecamatan Salawu, Tasikmalaya. Jurnal Sains 
Komunikasi Dan Pengembangan Masyarakat [JSKPM], 4(1), 
113–124. https://doi.org/10.29244/jskpm.4.1.113-124 

Spiller, H. (2005). Gamelan: the traditional sounds of Indonesia. 
Choice Reviews Online, 42(08), 42-4563-42–4563. 
https://doi.org/10.5860/CHOICE.42-4563 

Sugimin, S. (2019). Mengenal Karawitan Gaya Yogyakarta. Keteg: 
Jurnal Pengetahuan, Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi, 
18(2), 67–89. https://doi.org/10.33153/keteg.v18i2.2398 

Sukerta, P. M. (2012). Estetika Karawitan Bali. Dewa Ruci: Jurnal 
Pengkajian Dan Penciptaan Seni, 7(3), 504–523. 
https://doi.org/10.33153/dewaruci.v7i3.1067 

Sukistono, D. (2014). Pengaruh Karawitan terhadap Totalitas Ekspresi 
Dalang dalam Pertunjukan Wayang Golek Menak Yogyakarta. 
Resital: Jurnal Seni Pertunjukan, 15(2), 179–189. 
https://doi.org/10.24821/resital.v15i2.852 

Sularso, P. (2017). Upaya Pelestarian Kearifan Lokal Melalui 
Ekstrakurikuler Karawitan di SMP Negeri 1 Jiwan Tahun 2016. 
Citizenship Jurnal Pancasila Dan Kewarganegaraan, 5(1), 1. 



 133 

https://doi.org/10.25273/citizenship.v5i1.1181 
Sumerjana, K. (2020). Nilai Gamelan: Pendekatan 

Etnomusicosainslogi. SELONDING, 15(2), 74–82. 
https://doi.org/10.24821/sl.v15i2.3923 

Supanggah, R. (2002). Bothekan Karawitan I (1st ed.). Masyarakat 
Seni Pertunjukan Indonesia. 

Supardi, S. (2013). Ricikan Struktural Salah Satu Indikator pada 
Pembentukan Gending dalam Karawitan Jawa. Keteg Jurnal 
Pengetahuan Pemikiran Dan Kajian Tentang Bunyi, 13(1). 
https://doi.org/10.33153/keteg.v13i1.635 

Suparno, T. S. (2015). Beberapa Pendekatan Sosiologis dalam 
Penelitian Karawitan. Imaji, 4(2). 
https://doi.org/10.21831/imaji.v4i2.6709 

Supeno, M. Y., & Wijaya, A. (2025). Pelatihan Karawitan di 
Paguyuban Laras Budoyo Makmur Desa Sukomakmur, Kajoran, 
Magelang. Jurnal Pengabdian Seni, 6(1), 57–61. 
https://doi.org/10.24821/jps.v6i1.14602 

Susanti, V. E., & Suhatmini, T. (2025). Proses Kreatif Komposisi 
Karawitan “Gesang” Sebagai Wujud Representasi Sosial. 
Promusika, 13(1), 41–58. 
https://doi.org/10.24821/promusika.v13i1.14985 

Suweca, I. W. (2007). Karawitan Bali Perspektif Rasa. Mudra, 20(1). 
Suweca, I. W. (2021). Karawitan Bali Dalam Perspektif Rasa. Mudra 

Jurnal Seni Budaya, 20(1). 
https://doi.org/10.31091/mudra.v20i1.1516 

Tania, G. A. (2024). Eksplorasi Sosial dalam Seni: Proses Kreatif 
Komunitas FORMMISI-YK di ISI Yogyakarta. Civil Officium: 
Journal of Empirical Studies on Social Science, 4(1), 1–8. 
https://doi.org/10.53754/civilofficium.v4i1.687 

Tifada, D. A. (2021). “Merdunya” Sejarah Gamelan dalam Relief 
Candi Borobudur. Kompasiana. 
https://www.kompasiana.com/dethazyo/609e678ad541df35d37b
f7f2/merdunya-sejarah-gamelan-dalam-relief-candi-borobudur 

Tonnies, F., & Loomis, C. P. (2017). Community and Society. 
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315080871 

Utama, M. C., & Rachmawati, M. (2015). Pendekatan Rancang 
Metafora dalam Perancangan Pusat Musik Gamelan di Surabaya. 
Jurnal Sains Dan Seni ITS, 4(1), 1. 
https://doi.org/10.12962/j23373520.v4i1.9075 

Utomo, T. D., & Hardyanto, H. (2021). Unen-unen sebagai Refleksi 



 134 

Etika Jawa dalam Karawitan Gaya Surakarta. Sutasoma Jurnal 
Sastra Jawa, 9(2), 142–153. 
https://doi.org/10.15294/sutasoma.v9i2.48384 

Verrysaputro, E. A., Ayu, K. R., Fuaddah, A., Soedirman, U. J., Diri, 
C., & Branding, P. (2024). Pelatihan gamelan jawa sebagai 
upaya pelestarian budaya danpenguatan citra diri pada kelompok 
sanggar seni larasatikecamatan padamara kabupaten 
purbalingga. Pengembangan Sumberdaya Pedesaan Dan 
Kearifan Lokal Berkelanjutan XIV LPPM Universitas Jenderal 
Soedirman, 600–606. 
https://jos.unsoed.ac.id/index.php/semnaslppm/article/download/
15293/6384 

Widarningsih, T. (2015). Analisis Wacana Tekstual Lirik Lagu 
Langgam Pada Kempalan Langgam Karawitan Jawi Oleh Sri 
Widodo. ADITYA - Pendidikan Bahasa Dan Sastra Jawa, 6(5), 
20–25. 
http://ejournal.umpwr.ac.id/index.php/aditya/article/view/2210 

Widiartha, I. K., & Andayani, N. P. T. (2023). Karawitan composition 
“Balengku” | Komposisi Karawitan Inovatif “Balengku.” 
GHURNITA: Jurnal Seni Karawitan, 3(2), 122–128. 
https://doi.org/10.59997/jurnalsenikarawitan.v3i2.1194 

Widodo, B. S. (2000). Slendro Pelog: Suatu Keterasingan di Dunia 
Anak. Harmonia Journal of Arts Research and Education, 1(1), 
1. https://doi.org/10.15294/harmonia.v1i1.837 

Widyosiswoyo, S. (2016). Seni Lukis Jawa dan Bali: Suatu 
Perbandingan. Jurnal Dimensi Seni Rupa Dan Desain, 3(1), 85–
98. https://doi.org/10.25105/dim.v3i1.1501 

Wijayanto, W., Widyatma, Y. V., Fana, F., Asmara, S., & Fajri, W. N. 
(2025). Model Integrasi Teknologi Digital dalam Pengembangan 
Karawitan PO Haryanto untuk Meningkatkan Minat Generasi 
Muda di Era Digital. Ghurnita Jurnal Seni Karawitan, 5(1), 10–
20. https://jurnal2.isi-
dps.ac.id/index.php/ghurnita/article/download/5105/1836/16052 

Yobel Zefanya Sulu, Kawung, E. J. R., & Antonius Purwanto. (2024). 
Fungsi Komunitas Seni Sebagai Penguatan Identitas, Jaringan 
Sosial Dan Pemberdayaan. Journal Publicuho, 7(2), 557–564. 
https://doi.org/10.35817/publicuho.v7i2.389 

Yohana, I., & Noordiana. (2023). Metode Jigsaw Dalam Pembelajaran 
Karawitan Di Sanggar Karawitan Setyo Manunggal Kabupaten 
Mojokerto. Jurnal Pendidikan Sendratasik, 12(2), 384–392. 



 135 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/jurnal-pendidikan-
sendratasik/article/view/51784 

Zuhdi, S. (1998). Sejarah Kebudayaan Bali: Kajian Perkembangan 
dan Dampak Pariwisata. Departeman Pendidikan dan 
Kebudayaan. 

Zulfahmi, M., Alfalah, Halim, M., Syafniati, & Jufri. (2025). 
Pelestarian Karawitan Melalui Teknologi Digital: Peluang dan 
Tantangan di Era Modern. Jurnal Pendidikan Teknologi 
Informasi Dan Vokasional (JPTIV), 7(1). 
https://jurnal.fkip.unila.ac.id/index.php/JPVTI/article/view/3154
0 

 
 
 
 
  



 136 

Curiculum Vitae 

 

Prof. Dr. Hendra Santosa, SS.Kar., 
M.Hum. lahir di Cimahi pada tanggal 31 
Oktober 1967. Menamatkan pendidikan 
ASTI Bandung tahun 1986, tahun 1989 
melanjutkan ke STSI Denpasar. Tahun 
1999 melanjutkan ke Sekolah 
Pascasarjana Universitas Gadjah Mada 
dengan judul tesis: Gamelan Gong Bheri 
di Renon: Sebuah Kajian Historis dan 
Musikologis, lulus tahun 2002. Tahun 
2014 melanjutkan ke Program Doktoral 
(S3) Sastra konsentrasi Sejarah pada 

Universitas Padjajaran Bandung. Lulus pada Desember 2017 dengan 
mempertahankan disertasi yang berjudul: Gamelan Perang di Bali 
(Abad X sampai awal abad XXI).  

Artikel yang diterbitkan sebanyak 124 dokumen yang tercatat 
dalam google scholar, terindeks scopus sebanyak 5 artikel. Artikel yang 
terbit pada jurnal terindeks Sinta 2, antara lain. Artikel “Jejak Seni 
Pertunjukan Bali Kuna Dalam Karya Kesusastraan Usana Bali 
Mayantaka Carita” pada jurnal Mudra. Artikel terindeks jurnal 
internasional antara lain berjudul: Critical Analysis on Historiography 
of Gamelan Bebonangan in Bali dalam jurnal Paramita. Artikel 
terindeks pada jurnal internasional bereputasi antara lain berjudul: The 
Forms of Membranophone Musical Instruments in The Early Ancient 
Javanese Culture Literatures pada jurnal Antrophologie.  

Sebanyak 14 judul buku telah diterbitkan diantaranya adalah 
buku yang berjudul: Evolusi gamelan Bali: dari Banjuran Menuju Adi 
Merdangga, terbit tahun 2020. Selanjutnya buku berjudul Literatur 
Musik Nusantara, Istilah Karawitan Dalam Karya Kesusastraan Jawa 
Kuna Awal, terbit tahun 2021. Kemudian buku berjudul I Nyoman 
Windha Sang Maestro Karawitan Bali, terbit tahun 2022. Buku 
berjudul Tabuh Kreasi Karya I Nyoman Windha terbit tahun 2024. 
Tahun 2025 menerbitkan buku berjudul Sejarah Seni Pertunjukan 
Indonesia. 

Curiculum vitae 



 

 


